
Virgínia Lopes de Lemos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

QUEM FAZ PLANO VIRA PLANETA 

ou 

sobre experimentos estéticos e a pedagogia da instalação artística 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília 

2025 



  



Virgínia Lopes de Lemos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

QUEM FAZ PLANO VIRA PLANETA 

ou 

sobre experimentos estéticos e a pedagogia da instalação artística 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação 

em Artes Visuais da Universidade de Brasília como 

parte dos requisitos para obtenção do grau de Dou-

tora em Artes Visuais na linha de pesquisa em Edu-

cação em Artes Visuais.  

Orientador: Cayo Honorato 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília, DF 

2025 



  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho à 

 

Osmarina Maria do Rosário, cuidadora que me inspirou o título desta tese, 

Maria José Carvalho Lopes de Lemos, minha mãe [in memoriam] 

e ao grupo de docentes de Arte do Instituto Federal do Piauí.  



  



RESUMO 

 
Esta tese investiga a instalação artística como contradispositivo pedagógico no ensino de Artes Visuais, a partir de 

experiências desenvolvidas no Instituto Federal do Piauí (IFPI), Campus Valença, entre 2016 e 2020. O objetivo central 

foi compreender de que maneira a instalação pode se constituir em gesto pedagógico – situado, relacional e encarnado 

– capaz de instaurar atmosferas de aprendizagem coletivas e interdependentes, em diálogo com as urgências socioam-

bientais do presente. Nesse percurso, descrevi a instalação como processo artístico singular; acompanhei situações em 

que ela se configurou como contradispositivo pedagógico; explorei seus desdobramentos no Ensino Médio Integrado 

ao Técnico; e registrei dinâmicas que, na tensão entre norma e invenção, engendraram uma pedagogia regenerativa. A 

investigação foi guiada pela seguinte questão: de que modo a instalação artística pode operar como contradispositivo 

pedagógico em tempos de urgências socioambientais? Metodologicamente, a pesquisa se apoiou no amétodo-gambi-

arra, uma postura indisciplinada e processual que toma a precariedade como terreno fértil, e o improviso e o inesperado 

como forças constitutivas do percurso investigativo. As práticas artísticas/pedagógicas foram acompanhadas em suas 

dimensões estética, relacional e política, com ênfase na escuta, na experiência e na análise dos agenciamentos entre 

humanos e não humanos. Desse percurso emergiram três proposições centrais: a prática artística/pedagógica/regene-

rativa, que compreende a docência como gesto de cuidado e recomposição das relações entre pessoas, materiais e 

mundos compartilhados; a Sim-Noesis, entendida como um modo de conhecer encarnado e relacional, no qual corpo, 

afeto e pensamento se imbricam; e o amétodo-gambiarra, formulado como ética da invenção instável. As experiências 

evidenciaram que a instalação artística/pedagógica pode instaurar atmosferas de criação e aprendizagem, sobretudo 

quando há vínculo entre docentes, instituição e estudantada, e que até mesmo pequenas ações cotidianas, quando ori-

entadas pelo cuidado, podem reverberar como práticas de reconstrução e de fortalecimento dos vínculos coletivos. 

Desse modo, a partir do horizonte do Chthuluceno, trago ainda a noção de um tempo expandido, no qual os gestos 

pedagógicos se inscrevem em coexistências multiespécies e planetárias, abrindo brechas para adiar o fim do mundo 

mediante modos de cuidado e imaginação compartilhada. Ao final, a tese propõe que a docência em arte pode ser 

vivida como gesto regenerativo e como exercício de adiar o fim do mundo, cultivando modos de coexistência que 

insistem em cuidar, recompor e imaginar junto seres humanos e não humanos, vivos e não vivos. 

 
Palavras-chave: instalação artística; experimentação estética; prática artística/pedagógica/regenerativa; 

Chthuluceno. 

 

 

 

 

 

 

 

  



RESUMEN 

 

Esta tesis investiga la instalación artística como contradispositivo pedagógico en la enseñanza de Artes Visuales, a 

partir de experiencias desarrolladas en el Instituto Federal de Piauí (IFPI), Campus Valença, entre 2016 y 2020. El 

objetivo central fue comprender de qué manera la instalación puede constituirse en un gesto pedagógico —situado, 

relacional y encarnado— capaz de instaurar atmósferas de aprendizaje colectivas e interdependientes, en diálogo con 

las urgencias socioambientales del presente. En este recorrido, describí la instalación como un proceso artístico singu-

lar; acompañé situaciones en que se configuró como contradispositivo pedagógico; exploré sus despliegues en la Edu-

cación Media Integrada a la Técnica; y registré dinámicas que, en la tensión entre norma e invención, engendraron una 

pedagogía regenerativa. La investigación se guió por la siguiente pregunta: ¿de qué modo la instalación artística puede 

operar como contradispositivo pedagógico en tiempos de urgencias socioambientales? Metodológicamente, la investi-

gación se apoyó en el amétodo-gambiarra, una postura indisciplinada y procesual que toma la precariedad como te-

rreno fértil, y el improviso y lo inesperado como fuerzas constitutivas del recorrido investigativo. Las prácticas artís-

ticas/pedagógicas fueron acompañadas en sus dimensiones estética, relacional y política, con énfasis en la escucha, la 

experiencia y el análisis de los agenciamientos entre humanos y no humanos. De este trayecto surgieron tres proposi-

ciones centrales: la práctica artística/pedagógica/regenerativa, que comprende la docencia como gesto de cuidado y 

recomposición de las relaciones entre personas, materiales y mundos compartidos; la Sim-Noesis, entendida como un 

modo de conocer encarnado y relacional, en el cual cuerpo, afecto y pensamiento se entrelazan; y el amétodo-gambia-

rra, formulado como ética de la invención inestable. Las experiencias evidenciaron que la instalación artística/peda-

gógica puede instaurar atmósferas de creación y aprendizaje, sobre todo cuando existe un vínculo vivo entre docentes, 

institución y estudiantado; y que incluso pequeñas acciones cotidianas, cuando son orientadas por el cuidado, pueden 

reverberar como prácticas de reconstrucción y de fortalecimiento de los lazos colectivos. De este modo, desde el hori-

zonte del Chthuluceno, traigo además la noción de un tiempo expandido, en el cual los gestos pedagógicos se inscriben 

en coexistencias multiespecie y planetarias, abriendo fisuras para aplazar el fin del mundo mediante modos de cuidado 

e imaginación compartida. Finalmente, la tesis propone que la docencia en arte puede ser vivida como gesto regenera-

tivo y como un ejercicio de aplazar el fin del mundo, cultivando modos de coexistencia que insisten en cuidar, recom-

poner e imaginar junto a seres humanos y no humanos, vivos y no vivos. 

 

Palabras clave: instalación artística; experimentación estética; práctica artística/pedagógica/rege-

nerativa; Chthuluceno. 

  



ABSTRACT 

 

This dissertation investigates the artistic installation as a pedagogical counter-device within Visual Arts education, 

drawing from experiences developed at the Federal Institute of Piauí (IFPI), Valença Campus, between 2016 and 2020. 

The central aim was to understand how installation can be constituted as a pedagogical gesture—situated, relational, 

and embodied—capable of generating collective and interdependent learning atmospheres, in dialogue with the socio-

environmental urgencies of the present. Along this path, I have described installation as a singular artistic process; 

engaged in experiences in which it was configured as a pedagogical counter-device; explored its unfoldings in Inte-

grated High School and Technical Education; and registered moments which engendered a regenerative pedagogy 

despite the tension between norm and invention. Hence, this investigation has been guided by the following research 

question: in what ways can artistic installation operate as a pedagogical counter-device in times of socio-environmental 

urgencies? Methodologically, the research was grounded in the amétodo-gambiarra (makeshift non-method), an un-

disciplined, processual stance that takes precarity as fertile ground, and improvisation and the unexpected as constitu-

tive forces of the investigative journey. The artistic/pedagogical practices were executed following aesthetic, relational, 

and political dimensions, with emphasis on listening, experience, and the cartography of human and non-human agen-

cies. From this trajectory, three central propositions emerged: the artistic/pedagogical/regenerative practice, which 

understands teaching as an act of care and recomposition of relations among people, materials, and shared worlds; Sim-

Noesis, conceived as an embodied and relational mode of knowing, in which body, affection, and thought intertwine; 

and the amétodo-gambiarra, articulated as an ethics of unstable invention. The experiences have revealed that artis-

tic/pedagogical installation can establish atmospheres of creation and learning, especially when a living bond is estab-

lished among teachers, institution, and students; and that even small, care-oriented everyday actions may reverberate 

as practices of reconstruction and strengthening of collective bonds. In this way, from Chthulucene’s horizon, I also 

bring forth the notion of expanded time, in which pedagogical gestures inscribe themselves within multispecies and 

planetary coexistences, opening cracks through which it becomes possible to postpone the end of the world by culti-

vating modes of care and shared imagination. At last, the dissertation proposes that art teaching can be lived as a 

regenerative gesture, by which artistic/pedagogical/regenerative practices cultivate modes of coexistence that insist on 

caring, recomposing, and imagining together with human and non-human beings, the living and the non-living. 

 

 
Keywords: Art installation; aesthetic experimentation; artistic/pedagogical/regenerative practice; Chthulucene. 

 

 

 

 

 

 

  



  



SUMÁRIO 

 

LISTA DE IMAGENS ......................................................................................................... 13 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS ......................................................................... 15 

Ética, linguagem e a escrita como instalação ...................................................................... 23 

PRELÚDIO .......................................................................................................................... 31 

Do inesquecível, o inesperado e o inevitável ....................................................................... 33 

Ensinar na ruína: cartografias da perda e as possibilidades de refúgio ............................... 46 

1. INTRODUÇÃO ............................................................................................................ 51 

Atmosfera estética de aprendizagem ................................................................................... 67 

2. METODOLOGIA ......................................................................................................... 77 

O amétodo-gambiarra .......................................................................................................... 77 

Fundamentos teóricos do amétodo-gambiarra ..................................................................... 82 

Teoria ator-rede em processos de desarquivamento ............................................................ 93 

Teoria ator-rede no amétodo-gambiarra .............................................................................. 96 

Amétodo-gambiarra nas instalações artísticas/pedagógicas/regenerativas .......................... 97 

3. A INSTALAÇÃO COMO PROCESSO ARTÍSTICO ............................................... 101 

O espaço na instalação artística ......................................................................................... 106 

4. A INSTALAÇÃO ARTÍSTICA/PEDAGÓGICA ...................................................... 111 

Narrativa como rede ........................................................................................................... 113 

Sim-noesis: dimensão coletiva da apreensão da realidade por meio dos sentidos ............ 115 

Pedagogia do evento .......................................................................................................... 125 

5. PRÁTICA ARTÍSTICA/PEDAGÓGICA/REGENERATIVA .................................. 132 

Princípios da prática artística/pedagógica regenerativa ..................................................... 132 

PRIMEIRO PRINCÍPIO: Reconhecimento da interconexão entre todas as formas de 

existência ................................................................................................................ 134 



SEGUNDO PRINCÍPIO: Educação ecológica no contexto do Chthuluceno ............ 138 

TERCEIRO PRINCÍPIO: Reconhecimento das interdependências entre escalas locais e 

cósmicas ................................................................................................................. 141 

QUARTO PRINCÍPIO: Diversidade como condição vital das relações educativas .. 146 

Arte como acontecimento regenerativo: pragmatismo ctônico ......................................... 151 

A pedagogia da instalação: uma pedagogia que se instala ................................................ 156 

Espaços de experimentação estética .................................................................................. 166 

6. TUDO QUE É PLÁSTICO DESMANCHA NO AR ................................................. 174 

O dilema material como escolha eco/ético/estética ........................................................... 182 

A estética do brilho tóxico ................................................................................................. 185 

As flores de EVA não morrem .......................................................................................... 200 

Viver com o problema ou porque as escolhas materiais importam ................................... 206 

O infinito destino das coisas .............................................................................................. 210 

7. A RAZÃO DE TUDO: DESARQUIVANDO AS INSTALAÇÕES ......................... 215 

Instalação Sem Título (2017) ............................................................................................. 219 

Instalação Lixo é Luxo (2019) ........................................................................................... 247 

Instalação Nossos Bosques Têm Mais Vida? Ó, pátria amada, salve, salve! .................... 260 

8. EM BUSCA DE REFÚGIO NO FIM DO MUNDO .................................................. 268 

Colapso ambiental e a criação de outros mundos .............................................................. 283 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................................................ 290 

REFERÊNCIAS ................................................................................................................. 297 

APÊNDICES ..................................................................................................................... 308 

ANEXOS ........................................................................................................................... 310 

 



LISTA DE IMAGENS  

 

Imagem 1 – Projetor da Instalação Sem Título, 2017. ............................................................................. 17 

Imagem 2 – Um muro e um burro, 2025. ................................................................................................. 41 

Imagem 3 – Onça pintada, 2025. ............................................................................................................. 44 

Imagem 4 – Instalação Sem Título, 2017. Detalhe. ................................................................................ 49 

Imagem 5 – Sala de aula tradicional, 2024............................................................................................. 53 

Imagem 6 – Sala de aula em dia normal, 2018. ...................................................................................... 68 

Imagem 7 – Intervenção artística/pedagógica sobre desperdício de água, 2018. ................................. 81 

Imagem 8 – Instalação sobre cultura hegemônica, 2017. Detalhe da gambiarra. ............................... 99 

Imagem 9 – Instalação A Soma de Tudo, 2018. Montagem. ................................................................. 111 

Imagem 10 – Instalação A Soma de Tudo, 2018. ................................................................................... 165 

Imagem 11 – Um dia comum: experimento estético com materiais, 2018. ........................................... 166 

Imagem 12 – Experimento estético com luzes coloridas e bola de cristal, 2018. ................................. 172 

Imagem 13 – Estética do brilho tóxico, 2023. ........................................................................................ 178 

Imagem 14 – Ornamento para decorar a escola, 2023. ......................................................................... 179 

Imagem 15 – Pequenas atitudes podem salvar o mundo?, 2023. .........................................................180 

Imagem 16 – O tão longo e breve ciclo das coisas efêmeras, 2025. ..................................................... 181 

Imagem 17 – Porta da lado interno da instalação A Soma de Tudo, 2018. ......................................... 213 

Imagem 18 – Instalação Sem Título, 2017. ............................................................................................. 219 

Imagem 19 – Detalhe da instalação Sem Título, 2017. ......................................................................... 225 

Imagem 20 - Instalação Sem Título, 2017. ............................................................................................ 227 

Imagem 21 – Sem título 2017: Nebulosa de Hélix, 2017. ...................................................................... 232 

Imagem 22 – Barraca da Instalação Sem Título, 2017. ........................................................................ 235 

Imagem 23 – Quadro posicionado acima da entrada da barraca, 2017. ............................................. 240 

Imagem 24 – Quadro Sol e Lua, 2025. ................................................................................................... 241 



Imagem 25 – Detalhe da Instalação Sem Título, 2017. ........................................................................ 242 

Imagem 26 – Instalação Lixo é Luxo. Visão geral, 2019 ...................................................................... 247 

Imagem 27 – Lixo é Luxo: visão geral, 2019. ........................................................................................ 253 

Imagem 28 – Detalhe da instalação Lixo é Luxo, 2018 ........................................................................ 254 

Imagem 29  – Instalação Lixo é Luxo. Detalhe, 2018 ........................................................................... 255 

Imagem 30  – Gif de divulgação da instalação Lixo é Luxo, 2019. ..................................................... 259 

Imagem 31 – Instalação Nossos Bosques têm mais Vida?, 2019. ......................................................... 261 

Imagem 32 – Imagem de divulgação da instalação Nossos Bosques têm mais vida?, 2019 .............. 265 

 
 
 

  



LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS  

 

BNCC – Base Nacional Comum Curricular  

CTIM – Curso Técnico Integrado ao Médio 

DCNEA – Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Ambiental 

EA – Educação Ambiental 

EAC – Educação Ambiental Crítica 

EMIT – Ensino Médio Integrado ao Técnico 

IAPR – Instalação artística/pedagógica/regenerativa 

IFPI – Instituto Federal do Piauí 

LDB – Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional 

PNEA – Política Nacional de Educação Ambiental 

 

 

 

 

 

 

 

  



  



  

Imagem 1 – Projetor da Instalação Sem Título, 2017. 



  



ATO PERFORMATIVO 
A materialidade da escrita como instalação: o efeito borboleta azul 

 

Um rio de águas tranquilas, margens distantes, correnteza sem pressa. De repente, na proa do 

barco, uma borboleta azul de pouso breve. Tudo se mantém como está. Exceto pela borboleta. Por 

um instante, o olhar se desloca: o horizonte à frente, mas agora, um novo ponto de atenção... 

passageiro. Depois, a lembrança da cor é o rastro da passagem, um resíduo sutil que transforma 

a experiência da travessia. 

A imaginação guia a visualidade deste texto: uma palavra de cor inesperada não é um en-

feite, é um convite. Como numa instalação artística, onde luz, som, espaço e deslocamento criam 

atmosferas sensoriais, a escrita aqui opera com gestos sutis que tensionam forma e percepção. Ti-

pografia, cor, cadência e aliteração – são... ssão... ção... – funcionam como zonas estéticas: curtas 

regiões de leitura onde o sentido se expande, ultrapassando a lógica racional. São momentos nos 

quais a linguagem toca, perturba ou move, não apenas pelo que diz, mas pela forma como se insinua 

no corpo do texto – e, quem sabe, de quem lê. 

Aqui a tipografia, a cor e a sonoridade das palavras operam como gestos performativos. São 

órgãos que compõem a estrutura própria da escrita: transformam a página em um corpo vibrátil, 

sensível às intensidades do mundo (Rolnik, 2018). As intervenções visuais pontuais – mudanças 

de fonte, e s p açamen to , espaços em branco na página ou uma página colorida – operam como 

gestos poético-perceptivos que criam microclimas de atenção, às vezes momentos de d e s a c e -

l e r a ç ã o . São a borboleta azul na proa. 

Alguns trechos podem ganhar densidade quando lidos em voz alta. Essa sugestão é um 

artifício performático, uma provocação sensorial. Porque há instantes em que a leitura silenciosa 

não basta – é preciso escutar o som da linguagem vibrando na boca, no peito, no ar. Essas zonas 

não se explicam, sentem-se. Não dispersam, arejam.  

 

 

 

  



Mas por que 
perturbar 
a página?

 

 

 

A tipografia padronizada mantém um ritmo contínuo – sem pausas inesperadas, sem desvios. Os 

olhos deslizam pela página branca, pelas palavras pretas, pela uniformidade da mancha gráfica. 

Mas há um cansaço nisso também. Uma saturação retiniana – não de excesso, mas de repetição. O 

olhar se acomoda, e deixa de perceber. Por isso, de vez em quando, algo muda: UMA FRASE EM 

CAIXA ALTA, uma palavra em vermelho, outra em negrito, uma fonte que muda de repente não 

são ornamentos. Essas intermitências visuais são praticas de atenção: modos de dessaturar a leitura 

e reinscrever a presença de quem escreve e de quem lê. Fricções suaves na superfície do texto, 

respirações na página... 

As alterações visuais não são ilustrações, mas ações. Espelham o processo aberto da instalação, 

onde cada elemento é uma escolha estética, ética e política – como nos scores de Cecilia Vicuña, 

onde formatação e sentido se fundem. 

Se a linguagem pode se abrir a existências dissidentes – modos de existir que desafinam o coro 

das/os contentes, como bem convocava meu conterrâneo Torquato Neto na canção “Let’s play 

that” (1983) –, a materialidade do texto ressoa com as dissidências do olhar. As intermitências 

visuais ao longo da tese propõem um texto que não apenas comunica; são gestos que convocam 

um olhar dissidente. Tal como a borboleta azul atravessando o rio, esses momentos não interrom-

pem a travessia: são sua condição. 



Nota performativa sobre o corpo da tese 

 

As imagens presentes nesta tese não ilustram, instalam. Desviam o curso, tensionam ou 

ab r em  o  t ex to . Seus tamanhos, formas e posições foram compostos a partir dos afetos que 

vibram nos trechos aos quais se vinculam. Algumas pedem aproximação – quase escondidas, sus-

surradas, abrigadas em zonas de silêncio. Outras invadem a página, rompem margens, transbordam. 

São o GRITO, o excesso e a revolta. 

Essa variação encena, no corpo da tese, o próprio movimento das experiências que estou 

compartilhando aqui. Em alguns momentos fui dobrada, contida, esmaecida; e outros ocupei, a m -

p l i e i , explodi. O texto, nesse gesto, também se move, performa. 

No espaço digital da tese, em Word e PDF, busquei composições visuais que evocassem a 

performatividade da instalação. Algumas imagens, como o GIF inserido na introdução, convidam 

quem lê a interagir: é preciso dar o play/stop nos Gifs, ajustar o zoom para ver imagens menores, 

movimentar o corpo diante da tela. Esse gesto modifica o ritmo da leitura. Para além do fluxo 

horizontal da leitura e a verticalidade das palavras (a tela move-se para cima ou para baixo), surgem 

desvios, suspensões e cruzamentos. A leitura ganha outras direções: a tela vai para frente e para 

trás, se espraia para os lados. Como quem caminha por uma instalação, é preciso reposicionar-se 

para ver. 

Esse deslocamento instala cliques, altera o ritmo da leitura. Ao compor a tese como expe-

riência estética, as imagens acionam sentidos que escapam à linguagem verbal. Elas instauram 

outras formas de presença: pausas, aberturas, intensidades. São também textos – escritos com luz, 

sombra, vibração e inteligência artificial (IA). Vibração, aqui, entendida como frequência 

sensível – algo que atravessa, afeta e se sente mais do que se explica. Porque “nem precisa pensar, 

né? Basta sentir”. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Quando eu era criança,  
aprendendo a ler e escrever,  

e me mandavam ler,  
eu dizia que não precisava,  

porque eu conseguia sentir.  
E, assim, eu não precisava ler,  

porque eu estava sentindo  
tudo que eu precisava saber. 

Isso não colava. 
nem na escola, nem em casa. 

Aborrecida e conformada,  
dizia à minha irmã mais velha: 

 – Nem precisava pensar, né? Basta sentir... 
  



ÉTICA, LINGUAGEM E A ESCRITA COMO INSTALAÇÃO 

 
Quando nós falamos tagarelando 
E escrevemos mal ortografado 
Quando nós cantamos desafinando 
E dançamos descompassado 
Quando nós pintamos borrando 
E desenhamos enviesado 
Não é porque estamos errando 
É porque não fomos colonizado 
Antônio Bispo dos Santos, o NEGO BISPO 

 

Escrever sobre instalação artística no espaço escolar exige transpor linguagens, o que me 

coloca diante de um desafio: como traduzir sua experiência sensorial e espacial para a bidimensi-

onalidade do texto escrito? A instalação é imersiva, relacional, polissêmica e sinestésica; envolve 

corpos, gestos, sons, espaços, texturas, cheiros... Escrever sobre essa experiência demanda uma 

abertura em relação à padronização da escrita acadêmica. Como traduzir essa vivência em palavras 

sem aprisioná-la? 

Não se trata apenas de descrever, mas de experimentar com a forma do texto. Quero incor-

porar no texto a lógica estética e pedagógica das instalações. Se a instalação desloca e propõe, 

minha escrita pode, em algum sentido, carregar essa potência. Mas, como transpor para a escrita o 

que acontece no encontro entre pessoas, objetos e espaços? Como fazer do texto não apenas uma 

narrativa, mas uma proposição de experiência estética? Busco, com isso, experimentar modos dis-

sonantes de escrita, leitura e de construção do pensamento, explorando variações no ritmo, na forma 

e na visualidade do texto como parte do próprio processo de pensar.  

 

Se a instalação ocupa e transforma o espaço, que este texto, dentro de 
suas limitações materiais, convide a uma experiência estética imersiva 
que desloque, provoque e mantenha viva a potência do que não se fe-

cha... 
 

A instalação se inscreve em múltiplos registros – espaciais, visuais, táteis, sonoros – que 

não se traduzem de forma direta para a escrita – uma questão que será aprofundada no capítulo 4, 

sobre a instalação artística/pedagógica. Por isso, a construção do texto se torna parte do experi-

mento, tensionando convenções de linearidade, uniformidade gráfica e objetividade acadêmica, e 



abrindo frestas para múltiplas formas de participação. A ideia é criar um espaço onde a linguagem 

escrita também possa ser atravessada por diferentes formas de presença. Essa abertura se manifesta 

tanto na evocação de memórias e relatos que sustentam esta tese quanto na maneira como mobilizo 

a gramática e distribuo as imagens. 

A materialidade do texto é um espaço de negociação entre forma e leitura, entre o que pre-

cisa ser dito e o modo como pode ser sentido. A escolha tipográfica, a disposição das imagens e os 

espaços em branco não são decisões apenas estéticas, mas parte do ato de hospitalidade proposto 

pela escrita. A disposição das intermitências na página busca um equilíbrio entre presença e res-

piro , permitindo aos olhos deslizarem sem esforço, que a atenção encontre repouso onde precisa, 

e a experiência de leitura seja um encontro gentil.  

Assim, as intervenções visuais neste texto operam por sutileza, mas não significa hesitação 

diante da ruptura. Trata-se menos de um movimento disruptivo do que de uma atenção ao conforto 

sensorial de quem lê. As dissonâncias aparecem onde fazem sentido, não para romper com a leitura, 

mas para deslocá-la suavemente. Se essa escrita convida à presença, que ela também saiba acolher. 

 

 

Gramática das coexistências: linguagem, ética e justiça interespécies 
 

Esta pesquisa reconhece as desigualdades estruturais de gênero e espécie. O especismo, 

termo proposto por Richard Ryder (2008), refere-se à hierarquização moral que privilegia seres 

humanos em detrimento de outras formas de vida. Sua crítica busca ampliar a consideração ética a 

todos os seres capazes de sentir dor – os dorentes, como ele os nomeia –, independentemente da 

espécie, questionando a naturalização da opressão contra animais não humanos. 

Nesse contexto, é importante reconhecer o que Peter Singer (2010) nomeia como espe-

cismo: um preconceito que privilegia os interesses da espécie humana em detrimento dos interesses 

das outras, apenas por pertencerem a espécies diferentes. Assim como o racismo e o sexismo, o 

especismo estabelece hierarquias morais injustificáveis. Singer argumenta que, se a posse de maior 

inteligência não justifica a dominação de um humano sobre outro, tampouco pode servir de justi-

ficativa para explorar outros animais. Afinal, a capacidade de sofrer, de existir e de ser afetado se 

manifesta em múltiplas formas de corpo e de consciência muito além das fronteiras da nossa espé-

cie. 



O antiespecismo, então, emerge como uma recusa ética a essas divisões arbitrárias. É uma 

forma de presença que reconhece que o valor de uma vida não se mede pelo quanto ela se parece 

com a nossa. Trata-se de um convite a habitar o mundo como quem partilha, não como quem do-

mina. 

Essa crítica pode ser estendida ao dialogar com o conceito de geontopoder, elaborado por 

Elizabeth Povinelli (2016), que questiona a própria distinção ontológica entre vida e não-vida – 

distinção que fundamenta não apenas o antropocentrismo, mas também o excepcionalismo do or-

gânico, isto é, a tendência de conceber o orgânico como paradigma de existência, atribuindo-lhe 

exclusividade de agência e valor em detrimento do mineral, do técnico ou do atmosférico. Como 

lembra a autora, “o geontopoder não é uma forma de poder que esteja apenas agora emergindo para 

substituir a biopolítica – o biopoder (o governo através da vida e da morte) sempre dependeu de 

um geontopoder subjacente (a diferença entre o vivo e o inerte)” (p. 18). Nesse sentido, “o geon-

topoder não opera através do governo da vida e das táticas de morte, mas é, antes, um conjunto de 

discursos, afetos e táticas usados no liberalismo tardio para manter ou moldar a relação futura da 

distinção entre Vida e Não-vida” (p. 17).  

Se o especismo problematiza a hierarquia no interior do reino da vida, a geontologia desloca 

a crítica para a hierarquia que separa o vivo do inorgânico. Nesse movimento, amplia-se o escopo 

da consideração ética para incluir, para além dos dorentes, redes de existência que abrangem: arte-

fatos técnicos, formas geológicas, ecossistemas e entidades climáticas – dimensões cuja degrada-

ção ou desequilíbrio estão intrinsecamente ligados à perpetuação das crises ecológicas e das injus-

tiças sociais contemporâneas. 

Como observa Povinelli, o geontopoder mostra que o biopoder sempre se sustentou na dis-

tinção entre o vivo e o inerte; repensar essa diferença implica expandir a ética ecológica para além 

da Terra, alcançando também o cosmos. A órbita terrestre já se tornou um repositório de resíduos 

da ação humana:  

Em boletim emitido em julho de 2024, a Agência Espacial Europeia (ESA) esti-

mou que vagueiam pela órbita terrestre 40,5 mil detritos espaciais maiores de 10 

cm, 1,1 milhão de objetos entre 1 cm e 10 cm e 130 milhões de detritos de 1 

milímetro (mm) a 1 cm (Zaparolli, 2024, p. 71). 

 

Esse quadro evidencia que a poluição humana já ultrapassou os limites terrestres, exigindo 

que a ética não se restrinja à dimensão planetária, mas seja pensada em termos cósmicos. Nesse 

horizonte, plantas, fungos e outros seres não sencientes – assim como minerais, satélites e mesmo 



os elementos da natureza (ar, fogo, água e terra) – permanecem à margem da ética dominante, 

mesmo em perspectivas antiespecistas. O foco exclusivo na dor como critério de inclusão reduz 

nossa escuta diante de formas de existência que, sem gritar, sustentam as condições de vida em 

múltiplas escalas. 

Assim, ao operar essa crítica radical à distinção entre vida e não-vida, a geontologia permite 

questionar o sencientocentrismo – termo que aqui proponho para designar a limitação ética que 

privilegia exclusivamente seres sencientes. Mais do que isso, ela expõe como essa própria distinção 

ontológica opera como um mecanismo de poder colonial. Ao desnaturalizar a hierarquia que coloca 

o orgânico no topo, este enfoque nos convida a reconhecer agência e valor em redes materiais mais 

amplas – dos fungos às formações rochosas, dos algoritmos aos fluxos atmosféricos. 

Essa perspectiva se aproxima de práticas artísticas contemporâneas que exploram a agência 

de materiais não-humanos, propondo epistemologias alternativas à razão ocidental antropocêntrica. 

Nesse contexto, as artes visuais se apresentam como espaço privilegiado para experienciar ontolo-

gias relacionais, materializando éticas baseadas na interdependência radical entre existentes.1 

É nesse espírito que nos aproximamos da floresta. Em A vida secreta das árvores (2017), 

Peter Wohlleben descreve uma comunidade vegetal profundamente conectada, onde árvores com-

partilham recursos, cuidam umas das outras e tomam decisões. Segundo ele, quando as raízes en-

contram obstáculos – substâncias tóxicas, rochas impenetráveis, umidade excessiva –, elas “anali-

sam a situação” e desviam seu crescimento, ajustando seus caminhos com precisão (p. 62-63). Essa 

inteligência sem cérebro desafia os parâmetros convencionais do que chamamos consciência. 

Wohlleben relata também que algumas árvores mantêm vivas, durante séculos, companhei-

ras que foram cortadas, nutrindo-as por meio de suas raízes. Mas nem todos os tocos recebem esse 

cuidado. A decisão de manter alguém vivo, afirma ele, parece depender do grau de proximidade, 

talvez até de afinidade entre os exemplares envolvidos. A floresta, então, não é apenas um orga-

nismo coletivo, é uma comunidade relacional, onde vínculos orientam gestos de cuidado. 

Em Thus Spoke the Plant (2018), Monica Gagliano leva esse pensamento a um território 

ainda mais radical: as plantas não apenas sentem, elas aprendem, decidem, comunicam-se e até 

escrevem. A escrita vegetal – ou plant-writing, como ela a chama –, emerge de um esforço 

 
1 Como será visto mais adiante, artistas indígenas já elaboram compreensões em que a chamada “não-vida” não é 

tomada como inerte, mas como existência dotada de memória e agência. É o caso da obra Kanau’kyba: antibatismo de 

Makunaimî (2019–2022), de Gustavo Caboco, artista Wapichana, que restitui ao meteorito Bendegó sua condição de 

pedra viva e ancestral, contrariando a narrativa colonial que o reduziu a mero objeto geológico (Corvisier, 2021). 



colaborativo entre seres humanos e plantas. Gagliano descreve esse processo como uma escuta 

porosa, na qual o ser humano atua não como tradutor, mas como coautor que silencia o próprio 

ruído para permitir que a planta fale: “Como tais, essas histórias emergem de um empreendimento 

colaborativo humano-vegetal e de um estilo de escrita híbrida, que podemos apropriadamente cha-

mar de escrita vegetal [...] Aqui, o ser humano atua como coautor que materializa fisicamente essas 

conversas no papel.” (p. 15, tradução minha). 

Pensar com Gagliano é reconhecer que a vida vegetal não precisa servir a propósitos huma-

nos para merecer respeito. Sua proposta nos convida a abandonar a lógica da utilidade como medida 

de valor, acolhendo uma ética que afirma o direito de cada ser existir por si, em sua singularidade. 

Trata-se de uma ética que desestabiliza as hierarquias herdadas do humanismo e abre espaço para 

outras formas de inteligência e presença – modos de vida que não seguem os parâmetros humanos, 

mas que também habitam, sustentam e compõem o mundo. 

Na escrita desta tese, adoto um sistema que conjuga ordem alfabética, inclusão de todas as 

identidades de gênero, acessibilidade linguística e a não hierarquização entre seres. Para construir 

uma comunicação equitativa e funcional, tenho como referências o Manual para o uso não sexista 

da linguagem (Cervera; Franco, 2006). A proposta é evitar desigualdades estruturais na língua. 

Contudo, esse manual refere-se às relações humanas. Minha proposta é expandir essa reflexão para 

outras formas de vida, tensionando a linguagem para incluir seres sencientes de diferentes espécies. 

Além da organização alfabética das flexões de gênero, utilizo estratégias de linguagem in-

clusiva – como duplicações (as alunas e os alunos), termos genéricos (pessoas estudantes) e neu-

tros (quem lê) – para ampliar as possibilidades de leitura. Essa não é uma escolha apenas estilística, 

mas um posicionamento ético e político, pois a linguagem estrutura nossa percepção do mundo. 

Ainda que a língua portuguesa não possua formas neutras amplamente consolidadas, a adoção des-

sas adaptações reflete um compromisso com a equidade, ampliando a consideração ética para além 

da humanidade. 

Em relação às demais formas de vida, esta pesquisa evita a invisibilização de seres não 

humanos. Convocada por Vinciane Despret (2021; 2022), reconheço que a linguagem tende a re-

forçar o especismo ao colocar a humanidade como centro das formas de comunicação. Por isso, 

seleciono os termos com cuidado, propondo um olhar que se direciona para um mundo não limitado 

à perspectiva humana. Inspirando-me em sua abordagem, compreendo a linguagem como um 



campo de negociação entre diferentes existências, onde todas as vozes – humanas e não humanas 

– possam reverberar. 

Se, conforme Despret, a linguagem não apenas descreve o mundo, mas o cria, esta escrita 

busca expandir os modos de existência que cabem na página. Assim como uma instalação artística 

convida à interação, a escrita aqui proposta explora a materialidade do texto, convidando a leitura 

a se tornar um ato de negociação – entre norma e possibilidade, palavra e silêncio. 

 

 

 

 

 

Os espaços em branco ao longo da tese sugerem pausas,  

abrindo respiros que convidam à ampliação do estado de presença. 

 

 

 

 

 

Ler autoras como Donna Haraway (1991; 2009; 2016; 2023), Anna Tsing (2022), Vinciane 

Despret (2016; 2021; 2022), Monica Gagliano (2018) e Peter Wohlleben (2017; 2019) não foi ape-

nas uma experiência intelectual. Foi, acima de tudo, um ânimo – um gesto ético e afetivo que me 

reafirmou o desejo de continuar acreditando que toda forma de vida merece respeito por simples-

mente existir: seja ela microscópica ou monumental, silenciada ou marginalizada, enraizada no 

solo ou em movimento. Não me refiro apenas ao que os olhos veem, mas também àquilo que o 

sistema dominante insiste em ocultar – formas de vida apagadas pela lógica capitalista, patriarcal, 

racista, especista, que hierarquiza existências e nega a dignidade, que não serve à produtividade ou 

ao lucro. 

Isso não significa negar o uso de elementos da natureza – cortar madeira para fazer uma 

casa, erguer um banco com pedra, alimentar-se de vegetais. O que muda é o modo de nos relacio-

narmos com esses seres e materiais: não mais como recursos passivos a serem explorados, mas 

como participantes de um fluxo maior da vida, do qual também fazemos parte. Um fluxo que nos 

convoca à escuta, à atenção e à responsabilidade – e não ao domínio. 



Linguagem inclusiva e Flexão de gênero

 

A estruturação dos enunciados seguirá a ordem alfabética como parte de uma estratégia 

mais ampla de questionamento das convenções linguísticas – não para buscar uma suposta neu-

tralidade, mas para evidenciar e tensionar a norma gramatical vigente que impõe o masculino como 

referência universal, mesmo quando grupos são compostos majoritariamente por mulheres ou iden-

tidades não binárias. Essa imposição, além de violentar a materialidade dos corpos dissidentes, 

naturaliza a exclusão de formas de existência que não cabem no masculino hegemônico. No en-

tanto, essa escolha não se limita à organização dos enunciados: atravessa toda a escrita da tese em 

suas escolhas lexicais, sintáticas e discursivas, buscando tensionar os padrões que reforçam desi-

gualdades.  

A ordem alfabética, ao contrário da hierarquia normativa, reorganiza as relações entre as 

palavras, assegurando que nenhuma identidade seja tratada como “r e s t o ” ou “e x c e ç ã o .” 

Trata-se, assim, de um uso da linguagem que expõe a violência da universalização do masculino e 

propõe espaços linguísticos onde a pluralidade de gêneros pode coexistir em equidade – não como 

concessão, mas como direito de ser nomeado em sua especificidade. 

 

A palavra “Feminina” precede a “masculina”, pois f antecede m no alfabeto. 

A palavra “Homem” precede “mulher”, pois h antecede m. 

 

A flexão de gênero considera tanto a ordem alfabética quanto a morfologia das palavras 

para garantir clareza e acessibilidade. 

 

Singular: Quando a variação de gênero ocorre pela adição de sufixos (-a, -e, -o), a forma-

base será a mais curta, sendo complementada pelas demais opções com o uso da barra. 

Professor/a/e, pesquisador/a/e. 

 

Plural: Sempre que houver distinção clara entre as formas feminina, masculina e neutra, 

a ordem alfabética será respeitada. 

 



Alunas, alunes e alunos. 

 

Além da equidade de gênero binário, adoto estratégias para incluir pessoas que não se iden-

tificam com o feminino ou o masculino. As adaptações seguem formas já utilizadas em práticas 

inclusivas da língua portuguesa. 

Pronomes neutros: Uso de elu (singular) e elus (plural) quando não há especificidade de 

gênero. 

Flexões neutras de substantivos e adjetivos: Substituição das terminações "-a" e "-o" 

por "-e" no singular e "-es" no plural. 

 

Alune/alunes, interessade/interessades. 

 

Esta forma de escrita é um experimento eco, estético e político: ao desierarquizar gênero e es-

pécie, a escrita torna-se um ato de hospitalidade (Despret, 2022), um convite a ler o mundo com 

atenção às vozes silenciadas. Se a linguagem cria realidades, esta proposta é um exercício de cui-

dado: com as palavras, com os corpos que nomeia e com os mundos que ajuda a tecer. 

 

 

 

  



PRELÚDIO 

Talvez [...] nós precisemos contar e contar repetidamente todas as nossas 
histórias de morte, quase morte e da vida que nos é dada até que elas sejam 
assimiladas e nos ajudem a enfrentar os desafios do presente. 
Anna Tsing 

 

... as histórias não começam em um ponto fixo, elas se adensam em camadas e rastros. Esta pesquisa 

não teve uma origem deliberada; emergiu de movimentos anteriores, cujas relevâncias só foram 

percebidas quando da escrita desta tese. Há ecos de acontecimentos que, quando ocorreram, pare-

ciam dispersos e sem propósito. Ao revisitá-los, percebo como gestaram o que hoje se materializa 

em gesto,2 palavra e intenção. 

A tese, formalmente iniciada em 2021, não representa um começo, mas um prolongamento 

desses ecos. Suas origens remontam à minha infância, quando experiências desenhavam as inqui-

etações que hoje atravessam minhas práticas pedagógicas, artísticas e cotidianas. A composição 

deste texto exigiu revisitar lembranças que antes pareciam fragmentárias ou difusas, mas revela-

ram-se essenciais para evocar as questões orientadoras da pesquisa. Sem esse acesso, o foco poderia 

ter se restringido à instalação artística como mero recurso pedagógico, sem explicitar suas conexões 

com as urgências contemporâneas, atravessadas por crises ambientais que afetam nossa existência 

planetária. 

Entre 2016 e 2019, no Instituto Federal do Piauí (IFPI), campus Valença (Caval, para pes-

soas íntimas), desenvolvi, junto com estudantes do 2º ano do Ensino Médio Integrado ao Técnico 

(EMIT), uma série de instalações artísticas no contexto das aulas de Arte. Essas experiências dei-

xaram vestígios que hoje reconheço como respostas sensíveis às urgências ambientais e sociais que 

se insinuavam em nossa convivência cotidiana – o avanço das mudanças climáticas, a perda acele-

rada da biodiversidade (a chamada 6ª extinção em massa), a poluição crescente, as violências contra 

os povos indígenas e a deterioração dos ciclos naturais da Terra. 

 
2 Ao longo da tese utilizo com frequência as palavras “gesto” e “acontecimento”, termos que se articulam em diferentes 

planos. O “acontecimento” é mobilizado aqui como categoria conceitual, em diálogo com Dennis Atkinson (2009; 

2018), para pensar a pedagogia como evento aberto, imprevisível e não inteiramente capturável por planejamentos 

prévios. “Gesto” aparece para designar ações concretas e situadas, pequenas práticas, escolhas ou movimentos, huma-

nos e não humanos, que incidem no fluxo dos acontecimentos. Assim, quando menciono o envio de uma mensagem 

no WhatsApp ou a disposição de um objeto na instalação, não estou me referindo ao acontecimento em sua dimensão 

ontológica, mas a gestos específicos que, somados, criam as condições de possibilidade para que os acontecimentos 

pedagógicos e artísticos se produzam. 



As atividades, muitas vezes intuídas e improvisadas, envolveram experimentações espaciais 

e sensoriais, performances e criações efêmeras. Mesmo sem um planejamento prévio, essas práticas 

atravessaram o currículo e evidenciaram tensões que ultrapassavam o campo da arte. 

Ao revisitar esse percurso, compreendi com mais nitidez aquilo que sempre me acompa-

nhou, mesmo quando eu ainda não sabia nomear: o mal-estar diante da devastação ambiental e das 

injustiças sociais que nos cercam. Do lixo jogado no chão aos satélites lançados ao espaço – futuros 

detritos interestelares; da fome assolando milhões ao extermínio sistemático de povos inteiros – 

tudo isso sempre me atravessou. Esse incômodo persistente gerou a prática artística/pedagó-

gica/regenerativa sobre a qual fala este estudo. Não foi uma escolha cuidadosamente planejada, 

mas uma resposta necessária – e, hoje, a única que faz sentido na minha vida docente. Não quero 

mais falar sobre coluna grega ou catedral gótica, nem sobre o Rococó na Inglaterra. Quero falar 

sobre a Terra em agonia, e sobre como ainda podemos escutar, sentir, aprender e agir a partir disso. 

Claro, a escolha de associar arte às questões ambientais e éticas não é, nem deve ser, uma 

obrigação universal. No entanto, no contexto desta pesquisa, da minha prática docente e da vida 

que escolho construir, essa associação se tornou inevitável. Dissociar os conteúdos de arte dessas 

problemáticas – especialmente das questões ambientais – passou a ser, para mim, epistemológica 

e eticamente insustentável. Não se trata de impor um caminho único, mas de afirmar um posicio-

namento que responde às urgências do tempo em que vivemos e às escutas que tenho cultivado ao 

longo do meu percurso. 

No entanto, reconheço a multiplicidade de poéticas possíveis, inclusive aquelas que, em sua 

delicadeza ou aparente despretensão, expressam posicionamentos profundamente políticos. É a mi-

nha solastalgia – termo que será discutido ao longo da introdução – que demanda esse vínculo 

entre educação, criação e cuidado, mas não há uma só trilha possível para caminhar entre arte e 

mundo. 

Donna Haraway (2016) nos alerta sobre as interconexões entre tempos e histórias, enquanto 

Anna Tsing (2022) enfatiza a importância de reconhecer a complexidade que permeia nossas estó-

rias.3 Para Tsing, a diversidade contaminada exige formas narrativas capazes de lidar com sua 

 
3 Opto por utilizar “estória” para me referir às memórias que emergem apenas pela via da lembrança, sem apoio em 

registros materiais. A distinção, embora em desuso no português contemporâneo, ajuda a diferenciar essas narrativas 

afetivas e fragmentárias das histórias documentadas e apoiadas em vestígios. Essa escolha, que já fazia parte do meu 

processo de escrita, ressoa com uma distinção proposta também por Anna Tsing em O cogumelo no fim do mundo 

(2015), cuja tradução em português recupera a separação entre story e history para manter a densidade conceitual do 

original. 



multiplicidade, tornando imprescindível incorporar essa profusão de estórias às nossas práticas de 

conhecimento. 

Inspirada por Tsing (2022), compreendo que contar e recontar estórias não é um mero exer-

cício de memória, mas um processo de assimilação, no qual as experiências vividas são continua-

mente ressignificadas. Como ela afirma: "É na escuta dessa cacofonia de estórias conturbadas que 

poderemos encontrar nossas melhores esperanças para a sobrevivência precária" (p. 83). 

Nos conta Ailton Krenak em uma entrevista para o jornal Le Monde Diplomatique4: 

 

“A memória é isso: a memória te autoriza a narrar uma história sobre o 
mundo que você vive, a memória te autoriza a criar uma narrativa sobre o 
mundo. Se você não tem memória, você vai ficar citando bibliografia”, do 

jeito que estou fazendo agora. 
 

 

Mas eu estou também trazendo memórias do mundo que eu vivo. Então, trago memórias 

minhas, e bibliografias, e trago também memórias alheias de povos que estão compondo este 

mundo junto comigo. 

Assim, apresento fragmentos de estórias que justificam os caminhos desta pesquisa e fun-

damentam minhas escolhas epistemológicas. Esse movimento se ancora em um pragmatismo ctô-

nico: uma atitude de permanência e compromisso comigo e com o mundo. Assumo, portanto, as 

direções que fazem sentido para mim, os saberes que sigo construindo, feitos de equívocos e cla-

rezas, e as possibilidades viáveis no meu contexto de vida. 

 

Do inesquecível, o inesperado e o inevitável 

 

Do inesquecível, inscrito nas lembranças de infância, desdobram-se o inesperado, que ir-

rompe nos acontecimentos imprevistos da prática pedagógica, e o inevitável, que se impõe com as 

urgências do Antropoceno. Esses três vetores articulam e tensionam a pesquisa, disparando memó-

rias atravessadas e modos de ser, pensar e agir no mundo. 

 
4 Link da entrevista: https://www.youtube.com/watch?v=KRTJIh1os4w&t=2452s 

https://www.youtube.com/watch?v=KRTJIh1os4w&t=2452s


Algumas lembranças – como a do desenho escolar invalidado que veremos a seguir – foram 

catalisadoras. Elas abriram frestas por onde emergiram camadas até então imprevistas, como o 

apocalipse ambiental. Antes sutil, quase subterrânea, essa temática foi se impondo à medida que 

eventos extremos adensavam o ar durante a escrita, exigindo escuta e a incorporação, mesmo late-

ral, dessas forças à pesquisa e às marcas que deixaram nesta tese. 

As autoras e autores que me acompanham – Anna Tsing, Antônio Bispo dos Santos, Bruno 

Latour, Donna Haraway, Ursula K. Le Guin e Vinciane Despret – não surgiram por acaso. Suas 

obras se entrelaçaram às experiências de uma realidade em combustão: incêndios, secas e enchentes 

que atravessaram minha história e continuam a reconfigurar o agora. O mundo não mudou; mudou 

a forma como passei a percebê-lo, a partir das memórias emergentes e da impossibilidade de dis-

sociar minha prática artística/pedagógica da urgência dessas questões. Não escrevo sobre catástro-

fes, mas a partir dos impactos que elas provocam – na memória, na imaginação, no desejo de pensar 

a arte como movimento de resposta ao tempo que vivemos. 

Uma pergunta me acompanha desde 2006 – e, provavelmente, nunca será respondida por 

completo: o que realmente é importante em uma aula de Arte na educação básica? Em 2010, quando 

comecei a dar aulas no Instituto Federal do Piauí (IFPI), essa pergunta se afunilou: o que é im-

portante em uma aula de Arte no Ensino Médio? Especialmente em um instituto federal recém-

criado, com práticas ainda em consolidação. Naquele contexto, minha atuação ainda carregava tra-

ços do modelo de ensino que eu mesma havia experienciado na minha vida acadêmica, da educação 

infantil ao ensino superior: centrado em atividades técnicas, pouca escuta da turma e uma separação 

entre teoria e prática. Foi então que a pergunta se desdobrou: será que, mais do que técnicas ou 

conteúdos, importa um espaço de acolhimento, um lugar onde a estudantada possa se expressar 

com liberdade e escuta? Quem sabe o componente curricular Arte possa se tornar um território de 

experimentação, onde é possível, mesmo que por instantes, suspender pressões externas e acessar 

suas próprias histórias e estórias, dores e esperanças. 

Essa ideia não acena para uma concepção de arte puramente lúdica. Embora o prazer e a 

leveza sejam bem-vindos e desejáveis, trata-se de pensar uma prática que não precisa ser dura, 

difícil ou excessivamente séria para ser legítima. Não quer dizer, também, tratar a estudantada 

como crianças, ou exigir maturidade adulta de quem ainda está em processo de formação (exceto, 

claro, no caso das turmas de Educação de Jovens e pessoas Adultas – EJA). É sobre encontrar o 

intervalo justo, o meio-termo onde aprender possa ser envolvimento e descoberta. 



Pensar assim exige também reconhecer os limites que o próprio modelo escolar impõe. As 

práticas de ensino em Arte não acontecem no vácuo: estão inseridas em uma estrutura curricular, 

em uma organização institucional, em tradições pedagógicas que moldam o que se entende como 

aprendizagem válida. É nesse ponto que o pensamento de Denis Atkinson (2011) e Alain Badiou 

(1996) nos ajuda a iluminar certos tensionamentos entre formação sensível e ordenamento escolar. 

Como observa Denis Atkinson (2011), a passagem das práticas domésticas e da educação 

infantil para o currículo disciplinado do Ensino Médio implica um deslocamento sensível. A escola 

passa a ordenar corpos e saberes por meio de critérios de desempenho e controle. Ao ler essa análise 

à luz da filosofia de Alain Badiou (1996), podemos pensar que as crianças deixam de ser “sujeitos 

da verdade” – não no sentido de quem detém uma verdade absoluta, mas como aquelas e aqueles 

que estão implicadas/os em processos de invenção, descoberta e abertura para o novo – para se 

tornarem “sujeitos do conhecimento”, isto é, estudantes treinadas/os para repetir conteúdos e habi-

lidades instituídas. O “sujeito da verdade”, em Badiou, é aquele que se engaja em um processo de 

fidelidade a um evento, no sentido de algo que rompe com a ordem existente e exige uma rein-

venção ética e existencial. Já o “sujeito do conhecimento” opera dentro da lógica da reprodução, 

mantendo o funcionamento da escola como aparelho de ordenamento. 

Essa mudança é acompanhada, como apontam Downing e Watson (apud Atkinson, 2011), 

por uma forte ênfase na aquisição de habilidades técnicas específicas, especialmente no ensino de 

desenho e pintura em contextos educacionais influenciados por tradições acadêmicas eurocentra-

das. Tais habilidades incluem domínios da linha e do tom, da textura e da cor, entre outros elemen-

tos formais que compõem o vocabulário das artes visuais. Nessas abordagens, o ensino é frequen-

temente concebido sob o modelo de transmissão, no qual conhecimentos e técnicas são seleciona-

dos, organizados, regulados e transferidos da pessoa que ensina para a pessoa que aprende, que, 

por sua vez, é avaliada quanto à sua capacidade de assimilação e domínio técnico. Como já dizia 

Cattegno (1971 apud Atkinson, 2011, p. 53), trata-se de um “modelo marcado pela subordinação 

do aprendizado ao ensino”. 

É importante destacar que essas observações não pretendem descrever de forma generali-

zante o funcionamento da educação no Brasil, nem tampouco o que ocorre nos Institutos Federais, 

como o IFPI em Valença. Trata-se aqui de refletir sobre tendências históricas e epistemológicas 

que ainda ressoam em práticas de ensino centradas na transmissão de conteúdos, na reprodução 

técnica de modelos artísticos e na avaliação padronizada de habilidades – práticas que muitas vezes 



silenciam a escuta, a invenção e os gestos singulares de cada estudante. A pesquisa parte justamente 

do tensionamento entre essas lógicas e outras formas de ensinar e aprender, mais abertas à experi-

mentação, à escuta e à coautoria. 

Embora a pesquisa mencionada por Atkinson (2011), conduzida por Downing e Watson no 

Reino Unido, não se refira ao contexto brasileiro, as questões levantadas guardam estreita relação 

com a nossa realidade. Assim como em muitos sistemas de ensino europeus e estadunidenses, o 

currículo de Arte no Brasil, especialmente no Ensino Médio, tem sido historicamente marcado por 

abordagens conteudistas e técnico-formalistas, voltadas para a transmissão de conhecimentos es-

pecíficos sobre elementos como linha, tom, textura e cor (Barbosa, 2008). 

Ainda que reformas recentes, como a implementação da Base Nacional Comum Curricular 

(BNCC, 2018) e a reestruturação do Ensino Médio (Lei nº 13.415/2017), proponham uma organi-

zação mais flexível e integradora, na prática observa-se a prevalência de uma lógica curricular 

pautada pela mobilização de competências e habilidades, o que tem reforçado um modelo educa-

cional tecnicista, funcionalista e gerencial. Segundo Greidinger e Cruz (2024), essa lógica tende a 

esvaziar os sentidos mais amplos do ensino de Arte, pois reduz a experiência estética e criativa a 

indicadores mensuráveis, priorizando o produto em detrimento do processo e negligenciando a 

subjetividade, a escuta e o percurso criativo de cada estudante. 

Nesse mesmo sentido, Coutinho e Alves (2020) argumentam que a BNCC se alinha a uma 

concepção neoliberal de currículo, operando com uma racionalidade baseada na eficiência, na per-

formatividade e na prestação de contas. Para as/os autoras/es, essa perspectiva “reduz a governabi-

lidade do Estado como gestor dos serviços públicos em geral” (p. 9), favorecendo o empresaria-

mento da educação e configurando o Ensino Médio como um campo de adestramento para o mer-

cado de trabalho. Em suas palavras: 

O contexto político do país favoreceu um pensamento de mudanças para a refor-

mulação imediata do Ensino Médio, sob influência das políticas neoliberais ad-

vindas das grandes empresas e do mercado internacional, que tinham como inte-

resse modificar as estruturas da base educacional com as ações de iniciativa pri-

vada como estratégia para reduzir a governabilidade do Estado como gestor dos 

serviços públicos em geral (Coutinho e Alves, 2020, p. 9). 

 

A BNCC menciona, entre as competências específicas de Artes, o desenvolvimento da cri-

atividade, da subjetividade e do pensamento crítico, bem como a valorização da expressão pessoal 

e da apreciação estética. Entretanto, esses aspectos são enquadrados numa lógica de competências 

e habilidades mensuráveis, o que os subordina a um paradigma técnico e utilitarista. Assim, mesmo 



reconhecendo formalmente essas dimensões, o documento limita sua efetivação, pois a prática es-

colar segue pressionada por métricas de desempenho e por um entendimento da educação como 

preparação para o mercado. 

É nesse ponto que se acentua a crítica de autoras/es como Greidinger e Cruz (2024), para 

quem “o ensino das Artes envolve a subjetividade, a criatividade, o pensamento crítico, além de 

diversas possibilidades de verificar os valores e atitudes dos alunos” (p. 8), dimensões que se en-

fraquecem quando a estrutura curricular permanece ancorada em modelos transmissivos e avalia-

tivos. 

Sob a perspectiva eco/ético/estética que orienta minha prática, essa limitação é ainda mais 

grave: ao priorizar a performatividade e a padronização, a BNCC desconsidera a potência das ex-

periências que cultivam vínculos, escuta e atenção aos contextos e às interdependências entre dife-

rentes formas de vida. Práticas artísticas/pedagógicas que se orientam pela criação coletiva e pela 

vivência sensível tornam-se, assim, não apenas estratégias de resistência, mas respostas epistemo-

lógicas à fragmentação dos saberes e ao empobrecimento das relações na escola. 

Sobre isso, Atkinson questiona: “quanta importância ou relevância devemos, de fato, 

atribuir a tais saberes e práticas?” Ele argumenta que a centralidade conferida ao desenvolvi-

mento técnico substitui as práticas inovadoras da primeira infância, além de silenciar as potências 

semióticas multimodais – ou aquelas em que modos visuais, linguísticos e corporais se articulam 

para produzir significados (Atkinson, 2011, p. 60). 

É justamente essa dimensão que a instalação artística pode recuperar ao propor um modo 

de expressão que se constitui por hibridismos sensoriais: som, imagem, gesto, palavra, objeto, luz, 

corpo, espaço... Trata-se de uma prática radicalmente multimodal, mas que não deve ser confundida 

com a polivalência. Trabalhar com instalação artística não significa excluir os conteúdos formais 

das artes visuais – como linha, cor, textura e composição. Ao contrário, esses elementos podem 

estar presentes e ser acionados de maneiras múltiplas e interconectadas. Isso será mais bem desen-

volvido no capítulo 5, sobre a prática artística/pedagógica/regenerativa. 

A polivalência, muitas vezes presente em abordagens generalistas do ensino de Arte, propõe 

que a mesma pessoa docente ensine todas as linguagens artísticas – teatro, música, dança, artes 

visuais – sem o devido aprofundamento ou articulação entre elas, o que frequentemente resulta em 

superficialidade. O hibridismo da instalação, por outro lado, não é uma justaposição de linguagens, 

mas uma composição singular em que as linguagens se constroem e se afetam mutuamente, 



produzindo novos sentidos. A instalação não exige domínio técnico de todas as linguagens, mas 

sim escuta, sensibilidade e disposição para criar zonas de encontro entre materialidades e subjeti-

vidades. 

No modelo de ensino baseado na transmissão de saberes técnicos e no controle das formas 

de expressão, o impulso pedagógico é amplamente concebido como corretivo, como afirma Atkin-

son (2011). A aprendizagem deixa de ser um campo de criação de sentido e passa a ser moldada 

por padrões avaliativos e normativos. A instalação artística, por sua vez, não busca controlar as 

formas de expressão. Ao contrário, ao convocar múltiplas linguagens, ela convida cada pessoa a 

experimentar com o que lhe é mais familiar ou instigante: há quem pinte, quem componha sonora-

mente, quem pendure objetos no teto, quem desenhe no chão... E há também quem, após longos 

momentos de aparente desinteresse, surpreende com um gesto de deslocamento que reconfigura 

todo o espaço. 

 

 

 

Penso aqui em um instante experienciado durante a instalação 
Nossos Bosques Têm Mais Vida?: um estudante passou a maior 
parte do tempo em silêncio, circulando sem se envolver dire-
tamente. No momento em que fizemos uma pausa para análise 
do andamento da composição, ele agiu – reorganizou com pre-
cisão poética toda a configuração do chão da sala. A ação foi 
breve, mas reconfigurou não só a estética da instalação, como 
também a forma de interação das pessoas com ela, e até 
mesmo seu sentido.5 

 

 

 

Retomando: O espaço da aula de Arte, nesse contexto, corre o risco de se reduzir a uma 

oficina de competências, marcada pela superficialidade técnica, o que não surpreende, 

 
5 Não contarei agora os detalhes do que ele fez, essa cena será retomada no capítulo dedicado às instalações, onde ela 

poderá ser mais bem situada e compreendida. Aqui, me interessa apenas registrar o tipo de acontecimento que escapa 

ao planejamento de uma aula ou de uma instalação, mas marca o processo profundamente. 



considerando que estamos tratando do Ensino Médio e de uma carga horária de, muitas vezes, 

apenas 80 horas distribuídas ao longo de 3 anos. 

Contra isso, insisto em uma aula que acolha o improviso e o inesperado, onde o aprender 

possa se dar também pelas bordas e desvios, nos gestos ainda sem nome. Como lembra Atkinson, 

“precisamos repensar os propósitos das práticas visuais em contextos educacionais como as escolas 

e, consequentemente, sua função como práticas de aprendizagem”, tarefa que envolve retrabalhar 

a multimodalidade de modo não compartimentalizado, como ela aparece nas práticas artísticas con-

temporâneas e nas vivências inventivas da infância (Atkinson, 2011, p. 60). 

Mas, voltando à escrita da tese: como mencionei anteriormente, esta escrita convoca me-

mórias que evidenciam como o APOCALIPSE AMBIENTAL atravessou escolhas e modos de ensinar. 

Retomo algumas delas, não para justificar, mas para articular os percursos epistemológicos que 

sustentam esta pesquisa. 

 

Ame a “matureza”

 

Entre o final da década de 1980 e os primeiros anos da década de 1990, comecei a escrever 

para a seção de cartas de algumas revistas em quadrinhos. A revistinha para a qual eu mais escrevia 

era a Urtigão, personagem da Disney que vivia na roça como ermitão, distante da cidade grande, 

conhecido por sua personalidade mal-humorada e sarcástica, de temperamento bastante difícil. 

Mas, apesar de sua natureza rabugenta, Urtigão era generoso e ajudava todo mundo. De volta às 

cartas: eu escrevia cartinhas emocionadas e apelativas pedindo às crianças que cuidassem dos ani-

mais, não jogassem lixo na rua, não poluíssem a água... Pedia-lhes para conversassem com sua 

família para não caçarem os animais da floresta [os tapetes e tamboretes feitos com couro de caça 

me perturbava terrivelmente]. Algumas crianças me escreviam e trocávamos correspondências. 

Lembro-me de uma carta que recebi de um menino... não lembro de onde ele era, mas ele enviou 

uma carta datilografada. Junto à cartinha, ele enviou uma página inteira, de cima a baixo, com 

uma frase repetida em letras maiúsculas: AME A MATUREZA. 

Por alguma razão [talvez a letra n da máquina estivesse emperrada, ou talvez ele não tenha 

se dado conta da troca da letra], sempre que ele dizia “natureza”, ele datilografava matureza. 

 

  



AME A MATUREZA  AME A MATUREZA  AME A MATUREZA 

AME A MATUREZA  AME A MATUREZA  AME A MATUREZA 

AME A MATUREZA  AME A MATUREZA  AME A MATUREZA 

AME A MATUREZA  AME A MATUREZA  AME A MATUREZA 

AME A MATUREZA  AME A MATUREZA  AME A MATUREZA 

AME A MATUREZA  AME A MATUREZA  AME A MATUREZA 

AME A MATUREZA  AME A MATUREZA  AME A MATUREZA 

AME A MATUREZA  AME A MATUREZA  AME A MATUREZA 

AME A MATUREZA  AME A MATUREZA  AME A MATUREZA 

AME A MATUREZA  AME A MATUREZA  AME A MATUREZA 

AME A MATUREZA  AME A MATUREZA  AME A MATUREZA 

AME A MATUREZA  AME A MATUREZA  AME A MATUREZA 

AME A MATUREZA  AME A MATUREZA  AME A MATUREZA 

AME A MATUREZA  AME A MATUREZA  AME A MATUREZA 

AME A MATUREZA  AME A MATUREZA  AME A MATUREZA 

AME A MATUREZA  AME A MATUREZA  AME A MATUREZA 

AME A MATUREZA  AME A MATUREZA  AME A MATUREZA 

AME A MATUREZA  AME A MATUREZA  AME A MATUREZA 

AME A MATUREZA  AME A MATUREZA  AME A MATUREZA 

AME A MATUREZA  AME A MATUREZA  AME A MATUREZA 

AME A MATUREZA  AME A MATUREZA  AME A MATUREZA 

AME A MATUREZA  AME A MATUREZA  AME A MATUREZA 

AME A MATUREZA  AME A MATUREZA  AME A MATUREZA 

AME A MATUREZA  AME A MATUREZA  AME A MATUREZA 

AME A MATUREZA  AME A MATUREZA  AME A MATUREZA 

AME A MATUREZA  AME A MATUREZA  AME A MATUREZA 

AME A MATUREZA  AME A MATUREZA  AME A MATUREZA 

AME A MATUREZA  AME A MATUREZA  AME A MATUREZA 

AME A MATUREZA  AME A MATUREZA  AME A MATUREZA 

AME A MATUREZA  AME A MATUREZA  AME A MATUREZA 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Imagem feita com ChatGPT alterada no Canva. 

 
 
 
Uma lembrança anterior: eu era criança, pequena mesmo. 
Precisava subir em um tamborete para alcançar o muro 
que separava a rua do jardim de casa, e eu gostava de su-
bir ali pra ficar olhando o movimento. Eu morava no cen-
tro de Teresina. Certa vez passou um carroceiro açoitando 
um burro, aparentemente tão exausto quanto seu algoz. 
Eu queria dizer que essa lembrança me fez chorar por uma 
semana, mas, na verdade, me faz chorar até hoje. 

 

Imagem 2 – Um muro e um burro, 2025. 



A Jabota e o Jabuti 
 

Muitos animais fizeram parte da minha infância, mas o Jabuti e a Jabota ocupam um lugar 

singular. O Jabuti foi dado como presente de casamento da minha mãe com meu pai. Contavam 

que ele chegou bem miudinho, em uma caixa de fósforos. Quando minhas lembranças começaram 

a se formar, ele já era um bicho grande e lento, com o casco acinzentado, mais por falta de cuidados 

do que por efeito do tempo. Anos depois, uma fêmea apareceu em nosso quintal: a Jabota. Forma-

ram um casal e, com o tempo, vieram filhotes. 

Diferente das/dos gatas/os da casa, que sempre recebiam nomes, o Jabuti e a Jabota manti-

veram sua simplicidade: eram apenas o Jabuti e a Jabota. Já as/os filhotes, por sua vez, eram cha-

madas/os apenas de “filhotes do Jabuti”. Quando tentavam escapar pelo jardim, sempre havia uma 

correria acompanhada de gritos: “os filhotes do Jabuti estão fugindo!”. Muitas/os dessas/es peque-

nas/os escapistas acabaram sendo doados e foram viver em sítios. 

No quintal onde o Jabuti e a Jabota viviam havia capim, pés de acerola, manga, goiaba, 

erva-cidreira e mamona. Durante as épocas de chuva, o som peculiar do seu acasalamento6 ecoava 

pelo quintal. Quando criança, esse som me assustava – não sabia o que era aquilo. Mais tarde, ele 

se tornou reconfortante, pois marcava a chegada da chuva e da proximidade do Natal. 

Apesar da aparente lentidão e tranquilidade do Jabuti, eu o temia. Certa vez, fiquei presa 

nas grades da janela da sala, sem coragem de descer porque o Jabuti estava logo abaixo. Eu temia 

ser mordida, seus pequenos dentes pareciam assustadoramente afiados. Hoje, ao recordar essa cena, 

acredito que o Jabuti talvez guardasse uma certa raiva de nós, não apenas de mim, mas de todas as 

crianças que o perturbavam. Não o maltratávamos, mas estávamos sempre querendo brincar com 

ele. Em algumas ocasiões, ele parecia se irritar, avançando com o pescoço esticado e a boca abrindo 

e fechando, tentando alcançar nossos tornozelos, como se quisesse revidar nossa insistência. Ou, 

talvez, fosse o jeitinho dele de participar da brincadeira. 

O destino da Jabota é incerto; parece ter sido levada para o sítio de uma parente. Já o Jabuti 

foi encaminhado a um sítio em Teresina. A última notícia que recebi contava sobre como seu casco, 

antes opaco e desgastado, agora brilhava. Ele parecia feliz – muito mais do que jamais fora em 

nosso quintal. 

 
6 Para escutar o som peculiar descrito nessa passagem, ver o vídeo disponível em: <https://www.you-

tube.com/watch?v=NzjOXrBgkG0>. 

https://www.youtube.com/watch?v=NzjOXrBgkG0
https://www.youtube.com/watch?v=NzjOXrBgkG0
https://www.youtube.com/watch?v=NzjOXrBgkG0


O Fofo se foi 

Um dia, meu pai levou um periquito-australiano bem verdinho pra casa. Dizia que o bi-

chinho estava machucado e não conseguia voar, iríamos cuidar dele até sua recuperação. Demos-

lhe o nome de Fofo. Fofo se demorou tanto que apareceu uma companheira toda amarelinha pra 

ele: a Fofa. Tiveram dois filhotes – um não se criou [expressão usada no Piauí para se referir a qualquer 

criatura que não sobrevive muito tempo após o nascimento], o outro, que cresceu com as penas verde-

amareladas ou amarelo-esverdeadas, era o FOFINHO. As aves viviam soltas dentro de casa, pois do 

lado de fora havia muitas/os gatinhas/os.  

Com pena das avezinhas, eu simulava chuva com um regador e vento com um abano no 

poleiro improvisado escolhido pelas próprias aves: a máquina de costura da mamãe. Havia uma 

gaiola com um ninho de madeira, sempre aberta, pra quando a Fofa precisasse pôr os ovinhos. 

Dava-lhes alpiste, trocava a água muitas vezes ao dia, para que não bebessem água empoeirada, 

acariciava suas pequenas cabecinhas e dizia o quanto lamentava por não poderem ir para o pé de 

castanhola do jardim. No dia em que meu pai se despediu deste mundo, o Fofo foi embora. 

Logo depois, a Fofa seguiu o mesmo destino. A fim de consolar as crianças, minha mãe 

mobilizou a vizinhança, que saiu em busca da pequena passarinha. Eis que alguém chega em casa 

com uma periquita igual à Fofa, dizendo que ela tinha sido encontrada no quintal do vizinho, onde 

havia muito mato. Até mertiolate colocaram na patinha da bichinha. No entanto, anos depois, diante 

de uma desconfiança geral das crianças, já um tanto crescidas, a confissão: ela fora comprada no 

mercado central. Quanto ao Fofinho, bateu asas e voou. 

 

 

Florência e os 16 

 

Minhas irmãs estudavam em uma escola de padres. Um dos padres, um antigo professor do 

meu pai, deu uma gatinha para a minha irmã mais nova. Seu nome era Florência, em homenagem 

ao padre que a presenteou, o padre Florêncio. A bichinha teve filhotes, e eu arrumei um berçário 

com pano de chão, um lençol antigo, mas muito limpinho e perfumado, e uma boneca de pano cor-

de-rosa que eu adorava. Fiz esse berçário embaixo da pia da área de serviço. E as filhotes e os 

filhotes de Florência também tiveram filhotes, que também tiveram filhotes... A essas gatinhas e a 



esses gatinhos se juntaram outras gatinhas e outros gatinhos vindos da rua, certamente atraídas e 

atraídos pela quantidade de comida disponível ou pelo natural desejo felino de socializar com os 

seus. Estudava em uma escola perto de casa e, quando via alguma gatinha ou algum gatinho na rua, 

levava comigo. Fazer isso me trazia o conforto de pensar que aquela gatinha ou aquele gatinho 

teria comida todos os dias. Elas/es eram livres e podiam ir e vir sempre. Chegamos a conviver com 

17 ao mesmo tempo. E cada qual tinha um nome, e eu sabia sobre a personalidade de cada um/a. 

Algumas e alguns iam passear e nunca mais voltavam; outras/os ficaram até o fim de suas vidas – 

que, para algumas e alguns, infelizmente, não ocorreu de forma natural: uma vizinha, incomodada 

com as visitas ao seu quintal quando ela estendia grandes e suculentos pedaços de carne ao sol para 

secarem, envenenou muitas/os delas/es. Minha mãe, entristecida, pegou quem sobreviveu e levou 

para outro lugar. A essas alturas, Florência já tinha quase 8 anos, e morreu em grande estado de 

agonia na minha frente. E por isso eu também choro até hoje. 

 

O peso de um prato 

Na adolescência, o vegetarianismo era uma tentativa frágil, com diversas interrupções, sem 

orientação, peso abaixo do saudável cedendo aos pratos favoritos que a mamãe preparava. Eu não 

comia a carne, comia a culpa de comer. Passava dias mastigando esse paradoxo: recusar o bicho 

no prato enquanto o mundo devorava tantos outros. 

 

 
 

 
Outra cena me acontece: na casa da vovó 
materna, o Fantástico, exibido aos domingos 
na rede Globo, mostrava uma reportagem 
sobre a caça ilegal na África. Não lembro 
nada da matéria, apenas do instante em que 
o tiro de espingarda ecoou, sincronizado 
com o olhar da onça. Ela fechou os olhos. Foi 
um corte. Algo em mim se fechou também. 

 

Fonte: Imagem feita com ChatGPT alterada por mim no word. 

Imagem 3 – Onça pintada, 2025. 



Pureza e contradição 

 

Conheci o veganismo em 2012, quando comecei a trabalhar no Instituto Federal da Paraíba. 

Aos poucos, troquei laticínios por castanhas, plástico por sacolas de algodão, supermercados por 

mercados públicos... Depois vieram outros deslocamentos. Donna Haraway sugere: “aprender a 

ficar com o problema de viver e morrer com respons-habilidade em uma Terra degradada” 

(p. 14) exigia mais do que gestos individuais, implicava reconhecer-se dentro de uma teia maior, 

emaranhada em múltiplas formas de vida e morte. O veganismo, aparentemente um fim, revelou-

se mais um ponto de partida: um gesto insuficiente diante da máquina trituradora do capital. Como 

conciliar a ética anticarne com o laptop no qual digito agora? 

Aqui está o nó: não há pureza possível dentro das estruturas que organizam a vida nas so-

ciedades capitalísticas das quais faço parte. Vivemos contradições constitutivas, não como exce-

ção, mas como condição. Ações individuais podem ter valor ético, simbólico ou mesmo bastante 

tangível, mas, se não forem acompanhadas por movimentos coletivos e mudanças estruturais, cor-

rem o risco de produzir a falsa sensação de contribuição, uma espécie de compensação simbólica 

arrefecedora da permanência no sistema. Abandonar o uso de celulares ou computadores poderia 

parecer uma forma de resistência, mas esse tipo de recusa, neste contexto, não nos desloca do cerco: 

“Hoje já não existe exílio possível”, nos informa Jean-François Brient (2007, p. 21). Estamos 

implicades numa trama tecnológica e mercantil capitalizadora de nossas práticas, corpos e desejos 

– e é no centro da própria engrenagem, que invento contra a mola que resiste (Pri-

mavera nos dentes, Secos e Molhados, 1974). 

 

 

As leituras de autoras e autores como Ailton Krenak, Anna Tsing, Donna Haraway, Malcom 

Ferdinand, Ursula K. Le Guin, Vinciane Despret, entre outras, evocaram lembranças e potenciali-

zaram a urgência que sempre me acompanhou. São vozes que ajudaram a afinar minha escuta e 

ampliar meu campo de percepção diante das crises que atravessam este tempo. Suas contribuições 

serão retomadas ao longo da tese, onde ganham corpo e diálogo mais aprofundado. 



Ensinar na ruína: cartografias da perda e as possibilidades de refúgio 

 

Foi um sentimento de desolação – por muito tempo chamei apenas de tristeza – que me 

impulsionou a direcionar esta pesquisa para as urgências ambientais. Descobri, ao longo do cami-

nho, o nome desse sentimento: solastalgia, neologismo criado por Glenn Albrecht (2005) para 

descrever a dor provocada pela devastação do Mundo, corroído pela ação humana – especialmente 

pelas culturas industrial, colonial e extrativista. Não se trata de saudade de um passado perdido, 

mas de um luto antecipado: o sofrimento diante da degradação progressiva daquilo que ainda existe, 

mas cuja destruição se anuncia e se acelera em tempo real. A solastalgia, para além de um estado 

emocional, tornou-se uma lente por onde passei a olhar minha prática pedagógica, as escolhas epis-

temológicas orientadoras desta tese e o desejo de criar, com a arte, pequenos refúgios em meio ao 

colapso. 

Albrecht formou o termo a partir da combinação de solace (consolo) e nostalgia, para no-

mear a angústia provocada pela transformação de um ambiente familiar que continua fisicamente 

presente, mas alterado a ponto de já não oferecer o mesmo sentido de pertencimento, cuidado ou 

abrigo. 

 

Ao contrário da nostalgia, que se volta para um tempo 

passado, a solastalgia denuncia uma perda que se dá aqui 

e agora, à vista, nos corpos e nos territórios, nos rios 

contaminados, nas árvores arrancadas pelo correntão 7, nas 

vidas desabadas. 

 

A solastalgia manifesta-se de modo contundente em eventos que expressam a perda mate-

rial e simbólica de territórios diante da ação humana predatória. Um exemplo recente e emblemá-

tico ocorreu em Maceió, capital do estado de Alagoas, onde bairros inteiros vêm sofrendo com o 

fenômeno da subsidência do solo, resultado da atividade mineradora da empresa Braskem. A reti-

rada contínua e intensa de sal-gema pelas operações da mineradora provocou o afundamento gra-

dual do solo em regiões como os bairros do Pinheiro, Mutange, Bebedouro, Bom Parto e parte do 

 
7 Nome popular de uma técnica amplamente utilizada pelo agronegócio para desmatamento em larga escala, especial-

mente no Cerrado e na Amazônia. Consiste no uso de duas máquinas agrícolas, geralmente tratores de esteira, que 

arrastam entre si uma corrente metálica de grande espessura, derrubando tudo que encontra pela frente – árvores, 

arbustos e vida do solo. 



Farol, gerando rachaduras em imóveis, o surgimento de crateras em vias públicas e até mesmo 

abalos sísmicos – como o registrado em 2018, de magnitude 2,4 na escala Richter – Rede Sismo-

gráfica Brasileira (Matos e Galvão, 2024). 

Esses danos estruturais levaram à evacuação compulsória de milhares de pessoas, que tive-

ram de abandonar suas casas, estabelecimentos comerciais, escolas, templos religiosos e demais 

patrimônios, deslocadas não apenas fisicamente, mas também em sua experiência de pertencimento 

e segurança. A dimensão material dessa perda se entrelaça com violação dos direitos humanos, 

afetando a dignidade das pessoas envolvidas e configurando um deslocamento forçado que pode 

ser compreendido sob a perspectiva da “lógica das expulsões” de Saskia Sassen (Matos e Galvão, 

2024). 

Paralelamente, a tragédia do rompimento da barragem em Mariana, Minas Gerais, em 2015, 

configurou outro cenário emblemático de solastalgia. A lama tóxica liberada pela mineradora Sa-

marco – controlada pela Vale e pela BHP Billiton – contaminou rios, destruiu ecossistemas e atin-

giu comunidades inteiras, gerando danos ambientais e sociais de longa duração. Os territórios afe-

tados carregam cicatrizes profundas, não apenas no solo e na água, mas também na memória cole-

tiva, evidenciando a persistência da perda e do luto diante da destruição. 

Esses exemplos reforçam que a solastalgia não é uma saudade nostálgica do passado, mas 

um sentimento de luto presente, vivido no corpo e na consciência, que denuncia a devastação em 

curso. A dor solastálgica reside na percepção de que o território, ainda ali – ainda visível – está 

sendo progressivamente consumido, alterado e, muitas vezes, irremediavelmente perdido. 

A solastalgia evoca uma referência fantasmagórica, um lamento que assombra a mente. 

Sua estrutura emocional aproxima-se da nostalgia, pois ambas envolvem uma sensação de perda. 

Mas a solastalgia também pode funcionar como impulso para ação. Enquanto a nostalgia busca um 

retorno, a solastalgia pode catalisar iniciativas de preservação e restauração. Assim, não é apenas 

expressão de perda, mas também força motriz para transformação. 

A degradação do espaço físico compromete o pertencimento e a identidade. Quando pre-

senciada diretamente – no desmatamento de uma área conhecida ou na demolição de construções 

afetivas – essa perda se intensifica. Entretanto, a globalização da informação desloca essa experi-

ência: mesmo sem vivenciar diretamente a destruição de um lugar, a exposição a notícias e imagens 

pode despertar angústias similares. 



Mas a solastalgia não se restringe a um território específico. Para quem enxerga a Terra 

como um lar comum, a destruição de ecossistemas distantes pode provocar sofrimento real – so-

frimento que é vivido de maneira desigual, atravessado por estruturas coloniais e raciais. O ra-

cismo ambiental, como apontam autores como Malcom Ferdinand (2022) e Antônio Bispo dos 

Santos (2023), evidencia que os impactos da devastação ambiental atingem de forma desproporci-

onal populações negras e indígenas, reforçando a violência histórica sobre seus territórios e corpos. 

Denise Ferreira da Silva (2024), em seu pensamento feminista negro, destaca que o sofrimento 

ambiental se inscreve em matrizes de opressão que não podem ser dissociadas das lógicas raciais 

e coloniais que moldam o mundo moderno. 

Esse sentimento de luto e perda pode paralisar ou, ao contrário, impulsionar formas de 

resistência e engajamento. O luto ambiental, longe de ser um ponto final, pode se tornar catalisador 

de movimentos de proteção, regeneração e justiça, apontando caminhos que atravessam e descons-

troem desigualdades, para que um cuidado coletivo se faça possível. 

Quem experimenta solastalgia expressa frustração por não conseguir deter o processo de 

degradação que testemunha. Enquanto algumas pessoas internalizam essa dor de modo paralisante, 

outras canalizam a angústia para AÇÕES CONCRETAS, buscando restaurar minimamente – totalmente 

é impossível – o equilíbrio perdido. 

Ao revisitar as experiências e a interseção entre minha prática pedagógica e a preocupação 

com o meio ambiente, percebo que investigo, de maneira indireta, os aspectos emocionais da so-

lastalgia. Essa reflexão alimenta a pesquisa e me impulsiona a conceber práticas pedagógicas e 

artísticas que criem estratégias para abrir espaços de refúgio dentro da escola e além dela. 

 

 

 

 

  



 

Imagem 4 – Instalação Sem Título, 2017. Detalhe. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



51 

 

1. INTRODUÇÃO 
O começo de todas as coisas jaz, 

por assim dizer, no além, 
na condição de ideias 

que estão ainda por se realizar.
I Ching 

 

...e se não houver começo? E se toda partida e chegada forem apenas instantes dentro de um con-

tinuum? Esta pesquisa emerge de um percurso em movimento, atravessado por incômodos episte-

mológicos, ambientais e institucionais, que não apenas suscitaram questões, mas deram forma a 

outra maneira de ensinar e reconfiguraram minha relação com a docência. Antes deles, eu seguia 

caminhos pedagógicos convencionais, ainda pautada por métodos lineares e conteúdos predefini-

dos. Depois, a prática foi se tornando porosa, experimental, mais atenta às materialidades, aos en-

contros e às urgências do tempo presente. Essa transformação será contada ao longo desta tese, 

entrelaçada à narrativa de como essa prática artística/pedagógica/regenerativa se fez possível. 

Escolho começar por esses incômodos, não como um marco inaugural, mas como um nó 

dentro desse emaranhado: foram eles que me levaram a transformar minha prática docente em uma 

prática artística/pedagógica/regenerativa e, mais tarde, a escrever esta tese. 

 

 

Um fio da meada 

 

A docência em Arte não se impôs de antemão. Cheguei a ela quase por acaso ou, como diria 

Grosz (2017), por um “encontro de forças” inescapável que solicitou um posicionamento. Nietzs-

che chamaria de amor fati: não resignação, mas afirmação do que se constrói no caminhar. Lecionar 

tornou-se menos um ofício e mais um modo de habitar o mundo, onde arte e pedagogia se con-

taminam mutuamente. 

Iniciei na educação básica em 2006, na Secretaria de Educação do Estado do Piauí (SE-

DUC-PI). Em 2010, o Instituto Federal do Piauí (IFPI) me abriu novas possibilidades, primeiro 

como substituta e, no ano seguinte, em cargo efetivo. A trajetória seguiu para o Instituto Federal 

da Paraíba (IFPB), em 2012, período em que também cursei o mestrado em Artes Visuais na UFPB, 

na linha de Educação em Artes Visuais (EAV). Mais do que um marcador burocrático do ofício 

acadêmico, essa experiência provocou uma inflexão na minha prática docente, transformando a 



52 

 

relação com o ensino de Arte de maneira sensível e metodológica. Em 2014, o retorno ao IFPI me 

levou ao campus Valença, onde ainda estou, emaranhada nos trajetos que fazem desta tese não um 

ponto de chegada, mas um contínuo em movimento. Como uma instalação, cada escola exigiu 

remontagens: novas escutas, outros arranjos de tempo e matéria. 

Durante o mestrado, entre 2013 e 2014, abriram-se frestas por onde começaram a passar as 

primeiras ferramentas da minha emancipação docente. Antes disso, mesmo já incomodada com o 

currículo e com a forma como me colocava em sala, eu ainda seguia as normas – quase por lealdade. 

Talvez por medo de errar, talvez por costume, talvez por ainda acreditar que não podia ser diferente. 

Mas como mudar? Por onde começar? 

Quando percebi que podia, sim, ser diferente, hesitei. Sabia que seria difícil. Era mais fácil 

tentar aprimorar o que já existia. E foi o que fiz por um tempo: aperfeiçoei mecanismos de controle. 

Mantinha a turma em silêncio, aplicava provas coloridas, cuidadosamente diagramadas, com ver-

sões diferentes para dificultar a “cola”. Tudo tão “bem-feito” quanto equivocado. Eram práticas 

que não pediam aprimoramento, pediam desobediência, até ruírem. Nem todas ruíram, é verdade. 

Mas algumas, como a prova escrita, os relatórios e a aula expositiva dita “dialogada” – que, no 

fundo, era só expositiva, com algumas poucas falas dispersas em meio a longos silêncios e até 

cochilos – essas sim, deixaram de fazer parte da minha prática. 

Hoje, ainda sou obrigada a fiscalizar avaliações de outros componentes curriculares, o que 

faz com que essas práticas ainda orbitem meu entorno. Ainda sou atravessada pela lógica da nota, 

mas o caminho até ela se transformou. Se antes era a prova escrita que determinava a avaliação, 

hoje é o processo coletivo que conduz a isso: as autoavaliações feitas pela estudantada durante a 

montagem e a desmontagem das instalações e, sobretudo, os momentos de conversa em que discu-

timos o que foi vivido e aprendido. Essa dinâmica será apresentada com mais detalhes no capítulo 

sobre a pedagogia da instalação artística/pedagógica/regenerativa. 

Compartilho agora um dos incômodos sobre os quais falei. Convido quem lê a assistir a 

uma cena: uma sala de 6º ano, em uma escola estadual, no ano de 2008. Não é exatamente um 

exemplo ilustrativo, mas um acontecimento que atravessa esta pesquisa e que faz parte das trans-

formações na minha prática docente e artística. 

 

 



53 

 

Imagine-se, então, numa sala de aula de 6º ano em uma escola estadual, onde o 
silêncio, conquistado após muitos malabarismos pra chamar a atenção da turminha, 
adensa o ar quente. O tema, a arte na antiguidade, nos leva à Mesopotâmia. Eu, 
professora de Arte, com o desafio de tornar o passado distante presente, proponho 
uma aproximação entre o cenário histórico e o ambiente imediato: Teresina, a ci-
dade onde estamos, também uma mesopotâmia, situada entre dois rios, o Poti e o 
Parnaíba. Pergunto à turma se sabem os nomes dos rios que atravessam a cidade. 
O silêncio se estende. 

 

 

Fonte: Imagem feita com ChatGpt alterada no Canva e no PowerPoint. Brasília (DF), 2024. 

 
 
 
A escola, a dois quilômetros do Rio Poti, parece distante não apenas geogra-
ficamente, mas também em termos do entendimento e da conexão com o ter-
ritório imediato. Esse momento, que poderia ser apenas uma falha de comu-
nicação, transforma-se em um ponto de partida para uma reflexão que, mais 
tarde, se desdobraria nas questões que moveriam minhas pesquisas de pós-
graduação, primeiro no mestrado, mas de modo mais contundente no douto-
rado. A arte e o currículo ali se manifestam como práticas situadas, imersas 
em um contexto de tensões entre o global e o local, o distante e o próximo, o 
passado distante e o instante presente. Ali, os questionamentos sobre o 

Imagem 5 – Sala de aula tradicional, 2024. 



54 

 

currículo ainda eram vagos e imprecisos; seguia apenas os planos de disciplina 
disponíveis nas escolas por onde passava. Era meu segundo ano na docência 
e o trabalho se dividia entre diferentes instituições para completar as 40 horas 
semanais – um trânsito que se repetiria ao longo da carreira. Como uma ins-
talação artística que se desfaz e se recompõe a cada nova visita, a prática 
pedagógica tomava forma nas mudanças constantes. Ao longo de cinco anos 
na Seduc, foram oito escolas; a mesma dinâmica ocorreu na Rede Federal de 
Educação, com aulas em diversos campi do IFPI (Teresina Central, Teresina 
Zona Sul, Piripiri, Valença) e no IFPB (campus Monteiro). Em cada lugar, uma 
configuração distinta; em cada encontro, a relação de aprendizagem se rear-
ranjava. Escrever sobre essa transição constante entre instituições de ensino 
me leva, no exato momento em que redijo estas linhas, a refletir sobre um 
fenômeno que também marcou a trajetória de estudante: a mudança contínua 
de escola. Durante toda a educação básica, transitei por diferentes instituições 
e esse deslocamento se repetiu, de forma análoga, ao longo da docência. 

 
 
 

Assim, esta tese advém das experiências vividas, especialmente – mas não exclusivamente 

– no Instituto Federal do Piauí (IFPI), e, em particular, das instalações artísticas/pedagógicas rea-

lizadas entre 2016 e 2020. Mais do que um relato autobiográfico, ela se propõe a ser uma investi-

gação sobre as instalações enquanto dispositivos pedagógicos, campos de experimentação nos 

quais se articulam experiências e redes de referências teóricas. Nesse processo, amplia-se a com-

preensão das relações entre arte, educação e meio ambiente. Ao longo desses anos, o que hoje 

entendo como instalações artísticas/pedagógicas/regenerativas foi se configurando como um es-

paço de experimentação sensível e coletiva, atravessado por diversos agentes – estudantes, comu-

nidade escolar, materiais, espaços, instituições e contingências. 

A pesquisa investiga a instalação artística como dispositivo pedagógico na EAV no Ensino 

Médio Integrado ao Técnico (Emit), fundamentando-se em referenciais teóricos que ampliam a 

compreensão da instalação artística/pedagógica, expandindo sua concepção para além do campo 

das artes, incorporando também a educação. O objetivo principal é analisar como a instalação ar-

tística pode ser utilizada como dispositivo pedagógico na EAV, considerando as condições ambi-

entais, que demandam abordagens educacionais mais interconectadas, colaborativas e sensíveis ao 

contexto de urgência atual. 



55 

 

O Curso Técnico Integrado ao Ensino Médio de Meio Ambiente oferecido pelos Institutos 

Federais é uma modalidade de ensino técnico integrada à educação básica, na qual as/os estudantes 

cursam tanto o Ensino Médio quanto o Técnico de forma simultânea. Especificamente no campo 

do meio ambiente, esse curso visa proporcionar uma formação que prepara as/os estudantes para 

compreender, analisar e atuar de forma consciente e responsável em relação às questões ambientais.  

Segundo o Catálogo Nacional de Cursos Técnicos (CNCT), elaborado pelo Ministério da 

Educação, o técnico em Meio Ambiente será habilitado para: 

 

▪ Coletar, armazenar e interpretar informações, dados e documentações ambien-

tais. 

▪ Auxiliar na elaboração, na análise de projetos, nos relatórios e estudos ambi-

entais. 

▪ Propor medidas para a minimização dos impactos e recuperação de ambientes 

já degradados. 

▪ Executar sistemas de gestão ambiental. 

▪ Organizar programas de educação ambiental com base no monitoramento, na 

correção e prevenção das atividades antrópicas, na conservação dos recursos 

naturais através de análises prevencionistas. 

▪ Organizar redução, reuso e reciclagem de resíduos e/ou recursos utilizados em 

processos. 

▪ Identificar os padrões de produção e consumo de energia. 

▪ Realizar levantamentos ambientais. 

▪ Operar sistemas de tratamento de poluentes e resíduos sólidos. 

▪ Relacionar os sistemas econômicos e suas interações com o meio ambiente. 

▪ Realizar e coordenar o sistema de coleta seletiva. 

▪ Executar plano de ação e manejo de recursos naturais. 

▪ Elaborar relatório periódico das atividades e modificações dos aspectos e im-

pactos ambientais de um processo, indicando as consequências de modifica-

ções. 

▪ Realizar ações de saúde ambiental nos territórios. 

▪ Desenvolver tecnologias sociais ambientais. 

▪ Promover ações de manejo ambiental. 

▪ Avaliar e monitorar sistema de tratamento e abastecimento de água, bem como 

de esgotamento sanitário. 

▪ Monitorar os indicadores de qualidade do ar atmosférico. 

▪ Executar ações de controle e manejo da poluição. 

▪ Realizar vistoria ambiental e sanitária. 

▪ Realizar monitoramento ambiental. 

▪ Elaborar diagnóstico das condições socioambientais, econômicas e culturais. 

▪ Identificar e intervir nos problemas de saúde relacionados aos fatores de riscos 

ambientais do território com o propósito de contribuir para a melhoria da qua-

lidade de vida da população. 

▪ Conhecer e utilizar sistemas de informação geográficas para uso em atividades 

de geoprocessamento no trabalho ambiental. 

▪ Integrar ações da saúde do trabalhador com saúde ambiental. 



56 

 

▪ Conhecer e integrar o sistema de saneamento ambiental bem como sua relação 

com a saúde pública. 

▪ Auditar sistemas de gestão ambiental. 

▪ Atuar nas áreas de educação, proteção e recuperação ambientais. 

 

Ainda conforme o CNCT, são essenciais para a atuação como Técnico em Meio Ambiente: 

▪ Conhecimentos das políticas públicas de Meio Ambiente e compreensão de 

sua atuação profissional frente às diretrizes, princípios e estrutura organizaci-

onal do Sistema Nacional de Meio Ambiente (SISNAMA). 

▪ Conhecimentos das políticas públicas de saúde e compreensão de sua atuação 

profissional frente às diretrizes, princípios e estrutura organizacional do Sis-

tema Único de Saúde (SUS). 

▪ Conhecimentos e saberes relacionados a processos de sustentabilidade, territo-

rialização e monitoramento ambiental. 

▪ Organização, responsabilidade, resolução de situações-problema, gestão de 

conflitos, trabalho em equipe de forma colaborativa, comunicação e ética pro-

fissional. 

▪ Atualização e aperfeiçoamento profissional por meio da educação continuada. 

▪ Visão abrangente e integrada dos tópicos ambientais (água, ar, solo, fauna e 

flora) e sua dinâmica. 

▪ Orientação e controle de processos voltados às áreas de conservação, pesquisa, 

proteção e defesa ambiental. 

▪ Atuar em equipes de gerenciamento ambiental de órgãos públicos e privados. 

 

 

O Curso Técnico Integrado ao Ensino Médio de Meio Ambiente, conforme definido pelo 

CNCT, faz parte do Eixo Tecnológico de Ambiente e Saúde. Seu objetivo é proporcionar uma 

formação completa para estudantes interessadas/os em atuar na área ambiental, abordando aspectos 

técnicos, práticos e teóricos relacionados à preservação e gestão ambiental. 

Com uma carga horária mínima de 1200 horas, a duração do curso depende da modalidade 

de sua oferta: nos IFs, na modalidade Integrada ao Ensino Médio, a duração é de 3 anos. Já nas 

modalidades Subsequente e Concomitante, quando a/o estudante já cursou ou está cursando o en-

sino médio em outra instituição, o curso tem duração de 1 ano e meio. 

Os campos de atuação para as/os técnicas/os no Curso Técnico de Meio Ambiente são di-

versos e incluem locais e ambientes de trabalho como aterros sanitários, autarquias e órgãos públi-

cos, cooperativas e associações, empresas de licenciamento ambiental, entre outros. Além disso, 

as/os profissionais formadas/os podem trabalhar em instituições de assistência técnica, pesquisa e 



57 

 

extensão rural, organizações não governamentais ambientais e até mesmo como autônomos (MEC, 

2020)8. 

Para além dos aspectos do universo do trabalho, foco principal dos textos que descrevem 

os cursos ofertados pelos IFs, o curso Técnico Integrado ao Médio em Meio Ambiente parte do 

propósito de promover o cuidado e a responsabilidade com o planeta. Assim, a predileção por essa 

área de estudo está justificada. 

Na época da historinha sobre a aula no 6º ano, minhas inquietações giravam em torno da 

postura que eu assumia em sala de aula e do currículo altamente eurocentrado. À medida que co-

mecei a desenvolver as instalações artísticas como parte da prática pedagógica, essa abordagem se 

transformou – e, paralelamente, o currículo também passou por mudanças. A história da arte euro-

peia não foi completamente excluída, tornando-se apenas mais um dos muitos repertórios possíveis 

[mas isso é assunto para o capítulo sobre os pontos de inflexão da minha prática].  

Essas mudanças, contudo, não solucionaram as questões que me moviam, apenas as reconfi-

guraram. A relação entre ensino de arte, currículo e práticas pedagógicas segue sendo um campo 

de tensões e é sobre esse território, em constante movimento, que a pesquisa se debruça. Nos pri-

meiros anos como professora, comecei a questionar não apenas a postura que levava para a sala de 

aula, mas, sobretudo, o currículo, que me parecia rígido e distante das realidades da estudantada. 

Perguntava-me até quando seria necessário seguir abordando temas como a antiguidade clás-

sica, a arte gótica ou o barroco – conteúdos historicamente relevantes, sem dúvida, mas que pouco 

dialogavam com os contextos e urgências das turmas com as quais eu trabalhava. Lecionava em 

escolas públicas – inicialmente na rede municipal e estadual e mais tarde na federal – sempre na 

educação básica, tanto no interior do Piauí quanto na capital, Teresina. Dentro desse recorte geo-

gráfico, cultural e social, muitos dos conteúdos canônicos da história da arte pareciam ressoar como 

ecos distantes, sem sentido concreto para aquelas e aqueles estudantes. Mas, diante dessa reconfi-

guração, novas perguntas emergiram. 

O desenvolvimento das instalações provocou um novo tipo de inquietação: seriam elas efe-

tivas no contexto da educação em artes visuais no Ensino Médio Integrado ao Técnico? Da minha 

perspectiva, as experiências eram maravigolds9 (ou quase isso!), mas como avaliar sua real 

 
8 Ministério da Educação (MEC). Catálogo Nacional de Cursos Técnicos (CNCT). Resolução CNE/CEB n.º 2, de 15 

de dezembro de 2020. 
9 Expressão usada pela filha da minha vizinha, em Valença, durante uma visita a uma das instalações. Ela colocou as 

mãozinhas nas bochechas e disse: “Está maravigold!”. Ela usava esse adjetivo pra descrever coisas que fazem seus 



58 

 

incidência na dinâmica escolar? Foi nesse percurso que passei a investigar não apenas as instala-

ções em si, mas o que elas movimentam. Essa investigação parte do princípio de que, como afirma 

Paulo Freire, não é possível educar de maneira libertadora sem partir da realidade concreta das 

pessoas envolvidas: “É na realidade mediatizadora, na consciência que dela tenhamos, educado-

ras/es e povo, que iremos buscar o conteúdo programático da educação” (Freire, 1987, p. 47). O 

componente curricular Arte, nesse sentido, torna-se campo de problematização do mundo vivido, 

e não apenas de transmissão de saberes históricos legitimados. 

Assim, as questões que orientam esta pesquisa são: de que maneira a instalação artística, em 

sua dimensão processual e coletiva, pode operar como uma “metodologia-gambiarra”, rearticu-

lando os modos de fazer educação em artes visuais diante dos desafios do Antropoceno? Como 

essas experiências instauram processos de regeneração, trazendo à tona conhecimentos, histórias e 

materiais que foram descartados, esquecidos ou subvalorizados no ambiente escolar?  

Ao transformar resíduos em exposições de arte, corredores em espaços de experimentação 

estética, estudantes em plantadores/as-coletor/as de futuros possíveis, as instalações também des-

locam o que se entende por ensino de arte e desarticulam a estrutura curricular organizada na his-

tória da arte ocidental eurocentrada, abrindo-se para histórias da arte e práticas artísticas globais e 

locais, de faz tempo e de agora. 

Dessa forma, embora as inquietações sobre a minha postura em sala de aula e o currículo 

permaneçam não superadas (e, talvez, nunca o sejam completamente), o foco da pesquisa se des-

locou para novas questões que, ainda que dialoguem com essas preocupações anteriores, expandem 

a investigação para os efeitos mais amplos das instalações no contexto escolar e educacional. 

Para compreender essas dinâmicas – isto é, os processos de reconfiguração curricular, as 

relações entre materiais e participantes e os efeitos pedagógicos das instalações – dialogo com 

referenciais que tensionam as fronteiras entre arte, educação e ecologia. A Teoria Ator-Rede (La-

tour, 2012) permite pensar a instalação como um campo de relações, onde materiais e objetos tam-

bém exercem agência no processo educativo. A Pedagogia do Evento (Atkinson, 2011; 2018) pro-

põe uma aprendizagem que imerge no encontro e na contingência, deslocando a ideia de ensino 

como transmissão e aproximando-o da experiência. Em diálogo com Alain Badiou (1996), que 

concebe o evento como uma ruptura que desestabiliza a ordem vigente e exige uma “fidelidade à 

 
olhinhos brilharem. Ela tinha aproximadamente 4 anos. Isso foi entre 2018 e 2019. Não lembro qual foi a instalação 

que ela visitou, mas a cena ficou marcada como um momento de encantamento genuíno. 



59 

 

verdade”, analiso momentos de inflexão na minha prática pedagógica, nos quais as instalações 

atuam como catalisadoras de reconfigurações no fazer educativo. 

As epistemologias simbiontes (Preciado, 2023) e descoloniais (Ferdinand, 2022; Bispo dos 

Santos, 2023) desafiam narrativas antropocêntricas, abrindo espaço para pensar a educação como 

um processo interconectado entre diferentes formas de vida e conhecimento. A partir dessas pers-

pectivas, a instalação não se reduz a um artefato estático ou um projeto didático isolado ao longo 

do período letivo, mas se torna um campo de experimentação, onde o lixo se transforma em obra, 

salas de aula se convertem em refúgios e estudantes se tornam plantadoras/es-coletoras/es de futu-

ros possíveis. 

A relevância desta pesquisa se dá tanto no campo da arte quanto no da educação: no campo 

da arte contemporânea, essa pesquisa tensiona a distinção entre processo e obra, apontando para 

modos de fazer que valorizam a experiência compartilhada em vez de um produto final e da prática 

individual. Essa abordagem propõe uma vivência artística em que o encontro e a interação entre 

estudantes são elementos centrais do processo criativo. Embora a experiência individual tenha seu 

lugar, no contexto do Emit, cuja finalidade não é formar artistas, mas promover uma formação 

humanística integral, a experiência compartilhada ganha uma dimensão significativa. Diante do 

agravamento das crises ambientais e sociais, estimular a cooperação e o trabalho coletivo pode 

contribuir para ampliar perspectivas e incentivar relações menos competitivas e mais colaborativas. 

Além disso, essa dinâmica evita comparações que, em certos contextos, podem desestimular a prá-

tica artística, em vez de incentivá-la. 

 

Escrever sobre isso me trouxe uma memória do ensino fundamental, eu devia estar 
na terceira ou quarta série. Era um evento com pessoas de outra cidade, coisa rara 
de acontecer, e haveria uma exposição com trabalhos de muitas escolas. Eu queria 
tanto participar! Dediquei-me com ânimo e fiz um desenho, mas ele foi avaliado de 
uma forma tão grosseira! Como se fosse ruim. Como se fosse um desenho feio e ruim. 
Fiquei revoltada! “Então vou fazer qualquer coisa!” Eu disse.  
Peguei outro papel, risquei bastante com várias cores e fiz uma “obra abstrata”. Cho-
rei um pouco, frustrada e ofendida, e ainda hoje me emociono, porque disseram que 
meu trabalho estava ruim, enquanto os desenhos “super bem-feitos”, com acabamen-
tos impecáveis, foram considerados bons. Isso me deixou muito triste. 

 

 



60 

 

A ideia é compor uma atmosfera estética para a aprendizagem da Arte. A busca por esses 

momentos visa arejar as práticas pedagógicas, expandir as formas de relação com o conhecimento 

e abrir espaço para experiências que envolvem o corpo, a intuição e o imprevisto. Nesse sentido, a 

instalação assume um caráter heurístico: não é apenas um meio de exposição ou de fruição esté-

tica, mas um campo de investigação sensível, onde se aprende fazendo, tocando, errando, reorga-

nizando. Seu potencial não está em transmitir conteúdos predefinidos, mas em criar condições para 

que algo inesperado possa emergir – uma ideia, uma pergunta, uma sensação, uma hipótese poé-

tica. 

Metodologicamente, esta pesquisa não se estrutura como uma análise, mas como um movi-

mento de observação e registro. Fotografias, vídeos, relatos e memórias se atravessam, em um 

fluxo que não busca classificar, mas perceber e desdobrar as experiências vividas nas instalações. 

A escrita em primeira pessoa não é um ato de fechamento em si mesma, mas uma necessidade 

epistemológica, uma forma de permanecer dentro do campo da experiência, tratar da prática artís-

tica/pedagógica/regenerativa a partir do lugar de quem a vive e a problematiza. 

O percurso metodológico inclui o mapeamento das redes de agenciamento formadas nas 

instalações realizadas no IFPI, com atenção às entidades – humanas e não humanas – que se co-

nectam no processo. Interessa-me observar como essas relações se constituem e se deslocam, com-

pondo experiências compartilhadas. O mapeamento acompanha os movimentos da rede em sua 

fluidez, reconhecendo as pessoas participantes como agentes que afetam e são afetadas pela insta-

lação. 

A instalação artística/pedagógica/regenerativa não deve ser confundida com uma metodo-

logia de ensino de artes visuais. Embora dialogue com processos de aprendizagem, escapa aos 

formatos previsíveis do plano de aula. Em minha experiência, prefiro chamá-la de contradisposi-

tivo pedagógico, uma força capaz de tensionar modos sedimentados de ensinar e aprender, abrindo 

desvios, provocando deslocamentos, desconcertando certezas. Não entrega respostas. Não se apoia 

em manuais. Convida à presença, à escuta atenta, aos sentidos afinados com o instante e suas emer-

gências. Não se trata de ensinar o caminho, mas de criar condições para inícios – mesmo quando 

ainda não se vê com nitidez o que virá. 

 

 



61 

 

A instalação, nesse campo expandido, opera como força dissonante. 
prática que REVERBERA  mais do que avalia, 

convoca mais do que instrui, 
escuta mais do que conduz. 

Talvez, em última instância, 
seja aquilo que cada pessoa experiencia e reconhece: 

método, provocação, fenda... 
um contradispositivo. 

Quando a chamamos ME-TO-DO-LO-GI-A, algo se perde. 
Sua força relacional se esvai . . . 

Porque uma coisa ela não é: projeto. 
Não é uma ação pontual, 

executada esporadicamente e depois esquecida. 
 

A instalação ocupa o componente curricular de Arte, 
atravessando o ano letivo como prática contínua: 

montagem e desmontagem, 
aproximação e afastamento, 

escuta e intervenção. 
 

O hibridismo que sustenta essa prática não se organiza como uma soma de técnicas ou 

linguagens. Não se trata de uma colagem de formatos ou de uma justaposição de elementos. É um 

processo de convivência entre diferenças que não se anulam nem se harmonizam. A instalação, 

nesse sentido, é moldada pelas contingências – e não apenas pelo planejamento – e opera por des-

locamento: é movida pelas fricções entre modos de fazer e de pensar e pela abertura ao que escapa 

ao controle da docente ou do cronograma escolar. 

Inspirada por Homi Bhabha (1998), compreendo o hibridismo como um movimento que 

desestabiliza estruturas fixas, produzindo o que ele chama de “terceiro espaço” – um lugar entre 

fronteiras, onde diferentes formas de enunciação se encontram e se tensionam. Trata-se de um 

espaço que não dissolve as diferenças, mas as coloca em negociação, permitindo que, no descom-

passo entre tempos, saberes e expectativas, surjam experiências pedagógicas que escapam às mol-

duras tradicionais da escola. No contexto do Ensino Médio Integrado ao Técnico, por exemplo, as 

lógicas do currículo técnico, da escola pública e da arte contemporânea colidem e se interpenetram, 

criando uma tensão própria às existências fronteiriças, nas quais a instalação artística encontra lugar 

para se inscrever como prática viva de negociação entre o instituído e o emergente. 



62 

 

A instalação, como prática pedagógica, encontra nesse espaço sua potência. Ela não aplica 

um método prévio, mas inventa um território transitório no qual os limites entre teoria e prática, 

entre saber instituído e saber em criação, se tornam porosos. Esse entre é onde as aprendizagens 

reais – imprevisíveis, relacionais, situadas – podem ocorrer. 

Como aponta Bhabha, o hibridismo é esse terceiro espaço “que carrega o fardo do signifi-

cado da cultura” (1998, p. 69), abrindo caminho para narrativas que escapam à lógica dominante. 

É nesse espaço de contaminação criativa que a pedagogia da instalação encontra morada: não como 

exceção, mas como modo contínuo de presença no cotidiano escolar. 

A instalação artística/pedagógica/regenerativa, nesse sentido, não está à margem do currí-

culo. Ela o reconfigura a partir de dentro – como prática que acompanha o ano letivo em suas 

curvas e interrupções, que se constrói com as mãos, os corpos, os silêncios e as palavras da comu-

nidade escolar. É esse chão – instável, fértil, compartilhado – que permite à criação seguir em 

movimento. 

Às vezes partimos de um tema inicialmente escolhido por mim, como “Arte e Meio Ambi-

ente”, na esperança de que ele possa florescer com a turma. Mas, quando percebo que o grupo está 

mobilizado por outras urgências – como a violência de gênero ou o apocalipse ambiental –, segui-

mos por outros caminhos. Nesses momentos, recorro a materiais didáticos que venho elaborando 

ao longo dos anos: imagens, textos, slides e propostas de performance que me ajudam a escutar 

essas urgências e a acolher outras direções no percurso. Curiosamente, as instalações quase nunca 

estão entre as propostas iniciais. Isso porque exigem contato e afetação coletiva. Elas só começam 

a ganhar forma quando há um certo amadurecimento coletivo sobre o tema, quando os debates já 

abriram frestas para que outras composições possam emergir. A proposta, então, não é um modelo 

fechado, mas uma arquitetura flexível, que abriga a presença das/des/dos estudantes e se transforma 

com elas, eles e elus. 

Há ainda um plano reservado às contingências, como uma inesperada falta de energia elé-

trica ou os conflitos que, por vezes, atravessam a sala de aula e exigem reconfigurações imediatas. 

A instalação artística/pedagógica/regenerativa foi gerada em uma dessas situações-limite, de um 

momento caótico, quando tudo parecia estar em conflito – estudantes entre si, comigo, com a ins-

tituição – e, ao mesmo tempo, tudo confluía para o surgimento de algo novo, coletivo. Uma prática 

que se espalha por reverberação, e não por repetição, se inscreve no cotidiano da escola, sem se 

encerrar em seus muros. 



63 

 

Esses muros não nos isolam das ruínas do tempo em que vivemos, tempo que, como já 

situado no prólogo, é marcado pela devastação ecológica e pelo sentimento de solastalgia que atra-

vessa os corpos e os territórios. Inicialmente, considerei o Antropoceno – tal como proposto por 

Paul Crutzen e Eugene Stoermer (2000) – como o horizonte geológico no qual esta pesquisa estaria 

situada. A designação aponta para a intensificação das transformações planetárias causadas por 

atividades humanas, sobretudo a partir da Revolução Industrial, marcando uma nova era em que a 

espécie humana teria se tornado força geológica de escala planetária. No entanto, ao me deparar 

com Uma ecologia decolonial: pensar a partir do mundo caribenho (2022), de Malcolm Ferdi-

nand, fui convocada a questionar o uso indiscriminado da categoria “ser humano” como agente 

universal da catástrofe ecológica. 

Em diálogo com esse deslocamento, considerei abordagens que tensionam a homogeneiza-

ção do “humano” no Antropoceno e evidenciam os enredamentos históricos, políticos e econômi-

cos que tornaram possível a devastação ambiental em curso. Entre elas, destaco o Plantationoceno, 

conceito desenvolvido por Anna Tsing (2022) e Donna Haraway (2016), que explicita a continui-

dade entre a lógica das plantações coloniais e os atuais regimes de monocultura, extração e explo-

ração que devastam ecossistemas e corpos racializados. Em paralelo, o Chthuluceno, também 

formulado por Haraway, propõe uma reconfiguração ontológica: mundos compostos por relações 

multiespécies, marcados por interdependências radicais e transformações contínuas entre humanes 

e não-humanes. 

Situo essa pesquisa nesse campo de disputas conceituais e de abertura cosmopolítica. Em 

vez de ancorar-se em um único marcador geológico, como o Antropoceno, esse estudo se articula 

em meio às camadas históricas, políticas e ecológicas que amalgamam crises e possibilidades.  

Interesso-me particularmente pelas reverberações do Chthuluceno como um campo de 

pensamento que tensiona categorias estabelecidas e acolhe a complexidade das práticas multiespé-

cies, relacionais e regenerativas que atravessam esta tese. Diferente do Antropoceno, cuja gene-

ralidade tende a homogeneizar a figura humana e a eclipsar as responsabilidades coloniais e capi-

talistas, o Chthuluceno permite pensar com os rastros, os enredamentos e as urgências que moldam 

o presente, em consonância com os gestos artísticos e pedagógicos que aqui são investigados. 

Esse cenário faz ecoar perguntas que orientam, tensionam e inspiram esta pesquisa. Algu-

mas buscam caminhos possíveis; outras convidam à continuidade da ação, como no jogo do bar-

bante: um par de mãos oferece o padrão para que outres inventem o próximo (Haraway, 2016). 



64 

 

A pesquisa se move nesse ENTRE, guiada pelas seguintes questões: 

+ De que modo a instalação artística, enquanto prática pedagógica contínua, pode operar 

como contradispositivo diante do colapso socioambiental em curso, contribuindo para ou-

tros modos de escuta, criação e recomposição nas práticas de ensino em artes visuais? 

+ E, talvez a questão mais urgente – e irrespondível em termos conclusivos, mas incontorná-

vel enquanto orientação ética: como colaborar, a partir de uma prática artística/pedagógica 

regenerativa, com a desaceleração do fim do mundo? Aquele fim que, como nos lembra 

Ailton Krenak em Ideias para adiar o fim do mundo (2019), já se iniciou para muitas formas 

de vida. 

 

As perguntas que orientam esta pesquisa mantêm o entre aberto – esse espaço de escuta, 

hesitação e contágio, onde pensar e fazer se implicam mutuamente. Esta tese não se ‘ergue a partir 

da vontade de provar, demonstrar ou afirmar verdades. Ela caminha ao lado das incertezas, dos 

rastros e dos movimentos que se dão no contato entre a arte, a escola, o mundo e quem passa por 

eles. Não parto da pretensão de provar que a instalação é, em si, uma metodologia regenerativa. 

Em vez disso, me aproximo das experiências buscando escutar o que emerge nas frestas, nos des-

vios, nas suspensões do cotidiano escolar. Observo como a instalação pode se comportar como 

agente de aprendizagem, deslocamento e cuidado, não por definição, mas por contágio e relação. 

Ao invés de reconhecer sua agência de fora, procuro me implicar nela, sentir seus rastros, seus 

modos de se fazer presente e de nos fazer pensar a Educação em Artes Visuais nos tempos presen-

tes. 

A partir dessas indagações, o estudo se organiza em torno dos seguintes objetivos específi-

cos: 

+ Descrever a instalação como processo artístico, destacando suas características fundamen-

tais; 

+ Acompanhar situações em que a instalação atua como contradispositivo pedagógico, favo-

recendo outros modos de aprender e ensinar. 

+ Explorar as características da instalação artística que contribuem para seu papel no contexto 

educacional, especialmente no Ensino Médio Técnico em Meio Ambiente. 



65 

 

+ Investigar de que maneira a Teoria Ator-Rede pode oferecer uma compreensão mais ampla 

da instalação artística, destacando sua relevância na educação a partir da noção de rede, co-

agência e interdependência. 

+ Cartografar as práticas realizadas no IFPI, buscando compreender como essas experiências 

se relacionam com o que tenho chamado de pedagogias regenerativas – atravessadas por 

escuta, cuidado, afetação e pela tensão entre norma e invenção. 

 

Nesse percurso, identifico pontos de inflexão em minha prática pedagógica, especial-

mente no contexto das limitações impostas pela carga horária reduzida do componente Arte no 

currículo do Ensino Médio Integrado ao Técnico (EMIT) no IFPI – atualmente fixada em 80 horas, 

distribuídas entre o 1º e o 2º ano de cada curso. O uso da instalação artística como procedimento 

pedagógico surge, nesse cenário, como uma tentativa de contornar essas restrições por meio de 

ações que reconfiguram o tempo-espaço escolar. 

Para compreender as relações entre o ensino de artes visuais, as instalações artísticas e o 

contexto das catástrofes ambientais, vou contar, com mais atenção, o que aconteceu em três expe-

riências Campus, junto a turmas do 2º ano do Ensino Médio Integrado ao Técnico em Meio Ambi-

ente e em Administração. Outras instalações também aparecem no percurso, umas como lem-

brança, outras como exemplo. Mas nessas três direciono um olhar mais atento: 

1. Instalação Sem Título 2017: começou de um jeito meio atravessado. As aulas de Arte não 

engatavam como eu imaginava. Não era com toda a turma, claro, mas dava pra sentir que 

havia um certo estranhamento, uma dificuldade de aproximação com a disciplina. Numa 

tentativa de mexer no clima da sala, levei uma barraca de camping. A barraca trouxe uma 

sensação de lugar outro, um espaço de respiro dentro da rotina escolar. Então algo virou em 

mim: um ponto de inflexão na minha prática pedagógica. O segundo, na verdade. O pri-

meiro tinha sido no mestrado, quando percebi que eu também precisava desaprender algu-

mas certezas. A partir dessa experiência, todas as avaliações passaram a ser baseadas na 

criação de instalações artísticas. A proposta daquela primeira era trabalhar com a estética 

do cotidiano. A instalação foi montada com objetos pessoais das/dos estudantes – lembran-

ças, pequenas preciosidades, coisas que traziam histórias dentro delas. 

2. Lixo é Luxo (2018): surgiu de um incômodo com o que se via nas ruas e no próprio campus: 

lixo espalhado por todos os lados, restos de tudo quanto é tipo. Não era só a quantidade – 



66 

 

era a naturalização do descarte, como se aquilo não dissesse respeito a ninguém. A instala-

ção partiu desse excesso, fruto de um consumo impulsivo e sem reflexão. Recolhemos re-

síduos da escola – copos descartáveis, sacolas, latas – e a estudantada e eu também levamos 

de casa nosso próprio lixo doméstico. Juntamos tudo no Laboratório de Artes Visuais (Lavi) 

e fomos montando a instalação, tocando com as mãos aquilo que, em geral, se tenta escon-

der. Estava ali o rastro do nosso dia a dia e, ao mesmo tempo, uma tentativa de repensar os 

nossos próprios hábitos. 

3. Nossos Bosques Têm Mais Vida? (2019): foi um chamado urgente diante da devastação 

da floresta Amazônica: incêndios, garimpo, pecuária avançando sobre territórios indígenas. 

A instalação foi montada com objetos do acervo da sala de Arte – como lâmpadas, um 

ursinho de pelúcia e outros elementos que já habitavam nosso espaço – junto a plantas reais, 

galhos grandes e folhas secas espalhadas pelo chão.  

 

A instalação artística como linguagem da arte a ser trabalhada no EMIT não foi uma escolha 

pensada previamente. Foi um acontecimento, emergiu de uma situação-limite em sala de aula, 

quando, diante de tantos conflitos, agarrei o que havia ao alcance – uma barraca de camping – 

como quem tenta abrir um espaço outro, ainda sem contorno algum. Só mais tarde, no corpo do 

processo, percebi que algo ali fazia sentido de um jeito inexplicável, mas sentível. Havia uma 

espécie de correspondência entre o que se passava naquelas montagens e os gestos já presentes no 

meu cotidiano: modos de arrumar, cuidar e criar, quase sempre entre o afeto e o improviso. Assim, 

esta pesquisa advém desse encontro entre o vivido e o reconhecido, da vontade de expandir uma 

prática artística/pedagógica dada no ENTRE: entre o previsto e o improvisado, entre o colapso e a 

atitude, entre o ensino de artes visuais e as urgências do mundo que nos atravessam. 

 

 

 

 

 

  



67 

 

Atmosfera estética de aprendizagem 

 

Quando penso a instalação artística enquanto prática pedagógica, encontro no conceito de 

atmosfera formulado por Gernot Böhme (1993) uma chave para compreender seu alcance. 

Böhme define as atmosferas como realidades ambíguas, situadas em um entre que não pertence 

inteiramente nem aos objetos, nem aos sujeitos, mas que se manifesta como uma “tonalidade de 

sensação” que preenche o espaço. Essa indeterminação ontológica não é uma fragilidade concei-

tual, mas o que confere às atmosferas sua potência estética e, no caso que me interessa, também 

sua relevância pedagógica. Böhme desloca a estética da tradição do juízo e a reconcebe como teoria 

da produção de atmosferas, interessada na “relação entre qualidades ambientais e estados humanos. 

Esse ‘e’, esse entre, por meio do qual qualidades ambientais e estados se relacionam, é a atmosfera” 

(p. 114). 

Tendo isso em mente, compreendo a instalação artística/pedagógica não apenas como obra 

ou cenário, mas como prática de composição de uma atmosfera artística e pedagógica, em que luz, 

sons, objetos e arranjos espaciais atuam como veículos de estados de espírito compartilhados, ca-

pazes de afetar quem participa da experiência – não apenas no plano emocional, mas também no 

modo de conhecer e aprender. Essa afetação estética e cognitiva permite reconhecer a instalação 

pedagógica como campo relacional no qual a aprendizagem acontece por imersão sensível e cor-

poral, e não apenas pela transmissão de informações. 

Essa atmosfera não se restringe ao momento da instalação plenamente montada. Mesmo 

quando a sala de aula retoma sua configuração “normal”, com carteiras e armários, ela permanece 

em constante transmutação. A imagem 6 ilustra um desses momentos, em que a preparação do 

espaço, ainda no tempo da aula, já compõe uma atmosfera estética de aprendizagem: um ambiente 

provisório, entre o ordinário e o poético, em que luzes, objetos e disposições espaciais colaboram 

para instaurar outra relação com o processo de aprendizagem/ensino. 

Concordo com Inês Gil (2010), quando afirma que a atmosfera funciona como um “sistema 

de forças sensíveis e afetivas”, um campo energético que regula a relação entre seres e meios. No 

cinema, Gil a identifica como figura fílmica; no meu caso, interessa-me pensar a instalação peda-

gógica como figura educativa, também constituída por materiais, sons, corpos e tempos em intera-

ção. Assim como a figura fílmica não é redutível a um elemento isolado, mas emerge do entrela-

çamento de múltiplos fatores estéticos e temporais. A figura educativa manifesta-se na experiência 



68 

 

conjunta de quem participa: não se restringe a conteúdos ou discursos, mas se realiza na atmosfera 

criada por esse conjunto. Trata-se, portanto, de um modo de expressão próprio da prática pedagó-

gica em arte, que atua como experiência sensível e formativa, onde aprender e criar tornam-se 

indissociáveis. 

Fonte: acervo próprio. 

 

O que está em jogo, portanto, não é apenas o conteúdo dos objetos ou discursos, mas um 

acontecimento no espaço que, ao gerar uma atmosfera – seja ela serena ou tensa, festiva ou densa, 

ou talvez aberta ao inesperado – afeta sensivelmente quem dele participa. Como afirma Böhme, “a 

atmosfera é a realidade comum daquele que percebe e do que é percebido” (p. 122, tradução mi-

nha). Ela não pertence a um sujeito isolado nem a um objeto em particular, mas emerge no entre, 

como campo compartilhado. É justamente nesse comum atmosférico, engendrado pela instalação 

Imagem 6 – Sala de aula em dia normal, 2018. 



69 

 

pedagógica enquanto contradispositivo, que situo a aprendizagem em arte: como uma experiência 

estética, corporal, situada e partilhada. 

Essa dimensão ficou evidente na lembrança de Rian, ex-aluno que participou da instalação 

Nossos bosques têm mais vida?: 

Antes disso, eu nunca tinha parado para pensar em como cada detalhe (as folhas 

no chão até a iluminação e os elementos decorativos) têm um propósito e um 

impacto direto na experiência de quem observa. Aprendi que montar um ambiente 

assim vai muito além da estética, é quase como contar uma história sem palavras. 

Percebi o quanto o espaço, os materiais e até o cheiro das folhas secas criam 

sensações em quem entra ali pela primeira vez. 

 

O depoimento traduz em experiência vivida aquilo que Böhme descreve: a atmosfera como 

campo compartilhado que não se limita a um elemento isolado, mas emerge da composição sensível 

do espaço. 

No contexto da aprendizagem em arte, essa perspectiva epistemológica evidencia a centra-

lidade dos aspectos sensoriais e afetivos do ambiente educacional. A iluminação do Laboratório de 

Artes Visuais, a disposição dos móveis, os sons e olores e até a postura do/a educador/a contribuem 

para compor uma atmosfera específica – opressiva, estimulante, acolhedora ou autoritária. Essa 

atmosfera é partilhada por todas as presenças no espaço e co-determinada tanto pelos elementos 

materiais (objetos, imagens, arquitetura) quanto pelas interações humanas. Foi o que expressou 

uma estudante, ao rememorar a instalação Nossos bosques têm mais vida?: 

Então, eu lembro que a sala… O resultado final ficou incrível! Porque da sala, a 

gente tirou todo o material que a gente não iria usar: então, carteiras, mesas, 

tudo para fora. Porque a gente não queria aquilo. A gente queria realmente cons-

truir um ambiente assim de floresta, uma coisa bem distante do que seria uma 

sala de aula. Ali parecia tudo, menos uma sala de aula. Isso era incrível! (Lanna 

Núbia, 2025). 

 

Essa compreensão evita a vaguidade: a atmosfera não é metáfora, mas fenômeno quase-

objetivo, “indeterminado quanto ao seu estado ontológico” e, ao mesmo tempo, descritível em seus 

efeitos (serena, tensa, inspiradora etc.). Reconhecer a atmosfera como parte integrante da experi-

ência educacional significa levar a sério as condições estéticas em que ocorre a aprendizagem, o 

modo como algo é ensinado e aprendido, e não apenas o conteúdo transmitido. 

Se Böhme nos dá o vocabulário para pensar a atmosfera em termos estéticos, Jacques Ran-

cière (2005) nos oferece uma lente para compreender suas implicações políticas na educação. Em 

A partilha do sensível, ele descreve como a experiência estética distribui o que pode ser visto, dito 



70 

 

e feito, definindo quem participa do comum e em quais condições. Ao cultivar atmosferas de apren-

dizagem em arte, compreendo que estou também intervindo nessa distribuição: criando condições 

para que a estudantada se reconheça como participante, e não apenas como figurante e para que 

modos de sentir e agir marginalizados encontrem lugar no cotidiano escolar. 

Criar uma atmosfera de aprendizagem não é, portanto, um ato despretensioso, mas uma 

escolha que visa redistribuir o sensível, democratizando posições de fala e tensionando hierarquias 

estabelecidas, como a que separa docentes de estudantes. Rancière define “partilha do sensível” 

como o sistema de evidências que, ao mesmo tempo, indica a existência de um comum e delimita 

nele os lugares e funções (p. 15). Em outras palavras, toda situação compartilhada – como uma sala 

de aula – envolve uma distribuição do que é visível ou invisível, do que pode ser dito ou silenciado 

e de quem pode participar ativamente. 

Para Rancière, a estética tem um potencial político justamente por reconfigurar a partilha 

do sensível. Quando penso a atmosfera da aprendizagem em arte a partir dessa perspectiva, ela 

deixa de ser pano de fundo e se torna uma estratégia de redistribuição sensível no espaço escolar. 

Criar uma atmosfera diferenciada – por exemplo, transformando a sala em um ambiente de expe-

rimentação colaborativa, em que a/o docente circula junto da estudantada, que por sua vez discute 

entre si e produz ativamente – significa redistribuir lugares e papéis: o que antes era silêncio estu-

dantil pode converter-se em ruído produtivo (conversas, perguntas, expressões espontâneas); o que 

antes era monopólio docente (decidir o que se faz, quando e de que modo) pode abrir-se a múltiplos 

centros de iniciativa. Essa redistribuição sensível é política na medida em que emancipa vozes e 

olhares antes marginalizados. Em vez de simplesmente reproduzir a ordem existente (o “currículo 

policial”, para usar a terminologia de Rancière), a aula de arte pode configurar-se como espaço de 

dissenso, em que novas formas de ver e falar emergem, deslocando as divisões estabelecidas. 

Importa notar que essa transformação não depende de conteúdo político explícito nas obras 

ou temas tratados, mas da forma sensível da própria situação de aprendizado. Quando um/a estu-

dante rotulado/a como “fraco/a” ou “desinteressado/a” conduz uma experimentação artística capaz 

de instigar colegas, o/a educador/a rompe com a partilha habitual que definia quem ensina e quem 

aprende, quem pode criar e quem apenas segue instruções. Esse movimento estético-político redis-

tribui posições de visibilidade e autoridade no microcosmo escolar, realizando em pequena escala 

o que Rancière descreve como democracia: atos de subjetivação que interrompem a ordem policial 

(Atkinson, 2011). A atmosfera de aprendizagem, quando cultivada para abertura e inclusão, torna-



71 

 

se, assim, uma maneira de fazer política pela estética no cotidiano escolar, aquilo que Rancière 

chama de estética como política em ação. 

Para além da dimensão política, a criação de atmosferas na aprendizagem em arte tem im-

plicações pedagógicas e éticas fundamentais, como argumenta Dennis Atkinson (2011). Influenci-

ado por Rancière e por Foucault, Atkinson defende que a educação artística deve se abrir ao acon-

tecimento – ao imprevisível e ao emergente – em vez de buscar controlar e normalizar o processo 

de ensino. Para ele, os modelos educacionais que impõem padrões de desempenho e comportamen-

tos esperados exercem uma forma de violência sobre a diferença. A insistência em moldar as/os 

estudantes a um mesmo perfil silencia singularidades e apaga as diferenças, justamente aquelas que 

a educação em arte deveria acolher e valorizar. 

Em Pedagogy of the Event (2009) e Art, Equality and Learning (2011), Dennis Atkinson 

propõe uma pedagogia “contra o Estado”, no sentido de questionar as formas instituídas de ensino 

que tratam o conhecimento como algo a ser apenas transmitido e reproduzido, frequentemente ins-

trumentalizado para atender às demandas do mercado de trabalho ou à preparação para exames 

nacionais. Contra essa lógica de adestramento, que reduz a educação a um treino para provas ou 

empregos, Atkinson defende que o conhecimento deve ser construído coletivamente e criticamente 

abordado, como experiência estética e ética situada. 

Para ele, a/o docente precisa também desestabilizar suas próprias expectativas e preconcei-

tos sobre a estudantada. Em vez de enquadrar cada participante em categorias prévias – “talentose” 

ou “sem talento”, “dedicade” ou “desinteressade” –, o/a educador/a deve perguntar radicalmente: 

quem é você? Essa abertura desloca a lógica da antecipação e cria condições para que capacidades 

emergentes se manifestem, instaurando o que Atkinson chama de acontecimento educativo: algo 

novo, não previsto nos roteiros pedagógicos. 

A atmosfera de aprendizagem, nesse horizonte, deve favorecer uma indeterminação fértil: 

não reforçar apenas certezas, mas criar espaço para que surjam respostas originais, perguntas difí-

ceis e erros criativos, sem medo de punição. Como escreve Atkinson (2009): “A ideia de estudantes 

serem incentivades a assumir riscos em seu contexto específico de aprendizagem sugere uma pe-

dagogia que não é totalmente controlada por resultados de aprendizagem específicos” (p. 3, tradu-

ção minha). 

Essa flexibilidade pedagógica tem dimensão ética, porque reconhece a alteridade de cada 

estudante e admite que o não-saber docente diante do que pode emergir é parte constitutiva do 



72 

 

processo. Aqui convergem ética e política: ao abdicar do controle estrito, o/a educador/a afirma na 

prática a igualdade de inteligências de que falava Rancière em O mestre ignorante (2002), confi-

ando que cada participante pode encontrar seus próprios caminhos de criação e compreensão, ainda 

que em descompasso com as trajetórias convencionais amplamente valorizadas pela sociedade – 

aquelas que associam estudar ao cumprimento de metas avaliativas e à preparação para se inserir 

em um sistema de trabalho-consumo contínuo. 

Tal postura pedagógica confronta as formas de exclusão e normalização escolar de dois 

modos. Primeiro, ao valorizar expressões singulares e inesperadas, combate-se a marginalização 

de quem não se encaixa no perfil tido como “normal” ou “excelente”. O pensamento divergente 

torna-se motor do aprendizado coletivo. Segundo, ao problematizar currículos rígidos e padrões 

avaliativos engessados, abre-se espaço para saberes frequentemente invisibilizados – por exemplo, 

culturas visuais de comunidades periféricas ou estéticas enraizadas nas vivências pessoais da estu-

dantada – que, ao adentrar a sala de aula, expandem o comum sensível e expõem a necessidade de 

interrogar por que tais referências ficaram de fora por tanto tempo. 

Importa destacar que essa abertura ao acontecimento não equivale a ausência de rigor. 

Trata-se, isto sim, de um rigor outro: ético, como propõem Atkinson e Rancière, que presume a 

capacidade de todes e organiza situações em que participantes possam expandir os limites do que 

já sabem. O/a docente, atuando como “curador/a” de atmosferas, atenta aos sinais do momento – 

um interesse inesperado, uma dificuldade coletiva, um comentário que reorienta o debate – e se 

dispõe a reconfigurar a cena educativa em tempo real. Assim, a aprendizagem torna-se processo 

vivo, co-criado, em que emergem encontros transformadores (no sentido de eventos educativos). 

Este é o cerne de uma pedagogia da atmosfera: criar condições para que algo importante aconteça, 

ainda que esse algo escape às previsões iniciais. 

Não obstante, é preciso cautela: a construção de atmosferas não está imune a capturas. Sem 

reflexão crítica, a ênfase em “ambientes criativos” pode ser cooptada por discursos neoliberais ou 

utilizada de modo cosmético – isto é, restrita à superfície decorativa, à adoção de aparências esté-

ticas e narrativas de inovação que não alteram nem a dinâmica de poder, nem as formas de relação 

no espaço escolar, tampouco a lógica conteudista que ainda estrutura grande parte da educação em 

arte. Esse uso cosmético da criatividade se aproxima daquilo que descrevo no capítulo 6: a estética 

do brilho tóxico: atividades meramente ilustrativas, “lúdicas” ou “bem-feitas” para a fotografia 

institucional, mas que no fundo apenas reforçam práticas superficiais e chegam a intensificar a 



73 

 

poluição ambiental por meio do uso de materiais descartáveis. Instituições podem, assim, adotar a 

retórica da abertura e da experimentação, mas sem modificar a estrutura que sustenta a desigual-

dade convertendo, por exemplo, projetos artísticos em instrumentos de marketing institucional ou 

em práticas de conformismo disfarçadas de diversão. 

Cayo Honorato (2011) observa que “o que as/os educadoras/es consequentes não devem 

ignorar, sob o risco de serem inadvertidamente porta-vozes dessa lógica, é que os programas edu-

cativos são lugares de uma disputa ideológica” (p. 117). Nessa perspectiva, pensar a atmosfera de 

aprendizagem em arte significa entendê-la não apenas como condição sensível, mas também como 

espaço de disputa ideológica, no qual se decide quais sensibilidades podem emergir e quais valores 

orientarão a experiência. Se à época essa formulação remetia ao campo das disputas ideológicas, 

hoje ela poderia ser relida à luz das chamadas “guerras culturais”, que intensificam e radicalizam 

tais embates, deslocando-os para arenas de polarização social em que a arte e a educação se tornam 

alvos estratégicos. 

Longe de ser um conceito nebuloso ou licença poética, a atmosfera emerge, à luz de Böhme, 

Rancière e Atkinson, como categoria operatória para pensar a educação em arte. É o clima estético 

que conforma percepções, a partilha política que distribui lugares de fala e ação e a dinâmica pe-

dagógica que acolhe o novo e desafia a norma. Trabalhar conscientemente com atmosferas significa 

engajar-se numa pedagogia estético-política, em que ensinar e aprender não são apenas atos de 

transmissão curricular, mas práticas de liberdade e igualdade. 

Antecipando objeções, poder-se-ia argumentar que a atenção às atmosferas e sensibilidades 

afastaria a educação de sua densidade intelectual acadêmica, à qual a escola é historicamente tri-

butária, ou a colocaria em risco de relativismo – como se o aprendizado se reduzisse a impressões 

subjetivas sem critérios comuns. No entanto, compreendo de outro modo: a experiência estética 

não dissolve o rigor, mas o reinscreve em uma dimensão situada, onde aprender significa participar 

de um espaço sensível e compartilhado. Nesse horizonte, a densidade intelectual não se perde, mas 

se amplia, pois se vincula à vida vivida, à capacidade crítica da estudantada e à emancipação dos 

sujeitos.  

Assim, cultivar atmosferas de aprendizagem em Arte é afirmar que outra escola é possível: 

não a escola da obediência e da homogeneização, mas uma escola que se faz comunidade sensível, 

espaço de acontecimento e campo de redistribuição do comum. 

 



74 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



75 

 

 

 

  



76 

 

  



77 

 

2. METODOLOGIA 

O amétodo-gambiarra 

não é de todo um método, tampouco apenas gambiarra. 
 

...porque é difícil querer construir formas de ensinar e pesquisar advindas da escuta, da intuição, do 

imprevisto e, ao mesmo tempo, esperar que elas se encaixem numa metodologia com passos defi-

nidos, estáveis, replicáveis. Por isso vou chamar esse processo não de método, mas de amétodo. 

Esse a é uma fresta, uma hesitação, uma maneira de deixar claro que isso não quer se tornar um 

Manual, na medida em que não se estabelece como metodologia. Nomear, aqui, não significa fixar, 

mas organizar o pensamento em torno de algo que já se construía no corpo da experiência. 

Isso que venho chamando de amétodo-gambiarra começou a se delinear nas práticas com a 

estudantada, nas instalações artísticas/pedagógicas/regenerativas realizadas a partir de 2016. Não 

nasceu de uma referência teórica nem de uma sistematização prévia. No doutorado, esse modo de 

fazer ganha um nome – não como tentativa de estabilização, mas como ato de reconhecimento. 

O amétodo não se propõe como modelo. Afirma-se como prática situada no tempo, no es-

paço, nas relações entrelaçadas em cada encontro. Estar situada, aqui, implica fazer sem se orientar 

por um destino de avaliação. A nota virá, sim, porque o sistema assim o exige. Mas ela não está no 

horizonte dessa prática, não organiza o percurso nem determina os movimentos. Não há acúmulo 

progressivo de conteúdos a serem provados ao final: há um fazer construído no presente, com os 

materiais disponíveis, as pessoas presentes, os afetos e os conflitos de cada dia. A instalação, 

quando aberta ao público, também não aparece como desfecho ou coroação, mas como mais um 

acontecimento no meio do caminho. 

Aqui, gambiarra diz respeito à maneira como fui lidando com os limites – de tempo, de 

espaço, de recursos, de interesse coletivo – durante as práticas pedagógicas com as instalações. 

Não se trata de improviso aleatório, nem de descuido. A gambiarra, aqui, é uma estratégia de en-

genhosidade situacional. Ela emerge do encontro entre contextos, materiais e agentes, como res-

posta sensível às contingências do momento. 

Esse termo, amétodo-gambiarra, é também, em si, uma gambiarra. Em um primeiro mo-

mento, tentei desenvolver a noção de a-método-artifício, inspirada em um texto do professor Gê 

Orthof (2015), no qual ele propõe um “método-não” como forma de magnetização construtiva 



78 

 

instável, ativada por ideias um tanto distraídas e por dimensões mais confortáveis. Seu trabalho, de 

natureza poética e conceitual, articula uma crítica à linearidade da ciência tradicional, apresentando 

o artifício como ferramenta de invenção. No entanto, percebi que as referências disponíveis não 

sustentavam de modo adequado a ideia que eu vinha construindo, sobretudo, por se tratar de um 

fazer mais situado, diretamente vinculado à docência em Arte e à relação com a estudantada. 

Já havia escrito mais de vinte páginas descrevendo como venho desenvolvendo as instala-

ções junto com a estudantada em Valença, quando me dei conta de que esse processo também era 

a forma como eu estava construindo a própria pesquisa. O nome amétodo-gambiarra surgiu as-

sim: como um ato de nomeação provisória, necessário para reconhecer um modo de fazer já em 

curso. O amétodo se escreve junto ao gambiarra porque não se trata apenas de um deslocamento 

do método, mas de uma fusão com a estratégia prática que sustenta esse fazer: a gambiarra como 

ética da adaptação, da escuta e da invenção. 

Um dos primeiros gestos que me fizeram perceber a força desse modo de fazer ocorreu no 

dia em que montamos uma barraca dentro da sala de aula (o caso da instalação Sem Título – 2017). 

Naquele momento, o ambiente estava carregado: a tensão entre a estudantada crescia, a proposta 

da aula escapava por entre os dedos e tudo indicava um colapso iminente. A barraca, erguida ali no 

improviso, não serviu apenas para acalmar os ânimos, foi também um gesto de escuta, sensível ao 

espaço, uma tentativa de criar outro tempo dentro do tempo: um refúgio possível. Um desvio que 

acolheu a crise e, ao mesmo tempo, reinventou a experiência. Esse momento não inaugura, por si 

só, o amétodo-gambiarra, mas pode ser lido como marco sensível. A história completa dessa ins-

talação será retomada no capítulo dedicado aos pontos de inflexão da minha prática artística/pe-

dagógica. 

Esse modo de fazer não veio depois para compor a pesquisa: ele é a própria forma como 

esta pesquisa se dá, afinal não estou apenas escrevendo sobre o amétodo-gambiarra, estou escre-

vendo com ele. A escrita acompanha o processo, segue seus desvios, suas urgências e tentativas. 

Não relata de fora, caminha junto. Esta tese não propõe um modelo nem pretende ensinar a dar 

aula de Arte. O que faço aqui é seguir um fluxo próprio, que se move conforme os encontros, os 

conflitos e as soluções – quando aparecem. 

Se, em certos trechos, a escrita parecer estranha – ou mesmo vacilante – talvez seja porque 

há experiências que não se deixam organizar 

em palavras.



79 

 

Às vezes, a palavra escapa. As frases

tropeçam. 

...ou nem chegam. 

Ficam em suspenso – como quem cala sem querer. 

O que tento pensar, sentir, fazer... nem sempre encontra forma 

verbal 

[porque às vezes elas escapam nas formas visuais]

Como cantam Jaime e Nair, em Olho de Vidro10, “o meu peito se assombra com a prisão da pala-

vra.” É por isso que, ao longo da tese, recorri a imagens, algumas feitas com inteligência artificial

Com pinceladas no Canva ou no próprio word.

Não estão aqui para ilustrar o texto. Tampouco para complementá-lo. Estão aqui porque dizem o 

que eu não consegui escrever.

Ou talvez não digam nada... 

Ainda assim, fazem parte do gesto de pesquisa.

 

Não conseguir identificar com precisão qual metodologia já estabelecida nos campos da 

Arte e da Educação estou praticando não foi um obstáculo a ser superado; fez parte do processo. 

Talvez eu até compreenda algo disso – de forma enviesada, talvez, nada técnica. Mas o que me 

interessa não é justificar escolhas com base em modelos reconhecidos. Meu interesse é acompanhar 

o que acontece. Responder às urgências! Agir diante dos desvios... Lidar com as soluções impro-

visadas. Se isso for uma metodologia, então talvez eu esteja fazendo sem saber. 

Meu orientador de doutorado, Cayo Honorato (2011), lembra que, para Foucault e Deleuze, 

reformas conduzidas por representantes que falam em nome de outres costumam apenas reorgani-

zar o poder, reforçando as hierarquias existentes. Em contrapartida, quando as transformações par-

tem de quem vive as condições que se deseja modificar, deixam de ser apenas reformas e assumem 

um caráter revolucionário – mesmo que parciais, essas ações têm potência para interrogar a totali-

dade. O problema, aponta Honorato, surge quando certas propostas se pretendem universais, apli-

cáveis a qualquer contexto, com qualquer arte e qualquer público, bastando, para isso, ajustes con-

textuais. “Nada menos estético do que isso”, escreve ele. “Ora, não seria mais correto conceber que 

cada trabalho de arte em um contexto pudesse fornecer sua própria ‘metodologia’?” (p. 87). Talvez 

 
10 Link da música Olho de Vidro: https://www.youtube.com/watch?v=9utPhVRESYY  

https://www.youtube.com/watch?v=9utPhVRESYY


80 

 

a instalação artística/pedagógica/regenerativa seja isso: o esforço de sustentar essa pergunta sem 

querer encerrá-la com uma resposta definitiva, mas também sem lhe dever justificativas de ação. 

Não tenho a pretensão de revolucionar. Também não me interesso mais pelas reformas – 

essas que eu mesma já tentei melhorar com provas ilustradas e cabeçalhos muito bem-feitinhos 

e organizados. O que me move agora é outro movimento: menor, mais errante , profundamente 

situado. Um gesto que aposta no DISSENSO, na escuta e no instante.  

Assim, o conceito de amétodo-gambiarra não se propõe como metodologia, mas como 

um modo de fazer que nasce das urgências, ausências e potências atravessando o ensino de Arte no 

IFPI, potências que, muitas vezes, se constroem apesar da precariedade. E precariedade aqui não é 

falta absoluta, mas uma condição que convoca invenção contínua, sobretudo diante da carga horária 

reduzida dedicada à Educação em Arte. As questões burocráticas implicadas nessa realidade, em-

bora presentes e relevantes, não serão aprofundadas agora: terão lugar próprio em um capítulo 

futuro, onde poderão ser tratadas com o cuidado e o fôlego necessários. 

Na minha vida artística/pedagógica no IFPI – como na instalação Sem Título 2017, criada 

em resposta a conflitos entre mim e o grupo de estudantes – um processo espontâneo de mediação 

e reinvenção emergiu sem um referencial metodológico prévio. Diante do impasse, uma ação in-

tuitiva e urgente se impôs: retirar uma barraca de camping do carro e transformá-la, coletivamente, 

em um espaço de imersão reflexiva sobre a estética do cotidiano e os objetos de afeto que nos 

tocam e consolam. Esse movimento improvisado materializou a plasticidade orgânica do fazer, ou 

seja, a capacidade de adaptação às circunstâncias imprevistas, transformando desafios em possibi-

lidades a partir da escuta sensível do contexto e dos materiais disponíveis. Além disso, foi marcada 

pela abertura ao inesperado, algo que, na época, não foi uma escolha, mas uma resposta necessária 

aos acontecimentos fora do meu controle. 

Hoje, esse fazer encontra correspondência em proposições teóricas que ajudam a ampliar 

sua compreensão e sua articulação no campo da pesquisa. Entre elas, proposições como as de 

Donna Haraway (1991, 2009, 2016, 2023), com seu pensamento tentacular e relacional, que não 

busca simplificações nem centralizações, mas se orienta por conexões parciais, comprometidas 

com o que emerge nas relações. Também se aproxima de Isabelle Stengers (2021), quando fala de 

uma “ecologia de práticas”, uma ferramenta para pensar pelo meio, sem recorrer à chave maior 

da Verdade, mas acolhendo o devir de uma prática em relação ao seu ambiente, ao seu tempo, às 

suas obrigações singulares. 



81 

 

Nesse mesmo campo de pensamento, o amétodo de Edgar Morin (2013) questiona as me-

todologias simplificadoras e propõe uma abordagem que acolhe a incerteza, a complexidade e os 

saberes interdependentes. Seu chamado por um anti-método não recusa o rigor, mas convida à 

atenção – uma forma de pensar que nasce da ignorância consciente, da dúvida que se interroga e 

da resistência à mutilação simplificadora dos fenômenos. 

Há, ainda, uma afinidade epistemológica com a Teoria Ator-Rede de Bruno Latour (2012). 

Não como método aplicado, mas como modo de seguir os rastros das associações, considerar os 

agenciamentos materiais e simbólicos e recusar a separação entre quem pesquisa e o que é pesqui-

sado. Assim, o amétodo-gambiarra se configura como um movimento eco/ético/prático operante 

no ENTRE – entre teoria e prática, entre arte e educação, entre o almejado, o possível e o realizado. 

 

 

Fonte: Acervo próprio. Intervenção feita no banheiro feminino em razão do desperdício de água que vinha aconte-

cendo naquele período. 

  

Imagem 7 – Intervenção artística/pedagógica sobre desperdício de água, 2018. 



82 

 

Fundamentos teóricos do amétodo-gambiarra 

 

Para pensar o amétodo-gambiarra como uma forma de agir em resposta ao que emerge, sem 

depender de estruturas fixas ou modelos prévios, é importante reconhecer a potência da improvi-

sação situacional. Essa prática não recorre a um manual, mas a uma escuta – do espaço, das mate-

rialidades, da coletividade em presença. Nesse sentido, não apenas as instalações mais elaboradas, 

mas também pequenas intervenções revelam como o campus se torna território de acontecimentos 

estético-pedagógicos. 

A intervenção registrada na Imagem 7, realizada no banheiro feminino diante do desperdício 

de água, exemplifica esse modo de operar. Ainda que não tenha se configurado como instalação, 

essa ação demonstra como o amétodo-gambiarra se deixa afetar por situações imprevistas e lhes dá 

forma estética e pedagógica, convertendo um problema cotidiano em gesto de atenção e cuidado 

compartilhado. 

Essa perspectiva encontra ressonância na crítica de Richard Rorty (1980) à ideia de uma 

estrutura permanente para o pensamento filosófico. Em vez de buscar fundamentos universais, ele 

convida a pensar a partir da contingência. Essa mesma chave pode ser estendida ao pensamento 

artístico e ao pensamento pedagógico, igualmente atravessados por circunstâncias históricas, cul-

turais e políticas. Tais circunstâncias, contudo, não se limitam ao campo macropolítico: também se 

dão em uma esfera micro, como propõe Sueli Rolnik (1997) ao tratar das micropolíticas, onde 

forças invisíveis, afetos e acontecimentos cotidianos incidem de forma decisiva sobre a criação e 

sobre os modos de ensinar e aprender. É nesse campo instável que reside o potencial criativo e a 

potência ética de uma prática artística/pedagógica/regenerativa. 

A improvisação situacional, nesse sentido, não é desorganização nem ausência de critério, 

é uma forma de responder às condições do presente com sensibilidade e atenção. Essa forma de 

agir se aproxima daquilo que tenho vivido nas instalações artísticas/pedagógicas/regenerativas: 

práticas que se constroem na relação entre participantes, espaço e materiais, emergindo de encon-

tros, fricções e afetos. O que acontece ali não se repete, nem se antecipa. Apenas se deixa acontecer, 

como quem caminha junto com o que se apresenta. 

Na mesma direção, Michel Serres (1990) propõe: o conhecimento não se constitui como 

abstração isolada, mas como efeito de múltiplos encontros. 



83 

 

A situação de conhecimento nunca coloca um indivíduo em relação com o seu 

sujeito [...] mas sim um conjunto crescente de investigadoras/es que se controlam 

uns aos outros graças à delimitação de uma especialidade, definida e aceite por 

eles (Serres, 1990, p. 35).11 

 

O amétodo-gambiarra não nasce da ausência de método, mas de outra disposição: uma dis-

posição sem garantias, não parte de premissas pré-moldadas e inalteráveis e não se assusta diante 

do que escapa. É um modo de pensar orientado pelas incertezas, responde às contingências e age 

no ENTRE, onde os contornos ainda estão por se formar. Não se trata de celebrar o improviso 

como fetiche, mas de reconhecer que os saberes mais potentes não emergem da ordem, mas da 

fricção. Nesse terreno instável, Edgar Morin se torna presença fundamental. 

Em O Método: A Natureza da Natureza (2013), Edgar Morin propõe o amétodo não como 

desordem, mas como recusa à “simplificação mutiladora” operada por métodos que, ao tentar or-

ganizar o mundo, acabam por eclipsar o que mais importa: a complexidade das relações, os entre-

laçamentos, as zonas de sombra. Trata-se de resistir à ilusão da clareza total, aos sistemas fechados 

que, ao nomearem, desfiguram. “Devemos partir da extinção das falsas clarezas... não mais do 

conhecimento seguro, mas da crítica da certeza” (p. 14, tradução minha). 

Morin não busca decompor o real em partes mínimas para compreendê-lo – ele caminha 

com o emaranhado. Em vez de aplicar fórmulas para tornar o mundo inteligível, prefere escutar 

suas rugosidades. Ele escreve com a ideia de que ignorância, incerteza e confusão não são falhas, 

mas forças: “Só podemos partir na ignorância, na incerteza e na confusão...” (p. 14, tradução mi-

nha). 

Essa abertura ao indeterminado não idealiza a espontaneidade, nem flerta com o improviso 

irresponsável. Ela é gesto atento, evita as soluções prontas não por rebeldia, mas porque percebe 

que a inteligência do mundo não cabe nas gavetas do pensamento linear. Criação, aqui, não é pro-

duto; é deriva situada entre materiais, relações e condições. Escava, hesita, muda de rota.  

É nesse contexto que Morin recusa qualquer tentativa de totalização. Um “conhecimento 

geral”, escreve ele, apenas disfarça as dificuldades do conhecer: “ele está sempre simplificando” 

(p. 13). Pensar, portanto, não é esclarecer tudo, mas manter-se próximo do que escapa. Sua proposta 

se descola da perspectiva cartesiana: a dúvida. Para Morin, precisa duvidar de si: não há ponto zero. 

“A nossa dúvida duvida de si mesma... descobre a impossibilidade de começar do zero...” (p. 14). 

 
11 Alteração de gênero feita por mim. 



84 

 

As ideias estão imersas em linguagem, cultura e história, há sempre contaminações. A clareza 

cartesiana, tomada como ideal por séculos, já não serve aos tempos em que as coisas se mostram 

entrelaçadas, frágeis, coimplicadas. “Hoje, o próprio princípio do método cartesiano deve ser me-

todicamente questionado...” (p. 14). 

Ao aceitar a confusão e a incerteza, resistimos à simplificação, que ao tentar tornar o mundo 

inteligível, o empobrece. Mesmo sem um método seguro, podemos operar com um anti-método, 

em que ignorância, incerteza e confusão se tornam virtudes. “Ao menos podemos nos permitir um 

anti-método, onde a ignorância, a incerteza e a confusão se tornam virtudes” (Morin, 2013, p. 14). 

As ideias de Morin sobre uma metodologia aberta e interdependente dialogam com a pro-

posta de pensamento tentacular de Donna Haraway (2016). Ambos pensam o conhecimento como 

relação, como teia. O saber, aqui, não se forma a partir de um ponto externo, mas cresce no meio, 

onde há corpo, tempo, enrosco e contágio. E é nesse espírito que o amétodo-gambiarra se movi-

menta: não como técnica alternativa, mas como um modo de andar junto com o que ainda não se 

sabe: o inusitado. Em vez de impor modelos, escuta os materiais, os contextos e as forças presentes. 

Ele não contorna a crise, caminha com ela, atento ao que emerge. 

Esse movimento não é sustentado apenas por contribuições filosóficas. A escrita desta tese 

reivindica o pensamento artístico como potência epistemológica. É por isso que evoco também 

Hélio Oiticica e Lygia Clark, não como exemplos ilustrativos, mas como pensadores/as cujas prá-

ticas já operam como forma de pensamento. Suas proposições escapam à lógica da antecipação e 

do controle. Há, entre suas proposições e o amétodo-gambiarra, uma filiação poética: suas criações 

não se apresentam como objetos a serem contemplados ou decifrados, mas como campos de expe-

riência sensível, em que a obra só se realiza no encontro, na vivência. 

Em Oiticica, essa dimensão se torna explícita em sua recusa à significação prévia: 

A MENSAGEM ESTÁ NA EXPERIÊNCIA NÃO FORMULADA,  
e cabe a cada pessoa compor modos singulares de relação com aquilo que encontra  

(Szaniecki e Cocco, 2016). 

 

Assim como nas instalações de Clark e Oiticica, o amétodo-gambiarra não opera com for-

mas fechadas e planos inalteráveis. Ele se constrói no entre – na relação entre corpos, espaços, 

afetos e materiais. Não há plano a ser executado nem teoria a ser aplicada. Há escuta, presença e 

risco.  



85 

 

Essa concepção atravessa as práticas realizadas em Valença, como nas instalações Sem tí-

tulo (2017) e Lixo é Luxo (2019), que se inscrevem nessa mesma linhagem poética. Em Sem título, 

brinquedos, livros, roupas e objetos afetivos compunham uma narrativa sensível, marcada pelas 

transições entre infância e adolescência. Cada elemento carregava rastros de vínculo e histórias 

suspensas entre o íntimo e o partilhado. 

Em Lixo é Luxo, os materiais descartados não eram apenas denúncia do excesso de lixo 

produzido por nós, mas um gesto de desconfiguração do regime retiniano no espaço escolar – isto 

é, da lógica de apreciação da arte reduzida ao olhar contemplativo, centrado na separação entre 

objeto e sujeito, que privilegia a visualidade em detrimento da experiência sensível e relacional. A 

instalação tensionava os modos habituais de percepção da arte na escola, aqueles que privilegiam 

o limpo, o ordenado, o agradável ao olhar. Ela trazia para o centro da experiência estética o que 

costumamos apagar. O lixo não é invisível: está presente, insistente, cortando paisagens – como o 

saco plástico atravessando a faixa de pedestres levado pelo vento. A proposta não era ocultar, mas 

devolver presença ao que foi descartado, convocando outras maneiras de olhar, tocar e atribuir 

valor. 

No pensamento de Lygia Clark, especialmente a partir dos anos 1960, encontramos uma 

chave importante para esse fazer: suas proposições não se configuram como obras acabadas, mas 

como processos de criação partilhada, abertos à imprevisibilidade do encontro. Como analisa Suely 

Rolnik (2005), ao comentar a virada radical em sua trajetória com Caminhando (1963), Clark aban-

dona a lógica da forma estável e do objeto contemplado para engajar o corpo como campo vibrátil, 

gerador de micropercepções. A arte, nesse horizonte, não se define mais por um resultado, mas 

pela potência de relação que convoca. Essa perspectiva reverbera nas práticas artísticas/pedagógi-

cas/regenerativas aqui abordadas: são gestos que respondem sensivelmente às forças que atraves-

sam corpos, espaços e relações. Cada deslocamento, cada objeto manipulado interfere no en-

torno e compõe, com as/os estudantes, uma paisagem provisória, onde o pensamento se materializa 

como acontecimento. 

Como propõe Gilles Deleuze (1997), o processo criativo nunca é linear ou previsível, mas 

emerge a partir do confronto com o mundo e suas complexidades. Nessa mesma linha, Michel 

Serres (1990) argumenta que o conhecimento não é uma abstração isolada, mas algo que surge do 

encontro e da interação de múltiplos elementos. Como ele afirma,  

[...] a situação de conhecimento nunca coloca um indivíduo em relação com o seu 

sujeito [...] mas sim um conjunto crescente de investigadores que se controlam 



86 

 

uns aos outros graças à delimitação de uma especialidade, definida e aceite por 

eles" (Serres, 1997, p. 35).  

 

Nessa perspectiva, o amétodo-gambiarra não busca fixar os saberes, mas permitir que eles 

se revelem e se modifiquem através da relação com o contexto. 

O conceito de sim-noesis – que trata da aprendizagem e da cocriação entre diferentes enti-

dades – encontra no amétodo-gambiarra um campo de expressão. Ainda que este termo seja explo-

rado em maior profundidade no capítulo 4, sua menção aqui já aponta para um modo de pensar em 

que o conhecimento emerge do encontro entre agentes humanos e não humanos, em relações mar-

cadas pelo sensível, pelo afeto e pelo acaso. Essa aproximação reforça o papel do amétodo-gambi-

arra em práticas artísticas e pedagógicas que deslocam lógicas centralizadoras e autorizam múlti-

plos modos de fazer e pensar. 

As instalações artísticas realizadas no IFPI, em Valença, exemplificam o amétodo em ação, 

estimulando um engajamento sensorial e afetivo. Nessas práticas, o método não é previamente 

definido, mas se constrói na interação dinâmica entre o espaço, os materiais e as/os participantes, 

permitindo que as experiências artísticas sejam vivenciadas como processos vivos, mutáveis e aber-

tos ao imprevisto. Embora críticos possam associar a fluidez desse método à ausência de rigor, ele 

não abdica da reflexão. Pelo contrário, essa reflexão surge organicamente das interações, onde im-

proviso e esforço coexistem, sustentando práticas baseadas na respons-habilidade – uma ética re-

flexiva que demanda atenção e cuidado contínuos. 

Mais do que idealizar a espontaneidade, este método enfatiza a criação situada, em cons-

tante diálogo com as condições e os agentes envolvidos. Essa abordagem resiste à simplificação 

mutiladora apontada por Edgar Morin, ao reconhecer que a complexidade não é um obstáculo, mas 

uma dimensão inerente ao conhecimento e à criação. 

O amétodo-gambiarra responde a desafios contemporâneos como a crise ambiental e a ne-

cessidade de práticas pedagógicas mais sensíveis às experiências situadas. Em vez de impor um 

modelo fixo, ele opera como um campo de experimentação, onde saberes emergem do envolvi-

mento com materiais, contextos e relações. Nesse processo, desloca hierarquias tradicionais de 

ensino e aprendizagem, favorecendo abordagens colaborativas, que reconhecem a imprevisibili-

dade e a potência dos encontros. Assim, ao propor novas formas de interação com o conhecimento 

por meio de instalações artísticas e a criação de espaços de troca, investigação e sensibilidade 



87 

 

compartilhada, abre caminho para pedagogias mais abertas e dialógicas, sintonizadas com a com-

plexidade do presente. 

As ideias de Edgar Morin sobre uma metodologia flexível e interdependente, distante de 

uma perspectiva de isolamento entre sujeito e objeto e reconhece as complexidades e contradições 

da realidade alinham-se à proposta de Donna Haraway (2016) sobre pensamento tentacular. Morin 

argumenta que a compreensão do mundo exige uma abordagem que se afasta da disjunção cartesi-

ana e busca capturar a teia de interdependências que define a realidade, enquanto Haraway propõe 

uma forma de pensamento interconectada que considera a co-criação e a interdependência entre 

todos os seres e o ambiente. Assim, ambos rejeitam métodos rígidos e lineares, sugerindo práticas 

que reconheçam a complexidade e o envolvimento com o mundo, de forma colaborativa e fluida. 

Em seu trabalho sobre o Chthuluceno e o conceito de "pensamento tentacular", Donna Ha-

raway (2016) discute formas de conhecimento não lineares que consideram a interdependência dos 

seres e do ambiente. Ela propõe uma perspectiva em que os "seres ctônicos" representam uma 

presença complexa, profundamente conectada à terra e ao mundo material. Esses seres possuem 

uma qualidade híbrida, simultaneamente ancestral e contemporânea, composta por “tentáculos”, 

“apêndices”, “patas de aranha” e outras formas que os vinculam ao ambiente terrestre e ao reino 

orgânico, ao "húmus". Haraway os descreve como forças desobedientes, alheias ao olhar centrado 

no céu e à aspiração humana pela transcendência, encarnada na figura do "Homo" que busca se 

elevar acima do mundo. Esses "monstros" ctônicos não se submetem a ideologias nem pertencem 

a ninguém; manifestam-se livremente em várias formas, dissolvendo-se e reformando-se, simboli-

zando a interdependência e a contínua metamorfose da vida no planeta. Esse caráter mutável e 

autônomo faz desses seres alvos históricos das forças monoteístas e das ideologias que buscam o 

controle e a homogeneização do mundo, como o Antropoceno e o Capitaloceno. 

Para Haraway, a resposta ao domínio do "Anthropos" (o ser humano no centro de tudo) e 

do "Capital" seria uma convivência íntima, de vida e morte partilhadas, que ela chama de "Chthu-

luceno". Esse termo sugere um futuro em que se abandona a arrogância humana de controle e se 

adota uma abordagem colaborativa e interdependente com todas as formas de vida, uma postura 

necessária para o renascimento e a continuidade da vida no planeta. 

Sob essa lente, a ideia dos "seres ctônicos" adquire um significado ampliado: eles desafiam 

a visão hierárquica e antropocêntrica, promovendo uma relação de coexistência e coevolução. Es-

ses seres, como ela descreve,  



88 

 

Os ctônicos são seres da terra, antigos e totalmente atuais ao mesmo tempo. [...] 

demonstram e performam a significatividade material dos processos e dos bichos 

da terra, e também demonstram e performam suas consequências. Os ctônicos não 

são seguros e não estão em segurança; eles não têm nada a ver com ideólogos e 

não pertencem a ninguém. [...]. Eles fazem e desfazem, são feitos e desfeitos. São 

quem são. Não é de surpreender que os grandes monoteísmos do mundo, de rou-

pagem religiosa ou secular, tenham se esforçado repetidas vezes para exterminar 

os seres ctônicos. Os escândalos desses tempos chamados Antropoceno e Capita-

loceno são as mais recentes e perigosas entre essas forças exterminadoras. Viver-

com e morrer-com outros de modo potente no Chthuluceno pode ser uma resposta 

aguerrida aos ditames do Antropos e do Capital (2023, p. 14). 

 

Segundo Haraway (2023), os escândalos das eras chamadas Antropoceno e Capitaloceno 

são as últimas e mais perigosas dessas forças exterminadoras. “Viver-com e morrer-com outros de 

modo potente no Chthuluceno pode ser uma resposta aguerrida aos ditames do Antropos e do Ca-

pital.” (p. 14),  oferecendo um caminho de transformação coletiva e não-linear, onde a transcen-

dência não é mais uma busca vertical, mas uma expansão horizontal, feita de redes, trocas e cone-

xões entre o humano e o não-humano. 

O individualismo separa as coisas em unidades isoladas como se fossem autônomas, inde-

pendentes. O pensamento tentacular de Haraway propõe uma forma de pensar interconectada e 

coletiva, que leva em conta as relações e as co-construções entre tudo que existe – vivos e não 

vivos, humanos ou não. Haraway apresenta esse conceito como uma resposta ao esgotamento do 

individualismo circunscrito, que já não é adequado para enfrentar a complexidade e as crises con-

temporâneas, como aquelas observadas nos tempos do Antropoceno, do Capitaloceno e do Chthu-

luceno. Em vez de estruturas rígidas e divisões, ela sugere a simpoiese (ou “fazer-com”) como um 

modo de criar juntos, onde cada entidade ou agente só faz sentido dentro de uma rede maior de 

relações. 

Nessa mesma esfera de raciocínio, Capra (2005) argumenta que a vida se expandiu pelo 

planeta não pela força bruta, mas através da construção de redes complexas e cooperativas. Essa 

visão converge com o Chthuluceno de Haraway, que propõe uma ética de interdependência e coe-

xistência e o reconhecimento da intrincada teia de relações que sustenta a vida. A vida, nesse con-

texto, é compreendida como um processo colaborativo e contínuo de coevolução. 

Essa visão de Capra, que enfatiza a expansão da vida pela cooperação e pelas redes com-

plexas, encontra ressonância na ética de interdependência do Chthuluceno de Haraway. Capra ar-

gumenta que a vida se desenvolveu e se sustentou no planeta não pela força, mas pela colaboração 

entre sistemas vivos, que se comunicam e trocam recursos. Da mesma forma, Haraway propõe o 



89 

 

pensamento tentacular, que promove um modo de existência conectado e descentralizado. Tanto 

Capra quanto Haraway rejeitam a fragmentação individualista e apontam para a necessidade de se 

construir redes de coexistência que respondam às crises contemporâneas com uma postura de co-

laboração e entrelaçamento, onde criaturas humanas e não humanas, vivas e não vivas, são inter-

dependentes. 

O Antropoceno e o Capitaloceno são caracterizados por processos devastadores, impulsio-

nados pelo individualismo e pela fragmentação. O Chthuluceno, por outro lado, promove uma ética 

de coexistência e interdependência. Medusa, o polvo e outras figuras tentaculares aparecem como 

ícones de seres multirrelacionais e conectivos, contrastando com a visão linear e hierárquica. Essas 

figuras simbolizam a multiplicidade de conexões e a capacidade de compreender e agir dentro dessa 

complexidade interligada. 

Ao se aproximar do pensamento tentacular, o amétodo-gambiarra incentiva a construção de 

redes de significados entre agentes e fenômenos distintos. Tanto o amétodo-gambiarra quanto o 

pensamento tentacular possibilitam a criação de conhecimento que emerge do entrelaçamento de 

múltiplas perspectivas e entidades – humanas e não humanas, vivas e não vivas. 

Haraway convida a “ficar com o problema”, propondo um engajamento ativo e coletivo 

com as crises do presente. Enfrentar o problema, para ela, não significa resolvê-lo, mas lidar com 

ele de forma criativa e colaborativa, mesmo em meio à alegria e ao terror, de maneira a evitar 

amplificá-lo. Essa resposta cultiva a presença no presente e uma postura experimental e aberta, 

características centrais das construções epistemológicas propostas pelo amétodo-gambiarra. 

Diferente de um método cartesiano, o amétodo-gambiarra evita passos fixos e busca uma 

criação espontânea de saberes, em que a prática se constrói na própria interação com o ambiente e 

os agentes envolvidos. Haraway entende o "ficar com o problema" como algo que surge da coleti-

vidade e da experiência direta e o amétodo-gambiarra se manifesta como uma prática que se adapta 

e aprende com as circunstâncias. Ambos os conceitos se afastam da ideia de controle, favorecendo 

uma ação que ocorre junto ao problema e não distante ou à parte dele, visando construir saberes e 

práticas que se desenvolvem com e não apenas sobre o problema. 

Haraway enfatiza que “ninguém vive em todo lugar” e que “tudo está conectado a algo”, 

lembrando-nos das limitações e especificidades de cada ser e suas conexões. Ela critica a tendência 

de "astralizar" e centralizar os poderes, como fazem os “deuses do céu”, que estabelecem sistemas 

centralizados de dominação (os “Singletons”) e subjugam outras forças e formas de vida. Em 



90 

 

contraste, Haraway propõe o "Chthuluceno" como um tempo-espaço de interdependência, marcado 

pela figura da Terra e suas forças ctônicas, que se distribuem em uma rede descentralizada e não 

hierárquica: " Ninguém vive em todos os lugares; todo mundo vive em algum lugar. Nada está 

conectado a tudo; tudo está conectado a alguma coisa" (2023, p. 58). 

O amétodo-gambiarra e o pensamento tentacular propõem modos de conhecer baseados na 

multiplicidade e na descentralização. O Chthuluceno, com seus muitos tentáculos, propõe um modo 

de existência que interage com o mundo sem buscar controlá-lo ou reduzi-lo a uma totalidade es-

tática. Essa abordagem valoriza práticas situadas, em que o saber se constrói em contato com con-

textos específicos e com abertura ao imprevisível. Como afirma Haraway: “quero ficar com o pro-

blema, e a única maneira que conheço para fazê-lo é com alegria, terror e pensamento coletivo 

generativos” (2023, p. 58), destacando que pensar em coletivo é exigente, mas necessário. 

Ao invocar as forças ctônicas da Terra, Haraway destaca uma energia vital que se contrapõe 

às forças de ordem “celestial” e seus sistemas de controle. Esses sistemas, ligados a formas centra-

lizadoras de organização, tentam ordenar a diversidade da Terra sob um único regime. As forças 

ctônicas, ao contrário, valorizam a interdependência e as conexões entre seres diversos. O Chthu-

luceno, portanto, sugere uma temporalidade marcada pela colaboração e pelo enredamento, um 

tempo que foi, é e ainda pode ser: “Uma miríade de tentáculos será necessária para contar a estória 

do Chthuluceno” (2023, p. 60). 

 

O s  t e n t á c u l o s ,  n e s s e  i m a g i n á r i o ,  e n c a r n a m  u m a  e p i s -

t e m o l o g i a  s e n s í v e l  a o  c o n t a t o  e  à  t e n t a t i v a .  
 

Derivado do latim tentaculum (tato, tentativa), o termo sugere modos de conhecer por apro-

ximação e contato, por experimentações. Para Haraway, são necessários “incontáveis tentáculos” 

para contar as histórias do Chthuluceno, pois esse modo de conhecimento acolhe a complexidade 

e os múltiplos vínculos que constituem a vida na Terra: “Serão necessários inúmeros tentácu-

los para contar a história do Chthuluceno” (p. 31). 

As figuras de barbante, também centrais na obra de Haraway, ajudam a visualizar esse ema-

ranhado. Mais do que uma metáfora, elas operam como técnica de composição: um modo de fazer 

relações, de sustentar e transformar sentidos, como no jogo do barbante. Os seres tentaculares 

criam, desmancham e refazem figuras, incorporando a SF (science fiction, science fact, speculative 



91 

 

feminism, speculative fabulation)12 como ferramenta conceitual. É assim que Haraway propõe des-

fazer dicotomias e refazer vínculos: “Os tentaculares me enredam na ficção científica [...] Eles me 

entrelaçam na poiesis – o fazer – da fabulação especulativa” (p. 31). 

Essa poiesis tentacular opera por meio de vínculos provisórios, cortes, reencaminhamentos. 

Os seres com quem Haraway pensa – aranhas, polvos, águas-vivas, seres humanos – traçam linhas, 

fazem e desfazem caminhos, estendem fios, constroem relações. Vivem ao longo das linhas, “não 

em pontos, não em esferas” (p. 32). 

É nesse cenário que Haraway propõe o conceito de simpoiese como alternativa à autopoi-

ese. Em vez de sistemas fechados e autorreferentes, a simpoiese descreve formas abertas de exis-

tência, marcadas por trocas e composições entre diferentes seres. “O Chthuluceno não se fecha em 

si mesmo [...] suas zonas de contato são ubíquas e continuamente desenrolam tentáculos sinuosos” 

(p. 33, tradução minha). Inspirada por M. Beth Dempster, Haraway entende a simpoiese como 

produção coletiva sem fronteiras definidas, distribuída e em constante transformação. 

Ao reorganizar criticamente o individualismo neoliberal e a noção de organismos isolados, 

a simpoiese convida a repensar nossas relações com o mundo e com os demais seres vivos. Orga-

nismos não são entidades autônomas e fechadas, mas sistemas em relação, atravessados por inte-

rações e trocas contínuas. Essa perspectiva reconhece tanto a singularidade quanto a interdepen-

dência na construção dos mundos que habitamos. 

Nesse mesmo horizonte, Haraway propõe a noção de respons(h)abilidade (response-abi-

lity), ou seja, a capacidade de responder ética e coletivamente às demandas do presente. Essa res-

posta implica ação e reflexão, envolvimento e distanciamento. “Isso é o que chama de cultivar a 

respons-habilidade, a capacidade de responder com paixão e ação, em vinculações e desligamen-

tos” (p. 65). Ao falar em “ecologia de práticas”, a autora enfatiza que todo saber e toda ação estão 

enredados em redes maiores – compostas por humanos e não-humanos, técnicas, territórios e tem-

poralidades. 

Pensar, nesse contexto, é um gesto ético. As ideias e narrativas com as quais fazemos o 

mundo importam, porque elas moldam as formas de vida que se tornam possíveis. Como afirma 

 
12 No original, SF é uma sigla propositalmente ambígua e polissêmica, que Donna Haraway desdobra como science 

fiction, science fact, speculative feminism, speculative fabulation – ficção científica, fato científico, feminismo espe-

culativo e fabulação especulativa. A autora utiliza a sigla como ferramenta conceitual e estética para sugerir modos 

narrativos que escapam das dicotomias modernas, entrelaçando ciência, imaginação e política numa prática de pensa-

mento relacional e criativo (Haraway, 2016). 



92 

 

Haraway: “importa quais pensamentos pensam pensamentos. Importa quais conhecimentos conhe-

cem conhecimentos. Importa quais relações relacionam relações. Importa quais mundos mundifi-

cam mundos. Importa quais estórias contam estórias.” (p. 66). 

O Antropoceno, para Haraway, evidencia uma urgência multiespécie diante da destruição 

ambiental, das extinções e da negação recorrente dessas realidades. O problema não está apenas 

nos desastres, mas na recusa em reconhecê-los, na recusa em pensar e se responsabilizar. Essa 

ausência de pensamento é o que Haraway, ecoando Hannah Arendt, identifica como a raiz da ba-

nalidade do mal – aquele que se instala pela falta de reflexão crítica e empatia. “Devemos pensar!”, 

ela insiste e destaca a interdependência e a profundidade das conexões que criamos. Essas escolhas 

não são neutras ou triviais; elas IMPORTAM  porque têm consequências concretas para o mundo 

que estamos construindo e para os futuros possíveis: as histórias que contamos moldam os mundos 

que habitamos. 

A partir da análise de Arendt sobre Adolf Eichmann, Haraway aponta que o perigo não está 

apenas em quem age com violência, mas também em quem se omite, cumpre ordens, desvia o 

olhar. É esse esvaziamento do pensamento que sustenta as catástrofes atuais. “O mundo não im-

porta para a insensibilidade comum. [...] A negatividade, o escavamento da positividade, está au-

sente: há um assombroso abandono do pensar” (p. 69). 

Diante disso, cultivar a respons(h)abilidade é escolher implicar-se – não por culpa, mas por 

consciência. O mundo está sendo feito agora e está em nossas mãos. Isso exige cuidado, discerni-

mento e disposição para refazer os padrões. Haraway propõe resistir às narrativas apocalípticas e 

aos gestos de desistência. Em vez disso, convida a pensar com o mundo, com as crises, com os 

outros seres. “Quer tenhamos pedido por isso ou não, o padrão está em nossas mãos. A resposta à 

confiança da mão seguinte: devemos pensar!” (p. 66). 

O amétodo-gambiarra, nesse cenário, não é uma técnica definida ou uma fórmula mágica, 

mas um campo experimental que responde às urgências contemporâneas com práticas situadas e 

sensíveis. Seu desafio está em traduzir experiências intuitivas e relacionais para a linguagem aca-

dêmica, tarefa que exige estratégia próprias de escrita e documentação. Como propõe Haraway, 

“ficar com o problema” é recusar simplificações e sustentar a complexidade como condição de 

trabalho. É nesse gesto que se fundamenta o amétodo: entre o cuidado e o risco, entre o pensamento 

e a ação. 

 



93 

 

Teoria ator-rede em processos de desarquivamento 

 

Em Reagregando o Social, Latour (2012) discute como objetos aparentemente adormecidos 

– arquivados, esquecidos ou abandonados – podem ser reativados, fazendo emergir as redes que os 

produziram. Arquivos, documentos, fotografias e restos materiais são pistas de relações que ainda 

insistem em se manifestar. O autor utiliza a metáfora do “muro de tijolos” ou dos “questionários 

preenchidos” para ilustrar como tais objetos, uma vez finalizados, parecem inertes e sem vida. No 

entanto, mesmo silenciados, continuam agindo: não são meros efeitos da ação humana, mas agentes 

que interferem, convocam e desviam. 

É a partir dessa noção que se organiza o desarquivamento das instalações desta pesquisa, 

não apenas para recordar o que foi realizado, mas para escutar o que ainda ressoa. Utilizando fer-

ramentas conceituais da Teoria Ator-Rede, procuro recompor as associações entre elementos ma-

teriais, espaciais e relacionais que participaram dessas criações efêmeras, seguindo seus rastros em 

registros diversos: vídeos, imagens, memórias, conversas e objetos remanescentes. 

Dessa forma, o amétodo-gambiarra não se limitou a acompanhar as instalações em seu mo-

mento de realização, mas também a ativar seus rastros e memórias posteriormente. A pesquisa 

expandiu-se para além dos arquivos oficiais da instituição, incorporando lembranças, imagens dis-

persas e registros de participantes. Para tanto, recorri a conversas diretas com estudantes egres-

sas/os e docentes, convocando outras formas de desarquivamento. 

Esses diálogos, realizados principalmente via WhatsApp – por mensagens de texto e áudios 

–, iniciaram-se com uma explicação sobre a pesquisa e um convite para o compartilhamento de 

lembranças sobre as práticas desenvolvidas no campus. Após as primeiras respostas, encaminhei 

fotografias e vídeos que funcionaram como disparadores de recordações. Esse estímulo permitiu o 

surgimento de reminiscências mais detalhadas e, em alguns casos, o compartilhamento de imagens 

de arquivos pessoais. Essa dinâmica constituiu-se como parte do amétodo-gambiarra: uma coleta 

rizomática e colaborativa de memórias e registros, na qual a rememoração deu-se pela mediação 

das imagens e pela escuta dos fragmentos narrados. 

Para que tais vestígios possam falar, como observa Latour (2012), “alguns truques precisam 

ser inventados” (p. 119). Não basta descrever; é necessário encontrar modos de fazer com que 

objetos e situações revelem suas articulações. Um dos “truques” – ou gambiarras – que experimen-

tei foi colocar os elementos encontrados nos arquivos em diálogo, como se imagens, objetos, 



94 

 

corpos e espaços pudessem conversar entre si, ainda que à distância e no tempo. Contudo, a tarefa 

mostrou-se complexa: às vezes, esses elementos sussurravam; outras, permaneciam em silêncio. 

Como saber o que querem dizer? Como traduzir sua ação sem projetar sobre eles apenas intenções 

humanas? 

Foi nesse ponto que decidi apresentar alguns desses elementos a uma outra entidade: a in-

teligência artificial (IA). Ao descrever a instalação Sem Título (2017) ao ChatGPT, por exemplo, 

obtive a seguinte interpretação: 

 

 

A luz projetada pela bola pode ter interagido com o cubo, gerando som-

bras ou reflexos que enriqueceram visualmente a instalação. Além do 

aspecto visual, a suspensão do cubo pode ter impactado a experiência 

sensorial, balançando suavemente com a movimentação do ar e adicio-

nando uma atmosfera de leveza ao espaço.13 

 

 

Essa leitura não partiu de mim – foi proposta por uma entidade quase-humana, ou talvez 

quase-não-humana (cf. Haraway, 1991). Donna Haraway descreve o ciborgue como uma criatura 

híbrida: organismo e máquina, mas também sistemas de informação, textos, redes de desejo e tra-

balho – seres apropriados para mundos altamente tecnologizados que não escolhemos habitar. 

Um ciborgue, diz ela, é constituído por corpos e códigos, mãos e algoritmos, carne e linguagem:  

Os ciborgues são entidades híbridas do pós-Segunda Guerra Mundial, constituí-

das, primeiro, por nós mesmas/os e outras criaturas orgânicas em nossa configu-

ração tecnológica avançada não escolhida como sistemas de informação, textos e 

sistemas de trabalho, desejo e reprodução controlados ergonomicamente. O se-

gundo componente essencial dos ciborgues são as máquinas em sua forma, tam-

bém, como sistemas de comunicação, textos e aparatos de ação autônoma proje-

tados ergonomicamente (Haraway, 1991, p. 1). 
 

Ao recorrer à IA, adentrei esse terreno fronteiriço, onde seres compostos de bits, protocolos, 

estatísticas e intenções humanas colaboram na construção de narrativas e sentidos. Essa colabora-

ção talvez não corresponda estritamente à noção de tradução proposta por Latour, na qual agentes 

mobilizam e transformam significados dentro da rede. No entanto, há uma afinidade: busquei uma 

 
13 Exemplo de intervenção minha na análise dos dados gerada pelo ChatGPT: ele escreveu: “um elemento tátil à vi-

vência”, que substituí por “uma atmosfera de leveza ao espaço”. 



95 

 

mediação, uma escuta interposta, na qual a máquina ajuda a estabelecer conexões que poderiam, 

talvez, permanecer ocultas no emaranhado das coisas.14 

A Teoria Ator-Rede convida a pensar uma causalidade expandida, não restrita a causas 

naturais ou simbólicas, mas que considera os vínculos emergentes entre tudo que está envolvido 

nas situações. “Causa”, aqui, não implica linearidade, mas enredamento. Como assinala Latour 

(2012), explicações causais são apenas formas retrospectivas de organizar eventos. O que interessa 

à TAR é como os vínculos se compõem, deslocam e reorganizam. Nessa perspectiva, todo estudo 

que reconhece a participação de entidades diversas – materiais, tecnológicas, biológicas, instituci-

onais – pode integrar esse campo: “Qualquer estudo que atribua aos não humanos um tipo de ação 

mais aberto que a tradicional causalidade natural – e mais eficiente que a simbólica – pode perten-

cer ao nosso corpus” (p. 29). 

O termo “atores” designa tais entidades capazes de ação: pessoas, materiais, dispositivos, 

algoritmos, atmosferas. Para evitar a repetição de “humanas/os e não humanas/os”, utilizo aqui 

termos como agentes, entidades, presenças ou componentes da rede, múltiplos modos de nomear 

aquilo que, em relação, interfere no curso dos acontecimentos. 

Traduzir, nesse contexto, é menos converter do que compor. A tradução na TAR é um pro-

cesso de negociação, desvio e transformação, um modo de fazer com que diferentes presenças 

compartilhem sentidos, ainda que temporariamente. Não há equivalência exata, mas há encontro. 

Cada narrativa aqui construída busca respeitar essa complexidade, articulando as forças que parti-

ciparam das instalações e que, de algum modo, ainda participam. 

 

 

 

  

 
14 Mas, internamente, só consigo sentir que são coisas (os objetos) feitas por seres humanos conversando com outra 

coisa (a IA), também feita e manipulada por seres humanos. 



96 

 

Teoria ator-rede no amétodo-gambiarra 

 

Para narrar essa experiência, recorro à Teoria ator-rede (TAR), que poderá auxiliar no de-

safio de rastrear os vestígios deixados pela instalação Sem título 2017. A intenção desta narrativa 

é reconstruir o fluxo de acontecimentos que culminou na montagem de uma barraca de camping 

na sala de aula, a fim de identificar pontos de inflexão na minha prática pedagógica. 

O que me interessa na TAR é a visão dinâmica da realidade social. Também a concepção 

de que natureza e sociedade são partes integrantes e mutuamente influentes ressoa no foco da minha 

investigação sobre instalação pedagógica. A intenção é compreender de que modo todos os agentes 

que compuseram as instalações apresentadas aqui contribuíram para essa interação. Nessa expres-

são artística e educacional, a interconexão entre todos os elementos, sejam humanos ou não, é 

responsável por gerar o efeito de arte proposto pela instalação. A própria forma de apresentação do 

trabalho foi moldada pelas interações entre humanos e não humanos, situada em um contexto de 

conflitos e controvérsias que serão explorados posteriormente. 

No contexto das instalações abordadas aqui, investigo os modos de interação que emergem, 

– e se elas desafinam formas escolares convencionais de se relacionar com a arte, o espaço, com as 

outras pessoas e com os materiais observando também como certas presenças deslocam o que se 

espera de uma aula. Por isso, o estudo das instalações a partir de seus vestígios inclui a observação 

da presença dos agentes não humanos: 

+ Observar, a partir dos registros disponíveis, como a instalação convocou interações com 

presenças não humanas – objetos, materiais, sons, ambientes. 

+ Investigar se esses agentes atuaram como participantes ativos na experiência, afetando 

os rumos, os sentidos e as ações que se desenrolaram. 

+ Acompanhar, quando possível, os modos de engajamento entre corpos presentes e a 

materialidade da instalação, considerando não apenas o olhar, mas o toque, o desloca-

mento, o estar junto. 

 

Ao considerar também as ações de estudantes e participantes, não se trata de medir o grau 

de atividade, mas de perceber como suas presenças interferem, desviam ou ampliam o que acon-

tece. Mesmo o gesto mais discreto pode reconfigurar o espaço da instalação. 

 



97 

 

Amétodo-gambiarra nas instalações artísticas/pedagógicas/rege-
nerativas 

 

O amétodo-gambiarra materializa-se em intervenções como as realizadas no Instituto Fe-

deral do Piauí (IFPI), em Valença, onde participantes cocriam instalações com materiais orgânicos, 

reciclados e digitais. Essa prática metodológica emerge como resposta às condições singulares dos 

processos criativos nas instalações artísticas/pedagógicas regenerativas. Impelida pela necessidade 

de adaptação constante diante de limitações de tempo, espaço e recursos, ela se configura como 

uma abordagem flexível, que acolhe o improviso e celebra a inventividade. Em lugar de um roteiro 

fixo ou de um conjunto prescritivo de regras, o que se desenha é uma metodologia em movimento, 

construída na relação viva entre as circunstâncias presentes e as soluções que brotam de forma 

intuitiva e espontânea. 

 

Foi nesse espírito que se deu, por exemplo, a segunda instalação no campus (Imagem 8), 
realizada em uma sala desocupada do bloco administrativo. Nela, foram utilizados os mes-
mos balões empregados na intervenção do banheiro feminino, onde haviam servido como 
suporte para mensagens de sensibilização sobre o desperdício de água (Imagem 7). Reapro-
veitados em outro contexto, esses balões, junto a outros que vieram de uma festividade de 
aniversário na escola, foram organizados em um armário sobre o qual se erguia uma taça 
com relevo de coroa imperial, metáfora do poder hegemônico. A disposição cromática, que 
ia do branco dominante nas prateleiras superiores ao marrom isolado na última prateleira, 
explicitava a hierarquia racial e cultural. Sobre esse arranjo incidiam projeções de fractais, 
que se espalhavam pelo mobiliário e pelas paredes, instaurando um fascínio visual que tam-
bém funcionava como metáfora da distração operada por esse poder. Essa experiência mos-
tra como o amétodo-gambiarra transforma materiais e espaços em gesto estético/pedagó-
gico, simultaneamente crítico e situado. 

 

Com o amétodo-gambiarra, a pesquisa se inscreve em uma filosofia da criação na qual o 

erro e a adaptação são compreendidos como forças geradoras e a flexibilidade, como princípio 

fundamental. Ela propõe que a arte aconteça no improviso, não como falta de planejamento, mas 

como gesto atento às condições do momento, às relações entre participantes, espaços e materiais. 

 



98 

 

  



99 

 

Fonte: acervo próprio. 

Imagem 8 – Instalação sobre cultura hegemônica, 2017. Detalhe da gambiarra. 

gambiarra 



100 

 

  



101 

 

3. A INSTALAÇÃO COMO PROCESSO ARTÍSTICO 

 

A instalação artística é um fenômeno que se desenha na arte contemporânea, ultrapassando 

as fronteiras entre obra, artista e interator/a/e, incorporando elementos tridimensionais, sons, luzes 

e outros estímulos sensoriais ao espaço compartilhado. Embora seu reconhecimento enquanto lin-

guagem artística autônoma tenha se consolidado no século XX, é possível rastrear experiências 

precursoras desde o século XVII, como os gabinetes de curiosidades europeus, espaços expositivos 

que organizavam objetos do mundo natural e cultural de forma imersiva e sensorial. Essas experi-

ências criavam atmosferas de descoberta e provocação, antecipando a dimensão instalativa da arte 

como vivência espacial e afetiva (Suderburg, 2000). 

Ao nos aproximarmos de suas dobras filosóficas e poéticas, percebemos a instalação como 

uma composição ontologicamente heterogênea, feita de múltiplas materialidades, presenças, tem-

pos e sentidos que se entrelaçam sem se fundir. Essa condição evidencia o hibridismo como traço 

constitutivo: uma confluência sensível de elementos diversos que coabitam no tempo do aconteci-

mento. Em vez de analisar a instalação como objeto fixo e inerte, proponho habitá-la, ESTAR COM 

ela. Habitar esse território provisório onde matéria e afeto se movem juntas, criando experiências 

compartilhadas que não se deixam capturar por inteiro. Ao abordarmos a história da instalação 

artística, é mais proveitoso concentrar-nos nas transformações em torno do hibridismo de materiais 

e técnicas, na exploração do espaço e nas mudanças no papel da pessoa espectadora, do que nos 

fixarmos em marcos históricos em busca de uma origem estável ou de uma definição fixa para a 

instalação.15 

A década de 1960 foi marcada por uma ampla diversificação de formas e estilos artísticos, 

com o surgimento de movimentos como o Minimalismo, a Pop Art e a Performance. Esses movi-

mentos exploraram materiais, técnicas e abordagens variadas para ocupar o espaço, resultando em 

significativa expansão do espectro artístico. Fruto desse contexto, a instalação destaca-se por en-

volver o/a espectador/a na experiência artística – seja pela interação com objetos, pela ocupação 

de espaços (que ultrapassam os limites de galerias e museus, incluindo ruas, praças, edifícios aban-

donados e escolas), ou pela exploração sensorial. A ascensão da instalação nesse período está ligada 

a mudanças nas concepções artísticas, nas abordagens criativas e na transformação da percepção 

 
15 Sobre a história da instalação e seu conceito recomendo a leitura do artigo Sobre o conceito da instalação, de Fer-

nanda Junqueira (1996). 



102 

 

do público em relação à obra. “Essas mudanças incluem a redefinição do uso espacial, a experi-

mentação com materiais e técnicas e a evolução do papel do público ante a obra (Reiss, 1999). 

Uma das transformações-chave reside na ênfase crescente na experiência sensorial e na in-

teração direta do público com a obra. Julien Reiss (1999) chega a afirmar que a essência da insta-

lação é a participação do/a espectador/a:  

 

“O/A espectador/a é de certa forma considerado/a 
parte integrante da conclusão da obra” (p. xiii).

 

A autora chama atenção para o que pode significar “participação”: oferecer à pessoa espec-

tadora atividades específicas, ou propor que ela caminhe pelo espaço e simplesmente confronte o 

que está lá, ou ainda permitir e estimular a exploração do espaço. 

Participação pode significar oferecer atividades específicas ao/à espectador/a. 

Também pode significar exigir que o/a espectador/a percorra o espaço e simples-

mente se confronte com o que está lá. Os objetos podem cair diretamente no ca-

minho do/a espectador/a ou se tornar evidentes apenas através da exploração de 

um espaço. Em cada uma dessas situações, o/a espectador/a é convocado/a a com-

pletar a obra; o sentido emerge da interação entre ambas (p. xiii, tradução minha). 

 

Outra mudança significativa na forma de percepção da arte foi a descentralização do papel 

da pessoa artista, que deixa de ser compreendida como única autora da obra. Em vez de um sujeito 

isolado, dotado de genialidade inata, a criação artística passa a ser reconhecida como processo 

relacional, atravessado por contextos, materiais e interações. A autoria se dissolve nas trocas, nas 

fricções e nas presenças que habitam o gesto criador. A pessoa espectadora, por sua vez, passa a 

ocupar um lugar ativo na produção de sentido, não apenas ao observar ou interpretar, mas ao se 

envolver sensorial e afetivamente com a obra, expandindo seus modos de presença, ação e resposta. 

Como afirma Junqueira (1996), “a ênfase sobre a participação cada vez mais ativa do/a especta-

dor/a dirige-se para a superação do objeto como o fim da expressão estética” (p. 16). 

Essa descentralização articula-se também à crítica ao mito do gênio, figura historicamente 

associada à genialidade inata, originalidade absoluta e inspiração como dom exclusivo. Honorato 

(2011) revisita essa questão a partir de Kant, para quem o gênio não pode ser ensinado nem imitado, 

pois sua criação não decorre da aplicação de regras preexistentes. Contudo, o próprio Kant reco-

nhece que esse gênio demanda um certo grau formação (um talento cultivado pela escola) para que 

sua obra seja reconhecida segundo critérios partilhados de gosto. Para Honorato, essa concepção 



103 

 

instaura uma dialética persistente entre disciplina e originalidade, mas também escancara sua insu-

ficiência para acolher o que escapa aos formatos instituídos: o "fora-das-formas". Este seria o ter-

ritório do imprevisível, do não mediado por esquemas prévios, mas ainda assim constitutivo do 

fazer artístico. 

Em diálogo com Agamben, Honorato propõe então uma refundação do conceito: o ge-

nius não seria um atributo de elites criadoras, mas força impessoal que atravessa todos os seres. 

Nas palavras de Agamben: "Genius é a nossa vida, enquanto não nos pertence" (Agamben, 2007, 

p. 17, apud Honorato, 2011, p. 90). Essa força manifesta-se como zona de não-conhecimento: vi-

brando em gestos, erros, hesitações e afetos; uma presença íntima e radicalmente criadora. 

A superação do mito do gênio, portanto, não apenas descentraliza a autoria da obra, mas 

também desloca a própria noção de criação artística. Ela passa a ser vivida como experiência cole-

tiva, situada, sensível e múltipla, e não como expressão isolada de uma individualidade excepcio-

nal. Nesse contexto, a prática artística/pedagógica/regenerativa se revela como um espaço de co-

autoria, onde a arte atua como dispositivo de escuta, composição e invenção partilhada. 

Até a década de 1960, a arte era amplamente compreendida como uma forma de expressão 

individual da pessoa artista, concebida para ser contemplada por uma espectadora ou espectador 

em posição passiva, responsável por admirar e decifrar o significado da obra. No entanto, a partir 

desse período, começa a emergir uma mudança significativa na compreensão da arte e de sua fun-

ção social. Muitas/os artistas passaram a questionar esse modelo centrado na autoria isolada e na 

fruição contemplativa, experimentando formas de criação que convocam a participação ativa e 

sensível do público. 

Tal inflexão foi impulsionada por múltiplos fatores: a insatisfação com os modelos tradici-

onais de arte, percebidos como elitistas e afastados da vida cotidiana; o crescente envolvimento 

com questões sociais e políticas; e o surgimento de tecnologias, que expandiram as possibilidades 

de interação e imersão. Obras criadas a partir dos anos 1960 passam a incorporar experiências 

vivenciais, elementos do cotidiano e manifestações ambientais. A ênfase na participação ativa da 

pessoa espectadora torna-se, assim, uma das marcas mais contundentes da arte contemporânea.  

Essa virada dialoga com uma concepção de educação estética que já era defendida, de forma 

radical e pioneira, por Simón Rodríguez (1769 – 1854),  quando escreveu no século XIX que não 

bastava formar pessoas: era necessário inventar modos de educar povos. Para ele, era essencial 



104 

 

romper com a simples reprodução dos modelos europeus e inventar práticas pedagógicas originais, 

situadas e vinculadas às realidades sociais da América Latina. Em suas palavras: 

Muitos tratados têm sido publicados sobre a Educação em geral, e alguns sobre os 

modos de aplicar seus princípios para formar certas classes de pessoas; mas ainda 

não se escreveu para educar os povos que se ergueram como nações, em um ter-

ritório vastíssimo, deserto, habitável em grande parte e transitável em quase todas 

as direções (2004, p. XXXVII, tradução minha). 

 

A potência desse pensamento reverbera na educação em arte, uma educação que se quer 

implicada com o mundo, participativa, processual e inventiva. Mas o que significa, afinal, uma 

educação em arte “participativa”? Participar não se resume à presença física em sala de aula. A 

escuta distraída, o silêncio, o afastamento, tudo isso também compõe o campo da presença. No 

entanto, o que interessa aqui é a implicação: como cada pessoa se envolve criticamente com sua 

própria formação estética? Como se engaja, com o corpo e com o pensamento, em processos que 

ativam a arte como experiência de mundo? Trata-se de uma participação que não se reduz à exe-

cução de tarefas ou à performance de resultados, mas que se dá no entrelaçamento entre sensibili-

dade, imaginação e reflexão. Como provocaria Simón Rodríguez, não basta reproduzir: é preciso 

inventar.  

Nesse horizonte, a crítica ao modelo elitista de arte não apenas descentraliza a autoria, mas 

também desloca os modos de criação e recepção, abrindo espaço para a coletividade, para o sensí-

vel e para a construção partilhada de sentido. É nesse gesto que a arte se afirma como uma peda-

gogia estética, uma prática que reconhece e valoriza a diferença como condição de criação. Essa 

concepção se articula com as práticas em instalação artística que desenvolvi no IFPI: um fazer que 

escapa às formas fixas da aula tradicional e propõe uma experiência estética encarnada, situada, 

relacional.  

Embora não haja um consenso sobre o que constitui uma instalação artística, algumas abor-

dagens, ainda que não ofereçam definições conclusivas, se aproximam do que venho investigando 

como prática artística/pedagógica. Rosalind Krauss (2008), por exemplo, define a instalação a par-

tir de sua condição de entrelaçamento: uma prática que combina diferentes formas de expressão, 

dissolvendo fronteiras disciplinares e ativando a multiplicidade das linguagens visuais. Em vez de 

objeto isolado, a instalação se realiza como ambiente imersivo, um campo de presença onde maté-

ria, corpo e ideia se coproduzem. 



105 

 

Nesse sentido, o conceito de campo ampliado, proposto por Rosalind Krauss em seu 

ensaio “Sculpture in the Expanded Field” (1979), oferece uma lente teórica potente para compre-

ender as transformações da prática da instalação. Krauss propõe uma expansão do termo “escul-

tura” para além de suas formas tradicionais, incluindo práticas que desafiam categorizações con-

vencionais, como as instalações, as performances e as intervenções site-specific. “O campo ampli-

ado é, portanto, gerado pela problematização do conjunto de oposições, entre as quais está suspensa 

a categoria modernista escultura” (Krauss, 1979, p. 135). 

É justamente nesse terreno que emerge a arte site-specific, entendida, como propõe Nick 

Kaye (2000), não apenas como uma obra situada fisicamente em determinado espaço, mas como 

uma prática que se define a partir das relações que estabelece com esse lugar. Para Kaye, uma obra 

site-specific “articula e define a si mesma através das propriedades, qualidades ou sentidos produ-

zidos nas relações específicas entre um objeto ou evento e a posição que ocupa” (pp. 1-2). O local 

não é mero pano de fundo, mas constitutivo da própria obra; é, ao mesmo tempo, condição e matéria 

de sua existência. Nesse sentido, a instalação site-specific recusa a ideia de neutralidade espacial, 

ativando o espaço como campo de significação – um lugar que performa e é performado. 

Érika Suderburg, em “Space, Site, Intervention: Situating Installation Art” (2000), des-

creve a instalação artística como sendo uma forma de arte híbrida que intervém no espaço, alte-

rando sua percepção e significado ao tempo que explora o objeto artístico e a relação entre espec-

tador/a–obra, podendo incorporar elementos de diversas mídias, como pintura, escultura, fotogra-

fia, vídeo, som e performance.  

Suderburg sugere 

que tanto as Wunderkammern, ou gabinetes de curiosidades, quanto as Kunstkam-

mern (coleções de arte e objetos intrigantes em tamanho de sala) dos séculos XVII 

e XVIII têm mais do que uma semelhança passageira com a prática contemporâ-

nea de instalação. Eram coleções pessoais e idiossincráticas de indivíduos priva-

dos que antecedem o estabelecimento de museus públicos na Europa e são fre-

quentemente caracterizadas como tendo lançado as bases para o estabelecimento 

do museu moderno (Suderburg, 2000, p. 7). 

 

Claire Bishop (2005) segue os mesmos princípios de Suderburg, descrevendo a “instalação” 

como “um termo que se refere de maneira vaga ao tipo de arte em que o espectador entra fisica-

mente e que é frequentemente descrito como ‘teatral’, ‘imersivo’ ou ‘experimental’” (p. 6). Se-

gundo a autora, a instalação destaca-se pela integração do espaço físico como componente essencial 

da obra. Ao adentrar esse espaço, o/a espectador/a torna-se parte integral da experiência artística.  



106 

 

Dessa perspectiva, as características fundamentais da instalação artística incluem a incor-

poração do espaço físico que abriga os elementos e a participação do/a espectador/a. Assim, ao 

considerar as características da instalação Sem título 2017, os conceitos apresentados por Suder-

burg e Bishop alinham-se com o trabalho ora abordado, dispensando a formulação de um conceito 

preciso. 

 

 

O espaço na instalação artística 

 

Na instalação artística, o espaço é considerado o resultado de diversas relações materiais e 

imateriais entre agentes que compõem a rede. Ou seja, o espaço é performativo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Isso denota sua natureza como uma construção proveniente das relações e interações em 

constante fluxo. Este conceito se estende à compreensão de que as distâncias entre pontos não são 

estáticas, mas sim instauradas por relações dinâmicas (Fenwick; Edwards, 2010). 

A perspectiva da "performatividade do espaço" advém das teorias pós-modernas e refere-

se à ideia de que o espaço não é uma entidade fixa e pré-existente, mas sim um construto ativamente 

delineado e modelado por meio de ações, interações e práticas. O espaço transcende sua passivi-

dade como cenário, transformando-se em uma entidade dinâmica que configura e é configurada 

pelas interações que se desenrolam. Sua existência não é independente, mas moldada e metamor-

foseada pelas atividades de quem o habita. 



107 

 

De acordo com Suderburg (2000), o local de uma instalação vai além do papel de suporte 

para a obra; é, na verdade, um elemento essencial do seu conteúdo. “The site of installation becomes 

a primary part of the content of the work itself” (Suderburg, 2000, p. 5). Embora a transformação 

do ambiente seja parte integrante da composição da obra, não a define conceitualmente. Outras 

formas de arte, como o site-specific, também se moldam em torno do espaço físico. A distinção 

principal entre uma instalação artística e o site-specific reside no contexto espacial: enquanto este 

último é elaborado especificamente para um local, uma instalação artística não está restrita a um 

único lugar e pode ser montada em diferentes ambientes sem comprometer suas intenções originais. 

Nesse sentido, a instalação se apropria do espaço, adaptando-se conforme necessário, sem perder 

suas intenções estéticas.16 Por outro lado, o site-specific não pode ser transferido para outra locali-

zação sem perder sua proposta inicial, uma vez que é concebido exclusivamente para um espaço 

específico e não se ajusta a outras locações. 

Desta forma, a instalação artística é a totalidade resultante da relação entre a coisa instalada, 

o espaço constituído por sua instalação e a pessoa espectadora, que, por sua vez, não está fisica-

mente fora da obra, contemplando-a como uma “realidade virtual” (Junqueira, 1996). Ela “habita” 

a obra, experimentando-a de forma física e sensorial. “Alojado ali, sua visão toma posse da cir-

cunstância imediata da obra. Ou, também é possível, dialeticamente, que na operação de apropria-

ção desse espaço, ela venha a nos expulsar” (Junqueira, 1996, p. 567). 

Assim, uma instalação não deve ser concebida como uma coleção de objetos ou elementos 

individuais, mas como uma entidade unificada. O espaço físico e os elementos que a ocupam são 

planejados e concebidos para interagir entre si de maneira a construir significados. A disposição, a 

relação espacial e a interconexão dos elementos contribuem para a experiência global que o público 

terá ao entrar nesse ambiente. É importante perceber a totalidade do ambiente como algo mais do 

que a soma de suas partes: são as relações entre agentes, a forma como ocupam o espaço e influ-

enciam a percepção de quem observa, que caracterizam a singularidade e a complexidade de uma 

instalação artística. “A instalação artística pressupõe um sujeito espectador que entra fisicamente 

na obra para experimentá-la, e que é possível categorizar as obras de instalação pelo tipo de expe-

riência para a qual elas estruturam” (Bishop, 2005, p. 14). 

 
16 Uma experiência ilustrativa disso foi a instalação "Entre Sem bater", realizada em 2019 em Valença e montada em 

Teresina durante um evento anual organizado pela reitoria. Embora a sala utilizada em Teresina tenha sido significa-

tivamente menor do que o espaço original da instalação, e apesar das mudanças estéticas resultantes dessa limitação 

de espaço, as intenções do trabalho permaneceram inalteradas. 



108 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

INSTALAR É 

FAZER MUNDOS
  



109 

 

  



110 

 

  



111 

 

4. A INSTALAÇÃO ARTÍSTICA/PEDAGÓGICA 
Trabalhar junto é partilhar uma pulsação coletiva, vi-

brar em uníssono, comungar num só canto. 
Dénètem Touam Bona 

 

 

 

Fonte: acervo próprio. 

 

O índice de qualidade de um texto sobre instalação artística talvez não deva ser medido pela 

clareza com que define seus contornos, mas pela delicadeza com que acompanha os encontros que 

ali se dão. Uma instalação não se resume a objetos ou suportes; ela se sustenta nas relações que se 

formam. Por isso, escrever sobre uma instalação é mais do que narrar o que foi feito ou mostrado: 

Imagem 9 – Instalação A Soma de Tudo, 2018. Montagem. 



112 

 

é arriscar-se a registrar o que acontece entre – entre presenças e ausências, corpos e materiais, entre 

o que era esperado e o que escapou.17 

A escrita que se aproxima da instalação precisa, então, de um vocabulário atento ao relaci-

onal. Deve reconhecer que uma cadeira deslocada pode ser tão agente quanto uma estudante em 

silêncio ou uma gatinha que perambula entre pessoas e objetos. Deve considerar que a sombra 

projetada na parede não é cenário: é agente. E que uma dúvida partilhada em voz baixa pode reor-

ganizar toda a experiência. 

 

Muitas vezes, escuto ideias sussurradas no meio do caos do processo: são estudantes 
que, por diversas razões, ainda não se sentem segures para partilhar algo em voz 
alta e, então, murmuram suas ideias só pra mim. Esses sussurros, discretos como 
quem pede licença, por vezes nomeiam uma instalação inteira ou reconfiguram um 
pequeno espaço. Não é uma contradição com o desejo de criar ambientes seguros de 
expressão. Esse gesto configura justamente as marcas do silenciamento com que 
grande parte da estudantada chega à escola, fragilizada, revoltada, desacreditada. 
A escuta desses sussurros faz parte do processo de acolhimento. E é nesse processo, 
que não é instantâneo nem linear, que busco cultivar a confiança para que essas 
vozes se façam expressar com mais firmeza.

 

Uma escrita que se compromete com essa tarefa não tenta fixar tudo o que se passou, mas 

tenta tornar perceptíveis os vínculos que emergem na presença compartilhada: entre estudantes e 

docente, entre materiais e palavras, entre o que se diz e o que se insinua nos gestos. 

Já uma boa leitura é aquela que percebe como o texto nos ajuda a acompanhar as interações 

e as transformações que emergem nesse contexto. Quando a instalação é compreendida como texto, 

é preciso perguntar: quem lê consegue perceber a dinâmica dos encontros? Consegue sentir como 

cada elemento participa da construção da experiência? Aqui cabe relembrar o que foi dito no ATO

PERFORMATIVO. 

É fundamental adotar uma perspectiva centrada no processo. Nesse sentido, a teoria ator-

rede (TAR) pode se tornar uma aliada importante, não como chave interpretativa, mas como ferra-

menta de observação. A TAR ajuda a seguir os movimentos e os encontros que fazem a experiência 

 
17 A imagem 9 registra um instante do processo de montagem da instalação A Soma de Tudo (2018), onde se torna 

visível o caráter relacional que sustenta a prática. O que importa é a rede provisória que se forma entre estudantes, 

objetos, mobiliário e espaço, reiterando que a instalação pedagógica se constrói como processo em constante negocia-

ção e não apenas como obra concluída. 



113 

 

acontecer, ao permitir que se observe as interações entre agentes sem hierarquias, abrindo espaço 

para narrativas mais implicadas com o que realmente se deu. 

Seu foco nas relações em rede torna possível acompanhar divergências, disputas e negoci-

ações como partes constitutivas do aprender e do fazer junto. E embora a TAR tenha sido concebida 

para acompanhar processos em tempo real, me interessa aqui experimentá-la como modo de leitura 

dos vestígios deixados pelas instalações. 

 

 

Narrativa como rede 

 

Pensar a narrativa como rede permite reconhecer a complexidade e a interdependência entre 

os elementos que a constituem. Em vez de seguir uma estrutura linear e hierárquica, essa aborda-

gem evidencia a articulação entre diferentes agentes e as relações que estabelecem entre si. Bruno 

Latour (2012) aponta que uma boa narrativa, no contexto da Teoria Ator-Rede (TAR), é aquela em 

que todos os elementos atuam: “Um bom relato TAR é uma narrativa, uma descrição ou uma pro-

posição na qual todos os atores fazem alguma coisa e não ficam apenas observando” (p. 189). 

Com base nessa perspectiva, passo a considerar as instalações mobilizadas nesta tese como 

narrativas compostas por múltiplas ações, sentimentos e emoção. Não se trata apenas de “transpor-

tar efeitos” (Latour, 2012), ou seja, descrever o que ocorre sem examinar como os elementos se 

relacionam e transformam uns aos outros. Cada componente da instalação (objetos, pessoas, sons, 

imagens, espaços) pode ser entendido como um ponto de articulação que gera novos sentidos e 

conexões. 

Na TAR, a noção de “tradução” refere-se à mediação entre agentes, que não apenas se co-

municam, mas transformam-se mutuamente ao interagir. Cada elemento é visto como mediador e 

não como intermediário. Isso significa que há deslocamento, transformação e reconfiguração nas 

ações e significados à medida que os encontros ocorrem. O que se enfatiza, portanto, não são os 

eventos isolados, mas os deslocamentos provocados pelas relações. 

Esse modo de entender as instalações como redes narrativas se torna especialmente signifi-

cativo quando situadas no contexto escolar, em que a rotina tende a ser marcada pela previsibilidade 

e por atividades previamente delimitadas no calendário. A presença de uma instalação nesse 



114 

 

ambiente pode interromper esse fluxo, abrindo espaço para experiências que reconfiguram tempo-

rariamente o uso dos espaços, os modos de relação e os sentidos atribuídos às práticas escolares. 

O termo instalação pedagógica parece ter origem na articulação entre arte e educação, em 

práticas que propõem o uso da instalação como ferramenta metodológica. Emerson Ribeiro (2023), 

em Processos Criativos em Instalações Geográficas e Pedagógicas, a define assim: "a instalação 

pedagógica constitui-se numa proposta metodológica com o propósito de dar forma e, ao mesmo 

tempo, materializar o conteúdo abordado por meio de signos e símbolos, desencadeando uma prá-

tica construtiva" (p. 83). 

Embora o uso de instalações pedagógicas também seja identificado em áreas como a Edu-

cação Física18 e a Agroecologia,19 ainda é necessário ampliar o mapeamento dessas práticas, espe-

cialmente no campo da educação em artes visuais. A instalação pode ser compreendida, nesse con-

texto, como um dispositivo pedagógico transdisciplinar, capaz de articular diferentes saberes e pro-

mover experiências coletivas de aprendizagem. 

O caráter coletivo da instalação pedagógica é um aspecto central nesta pesquisa. Embora 

existam instalações artísticas concebidas por artistas individuais – e nesse sentido, não se pode 

afirmar que o coletivo seja uma condição universal do gênero –, o que me interessa aqui é uma 

outra noção de coletivo, mais próxima da que propõe a Teoria Ator-Rede: uma constelação provi-

sória de agentes humanos e não humanos, saberes e materiais, que se associam de forma situada. 

Richard Sennett (2019), ao discutir a cooperação como habilidade social, chama atenção para a 

perda de competências relacionais nas formas contemporâneas de organização do trabalho. Se-

gundo ele, a cooperação exige disposição para escutar e se ajustar às diferenças, e não se sustenta 

apenas em boas intenções: “em princípio, toda organização moderna é favorável à cooperação; na 

prática, esta é inibida pela estrutura das organizações modernas” (p. 17).  

 
18 SOUSA, Luzia Eidla Araújo; SOUZA, Sinara Pereira de. Relato de experiência: instalação pedagógica, formação 

docente e jogos em Educação Física. In RIBEIRO, Emerson (Org.). Processos criativos em instalações geográficas 

e pedagógicas. Sobral CE: Sertão Cult, 2023. 
19 TEIXEIRA, Ramon da Silva et all. Instalações Artístico Pedagógicas: Sentires, Saberes na Construção Coletiva 

do Conhecimento Agroecológico. 2016. https://cbeu.ufop.br/gerar_pdf.php?id=2299. Acesso em 30 jan. 2024. 

PEREIRA, Franklin de Jesus; SILVA, Darllan Victor da; CÂNDIDO, Kennedy Souza; GALVÃO, Gregory Pereira; 

SANTANA, Felipe Carvalho; PEREIRA, Adalgisa de Jesus. Práticas educativas em agroecologia: Espaços externos 

como instalação pedagógica permanente. Cadernos de Agroecologia – ISSN 2236-7934 – Anais do VI CLAA, X CBA 

e V SEMDF – Vol. 13, N° 1, Jul. 2018. Disponível em https://cadernos.aba-agroecologia.org.br/cadernos/arti-

cle/view/691/717. Acesso em 30 jan. 2024. 

SOUZA, Maria Regina de Miranda et all. Instalação artístico pedagógica como instrumento de construção do conhe-

cimento sobre Plantas Alimentícias Não Convencionais (PANC). Revista Verde 16:2, 2021, p. 189-198. Disponível 

em https://cadernos.aba-agroecologia.org.br/cadernos/article/view/691/717. Acesso em 30 jan. 2024. 

https://cbeu.ufop.br/gerar_pdf.php?id=2299
https://cadernos.aba-agroecologia.org.br/cadernos/article/view/691/717
https://cadernos.aba-agroecologia.org.br/cadernos/article/view/691/717
https://cadernos.aba-agroecologia.org.br/cadernos/article/view/691/717


115 

 

Sennett utiliza o termo “desabilitação” para descrever a perda de habilidades sociais essen-

ciais à vida em comum. No campo da educação, a proposta de trabalhar a cooperação de forma 

deliberada, por meio da arte, torna-se estratégica. No ensino médio, essa abordagem pode favorecer 

o desenvolvimento de práticas mais colaborativas entre estudantes, especialmente num momento 

da vida marcado por conflitos de identidade, disputas simbólicas e necessidade de pertencimento. 

A instalação, nesse sentido, não apenas apresenta conteúdos, mas organiza situações de 

aprendizagem nas quais as interações entre estudantes, objetos e espaços ativam modos de agir e 

pensar em conjunto. Ao integrar a arte contemporânea aos currículos, a educação em artes visuais 

contribui para o desenvolvimento de habilidades críticas e criativas, sem renunciar à dimensão 

relacional que a prática artística carrega. 

 

 

Sim-noesis: dimensão coletiva da apreensão da realidade por meio 
dos sentidos 

 

Considerando a relevância da interação e colaboração no processo de ensino e aprendiza-

gem em arte, emerge a concepção de uma construção coletiva de entendimento, seja este referente 

ao mundo, à instalação artística ou à educação. Isso não implica dizer que a apreensão da realidade 

se dará da mesma forma e ao mesmo tempo em todas as pessoas envolvidas em uma dinâmica 

coletiva dentro de um determinado contexto. Isso diz respeito à interconexão contínua entre as/os 

participantes que promove a interação articulada com o desenvolvimento fluido da construção de 

uma instalação artística. Nesse contexto, apresento o termo "Sim-Noesis" para descrever essa dinâ-

mica. 

A junção do prefixo "sim-", denotando união ou colaboração, com a palavra "noesis", refe-

rente ao processo de compreensão, resulta no conceito de Sim-Noesis, evocando um entendimento 

compartilhado ou colaborativo, envolvendo interações entre diversas entidades. Ele sugere um pro-

cesso de compreensão integrado, reconhecendo a importância das interconexões entre os elementos 

que compõem a realidade. Na sim-noesis, tanto seres humanos quanto não humanos contribuem 

para construir uma compreensão mútua. 



116 

 

Ao recorrer ao pensamento de Donna Haraway (2016) e Vinciane Despret (2022), a Sim-

Noesis pode ser entendida como uma forma de conhecimento que se sobrepõe às dicotomias tradi-

cionais entre sujeito e objeto, humano e não humano, natureza e cultura. Tal como o sentipensar – 

categoria epistemológica desenvolvida a partir das formulações de Orlando Fals Borda e expandido 

por Arturo Escobar (2014), que articula pensar e sentir como dimensões indissociáveis do habitar 

comunitário –, a Sim-Noesis propõe uma compreensão relacional da realidade, reconhecendo a 

interconexão e a interdependência entre todos os seres. Ambos os conceitos compartilham uma 

perspectiva intersubjetiva que valoriza as vozes e agências de todas as entidades envolvidas, seja 

nas práticas cotidianas de comunidades tradicionais (no caso do sentipensar) ou nas configurações 

artísticas/pedagógicas (no caso da Sim-Noesis). 

Ao aproximar a Sim-Noesis da proposta do sentipensar com a Terra, amplia-se a compre-

ensão dessa forma de conhecimento, que não se limita à mente nem se reduz à emoção, mas se 

organiza a partir da indissociabilidade entre sentir e pensar, habitar e imaginar, agir e cuidar. No 

sentipensar, como na Sim-Noesis, não há separação entre razão e afeto, corpo e território, humano 

e mais-que-humano: há um saber encarnado que se forma no encontro, na reciprocidade e na escuta 

das presenças que compõem o mundo. 

Na prática artística/pedagógica/regenerativa, essa convergência se manifesta quando a ins-

talação deixa de ser um objeto contemplativo fixo e se torna um território vivo de interação, no 

qual materiais, corpos, histórias e ecossistemas atuam como coautoras. Tal como no sentipensar de 

uma comunidade ribeirinha, em que a aprendizagem se dá na relação direta com o rio, as marés e 

as memórias ancestrais, a Sim-Noesis nas instalações emerge da partilha de gestos, percepções e 

escolhas materiais que articulam estética, ética e ecologia em um mesmo gesto de habitar o mundo. 

Esta ontologia relacional se atualizou de forma particularmente significativa durante a mon-

tagem da instalação Nossos Bosques Têm Mais Vida?, quando a teoria encontrou seu duplo na 

prática sem que uma precedesse a outra. Um estudante, movido por um impulso corporal, intuitivo 

e cognitivo, tomou uma vassoura não como ferramenta de limpeza, mas como extensão do gesto 

criativo. Ao redesenhar o chão, deslocando folhas, galhos e outros elementos, não executou um 

conceito prévio, mas fez emergir, no próprio ato, um conhecimento situado: sobre o espaço e os 

fluxos de circulação das pessoas, sobre a própria instalação e suas relações internas e sobre debates 

que a atravessavam, como as discussões em torno das marcas que o garimpo ilegal e a exploração 

de madeira impõem aos territórios indígenas. Esse gesto, simples e inesperado, desencadeou uma 



117 

 

reorganização coletiva: outras pessoas reagiram, acrescentando materiais, comentando mudanças, 

ajustando disposições. 

Alinhado com as ideias de Haraway sobre "parentesco comum", a Sim-Noesis adota uma 

abordagem pluralista para a produção de conhecimento, valorizando múltiplas formas de sabedoria, 

incluindo conhecimentos indígenas, científicos, populares, artísticos e o “conhecimento” dos seres 

não humanos20. Sim-Noesis implica em assumir uma responsabilidade ética em relação ao mundo 

e suas múltiplas formas de vida, incorporando práticas de cuidado, respeito e justiça que conside-

ram as consequências das ações de todos os seres para todos os seres. Aberto à diversidade de 

perspectivas, experiências e ontologias, Sim-Noesis reconhece que não existe uma única verdade 

ou narrativa, valorizando a coexistência de múltiplos modos de ser e conhecer. 

A instalação, que estava quase concluída, transformou-se por meio de uma inteligência dis-

tribuída, onde cada ação se entrelaçou à de outrem. Assim como no sentipensar, saber e fazer se 

mantiveram indissociáveis; a presença partilhada e a escuta mútua conduziram a transformação 

conjunta do território-instalado. Foi um acontecimento imprevisto e inevitável porque, naquele 

contexto relacional, cada gesto carregava a potência de reorientar o conjunto e, uma vez ativada, 

essa potência não poderia ser contida sem interromper o próprio fluxo vital da obra. Não se tratou 

de ilustrar uma teoria, mas de vivê-la em sua forma mais concreta e irrepetível. 

Essa experiência condensa, na prática, o que o sentipensar formula como categoria episte-

mológica: um saber que nasce no entrelaçamento de corpos, territórios e afetos, em que pensar e 

sentir não se dissociam e o conhecimento se constrói no próprio movimento da relação. 

O sentipensar emerge das comunidades afro-colombianas do Pacífico como um ato de in-

surreição cognitiva. Não é apenas a síntese entre sentir e pensar, mas uma prática ontológica de re-

existência – ou r-existencia (Escobar, 2014, p. 118) que não se dobra à cisão cartesiana entre sujeito 

e objeto, humano e natureza. “Sentir e pensar com o território implica pensar com o coração e com 

a mente, ou co-raciocinar” (p. 16), escreve Escobar.  

Trata-se de uma epistemologia encarnada, em que o saber nasce do corpo-território, da me-

mória ancestral e das redes de vida que sustentam a existência comunitária. Quando uma criança 

 
20 Meramente ilustrativo: vídeo de um cachorro caramelo saltando do metrô em movimento: https://www.you-

tube.com/shorts/7il36p3CsVM. Importante considerar, mesmo que de longe, o que Merleau-Ponty fala sobre intuição 

e a construção do conhecimento por meio do corpo. 

https://www.youtube.com/shorts/7il36p3CsVM
https://www.youtube.com/shorts/7il36p3CsVM


118 

 

do rio Guapi aprende a conduzir o potrillo21 com o pai (pp. 98-99), não está apenas dominando 

uma técnica, mas compondo um mundo relacional: mãos, marés, manguezais, ciclos lunares e seres 

invisíveis das águas interagem no mesmo gesto. Do mesmo modo, quando estudantes e comuni-

dade se reúnem para construir e vivenciar uma instalação artística/pedagógica/regenerativa, não 

estão apenas aprendendo técnicas ou organizando objetos no espaço: estão compondo um território 

relacional, onde os gestos convocam histórias, materiais, ecossistemas e afetos para pensar e sentir 

juntos a escola e o mundo que a atravessa. 

Se o sentipensar exprime a corporeidade do saber, a Sim-Noesis (pensamento relacio-

nal/simbólico) amplia sua dimensão cósmica. Enquanto o primeiro se ancora na experiência con-

creta das comunidades, a segunda delineia princípios que ajudam a compreender sua complexidade 

ontológica: nada existe fora das redes de reciprocidade que constituem a realidade; seres humanos, 

materiais e ecossistemas atuam em co-agência na produção de sentido; o conhecimento é situado, 

enraizado em contextos e histórias específicas; a reciprocidade funda as relações; a temporalidade 

não se limita à sequência linear de eventos, mas se abre a um presente expandido, no qual cada 

gesto considera suas reverberações, imediatas e distantes, como quando a escolha de um material 

envolve imaginar se ele se degradará em semanas ou persistirá por milhões de anos; a estética é 

relacional, transformando a obra em campo de interações; e toda decisão material ou espacial car-

rega implicações ético-ecológicas. 

Como afirma Escobar, “Nada (nenhuma entidade) preexiste às relações que o constituem. 

[...] Não existe 'indivíduo', mas pessoas em relacionamento contínuo com todo o mundo humano e 

não humano” (pp. 101-102, tradução minha). Tanto o sentipensar quanto a Sim-Noesis partem 

dessa ontologia relacional, que desestabiliza as dicotomias modernas e afirma que todo conheci-

mento é inseparável das condições materiais e das relações concretas com seres e lugares. No sen-

tipensar, o território é agente e coautor das formas de vida e pensamento; na Sim-Noesis, essa 

condição se incorpora no espaço-tempo da instalação artística/pedagógica/regenerativa, onde ma-

teriais, corpos, histórias e ecossistemas participam como vozes igualmente legítimas no diálogo 

estético-pedagógico. 

Essa aproximação tem implicações epistemológicas e políticas: a produção de conheci-

mento é sempre fruto de interdependências, afetos e corresponsabilidades. Valoriza saberes que 

 
21 Em algumas regiões do Pacífico Sul colombiano, a expressão potrillo é utilizada para se referir a uma canoa, espe-

cialmente quando se está remando em seus ecossistemas. 



119 

 

emergem da prática estética situada, não como ilustração de teorias prévias, mas como pensamento 

de vanguarda – tal como Escobar reconhece nos movimentos sociais enraizados na defesa da Terra. 

Na pedagogia da instalação artística/pedagógica/regenerativa, isso se expressa em gestos concre-

tos: escolher um material é assumir um posicionamento ético sobre suas histórias e impactos; dispor 

um objeto é reorganizar relações no espaço; narrar uma experiência é narrar também o território. 

A instalação deixa de ser produto a ser contemplado e se torna território vivo de coaprendizagem, 

onde cada elemento participa da construção coletiva do sentido. 

A confluência entre sentipensar e Sim-Noesis torna tangível uma Pedagogia da Terra expe-

rienciável, capaz de subverter a ontologia exaustiva da modernidade colonial. Enquanto o desen-

volvimento reduz territórios a “áreas de exploração” (p. 25), o sentipensar atua como biografia do 

lugar, história do rio, voz das sementes, cálculo das marés. A Sim-Noesis, por sua vez, descoloniza 

o conhecimento ao legitimar saberes antes negados pela academia – como a comunalidad zapoteca, 

entendida como forma de ser em que o “nós” constitui a primeira camada do sentido da existência 

(p. 54); o Buen Vivir andino, consagrado inclusive em constituições nacionais (equador e Bolívia) 

como paradigma de vida em harmonia socioecológica (p. 43); e os sistemas agroflorestais afro-

pacíficos, cujas práticas tradicionais asseguram a permanência da diversidade natural e cultural nos 

territórios (p. 87). Escobar enfatiza que a crise ecológica atual é também crise de modelo civiliza-

tório. 

Diante disso, o diálogo entre sentipensar e Sim-Noesis oferece caminhos para transitar do 

desenvolvimento ao Buen Vivir: primeiro, substituir a lógica extrativista por economias relacionais 

(pp. 88-89), nas quais produção e ritual se entrelaçam; depois, trocar a monocultura epistêmica – 

que, como aponta Vandana Shiva (2003), promove a monocultura da Terra, apagando a diversidade 

ecológica e cultural em nome de uma lógica uniforme – pelo pluriverso, isto é, abandonar a pre-

tensão de uma única verdade em favor de “um mundo onde caibam muitos mundos”, criando “es-

paços para pensar sobre transições” (Escobar, 2014, p. 19) onde saberes científicos e comunitários 

coevoluem; por fim, deslocar o foco do indivíduo para a comunidade cósmica, reconhecendo o 

humano como parte de uma teia mais ampla de vida. 

Nesse sentido, o sentipensar-Sim-Noético não é apenas teoria: é prática de reencantamento 

político-ontológico, ou, mais precisamente, reabertura do sensível. Como escreve Escobar, evo-

cando o levante zapatista de 1994: “Lutamos por um mundo onde caibam muitos mundos” (p. 100, 

tradução minha). Articular o sentipensar e a Sim-Noesis é tecer uma cartografia da esperança: 



120 

 

enquanto o primeiro nos ensina que conhecer é um ato de amor ao lugar – “Aqui nascemos, aqui 

crescemos, / aqui sabemos o que é o mundo” (p. 7, tradução minha) –, a segunda lembra que cada 

gesto local reverbera no tecido planetário. Juntas, anunciam um projeto político radical: desapren-

der da colonialidade para renascer como tecelãs e tecelões do pluriverso. 

A Terra já não tolera metáforas vazias – discursos grandiosos sem correspondência na ação, 

como discutirei no capítulo 6, sobre a estética do brilho tóxico. Ela exige corpos que sentipensem, 

comunidades que sim-noetisem e mãos que, como as da navegante do Guapi, saibam ler nas águas 

a sabedoria necessária para navegar o colapso. 

É nesse horizonte que o termo Sim-Noesis se ancora e se expande, conectando a escuta 

sensível do mundo à reflexão filosófica. A noção dialoga com a ideia de noesis para explorar a 

relação intrínseca entre percepção e corpo humano, conforme investigado por Merleau-Ponty na 

obra Signos (1991). Nela, Merleau-Ponty examina a estrutura íntima da consciência e levanta ques-

tões fundamentais sobre como essa estrutura pode ser compreendida pela teoria filosófica. A noe-

sis, por sua vez, concentra-se nos processos da consciência que possibilitam a compreensão do 

mundo, abordando a existência de uma "constituição pré-teorética" que destaca elementos funda-

mentais de significado que precedem a consciência e influenciam nossa apreensão do mundo. 

 

 

Sim- 

No texto Antropoceno, Capitaloceno, Plantationoceno, Chthuluceno: fazendo parentes 

(2016), Donna Haraway diz: 

Precisamos de um nome para as dinâmicas de forças e poderes sim-chthonicas em 

curso, das quais as pessoas são uma parte, dentro das quais esse processo está em 

jogo. Talvez, mas só talvez, e apenas com intenso compromisso e trabalho cola-

borativo com outros terranos, será possível fazer florescer arranjos multiespécies 

ricas, que incluam as pessoas. Estou chamando tudo isso de Chthuluceno – pas-

sado, presente e o que está por vir (p. 140). 

 

Haraway utiliza uma linguagem que combina elementos científicos, filosóficos e especula-

tivos. Ela propõe o termo "Chthuluceno" para descrever as dinâmicas de forças e poderes que estão 

em curso na Terra, das quais os seres humanos são uma parte integrante. Este termo é derivado da 

raiz "Chthulu", que evoca uma série de poderes e forças tentaculares associadas à Terra e a várias 

entidades mitológicas e espirituais. 



121 

 

Seu conceito está enraizado em uma “miríade de temporalidades e espacialidades, uma mi-

ríade de entidades em arranjos intra-ativos, incluindo mais-que-humanos, outros que-não-huma-

nos, desumanos e humano-como húmus (human-as-humus) (2016, p. 140)”, sendo influenciado 

por uma ampla gama de diferentes tempos e espaços, incluindo presente, passado e futuro, assim 

como diferentes localidades ou lugares ao redor do mundo, que são interligadas e interdependentes, 

influenciando-se reciprocamente. 

Essas interações e relações dinâmicas ocorrem entre diferentes elementos, incluindo seres 

humanos, não-humanos, fenômenos físicos, aspectos sociais entre outros. Esses arranjos não são 

apenas interações externas, mas são constituídos internamente pela interação entre seus elementos. 

A compreensão de mundo de Haraway (2016) reconhece a complexidade e a interconexão de dife-

rentes tempos, espaços e agentes, destacando a importância de abordar essas relações de forma 

integrada e dinâmica: “[...] Precisamos fazer parentes sim-chthonicamente, sim-poieticamente. 

Quem e o que quer que sejamos, precisamos fazer com – tornar-com, compor-com – os ‘terranos’” 

(p. 141). Haraway sugere que os seres sim-ctônicos, aqueles que estão juntos com a terra, a quem 

Latour (2014) chama de Terranos, são capazes de se adaptar e responder às mudanças ambientais 

de forma dinâmica, tanto construindo como desmantelando estruturas e práticas, indicando uma 

abordagem flexível e fluida diante das complexidades do mundo para o enfrentamento dos desafios 

postos pelo Antropoceno/Cthulhuceno/Capitaloceno/Plantationoceno: “[...] o nosso trabalho é fa-

zer com que o Antropoceno seja tão curto e tênue quanto possível, e cultivar, uns com os outros, 

em todos os sentidos imagináveis, épocas por vir que possam reconstituir os refúgios” (p. 140). 

A ideia de “fazer parentes”, ou da união interespécies, está presente também nas proposi-

ções de Vinciane Despret, especialmente no livro Autobiografia de um polvo e outras narrativas 

de antecipação (2022), onde ela conta a estória das "sim-crianças" que, ao nascerem, são identifi-

cadas com um animal simbiótico seriamente ameaçado de extinção. Por meio da narrativa especu-

lativa, Despret descreve como essa simbiose se manifesta de muitas maneiras, desde alianças que 

exigem cuidado até modificações genéticas que proporcionam similaridades sensoriais com os sim-

biontes não humanos. Essa capacidade permite às crianças-sim experimentarem, sentirem e ouvi-

rem não exatamente "como" o outro, mas sim mais precisamente "com" seu simbionte. 

A autora explora a ideia de “convir” como uma força que mantém as coisas do mundo em 

relação, discutindo como essa força está profundamente alterada, possivelmente em razão da falta 

de sensibilidade a ela, juntamente com fatores como danos e fragmentação ambiental. Trata-se de 



122 

 

uma força fundamental para a continuidade dos ambientes e para as interações entre seus elementos 

diversos, que não se restringe à imagem de uma harmonia estática, mas envolve também fricções, 

tensões e conflitos. 

No dicionário da língua sim, pode-se ler que esse termo designa originalmente 

uma força que faz com que as coisas do mundo ‘convenham’ umas às outras – e 

isso tanto pode significar alianças, afinidades enquanto fricções e conflitos. [...] 

Ela que faz com que as coisas do mundo ‘se mantenham’ juntas umas às outras, 

elo por elo; é ela que permite também que um ambiente persevere, que a água 

suba nas árvores e que os cogumelos respirem com elas; é o que faz a vida de cada 

um ser mantida pela dos demais (p. 145). 

 

Despret ressalta a importância vital dessa força para a estabilidade e vitalidade do mundo 

natural. 

Além de Vinciane e Haraway, Peter Wohlleben e Suzanne Simard são importantes referên-

cias nos estudos sobre interconexão e colaboração na natureza. Em seu livro Finding the Mother 

Tree (2021), Simard explora os complexos sistemas de comunicação e cooperação entre as árvores, 

enquanto Wohlleben aborda temas semelhantes em A Vida Secreta das Árvores (2017) e A Vida 

Íntima dos Animais (2019). Ambos destacam a importância da interdependência e da cooperação 

na sobrevivência e no funcionamento dos ecossistemas. 

As árvores urbanas, por exemplo, enfrentam desafios significativos de sobrevivência de-

vido à falta de colaboradores que cuidem de seu bem-estar, uma condição que seria mais favorável 

na floresta. Wohlleben (2017) destaca a importância dos microrganismos da floresta, particular-

mente aqueles que decompõem a matéria orgânica e a transformam em húmus. No entanto, nas 

áreas urbanas, as árvores têm dificuldade em obter essa assistência, pois suas raízes têm poucos 

fungos para ajudá-las na coleta de água e nutrientes, uma simbiose conhecida como micorriza. 

Além de precisarem enfrentar tais condições adversas sozinhas, elas lidam com desafios como a 

presença de "fertilizantes não solicitados", especialmente devido à marcação territorial de cães, 

“que acabam queimando o tronco e podem até matar a raiz com sua urina (p. 126). Ao que parece, 

os cães urbanos não são colaboradores das árvores, posto que têm suas próprias dificuldades a 

serem enfrentadas. 

 

 

 

 



123 

 

Noesis 

 

No livro Signos (1991), Merleau-Ponty discute a relação entre a infraestrutura da consciên-

cia e os atos cognitivos. Ele questiona como a infraestrutura (base sobre a qual nossas capacidades 

cognitivas e perceptivas estão construídas), essencial para nossa compreensão do mundo, pode ser 

adequadamente abordada pela teoria filosófica. Ele sugere que, ao descer ao âmago da nossa cons-

ciência, não conseguimos modificar nossos conceitos fundamentais de noese, noema e intenciona-

lidade, nem nossa ontologia. Ele questiona se a análise dos atos cognitivos pode realmente revelar 

o que mantém a nossa vida e a do mundo. 

De que modo essa infraestrutura, segredo dos segredos, aquém das nossas teses e 

da nossa teoria, poderá, por sua vez, repousar nos atos da consciência absoluta? A 

descida ao campo de nossa “arqueologia” deixa intactos nossos instrumentos de 

análise? Não modifica em nada nossa concepção da noese, do noema, da intenci-

onalidade, de nossa ontologia? (1991, p. 182). 

 

A partir da filosofia de Edmund Husserl (1859 – 1938), Merleau-Ponty (1991) refere-se à 

ideia de uma "constituição pré-teorética", que justifica os elementos fundamentais “de significação 

em torno dos quais gravitam o mundo e o homem” (p. 182). Esses dados são sempre anteriores à 

consciência, nunca completamente constituídos por ela. “Em relação a eles a consciência sempre 

está atrasada ou adiantada, nunca contemporânea” (p. 182). 

O autor aborda a relação entre a experiência sensorial, a consciência e a reflexão corporal, 

argumentando que nossa experiência do mundo é inseparável do nosso corpo e das nossas experi-

ências sensoriais e perceptivas. Ele desenvolve a ideia de uma “percepção pré-reflexiva” para des-

crever como nossa consciência está enraizada em nossa experiência corporal imediata, antes 

mesmo de pensarmos conscientemente sobre ela, quer dizer, antes de analisarmos ou refletirmos 

conscientemente sobre nossas sensações, já estamos absorvendo informações sensoriais por meio 

de nossos corpos, de forma intuitiva e não mediada pela reflexão consciente. 

A coisa intuitiva repousa no próprio corpo. Isso não quer dizer que a coisa seja 

feita de cinestesias no sentido dos psicólogos. Pode-se igualmente dizer que todo 

o funcionamento do próprio corpo depende da coisa intuitiva na qual se fecha o 

circuito do comportamento. O corpo não é nada menos, mas também nada mais, 

do que a condição de possibilidade da coisa. Quando se vai dele a ela, não se vai 

nem do princípio à consequência, nem do meio ao fim: assiste-se a uma espécie 

de propagação, de invasão ou de imbricação que prefigura a passagem do salus 

ipse para o outro, da coisa "solipsista" para a coisa intersubjetiva (Merleau-Ponty, 

p. 191). 

 

 



124 

 

Merleau-Ponty sugere que eventos sensoriais não são apenas acontecimentos estáticos: eles 

são vivificados e transformados pela nossa percepção ativa, que não apenas os recebe passiva-

mente, mas também os explora e atribui significado a eles. 

A causa física anima-se ou manifesta-se não mais exatamente permanecendo o 

que era, o acontecimento não a enriquece, mas uma potência exploradora vem a 

sentar-se nela ou habitá-la. Logo, toco-me tocante, meu seu corpo efetua “uma 

espécie de reflexão” (p. 184). 

 

O autor explora também a interconexão entre o sujeito que percebe e o objeto percebido em 

relação à experiência sensorial e perceptiva: 

Se a distinção entre o sujeito e o objeto está confusa em meu corpo (e de certo 

modo na noese e na noema?), também está confusa na coisa, que é o polo das 

operações de meu corpo, o ponto onde termina a sua exploração, portanto presa 

no mesmo tecido intencional que ele (1991, p. 184). 

 

Merleau-Ponty destaca a importância da percepção corporal pré-reflexiva na formação de 

nossa compreensão do mundo, enfatizando que nossa experiência sensorial é ativa e inseparável 

do corpo e que nossa interação corporal com o mundo é uma forma de reflexão e significação. 

Nesse contexto, a noesis emerge como um campo de estudo preocupado em explorar os 

processos mentais e as estruturas cognitivas que nos capacitam a interpretar o mundo que nos cerca. 

Fundamentalmente, a noesis reconhece a relevância dos dados sensoriais e perceptivos na nossa 

apreensão da realidade, ressaltando como essas informações moldam ativamente a nossa compre-

ensão do ambiente. A noesis explora a relação intrínseca entre a percepção e o corpo humano. 

Tendo isso em mente, a Sim-Noesis, entendida como forma coletiva de compreensão da 

realidade por meio dos sentidos, se vincula diretamente à criação e à vivência de instalações artís-

ticas/pedagógicas. Numa instalação dessa natureza, a interação não se limita a cada participante 

em isolamento: o espaço é estruturado para favorecer encontros, conversas e ações conjuntas – seja 

na montagem, na manipulação dos elementos ou nas interpretações feitas em voz alta. Ao percorrer 

o ambiente, participantes observam e comentam o que outras pessoas fazem, trocam impressões, 

experimentam materiais lado a lado ou respondem a gestos e alterações realizadas por outrem. 

Essas interações constroem uma experiência que é simultaneamente estética e conceitual, pois o 

significado se forma na relação entre múltiplos olhares e ações. 

A dinâmica colaborativa da Sim-Noesis se dá quando as percepções individuais são colo-

cadas em circulação e reconfiguradas pelo grupo. Comentários, gestos, rearranjos dos objetos e 

reações coletivas vão alterando a forma como cada elemento é percebido e compreendido. Um 



125 

 

exemplo disso ocorreu durante a instalação Nossos Bosques Têm Mais Vida, quando um estudante 

pegou uma vassoura e varreu o chão de forma a redesenhar todo o espaço. Esse gesto inesperado 

reorganizou o posicionamento de objetos, modificou a circulação das pessoas e provocou novas 

leituras da obra, alterando inclusive as falas e ações de outros participantes. Esse tipo de interven-

ção transforma o sentido da instalação como um todo e só se produz na interação coletiva. 

Essa troca constante – verbal, sensorial e gestual – é justamente o que caracteriza a com-

preensão coletiva: não se trata apenas de somar pontos de vista, mas de construir, em conjunto, um 

entendimento sobre a própria instalação, suas relações com o espaço e os temas que ela mobiliza. 

Ademais, a sim-noesis ressalta a importância da intersubjetividade e interdependência entre 

as/os participantes e a instalação, enfatizando a coexistência e interconexão de múltiplas vozes e 

agências. Nesse sentido, a instalação artística pedagógica torna-se um espaço para a manifestação 

da diversidade de perspectivas e ontologias, promovendo diálogos que valorizam a participação de 

todos os envolvidos. 

Em suma, a Sim-Noesis pode oferecer uma lente conceitual para compreender a experiência 

colaborativa proporcionada pela instalação artística pedagógica, destacando seu potencial como 

um meio de ensino, aprendizagem e engajamento com a arte e o mundo ao redor. 

 

 

Pedagogia do evento 

 

A ruptura na minha metodologia pedagógica foi desencadeada por uma situação de conflito 

com uma turma. Na tentativa de superar esse desafio, recorri à inserção de uma barraca de camping 

dentro da sala de aula, um ponto de inflexão significativo em minha prática. A questão central é 

até que ponto essa ruptura influenciou decisivamente a minha prática pedagógica. A atividade em 

questão girava em torno do conteúdo sobre estética do cotidiano e arte naif. 

Atkinson (2018) define um evento de aprendizagem como um encontro com algo que trans-

cende as estruturas consolidadas de conhecimento, apresentando o potencial de perturbar as formas 

usuais de compreensão e ação do indivíduo. 

[…] Evento refere-se a uma perturbação, uma ruptura nas formas de compreender 

ou agir que tem o potencial de precipitar novos modos de devir. Uso o termo 

eventos de aprendizagem para me referir à aprendizagem como um processo 



126 

 

arriscado de encontro com aquilo que está além das estruturas estabelecidas de 

conhecimento e cujos afetos podem nos transportar para um novo território onto-

lógico e epistemológico e para uma reconfiguração do ser. (p. 92, tradução mi-

nha). 

 

A proposta é pensar nos acontecimentos que se desenrolaram como sendo eventos pedagó-

gicos, mas também como sendo eventos artísticos, cruzando as fronteiras entre arte e educação. A 

Pedagogia do Evento ajuda a esclarecer como a instalação artística pode se transformar, em deter-

minado momento, em uma "instalação pedagógica". O evento artístico (Fernández, 2015) é com-

preendido como uma manifestação disruptiva que transcende as fronteiras entre arte e educação, 

precipitando processos de aprendizagem, gerando novas relações e estados de existência.  

Fernández Méndez destaca que, no contexto pedagógico, o aprendizado é concebido como 

um processo de tornar-se, envolvendo elementos de desconhecimento contingente, estranheza e 

algo que transcende o humano. Os eventos pedagógicos possuem dimensões estéticas e políticas, 

desencadeando o surgimento de novas formas e práticas, assim como a emergência de novos sujei-

tos. Para Atkinson (2011), um evento pedagógico é um momento na educação que desafia normas, 

introduzindo rupturas e abrindo caminho para novas possibilidades de aprendizado e transforma-

ção. Essa concepção de evento pedagógico como um agente de mudança e inovação se alinha com 

as ideias de Callon e Latour (1986),22 que cogitaram que um nome possível para a Teoria Ator-

Rede seria “sociologia da inovação”. Nesse sentido, eventos pedagógicos podem ser vistos como 

oportunidades para promover a inovação e a transformação no contexto educacional. A práxis e 

poiesis são comuns a ambos (TAR e Evento Pedagógico), evidenciando a inter-relação entre a prá-

tica das atividades de aprendizagem e a criação artística, destacando a importância do fazer e trans-

formar tanto no aprendizado quanto na manifestação artística (Fernández Méndez, 2015). 

Cruzar essas fronteiras implica em adentrar um espaço onde os limites entre a prática das 

atividades de aprendizagem e a criação artística se dissolvem. Como também se dissolvem os 

limites entre a instalação e o espaço que a abriga, vertendo-se uma coisa na outra. Por extensão, é 

proposta a dissolução de todas as fronteiras existentes: entre arte e educação, vida e arte, educação 

e vida, reconhecendo e considerando a multiplicidade de atores envolvidos nesse processo, con-

forme propõe a TAR. 

 
22 Michel Callon e Bruno Latour propuseram o termo "sociologia da inovação" em seu livro "La science telle qu'elle 

se fait" (1986). Nesse livro, eles discutem a abordagem de "tecnologia na prática" (technologie dans la pratique), que 

é uma das bases da TAR. 



127 

 

A diluição das fronteiras entre arte e educação, como observado por Fernández Méndez, 

trouxe consigo efeitos colaterais, sendo um deles a possível substituição de educadoras/es experi-

entes por artistas sem experiência em educação. Durante o que foi chamado de “virada pedagó-

gica”, muitas/os artistas se inseriram no campo da educação, ocupando instituições educativas, 

interagindo com o público e desenvolvendo iniciativas educativas consideradas eventos de arte. 

“Na última década, diversos artistas desenvolvem, de maneira coletiva e engajada, trabalhos que 

diluem as fronteiras entre arte e educação, com artefatos que ocupam instituições educativas ou se 

envolvem de maneira relacional com seu público” (Fernández Méndez, 2015, p. 37). No entanto, 

essa tendência levantou preocupações sobre a qualidade da educação oferecida, uma vez que artis-

tas sem formação pedagógica podem não estar preparadas/os para lidar com as complexidades do 

processo educacional. 

As instalações pedagógicas sobre as quais trata esta tese materializaram a diluição das fron-

teiras mencionadas: a instalação e o espaço que a abriga vertem-se uma na outra; rompe a separação 

entre arte e vida ao trazer uma proposta sobre estética do cotidiano; desfaz as fronteiras entre arte 

e educação, uma vez que os conteúdos são apropriados pelas estudantes ao longo da montagem da 

instalação, após sua conclusão e mesmo durante a sua desmontagem. Dessa maneira, entendo que 

a arte, nessas experiências, se integra por completo ao contexto educacional, deixando de existir 

como prática separada, ao mesmo tempo em que a expressão artística passa a absorver elementos 

do contexto específico do IFPI campus Valença do Piauí – suas pessoas, espaços, histórias e dinâ-

micas cotidianas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



128 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

q u a i s  s a b e r e s   

s ã o  e s s e n c i a i s   

n a  e d u c a ç ã o   

e m  a r t e s  v i s u a i s   

n o  e n s i n o  m é d i o ?  

 



129 

 

 

 

  



130 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



131 

 

  



132 

 

5. PRÁTICA ARTÍSTICA/PEDAGÓGICA/REGENERATIVA 

 

Surgida de um gesto intuitivo, a prática artística/pedagógica/regenerativa não foi resultado 

de um planejamento, tampouco um surgimento abrupto ou fortuito – nasceu como desdobramento 

de um processo longo, alimentado por experiências e inquietações acumuladas ao longo do tempo. 

Em 2016, essa trajetória encontrou um ponto de condensação, precipitada por um acúmulo de in-

cômodos sobre os quais já contei no prólogo, mas que vale relembrar aqui com a experiência da 

barraca. A partir dela, consolidou-se uma prática que articula arte, ecologia e educação por meio 

da interdependência entre diferentes presenças e materialidades – humanas e mais-que-humanas, 

vivas e não vivas, orgânicas e tecnológicas, visíveis e invisíveis. Uma pedagogia orientada por 

princípios eco/ético/estéticos, ancorada em perspectivas descoloniais e comprometida com o cui-

dado, a regeneração e a responsabilidade compartilhada. 

 

 

Princípios da prática artística/pedagógica regenerativa 

 

Os princípios a seguir não se propõem como regras ou critérios de validação universal para 

propostas educativas. Nesta pesquisa, sua função é delinear os contornos eco-ético-estético-filosó-

ficos que caracterizam a prática artística/pedagógica/regenerativa. 

Quem escolhe desenvolver essa prática – seja por meio da instalação ou de outras expres-

sões artísticas – encontrará nestes princípios não uma lista de exigências, mas um território de 

afinidade e reconhecimento. Eles funcionam como campos de orientação, ajudando a distinguir 

essa abordagem de outras pedagogias centradas na transmissão de conteúdos e na verificação da 

sua assimilação. Aqui, o conhecimento deixa de operar como instrumento disciplinador ou capita-

lizável no mercado de trabalho. Em vez disso, é compreendido como experiência situada, sensível 

e implicada com as urgências do presente. 

E a pergunta se repete: quais saberes são essenciais na educação em artes visuais no 

ensino médio? Conhecimentos como datas, nomes e estilos fazem parte de uma constelação de 

saberes que podem ser mobilizados de maneira crítica, poética e situada. Saber quando nasceu 



133 

 

Michelangelo ou quem pintou a Capela Sistina não é incompatível com uma escuta atenta às ur-

gências do presente, mas também não aparecem como protagonistas do currículo [trataremos desse 

assunto no capítulo 4, sobre a Pedagogia das Instalações].  

No entanto, em tempos atravessados por colapsos ecológicos e instabilidades sociais pro-

duzidas por séculos de exploração colonial, talvez o que mais falte não seja informação, mas 

ATENÇÃO. Mais do que preencher lacunas de conhecimento, trata-se de cultivar uma sensibili-

dade encarnada, capaz de escutar o que nos atravessa – forças visíveis e invisíveis, presenças hu-

manas e mais-que-humanas, materiais e gestos que configuram a experiência cotidiana. Com Mer-

leau-Ponty (1999), compreendo que o corpo é também modo de conhecer e que a percepção sensí-

vel é sempre uma forma de pensamento. Atkinson (2018), por sua vez, contribui ao deslocar o 

currículo de um campo de transmissão para um espaço de invenção, onde práticas artísticas 

produzem conhecimento sem se submeterem à lógica disciplinadora do conteúdo.  

Assim, ESSES PRINCÍPIOS NÃO OFERECEM GARANTIAS CURRICULARES pautadas na compro-

vação do saber acumulado, mas indicam possibilidades de aprender com e no mundo – em corpo, 

presença e relação. 

 

 

  



134 

 

PRIMEIRO PRINCÍPIO: Reconhecimento da interconexão entre todas as formas de 

existência 

 

Conforme a perspectiva de James Lovelock (2020) sobre a Teoria de Gaia, podemos am-

pliar a nossa percepção das relações entre todos os elementos existentes – organismos vivos, ma-

teriais inanimados, forças naturais e entidades artificiais. Lovelock destaca que essa teoria nasceu 

de uma intuição, não de um raciocínio linear, e propõe que a Terra não é um palco onde eventos 

aleatórios acontecem. Ao contrário, ela se configura como um organismo vivo em constante autor-

regulação, no qual processos físicos, químicos e biológicos se articulam para manter as condições 

que sustentam a vida tal como a conhecemos. Essa dinâmica está em contínua transformação: não 

foi sempre assim, nem permanecerá imutável. 

Do microscópico ao cósmico – bactérias, baterias, plásticos, ventos, algoritmos, poeira e o 

Sol – tudo integra uma rede de influências mútuas. Nada existe isoladamente; o mundo se tece por 

conexões reais, não em sentido metafórico ou esotérico, mas como uma estrutura viva e tangível. 

Essa compreensão desconstrói a noção da Terra como um cenário passivo, revelando uma copro-

dução incessante entre seres vivos e ambiente – uma rede dinâmica que se auto-organiza e se re-

troalimenta. 

Lovelock apresenta a hipótese de Gaia como uma lente para compreender o longo “mandato 

da vida” na Terra, ligado ao surgimento dos primeiros fotossintetizadores –  microrganismos uni-

celulares capazes de captar a energia do Sol para produzir alimento e oxigênio, iniciando um pro-

cesso que até hoje sustenta a biosfera. Ele lembra que a ideia da Terra como organismo vivo não é 

exclusiva da Teoria de Gaia, encontrando precedentes nas obras de pensadores como o escocês 

James Hutton (1726 – 1797), o alemão Alexander von Humboldt (1769 – 1859) e o russo Vladimir 

Vernadsky (1863 – 1945). 

James Hutton (1726 – 1797), geólogo escocês considerado o pai da geologia moderna, foi 

o primeiro a propor a ideia de que a Terra opera como um sistema dinâmico em constante transfor-

mação, onde ciclos de erosão, sedimentação e elevação moldam continuamente sua superfície. Em-

bora não tenha cunhado o termo tempo profundo, Hutton foi quem lançou as bases dessa noção ao 

afirmar que, do ponto de vista da observação humana, “este mundo não tem começo nem fim”. Sua 

teoria rompeu com a visão fundacional da história natural, ao sugerir que sob cada camada visível 

de rocha existem outras, mais antigas, num abismo temporal sem origem fixa. Para ele, a Terra não 



135 

 

era um palco estático, mas uma espécie de máquina viva, movida por uma força interna que reor-

ganiza continuamente suas estruturas – antecipando, ainda que de forma embrionária, a concepção 

da Terra como organismo em transformação (Andersson, 2023). 

Alexander von Humboldt (1769–1859), naturalista alemão, já havia defendido uma con-

cepção integrada da natureza. Influenciado pela filosofia romântica da natureza, Humboldt via o 

mundo como uma rede dinâmica de interdependência, onde todos os elementos – clima, relevo, 

vegetação, organismos e sensações humanas – participam de um mesmo sistema vivo. Ele recusava 

a visão mecanicista da ciência de sua época e afirmava que a natureza manifesta forças invisíveis, 

em constante interação. Para Humboldt, compreender a vida exigia tanto medições científicas 

quanto sensibilidade para captar as relações profundas entre os fenômenos – uma ecologia poética 

e antecipada (Vitte e Dias da Silveira, 2010). 

Vladimir Vernadsky (2019), cientista russo e um dos fundadores da geoquímica, antecipou 

uma compreensão integrada da Terra ao formular, no início do século XX, o conceito de biosfera 

– a fina camada viva que reveste o planeta e transforma continuamente a energia cósmica em di-

nâmica terrestre. Para Vernadsky, a vida não é um fenômeno acidental sobre a crosta, mas uma 

força geológica fundamental, capaz de modelar o planeta tanto quanto os processos físicos ou quí-

micos. Em sua perspectiva, os organismos vivos, especialmente os fotossintetizantes, constituem 

uma “matéria viva” que regula o fluxo de energia solar e a composição da crosta terrestre, atuando 

como transformadores ativos no grande mecanismo planetário. Ele sustentava que essa matéria 

viva não está separada da matéria inerte, mas interage com ela em ciclos contínuos de coprodução. 

A Terra, assim, aparece como um sistema energético aberto, onde a vida – em sua ubiquidade e 

constância – participa da própria constituição do mundo, antecipando noções que hoje ressoam 

tanto na Teoria de Gaia quanto em abordagens ecológicas e sistêmicas contemporâneas. 

Essa compreensão da interdependência abre um horizonte ético para a educação. Se toda 

ação local reverbera globalmente, a pedagogia deixa de ser uma força meramente simbólica para 

assumir caráter material – geológico – capaz de influenciar as redes da existência. Como lembra 

Lovelock, “a Terra é um planeta vivo, no sentido de que ela se autorregula” (2020b, p. 4), os seres 

vivos regulam ativamente seu meio ambiente, e esse meio inclui as dimensões culturais, simbólicas 

e educativas que moldam a vida no planeta, tanto em escalas individuais quanto coletivas. 

A Teoria Ator-Rede (TAR), desenvolvida por Bruno Latour, Michel Callon e John Law, 

amplia essa visão relacional. Ela não trata de atores isolados nem de redes abstratas, mas propõe 



136 

 

que tudo o que existe – objetos, conceitos, seres vivos, fenômenos – age e adquire significado 

apenas na rede que o constitui. Nada opera de forma autônoma; tudo emerge do entre. Estudar a 

TAR nos permite ultrapassar as aparências para rastrear as conexões materiais, temporais e tecno-

lógicas – quase como uma ancestralidade em camadas: cada elemento remete a outros, que por sua 

vez remetem a outros, compondo um emaranhado de origens interdependentes. Para a prática ar-

tístico-pedagógica regenerativa, essa percepção é essencial: se tudo está interligado, é necessário 

cultivar atenção e cuidado com as conexões, sejam elas espaciais, afetivas, tecnológicas ou simbó-

licas, que sustentam a vida. 

Latour retoma de William James a ideia de pensamento ambulante: não se atravessa um 

problema com um "duplo clique" que ignora os caminhos percorridos. Pensar, investigar e aprender 

demandam deslocamentos, paciência para as mediações e respeito pelas transições. Recusar saltos 

ontológicos significa valorizar os processos e as relações que os compõem. 

O conceito de caixa-preta, central na TAR, expõe como naturalizamos ideias, objetos e 

práticas, tratando-os como dados prontos e incontestáveis. Desvendar essas caixas implica tornar 

visíveis as redes invisíveis que sustentam o cotidiano. No campo da educação, esse gesto permite 

perceber que o conhecimento, a organização da sala de aula e os papéis de docentes e estudantes 

são atravessados por relações materiais, históricas e institucionais, e, portanto, passíveis de serem 

redesenhados. 

A distinção entre ator e actante, também desenvolvida por Latour (1994), indica que nem 

tudo está em ação permanente, mas que tudo pode entrar em cena conforme a configuração. Ser 

actante significa participar do acontecimento, ativando sua potência num dado momento. 

Esses desdobramentos sustentam uma prática pedagógica que entende a existência como 

coprodução. Donna Haraway, ao propor o conceito de Chthuluceno, amplia essa discussão, enfati-

zando os entrelaçamentos entre agentes humanos e não humanos e recusando a dicotomia entre 

natureza e cultura. Pensar a partir de “espécies companheiras” reforça que o conhecimento não 

brota de um sujeito isolado, mas nasce da convivência com múltiplas formas de vida, numa cons-

telação onde tudo se faz com o outro. 

Assim, pensar com a teoria ator-rede é exercitar uma pedagogia da composição, onde não 

há sujeitos autônomos nem objetos passivos, mas redes em movimento. Essa pedagogia não busca 

dominar o mundo, mas aprender a estar com ele, abrindo as caixas-pretas da rotina escolar e con-

vocando estudantes e docentes a compor, com outros agentes, outras formas de aprender e viver. 



137 

 

Essa compreensão do mundo também se aproxima das ideias de Fritjof Capra (2005), que 

ressalta que os sistemas vivos não devem ser analisados em partes, mas percebidos em seus padrões 

de conexão e organização. A ênfase está na dinâmica das interações, não na análise isolada dos 

componentes. Para ele, são as redes complexas de relações que revelam novos entendimentos sobre 

vida e sustentabilidade. 

Em A Teia da Vida (1996), Capra aprofunda essa ideia ao articular que o vínculo entre 

percepção ecológica do mundo e os comportamentos dela decorrentes não é lógico, mas psicoló-

gico: “Se temos a percepção, ou a experiência, ecológica profunda de sermos parte da teia da vida, 

então estaremos (em oposição a deveríamos estar) inclinados a cuidar de toda a natureza viva. De 

fato, mal podemos deixar de responder dessa maneira” (p. 20, grifo do autor). O cuidado, portanto, 

não nasce da obrigação moral, mas de um reconhecimento sensível e vivido da interdependência 

radical entre os seres. 

Essa perspectiva abre um horizonte ético profundamente conectado à prática artística/peda-

gógica regenerativa. Ao reconhecer que tudo está em relação – por vínculos próximos ou distantes 

– essa prática se alinha à alfabetização ecológica, termo que Capra usa para descrever uma forma 

de perceber e se implicar no mundo que atravessa pensamento, sentimento e ação. A interconexão, 

portanto, não é apenas um dado conceitual, mas um modo de existência. É nesse campo que a 

pedagogia das instalações habita, onde a atenção ao presente se torna condição essencial para qual-

quer gesto educativo. 

 

 

  



138 

 

SEGUNDO PRINCÍPIO: Educação ecológica no contexto do Chthuluceno 

Time present and time past 
Are both perhaps present in time future, 
And time future contained in time past. 

If all time is eternally present 
All time is unredeemable. 

What might have been is an abstraction 
Remaining a perpetual possibility 

Only in a world of speculation. 
What might have been and what has been 
Point to one end, which is always present. 

John Law 
 

Educar no tempo presente exige mais do que preparar estudantes para o mercado de trabalho 

ou repetir narrativas gastas de progresso. O segundo princípio fundamenta-se no Chthuluceno, que 

nos convida a reconhecer que vivemos entrelaçadas/os com outras formas de vida, forças materiais 

e tempos não lineares. Nesse contexto, o presente é um campo espesso de relações: contém passa-

dos geológicos e biológicos profundos e futuros que extrapolam o alcance da experiência humana. 

Esse tempo espesso, como diz Haraway, é o tempo do ficar com o problema, não para solucioná-

lo, mas para aprender a viver com ele, em coabitação responsável e criativa. 

A proposta que apresento aqui é a de incluir a educação ecológica de forma transversal e 

central no currículo de Artes Visuais da educação básica, especialmente no Ensino Médio Integrado 

aos cursos técnicos. Essa integração entre arte e letramento ecológico não deve se limitar a datas 

comemorativas, como o Dia da Árvore ou o Dia do Meio Ambiente, mas atravessar toda a proposta 

curricular como fundamento ético, estético e político. Para isso, proponho uma articulação entre os 

conteúdos específicos da arte e os princípios da educação ambiental, de modo a cultivar o que 

Charles E. Roth (1992) chama de literacia ambiental – a capacidade de perceber, interpretar e agir 

de modo a manter, restaurar ou melhorar a saúde dos sistemas ecológicos. 

Como afirma Roth, a literacia ambiental 

extrai sua força de todos esses campos, mas deriva seu foco de várias questões 

básicas: as inter-relações entre os sistemas naturais e sociais, a unidade da huma-

nidade com a natureza, a tecnologia e a tomada de decisões e a aprendizagem do 

desenvolvimento ao longo do ciclo de vida humano”23 (Roth, 1992, pp. 16-17). 

 
23 Literacia ambiental, como define Charles Roth (1992), é a capacidade de perceber e interpretar a saúde dos sistemas 

ambientais e agir de forma a mantê-los, restaurá-los ou melhorá-los. Essa literacia exige conhecimentos, habilidades, 

afetos e ações – e, no caso da Arte, passa pelo engajamento estético com o mundo e suas materialidades. 



139 

 

Essa perspectiva é central para o que defendo aqui. A educação ambiental, compreendida 

como prática crítica e sensível, implica escolhas, inclusive materiais. No campo da arte, decisões 

aparentemente simples, como o uso de isopor, glitter ou EVA, carregam implicações ecológicas 

profundas. O isopor, por exemplo, quando lixado em sala de aula, produz fragmentos não biode-

gradáveis que se espalham no ambiente, conectando o local ao planetário. Trata-se de uma forma 

de poluição desnecessária, que compromete o ecossistema e pouco contribui para a formação ar-

tística ou sensível da estudantada do ensino médio. Como sustentar uma prática educativa compro-

metida com o cuidado se ela ignora esses efeitos? 

Haraway nos lembra que não há um fora para onde possamos descartar nossos resíduos: 

tudo está conectado. Um saco plástico jogado em um rio pode terminar no estômago de uma tarta-

ruga a milhares de quilômetros de distância – e a responsabilidade, ainda que difusa, é comparti-

lhada. As ações individuais, por menores que pareçam, produzem efeitos acumulativos e reverbe-

ram em escalas que atravessam o local e o planetário. Esse entendimento antecipa um princípio 

que será aprofundado adiante: o reconhecimento das interdependências entre o micro e o macro, 

entre o cotidiano e o sistêmico, entre o aqui e o em todo lugar. 

Nesse sentido, a prática artística/pedagógica/regenerativa propõe revisar os materiais e os 

modos de fazer arte. Em vez de recorrer a recursos tóxicos e descartáveis, busca-se utilizar aquilo 

que já está presente no território: galhos, papelão, sementes, pedras, restos de tecido, cipós, cerâ-

micas quebradas. Trata-se de uma ética do cuidado e da responsabilidade. Em que cada escolha 

material é também uma escolha política e ecológica. 

A literacia ambiental, nesse contexto, não é um conteúdo a ser decorado, mas uma atitude 

incorporada: uma forma de perceber, de sentir e de agir no mundo. Está em jogo uma ecologia da 

percepção, uma sensibilidade que reconhece os efeitos do que fazemos, ensinamos e criamos – e 

que nos convida a praticar o cuidado como orientação cotidiana.  

Mas não se trata de inventar novas formas de relação com o planeta, e sim de reaprender a 

escutar as relações que já existem, muitas vezes silenciadas pelo pensamento dominante. Relações 

sustentadas pelas cosmologias e práticas indígenas, quilombolas, ribeirinhas, camponesas, modos 

de existência que há séculos mantêm vínculos respeitosos e regenerativos com a terra, as águas e 

os ciclos da vida. Como escreve Anna Tsing (2019), essas práticas podem ser compreendidas como 

paisagens de perturbação lenta, ecossistemas antropogênicos onde outras espécies ainda podem 

viver, florestas perturbadas que, mesmo assim, abrigam vida multiespécie e colaboração entre 



140 

 

formas de existência diversas. Tsing afirma: “Paisagens de perturbação lenta são aquelas que nu-

trem colaborações interespecíficas. [...] Uso o adjetivo ‘lento’ em diálogo com slow foods e slow 

cities; lentidão é um sonho a encorajar” (Tsing, 2019, p. 23). 

Trata-se, portanto, de habitar o tempo e o espaço de outro modo, reconhecendo que o pre-

sente carrega passados profundos e futuros possíveis. Essa lentidão não é inércia, mas uma estra-

tégia vital de cuidado com os ritmos da vida, uma forma de adiar a devastação e recusar a homo-

geneização. Tsing pergunta: “Como podemos trabalhar em direção a um planeta de perturbação 

lenta?”. E ela mesma nos aponta um caminho: “Em vez de simplesmente catalogar diversidade, 

precisamos narrar as histórias em que a diversidade emerge [...] Diversidade é criada em sinergias 

colaborativas; é sempre devir” (p. 24).  

Nesse sentido, diversidade e lentidão tornam-se estratégias de sobrevivência, não como 

nostalgia de um passado idealizado, mas como insistência no agora. Aqui, esse pensamento se 

aproxima da proposição de Ailton Krenak (2019), quando nos convida a “adiar o fim do mundo”, 

a recusar a naturalização do colapso, apostando em modos de vida que reencantam o planeta a 

partir de outros critérios de existência. 

Pensar a instalação artística/pedagógica/regenerativa como uma prática de perturbação 

lenta é reconhecer que ela não visa à eficiência, à escalabilidade, ao resultado mensurável. Ela se 

alinha a um tempo ecológico, que não se curva à lógica da aceleração. Cada escolha – o uso de um 

material, o modo de ocupar o espaço, o ritmo do processo – é uma microinsurgência contra o 

colapso ambiental e político. A lentidão, aqui, é aliada: forma de cuidado com o mundo, junto com 

outras e outros, humanas e não humanas, numa colaboração aberta ao devir. 

É nessa direção que a instalação artística/pedagógica/regenerativa se afirma: não como téc-

nica, mas como gesto ético coletivo de recomposição. Uma pedagogia que recusa a lógica do des-

carte, que reavalia os materiais utilizados, interroga a origem e o destino dos resíduos e compreende 

o ato de criar como uma oportunidade de cultivar relações verdadeiramente saudáveis com o pla-

neta, não apenas individuais, mas compartilhadas, enredadas e implicadas na sustentação da vida 

em comum. 

 

 

  



141 

 

TERCEIRO PRINCÍPIO: Reconhecimento das interdependências entre escalas locais e 

cósmicas 

 

Durante séculos, o pensamento ocidental moderno sustentou a ideia de que o mundo se 

organiza em escalas lineares, centradas e hierarquizadas. Essa concepção está na base do raciona-

lismo cartesiano, cujo epicentro simbólico é o homem branco europeu. No campo das ciências 

sociais e econômicas, essa lógica se desdobra em teorias como a da modernização (Rostow, 1960) 

e da evolução social (Comte, Durkheim, Spencer), que classificam as sociedades em estágios: das 

formas “primitivas” às “civilizadas”, das periferias aos centros, das tradições à modernidade. 

Contra essa narrativa de progresso linear, Anna Tsing (2005; 2022) propõe outra cartogra-

fia. Em vez de um globo organizado de centro a periferia, o mundo aparece, em suas pesquisas, 

como um campo de margens instáveis, zonas de contato, arranjos precários, gambiarras que sus-

tentam a vida em meio às ruínas do desenvolvimento. Nas palavras da autora: “fronteiras não são 

apenas bordas; são zonas de espaço e tempo em que a natureza expansiva da extração se realiza” 

(2005, p. 27). As margens, portanto, não são apenas zonas de impacto, mas também de invenção. 

Acompanhando comunidades que habitam paisagens danificadas pelo capitalismo tardio, 

Tsing conta que formas de vida que ali emergem não sobrevivem apesar da ruína, mas com ela. O 

que chama de salvage capitalism (capitalismo de recuperação) descreve ecologias políticas em que 

saberes, práticas e territórios se reorganizam com os restos de projetos extrativistas. “Todos os 

tipos de bens e serviços produzidos por atividades pericapitalistas, humanas e não humanas, são 

aproveitados pela acumulação capitalista” (2022, p. 116). Essa “acumulação por aproveitamento” 

não é exceção, mas parte estrutural do sistema: “tirar proveito não é um ornamento nos processos 

capitalistas comuns; é uma característica do funcionamento do capitalismo” (2022, p. 115). 

Essa cartografia de margens desloca a lógica centro-periferia e nos convida a compreender 

as escalas como camadas interdependentes, não como degraus de uma suposta evolução. Pensar de 

margem a margem é reconhecer que o global não é uma totalidade imposta, mas uma multiplicidade 

de mundos que se atritam, se tocam e se refazem mutuamente. 

A margem, aqui, não é sinônimo de falta, mas de potência relacional: espaço onde formas 

de vida minoritárias, saberes feministas, modos de vida indígenas, ribeirinhos, quilombolas e ex-

perimentações estéticas participam da composição do mundo em escalas que atravessam o geopo-

lítico, o ecológico e o simbólico. Tsing reformula o modo de estudar o global ao propor uma 



142 

 

abordagem feita de fragmentos, conexões e descompassos. Sua escrita recusa hierarquias entre au-

tores canônicos e saberes periféricos, articulando epistemologias indígenas, feministas e etnográ-

ficas em uma trama rizomática, onde o critério não é a origem, mas a potência do encontro. 

Ao enfatizar a materialidade da margem, Tsing desloca seu uso metafórico: ela não é apenas 

uma posição simbólica ou epistêmica, mas um lugar concreto, geográfico, político e afetivo, onde 

se manifestam tensões, resistências e reinvenções do mundo. Descrever as margens é também des-

crever o globo: revelar como o sistema global as produz – e como elas, por sua vez, reimaginam o 

centro. 

Em vez de tratar o local como algo “a ser desenvolvido”, Tsing mostra que é nas bordas – 

nas florestas de cogumelos, nos assentamentos ribeirinhos, nos roçados de resistência, nos labora-

tórios de arte – que emergem alternativas epistêmicas e existenciais. O global, portanto, não é ho-

mogêneo, mas composto por mundos conectados por ruído, atrito e improviso. 

Pensar de margem a margem é reconhecer que a vida global se tece nas fricções, e que o 

que parece periférico pode ser justamente o que sustenta – e transforma – o todo. “Isso é o que eu 

chamo de aproveitamento [salvage], ou seja, tirar proveito do valor que é produzido sem o controle 

capitalista” (2022, p. 115). 

Ao acolher essas zonas de transição como espaços de escuta e composição, esta pesquisa 

em instalação artística/pedagógica/regenerativa se alinha a uma ética da atenção ao que está fora 

de foco. Assim como os campos de cogumelos descritos por Tsing, as instalações feitas em con-

textos como Valença revelam que a arte e a educação não precisam repetir narrativas lineares de 

esclarecimento ou progresso. Podem, em vez disso, habitar as bordas, cultivar o improviso e sus-

tentar outros ritmos, não hegemônicos, instáveis, ainda em formação. 

É a partir das bordas – ou melhor, das bordas das bordas – que este trabalho emerge. Va-

lença do Piauí, município de 22.920 habitantes (2024, IBGE), no extremo sul do estado, acumula 

múltiplos níveis de marginalidade: está à margem do Brasil – país que não integra o eixo do capi-

talismo central –, à margem do próprio Nordeste (o Piauí tem o segundo menor PIB per capita da 

região) e, por fim, na periferia do próprio Piauí, com um IDHM de 0,647 (2010), abaixo da média 

nacional (0,727). 

Apesar da taxa de escolarização de 98,6% entre crianças de 6 a 14 anos (2010), o município 

convive com um PIB per capita de R$ 13.832,67 (2021) – menos da metade da média brasileira – 

e com uma taxa de mortalidade infantil de 12,45 por mil nascidos vivos (2023), acima da média 



143 

 

nacional (9,2‰). No ensino público, o IDEB é de 4,6 tanto nos anos iniciais quanto nos finais do 

ensino fundamental (2023), com 2.849 matrículas no fundamental e 1.172 no médio, apoiadas por 

218 docentes no fundamental, 108 no médio, distribuídos em 19 e 3 escolas, respectivamente 

(IBGE). 

É nesse território pericapitalista que práticas de reorganização da vida se tornam visíveis. 

Valença não está fora do sistema: é uma zona de reaproveitamento, onde as ruínas do desenvolvi-

mento alimentam, diariamente, formas de existência compostas com o que resta. 

Pensar a prática pedagógica a partir das interdependências entre o local e o global implica 

considerar os efeitos dos gestos cotidianos. Escolher entre usar isopor, glitter ou EVA – materiais 

sintéticos, de difícil reciclagem, que permanecem por séculos no ambiente – ou recorrer a caixas 

de papelão, barbantes, madeiras reaproveitadas e tecidos naturais é escolher entre temporalidades 

de impacto ecológico distintas. Como lembra Tsing (2015), sem a batida ritmada do progresso, 

talvez possamos notar outros padrões temporais. 

O modelo hegemônico de desenvolvimento invisibiliza o que escapa à sua lógica produti-

vista, descartando como “lixo” aquilo que não serve ao capital. Tsing chama atenção para esses 

resíduos do sistema e para as práticas de reaproveitamento que florescem nas margens. “Cada ser 

vivo refaz o mundo por meio de pulsos sazonais de crescimento e geografias de expansão” (2015, 

p. 21), escreve ela – sugerindo que o mundo não segue uma única linha de progresso, mas múltiplas 

temporalidades, muitas vezes ignoradas. 

Esse deslocamento de perspectiva é vital para a pedagogia das instalações. Materiais que já 

circulam ao nosso redor – caixas de feira, sobras de madeira, retalhos, folhas secas, papel reciclado, 

raízes, pedras, galhos – tornam-se recursos não apenas sustentáveis, mas também carregados de 

história, textura, memória e relação. O uso do que já existe amplia o tempo de vida útil de objetos 

e atua contra o ciclo acelerado de consumo e descarte. 

Essa escolha é também ética e estética: prestar atenção ao que foi deixado de lado é recusar 

a obsolescência programada e valorizar práticas situadas, ritmos não hegemônicos. “Muitos meios 

de subsistência pré-industriais, da coleta ao furto, persistem hoje, mas os negligenciamos porque 

não fazem parte do progresso. Esses modos de vida também fazem mundos – e nos ensinam a olhar 

ao redor, e não apenas para frente” (2015, p. 22). 

Como sugere Tsing (2022), o capitalismo de recuperação se alimenta de valores produzidos 

fora do controle direto do capital – como o trabalho de estudantes, o uso de recursos naturais 



144 

 

considerados “gratuitos” e o descarte de resíduos. A artista/professora que escolhe entre EVA e 

uma caixa de papelão reaproveitada está decidindo se reforça o ciclo extrativista ou se cria um 

atrito em sua engrenagem. 

Esse tipo de escolha carrega implicações ecológicas globais. Como discutido anteriormente 

nesta pesquisa, cada brasileira e brasileiro produz, em média, mais de 1 kg de resíduos por dia. Em 

escala municipal ou estadual, isso revela o peso das decisões cotidianas – nas casas, nas escolas, 

nas práticas artísticas. 

Além de reutilizar o que está disponível, a prática artística/pedagógica/regenerativa também 

interroga o que entra na escola. Pisca-piscas, tecidos sintéticos, lâmpadas baratas, ornamentos plás-

ticos – produtos que chegam por cadeias de suprimento marcadas por exploração e degradação 

ambiental. Tsing (2005) mostra como empresas como a Walmart constroem cadeias de valor que 

ignoram as condições de produção. Um lado da etiqueta – do código de barras – mostra o preço e 

a origem comercial; o outro, invisível à quem consome, esconde as condições de produção e os 

impactos socioambientais (p. 71). 

Essa “face em branco” é, como diria Bruno Latour, uma caixa-preta: um artefato que opera 

como se fosse neutro e desprovido de história. Abrir essa caixa é expor as redes de relações que 

sustentam aquele objeto. E é nesse gesto que a prática artística/pedagógica/regenerativa se firma: 

não apenas ao reaproveitar o que existe, mas ao interrogar sua origem. 

Trata-se, portanto, de recusar a cumplicidade com um modelo de consumo que transforma 

corpos, terras e vidas em lixo. Ao compartilhar com estudantes a origem dos materiais utilizados, 

abrimos espaço para perguntas: O que sustentamos quando escolhemos entre comprar ou criar? 

Entre acumular ou inventar? Entre consumir ou cuidar? 

No fim das contas, acho que se trata de compor com Gaia, ou com Ayiti, como prefere 

Malcom Ferdinand (2022). Anna Tsing explora a ideia de compor com Gaia em seu trabalho sobre 

ecologias de ruínas e colaborações interespécies. Ela foca em como seres humanos e não humanos 

conseguem sobreviver e prosperar em ambientes danificados pela intervenção humana. Tsing ar-

gumenta que compor com Gaia exige uma sensibilidade para as relações e interações imprevistas, 

além de uma ética de cuidado em ecossistemas fragilizados, onde cada ser encontra maneiras de 

adaptar-se e viver junto em meio à crise. 

Em conjunto, essas pensadoras e pensadores interpretam "compor com Gaia" como uma 

forma de viver de maneira responsiva, cuidadosa e colaborativa com todas as formas de vida e 



145 

 

forças naturais. Elas e eles incentivam uma ética que reconhece Gaia como uma rede de interde-

pendências complexas, onde cada entidade possui agência e participa de um sistema interligado. 

Compor com Gaia implica agir com consciência ambiental, reconhecendo as interdependências e 

assumindo uma postura de respeito e responsabilidade pelo ambiente e pelos outros seres, humanos 

e não humanos, com os quais compartilhamos o planeta. 

Nesta tese, compor com Gaia adquire uma dupla dimensão: não apenas a visão de Bruno 

Latour e de autores e autoras que propõem uma convivência ética e cuidadosa com o ambiente, 

mas também o sentido literal de composição artística com Gaia. Essa composição se concretiza por 

meio de uma instalação que incorpora elementos da natureza – plantas, folhas, pedras, sementes, 

raízes e galhos – para trazer à vida um trabalho artístico, que representa e promove a interconexão 

entre o humano e o não humano. 

Assim como Latour propõe a necessidade de "compor com Gaia", reconhecendo o planeta 

como uma entidade viva e interdependente, a prática artística/pedagógica na construção de insta-

lações concretiza esse compromisso. O ato de instalar – isto é, reunir e organizar elementos no 

espaço – reflete uma ética de cuidado, em que a criação se alinha ao ambiente, respeitando-o e 

colaborando com ele. Nesse contexto, os elementos que compõem uma instalação deixam de ser 

apenas materiais ou objetos inertes e são percebidos como agentes ativos, cada qual com sua his-

tória, forma e potência singulares. O manejo desses elementos exige atenção para evitar amplificar 

os problemas do Antropoceno, contribuindo, ao contrário, para soluções regenerativas. A instala-

ção, assim, transforma-se em um espaço vivo que celebra as relações complexas e interdependentes 

que sustentam Gaia, promovendo um diálogo sensível entre arte, ecologia e ética. 

 

 

 

  



146 

 

QUARTO PRINCÍPIO: Diversidade como condição vital das relações educativas 

 

A diversidade pode ser entendida não apenas como condição, mas como força organizadora 

da vida. Essa perspectiva atravessa o pensamento de Félix Guattari (2001), que propõe a multipli-

cidade como estrutura vital para escapar às formas fixas e centralizadas de organização social, 

estética e subjetiva. Em As três ecologias, Guattari defende que é preciso reinventar os modos de 

existência para além dos moldes dominantes, fundando “universos de valor” onde a diferença não 

seja reduzida, mas acolhida como força criadora: 

No caso dos agenciamentos processuais, a ruptura expressiva a-significante con-

voca uma repetição criativa que forje objetos incorporais, Máquinas abstratas e 

Universos de valor impondo-se como se tivessem sempre estado aí, ainda que to-

talmente tributários do acontecimento existencial que lhes dá nascimento (Guat-

tari, 2001, p. 28). 
 

Essa proposta está ancorada no que o autor chama de tripla visão ecológica, composta pelas 

ecologias ambiental, social e mental. Para Guattari, essas três dimensões são indissociáveis e 

formam um campo integrado de ação política e ética. A ecologia ambiental se refere às relações 

entre seres vivos e seus habitats; a social, aos modos de convivência e de organização coletiva; e a 

mental, à produção de subjetividades, afetos e modos de ver o mundo. Ele escreve: 

Engendrar Universos de referência e Territórios existenciais, onde a singularidade 

e a finitude sejam levadas em conta pela lógica multivalente das ecologias mentais 

e pelo princípio de Eros de grupo da ecologia social [...] tais são as vias embara-

lhadas da tripla visão ecológica (Guattari, 2001, pp. 52–53). 
 

Assim, longe de reduzir a diversidade à diferença superficial entre elementos, Guattari a 

reconhece como um processo vital de singularização: um modo de afirmar mundos outros, modos 

de vida outros, práticas coletivas que não se submetem à lógica do lucro, da uniformidade e do 

controle. A diversidade, para ele, não é um dado, mas um exercício contínuo de invenção de si, do 

comum e do planeta – exercício que está no cerne das práticas artísticas/pedagógicas/regenerativas. 

Esse mesmo impulso atravessa o pensamento de Suely Rolnik (2018), especialmente 

quando ela propõe que a cartografia, entendida como prática de pensamento, se realize com o 

corpo vibrátil: um corpo vivo, sensível às bordas do perceptível, capaz de captar as intensi-

dades que emergem no presente e produzir respostas criativas. Trata-se de uma escuta que não 

parte de conceitos prontos, mas se orienta pelas forças que atravessam a vida, abrindo caminho 



147 

 

para outras formas de existir. “Pensar com o corpo vibrátil é fazer da escuta o motor da produção 

de pensamento” (Rolnik, 2018) e essa escuta implica um engajamento ético com o mundo e com 

as outras criaturas. 

O corpo vibrátil, ou corpo pulsional, compõe uma dimensão da subjetividade em que somos 

afetadas/os pelas dinâmicas do fluxo vital que atravessa todos os seres. Como afirma a autora, “tais 

forças atingem singularmente todos os corpos que o compõem, fazendo deles um só corpo em 

variação contínua, quer se tenha ou não consciência disto” (Rolnik, 2018, pp. 110–111). 

O foco se desloca do pensamento abstrato para uma escuta encarnada, capaz de abrir espaço 

para novas sensibilidades, formas de cuidado e modos de existência. O corpo vibrátil atua como 

alerta e como antena, reconhecendo graus de perigo e de potência – condição fundamental para 

criar formas de vida atentas às urgências e possibilidades do presente. 

Nesse horizonte, a diversidade não é um problema a ser resolvido, mas a própria condição 

de possibilidade para um processo educativo vivo, relacional e regenerativo. A prática artística/pe-

dagógica/regenerativa se ancora nessa escuta – não para organizar a diferença, mas para compor 

com ela mundos possíveis. 

Anna Tsing (2015) nos lembra que, em tempos de instabilidade, é a diversidade que permite 

a continuidade da vida. Ela a descreve como mecanismo de sobrevivência em ecologias precárias, 

onde seres distintos coabitam e tecem, juntas, as condições para a existência comum. Essa percep-

ção dialoga com o pensamento de Ailton Krenak, para quem os múltiplos modos de viver resistem 

à monocultura do pensamento colonial. Na mesma direção, Nêgo Bispo (2023) nos ensina que a 

diversidade é princípio de composição: não apenas biológica ou cultural, mas também ética, polí-

tica e poética. Ela é o que sustenta a possibilidade de mundos plurais em constante invenção. 

É nesse campo de pluralidades insurgentes que a arte se torna mais do que representação: 

torna-se força de ativação. Práticas artísticas, quando abertas ao inesperado e ao comum, podem 

materializar essa ética da convivência entre diferenças. Hélio Oiticica, por exemplo, propõe com o 

conceito de crelazer (criação + lazer) uma ruptura com o lazer alienado da sociedade moderna. 

Para ele, o crelazer é um modo de viver a arte como experiência criativa, coletiva e sensorial, capaz 

de dissolver fronteiras entre arte e vida: “É um modo de se apossar de um processo criativo siner-

gético, em que a apreensão-sentidos é uma apreensão-corporal que gera a ação-comportamento 

num processo orgânico total” (Oiticica, 2019, p. 23). 



148 

 

Essa proposta se concretiza em experiências como os Ninhos, os Labirintos Públicos e o 

Barracão, que Oiticica chamou de “células comunitárias” – espaços onde se experimenta a convi-

vência, a criação compartilhada e a suspensão das normas rígidas que limitam o sensível. É nesse 

horizonte que o crelazer se torna uma pedagogia do encontro, da fricção criativa entre diferenças. 

Uma forma de criar sem impor, de ensinar sem fixar, de viver o dissenso sem medo da desordem. 

Vemos essa mesma perspectiva em Lygia Clark, para quem a arte era um campo de relações entre 

corpos diversos, uma “estrutura viva” que só existe na diferença. 

Trazer a arte para essa conversa é reconhecer que a diversidade não consiste apenas em 

identificar identidades distintas, mas em criar situações em que essas diferenças se encontrem e 

atuem juntas. A diversidade se exercita quando construímos espaços onde múltiplas referências 

possam se expressar, onde os conflitos possam emergir sem serem imediatamente resolvidos, onde 

as composições sejam feitas a partir da escuta e da convivência entre o que não se ajusta facilmente. 

Nesse sentido, a escola não é apenas lugar de transmissão, mas de invenção. Currículos que 

se comportam como obras em processo, salas de aula que funcionam como ambientes sensíveis, 

corpos que se afetam e se transformam mutuamente – tudo isso compõe uma pedagogia que acolhe 

a diversidade como prática, e não como exceção. 

É nesse horizonte que se pode imaginar o que Paul B. Preciado chama de “simbiontes po-

líticos” – corpos e subjetividades que não se organizam mais por identidades fixas, mas por relações 

mutantes e interdependentes. Para ele, o futuro não está na reafirmação de centros ou essências, 

mas na invenção de formas de convivência em que o cuidado, a contaminação e a transformação 

mútua entre diferenças se tornem condição de existência. Como escreve: “Os simbiontes políticos 

não são identidades, são mutantes relacionais” (2023, p. 51). Trata-se de uma ética do entre: não 

de quem é, mas de quem se compõe COM. 

Assumir esse princípio na prática artística/pedagógica/regenerativa é reconhecer que o 

campo educativo é atravessado por múltiplas identidades e histórias: pessoas LGBTQIA+, indígenas, 

negras, ribeirinhas, migrantes, quilombolas, de diferentes credos, idades, gêneros e condições so-

ciais – em uma mesma sala convivem estudantes cujas vidas são atravessadas pela escassez e outras 

marcadas pelo excesso. Considerar essa complexidade não é um gesto de inclusão pontual, mas um 

compromisso ético com a escuta. Ignorar os conflitos que emergem da diversidade não os apaga, 

apenas os prolonga. 



149 

 

Nesse contexto, o letramento racial e o letramento de gênero tornam-se fundamentos ético-

políticos da docência. Como ensina Bell Hooks (2013), é preciso aprender a nomear as marcas do 

corpo, as interdições da voz, o que se cala e o que se atravessa nas relações educativas. As relações 

educativas não acontecem num vácuo neutro: elas estão permeadas por assimetrias e fricções que 

precisam ser escutadas e elaboradas com cuidado. 

Em Valença, essa escuta se materializa em experiências com as instalações. Um exemplo é 

Entre sem bater, que, embora não faça parte do corpus principal analisado nesta tese, será breve-

mente comentada – assim como outras práticas – ao longo do texto. Essas referências pontuais não 

têm o objetivo de análise aprofundada, mas de costurar o pensamento à vivência, ilustrando como 

a prática artística/pedagógica/regenerativa opera, em sua ética e em seus gestos cotidianos. No caso 

de Entre sem bater, tratou-se de acolher quem chegava, com todas as suas diferenças, sem roman-

tizar uma harmonia universal, mas reconhecendo que conviver com a diversidade é um processo 

em construção incipiente e poroso, mas necessário. 

Outro exemplo significativo foi o ensaio fotográfico sobre diversidade, realizado em 2019 

com estudantes do CTIM em Meio Ambiente. A atividade surgiu de forma espontânea, em meio a 

debates em sala sobre identidade, gosto, estilo e gênero. Roupas, acessórios e ideias foram trazidos 

de casa ou improvisados com o que já havia no laboratório de artes. Segundo o relato de uma das 

estudantes, Lanna Núbia, “[...] Foi um dos momentos mais espontâneos do ano, em que todo mundo 

teve o direito de trazer uma ideia e a gente ia fazendo isso em tempo real. [...] Não eram fotos à 

toa. Elas tinham conceito por trás”. 

As imagens produzidas foram expostas e levadas para casa por quem participou, como mar-

cas de uma experiência estética e pedagógica partilhada. 

Esse tipo de vivência mostra como a prática artística/pedagógica/regenerativa trabalha com 

a diversidade não apenas como tema, mas como condição metodológica e relacional. Cada pessoa 

chega com suas referências, sua linguagem, sua memória corporal. Esses saberes se encontram e o 

que emerge desse encontro nem sempre é consenso. São atritos, deslocamentos, pequenos estra-

nhamentos que, quando acolhidos, abrem espaço para a criação coletiva. 

A prática proposta recusa o mito do progresso unidirecional e não busca homogeneizar nem 

apaziguar diferenças, mas sim cultivar a multiplicidade como solo fértil para o comum. Como lem-

bra o líder quilombola Antônio Bispo dos Santos (2023), não há um único trajeto evolutivo a seguir.  



150 

 

Contrariamente ao ideal do desenvolvimento linear, Bispo propõe a circularidade da vida 

comunitária: somos “da circularidade: começo, meio e começo” (2023, p. 66), sujeitos que 

entrançam tempos distintos num mesmo espaço. Nesse sentido, ele contesta o “atual modelo eco-

cida e desumano de desenvolvimento econômico” (2023, p. 14), sugerindo uma alternativa civili-

zatória fundada na confluência – encontro de rios, saberes e práticas – entre seres e territórios, 

como praticam quilombolas, povos indígenas e terreiros. A confluência, aqui, não é apenas convi-

vência pacífica, mas movimento contínuo de misturas, fricções e alianças que sustentam modos de 

vida interdependentes. 

Essa concepção enfatiza a escuta e o cuidado mútuo, valorizando os aprendizados que bro-

tam do encontro e da convivência. Em vez de seguir um currículo padronizado e metas fixas de 

progresso, vive-se o envolvimento com o lugar e com as pessoas, num compromisso de cuidado 

que nasce da coletividade. Segundo Nêgo Bispo (2023), nenhuma pessoa existe de forma isolada, 

mas em conjunto indeterminado de presenças, de múltiplas vozes, aprendendo umas com as outras 

em cada tempo e território. Assim, longe de assumir um progresso uniforme, essa prática valoriza 

uma temporalidade espiral, territorial e relacional, onde a multiplicidade de ritmos alimenta modos 

coletivos de saber e de cuidado pelo mundo comum. 

Esse princípio convida a abandonar a lógica da inclusão como concessão. Não se trata de 

abrir espaço “para” a diversidade, como se houvesse um centro legítimo que concede lugar às ou-

tras e aos outros. Trata-se de reconhecer que nunca houve um só lugar – e que todo espaço já nasce 

múltiplo, tecido por presenças diversas que coexistem, mesmo quando silenciadas. 

Como afirma Nêgo Bispo, a diversidade é uma pedagogia do território. E o território não 

se ensina: se vive, se compartilha, se compõe. O currículo, nesse sentido, deixa de ser uma lista de 

conteúdos a ser “aplicada” e se torna uma ecologia viva de relações – onde cada corpo é, ao mesmo 

tempo, parte e parteira do que se aprende. Em suas palavras,  

Eis aí o grande desafio resolutivo para que possamos chegar ao nível de sabedoria 

e bem viver por muitos ditos e sonhados. Para mim, um dos meios necessários 

para chegarmos a esse lugar é transformarmos as nossas divergências em diversi-

dades, e na diversidade atingirmos a confluência de todas as nossas experiências 

(Bispo dos Santos, 2015, pp. 90-91). 

 

Ao transformar divergência em diversidade e diversidade em confluência, sua proposta re-

força a ideia de que a diferença não precisa ser harmonizada, mas acolhida como motor da convi-

vência e da criação de mundos comuns. 



151 

 

Arte como acontecimento regenerativo: pragmatismo ctônico 

 

Falar em pragmatismo exige, antes de tudo, uma escolha prática. Em vez de reconstruir os 

múltiplos caminhos filosóficos que o termo percorreu desde o século XIX, adoto aqui uma via mais 

direta, ancorada no sentido que William James (2000) propôs: o de avaliar as ideias a partir de suas 

consequências práticas no mundo. O que mobiliza meu uso do termo não é seu aparato conceitual 

completo, mas a orientação que oferece para pensar a prática – especialmente no contexto das 

instalações artísticas/pedagógicas, em que os gestos ganham sentido pela transformação que pro-

vocam nas relações, nos corpos e nos territórios. Nesse sentido, o pragmatismo me serve menos 

como doutrina e mais como disposição: uma atenção ao que acontece quando algo acontece. 

De origem estadunidense, o pragmatismo ganhou forma com Charles Sanders Peirce (1839-

1914), que preferia chamá-lo de pragmaticismo, e com William James (1842-1910). Para Peirce, 

um conceito só pode ser compreendido por seus efeitos práticos. Essa ideia aproxima pensamento 

e ação, não como polos opostos, mas como partes do mesmo gesto investigativo. Mais do que 

filosofia, o pragmatismo se oferece como uma maneira de testar ideias no mundo. 

É nessa chave que se insere o pragmatismo de Luiz Guilherme Vergara (2022), voltado à 

criação de práticas éticas, artísticas e descoloniais capazes de ativar formas institucionais mais po-

rosas e regenerativas. Em seu pensamento, a conexão entre teoria e prática se expressa na abertura 

à diversidade – social, cultural, étnica, de gênero – como condição para o que ele chama de Demos-

Gaia: a síntese entre a coletividade humana (Demos) e os processos vitais da Terra (Gaia). Essa 

aliança, forjada na escuta e na convivência, sustenta práticas capazes de gerar o que Vergara no-

meia como “acontecer solidário”: encontros movidos por cooperação, cocriação e cuidado multi-

espécie. 

Segundo ele, trata-se de ativar “metamorfoses coletivas do corpo-coração ampliado para o 

corpo-comunidade, cuerpo-território do Comum, onde a cooperação e a ação comunitária com-

põem a potência e restauro de placefulness” (Vergara, 2022, p. 491). A noção de placefulness, em 

sua proposta, envolve o reconhecimento e a invenção de lugares vivos, tecidos por memórias, afe-

tos e relações entre formas de vida. É um modo de habitar o território com atenção às suas camadas 

visíveis e invisíveis. Aqui, o lugar não é cenário, mas corpo coletivo: espaço de pertencimento 

compartilhado, onde criação e regeneração se entrelaçam. Placefulness propõe práticas que valori-

zam a pluralidade das relações. 



152 

 

Em vez de seguir modelos institucionais verticais, propõe outra forma de organização: mais 

orgânica, mais atenta à escuta, sustentada pela interdependência entre agentes diversos – humanes 

e não humanes, comunitários, sensíveis, materiais, simbólicos. Inspirado por Silvia Rivera Cusi-

canqui, Vergara anuncia uma encruzilhada: estamos entre o colapso autodestrutivo do capitalismo 

global e a possibilidade de um salto regenerativo. Um salto que não aponta para o progresso, mas 

para um devir-floresta – movimento de enraizamento que reconhece a diversidade como força es-

truturante da vida (Vergara, 2022). 

Nesse horizonte, a arte não ocupa um lugar de adorno, ela emerge como força vital, como 

acontecimento poético capaz de fazer vibrar ancestralidades, alianças e afetos insurgentes. Em sua 

potência de costura, a arte torna-se espaço de escuta radical, um laboratório sensível onde diferen-

ças podem se encontrar, sem precisar se fundir. A imagem do Labor Têxtil é evocada por Vergara 

para nomear essa prática: bordar resistências, costurar mundos, remendar os rasgos deixados pela 

colonialidade. 

O que Vergara chama de pragmatismo utópico não é um otimismo ingênuo, mas uma dis-

posição para cultivar o possível mesmo quando tudo parece inviável. Em diálogo com a noção de 

Coincidentia Oppositorum – condição paradoxal em que forças aparentemente opostas coexistem 

sem se anular –, essa perspectiva propõe práticas em que criação e destruição não se enfrentam, 

mas se articulam como movimentos de um mesmo gesto vital. 

É nesse tecido que a noção de um pragmatismo ctônico começa a emergir nesta tese – mais 

como prática em andamento do que como conceito fixado. Essa perspectiva se aproxima do prag-

matismo de Luiz Guilherme Vergara, mas também se enreda às ideias de Donna Haraway, que 

convida a pensar com as entranhas da Terra, com aquilo que se move por baixo, entre raízes, fibras 

e fungos, com os seres emaranhados nos fios do mundo. 

Esse pragmatismo, tal como o compreendo aqui, não se orienta por coerências curriculares 

formais – estruturas que pretendem organizar o conhecimento segundo critérios de estabilidade, 

clareza e completude – nem por respostas universais. Em vez de seguir sistemas estáveis ou lógicas 

lineares, ele se alimenta da experiência, da abertura ao imprevisto e do valor dos processos em si. 

Interessa-se mais pelos rastros do que pelas rotas, mais pelos desvios do que pelos esquemas. Penso 

aqui nas instalações que realizamos: a montagem já carrega em si o prenúncio da desmontagem e 

esta, por sua vez, devolve a experiência ao mundo, sem fechá-la. Uma e outra não se anulam, mas 



153 

 

se acompanham num movimento contínuo, onde o saber se produz nos intervalos, nos gestos, nas 

reativações – um saber que escapa à forma acabada, mas se afirma naquilo que move. 

Como diz Vergara, trata-se de habitar “zonas de contato entre opostos”, onde se bordam 

“potências descolonizadoras e resistências vitais” (Vergara, 2022, p. 484). As instalações não aca-

bam quando desmontadas: seguem em conversas, retornam em outras experiências, reverberam no 

corpo, como se a memória também fosse um tipo de método. “Lembra daquela instalação em que 

usamos isso para fazer não-sei-o-quê?” Essas lembranças atravessam o tempo e voltam como 

pistas ou convocação. 

As novas institucionalidades de que fala Vergara não se constroem sobre regras fixas ou 

modelos exportáveis. Elas brotam de uma ecologia de práticas situadas, enraizadas naquilo que ele 

chama de Demos-Gaia: um campo comum onde a coletividade humana (Demos) se afina aos ritmos 

regenerativos da Terra (Gaia). Dessa afinação emergem metamorfoses: do corpo-coração ao corpo-

comunidade, do eu isolado ao cuerpo-território do Comum. 

A arte, nesse horizonte, é lugar. Um lugar sensível, habitado, tecido por relações de cuidado 

e, talvez, de reciprocidade. O que Vergara nomeia como placefulness é essa experiência de perten-

cimento encarnado, onde criar é também enraizar-se. Não se trata de um espaço delimitado por 

mapas, mas de um campo de relação. São lugares vivos, que sustentam e desestabilizam ao mesmo 

tempo – abrem, inquietam, acolhem. São lugares que vibram com o que há de comum e, justamente 

por isso, abrem passagem para outras formas de viver-juntes. 

Vergara descreve esse movimento como um alinhamento de intuições que antecipam vira-

das éticas, dirigidas a uma regeneração que reconhece “a inseparabilidade entre todas as infinitas 

formas de vida da Biosfera-Gaia” (Vergara, 2022, p. 490). Para ele, alcançar tal regeneração im-

plica criar espaços capazes de integrar diferentes cosmovisões, em diálogo com a ideia de ecologia 

de práticas, proposta por Isabelle Stengers. Isso exige uma distância crítica em relação aos para-

digmas coloniais e neoliberais, que tendem a reduzir o mundo a recurso explorável, desconside-

rando as múltiplas formas de relação que sustentam a vida. 

Ainda que práticas regenerativas estejam em curso dentro de muitos espaços educativos, as 

heranças coloniais seguem operando – às vezes de modo explícito, às vezes em silêncio. Elas se 

manifestam, por exemplo, nas formas como a arte é tratada na escola: muitas vezes reduzida a 

técnica, a ilustração de conteúdos, ou a uma atividade “recreativa” descolada do pensamento crítico 

e criativo. Também persistem nas decisões curriculares centralizadas, na rigidez dos tempos 



154 

 

escolares, na organização dos espaços, na separação entre corpo e saber. Embora mudanças venham 

ocorrendo, essas estruturas ainda resistem – não por força de uma intenção maldosa, mas por sedi-

mentação histórica. E talvez seja justamente por isso que elas sejam mais difíceis de mover: porque 

foram se tornando parte do que se considera “normal”. 

É nesse cenário que a instalação artística, quando situada no espaço pedagógico, propõe 

uma pequena torção. Não para confrontar diretamente, mas para oferecer outro modo de presença 

do componente Arte e da própria arte. Ao se expandir para além da moldura ou do slide projetado 

na parede, a arte deixa de ser apenas imagem e se torna corpo. Instala-se no chão, sobe pelas pare-

des, se suspende do teto, dissolve-se no ar com óleos essenciais e convida quem está ali a entrar 

junto, com todos os sentidos. 

Falar aqui em regime retiniano dominante refere-se ao predomínio de uma lógica visual 

centrada na imagem como representação: olhar de longe, contemplar, classificar. A instalação, ao 

contrário, aproxima. Pede que se ande por dentro dela, que se respire junto, que se toque, que se 

escute. Ao fazer isso, desacomoda certas formas de aprender que privilegiam o distanciamento e 

convida a outras formas de relação com o conhecimento. 

Essa presença multissensorial desloca a arte da distância contemplativa e a inscreve no co-

tidiano como experiência vivida, situada, relacional e coletiva. Ao sair do quadro e da projeção no 

PowerPoint, a instalação ocupa o espaço, espalha-se no chão, sobe pelas paredes, perfuma o ar, 

convida o corpo inteiro a estar ali. Não é sobre ilustrar ideias, mas sobre criar situações em que 

pensamento e afeto caminham juntos. Esse deslocamento da arte, quando ocorre em ambientes 

pedagógicos, não elimina as estruturas ainda vigentes – muitas delas marcadas pela fragmentação 

do saber e pela separação entre teoria e prática. Mas cria brechas, pequenas aberturas, onde outras 

formas de estar e aprender podem acontecer. 

O chamado pragmatismo ctônico, como venho desenvolvendo nesta pesquisa, se enraíza 

nesse gesto. Inspirado por Vergara e por Haraway, ele recusa a ideia da Terra como recurso passivo 

a ser explorado e propõe vê-la como um tecido vivo de relações. Em vez de propor uma superação 

das formas tradicionais de ensino, esse pragmatismo tensiona suas lógicas mais sedimentadas: a 

centralidade da explicação, o controle do tempo, a hierarquia dos saberes. Ele pergunta: e se fizer-

mos diferente? E se a arte não for mais apenas uma disciplina, mas um lugar? 

Em Valença, algumas práticas sugeriram essas perguntas sem dizer uma palavra. A instala-

ção Nossos Bosques Têm Mais Vida?, por exemplo, organizou uma paisagem feita de tensão: um 



155 

 

urso preso numa cerca, gaiolas douradas com cavalos miniatura, origamis de aves suspensas – 

imagens que falam de contenção, mas também de desejo de fuga. Não havia ali uma denúncia 

explícita. Havia uma ambiguidade, uma convocação ao pensamento. 

Lixo é Luxo, por sua vez, construiu um espaço de escuta e ação em torno dos impactos do 

consumo e do descarte. Com base nos princípios de recusar, reduzir, reutilizar e regenerar, a insta-

lação não propôs uma solução, mas uma pausa. Um espaço para olhar para o lixo e perguntar: o 

que estamos fazendo com o que descartamos? Sabemos que ações individuais não dão conta da 

complexidade da crise planetária – mas também sabemos que são nesses gestos mínimos que se 

formam os padrões. 

 

 

Em 2 022, o Brasil gerou, em m édia, mais de 2 11 mil to-

neladas de lixo por dia, segundo o Panorama dos Res í-

duos S ólidos no Brasil 2 023 . Cada pessoa produziu 

aproximadamente 1,04 kg de lixo por dia em 2 022. Pe-

quenas escolhas, reiteradas, produzem impactos sist ê-

micos sobre o solo, a água e o ar.  

 

 

Essas instalações não apenas representaram um problema: elas o tornaram palpável. Mistu-

raram arte, vida e comunidade, criando situações em que algo foi percebido de outro modo. Não se 

trata de afirmar com certeza o que foi transformado, mas de reconhecer que houve um desloca-

mento – de quem fazia, de quem via, de quem lembraria depois. Nesse sentido, as instalações fun-

cionaram como dispositivos de emergência de sentidos: seus espaços, objetos e relações propicia-

ram affordances, ou seja, possibilidades de ação e de afetação que não estavam previamente de-

terminadas, mas que se abriram ali, no encontro entre corpos, materiais e tempos. As consequências 

talvez sejam insondáveis, mas o que importa é que algo passou a poder acontecer. 

A arte, nesse contexto, deixou de ser objeto ou ilustração. Tornou-se placefulness – esse 

lugar sensível onde a criação se dá pelo encontro. Não um território fixo, mas um espaço de relação, 

onde pertencimento não vem da identidade, mas da implicação. Um entrelugar: entre escola e 

mundo, os saberes e as práticas, entre corpo e pensamento. 



156 

 

O pragmatismo ctônico, nesse sentido, não busca dar conta de tudo. Ele se permite não 

saber. Sustenta um olhar que acolhe o que ainda não tem forma, o que ainda não foi nomeado. 

Como propõe Atkinson (2009), é na atenção ao que “ainda não é” que se encontra o gesto ético e 

estético da educação. A prática artística/pedagógica/regenerativa opera nesse intervalo: enraizada 

no contato entre corpos, espaços e mundos, ela abre espaço para aquilo que insiste em surgir, 

mesmo quando ainda não sabemos como nomear. 

 

 

A pedagogia da instalação: uma pedagogia que se instala 

 

Instalar é um verbo intrigante: instala-se uma lâmpada, uma armadilha, uma torneira..., mas 

também se instala o silêncio, a atenção, o desconforto. Talvez por isso a instalação me convoque 

não apenas como linguagem artística, mas como possibilidade pedagógica. Ela não se limita ao que 

é visível, tampouco ao que pode ser totalmente antecipado. Há planejamento, sim, mas ele não 

aprisiona o processo. A instalação abre brechas: algo sempre escapa ao previsto. O espaço é atra-

vessado por acontecimentos que não cabem nos planos. 

Há também, confesso, uma dimensão sensível que me encanta: o prazer de arrumar, de 

compor atmosferas imersivas, de pensar o espaço como matéria que também ensina. Gosto da ideia 

de que o corpo inteiro participa: cheiros, sons, texturas e cores, o espaço, o escuro..., mas não é 

sobre uma escolha individual. Ela se constrói no encontro com a comunidade escolar, com os ter-

ritórios de Valença, com as urgências, desejos e limites de cada turma. 

No cotidiano do Ensino Médio Integrado ao Técnico – onde o tempo da Arte é comprimido 

entre disciplinas técnicas e demandas institucionais –, as instalações surgiram antes como resposta 

prática do que como conceito elaborado. Tornaram-se modo de reunir teoria e prática no mesmo 

gesto, cruzar linguagens diversas – colagem, desenho, vídeo, escrita, performance – e ativar inte-

resses singulares dentro do coletivo. 

Jesus Glaubert, sintetizou essa pluralidade ao recordar sua participação:  

O que marcou também eu acho que foi a oportunidade de destacar que na arte 

cada pessoa tem um jeito único de expressar: umas pessoas se expressam redese-

nhando, modelando o sistema, algumas gostam de expressar arte organizando um 

local, outras gostam de desenhar, outras gostam de cantar… são várias expres-

sões artísticas. Por isso que teve muitas pessoas que ajudaram também na 



157 

 

montagem do espaço para apresentação, e outras até a entrega final do projeto. 

Eu acho que eu fiquei na parte da montagem com o pessoal que foi na parte de 

desenhar todo o chão, colocar as pedras, fazer aquele suporte [a “gaiola”], co-

locamos do teto até embaixo. As folhas, a gente não usou nenhum aroma no am-

biente, foi só folhas frescas, e tinha algumas flores, eu acho, mas bem poucas 

(2025). 

 

Cada estudante encontra sua forma de implicação, tanto com o componente curricular Arte 

quanto com a experiência artística propriamente dita. Às vezes, o envolvimento acontece na mon-

tagem; outras vezes, apenas na desmontagem. Há quem organize o espaço, quem prefira o silêncio, 

quem observe até encontrar o próprio tempo de agir. Escutar essas diferentes formas de presença é 

parte essencial da pedagogia da instalação. 

Implicar-se com o componente curricular é, sim, necessário: há uma disciplina a cumprir, 

uma carga horária, uma institucionalidade, uma nota a ser atribuída..., mas há também – e sobretudo 

– a possibilidade de implicar-se com a arte como relação com o mundo. Visto que não se trata de 

formação técnica para futuras carreiras artísticas, a ideia é que as experiências toquem outras ca-

madas da vida. É uma pedagogia orientada a partir da Educação Integral, que compreende o ser 

humano em sua inteireza, articulando razão, sensibilidade, corpo, afetos, ação e pensamento. Essa 

perspectiva, central às Pedagogias Libertárias, recusa a fragmentação dos saberes e propõe um 

processo educativo que se constrói na liberdade, na autonomia e na convivência, e não apenas na 

preparação para exames ou exigências do mercado de trabalho. 

Ferrer y Guardia (2003), ao propor a Escola Moderna, defendia uma educação que não 

separasse sensível e razão, corpo e mente, trabalho e criação. Educar, para ele, era formar pessoas 

livres, conscientes e solidárias – não apenas preparar para o mercado ou para os exames nacionais. 

No Brasil, Maria Lacerda de Moura (1934) radicaliza esse projeto, afirmando que uma educação 

verdadeiramente libertária precisa cultivar autonomia, imaginação e uma ética da convivência. 

Seguindo essas trilhas, a pedagogia da instalação propõe experiências em que pensar, fazer 

e sentir estejam entrelaçados. Em vez de ensinar técnicas específicas ou reproduzir padrões estéti-

cos, criamos espaços para que cada pessoa experimente sua própria forma de estar com a arte e, 

quem sabe, leve isso para a vida. 

Essa pedagogia acontece nos interstícios: entre o visto e o não dito, o planejado e o impre-

visto, o coletivo e o íntimo. Não é um método fechado nem uma ferramenta a ser aplicada. “Usar” 

a instalação como estratégia didática empobreceria sua potência. Aqui, ela é uma forma de estar 

com: com objetos, estudantes, tensões do presente, com ideias que surgem e se desfazem, silêncios 



158 

 

que atravessam a aula. Penso nessa pedagogia não a partir de conteúdos curriculares planejados, 

nem das habilidades associadas a competências, 

 

Imagino ambientes que inspiram, espaços abertos ao inesperado; penso na 
disposição de se deixar afetar por quem está, por quem falta, por quem 

nunca foi considerada agente de aprendizagem: uma cadeira torta, uma ár-
vore derrubada pela tempestade em frente à escola24, uma dúvida que nin-

guém ousou perguntar...
 

Como prática artística, a instalação é híbrida: articula diferentes linguagens, suportes e ma-

terialidades. Em uma mesma experiência, há quem desenhe, pinte, recorte e cole; quem cuide da 

organização do espaço para que o excesso não se transforme em ruído; quem só participe da des-

montagem – e isso também conta. Cada gesto, por menor que pareça, compõe o coletivo. O objetivo 

não é uniformizar ações, mas cultivar um campo sensível de escuta e atenção ao que emerge. 

Essa prática é também uma forma de articular teoria e ação dentro de um tempo extrema-

mente reduzido. No EMIT, a carga horária de Arte é limitada. A instalação oferece um modo de 

fazer em que pensar e agir se entrelaçam: produzindo, pensa-se; montando, debate-se; desmon-

tando, investiga-se. A prática se torna teoria encarnada – não como repetição de conceitos, mas 

como experiência viva do sensível. 

A instalação exige da estudantada uma postura de cuidado com o tempo, o espaço, os ma-

teriais e as relações: ela demanda escuta, presença, atenção à alteridade. É um acontecimento que 

envolve corpo, pensamento e matéria. É também uma pedagogia da coabitação: ninguém instala 

sozinha. Há sempre outras pessoas, outras forças, outras vontades ali em jogo. E é nessa multipli-

cidade que se abre a aprendizagem. 

É uma pedagogia que começa onde o plano de aula termina. Não porque rejeite o plano – o 

planejamento existe, mas ele não esgota o acontecimento. Às vezes, tudo muda por causa de um 

gesto: alguém move um objeto de lugar e altera toda a configuração da instalação. Às vezes, é a 

ausência (de luz, de vontade, de sentido) que convoca outra forma de presença. A pedagogia da 

instalação não se encerra numa técnica, mas se configura como prática viva, mutante, porosa. 

 
24 Isso aconteceu em 2018, em frente ao campus. Fizemos uma instalação efêmera na árvore gigantesca que fora der-

rubada por fortes ventos em uma tempestade. 



159 

 

Mais do que ensinar conteúdos, a pedagogia da instalação convida à escuta dos contextos. 

Ela nos interpela com perguntas como: O que está acontecendo aqui? Que forças atravessam 

este espaço? Que corpos estão sendo convocados a aprender, a cuidar, a falar? Nesse 

sentido, configura-se também como uma pedagogia ética, uma prática que não separa o saber do 

sentir, nem o ensinar do coexistir. 

Essa proposta se alinha àquilo que venho chamando de prática artística/pedagógica/regene-

rativa: uma pedagogia comprometida com o cuidado do comum, com a manutenção da vida em 

sua diversidade, com a regeneração das relações entre os seres e os espaços. A instalação, nesse 

contexto, é mais do que uma atividade artística. 

 

A instalação não é só um meio artístico: 
é um modo de ensinar que se encarna no espaço, 

no tempo e nas relações entre agentes.
 

Ao refletir sobre essas rupturas, percebo que houve uma mudança profunda na maneira 

como compreendo e pratico a Educação em Artes Visuais – e isso se refletiu também na forma 

como a estudantada passou a se envolver com o que propúnhamos em sala. A transformação não 

aconteceu de uma vez: começou com o abandono das provas escritas, depois alcançou os modos 

de convivência e circulação na sala de aula, que passaram a operar com mais liberdade, fluidez e 

confiança mútua. Ninguém mais precisa pedir permissão para beber água ou ir ao banheiro. O 

espaço do ateliê está sempre aberto. 

E embora essa dinâmica se assemelhe a práticas mais comuns no ensino superior, ela surgiu 

ali mesmo, no ensino médio integrado, como consequência de uma pedagogia que se instala para 

aprender junto com quem chega. A mudança mais radical, no entanto, foi o surgimento das insta-

lações como prática central do trabalho. Foi ali que a minha prática, e o modo como a estudantada 

se colocava no processo, realmente se reconfigurou. 

Essa mudança de perspectiva não nasceu de uma decisão isolada, mas de um conjunto de 

experiências, questionamentos e escutas – inclusive dos discursos que fui recolhendo ao longo 

desta pesquisa. Ao recordar o início dessa trajetória, lembro que fui a primeira professora de Arte 

do campus Valença, tendo chegado à escola logo após sua inauguração, em 2014. Recém-saída do 

mestrado, atravessava uma transição sensível na minha maneira de pensar o ensino de arte. Naquele 



160 

 

momento, as práticas ainda eram confusas: atividades escritas, como relatórios, predominavam; as 

propostas práticas eram pontuais e quase sempre restritas ao interior da própria turma, sem dialogar 

com o restante da comunidade escolar. 

Com o tempo e com as fricções que a prática suscitava, comecei a me perguntar: quais 

conteúdos realmente importam? Como abordá-los sem negligenciar aquilo que é, para mim, o 

coração da Educação em Arte: o fazer artístico em sua potência sensível, crítica e inventiva? Essas 

perguntas foram reorganizando minha atuação docente. Aos poucos, a pedagogia que vinha sendo 

improvisada se tornou uma escolha ética, estética e política: a instalação artística/pedagógica/rege-

nerativa como eixo da experiência educativa. 

Ao assumir uma postura mais disruptiva, ancorada nos princípios da pedagogia libertária, 

minha perspectiva sobre a Educação em Artes Visuais começou, de fato, a se transformar. Deixei 

de apenas imaginar outras formas de ensinar e passei a colocá-las em prática – mesmo sem refe-

rências prévias, mesmo sem saber se “daria certo”. Essa escolha marcou um ponto de inflexão não 

apenas para mim, mas também para a turma com quem comecei a experimentar esses outros modos 

de fazer. A partir do momento em que compreendi que era possível, sim, ensinar arte de outro jeito 

– e que esse outro jeito podia ser coerente com meus desejos, valores e inquietações, a relação com 

os conteúdos curriculares mudou profundamente. 

As práticas escritas, como os relatórios,25 foram sendo abandonadas ou ressignificadas e as 

atividades práticas deixaram de ser pontuais para ocupar o centro da experiência. De algo marginal, 

a arte passou a ser vivida como presença na escola: uma presença sensível, crítica e coletiva. Isso 

também se refletiu nos depoimentos que escutei, anos depois, de estudantes egressas que partici-

param desse processo. Até aquele momento, as propostas de ensino vinham sendo conduzidas de 

forma hesitante: pouco espaço para criação, pouca escuta, pouca conexão com o entorno. A virada 

se deu quando percebi que a transformação que eu desejava ver na educação precisava começar 

pelas minhas próprias escolhas em sala de aula. Foi essa virada que me levou à instalação pedagó-

gica como prática regular, e não como exceção.  

Para investigar essas rupturas, as concepções de Alain Badiou (2005) e Atkinson (2017) 

sobre eventos de aprendizagem podem ser elucidativas. Elas destacam que as rupturas precipitadas 

 
25 Nos anexos estão alguns exemplos desses relatórios, que considerei importante incluir como registro do tipo de 

escrita que emergia das atividades. Embora os textos variassem bastante, ajudam a compor um quadro da produção 

realizada naquele contexto. Esses relatórios foram enviados por e-mail e, ao reencontrá-los, percebi a relevância de 

incorporá-los ao trabalho. 



161 

 

pelos eventos de aprendizagem são capazes de alterar os modos de operação da prática educacional, 

que precisam ser alinhados com os propósitos educacionais e artísticos da EAV26. Atkinson define 

eventos de aprendizagem como encontros com o desconhecido, capazes de perturbar as estruturas 

consolidadas de conhecimento e ação do indivíduo. Ao abandonar práticas que antes organizavam 

a minha docência (provas escritas, relatórios, aulas expositivas mal disfarçadas de dialogadas) não 

inaugurei um novo sistema de ensino, mas me coloquei em risco. Um risco ético, afetivo e profis-

sional. Como afirma Atkinson (2009), o aprendizado real ocorre quando há um movimento para 

um novo ou modificado estado ontológico. E esse movimento não nasce de planejamentos meticu-

losos, mas de rupturas, de eventos, momentos que desorganizam o que parecia estabelecido e pro-

vocam um devir que antes não se cogitava. 

Quando me abri para esses eventos, minha prática deixou de ser uma sequência de tarefas 

didáticas e passou a ser uma escuta ativa do que emerge: um gesto da estudantada, um objeto des-

locado, uma conversa paralela que ecoa mais do que o conteúdo oficial da aula. Esses sinais, antes 

ignorados, tornaram-se parte da cena pedagógica. Como sugere Atkinson, é nesse “não sabido” que 

a pedagogia encontra sua potência: “não se trata de refletir sobre o self em termos de uma ontologia 

presente ou futura, mas de perguntar: quem é você?” (2009, p. 2). 

Esse gesto, aparentemente simples, muda tudo. Ao invés de esperar que estudantes produ-

zam aquilo que se espera, a pergunta vira: como cada uma, cada um, aprende? Como se configura 

essa aprendizagem se ela não se dá segundo os marcos conhecidos? Essa mudança de postura inau-

gura o que Atkinson chama de “pedagogia contra o Estado” – uma prática que não se deixa capturar 

por modelos padronizados de ensino e avaliação, mas que opera na imanência, na diferença, na 

temporalidade dissonante de cada existência. 

Foi assim que surgiram os primeiros sinais da instalação artística/pedagógica/regenerativa. 

Não como projeto previamente definido, mas como acontecimento que reconfigurou os modos de 

ensinar e aprender. No lugar da grade fixa, uma espiral fluida. No lugar da aula expositiva, a expe-

rimentação coletiva. No lugar do conteúdo a ser cumprido, a experiência sensível como forma de 

conhecimento. 

Essa transformação ecoa a crítica que Atkinson faz à cegueira da educação diante da “in-

tempestividade da aprendizagem real” (Atkinson, 2013): os currículos esperam resultados 

 
26 Aqui, refiro-me tanto aos conteúdos curriculares que precisam ser abordados ao longo do período letivo quanto às 

habilidades e competências específicas a serem desenvolvidas a partir deles. 



162 

 

mensuráveis, enquanto a aprendizagem verdadeira é intempestiva, desafina o tempo cronológico, 

rompe com a expectativa de linearidade. Foi assim que percebi que a prática não precisava apenas 

ser ajustada. Ela precisava se deixar desfazer para que outra coisa pudesse emergir. 

A pedagogia da instalação, nesse contexto, se aproxima do que Atkinson chama de poiesis: 

não a repetição de formas conhecidas, mas o surgimento do novo em meio à ruína do antigo. Uma 

criação ética, sensível e contingente, que não se ancora em identidades fixas, mas em subjetividades 

por vir. Como ele mesmo diz: “uma pedagogia que não se preocupa com o que devemos ser, mas 

com a potência do que ainda podemos vir a ser” (2009, p. 3). 

Essa pedagogia, portanto, não é só um método: é um modo de escuta. É política, porque 

coloca em xeque os mecanismos de controle e reconhecimento da escola. É estética, porque en-

volve a composição de espaços, tempos e materialidades. E é ética, porque reconhece que ensinar 

é, antes de tudo, estar em relação com o que não se sabe, com quem ainda não se nomeia, com 

aquilo que insiste em se manifestar fora do script. 

Ao discutir a necessidade de reconhecer e enfrentar os riscos inerentes à construção e inter-

pretação de narrativas, Latour (2012) discute a importância de considerar as contingências e incer-

tezas envolvidas em qualquer encontro com o mundo. Todo encontro com o desconhecido repre-

senta um risco de ruptura27. Ao abordar os relatos de risco, Latour destaca a intricada dinâmica 

envolvida na comunicação, interpretação e discussão dos perigos dentro de uma rede. Latour des-

taca que, diante das dificuldades enfrentadas, uma solução prática se apresenta: é preciso abraçar 

as incertezas. Ele sugere colocar em destaque a própria atividade de elaborar narrativas: “A ideia é 

simplesmente trazer para o primeiro plano o próprio ato de compor relatos” (p. 180). Os relatos, 

longe de serem descrições neutras da realidade, são narrativas influenciadas por interesses, valores 

e poder. Tais narrativas desempenham um papel fundamental na formulação de políticas públicas, 

na tomada de decisões individuais e coletivas e na percepção geral dos perigos.  

Entretanto, Latour enfatiza que a abordagem dos relatos de risco requer reflexão, articula-

ção e uma compreensão singular, adaptada à diversidade de perspectivas e interações presentes em 

cada situação. Isso demanda um processo complexo que seja capaz de "registrar diferenças, absor-

ver multiplicidade, reformular-se a cada novo caso" (p. 179). Lidar com os relatos de risco exige 

 
27 Isso me remete à ideia de autonomia e emancipação: após essa ruptura, passei a atuar de forma mais autônoma. A 

famigerada “minuta de prova” foi a primeira a ser eliminada da minha prática, malgrados as cobranças do setor peda-

gógico da instituição. Este problema que foi resolvido diante da justificativa de que a minha prática docente era pautada 

nos princípios da Pedagogia Libertária. 



163 

 

uma abordagem capaz de enfrentar as incertezas e complexidades inerentes ao tema. A definição 

de eventos de aprendizagem como encontros arriscados com o desconhecido se encontra com a 

abordagem de Latour sobre relatos de risco na medida em que ambos destacam a natureza dinâmica 

e imprevisível das interações com o desconhecido e o inesperado.  

Os eventos de aprendizagem representam encontros que desafiam as estruturas de conheci-

mento estabelecidas, e os relatos de risco lidam com situações nas quais os riscos são comunicados, 

interpretados e discutidos dentro de uma rede. Segundo Badiou (2005), um evento é algo que ocorre 

em uma situação, mas cujo efeito é uma transformação profunda na lógica dessa situação. Ele des-

taca que um evento abre espaço para um procedimento de verdade, que implica fidelidade a uma 

nova ideia, uma forma de pensar ou agir. Isso envolve uma ruptura do conhecimento pela verdade 

do evento e a persistência com essa verdade, com o potencial de ser transformadora. Para o autor, 

ser fiel a um evento significa se movimentar dentro da situação conforme alterada pelo evento, 

promovendo a irrupção de novas maneiras de ser e agir.  

Atkinson (2014) relaciona essa concepção de evento à noção de “perturbação”. Nesse con-

texto, um evento é percebido como uma perturbação, uma ruptura nas formas estabelecidas de 

entender ou agir, com o potencial de desencadear novos modos de ser. 

Chamo de fidelidade o conjunto de procedimentos que discernem, dentro de uma 

situação, aqueles múltiplos cuja existência depende da introdução em circulação 

(sob o nome suplementar conferido por uma intervenção) de um múltiplo-evento. 

Em suma, uma fidelidade é o aparato que distingue, dentro do conjunto de múlti-

plos apresentados, aqueles que dependem de um evento. Ser fiel é, ao mesmo 

tempo, reunir e distinguir o tornar-se legítimo de uma ocasião (Badiou, 2005, p. 

232, tradução minha). 

 

A mudança de abordagem, que passa a incorporar instalações artísticas como dispositivo 

pedagógico, reflete a fidelidade ao evento. Isso implica reconhecer a transformação e decidir mo-

vimentar-se dentro da situação conforme alterada pelo evento. A dificuldade em dialogar, a decisão 

de criar algo inusitado e a construção da instalação são múltiplos contingentes, dependendo do 

evento. 

A alteração na prática docente e a inclusão de instalações como dispositivo pedagógico são 

múltiplos que se tornam "legais", ou seja, são reconhecidos e integrados à prática educacional a 

partir da irrupção do evento. A história, vista pela perspectiva de Badiou (2005), é um evento que 

envolve uma ruptura nas formas estabelecidas de ensino, introduzindo algo novo e provocando 

uma transformação significativa na prática educacional. Nessa narrativa, a fidelidade ao evento se 



164 

 

manifesta na mudança de abordagem pedagógica e na adoção da instalação artística como elemento 

central no processo de ensino de Arte. 

Atkinson (2018) propõe a noção de pedagogia do evento para descrever práticas educativas 

que se dão em zonas de indeterminação – espaços onde o que é vivido não pode ser inteiramente 

planejado, controlado ou capturado por rubricas avaliativas. O acontecimento pedagógico não se-

gue o tempo cronológico da aula, mas o tempo rizomático do encontro. Em outra chave, Bishop 

(2012) observa que certas práticas estéticas não operam pelo que exibem, mas pelos efeitos que 

produzem nos corpos – na instabilidade, na fricção, no que escapa à representação. 

É nesse intervalo entre o planejado e o inesperado, o coletivo e o singular que se instala 

essa pedagogia. Ela não ignora os documentos oficiais, nem nega que habilidades e competências 

façam parte do vocabulário da educação contemporânea. Mas recusa tratá-las como moldes a serem 

preenchidos. Porque, se tudo já estiver previsto, onde entra o que ainda não foi pensado? 

Não se trata de planejar o que cada estudante deve desenvolver, como se a aprendizagem 

fosse uma escultura a ser moldada segundo critérios definidos de fora. A aprendizagem verdadeira 

é incontrolável: uma estudante pode desenvolver uma habilidade que jamais esteve no plano; pode 

descobrir algo que nem ela nem eu sabíamos nomear. Uma pedagogia da instalação reconhece isso 

e trabalha com o que emerge – com a imprevisibilidade, com os desvios, com os gestos pequenos 

que transformam uma aula inteira. 

Assim, o que importa não é garantir o cumprimento de uma lista de habilidades, mas criar 

condições para que a vida aconteça ali, no espaço da aula, e que algo se desloque, que se abra um 

procedimento de verdade (Atkinson, 2018). Essa é uma pedagogia que não se encerra em compe-

tências: ela começa quando as competências não dão conta, quando é preciso escutar o que não se 

mede, não se quantifica, mas transforma. Nesse sentido, a instalação A Soma de Tudo (2018), re-

gistrada na Imagem 10 em sua versão finalizada, materializa a própria pedagogia da instalação 

como prática encarnada: um modo de ensinar que se inscreve no espaço, no tempo e nas relações 

entre agentes. 

 

 

 

 

 



165 

 

 

Fonte: Acervo próprio. 

  

Imagem 10 – Instalação A Soma de Tudo, 2018. 



166 

 

Espaços de experimentação estética 

um tentáculo da pedagogia da instalação artística/pedagógica/regenerativa 

 

Fonte: Acervo próprio. 

 

Entre uma instalação e outra, costumo propor um intervalo que nomeei de experimento 

estético. Trata-se de uma pausa intencional no fluxo de produção das instalações. Essa suspensão 

nos permite reorganizar o espaço do Laboratório de Artes Visuais (Lavi), revisar os materiais dis-

poníveis e observar com mais nitidez o que estamos fazendo e como estamos fazendo. 

Imagem 11 – Um dia comum: experimento estético 

com materiais, 2018. 



167 

 

Embora tenha uma função prática, essa pausa é também parte da prática artística/pedagó-

gica/regenerativa, que envolve escolhas, classificações, descartes, reaproveitamentos e ativa modos 

de ver, tocar e reorganizar o que foi acumulado. É nesse momento que abrimos armários, reviramos 

caixas, retiramos materiais esquecidos em cantos, desfazemos nós em cordas, limpamos objetos, 

verificamos o que quebrou, o que pode ser consertado, o que não tem mais jeito... É um gesto 

coletivo que convida a estudantada a se implicar com a materialidade da prática, não apenas como 

meio, mas como campo de decisão e conhecimento. 

Ao lidar com os objetos, suas texturas, resistências e qualidades formais, organizamos o 

espaço, mas também criamos pequenas composições não premeditadas. Essas composições não 

são obras, mas podem ser compreendidas como experimentos. Surgem espontaneamente, sem 

finalidade expositiva, e abrem espaço para novas possibilidades de montagem. 

Um exemplo disso é uma composição que surgiu a partir da manipulação de objetos trans-

lúcidos e fontes de luz. Quando percebemos, um dos arranjos parecia um holograma. Essa imagem 

(imagem 11) surgiu sem planejamento, mas carregava uma potência visual e conceitual que nos 

fez parar, observar e registrar. Esse tipo de ação, ainda que não planejada, expressa a potência do 

entre: esse momento que não é mais uma instalação e ainda não é a próxima, mas que carrega em 

si o gesto criador.  

Esse processo não segue um método formalizado, mas se aproxima do que chamei anteri-

ormente de amétodo-gambiarra. O experimento estético, assim como outras práticas que emergem 

nesse intervalo entre ações, pode ser compreendido como uma etapa desse amétodo. Não se trata 

de uma metodologia estruturada, com etapas previsíveis, mas de uma disposição para lidar com o 

que temos, com o que sobra, com o que emerge. O vídeo mostrando esse experimento tem 19 

segundos e pode ser visto no link: https://youtube.com/shorts/W5Hyw0BjWmw?feature=share. 

Em vez de descartar materiais aparentemente inúteis ou buscar soluções impossíveis diante 

da escassez de recursos e de tempo, optamos por utilizar as condições disponíveis. A gambiarra, 

nesse contexto, é uma forma de criação comprometida com a continuidade da prática, mas também 

com sua reinvenção constante. Exige atenção, critério e coerência com a proposição artística em 

andamento. Não trabalhamos com um “rigor estético” nos moldes clássicos da arte formal, mas 

buscamos uma consistência sensível. Mesmo aquilo que é tosco, bruto ou improvisado precisa estar 

em sintonia com a proposta poética e pedagógica da instalação. Trata-se de um tipo de escuta atenta 

ao que emerge, pois é essa escuta que define a forma. 

https://youtube.com/shorts/W5Hyw0BjWmw?feature=share


168 

 

A proposta de criar uma atmosfera artística nas aulas, em coerência com o que se está ex-

perienciando e investigando, pode ser mal compreendida. Há quem leia esse cuidado com a forma, 

a presença e a atmosfera como uma exigência estética no sentido clássico, como se o objetivo fosse 

embelezar o espaço ou alcançar certo ideal de acabamento visual. Em nome de uma liberdade 

criativa, evoca-se o espírito do laissez-faire, herança de abordagens pedagógicas que confundem 

autonomia com abandono e que, não raramente, relegam à arte o lugar do “vale tudo”. Mas é jus-

tamente dessa lógica que me desvio. 

Não proponho um policiamento das formas, tampouco vigilância sobre o fazer artístico. 

É sobre uma PEDAGOGIA QUE CONFIA NA CRIAÇÃO DE ATMOSFERAS, que se abre ao experimento esté-

tico como modo de escuta e afetação. A exigência, aqui, não é um gesto autoritário rumo à beleza, 

é uma ética da atenção, uma recusa em aceitar o desleixo como estética. Porque gambiarra não é 

desleixo. 

Proponho outra coisa: um exercício de presença plena no momento do fazer. Um gesto que 

envolve observação atenta, cuidado com os materiais, respeito pela arte e pelas pessoas que parti-

lham esse processo. Isso, para mim, é formação. E quando digo formação, não me refiro ao acú-

mulo de saberes técnicos nem à domesticação de condutas. É sobre tornar-se alguém mais sensível 

ao que nos cerca, mais disponível ao encontro, mais afinada com as dimensões éticas, ecológicas, 

poéticas e políticas do viver-junto. Formação, nesse sentido, não é um ponto de chegada, mas um 

movimento contínuo de implicação com o mundo e com as práticas que o compõem. É o que Ha-

raway chama de response-ability: uma habilidade de responder ao mundo com atenção, afeto e 

compromisso, inventada nos encontros com humanes e mais-que-humanes, nas tramas de um pre-

sente espesso.  

Essa exigência, sujeita a ser confundida com rigidez, é uma convocação ética: QUE A PRÁ-

TICA ARTÍSTICA/PEDAGÓGICA SEJA FEITA COM ATENÇÃO E SENTIDO, COM PRESENÇA, COMPROMISSO 

E CUIDADO. 

Não se trata de uma opção entre implicar-se ou não, mas de reconhecer que o envolvimento 

cuidadoso com o processo é condição para que a instalação aconteça. É claro que cada pessoa 

encontrará sua maneira singular de estar ali, e essa diferença é respeitada. Mas há um compromisso 

coletivo que precisa ser sustentado, e essa sustentação exige escuta, atenção e responsabilidade 

mútua. 



169 

 

E aqui eu penso no rigor metódico de Paulo Freire. Quando ele afirma que ensinar exige 

rigorosidade metódica, não está propondo um ensino duro ou tecnicamente normativo. Está falando 

da necessidade de criar as condições para que aprender criticamente seja possível, e isso inclui 

cuidado, exigência amorosa, humildade, persistência e compromisso com o que se faz e com quem 

se aprende. Essa rigorosidade metódica, diz Freire (1996), não tem nada que ver com o discurso 

“bancário” ou com a transferência de conteúdos. Pelo contrário, ela exige que educadoras, educa-

dores e estudantes sejam sujeitos do processo, comprometides com a construção conjunta do saber. 

O que ele chama de rigor é o que aqui chamo de escuta. É o mesmo impulso ético e criador, que 

recusa tanto o desleixo travestido de liberdade (laissez-faire) quanto o controle disfarçado de com-

petência. 

Claire Bishop (2012) observa que as práticas artísticas participativas, mesmo quando apa-

rentemente rejeitam critérios tradicionais de qualidade estética, produzem modos próprios de com-

plexidade conceitual e afetiva. Para ela, há uma urgência em “restaurar a atenção aos modos de 

complexidade conceitual e afetiva gerados por projetos artísticos de orientação social” (p. 8), es-

pecialmente aqueles que parecem “rejeitar a qualidade estética”, justamente para que possam ex-

pressar sua potência e encontrar lugar na história. Assim como Bishop, compreendo que 

 

 

a forma não é um adorno: 
é parte da experiência, do pensamento e da 

afetação.
 

 

Outro procedimento recorrente nesse processo é o que passei a chamar de ESTÁTUA – não 

por acaso, já que era minha brincadeira favorita. Durante a montagem de uma instalação, quando 

o caos se instala – fios por todo lado, tecidos no chão, materiais empilhados –, fazemos uma pausa 

abrupta. Interrompemos tudo, limpamos o espaço, retiramos os excessos e, por um instante, fingi-

mos que a instalação está pronta. Observamos. Nos afastamos. Avaliamos a composição como ela 

está. O nome remete à brincadeira infantil em que crianças correndo congelam ao ouvir “estátua!”. 

Aqui, o termo funciona como um recurso coletivo de reconhecimento: paramos para poder ver 



170 

 

melhor. Essa suspensão temporária nos permite perceber o que precisa ser reduzido, ampliado, 

alterado ou mantido. Após essa pausa, voltamos à montagem com mais clareza. Embora seja uma 

técnica de avaliação do processo de construção – oportunamente usada também para que eu observe 

os engajamentos –, é sobretudo uma prática de escuta do espaço e dos materiais. Assim como o 

experimento estético, ela pode ser compreendida como mais um tentáculo do amétodo-gambiarra. 

Esses procedimentos – o experimento estético e a estátua – constituem um campo de co-

nhecimento próprio. São práticas que emergem do chão do laboratório, dos gestos cotidianos e das 

decisões compartilhadas. Estão vinculadas à formação em artes visuais porque desafiam a lógica 

da produção linear e produtivista, abrindo espaço para a escuta, o erro, a reorganização. Criam 

condições para que a estudantada experimente a incerteza sem paralisia, sustente a incompletude 

sem angústia e reconheça que o processo é, em si, um modo de saber. 

A experiência da escrita desta tese também passou por esses mesmos gestos. Em momentos 

de desorganização e excesso, quando o texto parecia travado, fiz “estátua”: simulei que havia 

terminado, afastei-me do texto e olhei para ele como quem observa um corpo estranho. Com essa 

distância, percebi o que precisava ser cortado, o que estava em falta, o que exigia aprofundamento. 

 

 

 

 

  



171 

 

 



172 

 

 

Imagem 12 – Experimento estético com luzes coloridas e bola de cristal, 2018. 



173 

 

 

 

  



174 

 

6. TUDO QUE É PLÁSTICO DESMANCHA NO AR 
Viver com o problema significa comprometer-se com um 

mundo ferido e contraditório, onde não há pureza, mas sim 

escolhas situadas, arranjos parciais e alianças incertas. 

Donna Haraway, 2016 

 

Marshall Berman (1986), ao analisar a experiência moderna como um processo simultâneo 

de criação e destruição, retoma do Manifesto Comunista de Karl Marx e Friedrich Engels o célebre 

enunciado: “tudo que é sólido desmancha no ar”. A frase, elevada à condição de título de sua 

obra, funciona como uma metáfora da modernidade como campo de forças paradoxais, no qual 

estruturas, identidades e certezas desmoronam sob o peso do progresso, da aceleração e da téc-

nica.28 

Para Marx, o capitalismo, em sua incessante expansão, destrói, subverte e dissolve tudo que 

parecia fixo: tradições, valores morais, formas de vida e laços sociais. Nada permanece imune à 

lógica da inovação constante. O SÓLIDO, aquilo que outrora sustentava a experiência, perde sua 

forma, sua substância e sua permanência. 

“Tudo o que é sólido” – das roupas sobre nossos corpos aos teares e fábricas que 

as tecem, aos homens e mulheres que operam as máquinas, às casas e aos bairros 

onde vivem as/os trabalhadoras/es, às firmas e corporações que as/os exploram, 

às vilas e cidades, regiões inteiras e até mesmo as nações que as envolvem – tudo 

isso é feito para ser desfeito amanhã, despedaçado ou esfarrapado, pulverizado ou 

dissolvido, a fim de que possa ser reciclado ou substituído na semana seguinte e 

todo o processo possa seguir adiante, sempre adiante, talvez para sempre, sob for-

mas cada vez mais lucrativas (Berman, 1986, p. 96). 

 

Inspirada e inquietada por essa imagem, proponho aqui uma inflexão marcada pela urgência 

da crise ecológica: 

Enquanto Berman falava de dissoluções simbólicas, culturais e históricas, aqui o desmanche 

é químico, ecológico e irrefutavelmente tangível. O “maravilhoso” moderno, que outrora envolvia 

as multidões como uma atmosfera vibrante, agora vem revestido de glitter e micropartículas plás-

ticas, resíduos que não desaparecem, apenas se dispersam. 

 
28 O vídeo Tudo que é sólido desmancha no ar (2012), trabalho final da disciplina de Antropologia do curso de Desenho 

Industrial da Universidade Presbiteriana Mackenzie, demonstra, em sua potência expressiva e descritiva, como abor-

dagens pedagógicas mais artísticas que burocráticas são capazes de evocar sentidos complexos, afetivos e sutis, muitas 

vezes inalcançáveis pelos formatos avaliativos tradicionais, como provas, relatórios, redações e seminários, corrobo-

rando a discussão desta tese sobre a necessidade de repensar tais formatos na EAV. O vídeo está disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=ZNnJbUAKFFE. 

https://www.youtube.com/watch?v=ZNnJbUAKFFE


175 

 

Nesse horizonte, a evocação feita por Berman, ao citar Marx – “a atmosfera sob a qual 

vivemos pesa várias toneladas sobre cada um/a de nós” (p. 18) – ganha nova concretude: se no 

século XIX esse peso nomeava a opressão das estruturas sociais e econômicas, hoje ele se adensa 

no ar saturado de microplásticos, na opacidade dos rios,29 na presença de partículas plásticas em 

folículos de pessoas que gestam.30 Essa atmosfera metafórica do desencantamento moderno tor-

nou-se um corpo contaminado, respirável e partilhado. 

Estando inscrita neste campo de tensões, onde se imbricam catástrofes ambientais, disputas 

éticas e desafios pedagógicos, esta pesquisa também se propõe a refletir sobre as escolhas materiais 

operadas no cotidiano escolar e suas reverberações eco/ético/estéticas na formação. Trata-se de 

pensar com a matéria e por meio dela, interrogando gestos aparentemente banais que, reiterados, 

compõem mundos, distribuem valores e reorganizam sensibilidades. 

O que está em jogo não é apenas o brilho fugaz de uma atividade criativa, mas os rastros 

que ela deixa no mundo. Quando tudo que é plástico desmancha no ar, é preciso perguntar: o que 

resta do que ensinamos? Existe uma pedagogia dos materiais inscrita nas escolhas cotidianas 

feitas por professoras e professores em sala de aula, escolhas que, ao definirem com quais materiais 

mediar a aprendizagem, delineiam percursos que atravessam dimensões éticas, ecológicas e estéti-

cas. 

 

Os materiais não apenas acompanham os processos de ensino:  

eles sustentam ou tensionam determinadas formas de estar no mundo. 

 

Michael Apple (1982) nos ajuda a compreender que essas escolhas integram um processo 

muito mais amplo de “filtragem cultural e ideológica”. A seleção do que entra na escola, seja um 

conteúdo curricular, uma técnica artística ou um recurso material, expõe valores sociais, políticos 

e econômicos historicamente situados e, muitas vezes, atua em favor da manutenção de uma deter-

minada ordem. Os currículos escolares, lembra Apple, são construídos com base em “formas de 

 
29 Sobre a contaminação do Rio Doce e outras tragédias ambientais que contaminaram diversos rios, ver ROSA, Débora 

Diana da. Violências e resistências [manuscrito]: impactos do rompimento da barragem da Samarco/Vale e BHP 

Billiton sobre a vida das mulheres atingidas em Mariana/MG. 2019. Tese (Doutorado) – Faculdade de Filosofia e Ci-

ências Humanas, Universidade Federal de Minas Gerais, 2019. 
30 Sobre a presença de microplástico presente no folículos de pessoas que gestam, ver: MONTANO, L. et al. First 

evidence of microplastics in human ovarian follicular fluid: An emerging threat to female fertility. Ecotoxicology 

and Environmental Safety, v. 291, p. 117868, 2025. Disponível em: DOI: 10.1016/j.ecoenv.2025.117868. Acesso em: 

22 jun 2025. 

https://doi.org/10.1016/j.ecoenv.2025.117868


176 

 

capital cultural” legitimadas por segmentos dominantes da sociedade. E essas formas não se mani-

festam apenas nos conteúdos “nobres”31: estão também embutidas nas escolhas materiais mais cor-

riqueiras. 

Quando se decide, por exemplo, que uma atividade será realizada com bandejas de isopor 

reaproveitadas, parte-se de suposições naturalizadas: de que todas as famílias terão acesso a esse 

tipo de embalagem, de que o reaproveitamento neutraliza seu impacto ambiental, de que o valor 

criativo compensa os danos ecológicos e, mais profundamente, de que é legítimo consumir, usar e 

descartar certos objetos com base numa lógica de disponibilidade e conveniência. Há, ainda, um 

agravante: o isopor colorido não é reciclável. Quando chega às mesas de triagem dos centros de 

coleta seletiva, ele é imediatamente destinado a aterros sanitários, o que significa que seu impacto 

ambiental permanece incontornável, mesmo quando empregado em práticas pedagógicas que pre-

tendem justificar o reaproveitamento. 

Mas, como adverte o autor, são justamente essas “categorias de senso comum” que susten-

tam o funcionamento ideológico da escola. A ideia de que “é só um pedaço de plástico” ou que 

“todo mundo usa” atua como escudo contra a crítica, obliterando o questionamento sobre o modelo 

de sociedade que essas escolhas ajudam a reproduzir. Como escreve Apple: 

O uso dos materiais, a natureza da autoridade, a qualidade de relações pessoais, 

as observações espontâneas, assim como outros aspectos da vida cotidiana na sala 

de aula, todos contribuem para a progressiva conscientização da criança de seu 

papel na sala de aula e para a sua compreensão do contorno social” (p. 83). 

 

Na contramão desse automatismo, uma educação comprometida com valores de justiça so-

cial e ecológica precisa tornar visíveis essas implicações. Isso exige, como propõe o autor, que 

escolhamos deliberadamente os valores que queremos encarnar e que confrontemos aqueles “fir-

memente arraigados que já residem não no topo, mas bem no fundo de nossa mente” (p. 19). Talvez 

a tarefa seja precisamente essa: desnaturalizar o “comum” para instaurar uma prática pedagógica 

crítica, enredada nas relações entre vida, matéria e responsabilidade compartilhada. 

A relação entre materialidade e visão de mundo pode ser lida à luz da crítica de Nêgo Bispo 

(2023), que propõe o conceito de cosmofobia para nomear o medo dos modos de existência 

 
31 Conteúdos “nobres” são aqueles que foram historicamente legitimados por grupos dominantes como mais valiosos 

ou prestigiosos. Conforme aponta Apple (1982), esses conteúdos, geralmente ligados às disciplinas técnico-científicas 

ou à cultura dominante, são filtrados e selecionados por critérios ideológicos, econômicos e políticos, compondo o que 

ele chama de “formas de capital cultural” que favorecem a manutenção de uma determinada ordem social. O que se 

ensina (e o que se omite) na escola está profundamente atravessado por relações de poder. 



177 

 

enraizados na Terra, um medo que se manifesta em práticas de expropriação, acúmulo e desperdí-

cio. “O desperdício é um resultado da cosmofobia”, afirma o autor, associando-o à “necessidade 

de desenvolver, de desconectar, de afastar-se da originalidade” (p. 14). Por originalidade, ele en-

tende o envolvimento orgânico e ancestral com os ritmos da Terra e com modos de vida não atra-

vessados pela lógica moderna do extrativismo. Romper com essa originalidade significa, portanto, 

romper com o compromisso comunitário com a vida, substituindo-o por uma relação instrumental 

e predatória, que vê a Terra não como parente, mas como recurso. 

Essa cisão, como propõe Bispo, não é apenas simbólica: ela funda a cosmofobia como uma 

patologia do mundo moderno-colonial. Suas raízes estão nas separações estruturantes entre natu-

reza e cultura, matéria e espírito, entre seres humanos e tudo o que não é humano, lógica também 

criticada por Bruno Latour. Em Políticas da Natureza (2004), Latour propõe um gesto semelhante 

ao de Bispo, ainda que a partir de outra epistemologia: em vez de aprofundar a separação entre 

humanos e não humanos, ele sugere suspendê-la. Onde Bispo vê um rompimento com a Terra como 

parente, Latour sugere atenção às composições: redes que envolvem seres humanos e não huma-

nos em relações contínuas, onde tudo atua e interfere nas relações que sustentam a vida. Como 

escreve: 

Suponha agora que alguém lhe traga uma associação de humanos e de não-humanos 

da qual ninguém conhece ainda a exata composição, mas da qual uma série de pro-

vas permita dizer que eles agem, isto é, naturalmente, que modificam outros atores 

com uma série de transformações elementares [...]. Existem aí atuantes, agentes, 

interferentes [...] Desde que cessemos de tomar os não-humanos por objetos [...] 

podemos, sem admiti-lo, atribuir-lhes o qualificativo de atores sociais” (p. 140–

142). 
 

Tanto Bispo quanto Latour desmontam o imaginário moderno que separa e hierarquiza os 

seres, propondo outras formas de convivência: redes de parentesco, composições, associações que 

exigem da educação e da arte um reposicionamento ético: como nos relacionamos com a matéria? 

Que mundos cultivamos quando escolhemos com quais materiais queremos trabalhar? 

Compreender a matéria como agente ajuda a perceber que as escolhas materiais feitas no 

cotidiano escolar não são apenas operacionais, mas relacionais, estéticas e ecológicas. Esse olhar é 

especialmente importante quando se trata de projetos que se propõem como experiências de edu-

cação ecológica, mas que, ao mesmo tempo, utilizam materiais poluentes, de uso rápido e descarte 

inevitável, na confecção dessas atividades. 



178 

 

Para explicitar melhor este problema, trago como exemplo a campanha Horta em Casa, 

promovida pela Companhia de Saneamento do Pará (Cosanpa) em 2023. A proposta era incentivar 

a criação de hortas domésticas com materiais recicláveis. À primeira vista, tratava-se de um gesto 

coerente com os princípios da educação ambiental, ao reaproveitar garrafas PET cortadas na hori-

zontal e preenchidas com terra para plantio. 

No entanto, a forma como essa horta foi finalizada expõe contradições importantes: sobre 

a superfície da PET foram colados enfeites feitos de EVA (etileno vinil acetato), material sintético 

de difícil decomposição e com reciclabilidade praticamente nula – mais adiante abordarei com mais 

detalhes sua toxicidade. A imagem que documenta a atividade (imagem 13) mostra uma criança 

segurando uma dessas garrafas ornamentadas. No centro da composição, vê-se um pequeno vaso 

de flor feito de EVA vermelho, verde e azul com glitter, de onde brota uma flor também feita de 

EVA, colada com, muito provavelmente, cola quente ou cola de isopor. Ambos os tipos de adesivo 

possuem formulações químicas com alto impacto ambiental, não biodegradáveis e de difícil sepa-

ração do material ao qual aderem. Há ainda outros detalhes colados na parte oposta da garrafa, 

igualmente confeccionados em EVA. 

 

 

Fonte: https://www.cosanpa.pa.gov.br/noticias/horta-em-casa-alunos-de-escola-estadual-aprendem-a-fazer-horta-com-material-

reciclavel/ 

Imagem 13 – Estética do brilho tóxico, 2023. 

https://www.cosanpa.pa.gov.br/noticias/horta-em-casa-alunos-de-escola-estadual-aprendem-a-fazer-horta-com-material-reciclavel/
https://www.cosanpa.pa.gov.br/noticias/horta-em-casa-alunos-de-escola-estadual-aprendem-a-fazer-horta-com-material-reciclavel/


179 

 

Esse tipo de composição, híbrida e brilhante, compromete não só a possibilidade de reapro-

veitamento da garrafa PET, como também agrava sua carga poluente. Ao colar EVA sobre o PET, 

a atividade inviabiliza a reciclagem do plástico base e adiciona um novo material com ainda maior 

persistência ambiental. Ou seja, a ação não apenas aumentou o volume de resíduos (PET + EVA + 

glitter), como também intensificou sua toxicidade. Se fosse apenas a irreciclabilidade do PET de-

corado, estaríamos falando de um agravamento quantitativo: mais lixo. Mas ao incluir o EVA e as 

substâncias químicas envolvidas em sua colagem, o impacto se torna também qualitativo: o resíduo 

produzido é mais nocivo e mais resistente à decomposição. 

Embora visualmente atrativa e lúdica, especialmente para o público infantojuvenil, essa 

estética colorida opera como disfarce pedagógico. Práticas como essas evidenciam como propostas 

voltadas à sustentabilidade podem perder força ou até se contradizer quando não são acompanhadas 

por uma reflexão crítica e abrangente sobre os impactos ecológicos dos materiais envolvidos. Sem 

essa atenção, corre-se o risco de restringir a educação ambiental a um repertório simbólico, des-

vinculado de suas implicações concretas. 

 

Fonte: https://escolaestadualdrulyssesguimaraes.blogspot.com/2012/06/programacao-das-atividades-da-semana-

do.html 

Imagem 14 – Ornamento para decorar a escola, 2023. 



180 

 

Atividades como essa são recorrentes. No blog da Escola Estadual Dr. Ulysses Guimarães 

(Boa Vista, RR), por exemplo, consta o registro das ações desenvolvidas durante a “Semana do 

Meio Ambiente”, em 2022, que incluíram oficinas de garrafas PET voltadas à produção de “orna-

mentos para decorar a escola dentro e fora” (imagem 14). 

A atividade contou com a participação da professora de Arte e envolveu estudantes na pin-

tura das garrafas e aplicação de cola, resultando em objetos sem função definida, esteticamente 

frágeis e ambientalmente problemáticos. Trata-se de mais um exemplo em que o gesto de cuidado 

com o planeta se manifesta por meio de materiais que, embora reutilizados, permanecem inscritos 

na lógica do plástico descartável, mas agora irreciclável. 

Um terceiro episódio, entre tantos outros possíveis, ajuda a sustentar o argumento aqui de-

senvolvido. Trata-se do projeto Pequenos Cuidadores da Natureza, promovido pelas Secretarias 

Municipais de Educação e Meio Ambiente de Belém do Piauí (2023), município localizado a apro-

ximadamente 320 km de Teresina, capital do estado, cuja proposta era estimular a consciência 

ambiental em crianças da educação infantil. As imagens do evento (imagem 15), no entanto, reve-

lam decorações compostas por painéis de EVA, garrafas PET recortadas e pintadas, fantasias de 

TNT (tecido não tecido, composto de Polipropileno, material poluente e resistente à decomposição) 

com apliques de glitter e colagens feitas, possivelmente, com cola quente – materiais não biode-

gradáveis que, misturados, inviabilizam o reaproveitamento e reforçam uma estética do excesso 

sob a aparência da sustentabilidade. 

Fonte: https://belemdopiaui.pi.gov.br/noticias/476/pequenos-cuidadores-da-natureza-emocionam-em-evento-educa-

tivo-promovido-pela-creche-tia-joaninha-e-pre-escola-jeude-jose-dias 

 

Imagem 15 – Pequenas atitudes podem salvar o mundo?, 2023. 



181 

 

 
Não é exagero pensar que cada fragmento de plástico carrega consigo uma cadeia de destruição. 
Tudo começa na extração da matéria-prima: o petróleo é retirado de territórios exauridos, fre-
quentemente marcados por conflitos ambientais e sociais32. Esse petróleo é refinado e processado 
em grandes complexos industriais, transformando-se em polímeros sintéticos como o PET e o EVA. 
O material, agora em forma de garrafas moldáveis e folhas coloridas, é embalado e distribuído em 
escala global, chegando às papelarias e aos mercados populares com apelo lúdico e preço acessível.  
 

Fonte: Imagem feita com ChatGPT, alterada no Canva e no Word. 

 

Uma vez na escola, ele ganha função pedagógica: é recortado, colado e transformado em enfeites 
“ecológicos”, como o pequeno vaso de flor colado sobre a garrafa PET. Após o evento ou apresen-
tação escolar, esse objeto perde o valor simbólico que justificou sua criação. Com o tempo, as 
partes se separam: o EVA resseca, o glitter se solta e o conjunto é descartado. Em poucos meses, 
já fora das mãos humanas, o objeto entra em processo de fragmentação. As partículas maiores 
seguem para lixões, rios e encostas; as menores tornam-se microplásticos que se infiltram nos 
corpos d’água e no ar. No caminho, atingem organismos diversos: plânctons e moluscos que os 
ingerem involuntariamente; botos, corais, tartarugas e aves marinhas, intoxicadas ou sufocadas 
por coisas que não deveriam estar ali. A cada ciclo de chuva, dejetos plásticos retornam em forma 
de contaminação.33 Uma pedagogia, portanto, que não termina com o fim da aula, mas continua 
ensinando que tudo pode ser usado, descartado e esquecido. 

 
32 Sobre as zonas de conflito por petróleo no mundo, ver ALVARENGA, Alexandre Andrade. Geopolíticas de guerras 

híbridas por recursos: o conflito do petróleo na Venezuela como laboratório da nova estratégia de guerra dos EUA. 

2022. Tese (Doutorado em Geografia) – Instituto de Geociências, Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 

2022. Disponível em: https://doi.org/10.47749/T/UNICAMP.2022.144216. Acesso em: 02 mar. 2025. 
33 Sobre a relação entre descarte inadequado de lixo e enchentes, ver FREITAS, C. M.; XIMENES, E. F. Enchentes e 

saúde pública: uma questão na literatura científica recente das causas, consequências e respostas para prevenção e 

Imagem 16 – O tão longo e breve ciclo das coisas efêmeras, 2025. 



182 

 

Esses casos, extraídos de fontes não acadêmicas, são emblemáticos porque escancaram uma 

pedagogia da contradição: afirma-se um compromisso com a preservação ambiental enquanto se 

consolidam práticas materiais que reforçam o extrativismo, a obsolescência programada e a natu-

ralização do plástico. Embora existam experiências críticas que caminham na direção oposta, ali-

nhadas a uma Pedagogia da Terra34 e voltadas à justiça ambiental, o objetivo aqui não é construir 

um inventário de boas ou más práticas. O foco está na reflexão:  

 
 

Quais direções materiais têm sido assumidas 
em nome da arte e da educação ambiental? 
Quais os efeitos concretos dessas decisões 

nos ecossistemas, nos corpos e nas subjetividades?
 

 

O dilema material como escolha eco/ético/estética 

 

Quando falamos da realidade da educação pública brasileira, de onde este texto se escreve, 

essas escolhas estão atravessadas por uma série de condicionantes: orçamento reduzido, infraestru-

tura limitada, pressão por resultados rápidos e uma cultura escolar que, muitas vezes, naturaliza o 

uso de produtos sintéticos e descartáveis em nome da economia e da praticidade, como veremos 

em casos trazidos aqui. 

É nesse cenário que itens como EVA, isopor e glitter ganham protagonismo. Leves, baratos, 

fáceis de cortar e colar, com cores vibrantes e apelo visual imediato, tornaram-se soluções práticas 

e versáteis nas atividades escolares. No entanto, essa plasticidade pedagógica tem um alto custo: 

os impactos ambientais associados à sua produção, uso e descarte persistem no tempo e atravessam 

territórios, corpos e relações. Não afetam apenas o meio ambiente natural, mas também reconfigu-

ram o cotidiano educativo. Esses efeitos, como será discutido adiante, merecem atenção criteriosa. 

 
mitigação. Ciência & Saúde Coletiva, Rio de Janeiro, v. 17, n. 6, p. 1601-1615, 2012. Disponível em: https://www.sci-

elo.br/j/csc/a/bkRHD6mZpb737QGcRfn3g5M/#:~:text=Causa%20das%20enchentes,urba-

niza%C3%A7%C3%A3o%20sem%20planejamento%20adequado16.  
34 GADOTTI, Moacir. Pedagogia da Terra e Cultura de Sustentabilidade. Revista Lusófona de Educação, 2005. 

https://www.scielo.br/j/csc/a/bkRHD6mZpb737QGcRfn3g5M/#:~:text=Causa%20das%20enchentes,urbaniza%C3%A7%C3%A3o%20sem%20planejamento%20adequado16
https://www.scielo.br/j/csc/a/bkRHD6mZpb737QGcRfn3g5M/#:~:text=Causa%20das%20enchentes,urbaniza%C3%A7%C3%A3o%20sem%20planejamento%20adequado16
https://www.scielo.br/j/csc/a/bkRHD6mZpb737QGcRfn3g5M/#:~:text=Causa%20das%20enchentes,urbaniza%C3%A7%C3%A3o%20sem%20planejamento%20adequado16


183 

 

“Cheiros são elusivos. Seus efeitos nos surpreendem”, diz Tsing (2015, p. 95). No início da 

minha trajetória docente, esse espanto se manifestava diante de materiais amplamente disponíveis 

nas escolas: EVA, glitter, cola de isopor. O cheiro exaltado do EVA, a química persistente da cola, 

o brilho intrusivo e a textura pegajosa do glitter provocavam em mim um incômodo difícil de ig-

norar. Havia uma hesitação sensorial, uma espécie de recusa do corpo – que antecedia qualquer 

formulação teórica sobre a toxicidade desses materiais. 

Tsing afirma que “o cheiro, diferente do ar, é um sinal da presença de um outro ao qual já 

começamos a responder” (p. 95). Penso nesse outro como a própria matéria: o EVA, a cola, o 

glitter, corpos sintéticos que, ao exalarem sua presença, me afetavam. “Tornamo-nos nós mesmas 

no encontro com um outro” (p. 96), escreve ela. E talvez seja exatamente isso: aquele cheiro era, 

ao mesmo tempo, presença e aviso. A intuição que me fazia evitá-los não era apenas estética, mas 

também ecológica e ética. Eu me perguntava sobre a composição daqueles materiais, mas nenhuma 

resposta me deixava confortável o suficiente para adotá-los com naturalidade. Tsing pergunta: “Se-

ria o cheiro, em sua mistura confusa de fugacidade e incerteza, um guia útil para a indeterminação 

do encontro?” Talvez sim. Talvez o cheiro desses materiais escolares, misturado à sua aparência 

sintética e agressiva, funcionasse como esse guia: uma chave sensorial que me levava a buscar 

outros caminhos. 

Por isso, desde o início, optei por alternativas que custassem menos para as escolas e que 

fossem biodegradáveis, como diferentes tipos de papel – sulfite, seda, kraft, vegetal, machê, celo-

fane (este último, um dos meus favoritos por sua cor vibrante e textura versátil), todos recicláveis 

e de rápida decomposição. Essa escolha não era apenas uma preocupação ambiental ainda incipi-

ente; em primeiro plano estava o cuidado com os recursos públicos: em escolas públicas, onde o 

orçamento é limitado, eu sabia que o uso reduzido por parte da professora de Arte permitiria ao 

setor pedagógico, que frequentemente utilizava esses insumos na produção de murais informativos 

ou lembrancinhas em datas comemorativas, uma gestão mais livre dos estoques, evitando a repo-

sição contínua de itens descartáveis e ambientalmente danosos. 

Hoje, compreendo esses incômodos como formas iniciais de uma “intuição solastálgica”, 

como denomino essa percepção tátil, visual e olfativa que, mesmo antes da razão, já pressentia os 

efeitos nocivos dessas substâncias, efeitos que viriam a ser confirmados, para mim, mais tarde, 

quando tive acesso aos estudos ambientais que já os denunciavam. 



184 

 

A forma como passei a perceber os objetos escolares começou a orientar escolhas que vão 

além da funcionalidade dos insumos pedagógicos. Esses gestos, muitas vezes pequenos, enraízam-

se numa ética da materialidade das coisas. Para Dennis Atkinson (2018), esse tipo de compromisso 

expressa uma “fidelidade a um procedimento de verdade” – uma verdade que não se impõe como 

regra universal, mas que se faz e refaz na relação com o mundo, entre o que se sente, se pensa e se 

faz. 

Tim Ingold (2017) entende o fazer artístico como forma de conhecimento encarnado, onde 

corpo, gesto e ambiente estão em correspondência. Essa correspondência não traduz ideias em ob-

jetos, mas se realiza no ato de escutar, responder, transformar. Criar, nesse sentido, não é impor 

formas à matéria, mas aprender com ela em um processo de atenção recíproca. 

Ao lado de John Dewey (2010), Ingold sustenta que educar não é transmitir, mas compar-

tilhar experiências. Mais do que ensinar uma técnica ou repetir a cronologia da história da arte – 

que tantas vezes se apresenta como um roteiro imutável: pré-história, Antiguidade, Idade Média 

etc. – trata-se de criar condições para o surgimento de algo que ainda não se sabe. Nesse contexto, 

a própria etimologia da palavra educar, do latim educere (conduzir para fora), adquire potência: 

educar é abrir brechas, fazer emergir o que está latente, deslocar-se das formas prontas para habitar 

o processo. Conduzir para fora não significa levar alguém a um destino bem traçado, mas sim sair, 

juntas e juntos, das estruturas previsíveis das respostas decoradas e dos materiais inquestionados 

em direção a um espaço de invenção compartilhada. 

Essa perspectiva de uma pedagogia da Terra35 põe em xeque o uso ingênuo ou conveni-

ente de materiais “mortos” e ecologicamente destrutivos. Elementos que, ao invés de corresponder 

à matéria viva do mundo, impõem brilho e superfície, encenando uma consciência ambiental frágil 

e performática. É a estética do brilho tóxico: uma visualidade sedutora que maquilha o desper-

dício com verniz pedagógico. 

Tim Ingold (2017) adverte que reduzir a materialidade a substância passiva e manipulável 

é um equívoco epistemológico e pedagógico: 

[...] Aprendemos mais envolvendo-nos diretamente com os próprios materiais, se-

guindo o que acontece com eles quando circulam, misturam-se uns aos outros, 

 
35 Gadotti (2005) define a Pedagogia da Terra como um movimento pedagógico, curricular e político-social de alcance 

global, ancorado em uma reflexão ética e antropológica diante da crise planetária. Entre seus objetivos, destaca-se a 

promoção da aprendizagem do “sentido das coisas a partir da vida cotidiana” (p. 19), expressão que retoma os trabalhos 

de Francisco Gutiérrez e Cruz Prado (1998), bem como a proposição de uma ecopedagogia orientada para uma “ree-

ducação do/da homem/mulher, principalmente ocidental, prisioneiro/a de uma cultura cristã predatória” (GADOTTI, 

2005, p. 20). 



185 

 

solidificam-se e se dissolvem na formação de coisas mais ou menos duráveis. Des-

cobrimos, então, que os materiais são ativos. Apenas colocando-os dentro de obje-

tos fechados eles são reduzidos à matéria morta ou inerte (p. 45).  

 

Nessa chave, o fazer artístico/pedagógico não consiste em dominar a matéria, mas em es-

cutá-la acompanhando seus ritmos, transformações e implicações. Também por isso, Ingold critica 

formas de escolarização que separam o saber técnico do saber experienciado, criando especialistas 

alheias às práticas cotidianas e às formas comuns de estar no mundo. Essa cisão repercute em 

práticas educativas que operam por reprodução e acúmulo. 

A proposta de Ingold é clara e convocatória: reivindicar uma pedagogia fundada na atenção 

ao corpo, à matéria, ao tempo, ao gesto, à Terra. Educação e arte, nesse horizonte, não devem 

padronizar, mas liberar a criatividade singular de cada pessoa, numa experiência radicalmente si-

tuada e implicada. Defender uma ética da matéria é, portanto, defender o envolvimento. Como 

afirma Nêgo Bispo (2023, p. 3), “a palavra boa é envolvimento”. E envolver-se, neste contexto, é 

comprometer-se com práticas que não apenas representem o mundo, mas que correspondam a ele, 

cuidem dele e contribuam para sua regeneração. 

 

 

A estética do brilho tóxico 

 

Para ampliar essa discussão, é necessário reconhecer a toxicidade dos materiais em duas 

dimensões interligadas: a ecológica e a pedagógica. No plano ecológico, os efeitos são visíveis e 

amplamente documentados: microplásticos, pigmentos industriais e colas sintéticas acumulam-se 

em organismos e ecossistemas, comprometendo ciclos vitais. Isso é ser tóxico. 

A segunda dimensão, a pedagógica, é mais insidiosa: em muitas práticas escolares, produtos 

como glitter, PET, EVA e outros produtos industrializados são utilizados como recursos didáticos 

sem que se reflita sobre sua composição química, seus modos de produção ou suas implicações 

ambientais. Esse apagamento desconsidera as cadeias extrativas que sustentam esses insumos, os 

séculos necessários para sua decomposição e as violências socioambientais às quais estão histori-

camente vinculados. Trata-se de uma pedagogia da invisibilização, que reforça o “grande divisor 

moderno” descrito por Latour (1994), ao separar natureza e cultura e sustentar a ficção de uma 

exploração sem consequências. 



186 

 

Essa dupla toxicidade – ecológica e pedagógica – manifesta-se em três níveis indissociá-

veis: no corporal, por meio da bioacumulação de poluentes; no político, pela manutenção de hie-

rarquias entre seres humanos e não-humanos e pela exploração do trabalho envolvido na produção 

de mercadorias, como analisado por Karl Marx ao evidenciar as dinâmicas de alienação e expro-

priação no capitalismo industrial; e no sensível, pelo empobrecimento das formas de perceber e 

interagir com o mundo material. 

Esses impactos não se restringem ao contexto escolar. Pesquisas recentes, como o The Lan-

cet Countdown on health and plastics (2025),36 evidenciam que o plástico é um perigo crescente e 

subestimado para a saúde humana e planetária, causando doenças e mortes desde a infância até a 

velhice, com perdas econômicas anuais acima de US$ 1,5 trilhão. Mais de 98% dos plásticos são 

derivados de combustíveis fósseis, e sua produção global saltou de 2 milhões de toneladas em 1950 

para 475 milhões em 2022, com projeção de 1,2 bilhão até 2060. Menos de 10% é reciclado, e 

cerca de 8 bilhões de toneladas já poluem o planeta. 

Segundo a pesquisa, os danos ocorrem em todo o ciclo de vida: da extração do petróleo e 

gás, passando pela fabricação e uso, até o descarte e a dispersão ambiental. A exposição humana – 

por ingestão, inalação e contato dérmico – envolve micro e nanoplásticos e milhares de aditivos 

químicos (muitos tóxicos, persistentes e bioacumulativos), associados a câncer, doenças cardiovas-

culares, metabólicas, neurológicas, respiratórias e reprodutivas, além de impactos no desenvolvi-

mento infantil. Crianças e populações vulnerabilizadas são desproporcionalmente afetadas. 

O relatório enfatiza que a crise não é apenas ambiental, mas também de saúde pública e 

justiça social, e defende ações urgentes, como a implementação do Tratado Global sobre Plásticos, 

restrições à produção de plásticos virgens e eliminação de produtos e químicos mais nocivos. 

Essas conclusões, embora construídas a partir de uma escala planetária, encontram resso-

nância nas práticas cotidianas da escola. É nesse espaço que a materialidade da crise se manifesta 

de forma palpável, como no uso recorrente de garrafas PET pintadas em atividades de “reciclagem 

criativa”. Essas práticas introduzem novas toxinas no ambiente por meio de tintas, colas e vernizes 

que liberam compostos nocivos, inclusive em contato com as mãos e vias respiratórias de crianças. 

Reforçam, ainda, a falsa ideia de que o plástico é uma matéria-prima inesgotável e ocultam as 

histórias de exploração e poluição que marcam sua cadeia produtiva. Ao valorizar o enfeite 

 
36 LANDRIGAN, Philip J. et al. The Lancet Countdown on health and plastics. The Lancet, publicado online em 3 

ago. 2025. Disponível em: https://doi.org/10.1016/S0140-6736(25)01447-3. Acesso em: 15 ago. 2025. 

https://doi.org/10.1016/S0140-6736(25)01447-3


187 

 

superficial e o brilho industrializado, esvaziam as possibilidades sensíveis de relação com a maté-

ria, reduzindo o gesto pedagógico à reprodução de uma estética colonizada, plastificada e descar-

tável, com muito brilho, mas sem ânimo de vida. 

Além da toxicidade, persiste o mito de que todo material é reciclável. Na prática, a recicla-

gem constitui um processo industrial complexo e altamente seletivo. Requer infraestrutura especi-

alizada, tecnologias específicas e em contínua inovação, significativo consumo energético e hí-

drico, além de uma cadeia logística eficaz – da triagem à revalorização dos materiais – sem men-

cionar os próprios resíduos gerados ao longo do processo. 

Conforme definido pela legislação brasileira (Brasil, 2010), reciclagem consiste na "trans-

formação dos resíduos sólidos por meio da alteração de suas propriedades físicas, físico-químicas 

ou biológicas, com o objetivo de convertê-los em insumos ou novos produtos, respeitando os pa-

drões estabelecidos pelos órgãos competentes do SISNAMA37 e, quando aplicável, do SNVS38 e 

do Suasa39". No entanto, o que essa definição legal oculta é a baixa reciclabilidade real da maioria 

dos materiais comercializados e o custo ambiental e social associado a essa cadeia. 

Segundo dados do Guia da Reciclagem Valora (2021), apesar do Brasil ter coletado apro-

ximadamente 92% dos resíduos gerados em 2018, apenas 3% foram efetivamente reciclados. E 

essa taxa se fragmenta ainda mais quando analisamos por material: enquanto o alumínio possui alta 

taxa de reciclabilidade (cerca de 98%), plásticos e vidros têm desempenho médio ou baixo, fre-

quentemente inviabilizados por contaminações, ausência de limpeza adequada, baixa demanda da 

indústria ou alto custo de processamento. 

Erica Hiwatashi (1998) reforça que a reciclagem, ao contrário do que é frequentemente 

propagado, não é uma solução ambiental ideal: trata-se de uma cadeia produtiva inserida na lógica 

industrial, com seus próprios impactos, externalidades e desigualdades. As usinas de reciclagem, 

por exemplo, mesmo quando operadas sob controle estatal ou cooperativo, enfrentam dificuldades 

 
37 Sisnama – Sistema Nacional do Meio Ambiente é conjunto de órgãos e instituições responsáveis pela proteção e 

gestão ambiental no Brasil. Inclui entidades como o IBAMA (Instituto Brasileiro do Meio Ambiente e dos Recursos 

Naturais Renováveis), o ICMBio (Instituto Chico Mendes de Conservação da Biodiversidade), as secretarias estaduais 

e municipais de meio ambiente, e o Ministério do Meio Ambiente (MMA). Define normas e fiscaliza o cumprimento 

da legislação ambiental, incluindo processos como licenciamento e reciclagem. 
38 SNVS – Sistema Nacional de Vigilância Sanitária: Coordenado pela ANVISA (Agência Nacional de Vigilância 

Sanitária), regula e controla produtos e serviços que impactam a saúde pública. No contexto da reciclagem, pode entrar 

em cena quando materiais reciclados são usados em embalagens de alimentos ou produtos médicos. 
39 SUASA – Sistema Unificado de Atenção à Sanidade Agropecuária: Supervisionado pelo Ministério da Agricultura, 

Pecuária e Abastecimento (MAPA), garante a qualidade sanitária de produtos de origem animal e vegetal. Se um 

resíduo reciclado for utilizado na produção de embalagens agrícolas ou ração animal, por exemplo, o SUASA pode 

estabelecer normas para evitar contaminações. 



188 

 

tecnológicas para separar resíduos contaminados e alto índice de rejeito. Além disso, grande parte 

da triagem ainda é feita manualmente, com baixa proteção aos trabalhadores e precarização das 

condições laborais. 

Somando-se a isso, a capacidade de absorção desses materiais pela indústria recicladora é 

limitada: depende da pureza da matéria-prima, da viabilidade econômica de seu reaproveitamento 

e da oscilação do mercado secundário. Em muitas cidades brasileiras, o que é separado pela popu-

lação com a intenção de ser reciclado sequer chegam a ser reciclados, por ausência de uma malha 

logística integrada e de políticas públicas eficazes de destinação. O resultado é um ciclo vicioso de 

frustração e invisibilização do esforço coletivo. 

Assim, reduzir o problema dos resíduos sólidos à máxima de que é preciso “reciclar mais” 

não apenas simplifica a questão, como desvia o foco do que realmente importa: o consumo. Como 

alerta o próprio Guia da Reciclagem, reciclar deve ser o último recurso dentro de uma lógica mais 

ampla de prevenção. Ações como reduzir, reutilizar, recusar e, sobretudo, repensar os padrões de 

consumo precisam ser priorizadas para conter o crescimento exponencial da produção de lixo.  

Esse questionamento sobre o consumo – seus excessos, automatismos e promessas de uma 

vida mais confortável – deve ocupar o centro da educação ambiental. No entanto, o que se vê com 

frequência é uma inversão dessa lógica: o reaproveitamento e a reciclagem ganham protagonismo 

justamente por carregarem a aparência de soluções sustentáveis. Aquelas garrafas PET que se trans-

formam em objetos pintados e colados durante oficinas escolares não estão, de fato, sendo reapro-

veitadas – apenas passam por uma mudança estética antes de seguirem para o lixo, agora ainda 

mais contaminadas por tinta acrílica, cola quente e glitter. Trata-se, muitas vezes, de um falso rea-

proveitamento, que ainda leva o nome equivocado de “reciclagem”, como nos casos em que se 

propõe uma “oficina de reciclagem de garrafa PET”, quando, na realidade, o material não será 

reciclado, apenas modificado de maneira irreversível. 

Vê-se que a reciclagem não é a tábua de salvação para reverter o colapso ambiental em 

curso; ela apenas prolonga, de forma limitada, a vida útil de materiais que insistimos em produzir, 

consumir e descartar. O que parece estar acontecendo é a sofisticação da permanência do lixo: 

garrafas PET transformam-se em tijolos, revestimentos, bancos, mesas e móveis diversos, como 

mostra a pesquisa de Tosello (2016), sobre o uso do PET na fabricação de tijolos ecológicos para 

a construção civil. No entanto, a criatividade técnica, quando dissociada de uma crítica mais ampla, 



189 

 

pavimenta o caminho para uma espécie de cidade Playmobil:40 um mundo plástico, reluzente e 

reciclado, que reorganiza os detritos em novas formas, sem jamais se desfazer de sua toxicidade. 

Plastificamos o cotidiano com revestimento de aparente sustentabilidade, empilhando resíduos com 

verniz ecológico enquanto o colapso ambiental e a exploração das forças de trabalho dos chamados 

“mundos periféricos” seguem em curso. 

Assim, a escola não recicla no sentido técnico do termo, isto é, não realiza os processos 

físico-químicos industriais que reintroduzem resíduos no ciclo produtivo. Mas isso não significa 

que seu papel se restrinja à separação de resíduos ou confecção de lembrancinhas de garrafa PET 

pintada, nem que esteja impedida de incorporar materiais recicláveis em propostas pedagógicas 

voltadas à educação ambiental. Quando empregados com critério – isto é, sem o uso de colas sin-

téticas, tintas plásticas ou combinações que inviabilizem sua triagem e reaproveitamento – esses 

materiais podem ser reutilizados de modo que, ao retornarem ao fluxo do descarte, mantenham sua 

reciclabilidade. Ao adotar esse tipo de conduta, a escola amplia seu campo de atuação: ressignificar 

os resíduos, reaproveitar o que já circula, recusar insumos tóxicos, reduzir a geração de resíduos e, 

sobretudo, repensar criticamente a relação com os insumos escolares são gestos que expressam um 

compromisso pedagógico e ecológico atento, situado e sensível. 

Contudo, é importante reconhecer nisso um risco pedagógico: quando tratada como solução 

final e não como problema a ser analisado, o uso pedagógico desses materiais pode operar como 

uma “compensação do risco”, como escreve Layrargues (2002; 2022), oferecendo alívio moral sem 

promover mudanças estruturais. Para o autor, isso resulta em uma educação ambiental reducionista, 

centrada em campanhas de coleta seletiva e estímulo a comportamentos individuais, sem questionar 

o modelo de produção e consumo que gera o lixo em primeiro lugar. “A abordagem educativa 

considerada como atividade-fim cumpre propósitos imediatos [...] e por esse motivo, é reducio-

nista” (2022, pp. 39-40). 

Em resposta a isso, Layrargues propõe que a reciclagem seja trabalhada como tema-gera-

dor, um ponto de partida para discussões críticas sobre consumismo, obsolescência programada, 

justiça ambiental, modos de vida e reorganização dos desejos. Nessa perspectiva, não se trata de 

ensinar a reciclar, mas de pensar com o lixo: como ele nos constitui, o que ele expõe sobre a 

sociedade e que outras práticas podem ser imaginadas. 

 
40 Cidade Playmobil alude à proliferação de soluções tecnológicas criativas que transformam PET em revestimentos, 

mobiliário e estruturas construtivas. Ver, por exemplo, o vídeo Reciclagem de garrafas pets para fabricar revestimen-

tos. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=ZzfCpQHlZRY. 

https://www.youtube.com/watch?v=ZzfCpQHlZRY


190 

 

Brilho eterno de um glitter sem lembrança 

 

Um caso paradigmático da ecologia pedagógica intoxicada é o uso do glitter escolar em 

práticas educativas. Comercializado em pequenos potes e amplamente disponível em papelarias, 

esse material é um microplástico composto, geralmente, por politereftalato de etileno (PET) reco-

berto com alumínio. Sua composição inclui ainda substâncias tóxicas como benzeno, tolueno, clo-

reto de hidrogênio e acrilato de metila, compostos com reconhecido potencial carcinogênico e des-

regulador endócrino (Leite, 2023; Rios, 2023). 

A dissertação de Helen Leite (2023) destaca os efeitos fisiológicos do glitter em crustáceos 

do gênero Macrobrachium, mesmo em concentrações mínimas (0,4 mg/L), com alterações signifi-

cativas no metabolismo energético, na ventilação branquial e na excreção de amônia. Nas palavras 

de Leite: “o glitter é um microplástico primário cuja composição química revela a presença de 

aditivos altamente tóxicos, que podem comprometer seriamente a saúde dos organismos aquáticos” 

(p. 5). 

Além de sua toxicidade intrínseca, a persistência ambiental e a complexidade de sua remo-

ção tornam o glitter ainda mais problemático. A pesquisa de Magali Rios (2023) investigou sua 

retirada da água por meio de processos de coagulação, floculação e sedimentação com extrato de 

Moringa oleifera, alcançando até 96% de remoção em condições laboratoriais específicas. Con-

tudo, Rios alerta ao concluir que o glitter apresentou a menor taxa de remoção entre os poluentes 

estudados (permanganato de potássio, furosemida, microplásticos PET e glitter), evidenciando seu 

potencial acumulativo e o desafio de sua eliminação em sistemas de tratamento de água convenci-

onais. 

De acordo com a pesquisa de Rios, com cerca de 2 mm de diâmetro, baixa densidade e 

formato hexagonal, o glitter se dispersa com facilidade e resiste à sedimentação. Mesmo quando 

retido por estruturas floculadas, o processo é sensível a variações e pouco viável em contextos reais 

de saneamento. Estima-se que 1g de glitter contenha até 100 mil partículas microplásticas. Um 

potinho escolar de 3g, portanto, pode liberar cerca de 300 mil partículas no ambiente, com potencial 

para contaminar até 300 mil litros de água, sobretudo em ecossistemas fechados, como caixas 

d’água, lagoas ou riachos. Trata-se de um brilho ilusório com custo ecológico concreto. Ou seja: 

UM POTINHO DE GLITTER É UM DESASTRE AMBIENTAL EM MINIATURA. 

 



191 

 

 



192 

 

Recusar esse tipo de material não é renunciar à criatividade, é recusar a lógica do consumo 

e descarte ostensivo que inflam as pilhas de lixo ao redor do globo.41 Muito mais educativo seria 

dizer: poderíamos usar isopor/glitter/EVA para isso, mas escolhemos não usar, porque poluem o 

planeta. 

 

 

A insustentável leveza do Isopor 

 

Entre os materiais que mais evidenciam o dilema material no contexto pedagógico, o isopor 

– ou poliestireno expandido (EPS), em sua designação técnica – ocupa lugar de destaque, dada sua 

onipresença nas escolas de Educação Básica. Trata-se de um tipo de plástico derivado do petróleo, 

frequentemente utilizado não apenas nas aulas de Arte, mas também em outros componentes cur-

riculares, legitimado por livros didáticos, cadernos pedagógicos e materiais de formação docente. 

Embora o objetivo aqui não seja elaborar um inventário exaustivo do uso do isopor na edu-

cação básica – tarefa praticamente inviável, diante da quantidade de registros disponíveis em pla-

taformas digitais, publicações acadêmicas e, sobretudo, nas práticas escolares cotidianas –, é im-

portante apresentar alguns exemplos ilustrativos que sustentem empiricamente o argumento de que 

se trata de um material amplamente utilizado, cuja escolha carrega implicações ecológicas, políti-

cas e pedagógicas frequentemente não consideradas no momento da tomada de decisão, especial-

mente em contextos distanciados da realidade da Educação Básica. 

Antes, porém, de examinar alguns desses exemplos, é preciso considerar a toxicidade e o 

impacto ambiental do isopor. Produzido a partir de grânulos petroquímicos expandidos com vapor, 

o EPS resulta em um material composto por cerca de 98% de ar e apenas 2% de matéria-prima 

(Soares, 2022). Apesar de ser tecnicamente reciclável, raramente é de fato reaproveitado: por ocu-

par grande volume e conter baixa densidade, seu transporte e reciclagem tornam-se economica-

mente inviáveis na maioria dos contextos. Além disso, o isopor fragmenta-se com facilidade, dis-

persando micro e nanopartículas que contaminam solo, água e ar, acumulando-se em cadeias tró-

ficas e afetando diretamente ecossistemas e organismos. Como observa Scanavacca Junior (2025), 

 
41 Sobre “a grande mancha de lixo do Pacífico”, ver TURRA, Alexander et al. Lixo nos Mares: do entendimento à 

solução. São Paulo: Instituto Oceanográfico da Universidade de São Paulo, 2020. 



193 

 

a longa duração do plástico no ambiente, que pode ultrapassar quatro séculos, está entre os princi-

pais fatores que explicam sua acumulação nos ecossistemas. 

A despeito desses dados, o isopor segue sendo amplamente recomendado como recurso 

pedagógico. No livro Todas as artes (Pougy & Vilela, 2016), por exemplo, orienta-se o uso de 

bandejas de isopor como matriz para exercícios de gravura no Ensino Médio. A proposta, ainda 

que tecnicamente exequível, parte de um pressuposto problemático: o acesso universal a esse tipo 

de material, geralmente proveniente de embalagens de alimentos processados ou hortifrutis emba-

lados em bandejas plásticas. Como alertam Campos e Cavassan (2007), essa suposição pode levar 

estudantes ou docentes a adquirir produtos apenas para obter o material exigido, aumentando seu 

consumo. Esse impasse emerge de forma explícita na pesquisa de Andreia Carina Santos Gusmão 

(2018), que relata ter precisado comprar bandejas de isopor para que todas/os estudantes de uma 

oficina de isogravura pudessem participar, já que nem todas/os tinham acesso ao material em casa.  

Na aula seguinte, solicitei às/aos alunas/os que trouxessem bandejas de isopor, 

para realização da próxima atividade em sala de aula, mas não trouxeram. [...] 

Com o objetivo de ensinar os alunos, comprei o isopor, as tintas, entre outros ma-

teriais” (p. 19).  

 

Nesse contexto, o reaproveitamento anunciado transforma-se em consumo efetivo de um 

material descartável e ambientalmente problemático, deslocando a proposta educativa para um ter-

ritório de contradições que precisam ser enfrentadas.  

Outro exemplo da legitimação deste material no contexto escolar encontra-se no Currículo 

em Debate: Sequência Didática – Convite à Ação – Artes Visuais (Governo do Estado de Goiás, 

2009), onde se afirma que “matrizes em isopor são excelentes materiais para se iniciar as artes 

gráficas nos conceitos básicos da xilogravura e da linoleogravura” (p. 51). O documento também 

sugere o uso de cola quente e cola de isopor, sem qualquer problematização sobre os impactos 

ambientais desses insumos. Curiosamente, o material propõe como critério de avaliação a “pes-

quisa e investigação de materiais”, mas não há qualquer menção ao ciclo de vida, à toxicidade ou 

à degradação ambiental desses insumos.  

Em outro trecho, sugere-se a análise estética de produções com EVA, incentivando a ob-

servação de linhas, formas e texturas, mas sem qualquer alusão à sua composição ou aos efeitos de 

sua degradação. Um exemplo disso aparece na seguinte orientação para a/o docente:  

Cada estudante terá seu carimbo, sugira para que escolham figuras ou silhuetas 

simples e transfira-as para o EVA. Devem escavar, raspar e cortar a superfície do 

EVA até obter uma imagem em alto ou baixo relevo […] Oriente a turma para que 



194 

 

tenha cuidado ao utilizar a cola quente ou cola de isopor, pois é necessário muito 

cuidado ao manuseá-las (p. 31). 

 

Esses documentos expõem uma tendência ainda dominante na educação básica: a naturali-

zação do uso de produtos de alto impacto ecológico como se fossem pedagogicamente neutros. O 

que se evidencia não é uma contradição entre objetivos pedagógicos e impactos ambientais, como 

se houvesse uma intenção ecológica frustrada, mas antes uma ausência de reflexão sobre o tema, 

uma desconexão estrutural entre a prática educativa e as urgências ambientais e sociais do presente.  

Diante dessa realidade, torna-se necessário considerar alternativas que integrem prática pe-

dagógica e responsabilidade ambiental. No caso do Ensino Médio, por exemplo, o uso da placa de 

linóleo para atividades de gravura apresenta-se como uma opção viável e ecologicamente mais 

adequada. Diferentemente do isopor, o linóleo é produzido a partir de matérias-primas naturais, 

como óleo de linhaça, resina, pó de cortiça, madeira e pigmentos minerais, o que o torna biodegra-

dável, reciclável e menos problemático para o meio ambiente. Ao fim de sua vida útil, pode ser 

reaproveitado como combustível sólido, transformado em composto orgânico ou moído para rein-

serção em processos industriais, retornando de diferentes formas ao ciclo natural. Além disso, não 

libera gases tóxicos quando manipulado ou aquecido, apresenta maior durabilidade e oferece uma 

experiência técnica consistente, aproximando-se das matrizes tradicionais da gravura. 

É verdade que seu custo é mais elevado e seu acesso pode exigir organização docente e 

institucional, por exemplo, por meio de projetos de aquisição de materiais; contudo, essa dificul-

dade não justifica a escolha do isopor, cujo impacto ambiental é irreversível. Se a intenção peda-

gógica é trabalhar especificamente com a técnica da gravura, cabe à instituição viabilizar esse ou 

outros recursos de maneira responsável, em corresponsabilidade com as/os docentes, evitando de-

cisões baseadas apenas em conveniência ou disponibilidade imediata. 

Apesar do custo mais elevado, o uso do linóleo pode ser viável em instituições públicas de 

educação. Um exemplo ilustrativo é a prática da professora Carla Amaral, do Instituto Federal Sul-

rio-grandense (IFSul), campus Sapucaia, que realizou uma atividade de gravura utilizando placa 

de linóleo e tinta serigráfica, demonstrando que é possível integrar técnica, qualidade pedagógica 

e cuidado ambiental. A aquisição do material, realizada por meio de dispensa de licitação, foi pos-

sível graças a uma combinação entre o apoio da gestão e a organização antecipada da docente, que 

solicitou os insumos com margem de tempo para atender às demandas burocráticas do processo. A 

professora destacou ainda que, embora o valor dispensado para a compra desse material possa 



195 

 

parecer alto quando comparado a materiais de arte tradicionalmente baratos (tais como EVA e 

isopor), ele é modesto diante das despesas recorrentes em outros cursos técnicos do campus, como 

mecânica ou plásticos, cujos equipamentos e insumos requerem investimentos muito mais expres-

sivos. Além disso, ao planejar o uso das 300 placas adquiridas em formato A4, que foram posteri-

ormente divididas em 600 placas A5, a docente estruturou um aproveitamento prolongado do ma-

terial, capaz de atender a diferentes turmas ao longo de dois ou três anos, a depender na quantidade 

de turmas ingressantes por ano letivo. Tal experiência evidencia que, com planejamento e corres-

ponsabilidade institucional, é possível sustentar práticas artísticas de qualidade alinhadas a preo-

cupações ambientais. 42 

A preocupação com a relação entre educação e consumo não é recente. Cinquetti (2000, p. 

133), ao analisar livros didáticos de ciências do ensino fundamental, observa que “poucos dos re-

cursos didáticos questionam o consumismo e/ou apontam caminhos individuais ou coletivos para 

pensá-lo.” Essa crítica é reforçada por Oliveira et al. (2001), que destacam que o trabalho com 

sucata nas escolas tende a ser simplista: muitas vezes, esse tipo de atividade não estabelece vínculos 

entre os bens de consumo socialmente produzidos e os contextos históricos, econômicos e ambi-

entais em que eles são descartados. De forma similar, Campos e Cavassan (2007, p. 7) alertam que 

a utilização da sucata, quando descontextualizada, pode esvaziar o debate crítico sobre o consumo 

e a geração de resíduos. 

Essa lacuna nas reflexões ambientais se manifesta em diversas experiências escolares, como 

a descrita por Georgiana N. Vidal Maceno (2013), que orientou estudantes do 1º ano do Ensino 

Médio a confeccionarem esculturas da Vênus de Willendorf utilizando isopor. A proposta tinha 

como foco o desenvolvimento da leitura de imagens, a apreciação estética e a contextualização 

histórica da obra, integrando as dimensões do fazer, do olhar e do conhecer, conforme propõe a 

abordagem triangular de Ana Mae Barbosa. Não se trata, aqui, de julgar a atividade por critérios 

que escapam à sua intencionalidade pedagógica, mas de reconhecer que há uma ausência recorrente 

de reflexão ambiental nas escolhas materiais propostas nas práticas escolares. A escolha do isopor, 

embora eficiente do ponto de vista técnico e acessível economicamente, evidencia uma desatenção 

aos impactos ecológicos dos insumos utilizados, reiterando o distanciamento entre a educação ar-

tística e as urgências ambientais do nosso tempo. 

 
42 Link para a divulgação do trabalho no Instagram: 

https://www.instagram.com/reel/DOo80p_kbPp/?igsh=bDR0amg2aXhzMnQ1. 

https://www.instagram.com/reel/DOo80p_kbPp/?igsh=bDR0amg2aXhzMnQ1


196 

 

Não se trata de um erro individual nem de uma falha coletiva, mas de um sintoma de uma 

formação que, historicamente, pouco nos ensinou a considerar os rastros deixados por nossas es-

colhas pedagógicas mais elementares. A educação ambiental, enquanto campo estruturado de saber 

e prática, ainda é incipiente em muitas escolas brasileiras, especialmente na educação básica. Em-

bora tenha ganhado espaço a partir da década de 1990, com a promulgação da Política Nacional de 

Educação Ambiental (Lei nº 9.795/1999), sua inserção nos currículos permanece frágil, muitas 

vezes restrita a datas comemorativas ou abordagens reducionistas. Isso significa que grande parte 

das professoras e professores em atividade não teve oportunidade de desenvolver um olhar sensível 

aos impactos ecológicos das decisões do dia a dia escolar – como, por exemplo, a seleção dos 

recursos empregados nas aulas de Arte. 

Nesse cenário, o uso do isopor evidencia mais do que uma escolha pontual: revela a ausên-

cia de processos formativos que nos preparem para pensar os suportes didáticos como parte impli-

cada nos ciclos da vida. Na experiência descrita por Maceno (2013), em que estudantes do 1º ano 

do Ensino Médio confeccionaram esculturas da Vênus de Willendorf utilizando isopor, não se trata 

de julgar a proposta, mas de reconhecer o quanto ainda nos falta um letramento ecológico que 

articule pedagogia, estética e ética da matéria. 

Ao optar por um elemento leve, descartável e de origem petroquímica para representar uma 

figura ancestral talhada em pedra, reafirma-se um distanciamento entre a prática artística e a cons-

ciência ecológica. Poderíamos, nesse caso, mobilizar alternativas como argila, sabão em barra ou 

papel machê – materiais que acionam outras temporalidades, convocam o tato, estimulam a criação 

compartilhada e permitem a ressignificação de resíduos e saberes locais. Esses meios favorecem 

reflexões mais profundas sobre peso, densidade, resistência e permanência – elementos essenciais 

no ensino da escultura. Substituir o isopor, portanto, não é apenas uma decisão técnica: é um gesto 

pedagógico ancorado em valores éticos e ecológicos. Um gesto, talvez, afinado com um pragma-

tismo ctônico, aquele que escuta a terra e se orienta pelas forças do cuidado com o mundo. 

A recorrência do isopor e de outros compostos sintéticos nas atividades escolares não pode 

ser atribuída apenas a decisões pontuais ou isoladas. Ela reflete uma estrutura mais ampla, ancorada 

em práticas pedagógicas que naturalizam o uso de produtos descartáveis sob a justificativa da pra-

ticidade, do baixo custo e da fácil manipulação. A presença massiva desses itens, inclusive em 

plataformas institucionais como o Portal do Professor, do Ministério da Educação, atesta o grau de 

legitimação dessas escolhas e a pouca problematização a que são submetidas. 



197 

 

Com base na aula disponível no Portal do Professor, é possível observar como o uso do 

isopor está institucionalizado nas propostas pedagógicas voltadas ao EAV na educação básica. In-

titulada Xilogravura – Gravuras do cotidiano escolar, a proposta se desenvolve ao longo de quatro 

aulas, nas quais as/os estudantes são orientadas/os a observar “figuras humanas em movimento”, 

desenhar com carvão e, posteriormente, utilizar bandejas de isopor como matrizes para impressão 

com tinta guache pastosa. 

O isopor é apresentado como alternativa acessível para reproduzir técnicas de gravura, 

sendo recomendada sua utilização junto com pregos, colheres, placas de alumínio, tinta preta e 

rolos de pintura. Em nenhum momento a aula problematiza o impacto ambiental do uso desse ma-

terial ou discute possíveis alternativas mais sustentáveis. A preocupação mencionada em relação 

ao isopor refere-se ao cuidado técnico no manuseio dos pregos, para não perfurar a matriz. A ati-

vidade é concluída com a exposição das gravuras na escola e uma avaliação coletiva das produções. 

Esse exemplo, vindo de uma plataforma oficial do Ministério da Educação, não apenas legitima o 

uso do isopor como recurso didático, mas o faz sem qualquer menção à sua origem, ao seu ciclo de 

vida ou persistência ambiental. 

No trabalho de Neto et al. (2022), a isogravura é apresentada como uma técnica acessível, 

segura e adequada ao contexto escolar por dispensar o uso de ferramentas específicas de entalhe, 

permitindo, segundo as/os autoras/es, a realização das obras de forma rápida e com segurança. Com 

base em Alvarez (2017), destacam que a “maciez, a facilidade do manuseio, seja com ferramentas 

de corte, com calor ou com solventes fazem deste um material ideal para se trabalhar com arte-

educação nas escolas” (apud Neto et al., 2022, p. 5). A técnica é frequentemente associada à “de-

mocratização do fazer artístico e da expressão cultural”, sendo indicada, inclusive, para o primeiro 

contato de estudantes com a gravura – como no caso da Educação de Jovens e Adultas (EJA), 

público com o qual a proposta foi desenvolvida. O argumento da acessibilidade, amplamente mo-

bilizado, repousa sobre características como baixo custo, leveza e versatilidade, atributos que cos-

tumam atender às demandas escolares por soluções rápidas e econômicas. 

No entanto, tais atributos, embora operem a favor da adesão docente, encobrem aspectos 

críticos que merecem atenção. A ideia de que o isopor é “seguro” ou “ideal” para uso em arte-

educação precisa ser analisada à luz de sua composição material e dos impactos ecológicos e sociais 

associados a ela. O poliestireno expandido (EPS), base da chamada isogravura, é um plástico deri-

vado do petróleo, não biodegradável, amplamente reconhecido como um dos resíduos mais 



198 

 

persistentes no meio ambiente. Sua fragmentação em microplásticos, seu potencial tóxico quando 

aquecido e seu ciclo de vida prolongado, que pode ultrapassar quatrocentos anos, colocam em 

questão sua viabilidade. 

Apesar de sua aparente estabilidade em temperatura ambiente, o EPS torna-se altamente 

tóxico quando exposto ao calor. A queima ou o simples aquecimento desse material libera gases 

como estireno e benzeno, substâncias reconhecidamente nocivas à saúde humana e ao equilíbrio 

ecológico. Como informa o site da empresa Epsole, especializada na produção de EPS e EPP,  

embora a espuma de EPS não seja altamente tóxica em condições típicas de uso 

pelo/a consumidor/a, ela apresenta certos riscos à saúde durante a fabricação e 

quando exposta ao calor. O seu impacto ambiental, principalmente devido à sua 

persistência e potencial para liberar subprodutos tóxicos quando queimado, é uma 

preocupação significativa” (EPSOLE, 2023)43. 

 

Além dos riscos associados à exposição ao calor, o descarte inadequado do EPS também 

representa uma ameaça ecológica. Mesmo sem queima, o material pode se fragmentar em micro-

plásticos e contaminar solos, cursos d’água e organismos vivos. Como alerta a própria indústria: 

“as esferas podem decompor-se ao longo do tempo em partículas menores, conhecidas como mi-

croplásticos, que podem ter impactos ecológicos quando entram nos ecossistemas” (EPSOLE, 

2023). A segurança, portanto, não deve ser avaliada apenas no momento da manipulação em sala 

de aula, mas precisa considerar os efeitos prolongados que atravessam ecossistemas inteiros. 

Sob essa perspectiva, a recomendação do uso do isopor como base para técnicas de gravura, 

especialmente aquelas que envolvem manipulação com ferramentas de calor ou solventes, precisa 

ser cuidadosamente revista no contexto da educação básica. Não se trata de desqualificar a técnica 

em si, mas de refletir sobre sua viabilidade ecológica e pedagógica quando aplicada em larga es-

cala, como é o caso do Ensino Médio em redes públicas, que atendem centenas de estudantes por 

escola, frequentemente com recursos limitados e tempos reduzidos de aula. A quantidade de isopor 

necessária para atender essa demanda é enorme, e seu impacto ambiental, como já discutido, é 

extenso e duradouro. 

Justamente por se tratar de um material derivado do petróleo, com alta permanência no 

ambiente, fragmentação tóxica e potenciais danos à saúde, o isopor deveria ser excluído das práti-

cas escolares, sobretudo daquelas que se dizem alinhadas à educação ambiental. O problema não 

 
43 EPSOLE. As esferas de EPS são tóxicas? Epsole, 2023. Disponível em: https://epsole.com/pt/e-guarante-que-os-

mesmos-est%C3%A3o-eps-beads-toxic/. Acesso em: 21 jul. 2025. 

https://epsole.com/pt/e-guarante-que-os-mesmos-est%C3%A3o-eps-beads-toxic/
https://epsole.com/pt/e-guarante-que-os-mesmos-est%C3%A3o-eps-beads-toxic/


199 

 

está apenas em seu uso pontual, mas na escala do consumo envolvido: para atender à demanda 

pedagógica da Educação Básica, uma quantidade massiva de isopor é mobilizada e descartada, 

reiterando os ciclos de exploração da Terra que a educação deveria justamente questionar. 

Além dos impactos ecológicos já discutidos, o uso do isopor em atividades escolares tam-

pouco pode ser considerado, como frequentemente se afirma, uma prática acessível. Como apon-

tam Campos e Cavassan (2007), há desigualdades reais no acesso a esse tipo de resíduo. Famílias 

compostas por apenas uma pessoa, ou com hábitos alimentares menos industrializados, nem sem-

pre dispõem de bandejas de isopor em casa. Isso se torna ainda mais evidente em contextos da 

Educação de Jovens e Adultas (EJA), onde parte da estudantada vive em cidades pequenas, zonas 

rurais ou áreas periféricas com menor acesso a supermercados e produtos embalados. Muitas dessas 

pessoas compram alimentos em feiras, mercadinhos de bairro ou diretamente de pequenos produ-

tores, em práticas que não envolvem, necessariamente, o uso desse tipo de embalagem descartável. 

Por outro lado, também há quem evite o isopor de forma consciente, por convicções ecoló-

gicas ou por cuidado com a saúde do corpo. Nessas situações, a imposição do material como su-

porte artístico pode gerar constrangimento, forçar escolhas de consumo e contrariar valores já cul-

tivados pela comunidade escolar. Em vez de garantir a inclusão, essa exigência pode acentuar de-

sigualdades, pressionando estudantes e professoras a recorrerem à compra do material, o que esva-

zia o argumento da economia e transforma o reaproveitamento em consumo direto. 

Como vimos anteriormente na pesquisa de Gusmão (2018), essa contradição se expressa de 

forma explícita: ao perceber que ninguém havia levado as bandejas solicitadas, a própria autora 

relata ter comprado os suportes necessários para a realização da atividade. Diante disso, fica evi-

dente que a prática, à primeira vista associada à acessibilidade, revela-se insustentável não apenas 

no plano ecológico, mas também nos planos ético e social. 

Como relatam ainda Campos e Cavassan, “algumas/alguns participantes da terceira idade 

tiveram dificuldades em coletar as embalagens recicláveis, justificando que moravam sozinhas/os 

e não consumiam a quantidade necessária” (2007, p. 7). O exemplo reforça a crítica: ao invés de 

ampliar o acesso, a exigência de materiais descartáveis contribui para naturalizar desigualdades e 

reafirmar a lógica da descartabilidade, precisamente aquilo que a educação ambiental deve comba-

ter. 

Os casos apresentados foram selecionados justamente por condensarem dilemas recorren-

tes, tornando visível aquilo que muitas vezes passa despercebido: a materialidade das práticas 



200 

 

educativas e os rastros que elas deixam no mundo. Entretanto, em vez de apenas identificar onde e 

como o isopor ainda é utilizado, importa interrogar por que essas escolhas se mantêm, as lógicas 

de pensamento e consumo que as sustentam e de que modo podemos cultivar outras relações com 

os suportes pedagógicos que apoiam nossa prática docente. Também é preciso refletir sobre a ló-

gica de que a gente pode fazer arte utilizando absolutamente qualquer material sem que haja gran-

des consequências ambientais. 

 

 

As flores de EVA não morrem 

 

“Professora, sabia que o EVA da sua sala está acabando com o planeta?” É assim que 

Lorena, a Professora Coruja44 inicia o vídeo cujo título, direto e provocativo, é: “PARE DE USAR 

EVA AGORA!” Nesta pesquisa, foi especialmente significativo encontrar outras professoras que, 

como eu, vêm questionando o uso de certos insumos em sala de aula. No vídeo, a docente compar-

tilha reflexões incisivas sobre o impacto ambiental e sanitário do EVA. Ela alerta: “[...] Aquele 

EVA que nossa professora usou quando éramos crianças, há vários anos, ainda está poluindo o 

meio ambiente”. 

A afirmação expõe uma problemática estrutural: a alta persistência ambiental do material, 

sua baixa reciclabilidade e os efeitos cumulativos decorrentes de seu descarte em larga escala. A 

professora ainda lembra que o problema não é apenas o que foi utilizado no passado, mas o que 

continua sendo consumido em grande escala no presente por meio de listas escolares, atividades 

comemorativas e produções visuais frequentemente marcadas pela estética do excesso e pela lógica 

decorativa do “enfeite”. 

O vídeo propõe alternativas acessíveis e menos impactantes: papel, cartolina, Color Set e 

tecidos, que cumprem funções similares sem carregar o mesmo passivo ecológico. “São tão efica-

zes quanto o EVA e, em alguns casos, até mais baratos”, afirma. A professora encerra com uma 

pergunta que pode ser incorporada como princípio ético-pedagógico e merece destaque: 

 
44 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=uwBgg7yNW2o. Acesso em: 31 jul. 2025. Acesso: 25 de jul. 

2025. 

https://www.youtube.com/watch?v=uwBgg7yNW2o


201 

 

Será que minha/meu aluna/o realmente precisa dessa lembrancinha de EVA? [...] Vale a 
nossa reflexão. Na próxima vez que pensar em usar EVA, lembre-se: 400 anos!”, em refe-

rência ao tempo estimado que esse material leva para se decompor. 

Essa preocupação, no entanto, não é apenas ecológica. O uso do EVA também oferece ris-

cos toxicológicos, especialmente quando associado ao público infantil. Um de seus componentes, 

a formamida – solvente utilizado em aplicações industriais, como a fabricação de tapetes de EVA 

– é classificado como “substância tóxica para a reprodução – categoria 1”, ou seja, com evidências 

suficientes de causar efeitos adversos à fertilidade humana ou ao desenvolvimento embrionário e 

fetal, segundo os critérios do Regulamento Europeu REACH (INMETRO, 2023). No Brasil, apesar 

da ausência de regulamentação específica anterior, o Inmetro passou a controlar a presença dessa 

substância a partir da Portaria nº 563/2016, estabelecendo um limite de até 0,5% da massa do po-

límero em brinquedos. 

Apesar de sua aparência inofensiva – colorido, macio, leve, fácil de cortar – o EVA é um 

material cuja toxicidade é comprovada. Ainda assim, sua presença se expandiu no cotidiano escolar 

sob o signo da praticidade. Sua popularização está ancorada em um imaginário de eficiência peda-

gógica, amplamente reforçado por tutoriais, vídeos na internet, materiais didáticos e listas escola-

res. No entanto, essa associação acrítica precisa ser urgentemente revista à luz de uma educação 

ambiental comprometida com o ciclo completo das cosias: de onde vêm, como são produzidas, 

quanto tempo permanecem no planeta e quais corpos atingem ao longo desse percurso. 

O estudo de Pereira (2023) mostra que o EVA é um dos polímeros mais encontrados nos 

estômagos de botos-cinza (Sotalia guianensis) analisados no litoral do Ceará, compondo 18% das 

partículas identificadas. Esses microplásticos, ingeridos sobretudo por transferência trófica,45 evi-

denciam um ciclo de contaminação ambiental que começa com o descarte humano e termina no 

organismo de animais marinhos.  

Quando se considera que, na educação básica, as turmas costumam ser numerosas e que há 

milhares de escolas em funcionamento no Brasil,46 percebe-se a escala alarmante do consumo de 

 
45 Transferência trófica é o processo pelo qual contaminantes, como os microplásticos, passam de um nível da cadeia 

alimentar a outro, à medida que predadores consomem presas contaminadas. No caso dos botos, isso ocorre quando 

eles se alimentam de peixes ou outros organismos que já ingeriram partículas plásticas. 
46 De acordo com o censo escolar de 2023, o número de escolas da Educação Básica no Brasil por rede de ensino era: 

municipal – 106.707; estadual – 29.508; federal – 706; e privada – 41.555, totalizando 141,076 escolas. Fonte: Agência 



202 

 

EVA para fins pedagógicos, mesmo que nem todas as escolas utilizem esse material. Cada ativi-

dade que exige uma placa por estudante resulta, no agregado, em um volume massivo de resíduos 

sintéticos dificilmente recicláveis. O que parece uma escolha banal, como utilizar EVA por sua 

praticidade e apelo visual, torna-se, em larga escala, uma contribuição ativa para a contaminação 

dos corpos d’água e para a intoxicação de espécies vulneráveis. 

Assim como o isopor, o EVA também tem sido utilizado como matriz para a prática de 

gravura no ensino de Artes Visuais. Essa escolha, que aparece com frequência em propostas peda-

gógicas voltadas à educação básica, merece atenção, sobretudo quando mobiliza justificativas li-

gadas à acessibilidade e à sustentabilidade. A análise do trabalho de conclusão de curso de Débora 

Fagundes de Oliveira Garcia (2019) oferece elementos para refletir sobre essas implicações. 

O estudo apresenta cinco experiências desenvolvidas em diferentes contextos – escolas, 

CRAS47 e eventos acadêmicos – com públicos variados, incluindo estudantes do ensino médio, 

alunas/os do ensino superior e frequentadoras/es de oficinas livres. A proposta consistia em produ-

zir gravuras a partir de matrizes de EVA, utilizando tinta guache e objetos simples – como palitos 

de churrasco e colheres de madeira – no lugar de ferramentas cortantes ou equipamentos especia-

lizados. 

A autora valoriza o EVA por sua acessibilidade e aparente caráter “ecológico”, defendendo 

seu uso pela facilidade de manuseio e ampla presença nas instituições de ensino – argumento se-

melhante ao frequentemente mobilizado em defesa do isopor: baixo custo, abundância nas escolas 

e fácil manipulação. Nesse contexto, o material é apresentado como uma alternativa segura e “não 

tóxica” para contornar a escassez de recursos no ensino de Arte. 

Esse tipo de abordagem, embora compreensível diante da precarização crônica da educação 

pública, demanda um olhar mais atento. Não se trata de julgar negativamente a proposta nem de 

deslegitimar os esforços desenvolvidos em contextos adversos, mas de ampliar a reflexão sobre as 

implicações materiais e políticas dessas escolhas.  

É necessário destacar que a pesquisa em questão não tinha como objetivo desenvolver uma 

abordagem de educação ambiental e, por isso, não se deve exigir dessa experiência aquilo que não 

 
Gov. Disponível em: https://agenciagov.ebc.com.br/noticias/202403/escolas-municipais-concentram-49-3-das-matri-

culas#:~:text=Confira%20o%20n%C3%BAmero%20de%20escolas,Federal:%20706. 
47 “O Centro de Referência de Assistência Social é uma unidade responsável pela oferta de serviços de proteção básica 

do Sistema Único de Assistência Social, nas áreas de vulnerabilidade e risco social” (Brasil, 2025). Disponível em: 

<https://www.gov.br/pt-br/servicos/acessar-o-cras-centro-de-referencia-da-assistencia-social>. acesso: 01 ago. 2025. 

https://agenciagov.ebc.com.br/noticias/202403/escolas-municipais-concentram-49-3-das-matriculas#:~:text=Confira%20o%20n%C3%BAmero%20de%20escolas,Federal:%20706
https://agenciagov.ebc.com.br/noticias/202403/escolas-municipais-concentram-49-3-das-matriculas#:~:text=Confira%20o%20n%C3%BAmero%20de%20escolas,Federal:%20706


203 

 

esteve no horizonte de sua proposta. Ainda assim, ao nomear o EVA como material “ecológico”, 

sem considerar sua composição tóxica e sua elevada persistência ambiental, a prática acaba por 

reforçar um imaginário material que carece de revisão. A baixa reciclabilidade do EVA, seu tempo 

estimado de decomposição (cerca de 400 anos), e a presença de substâncias como a formamida são 

elementos que precisam ser considerados, sobretudo quando tais práticas passam a circular como 

referências formativas para futuras/os professoras/es de Arte. 

O risco, nesse caso, é que a estratégia de adaptação diante da falta de recursos acabe natu-

ralizando soluções paliativas que não problematizam as lógicas de fundo. O problema, portanto, 

não é apenas técnico ou orçamentário, mas epistemológico e ético:  

O que consideramos um “bom” material para ensinar Arte? Quais critérios orientam a se-
leção dos suportes com os quais nos dirigimos à/ao estudante? O que comunicamos 

quando resíduos industriais são utilizados como se fossem pedagógica e ambientalmente 
neutros? 

Mais do que uma escolha funcional, trata-se de uma decisão que expressa modos de habitar 

o mundo e de nos relacionarmos com a matéria, e que, por isso, exige atenção e cuidado. 

Revisitar essas práticas sob a lente da ética material e da educação ambiental crítica não 

significa negar a potência das experiências artísticas em contextos adversos, mas afirmar que é 

possível e necessário imaginar outros caminhos. Caminhos que valorizem o reuso, a compostagem, 

a matéria local e os processos lentos, comprometidos com a regeneração e não com a reprodução 

inconsciente de lógicas extrativistas, aquelas que, muitas vezes, se manifestam na escolha de insu-

mos descartáveis, na apropriação descontextualizada de símbolos culturais ou na dependência de 

materiais industrializados que mantêm a escola atrelada a circuitos de consumo e descarte. 

Apesar da diversidade de contextos e participantes, o uso reiterado do EVA como matriz 

de gravura é legitimado ao longo do trabalho como uma “tecnologia simples e ecológica” que se 

adequaria à diversas realidades. A questão torna-se sensível quando se considera que essas oficinas 

foram realizadas com licenciandas/os e docentes de outras áreas, contribuindo para a reprodução 

de um imaginário material que normaliza o uso de suportes pedagógicos poluentes, e às vezes 

tóxico, na educação, sem interrogar suas implicações éticas, ecológicas e pedagógicas. 

A defesa do EVA como alternativa segura e “não tóxica” entra em contradição com dados 

técnicos, como a presença de formamida em sua composição. Ainda que o objetivo da autora não 

tenha sido desenvolver uma abordagem de educação ambiental, é importante reconhecer que a 



204 

 

qualificação do EVA como “ecológico” acaba por ocultar, mesmo que involuntariamente, os riscos 

implicados em sua produção e descarte. 

Esse tipo de abordagem não deve ser compreendido como falha individual, mas como sin-

toma de uma formação educacional que nos condiciona a pensar a prática pedagógica em chave 

utilitária, dissociando-a de suas implicações ecológicas e temporais. Trata-se de uma educação que 

raramente nos convida a refletir para além do imediato, seja o imediato do espaço da sala de aula, 

seja o do tempo presente. Como nos lembra Donna Haraway, é preciso aprender a pensar e sentir 

com os enredamentos multiespécies que sustentam a vida, o que exige repensar nossos gestos ma-

teriais à luz de outras temporalidades e geografias: tudo está conectado a tudo, o tempo todo. 

Ao final, a autora conclui que o uso do EVA amplia o repertório de materiais artísticos, 

valoriza a cultura cotidiana das/os estudantes e favorece a comunicação artística. Tais objetivos 

são legítimos, mas não podem estar dissociados da responsabilidade pedagógica sobre os efeitos 

concretos dessas escolhas. 

 

A facilidade de acesso e o custo reduzido não podem ser os únicos 
ou principais critérios para a seleção dos insumos didáticos.

 

É necessário considerar também os rastros deixados no planeta por aquilo que, muitas ve-

zes, é utilizado apenas uma vez. 

Por fim, quando o trabalho afirma que o uso de materiais “alternativos” como o EVA é uma 

resposta à ausência de investimentos das instituições na área de Artes Visuais, escancara-se um 

paradoxo: ao invés de questionar a precariedade como um problema estrutural, propõe-se uma 

adaptação que, embora funcional a curto prazo, contribui para manter a lógica da substituição pre-

cária como solução permanente. Esse tipo de naturalização, ainda que compreensível diante das 

condições reais da escola pública, precisa ser problematizado, especialmente no contexto da for-

mação inicial docente, onde se desenham os alicerces das práticas pedagógicas futuras. 

Por isso, não se trata de julgar uma professora ou um projeto pontual, mas de reconhecer 

que há uma estrutura pedagógica que naturaliza o uso de materiais de alto impacto ecológico sem 

considerar as consequências sistêmicas e interdependentes de cada escolha. A presença de EVA 

nos organismos dos botos é também a presença da escola e da sala de aula no fundo do mar. 

 



205 

 

  



206 

 

Viver com o problema ou porque as escolhas materiais importam 

 

Uma revisão integrativa da produção acadêmica sobre o ensino de resíduos sólidos na edu-

cação básica brasileira, realizada por Silva e Teixeira (2023), analisou 109 estudos publicados entre 

2018 e 2022. Os dados revelam que a maioria das atividades ocorre fora da sala de aula, muitas 

vezes em oficinas extracurriculares. Apenas 45% das práticas foram desenvolvidas no contexto 

disciplinar, principalmente nas áreas de Ciências (21 estudos), Química (14) e Geografia (8). A 

presença da Arte é ainda incipiente: apenas 5 estudos trataram do tema a partir dessa área, o que 

representa menos de 5% do total analisado. Esse dado evidencia o quanto a contribuição da Arte 

para o debate sobre resíduos e sustentabilidade segue pouco explorada no campo da educação am-

biental. 

Tal ausência também revela limites conceituais nas abordagens predominantes, que tendem 

a restringir a discussão dos resíduos à dimensão do descarte, sem tensionar os circuitos mais amplos 

da produção e do consumo. Como afirmam as autoras, “é necessário considerar a extração de re-

cursos, produção e distribuição de mercadorias, aspectos da problemática dos resíduos que não 

foram abordados nas práticas educativas identificadas nesta revisão integrativa” (Silva; Teixeira, 

2023, p. 17). A conclusão do artigo aponta, portanto, para a urgência de uma abordagem mais 

ampla e situada, que envolva a comunidade escolar em processos coletivos e críticos de decisão, 

permitindo a construção de uma educação ambiental comprometida com a justiça ecológica e so-

cial. 

Entretanto, a ideia de uma pedagogia “pura”, livre de contradições ou impactos, não se 

sustenta dentro da realidade da educação formal praticada em instituições públicas de ensino, es-

pecialmente quando essas instituições estão, por força de suas legislações fundadoras, vinculadas 

à formação para o mundo do trabalho e ao desenvolvimento econômico. Esse é o caso dos Institutos 

Federais de Educação, Ciência e Tecnologia, criados pela Lei nº 11.892/2008, que os define como 

instituições voltadas à educação profissional e tecnológica, articulada à prática científica e ao de-

senvolvimento de competências para inserção no mercado. Além disso, essa legislação é sustentada 

por diretrizes como a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDBEN, Lei nº 9.394/1996), 

que também orienta a formação para o trabalho e a integração entre educação e produção. Esses 

marcos legais evidenciam o alinhamento estrutural dessas instituições com as dinâmicas do 



207 

 

capitalismo contemporâneo, ainda que contenham brechas para práticas educativas mais críticas, 

sensíveis e reflexivas. 

Diante disso, meu compromisso não está em tentar alcançar uma prática artística e pedagó-

gica absolutamente “pura”, mas em assumir uma postura crítica frente aos efeitos que essa prática 

produz. Como propõe Ailton Krenak, trata-se de pisar devagar, com atenção ao tipo de rastro que 

eu deixo: que resíduos produzo na minha prática pedagógica, por quanto tempo permanecerão no 

planeta, e quem eles afetarão.  

É neste horizonte que questiono o uso de isopor, EVA e glitter em atividades de Arte na 

Educação Básica. O uso efêmero e o descarte quase imediato desses insumos geram impactos am-

bientais desproporcionais em relação ao seu tempo de uso e valor pedagógico. Um potinho de 

glitter, por exemplo, contém milhões de partículas de microplástico que se espalham pelo ambiente, 

contaminando sistemas hídricos e afetando diretamente organismos vivos. Uma placa de isopor 

pode ser utilizada por poucos minutos em uma atividade e permanecer por séculos no ambiente até 

sua decomposição. O que está em jogo ultrapassa o cumprimento de conteúdos curriculares: trata-

se de um planeta intoxicado, de águas contaminadas, de consequências concretas e duradouras 

sobre todos os corpos que partilham este mundo.48 

Essa crítica não ignora os impactos dos recursos que eu mesma utilizo. Nas instalações que 

desenvolvemos, frequentemente utilizamos lâmpadas coloridas e projetores, especialmente em am-

bientes internos. Esses equipamentos são reutilizáveis e têm longa durabilidade, mas sua produção 

envolve extração de minerais, uso de insumos não renováveis e resulta em resíduos eletrônicos de 

difícil destinação.  

O mesmo vale para o computador com o qual escrevo esta tese, preparo aulas, desenvolvo 

projetos e dou aulas: um equipamento que troco, em média, a cada sete ou oito anos, mas que faz 

parte de uma cadeia produtiva global sustentada por exploração de trabalho, expropriação de terri-

tórios e custo ambiental elevado. Além disso, faço uso de ferramentas de inteligência artificial – e 

uso com entusiasmo e interesse real pelas suas infinitas possibilidades. Ainda assim, sei que essas 

tecnologias estão inseridas em redes que consomem quantidades imensas de energia e água, além 

 
48 Estudos recentes descrevem a formação de rochas de plástico nas quais fragmentos de plástico fundido ou cimentado 

se integram aos sedimentos naturais, passando a compor o registro geológico. Essa integração da poluição plástica à 

litosfera é considerada um dos marcadores mais evidentes do Antropoceno, expondo a profundidade e a persistência 

da pegada humana nos ciclos naturais da Terra (Fernandino; Elliff, 2023). 



208 

 

de dependerem de processos que envolvem trabalho precarizado e degradação ambiental, como 

evidenciam Kate Crawford e Vladan Joler na pesquisa Anatomy of an AI System (2018). 

Essa tensão faz parte do modo como compreendo minha atuação como artista, professora e 

pesquisadora. Não busco uma pureza da prática, até porque não vejo como ela pode ser possível 

dentro das instituições em que estou inserida. O que me orienta é o esforço consciente de reduzir 

os impactos, de fazer escolhas situadas, e de manter uma atenção constante aos efeitos materiais e 

simbólicos dos gestos cotidianos. Trata-se de assumir uma postura ética que reconhece os limites, 

mas que não se acomoda neles. 

Como propõe Donna Haraway, viver com o problema (staying with the trouble) é um cha-

mado a enfrentar as contradições de frente, sem buscar soluções fáceis nem alegar neutralidade. O 

que importa é como cada escolha material é feita: com quais recursos, em quais contextos, com 

que frequência e com que finalidade. A diferença entre uma placa de isopor e um projetor não está 

apenas na substância de que são feitos, mas no tempo de uso, no potencial de reaproveitamento e 

no papel que desempenham no processo pedagógico. 

Os insumos não podem ser avaliados de forma isolada, fora das relações que estabelece. 

Seu sentido ético e ecológico emerge do modo como se articula à prática: quais ciclos mobiliza, 

que resíduos gera, a que modos de vida se associa. Avaliar um recurso, portanto, exige considerar 

seu uso concreto, seus impactos a longo prazo e sua função dentro do contexto educativo. 

As disjunções entre teoria e prática são observáveis tanto em pesquisas acadêmicas quanto 

em práticas pedagógicas na educação básica. Em muitos desses contextos, o uso de materiais in-

dustrializados reconhecidamente tóxicos costuma ser justificado pela praticidade, pelo baixo custo 

e pela facilidade de acesso, critérios que raramente consideram os resíduos que produzem e os 

ciclos de descarte que acionam. 

A naturalização do dano, como observa Félix Guattari em As Três Ecologias (1990), não se 

limita às poluições e nocividades objetivas, mas inclui também a maneira como os sujeitos passam 

a aceitar passivamente os efeitos dessas destruições. Para ele, esse fenômeno se manifesta como 

“uma passividade fatalista dos indivíduos e dos poderes com relação a essas questões consideradas 

em seu conjunto” (p. 22). Essa resignação está ancorada em uma visão de mundo que desmobiliza 

a ação e esvazia a crítica, como se a deterioração das condições de vida fosse inevitável.  

Segundo Guattari, o agravamento simultâneo das crises ambiental, social e subjetiva de-

corre de uma lógica de produção e consumo acelerado, que reduz tudo – corpos, objetos, tempo, 



209 

 

memória – à condição de recurso. “As evoluções negativas são aceitas tais como são” (p. 23), 

afirma ele, ao denunciar o clima de desimplicação cultivado tanto pelo pensamento estruturalista 

quanto pelo pós-modernismo. Em resposta, propõe a construção de práticas micropolíticas capazes 

de operar nos três registros – ambiental, social e subjetivo – de modo interligado e sensível. A arte, 

nesse horizonte, não é um espelho da realidade, mas um campo de experimentação que permite 

ensaiar outros modos de vida, de criação e de relação com a Terra. 

Nesse plano micropolítico – das práticas escolares, dos suportes pedagógicos acessíveis, da 

pedagogia feita de detalhes, sobras e gambiarras – as contradições não podem ser ignoradas: pre-

cisam ser reconhecidas, cuidadas e transformadas. O cerne da questão não é apenas com o que se 

faz arte na escola, mas quais mundos se afirmam por meio dessas decisões materiais. É nesse ce-

nário que localizo algumas observações feitas no Campus Valença do Instituto Federal do Piauí, 

onde o uso de isopor é recorrente em atividades pedagógicas diversas: maquetes de disciplinas 

técnicas, feiras de ciências, painéis e decorações escolares em datas comemorativas. 

Nas aulas de Arte, no entanto, esse mesmo isopor – assim como sacolas plásticas de super-

mercado, caixas de joias, sapatos velhos, rolos de papel toalha ou objetos afetivos que perderam 

sua função simbólica – é ressignificado. Trata-se de um gesto que ultrapassa a reciclagem funcio-

nal: é uma prática artística e pedagógica que busca reativar sentidos nos materiais descartados. 

Esse movimento materializa um tipo de pragmatismo ctônico, ancorado nas condições concretas 

da escola pública, mas operando com uma consciência expandida no tempo e no espaço. 

É ctônico porque pensa em escalas extensas e profundas: considera, por exemplo, os qua-

trocentos anos necessários para a decomposição do EVA, ou o percurso do isopor do laboratório 

de Arte até algum corpo d’água – talvez o oceano Atlântico, os rios da Amazônia, talvez o rio 

Sambito, que corta o Vale onde está Valença. Não importa o destino geográfico. O que importa é 

reconhecer que nada desaparece por completo. Como ensinou Lavoisier, “nada se cria, nada se 

perde, tudo se transforma.” É esse princípio que sustenta a prática pedagógica ctônica: um com-

promisso com o que persiste, com o que se desloca e se desmancha no ar, com o que nos atravessa 

e está persistentemente presente, mesmo quando parece já ter sido deixado para trás. 

 

  



210 

 

O infinito destino das coisas 

 

É justo e necessário reconhecer os esforços, limites e as invenções que se produzem na 

escola como é possível, com os recursos disponíveis. Mas se já alcançamos algum nível de enten-

dimento sobre a urgência de práticas pedagógicas comprometidas com uma educação ecológica, 

não podemos permanecer no campo da complacência ou do gesto simbólico. É preciso ir além do 

reconhecimento e do discurso e deslocar o eixo da ação. 

Isso exige discernimento: nem toda escolha é inocente e nem toda prática é guiada por boas 

intenções. Em muitos casos, a “estética verde” opera como estratégia de marketing institucional ou 

de apaziguamento da consciência, mas sem efetivo compromisso com a transformação das relações 

entre escola, matéria e mundo. Ir além é assumir a tarefa de recusar o atalho do “feito é melhor que 

perfeito” quando esse feito compromete a saúde do planeta. É afirmar que fazer com o que se tem 

não pode significar fazer a qualquer custo. 

Atividades educativas que se propõem regenerativas nos termos desta tese devem nascer de 

perguntas que atravessam o gesto pedagógico em sua inteireza: Como se faz? Com quais gestos? 

E com que consequências? Quais materiais sustentam minha prática? O que permanece quando a 

aula termina? O que está por trás da preferência por materiais comprados em atacado, kits escolares 

de plástico embalados em mais plástico, o brilho tóxico do glitter, o cheiro sintético do EVA? E 

talvez seja necessário incluir uma pergunta menos intuitiva, mas decisiva: que imaginário econô-

mico sustenta minhas decisões pedagógicas? 

Essas escolhas carregam uma dimensão subjacente que revela as premissas naturalizadas 

do capitalismo, uma lógica que concebe o planeta como estoque inesgotável de matéria-prima a ser 

moldada, usada e descartada, em nome de um ideal de desenvolvimento colonial e extrativista, 

sustentado pelo consumo veloz e pela exploração contínua da Terra. 

O problema central talvez não seja econômico, mas resultado de valores e crenças sociais 

que precisam ser revistos. Encontrei em Steffen Mau (2019), uma reflexão que me ajuda a pensar 

sobre isso: a economia pode ser reorganizada, e, no capitalismo, isso acontece com frequência por 

meio de mecanismos como demissões em massa, terceirizações, fusões corporativas, financeiriza-

ção de setores essenciais, precarização do trabalho e realocação produtiva para regiões de menor 

custo. Essas reestruturações geralmente operam em favor da acumulação, promovendo maior 



211 

 

especialização técnica acompanhada, paradoxalmente, de uma crescente desvalorização profissio-

nal, desmonte de direitos e esvaziamento do sentido do trabalho (Mau, 2019). 

É nesse ponto que a proposta do decrescimento pode operar como uma virada necessária 

no campo do pensamento pedagógico. Mais do que uma política econômica, o decrescimento, for-

mulado por Serge Latouche (2001) e radicalizado recentemente por Kohei Saito (2024), oferece 

uma chave para reorientar as práticas educativas, especialmente no que diz respeito à escolha dos 

materiais com os quais ensinamos. Em vez de seguir a lógica da acumulação, que também atravessa 

os gestos cotidianos da escola, o decrescimento propõe a afirmação de outras formas de abundân-

cia: aquelas que se manifestam na partilha, no tempo livre, no cuidado e na recomposição dos 

vínculos entre vida e matéria. 

Filósofo marxista e ecossocialista, o japonês Kohei Saito propõe uma crítica contundente 

ao capitalismo verde, tensionando a ideia de que avanços tecnológicos seriam suficientes para 

manter o atual padrão de vida sem comprometer o planeta. Para ele, essa aposta na tecnologia como 

salvação perpetua o mito do crescimento infinito e impede que olhemos de forma crítica para nos-

sos modos de vida. O que está em jogo, segundo Saito, é a própria ideia de abundância: não como 

acúmulo, mas como bem-estar compartilhado e vida com sentido. 

Como afirma Saito:  

se quisermos verdadeiramente desafiar o capitalismo, devemos redefinir a “abun-

dância” de uma forma que seja incompatível com o consumismo capitalista. Em 

vez de apostar na possibilidade de um desenvolvimento tecnológico exponencial 

para continuarmos vivendo como sempre, deveríamos mudar nossa vida e encon-

trar nela uma nova abundância. Ou seja, precisamos parar de ligar o crescimento 

econômico à riqueza e considerar seriamente a combinação entre decrescimento 

e riqueza” (p. 178). 

 

Essa redefinição de abundância implica uma mudança radical de valores. O decrescimento 

não significa escassez ou retrocesso. Ele propõe, antes, uma descolonização do imaginário econô-

mico, interrompendo o automatismo da compra como resposta pedagógica e abrindo espaço para 

práticas baseadas no valor de uso, na frugalidade voluntária e na abundância relacional. Segundo 

Latouche, vivemos em uma sociedade “fagocitada” por uma economia que transforma tudo em 

mercadoria: tempo, relações, natureza, vida. O que Saito chama de nova abundância é justamente 

o avesso disso, uma abundância que não custa o mundo. Contra isso, o decrescimento propõe oito 

reorientações interdependentes: 

 



212 

 

 

reavaliar, reconceituar, reestruturar, redistribuir,  

relocalizar, reduzir, reutilizar e reciclar. 
 

 
Esses princípios, quando mobilizados no campo da educação, convidam a uma pedagogia 

menos dependente da lógica do descarte e mais comprometida com a regeneração dos vínculos 

entre os recursos pedagógicos, o território e a coletividade. 

Desde o início da minha prática docente, essa lógica descolonizadora do imaginário econô-

mico (Latouche, 2007) já se fazia presente. Ao recusar conscientemente o uso de EVA, glitter e 

outros produtos industrializados poluentes disponíveis nas escolas, cedendo-os ao setor pedagógico 

para produção de enfeites para datas comemorativas, não agia por escassez desses materiais, que 

eram constantemente repostos no almoxarifado, mas por um gesto de fazer menos como recusa ao 

excesso predatório, realinhando minha prática a critérios ético-materiais que privilegiam o comum 

sobre o consumo. Era, assim, um gesto seminal de decrescimento: reduzir para redistribuir. 

Há muito o que se pesquisar, o que se experimentar, o que se perguntar sobre os materiais 

que escolhemos para ensinar. É necessário que essas decisões levem em conta não apenas critérios 

estéticos, financeiros ou funcionais, mas os ciclos da Terra, os impactos ecológicos e os vínculos 

éticos que essas coisas acionam. O problema, ao contrário do que o discurso dominante sugere, não 

é simplesmente econômico. O que está em jogo são os valores e crenças que sustentam nossas 

práticas, muitas vezes baseadas na lógica do consumo veloz, da acumulação e do descartável. 



213 

 

 
Imagem 17 – Porta da lado interno da instalação A Soma de Tudo, 2018. 



214 

 

  



215 

 

7. A RAZÃO DE TUDO: DESARQUIVANDO AS INSTALA-
ÇÕES 

 

Conforme exposto na introdução, foi a partir de um evento inesperado com uma turma do 

2º ano do curso técnico em Meio Ambiente que emergiu a instabilidade que viria a reconfigurar, 

de forma decisiva, os contornos da minha prática pedagógica. O episódio, que à primeira vista 

poderia ser percebido como uma intervenção pontual, foi, na verdade, uma resposta múltipla – 

ética, estética e epistêmica – ao impasse instaurado no espaço da sala de aula. A montagem de uma 

barraca de camping no centro da sala não foi apenas um gesto performativo ou uma estratégia de 

manejo do espaço; significou romper com modos ortodoxos de ensinar arte – como a aula exposi-

tiva dialogada seguida de provas, seminários ou relatórios – e com formas burocratizadas de reso-

lução de conflitos, como acionar o setor pedagógico para encaminhamento de estudantes “proble-

mática/os” a fim de que recebam orientações de conduta. 

Assim, neste capítulo, proponho desarquivar as instalações realizadas no IFPI, Campus Va-

lença, entre 2016 e 2020, a partir de seus vestígios: vídeos, fotografias e relatos de pessoas que 

participaram dessas atividades. Como disse uma estudante com quem conversei durante a pesquisa: 

Pra falar sobre as instalações, das que eu lembro, tem algumas que sempre são 

mais marcantes… Alguns trabalhos são mais marcantes que outros. Vale ressal-

tar todo o trabalho que havia por trás das instalações, né? Que, acredito eu, que 

elas se tratassem justamente disso: de todo o processo que levava à construção 

delas, né? […] ainda lembro muito claramente da professora falando que arte é 

processo. E era justamente esse processo que a gente tentava aproveitar durante 

o ano letivo. Então, assim, as aulas que vinham para a construção dessas insta-

lações, as discussões de conceito, as construções de conceitos novos, a descons-

trução, né, de alguns conceitos já vistos e de forma errônea dados como certo, 

eram bem importantes. Eu acho que era um dos pontos mais relevantes na hora 

de decidir o que seria problematizado, o que seria trazido à tona naquelas insta-

lações (Lanna, 2025). 

 

Esse testemunho evidencia como a experiência das instalações era vivida não apenas em 

seus resultados, mas sobretudo no processo coletivo que as engendrava, nas discussões, descons-

truções e reinvenções que ocupavam o cotidiano escolar. Não se trata, portanto, de interpretar ou 

fechar os sentidos dessas experiências, mas de acompanhá-las, ouvindo as perguntas que continuam 

a emergir a partir delas: Que modos de existir a arte convoca quando extrapola o espaço da aula? 

Que formas de saber surgem do imprevisível? Que relações se tornam possíveis ao desestabilizar 



216 

 

os formatos instituídos da pedagogia? E, sobretudo: o que pode uma instalação artística na escola 

pública? 

O “nós” que percorre esta escrita não designa um grupo fechado composto por seres huma-

nos. Trata-se, como sugere Bruno Latour (2012), de uma rede mutante, composta por humanas/os, 

objetos, espaços, materiais, gestos e afetos. Um “nós” poroso, instável, difícil de delimitar, mas 

necessário para compreender o que se passou. 

A escrita se desenvolve a partir de imagens, vídeos e conversas com estudantes egressos e 

docentes. A proposta não é explicar ou classificar, mas acompanhar o que foi mobilizado: encon-

tros, deslocamentos, materiais deslocados de suas funções habituais, objetos fora de lugar, atmos-

feras imprevistas. Observo como diferentes agentes atuaram, – pessoas, sons, luzes, poeiras, espa-

ços – compondo as condições para que cada instalação emergisse. 

Neste percurso, a Teoria Ator-Rede orienta meu olhar. Para observar as instalações artísti-

cas por meio da TAR, é fundamental reconhecer que, sem as coisas, a instalação não acontece. 

Aqui, penso as coisas a partir da distinção essencial proposta por Ingold (2012) entre “objeto” e 

“coisa”: enquanto o objeto se apresenta como uma forma acabada, delimitada e separada do meio, 

a coisa é um acontecimento em fluxo, um nó de fios vitais que transborda suas próprias fronteiras 

e permanece em constante formação e interação com o ambiente. Essa interação envolve uma re-

lação dinâmica entre a coisa e o meio, as trajetórias das pessoas e a interação com outras coisas 

que se cruzam e se enredam naquele espaço. Essa noção aproxima a perspectiva de Ingold da teoria 

ator-rede, na qual agentes humanos e não humanos coproduzem o mundo em malhas complexas 

de interdependência e mutualidade. 

A diferença entre coisa e objeto e o reconhecimento da agência dessas coisas são funda-

mentais para repensar a materialidade das práticas pedagógicas com instalações artísticas. Quando 

tratamos os materiais apenas como objetos fechados em si, prontos para uso e descarte, corremos 

o risco de reforçar a lógica do “brilho tóxico”, que encapsula e isola os materiais, ignorando sua 

inserção nos processos vitais e ecológicos que deveriam sustentar uma educação comprometida 

com a regeneração planetária. 

Como foi dito anteriormente, reduzir a materialidade a uma substância passiva e manipulá-

vel é um equívoco epistemológico e pedagógico. Segundo Ingold, aprendemos muito mais ao nos 

envolver diretamente com os próprios materiais, acompanhando o que acontece com eles ao circu-

lar, misturar-se, solidificar-se ou dissolver-se na formação de coisas mais ou menos duráveis. Ele 



217 

 

nos convida a reivindicar uma pedagogia fundada na atenção ao corpo, à matéria, ao tempo, ao 

gesto e à Terra, uma pedagogia da sensibilidade, do cuidado e da imersão. 

Considerando essa perspectiva das coisas, podemos nos alinhar com a teoria ator-rede. Tara 

Fenwick e Richard Edwards (2010), em Teoria ator-rede na educação, afirmam que a TAR não é 

uma teoria “aplicada” como uma ferramenta, mas sim uma sensibilidade, uma intervenção, uma 

forma de perceber e se aproximar dos fenômenos. Para pesquisadoras/es em educação, as aborda-

gens da TAR possibilitam encenar questões e fenômenos de modo a discernir ambivalências, ob-

jetos confusos, múltiplos mundos sobrepostos e aparentes contradições que estão incorporados em 

tantas questões educacionais (Fenwick e Edwards, 2010, p. ix). 

Além da TAR, o conceito de Chthuluceno, proposto por Donna Haraway, também atravessa 

este capítulo como uma lente de aproximação. Ele permite compreender essas práticas como enre-

dadas com a Terra e com o tempo, compostas com o que havia por perto: urgências locais, afetos 

compartilhados, materiais disponíveis. Observar essas experiências com um olhar ctônico é tam-

bém perguntar: 

Como essas instalações chegaram até ali?
Com quais materiais, alianças e gestos foram feitas?

Por que fazer instalações naquele contexto? Para quê?
 

Essas perguntas não visam a respostas conclusivas, funcionam como bússolas que orientam 

a escuta. Cada instalação afirma sua presença no aqui-agora, mas também se conecta a redes mais 

amplas: ecológicas, simbólicas, políticas, afetivas. O princípio da interdependência entre o local e 

o global torna-se tangível, por exemplo, na instalação Lixo é luxo: partimos de objetos cotidianos 

descartados, para refletir sobre os ciclos de consumo e o destino do que é rejeitado. Um copo plás-

tico utilizado em Valença pode, dias depois, boiar como microplástico num oceano distante. O 

local se amplia até o planetário. 

Em Nossos bosques têm mais vida, o movimento foi inverso: as queimadas que devastavam 

a floresta amazônica chegaram até nós por meio de imagens, notícias e sentimentos de desolação e 

angústia compartilhados. A indignação virou impulso criador. Produzimos uma instalação local em 

resposta à destruição distante. A floresta que ardia longe foi convocada para dentro do campus 

como um gesto de implicação política e poética. Se, em outros trabalhos, o local se projetava em 



218 

 

direção ao global, aqui foi o global que se encolheu para caber no espaço do Laboratório de Artes 

Visuais. 

Esses exemplos não funcionam como provas de eficácia, nem como modelos a serem repli-

cados. Ao contrário, carregam os acertos e tropeços próprios de uma prática situada. Algumas es-

colhas, à luz do que compreendo hoje, talvez não fossem repetidas. Ainda assim, cada gesto con-

tribuiu para a formulação dos princípios que sustentam esta prática. Não se trata de idealizar o 

percurso, mas de reconhecer a potência das experiências, mesmo quando falham, hesitam ou se 

contradizem. 

As passagens narradas neste capítulo não ilustram ideias previamente concebidas. Foram 

as próprias experiências vividas nas instalações – com seus encontros, impasses e improvisos – que 

deram origem ao que, mais tarde, reconheci como princípios da prática artística/pedagógica/rege-

nerativa. A escrita da tese não cria esses princípios: apenas os escuta, os organiza e lhes dá forma. 

Os quatro princípios que sustentam essa pedagogia – o reconhecimento da interdependência 

entre todas as formas de existência; a atenção às relações entre o local e o global; o acolhimento da 

diversidade como condição vital; e o compromisso com a educação ambiental – foram tecidos na 

ação. As leituras que me acompanharam no doutorado não os inventaram, mas ajudaram a revisá-

los, tencioná-los, aprofundá-los. Teoria e prática, aqui, não se explicam mutuamente, mas se im-

plicam de modo inseparável. 

Conforme disse, não busco fixar significados para os acontecimentos descritos. Narro as 

instalações de forma factual, arriscando hipóteses e aproximações, sem pretender esgotar suas ca-

madas de sentido. Meu interesse é tornar visível o caminho de pensamento que venho traçando, 

sem exigir que ele seja tomado como definitivo ou imune a revisões. Acolho as dúvidas, respeito 

os silêncios e reconheço os limites do que pode ser dito. As instalações, portanto, não são objetos 

de estudo, mas acontecimentos compartilhados. Como sugere Haraway, trata-se de cultivar um 

pragmatismo do chão, um modo de estar no mundo ancorado no húmus, na materialidade, na rela-

ção. 

 

 

 

 



219 

 

Instalação Sem Título (2017) 

 

Imagem 18 – Instalação Sem Título, 2017. 

Fonte: acervo próprio. 

 

 

Por enquanto, o melhor modo de apresentar esta instalação, cujo título, à época, nem ao 

menos chegou a ser formulado tamanha foi sua imprevisibilidade, é descrevendo os eventos que 

levaram uma barraca de camping para dentro da sala de aula. Vamos chamar essa instalação de 

Sem título 2017,49 já que, de fato, ela nunca possuiu um. 

"Descrevam, escrevam, descrevam, escrevam", ensina Bruno Latour (2012, p. 216) quando 

se quer compreender uma rede. Aqui estão descritos de que modo as/os estudantes desorganizaram 

o espaço para adaptar a sala de aula à ideia artística construída pelo grupo, bem como de que forma 

a barraca de camping chegou à sala de aula, explorando algumas maneiras pelas quais as operações 

dessa instalação transformaram a sala de aula e as próprias aulas de Arte. Os elementos não huma-

nos da instalação, bem como suas interações entre si e entre os elementos humanos, foram analisa-

dos sob a ótica da TAR. 

 
49 Vídeos da instalação disponíveis em: https://youtu.be/NbRMAhJ3j_w; https://youtu.be/5qmcKtj64M8. 

https://youtu.be/NbRMAhJ3j_w
https://youtu.be/5qmcKtj64M8


220 

 

O IFPI/Campus Valença, fica situado a 240 km de Teresina. Essa localidade, com uma 

população de, aproximadamente, 22.279 habitantes, caracteriza-se pela transição entre a caatinga 

e o cerrado. Inaugurado em 2014, o campus inicialmente ofereceu cursos Técnicos Integrados ao 

Médio em Administração e Meio Ambiente. A experiência contada aqui envolve a turma do 2º ano 

do Ensino Médio Integrado ao Técnico em Meio Ambiente, composta por 40 estudantes com idades 

entre 15 e 17 anos. 

A história começa na Sala de Arte. Naquele ano, o componente curricular Arte recebeu uma 

sala de laboratório maior do que as salas destinadas às aulas, para ser a Sala de Arte (hoje o espaço 

consta no Plano Institucional como Laboratório de Artes Visuais – Lavi). A sala estava mobiliada 

com 1 armário, 41 cadeiras e 22 mesas de tamanho médio, ordenadas lado a lado, de modo a aco-

modar 2 estudantes em cada mesa. Havia, ainda, um projetor e um computador interativo para lousa 

digital. Para desenvolver a instalação, com exceção do armário, todo o mobiliário foi retirado. 

Até meados de junho, não havia nada na minha prática pedagógica que sugerisse o desen-

volvimento da instalação artística como dispositivo pedagógico. O conteúdo abordado, naquele 

período, era estética do cotidiano e arte naif. Após uma breve exposição sobre estes conceitos, 

iniciou-se uma discussão acerca dos pequenos objetos presentes no nosso entorno e capazes de 

evocar sentimentos de afeto e conexão. 

Neste momento, não consigo precisar o que desencadeou uma situação conflituosa durante 

a aula. A tensão entre mim e a turma vinha aumentando, gradualmente; lembro-me, vagamente, de 

enfrentar dificuldades no diálogo com esse grupo. Já havia conduzido trabalhos de performance e 

uma intervenção artística com pneus de carro nos corredores do campus com a turma de Adminis-

tração. No entanto, a turma de Meio Ambiente revelou-se, particularmente, desafiadora. 

Em algum momento, o diálogo tornou-se impossível, e eu me vi obrigada a tomar uma 

atitude radical que não sabia qual seria. Diante da ineficácia de tentativas de diálogo e apazigua-

mento, cujos detalhes não cabem aqui, saí da sala de aula em direção ao meu carro estacionado na 

instituição. Ao abrir o porta-malas, busquei por algo que pudesse ser utilizado para desenvolver 

uma atividade, cujos contornos ainda não estavam definidos. Entre sacos de dormir e caixas térmi-

cas, encontrei uma barraca de camping. Ao retornar à sala de aula, dispus a sacola contendo a 

barraca e perguntei: 

 



221 

 

 

 

 

 

 

 

 

E AGORA, O QUE 
FAREMOS? 

 

 

  



222 

 

Dessa forma, a barraca, ícone de aventura e refúgio, serviu como ponto de partida para 

nossa primeira construção artística coletiva, culminando em uma instalação artística/pedagó-

gica. Inicialmente, a ideia era restringir o espaço à barraca, mas toda a sala foi impregnada pela 

atmosfera da instalação, tornando impossível dissociar a sala do próprio elemento da barraca. 

No instante em que a barraca de camping se instalou no centro da sala de aula, algo se 

deslocou. Não era apenas um objeto trazido de fora, mas um gesto que, no sentido de Badiou, 

compôs um múltiplo eventual: um conjunto de elementos que, reunidos, materializam um acon-

tecimento capaz de romper a ordem habitual e inaugurar uma nova possibilidade na situação (Ba-

diou, 2005). Esse gesto não interrompeu a rotina como um acidente breve; ele criou uma fenda na 

paisagem previsível das aulas de Arte, um lugar onde outras regras poderiam começar a valer. 

Nesse novo arranjo, a barraca já não era apenas uma barraca: tornara-se um “supernumerário”, 

aquilo que excede a contagem e que, por não caber no inventário reconhecido pelo “estado da 

situação”, instala um excesso irredutível (Badiou, 2005). 

Ali, entre as paredes, os elementos que compunham a instalação, as pessoas que circulavam 

e o ar perfumado, a barraca deixava de cumprir uma função utilitária e passava a reivindicar para 

si significados não previstos, coabitando com o ordinário para abrir uma dimensão imprevista na 

experiência pedagógica. 

A partir do conjunto de registros, observações e memórias reunidos sobre a instalação Sem 

Título 2017, foi possível compreender que todos os elementos que a compuseram – a barraca, os 

ursinhos de pelúcia, a projeção do cosmos, o livro de poesia, entre outros – exerceram agência na 

configuração da realidade tecida em seu entorno. Esse entendimento se sustenta tanto nas proposi-

ções da teoria ator-rede, que reconhece a capacidade de ação distribuída entre humanos e não hu-

manos, quanto nas discussões sobre a teoria de Gaia apresentadas anteriormente nesta tese, nas 

quais as coisas, os seres e os processos se articulam em redes de interdependência que excedem a 

centralidade humana. 

Na TAR, a tradução é um processo que envolve a transformação e negociação de significa-

dos em redes sociais complexas, com a participação de atores humanos e não humanos. Na tradu-

ção, entidades diferentes precisam "negociar" e "mobilizar\" para compartilhar ou compreender um 

significado específico dentro da rede. Este processo não é uma transferência direta de significados, 

mas uma dinâmica na qual os atores envolvidos influenciam e são influenciados. A narrativa 



223 

 

construída em torno da instalação destaca, como propõe Latour, a agência de todos os atores, hu-

manos e não humanos, em uma trama interconectada. 

Ao criarmos, eu e a turma de estudantes, a instalação Artística/pedagógica, eu não tinha 

conhecimento da TAR. Portanto, ao mencionar que a instalação incorporou elementos não huma-

nos de maneira ativa, não estou me referindo ao modus operandi da TAR, que poderia envolver 

tanto a intencionalidade dessa incorporação (o que não ocorreu) quanto a observação dos aconte-

cimentos à maneira dessa teoria. Considero os eventos que se desdobraram desde os momentos 

anteriores à entrada da barraca na sala de aula até a remoção dos elementos não humanos de seus 

espaços cotidianos e sua colocação em um ambiente não habitual, propiciando outras conexões. 

Estou considerando como os eventos se desenrolaram ao retirar elementos não humanos de 

seus espaços cotidianos – como da casa das pessoas – e colocá-los em um ambiente não habitual, 

criando outras conexões. Sob essa perspectiva, o processo ocorreu organicamente, resultando na 

incorporação ativa desses elementos. Na abordagem da teoria ator-rede, esse movimento pode ser 

compreendido como a formação de um agregado, no sentido proposto por Latour (2012): um 

conjunto heterogêneo constituído por entidades humanas e não humanas cujas relações são recon-

figuradas a partir de seu deslocamento e da subsequente tradução. Ao serem retirados de seus con-

textos originais e inseridos na instalação, esses elementos passaram a integrar novas associações, 

negociando e reorganizando significados dentro da rede que se formou naquele espaço. 

É necessário ressaltar que esta narrativa se constrói a partir dos vestígios deixados pela 

instalação. As fotografias e os vídeos disponíveis – ainda que marcados pela baixa qualidade téc-

nica do celular que eu utilizava em 2017, cuja tecnologia já não era das mais avançadas na época 

– constituem uma parte importante desse acervo. A esses registros somam-se alguns objetos que 

ainda permanecem comigo ou próximos de mim, o que possibilita um contato mais direto e material 

com a instalação. Entre eles, está o livro Toda Poesia, de Paulo Leminski, e um edredom florido 

que, à época, foi disposto no chão, ao fundo da barraca, conferindo aconchego ao espaço interno, 

e que hoje se encontra na casa da minha irmã. A partir desses vestígios – visíveis nas imagens, nos 

relatos colhidos junto às pessoas que participaram da experiência, nas minhas próprias memórias e 

na presença continuada de certos objetos no meu cotidiano – é possível identificar quais elementos 

efetivamente exerceram agência na rede em questão. 

Latour (2012) diz que se a coisa não tem efetivamente agência, então ela não é um agente 

da rede. "Lembremo-nos: um ator que não faz diferença não é um ator" (p. 191). Desta forma, 



224 

 

elementos que não foram possíveis de serem identificados não estão necessariamente sendo igno-

rados, eles apenas não fizeram diferença na rede, não se portando, desta forma, como atores. 

Na ausência de uma distinção hierárquica entre sujeitos e objetos, todos são considerados 

atores ativos, participando plenamente das redes. Agregados podem surgir quando esses atores se 

associam em complexas relações, em formações não necessariamente estáticas; elas podem se 

constituir temporariamente com base nas relações específicas estabelecidas em contextos particu-

lares (Latour, 2012). A teoria ator-rede reconhece a heterogeneidade dos atores, permitindo que 

eles se juntem de diferentes maneiras para criar redes dinâmicas. Essas redes estão sempre mu-

dando à medida que os atores entram e saem das conexões. Assim, o conceito de agregados enfatiza 

a natureza fluida e mutável das interações na construção da realidade social. 

Destaca-se na TAR a agência de diversos atores e suas interações formando redes que mol-

dam a construção social. A instalação “Sem Título 2017”, ao incorporar elementos cotidianos, 

integrou componentes familiares, potencialmente estabelecendo conexões e relações entre pessoas 

e coisas no ambiente. Esses atores, atuando como agentes da instalação, desempenham um papel 

ativo na reconfiguração das relações sociais, criando dinâmicas e significados. Ressalto que a pre-

sença de elementos cotidianos na instalação conecta microesferas distintas e proporcionam uma 

abordagem mais complexa para compreender como a sociedade é construída e transformada. 

Nessa perspectiva, a agência é atribuída tanto aos atores humanos quanto aos não humanos, 

considerando todos como participantes ativos nas redes sociais. A TAR enfatiza a importância das 

interações entre atores heterogêneos na formação de redes dinâmicas. A inclusão de elementos 

cotidianos em uma instalação pode criar dinâmicas e significados nas relações sociais, promovendo 

a reconfiguração da rede. 

 

 

As relações entre não humanos e humanos 

 

Para identificar a agência e as relações entre todos os agentes, é fundamental rastrear a 

origem e o processo de coleta dos materiais: os objetos que compunham a instalação foram 

trazidos por mim e pelas/pelos estudantes da turma. Eram itens pessoais, carregados de afeto, que 

habitavam as casas das/os estudantes ou de suas famílias, além de objetos provenientes da minha 

residência e do laboratório de arte. O critério de seleção não era utilitário, mas afetivo: cada pessoa 



225 

 

levava algo que tivesse significado em sua vida e que, ao compor o espaço coletivo, pudesse ins-

taurar novas relações de sentido. 

 

 

Fonte: Acervo próprio. 

 

 

Desde o início, orientei que levassem objetos que despertassem vínculos – seja pelo afeto, 

seja pela força de sua presença visual – como enfeites, peças marcantes ou elementos de uso coti-

diano. Entre as escolhas, houve quem trouxesse um vaso azul com uma flor de plástico, e quem 

imaginasse levar a própria cama, compreendendo-a como o lugar mais íntimo de conforto e aco-

lhimento. Ainda que a escala da instalação não comportasse tal possibilidade, o desejo foi incor-

porado de outras formas, como na presença de um edredom branco com flores em tons pastéis, que 

foi colocado no chão da barraca, conferindo-lhe uma atmosfera de conforto e acolhimento. 

Imagem 19 – Detalhe da instalação Sem Título, 2017. 



226 

 

Sobre o comportamento das pessoas na instalação, interessa perceber como se deram as 

interações e de que forma elas contribuíram para a construção de significados. Para pensar essa 

questão, distingo dois modos de relação possíveis: a presença observadora, quando a pessoa 

acompanha a cena à distância, sem atravessar o espaço nem interagir com os demais atores; e a 

presença imersa, quando o corpo explora, toca, escuta e se deixa atravessar pelo que acontece, 

tornando-se parte viva da obra. 

Com base nos relatos coletados, nas minhas lembranças e nos registros fotográficos, é evi-

dente que essa instalação foi majoritariamente vivida como presença imersiva. Em diversas ima-

gens, nota-se a interação intensa entre os atores humanos e as coisas, especialmente com o livro 

Toda Poesia, de Paulo Leminski. Colocado em um ponto de fácil acesso, ele se tornou um núcleo 

de encontro: em muitos registros, há pessoas folheando suas páginas, lendo em voz alta, sussur-

rando versos ou compartilhando trechos entre si. O livro atuava como uma âncora, prolongando a 

permanência e aprofundando a relação do público com o espaço. 

Na imagem 19, por exemplo, um professor lê o livro de Leminski, enquanto, ao fundo, outro 

projeta sombras na parede com o corpo. Qual dessas ações seria mais ativa ou mais imersiva? A 

resposta depende do contexto e das intenções que movem cada gesto. O professor leitor, absorvido 

pelo texto, pode estar engajado em uma participação mais introspectiva e reflexiva; já o professor 

das sombras, envolto pela projeção do cosmos, expressa um tipo de interação mais física e perfor-

mativa – curiosamente, este é o professor de Educação Física do campus. 

Esse último, em uma conversa no dia 7 de janeiro de 2024, relatou que a instalação lhe 

proporcionou uma sensação de imersão e que a projeção do cosmos nas paredes despertou nele o 

desejo de simular o movimento no espaço. Esse testemunho evidencia como uma instalação pode 

convocar formas distintas de envolvimento, seja pela reflexão silenciosa, pela interação física ou 

pela manifestação espontânea da criatividade. 

Outro elemento que capturou atenção foi a bola de vidro iluminada, com uma rosa no inte-

rior, semelhante a uma pequena luminária. Em uma fotografia, uma professora está deitada dentro 

da barraca; em outra, é vista sentada, contemplando a bola de luz (imagem 20). Até que ponto essa 

atitude seria presença imersiva ou observadora? Chego a questionar se existe, de fato, uma partici-

pação completamente inerte. Quando alguém se demora diante de um elemento da instalação, essa 

atenção pode ser fruto de uma escolha consciente e de um interesse genuíno pelo que observa. Isso 

não exclui que, em outro momento, outros elementos despertem sua curiosidade ou envolvimento. 



227 

 

Afinal, diferentes agentes atuam em diferentes posições, simultaneamente, e seus protagonismos 

dependerão de quem interage com eles. 

 

 

Fonte: Acervo próprio. 

 

 

Agência das coisas 

 

A agência dos elementos não humanos na instalação pode ser descrita em termos de sua 

capacidade de influenciar a interação e a experiência do/a espectador/a. A bola de vidro iluminada, 

os ursinhos de pelúcia e a projeção do cosmos nas paredes, por exemplo, desempenharam papéis 

ativos, ao provocar reações, despertar interesses e criar atmosferas específicas. Assim como Rem-

brandt afirmou que “sem atmosfera uma pintura não é nada”, de maneira análoga, sem uma atmos-

fera distintiva, uma instalação não é verdadeiramente uma instalação. A atmosfera é o elemento 

vital que dá vida e significado à experiência artística imersiva. 

Os elementos não humanos modelaram a dinâmica do espaço, proporcionando estímulos 

visuais, sonoros e táteis, e contribuindo para a atmosfera geral da instalação. A bola de vidro, 

Imagem 20 - Instalação Sem Título, 2017. 



228 

 

atuando como fonte de luz no interior da barraca – cujas paredes foram atravessadas pela projeção 

da lua –, juntamente com os ursinhos de pelúcia e a projeção do cosmos, por exemplo, apresenta-

ram-se como elementos conceituais e imersivos, estimulando as/os participantes a se integrar à 

instalação e, assim, tornar-se parte dela. Nessa perspectiva, a agência dos elementos não humanos 

reside em sua capacidade de influenciar a experiência estética e participativa, adicionando camadas 

de significado e provocando respostas em todos os agentes da instalação. 

As respostas geradas podem ser consideradas como "tradução". Cada elemento na instala-

ção desempenha o papel de mediador ativo, influenciando e sendo influenciado por outros, origi-

nando novas traduções e modos de compreender o social. Destacar como cada elemento se converte 

em uma encruzilhada enfatiza não apenas os eventos isolados, mas as interações dinâmicas entre 

os elementos, evidenciando como essas interações geram novos significados, relações e possibili-

dades. Como afirma Latour (2012), “[…] a palavra ‘tradução’ assume agora um significado algo 

especializado: uma relação que não transporta causalidade, mas induz dois mediadores à coexis-

tência” (p. 159). 

A instalação artística Sem Título 2017 transformou-se em um ecossistema sensorial onde 

elementos não humanos desempenharam papéis fundamentais na experiência compartilhada. Cada 

coisa, cuidadosamente selecionada e posicionada, tornou-se um agente ativo, influenciando e sendo 

influenciado pelos elementos humanos. Neste contexto, a agência dos não humanos não foi apenas 

uma questão de presença, mas uma dinâmica interativa que desafiou as fronteiras entre artista, obra 

e espectador/a.  

É importante ressaltar que a descrição da agência dos não humanos na instalação é baseada 

em seus vestígios: 28 fotografias, três vídeos e quatro relatos sobre as lembranças da experiência, 

além das minhas memórias. Algumas influências dos agentes não humanos podem ser descritas de 

maneira mais fidedigna, enquanto outras são projeções e especulações sobre as possibilidades de 

agência e interações entre esses elementos. Ao explorar a influência desses elementos, mergulha-

remos em uma narrativa detalhada que revela como cada objeto contribuiu para a complexidade da 

experiência estética. A seguir, uma descrição minuciosa da agência singular de cada não humano 

na construção dessa interação. 

 

 

 



229 

 

Agência da Barraca de Camping e da Sala de Arte 

 

A barraca de camping é um agente dinâmico dentro da instalação, atraindo e engajando 

tanto as pessoas quanto os elementos não humanos. Ela atua como um dispositivo que convoca e 

atrai presenças, humanas e não humanas, a habitar um espaço de contemplação, descoberta e en-

contro. Seu formato acolhedor, quase simbiótico, estabelece uma interface entre o interior e o ex-

terior, convidando à entrada e ao recolhimento, criando uma “caverna cósmica” onde o visível e o 

invisível se fundem. 

A Sala de Arte, por sua vez, atua como um amplificador dessa experiência: suas paredes se 

tornam telas que projetam o cosmos, expandindo a barraca para além do seu corpo físico. A proje-

ção astral que envolve o recinto não apenas contextualiza a barraca, mas amplifica sua presença, 

conferindo-lhe uma aura de reverberação que pulsa por toda a sala. A sala atua como um agente 

amplificador e difusor, um espaço que articula uma relação dialógica com a barraca, onde ambos 

se coproduzem mutuamente em sua agência. 

Essa relação é de troca e reciprocidade. A barraca se impõe como um núcleo de concentra-

ção, um núcleo sensível onde as projeções encontram uma moldura física e simbólica, enquanto a 

sala circundante amplia e fragmenta esse núcleo em múltiplas direções, criando uma espécie de 

halo que preenche o ambiente. Assim, o espaço da instalação torna-se um agenciamento onde o 

tempo parece dilatar-se, convidando à lentidão, à imersão e à reflexão.  

A atmosfera criada por essa interação é fluida e etérea. É um campo sensível onde o espaço 

material da barraca e o espaço virtual das projeções cósmicas se amalgamam, produzindo uma 

experiência sinestésica e transcendente. Essa atmosfera não pertence exclusivamente a nenhum dos 

agentes isoladamente – barraca ou sala – mas sim ao encontro entre eles, a um espaço de imbrica-

mento onde as fronteiras entre interior e exterior, humano e não humano, real e imaginário se dis-

solvem e se recriam. 

 

 

Condicionador de ar que proporcionou a temperatura do ambiente: 

 

Os condicionadores de ar atuaram como mediadores do conforto térmico, influenciando 

diretamente a experiência geral. Ao manterem a temperatura adequada, contribuíram para o 



230 

 

acolhimento das pessoas participantes. Silenciosos, regularam o ambiente para que a imersão se 

mantivesse fluida, sem interferências provocadas pelo calor ou frio excessivos. Dessa forma, cola-

boraram para a criação de uma atmosfera propícia à concentração, à contemplação e à interação 

sensível com a instalação. 

 

 

 Os projetores e as imagens do cosmos e da lua: 

 

Na instalação, os projetores não atuaram como simples transmissores desvinculados dos 

processos que a animavam; foram agentes implicados na malha de relações que se tecia no espaço. 

Seguindo a perspectiva de Tim Ingold, não se comportaram como “objetos” inertes, mas como 

“coisas” imersas em fluxos vitais, porosas ao ambiente, às presenças humanas e às condições de 

luz e sombra. O feixe luminoso não apenas ocupava o espaço: percorria-o como um fio de luz, 

entrelaçando-se às paredes, aos objetos e aos corpos, compondo uma topografia imaterial que se 

formava e desfazia continuamente. 

As imagens projetadas – a lua no interior da barraca e o cosmos nas paredes – atuaram como 

intermediárias sensíveis entre o espaço físico e o imaginário coletivo. Evocavam dimensões geon-

tológicas, no sentido de Povinelli (2016), ao embaralhar fronteiras entre o vivo e o não-vivo: astros 

distantes ganhavam agência no encontro com o público, afetando presenças e estados de espírito, 

como se trouxessem para dentro da sala um tempo e um espaço que excediam a experiência coti-

diana. 

No sentido latouriano, projetores e imagens compuseram uma rede sociotécnica em que 

tecnologia, espaço e participantes se implicaram mutuamente. Não havia “projeção” de um lado e 

“público” de outro: havia uma cadeia de mediações em que os feixes de luz incidiam sobre rostos 

e roupas, incorporando as pessoas à paisagem cósmica. Cada deslocamento corporal reconfigurava 

a cena, transformando espectadoras/es em cocriadoras/es do trabalho. 

A atmosfera resultante emergia da sobreposição entre o arranjo espacial e a presença de 

quem experienciava a instalação. Ao entrar no ambiente, as pessoas eram envolvidas por uma luz 

que parecia atravessar os corpos, dissolvendo a distinção entre interior e exterior, microcosmo e 

macrocosmo. 



231 

 

Assim, os projetores não apenas mediaram a visibilidade das imagens: foram nós ativos na 

malha de relações, produzindo encontros entre pessoas e coisas, entre espaço íntimo e universo 

expandido, entre o gesto técnico da montagem e os afetos de objetos cotidianos elevados à condição 

de objetos de arte. A interação potencial ia da contemplação silenciosa à imersão física: entrar na 

barraca iluminada, tocar a lona, perceber como a sombra própria se mesclava ao horizonte estre-

lado. 

Em um dos registros da instalação, destaca-se a projeção da Nebulosa da Hélice (NGC 

7293), conhecida como “Olho de Deus” – uma nebulosa planetária na constelação de Aquário, a 

cerca de 650 anos-luz da Terra (imagem 21). Um olhar cósmico que atravessa o espaço-tempo, 

enquanto outras projeções transitavam entre diferentes constelações, compondo uma coreografia 

visual que conectava olhares e mundos. 

 

 

A PROJEÇÃO CÓSMICA INSTAURAVA UMA 

SUSPENSÃO DO TEMPO ORDINÁRIO, 

INDUZINDO UM RITMO MAIS LENTO, 

CONTEMPLATIVO, QUASE RITUAL.
 

 

 



232 

 

Fonte: Acervo próprio. 

Som ambiente: 

 

O som foi um dos elementos centrais na constituição da atmosfera da instalação, articu-

lando-se com a proposta estética e relacional do trabalho. A escolha cuidadosa de uma faixa de 

som ambiente, encontrada no YouTube, buscava instaurar um campo sensível para que o público 

se engajasse com objetos cotidianos deslocados de seus usos habituais. Nesse sentido, pode-se 

compreender o som ambiente como o conjunto de sons presentes em um espaço, provenientes de 

múltiplas fontes, que formam um campo sonoro contínuo e relativamente estável, perceptível de 

maneira global mais do que por seus elementos isolados (Augoyard; Torgue, 2005). Esse tecido 

sonoro atravessou toda a experiência, modulando a atuação dos demais elementos e instaurando 

novas relações. 

Como observa LaBelle (2006), o som é irredutivelmente relacional: sai de um corpo e atra-

vessa outros, sendo continuamente moldado pelo espaço físico, por suas reverberações, difrações 

e absorções, mas também pela presença e deslocamento de quem o habita. Assim, o som não apenas 

ocupa, mas prolonga o espaço, multiplicando pontos de escuta e instaurando uma cartografia audi-

tiva partilhada. 

Imagem 21 – Sem título 2017: Nebulosa de Hélix, 2017. 



233 

 

Integrado à experiência sensorial, o som dialogava diretamente com as projeções visuais, 

ampliando a sensação de imersão e funcionando como um tecido auditivo que costurava diferentes 

presenças e materiais. Para LaBelle, a natureza relacional do som se manifesta nas dinâmicas es-

paciais: espaço e som interagem continuamente, com o ambiente físico modelando suas qualidades 

por meio de reflexão, absorção, reverberação e difração. 

Ao mesmo tempo, o som extrapola a percepção estritamente espacial, emergindo entre as 

presenças que partilham o mesmo lugar. LaBelle observa que o som não apenas responde à mate-

rialidade do ambiente, mas também é afetado pela presença e deslocamento de quem o habita, 

multiplicando pontos de escuta e gerando uma espécie de cartografia auditiva compartilhada. 

Essa dimensão acústica, por sua própria natureza, é pública: parte de uma fonte e se distribui 

imediatamente em múltiplas direções, instaurando um campo comum que conecta o que está visível 

ao que é apenas audível e o que habita a memória. Essa capacidade de evocar momentos esquecidos 

não é abstrata; manifesta-se em experiências, como na memória pessoal que descrevo a seguir e 

que evidencia o poder do som em atravessar tempos e espaços: 

 

 
Os sons podem carregar uma qualidade particular, capaz de atravessar o pre-
sente e acionar lembranças com nitidez inesperada. “Graças ao som, um mo-
mento esquecido de nossa vida é restaurado” (Augoyard; Torgue, 2005, p. 22. 
Tradução minha). Bastam os primeiros acordes de uma melodia para que se 
abram passagens para outros tempos e lugares: a música A Fistful of Dollars 
(1964),50 de Ennio Morricone, por exemplo, sempre traz de volta a presença do 
meu pai, trazendo consigo o perfume do jasmim cultivado por minha mãe no 
jardim de casa, misturando o cenário do escritório paterno ao terraço onde eu 
brincava, ao jardim onde circulavam nossos afetos. Nessas convergências, o 
som não apenas preenche o espaço: ele o prolonga na imaginação, fazendo con-
vergir e se expandir audição, olfato, visão e sentimento num mesmo gesto de 
evocação. 

 

 

 

 

 

 
50 Disponível em: <https://www.youtube.com/watch?v=CpZjvbSC9_M&list=RDCpZjvbSC9_M&start_radio=1>. 

Acesso em 15 ago. 2025. 

https://www.youtube.com/watch?v=CpZjvbSC9_M&list=RDCpZjvbSC9_M&start_radio=1


234 

 

Edredom e tapete de crochê 

 

O edredom florido e o tapete redondo de crochê atuaram como agentes que não apenas 

intensificaram o caráter acolhedor da instalação, mas também deslocaram seus sentidos para além 

do ornamento. Ao se encontrarem com a barraca de camping, converteram o abrigo provisório em 

um espaço íntimo, quase doméstico. As estampas orgânicas do edredom evocavam a memória do 

repouso caseiro, enquanto sua maciez transformava o chão em superfície convidativa ao contato 

direto; o crochê, com sua textura manual e forma circular, definia um centro que sugeria encontro 

e partilha. Juntos, modulavam não apenas o espaço visual, mas também o auditivo: tecidos que 

absorvem ruídos, suavizando a reverberação, criavam uma escuta mais próxima, íntima, que en-

volvia o público. Em diálogo com as projeções visuais, esses elementos têxteis ofereceram um 

contrapeso tátil e caloroso às imagens luminosas, equilibrando presença e ilusão.  

Como mediadores sensíveis, aproximaram o ambiente expositivo do universo afetivo das 

casas, carregando memórias de gestos cotidianos – cobrir, tecer, sentar-se, acolher – e instaurando 

um campo de ressonância entre espaço coletivo e lembrança pessoal. Assim, sua agência não se 

limitou a embelezar ou a oferecer conforto físico: o edredom e o tapete reconfiguraram o modo de 

estar na instalação, convocando as pessoas a se deitarem, se reunirem, se demorarem, e abrindo 

passagem para uma atmosfera de proximidade e cuidado em que humanos, objetos e espaço se 

entrelaçavam em um mesmo gesto de experiência compartilhada. 

 

Palhas secas de palmeira 

 

As palhas secas de palmeira assumiram um papel sensorial e poético na instalação: como 

quaisquer fronteiras frágeis e vivas, operaram como limiar que conduzia o olhar e o corpo da Sala 

de Arte para o interior da barraca. Seu toque áspero sobre o solo não só convocava o gesto de pisar, 

acompanhado pelo som seco e sussurrante das palhas se comprimindo sob os pés, como também 

modulava a experiência tátil e acústica do espaço (imagem 22). 

No chão, a tapeçaria rústica das palhas demarcava rotas de passagem e áreas sugerindo 

permanência; nas laterais da entrada, elas traçavam uma fronteira tênue. Esteticamente, conferiam 

à instalação uma textura orgânica, ancestral, ao mesmo tempo rústica e ritual. 

 



235 

 

 

Fonte: Acervo próprio. 

 

Na esfera simbólica, as palhas remetem à geografia de Valença do Piauí, região situada no 

semiárido da Caatinga, caracterizada por uma vegetação adaptada à seca, entre a qual se destacam 

a carnaúba e o buriti. 

Sua adoção na instalação evocava práticas regionais de colheita sustentável: as palhas são 

recolhidas por comunidades locais que, há gerações, reconhecem não apenas seu valor utilitário, 

mas também o significado cultural incorporado nelas. Essas folhas carregam memórias artesanais, 

reconhecíveis na confecção de chapéus, fibras e na cobertura de casas de taipa, conectando a ins-

talação às formas de saber dos territórios semiáridos. 

Essas palhas dialogavam com outros elementos da instalação. Em contraste com a maciez 

do edredom e do tapete de crochê, sua textura seca e terrosa realçava a oscilação entre o refúgio 

íntimo e a rusticidade da natureza. Como componentes do cenário, introduziam ao espaço uma 

rugosidade que instaurava uma zona de interseção entre o natural e o construído. 

A experiência, porém, não se limitava ao olhar: ao serem pisadas, as fibras produziam um 

estalar seco e áspero que se incorporava à ambiência, acrescentando uma camada acústica à insta-

lação. O farfalhar sob os pés abafava e, simultaneamente, intensificava a escuta, transformando a 

Imagem 22 – Barraca da Instalação Sem Título, 2017. 



236 

 

chegada em um rito sensorial – ao mesmo tempo auditivo e corporal – em que cada passo se con-

vertia em gesto de inserção no espaço. 

Na interação com as projeções visuais, enquanto as imagens efêmeras do cosmos abriam 

frestas de luz e expansão, a presença material e ancestral das palhas sustentava a gravidade do chão. 

Não se tratava de ornamentos, mas de rastros de vida enredados na história do território, marcas de 

um tempo que permanece ativo na matéria. Como lembra Ingold (2012), as coisas não apenas exis-

tem, mas “acontecem”: elas participam, em sua vitalidade, das tramas que habitamos. Nesse sen-

tido, as palhas reiteravam que todo olhar lançado ao infinito retorna sempre à textura concreta da 

Terra, onde se entrelaçam passado e presente, memória e experiência. 

Nesse jogo entre o efêmero da projeção e a densidade do vegetal, instaurava-se um campo 

de tensões: a origem podia ser imaginada como cósmica, mas permanecia ancorada no aqui, no 

solo do semiárido, onde cada fibra testemunha séculos de convivência com a seca e com a cultura 

local. 

Assim, o encontro entre luz e palha não resultava em contraste fixo, mas em oscilação per-

ceptiva: o olhar que se projetava para o céu era imediatamente reconduzido à aspereza do chão, 

numa experiência que reiterava o que sugere Latour (2020) em Onde aterrar: só é possível sonhar 

com o cosmos quando se reconhece o chão que nos sustenta. As palhas, nesse sentido, atuavam 

como lembrança tátil de que todo horizonte é também terrestre, e que até a imaginação de outros 

mundos depende da textura concreta deste. Como escreve Latour, “reconhecer esse pertencimento 

é justamente o que nos mantém capazes de registrar mais diferenças, mais pontos de vista e, sobre-

tudo, de não reduzir sua quantidade” (2020, p. 20). 

Esse reconhecimento, no contexto da instalação, não operava apenas como uma ancoragem 

simbólica, mas como uma prática sensível: cada material (a palha, o tecido, o som, a imagem pro-

jetada) conservava sua singularidade sem se dissolver no conjunto. Ao invés de uma fusão homo-

geneizadora, instaurava-se uma multiplicação de presenças, uma polifonia de agentes que, ao se 

tocarem, mantinham-se distintos. A pedagogia que daí emerge não é a da unificação, mas a da 

coexistência: aprender é acolher o excesso de diferenças, permitir que elas se tensionem, como o 

farfalhar seco sob os pés que não se deixa confundir com o brilho das projeções, mas ainda assim 

compõe a mesma cena. 

Dessa forma, a instalação se torna um exercício de “não reduzir a quantidade”, de manter 

abertos os pontos de vista, os sons, as texturas e os tempos que convivem em um mesmo espaço. 



237 

 

O chão áspero da palmeira não apagava o “sonho cósmico”, mas o multiplicava, lembrando que 

toda imaginação de futuro precisa carregar consigo o peso, a memória e a concretude do presente. 

 

 

Cercas que contornavam a barraca: 

 

As cerquinhas que contornavam a barraca carregavam uma história singular dentro do cam-

pus. Haviam sido trazidas por uma estudante para ornamentar a Festa Junina daquele mesmo ano 

e, em vez de retornarem com ela, permaneceram no espaço, passando a integrar outras situações, 

como a instalação Sem título 2017 e, em 2019, as instalações Nossos Bosques têm mais vida? e 

Lixo é Luxo. Desde então, seguem em circulação, ora compondo festas, ora reaparecendo em ins-

talações, deslocando-se de enfeite efêmero a dispositivo pedagógico. 

Esse percurso evidencia como os objetos, ao transitarem entre diferentes contextos, trans-

formam seus sentidos. As cerquinhas não eram apenas sobras de um evento anterior, mas actantes 

em constante reconfiguração: de ornamento festivo a elemento estruturador da instalação, assumi-

ram funções diversas sem apagar as marcas de seus usos passados. 

O reaparecimento de um mesmo objeto em situações distintas ilustra uma prática que se 

tornaria recorrente nas instalações: reaproveitar o que já está disponível, atribuindo novos signifi-

cados a cada deslocamento. Mais do que reciclar ou descartar, tratava-se de experimentar com 

aquilo que o espaço oferecia, permitindo que a criação se desse a partir do já existente. 

Assim, as cerquinhas não apenas delimitavam a barraca: constituíam uma moldura cultural 

e pedagógica que lembrava que cada objeto carrega em si uma trajetória, sempre em continuidade 

e nunca fechada. Nesse sentido, aproximam-se do que Ingold (2012) sugere ao afirmar que as coi-

sas não se limitam a “existir”, mas a acontecer: elas não são pontos estáticos no espaço, mas nós 

temporários em linhas de vida que seguem se enredando. 

 

 

 

 

 



238 

 

Bola de vidro com uma rosa em seu interior e o cubo iluminado pendurado no centro 

da barraca: 

 

A bola de vidro com água e uma rosa de tecido em seu interior, ornamento decorativo muito 

presente nas casas brasileiras sobretudo nas décadas de 1980 e 1990, trazia para a instalação uma 

memória doméstica atravessada por um duplo gesto: evocava o enfeite kitsch da ornamentação 

popular e, ao mesmo tempo, insinuava a metáfora da bola de cristal. Nesse híbrido, condensava 

tanto a tentativa de preservar o belo – a rosa, imortalizada pela proteção do vidro e pela suspensão 

na água, incapaz de murchar por já ser de tecido – quanto a promessa de futuros imaginados, man-

tidos em suspensão na transparência líquida. 

Aprendi com Bachelard (2013) que é possível compreender que a força desse ornamento 

não reside apenas em sua materialidade, mas na potência da imagem poética que engendra. Para 

ele, a imagem verdadeira não é uma simples recordação, mas abertura para o devaneio: ela con-

voca lembranças e desdobra um tempo íntimo em que memória e imaginação se aproximam. As-

sim, a esfera de vidro não se limitava a ser lembrança de um arranjo doméstico dos anos 1990; ela 

instaurava uma atmosfera em que passado e futuro se condensavam, como se cada reflexo expan-

disse o campo de experiências possíveis. 

O cubo colorido, suspenso e iluminado no centro da barraca, por sua vez, deslocava-se do 

estatuto de brinquedo escolar para o de farol. Tornava-se, nesse movimento, aquilo que Bachelard 

chamaria de um “centro imaginante”: um núcleo luminoso que estruturava o espaço e inaugurava 

uma verticalidade poética, conduzindo o olhar para cima e provocando uma mudança de perspec-

tiva corporal. Sua oscilação suave, acompanhando a circulação do ar, acrescentava à instalação 

uma dimensão tátil e instável, impossível de controlar, e por isso mesmo fértil para o devaneio. 

Mais do que iluminar, o cubo instaurava um centro cósmico-lúdico, uma geometria que mediava a 

passagem do íntimo para o vasto, do doméstico para o sideral. 

Dispostos em pontos distintos, a bola de vidro junto à entrada e o cubo no centro da barraca 

criaram uma rede de complementaridade. A esfera modulava a luz através da rosa, projetando nu-

ances e possíveis jogos de sombra; o cubo irradiava luminosidade difusa, criando um eixo central 

que equilibrava o espaço. Entre ambas, estabelecia-se uma espécie de diálogo: um ancorado na 

intimidade da sala doméstica, o outro orientado para o infinito. Ainda que as ruínas dos registros 



239 

 

não ofereçam precisão nos detalhes, é possível supor que luzes, reflexos e movimentos multiplica-

ram planos visuais e sensoriais, enriquecendo a experiência. 

Mais que simples ornamentos, esfera e cubo atuaram como actantes da instalação: a pri-

meira evocando a preservação do belo e a tentativa de deter o tempo, o segundo instaurando mo-

vimento e centralidade. Juntos, criaram um campo sensível em que memória e imaginação se uni-

ram ao jogo de luz e forma, ampliando a atmosfera de encontro e experimentação que estruturava 

a obra. 

 

 

Quadro acima da porta de entrada da barraca: 

 

Posicionado estrategicamente acima da entrada da barraca, o quadro com a representação 

da Lua e do Sol amalgamadas cumpria um papel de portal simbólico. Sua presença marcava o 

liminar: ao atravessarem a porta, as/os participantes não apenas ingressavam em um espaço físico, 

mas também eram conduzidas/os a uma atmosfera onde a coexistência de opostos – noite e dia, 

feminino e masculino, claro e escuro – se apresentava de forma condensada. O quadro instaurava, 

assim, uma chave de leitura para o restante da instalação, anunciando já na entrada a fusão de 

dualidades que ecoaria no interior. 

A representação da Lua e do Sol entrelaçados evocava a circularidade dos ciclos celestes, 

remetendo a ritmos ancestrais que articulam o cotidiano humano às forças cósmicas. Ao condensar 

esses dois astros num mesmo plano, o quadro funcionava como mediador conceitual: lembrava que 

os contrários não são necessariamente excludentes, mas podem coexistir em harmonia. Essa sim-

bologia dialogava com a atmosfera da instalação, que unia elementos domésticos – como a bola de 

vidro com rosa – a referências cósmicas – como o cubo iluminado ao centro. O fundo preto do 

quadro reforçava sua potência imagética. Contrastando com o escuro da barraca, o preto criava um 

campo visual que intensificava o brilho dos astros desenhados na tela. Essa relação cromática am-

pliava a sensação de imersão, pois o olhar era atraído para o contraste luminoso, e esse gesto visual 

preparava o corpo para adentrar um espaço de suspensão e devaneio. 

 



240 

 

 

 

Fonte: Acervo próprio. A imagem dos astros amalgamados atuava como portal para a instalação, condensando a at-

mosfera cósmica que se expandia no interior do espaço. 

 

 

Numa perspectiva bachelardiana, pode-se dizer que o quadro operava como imagem poé-

tica: não apenas representação, mas força evocadora que mobiliza memórias e imaginação. Ao 

condensar Sol e Lua em uma única figura, o quadro instaurava um convite ao devaneio sobre o 

tempo, os ciclos e a alternância vital. Assim, sua agência ia além do enfeite: funcionava como 

guardião simbólico da entrada, um actante que instaurava um limiar entre o espaço do cotidiano e 

o espaço do extraordinário. 

Em sua função liminar e imagética, o quadro não apenas adornava a entrada, mas inaugu-

rava uma atmosfera conceitual e sensível. Tornava-se, assim, um mediador capaz de ressignificar 

a própria experiência de atravessar o limiar da barraca, gesto que deixava de ser simples passagem 

física para tornar-se passagem simbólica, da ordem do rito. 

Imagem 23 – Quadro posicionado acima da entrada 

da barraca, 2017. 



241 

 

 

Fonte: Recriação digital realizada com o ChatGPT a partir de registro fotográfico, 2025. Devido à baixa qualidade do 

registro, optei por recriar a imagem para torná-la mais nítida. 

 

 

Ursinhos de pelúcia e uma boneca de pano: 

 

A partir da ótica da TAR, a análise da agência dos ursinhos de pelúcia e da boneca de pano 

revela suas interações com outros elementos e o papel desempenhado na construção da experiência 

artística. Esses objetos atuaram como agentes, contribuindo para uma atmosfera acolhedora dentro 

da barraca. Suas texturas e a familiaridade associada a brinquedos podem ter evocado sentimentos 

de conforto e conexão emocional com as/os participantes. 

Dentro da barraca, esses elementos não apenas coexistiram, mas interagiram entre si, cri-

ando uma composição visual, sugerindo relações simbólicas. Estrategicamente dispostos, os ursi-

nhos de pelúcia e a boneca proporcionaram um ambiente simbolicamente ampliado, conectando-

se, visualmente, com outros elementos, como o edredom florido, o tapete de crochê e a iluminação. 

Esses quatro elementos estavam agrupados no fundo da barraca, no canto esquerdo, em oposição à 

bola de vidro. 

A presença de tais coisas diversificou a estética da instalação, proporcionando contrastes 

de texturas entre a pelúcia, o pano e outros materiais presentes. Ao tocar ou interagir com os 

Imagem 24 – Quadro Sol e Lua, 2025. 



242 

 

ursinhos de pelúcia e a boneca, as/os participantes experimentaram sensações táteis distintas, am-

pliando a experiência sensorial. A disposição estratégica criou uma atmosfera de compartilhamento 

de espaço, adicionando camadas estéticas e afetivas à experiência. 

Atuando como mediadores, esses elementos proporcionaram uma oportunidade de intera-

ção física e simbólica, direcionando a atenção das/os participantes e incentivando a exploração e a 

construção de significados por meio do toque e da observação. Os ursinhos (imagem 25) e a boneca 

estabeleceram relações com outros elementos, como a ambientação sonora, contribuindo para a 

construção de uma atmosfera imersiva, onde cada componente influencia e é influenciado pela 

presença dos outros. Dentro da perspectiva da teoria ator-rede, esses elementos são considerados 

agentes ativos na construção de significados, influenciando a percepção das/os participantes sobre 

a instalação e participando ativamente na construção da experiência artística. 

 

 

Fonte: Acervo próprio. 

 

 

 

Imagem 25 – Detalhe da Instalação Sem Título, 2017. 



243 

 

Placa de madeira "Se pode aprender a odiar, pode ser ensinado a amar": 

 

Na perspectiva da TAR, a placa de madeira atuou como um agente ativo na complexa rede 

de elementos que compunham a instalação. A mensagem gravada na placa, resultante de uma ati-

vidade de recuperação de um estudante de uma turma anterior, acrescentou uma dimensão concei-

tual à composição artística. 

Posicionada, estrategicamente, no canto direito, próximo à entrada da barraca, a placa con-

tribuiu para a dinâmica espacial da instalação, influenciando a interação e percepção das pessoas. 

Seu local de colocação pode ter impactado a forma como os visitantes interagiram com a mensa-

gem, ao ingressarem na barraca, bem como orientado o fluxo ao redor da estrutura. 

A presença da placa estabeleceu uma interação visual e simbólica com outros elementos da 

instalação, dialogando, possivelmente, com temas abordados por objetos distintos, ampliando, as-

sim, a experiência estética e conceitual. Ao ser posicionada à frente da barraca, criou uma relação 

direta com o espaço circundante, moldando a percepção dos visitantes sobre a natureza do ambiente 

proposto. A mensagem inscrita na placa pôde ter dialogado de maneiras sutis com o som ambiente 

e a iluminação, proporcionando uma experiência multissensorial às/aos visitantes. A combinação 

desses elementos contribuiu para a complexidade sensorial da instalação. 

A provocação contida na mensagem da placa pôde ter instigado reflexões por parte das/os 

visitantes, incentivando-as/os a ponderar sobre o significado da frase e sua relação com a experi-

ência artística como um todo. Dessa maneira, a placa de madeira compensada transcendia sua na-

tureza estática, emergindo como um ator dinâmico que desempenhou um papel significativo na 

rede de elementos da instalação. Sua interação com outros objetos, o espaço e as pessoas criaram 

uma teia complexa de relações que contribuiu para a riqueza da experiência artística. 

 

 

Vasos de flor com rosas vermelhas artificiais: 

 

O conjunto de vasos com rosas vermelhas artificiais, disposto entre a cerca e a barraca, 

configurava uma composição marcante na instalação. A presença dessas flores plásticas, lado a 

lado com uma muda de planta natural, instaurava uma tensão simbólica entre o efêmero e o per-

manente, entre o que vive e o que simula viver. Essa justaposição oferecia às/aos participantes a 



244 

 

experiência de refletir sobre a linha tênue que separa a natureza da artificialidade, evocando per-

cepções estéticas e inquietações éticas. 

Enquanto a planta natural remetia ao fluxo vital, ao crescimento e à caducidade, aquelas 

flores imortais traziam consigo a estranheza da permanência – flores que não murcham, não exalam 

perfume e não morrem. 

Ainda que, nesta primeira instalação, não houvesse uma intenção explícita de problematizar 

a questão, a artificialidade das flores já prenunciava uma discussão que mais tarde se tornaria cen-

tral – não apenas em minha pesquisa, mas sobretudo em minha prática artística/pedagógica. O 

contraste entre a vitalidade da planta natural e a permanência inerte do plástico anunciava a tensão 

entre o que vive e o que se recusa a morrer. Essa tensão, inicialmente percebida apenas como efeito 

estético, viria a constituir um eixo fundamental das reflexões posteriores, quando passei a investi-

gar com mais atenção a agência dos materiais e suas implicações ecológicas, éticas e pedagógicas. 

Na instalação, os vasos atuaram como mediadores visuais e conceituais, ampliando a at-

mosfera ao introduzirem cor e textura. Sua artificialidade estabelecia diálogos sutis com outros 

elementos: a esfera de vidro iluminada que continha uma rosa em seu interior, as projeções do 

cosmos e até mesmo o som ambiente. Assim, esses vasos não apenas decoravam o espaço, mas 

intervieram na rede de relações, moldando a percepção das/dos participantes e convidando-os/as a 

refletir sobre as ambivalências do cotidiano: entre o real e o simulado, o orgânico e o industrial, o 

efêmero e o eterno. 

 

 

Espelho Retangular com Moldura Barroca: 

 

O espelho retangular com moldura barroca, posicionado à esquerda da instalação, próximo 

ao conjunto de ursos de pelúcia, operava como um ator singular nessa rede. Sua superfície reflexiva 

não apenas devolvia imagens, mas instaurava uma camada de duplicação do espaço, tornando a/o 

visitante parte integrante da obra. O gesto de se ver refletida/o transformava a experiência em um 

jogo de presenças: corpo, objeto e ambiente passavam a coexistir no mesmo campo visual. 

A moldura, com ornamentos que remetiam ao estilo barroco – ainda que não fosse um ar-

tefato histórico, mas um objeto adquirido em uma lojinha de coisas para casa – expandia a instala-

ção para além do seu tempo imediato, evocando memórias de uma estética que atravessa séculos. 



245 

 

Essa evocação não se restringia ao formal, mas abria caminho para pensar o barroco como movi-

mento estético, político e religioso. Afinal, o barroco surge no contexto da Contrarreforma, quando 

a Igreja buscava reconquistar fiéis após as rupturas da Reforma Protestante, mobilizando imagens 

exuberantes, contrastes dramáticos e experiências sensoriais voltadas a tocar diretamente o corpo 

e a emoção. 

Nesse sentido, o espelho instaurava um diálogo curioso: de um lado, sua moldura barroca 

expunha o peso histórico e o caráter político de um estilo que se tornou linguagem de poder; de 

outro, sua inserção em um contexto contemporâneo, ladeado por ursos de pelúcia, deslocava essa 

herança, mostrando como o barroco ainda se infiltra no cotidiano de formas inesperadas. Assim, o 

objeto tensionava o encontro entre o clássico e o popular, o sagrado e o cósmico, abrindo uma 

fresta para refletir sobre como a estética atravessa os tempos e permanece viva em práticas ordiná-

rias. 

Como mediador estético, o espelho instaurava vizinhanças simbólicas, fazendo dialogar o 

kitsch e o erudito, o popular e o cósmico. Ao mesmo tempo em que atraía visitantes pela curiosi-

dade do reflexo, convidava-as/os a refletir sobre uma temporalidade expandida, onde a prática co-

tidiana se enlaça à história da arte.  

Foi justamente nesse enlace que a teoria entrou em cena: o espelho, com sua moldura bar-

roca, abriu espaço para que a história da arte barroca fosse tematizada ao longo de todo o processo 

da instalação – desde a seleção dos materiais e montagem, passando pela vivência no espaço, até a 

desmontagem e o momento de guardar os objetos que a compuseram. O objeto, portanto, não ape-

nas habitava o espaço, mas também atuava como passagem entre a experiência prática e a reflexão 

teórica, mostrando como uma prática artística pode convocar a teoria e como a teoria, por sua vez, 

pode expandir o cotidiano da prática. 

 

 

Escultura de Barro de São Francisco de Assis: 

 

A escultura de barro de São Francisco de Assis, posicionada ao fundo da barraca, à direita, 

operava como um ator singular na rede da instalação. Seu lugar estratégico conferia-lhe uma pre-

sença silenciosa e, ao mesmo tempo, contundente: era impossível não percebê-la, ainda que sua 



246 

 

ação não se desse por meio do brilho ou do movimento, mas pela densidade simbólica que carre-

gava. 

O barro, moldado pelas mãos humanas, já é em si um agente: matéria da Terra que, ao ser 

trabalhada, carrega consigo a memória do chão, das águas e do gesto artesanal. Na forma de São 

Francisco, esse barro se transfigurava em signo espiritual, convocando associações com a humil-

dade, o cuidado e a fraternidade com todas as formas de vida – valores que atravessaram a experi-

ência da instalação e dialogaram com os temas que, mais tarde, se tornariam centrais em minha 

prática. 

A escultura instaurava uma espécie de ponte simbólica entre o terreno e o celeste. Ao lado 

da projeção do cosmos, o santo que cantava “irmão sol” e “irmã lua” – referência ao Cântico das 

Criaturas, composto por São Francisco de Assis no século XIII, em que a natureza é celebrada 

como parte de uma mesma irmandade – parecia dialogar com as imagens projetadas, tecendo uma 

narrativa em que ciência, imaginação cósmica e espiritualidade se enlaçavam.  

Assim, o espaço se tornava campo de convergência entre o infinito do céu e a concretude 

da terra, fazendo da escultura uma mediadora entre dimensões que, muitas vezes, são tratadas como 

opostas. Nesse gesto, insinuava-se também uma crítica à separação moderna – aquela que tentou 

isolar natureza e cultura, ciência e espiritualidade, humano e não humano – revelando que tais 

dicotomias nunca foram absolutas, mas sempre permeáveis. A escultura, nesse sentido, desestabi-

lizava o corte moderno e deixava entrever a possibilidade de um mundo tecido por interações mais 

do que por separações. 

Seu papel na rede da instalação não se limitava ao simbolismo religioso. A presença do 

barro também evocava a cultura popular, a tradição do artesanato e o valor pedagógico de práticas 

que, ao mesmo tempo, são estéticas e comunitárias. Diferente da artificialidade das flores de plás-

tico, a escultura reforçava a ligação com o vivo e com o natural, tensionando ainda mais as relações 

entre o feito à mão, o industrializado e o artificial presentes na instalação. 

 

 

 

 

 

 



247 

 

Instalação Lixo é Luxo (2019) 

 

Fonte: Acervo próprio. 

 

A instalação artística/pedagógica Lixo é Luxo, realizada em fevereiro de 2019 como ativi-

dade de encerramento do período letivo 2018.2, propôs uma reflexão sobre o excesso de resíduos 

e o ciclo de consumo que os sustenta. Criada com uma turma do 2º ano do Ensino Médio Integrado 

ao Técnico em Meio Ambiente, a obra abordava a complexidade do problema do lixo em suas 

múltiplas dimensões: ecológica, social, ética e simbólica. 

A principal referência teórica foi o livro Higiene e Ilusão: o lixo como invento social, de 

José Carlos Rodrigues (1995).51 Visualmente, dialogamos com obras como Plastic Bag, de Robert 

Janson (2011); Left Out, de Maxwell Rushton (2016); e MAiZE, de Jean Shin (2017). Também nos 

inspiramos na instalação Banquete no Fundo do Mar (2018), de Nelson Moura,52 composta por 

 
51 RODRIGUES, José Carlos. Higiene e ilusão: o lixo como invento social. Rio de Janeiro: Editora Nau, 1995. 
52 https://cidadeverde.com/noticias/287414/exposicao-reune-obras-de-artistas-visuais-no-mercado-velho  

Imagem 26 – Instalação Lixo é Luxo. Visão geral, 2019 

https://cidadeverde.com/noticias/287414/exposicao-reune-obras-de-artistas-visuais-no-mercado-velho


248 

 

resíduos coletados nas praias do litoral piauiense: rolhas, redes, bitucas, tampinhas e fragmentos 

plásticos à deriva. 

Durante as aulas, discutimos práticas como reciclagem, reaproveitamento, reuso, upcycling 

e compostagem, com base nos chamados 5 Rs: Reduzir, Reutilizar, Reciclar, Recuperar e Repensar. 

A essas diretrizes somamos outras: Reparar, Reconceber e Recusar, ampliando a reflexão para além 

da gestão técnica dos resíduos. Recusar, nesse contexto, é a recusa consciente de produtos desne-

cessários ou ambientalmente nocivos. Esse deslocamento nos aproximou de pensamentos que in-

terrogam o próprio sistema produtivo e suas consequências para a vida planetária. 

O título da instalação emergiu das conversas em sala. Compreendemos que muito do que 

se descarta como lixo é, na verdade, expressão de um tipo de luxo: o luxo de desperdiçar em um 

mundo em que tantas pessoas carecem do essencial. A ideia de que o descarte é um privilégio e, 

portanto, uma violência, atravessou o processo e nomeou o trabalho. 

Os materiais que compuseram a instalação foram coletados em diferentes contextos: no 

campus, nas casas das/os estudantes e na minha própria casa, nas ruas e nos arredores da escola. 

Esse gesto ampliava o envolvimento com a temática e explicitava a responsabilidade coletiva em 

torno da questão. A seguir, alguns dos elementos incorporados à obra e as histórias que os acom-

panharam: 

Embalagens de salgadinho: encontradas em diversos espaços do cotidiano escolar e doméstico. 

Pequenos resíduos que revelam hábitos de consumo e modos de estar no mundo. O modo como 

algo é descartado – jogado no chão, esquecido no pátio, deixado na calçada – fala tanto quanto o 

próprio ato de consumir. 

Seringas: já presentes no laboratório de artes antes da instalação, haviam integrado uma proposta 

anterior sobre o uso de entorpecentes. Reaparecem aqui como vestígios de urgências que insistem. 

Maquetes de isopor: sobras de trabalhos escolares de outros componentes curriculares reutilizadas 

na instalação. Sua presença não resolve o impacto ambiental que representam, mas reinscreve seu 

percurso. Antes de serem descartadas, tornaram-se matéria de pensamento, acenando para o ab-

surdo do seu uso efêmero. Ali, Expostas como lixo, não escondiam sua fragilidade: tanto esforço, 

tanta tinta, tanto isopor, tanto plástico... e por quê? Para quê? Reincorporá-las, ainda que breve-

mente, talvez tenha sido uma forma de reabrir a escuta para aquilo que descartamos sem pensar, 

uma forma de retardar seu esquecimento. Não se trata de regenerar, mas de rememorar. 



249 

 

Sacolas plásticas: vindas de diferentes lugares: casas, ruas, campus. Estão em toda parte, como 

aquela que vi atravessando a faixa de pedestres em Brasília, levada pelo vento, como quem tem as 

rédeas do próprio destino. 

Copos descartáveis: recolhidos após o uso, especialmente na lanchonete da escola. Abundantes, 

reiteram a lógica do consumo imediato e descartável. 

Pilhas AA descarregadas: oriundas do próprio laboratório de Artes Visuais, não tinham mais 

carga elétrica, mas guardavam energia simbólica: resíduos que ainda nos interpelam. 

Tampinhas de garrafa: encontradas em diferentes contextos: nas ruas, na lanchonete, nas casas. 

Pequenos círculos de cor que, uma vez reunidos, formavam um campo de presença. 

Durante o processo de preparação da instalação, senti-me impulsionada a realizar, em casa, 

uma espécie de varredura estética e simbólica. Foi assim que decidi aplicar os princípios dos 5S, 

metodologia de origem japonesa desenvolvida por volta de 1950 no contexto da reconstrução in-

dustrial pós-Segunda Guerra. O método propõe cinco práticas interligadas:  

 

Seiri (senso de utilização), que convida a separar o essencial do que já não serve; 

Seiton (senso de ordenação), que organiza cada coisa em seu devido lugar; 

Seisō (senso de limpeza), como cuidado e prevenção; 

Seiketsu (Senso de padronização ou higiene), que mantém os padrões de organização e limpeza; e 

Shitsuke (senso de autodisciplina), entendida como um compromisso ético sustentado no cotidiano. 

 

Na busca por materiais que pudessem integrar a instalação, iniciei um processo doméstico 

de reorganização inspirada nesses princípios. Mas percebi que havia ali mais do que uma triagem 

prática: era também um gesto de pensamento. Porque jogar algo fora nunca é simples: onde é esse 

fora, afinal? Como já se disse, do ponto de vista da Terra, não existe "fora". Alguns objetos, mesmo 

sem função, resistiam ao descarte. Carregavam histórias, rastros, alguma presença ainda persis-

tente. O que encontrei, compartilho aqui: 

Roupas velhas: Levei um vestido antigo, que usei até ele já não me vestir, e uma sapatilha desgas-

tada até o limite da sua caminhada. Nunca soube exatamente o que fazer com coisas assim, aquelas 

que já não podem ser doadas. Incorporá-las à instalação foi uma forma de dar-lhes um último gesto 

de presença. 

Filtros dos sonhos. Antigos e frágeis, tinham penas soltas e fios desfeitos, como se cada parte 

estivesse se despedindo das outras. Há anos estavam guardados. Incorporá-los à instalação não foi 



250 

 

uma tentativa de restauração simbólica, mas de reencontro: não mais amuletos de proteção, torna-

ram-se vestígios poéticos, restos afetivos que ainda insistiam em contar algo. Participaram, assim, 

de mais uma narrativa estética, talvez a última. 

Rolhas de vinho. Guardadas ao longo do tempo sem motivo claro, talvez por um gesto inconsci-

ente de conservar os vestígios de alguma celebração. Sem serventia funcional, passaram a integrar 

o espaço da instalação como resquícios de uma sociabilidade cotidiana, pequenos objetos que, ao 

serem reunidos, reconfiguram seu estatuto e nos devolvem perguntas sobre acúmulo, memória e 

inutilidade. 

Nota fiscal de supermercado: Estava esquecida dentro de uma sacola. Quando a encontramos, 

optamos por não a descartar. Foi exposta como parte da composição – vestígio trivial da vida or-

dinária. A folha dobrada, com seu papel já um pouco amarelado, integrou a instalação como signo 

do consumo e da repetição, memória impressa de uma rotina. 

 

É possível que algumas/uns estudantes tenham reconhecido, entre os fragmentos da insta-

lação, restos de suas próprias criações escolares. Que sensações essa cena pode ter evocado? Es-

panto, desconforto, desapontamento, ou talvez uma espécie de reconhecimento? Não ouvi depoi-

mentos a esse respeito, mas conjecturo, a partir da minha própria leitura da cena, que ver desfeitos 

os objetos que haviam feito com empenho poderia suscitar questões sobre a finitude das coisas, os 

ciclos de uso e a fragilidade das nossas vinculações com os objetos. A estética do dano proposta 

por essa instalação talvez tenha sido, também, uma estética da inquietação: pedaços de coisas que 

já não serviam ao propósito inicial, mas seguiam agindo, um chamado a repensar a ideia de autoria, 

de pertencimento, de valor. Porque tudo aquilo – tudo mesmo – custou alguma coisa: matéria, 

energia, tempo, cuidado. Custou tempo de vida. E seguir fazendo como se nada custasse, talvez 

isso, sim, seja um grande desperdício. 

Além dos objetos recolhidos pelas/os estudantes e por mim, a instalação Lixo é Luxo incor-

porou materiais permanentes do acervo da sala de Artes Visuais: lâmpadas coloridas (verde e ama-

rela), tecidos de TNT, filós brilhosos em tons de amarelo, vermelho e preto, notebook, caixa de 

som, luzes pisca-pisca, mesas e equipamentos de áudio. Nenhum material foi comprado. Tudo o 

que compôs a instalação já existia e foi reconvocado como material disponível. 

Entre os elementos reutilizados havia duas máscaras de plástico: uma branca e uma preta. 

A branca foi escolhida para compor a figura feminina montada no centro da sala. Essa figura central 



251 

 

foi montada sobre uma tábua de compensado, proveniente do curso técnico de Agropecuária. Já 

havia servido a outras atividades, mas se tornara um estorvo, até reencontrar um sentido novo na 

instalação. O gesto de reaproveitar o que parecia sem função se estendeu a outros elementos do 

ambiente escolar – resíduos, sobras, materiais esquecidos – ressignificados como parte da compo-

sição. 

Lixo é Luxo não se restringiu ao espaço físico da instalação. Expandiu-se em ações no cam-

pus. Sempre que uma instalação seria aberta ao público, eu preparava pequenos anúncios para os 

murais eletrônicos espalhados pelos corredores. Nesta ocasião, também promovemos uma campa-

nha de coleta seletiva. Os anúncios, criados em PowerPoint, foram exibidos continuamente nas 

televisões internas e em um notebook instalado dentro da própria sala. 

Se até aqui acompanhei a origem e o processo de coleta dos materiais, passo agora a 

observar os modos como esses objetos atuaram no interior da instalação. Não foram apenas resí-

duos rearranjados ou ilustrativos de um problema social: ao serem convocados para compor o es-

paço, tornaram-se agentes em um arranjo estético que pensa o mundo desde suas sobras. 

A presença do lixo, mais do que decorativa ou simbólica, foi performativa: instaurou um 

campo de forças em que o lixo deixou de ser invisível. Dispostos no ambiente, os objetos não 

representavam o lixo, mas encarnavam os efeitos do consumo e do descarte, traduzindo, a partir de 

suas materialidades persistentes, as engrenagens insustentáveis que alimentam o modo de vida mo-

derno-colonial. Ao performarem seus próprios ciclos – uso, obsolescência, descarte –, esses resí-

duos convertidos em matéria artística interpelavam quem passava, tornando visível o que, no coti-

diano, costuma ser ignorado ou escondido. 

Essa leitura – dos objetos, de suas histórias, das intensidades que mobilizam – não ocorreu 

espontaneamente nem apenas por meio de um gesto intuitivo. Foi construída por meio de uma rede 

de mediações, como propõe a Teoria Ator-Rede. Nessa perspectiva, a agência dos objetos não re-

side em uma vontade própria, mas nas associações que são capazes de mobilizar. São esses vínculos 

que os tornam capazes de agir junto a estudantes, aos espaços e às atmosferas, e também junto à 

inteligência artificial, cuja agência se fez presente no processo de escrita. O texto foi elaborado a 

partir de sucessivos diálogos com a ferramenta, por meio de comandos (prompts) e revisões críti-

cas, em que fui reelaborando as formulações geradas. Assim, a IA aparece aqui como parte da rede 

de agenciamentos que atravessou a escrita desta seção. 



252 

 

Para expandir a leitura da agência dos objetos, optei por organizá-los segundo sua materia-

lidade predominante. Essa escolha não busca classificar, mas tornar mais visível a linguagem pró-

pria de cada substância – o plástico, o tecido, o metal, o isopor, os compostos híbridos – e as formas 

distintas como elas atuam na instalação. Também separo aqueles objetos que não foram descarta-

dos, mas que fazem parte do acervo permanente do laboratório de Artes Visuais, como lâmpadas, 

projetores e equipamentos de som. Essa distinção permite observar não apenas os ciclos de con-

sumo e descarte, mas também as continuidades, reaproveitamentos e associações que sustentaram 

a composição da obra. 

A seguir, apresento a descrição e leitura das imagens da instalação Lixo é Luxo, com foco 

nos objetos identificáveis, nas relações que estabelecem entre si e nos sentidos que emergem a 

partir da crítica ambiental que atravessa esta pesquisa. Esta leitura se articula com os conceitos de 

agência não humana, performatividade da matéria e ecologia de práticas, entendida aqui como um 

campo de convivência entre saberes heterogêneos, materiais diversos e modos plurais de leitura e 

experimentação estética. 

Trata-se de uma escrita que não se pretende linear nem exclusivamente autoral, mas cocri-

ada com estudantes, objetos, espaços e, também, com a inteligência artificial, que atuou como co-

autora na elaboração das traduções, sugerindo composições, articulando ideias, oferecendo tradu-

ções conceituais. Nada do que se lê foi simplesmente aceito, tudo foi reescrito, reordenado, criti-

cado, testado. O resultado é fruto de múltiplas iterações entre arquivos, memórias, algoritmos e 

imagens; entre tentativas de nomeação e o silêncio espesso dos objetos. 

 

 

 

 

 

 

  



253 

 

 

Fonte: acervo próprio. 

 

 

Sacolas plásticas de diferentes cores e tamanhos pendem do teto, presas por fios visíveis. 

Iluminadas por luzes amareladas, azuladas e avermelhadas, assumem protagonismo visual e ga-

nham uma presença quase espectral, pairam sobretudo, como espectros do consumo. O gesto de 

suspendê-las desloca o lixo de seu lugar habitual: o chão – espaço do esquecimento, da sujeira, do 

que se varre – para o alto, o plano do “acima”: o ar, o respiro, o simbólico celestial. O que normal-

mente se esconde, aqui se eleva. 

Esse deslocamento instala um novo regime de visibilidade: aquilo que deveria desaparecer 

torna-se atmosfera, ocupa o espaço vital, exige ser visto. O ar – lugar por onde a vida passa – torna-

se o campo onde o excesso se impõe. No lugar do invisível, o lixo se inscreve como presença 

inescapável. 

 

 

 

Imagem 27 – Lixo é Luxo: visão geral, 2019. 



254 

 

Figura feminina e instalação-ofício 

 

Fonte: acervo próprio. 

 

No centro da sala, uma mesa coberta com TNT – material reutilizável, pertencente ao acervo 

do laboratório – abriga uma figura feminina composta com máscara branca, vestido usado, luvas 

de borracha, flores artificiais e objetos descartáveis. Ao redor, um pisca-pisca com luzes LED cor-

de-rosa, escondido sob copos descartáveis, desenha com delicadeza o contorno do corpo. A luz 

difusa, somada à penumbra da sala, sugere um espaço de rito íntimo e estranho. 

Essa figura, ao mesmo tempo corpo e signo, abre múltiplas possibilidades de leitura. A 

escolha da máscara branca – entre duas disponíveis, a outra preta – pode parecer fortuita, mas 

adquire espessura simbólica diante das desigualdades do consumo: são os corpos brancos e abas-

tados os que mais geram lixo, embora os impactos da degradação recaiam sobre as populações 

racializadas e periféricas. A personagem sobre a mesa pode ser lida, então, como imagem do 

Imagem 28 – Detalhe da instalação Lixo é Luxo, 2018 



255 

 

privilégio que produz e descarta, mas também como evocação da mulher catadora, trabalhadora 

invisibilizada que reinventa sentido a partir do que foi rejeitado. 

Nesse atravessamento, a instalação se torna também um ofício, um trabalho simbólico de 

reconfiguração do mundo pelas sobras. Ali, entre restos e resíduos, instala-se uma presença inqui-

etante: alguém que trabalha, se recompõe, sobrevive. 

 

 

Fonte: Acervo próprio. 

 

 

O plástico está no ar 

 

Algumas sacolas estavam cheias de ar; outras, apenas parcialmente infladas, sugerindo di-

ferentes estágios de uso e descarte. O ar que ainda as sustentava escapava lentamente pelas frestas, 

como o tempo de uso desses objetos – fugaz, irrelevante diante da longevidade de sua decomposi-

ção. Ao lado delas, garrafas PET, embalagens de salgadinho, restos de papelão e tecidos compu-

nham um varal atravessando a sala. A cena remetia a práticas domésticas, repetitivas e periféricas. 

Essa cena, familiar e ao mesmo tempo estranha, evoca também as estratégias de improviso e 

Imagem 29  – Instalação Lixo é Luxo. Detalhe, 2018 



256 

 

reinvenção das periferias urbanas, onde sacolas e panos pendurados não são apenas resíduos, mas 

ferramentas de sobrevivência. 

A justaposição de materiais – plásticos translúcidos, tecidos vermelhos, resíduos urbanos – 

gerava um campo de contrastes entre o flexível e o rígido, o leve e o denso, o inútil e o necessário. 

Essa materialidade híbrida sustentava uma crítica à lógica da obsolescência planejada, expondo a 

permanência indesejada daquilo que já perdeu sua função. 

 

 

Latas e LEDs 

 

Na lateral da sala, uma sequência de mesas sustentava uma composição que nomeava o 

trabalho: lixo é luxo, escrita com latinhas de refrigerante e cerveja. Ao redor, um pisca-pisca an-

tigo, com lâmpadas quebradas e LEDs sobreviventes, iluminava a cena. Esse pisca-pisca, remanes-

cente de uma instalação anterior sobre violência de gênero, ainda guardava vestígios de tinta ver-

melha, como uma ferida mal cicatrizada. 

A iluminação enfraquecida, avermelhada e irregular reforçava o sentido de precariedade. 

Restaram apenas os LEDs internos, junto às pequenas partes metálicas dos bocais. A cena carre-

gava o esgotamento de objetos e gestos, nada ali era novo: nem os restos, nem os hábitos que os 

produziram. As latas chegaram ao lixo como consequência de padrões de consumo já cristalizados, 

resquícios de um sistema industrial e cultural que normaliza o descarte como etapa natural do uso. 

É esse ciclo que a instalação torna visível: produção, consumo e esquecimento automatizados. 

 

 

Lixo ou paisagem? 

 

Em outro ponto da sala, uma mesa sustentava um cesto de lixo do laboratório com um saco 

plástico preto parcialmente exposto. Sobre ele, camadas de filó colorido – rosa, vermelho e preto 

com brilhos metálicos – cobriam a estrutura. Esses materiais, reutilizados de outras instalações, 

evocavam a presença da mineração. 

O filó preto, denso e brilhante, sugeria petróleo derramado. O rosa remetia ao minério bruto. 

O vermelho, à escavação profunda da terra. A iluminação, vinda de uma lâmpada LED que 



257 

 

alternava entre verde, amarela, roxa, azul e branca, coloria os tecidos de forma instável, ora desta-

cando, ora ocultando as camadas da composição. Essa composição híbrida provocava ambiguida-

des: é lixo ou é paisagem? 

 

 

Maquete em ruínas: cidade à beira do colapso 

 

Uma maquete de isopor, originalmente produzida em outro componente curricular, foi des-

montada e reconfigurada por estudantes. As casas desenhadas à mão foram empilhadas sobre placas 

quebradas, fragmentadas, instáveis. Farelos de isopor e pequenos resíduos foram adicionados à 

cena, simulando acúmulos de lixo. A nova configuração remetia às ocupações precárias em áreas 

de risco. Uma cidade à beira do colapso. 

O que havia sido criado como representação de um “bairro modelo” retornava como denún-

cia. A fragilidade do isopor – que se parte com facilidade, mas demora séculos para desaparecer – 

coincidia com a fragilidade das políticas urbanas e ambientais; coincide com a efemeridade dos 

objetos escolares e a velocidade com que materiais são transformados em resíduos. O objeto esco-

lar, convertido em instalação, deixava de ser didático para tornar-se crítico. 

 

 

Luz e movimento 

 

Lâmpadas coloridas, caixas de som e computadores não estavam ali apenas como recursos 

técnicos. Integravam a instalação como agentes sensoriais. A luz amarela central iluminava a sala 

com maior amplitude. O pisca-pisca azul, enrolado na cerquinha próxima à porta, evocava a sen-

sação de entrada em outro mundo. Havia movimento na luz: ela modulava o espaço, ritmava a 

atenção, deslocava os sentidos. A caixa de som, também equipada com luz LED, alternava cores 

em sincronia com a trilha sonora. 

Entre as músicas selecionadas, destacou-se Homem Primata, da banda Titãs. A Canção iro-

niza a regressão civilizatória diante do consumo e a promessa do progresso, expondo sua face pre-

datória. Ao ecoar na instalação, ela reverberava seu título: lixo é luxo, desmontando o fetiche do 



258 

 

consumo como conquista. A música ambientava e ampliava a crítica As práticas consumistas que 

sustentam a lógica capitalista colonial predatória. 

A agência dos objetos na mediação entre a instalação e o público pode ser observada na 

possibilidade de sensibilização e conscientização.  

 

 

A agência humana 

 

A agência humana na instalação Lixo é Luxo configurou-se pela capacidade de instaurar um 

campo de relações em que a experiência estética se articula a dimensões éticas, ambientais e polí-

ticas. Como lembra Erika Suderburg (2000), a instalação não pode ser pensada apenas como objeto 

isolado, mas como situação em que corpo, espaço e memória convergem num mesmo aconteci-

mento. O público, portanto, não é apenas espectador, mas coautor do trabalho: sua presença, seus 

deslocamentos e seus gestos ativam sentidos múltiplos nos objetos dispostos, que respondem à 

medida que são tocados, observados ou mesmo evitados. O corpo em movimento, ao atravessar o 

espaço da instalação, transforma-se em parte constituinte da experiência. 

Nessa perspectiva, a confluência, proposta por Nego Bispo, ajuda a compreender que a 

agência humana não se traduz em domínio sobre a matéria, mas em composição junto com ela. A 

presença humana, ao circular pela instalação, não se impõe sobre os objetos: é por eles atravessada, 

compondo arranjos instáveis e compartilhados. Assim, a instalação não assegura leituras únicas, 

mas abre a possibilidade para que o público perceba, em meio ao contato com os materiais, a per-

sistência daquilo que a sociedade descarta. 

Essa percepção pode emergir em diferentes pontos da instalação. Os sacos plásticos pendu-

rados em varais, por exemplo, podiam ser deslocados pelo vento, pelo toque das pessoas ou mesmo 

pelo sopro de quem se aproximava, como se o fôlego humano tentasse insuflar-lhes vida. Ainda 

assim, permaneciam presos aos varais, evocando simultaneamente a utilidade efêmera do material 

e sua durabilidade quase infinita nos ecossistemas. As pessoas visitantes, ao atravessarem esse cor-

redor de plásticos, talvez tenham experimentado a sensação de sufocamento ou aprisionamento, 

traduzindo a ubiquidade desses resíduos na vida cotidiana. 

A figura feminina, improvisada sobre uma mesa, abria espaço para múltiplas interpretações: 

corpo-objeto à mercê do consumo; corpo-território explorado; corpo-memória, evocando a 



259 

 

precariedade das existências marginalizadas. O gesto de aproximação das/os visitantes, seja em 

silêncio, seja em comentários compartilhados, já configurava uma interação que ampliava o sentido 

da obra, tensionando a linha tênue entre contemplação estética e crítica social. 

Outro ponto significativo era o cesto de lixo que representava a mineração, repleto de frag-

mentos metálicos e resíduos associados à extração. A proximidade do público com esse núcleo 

poderia evocar tanto a distância entre consumidor/a e origem material dos objetos quanto a violên-

cia socioambiental embutida nos processos de exploração da Terra. O gesto de se aproximar, olhar 

para dentro, ou até mesmo recuar diante desse “abismo em miniatura” mobilizava a consciência 

daquilo que normalmente é invisibilizado. 

Esses exemplos mostram que a agência humana em Lixo é Luxo não se restringiu à inter-

pretação abstrata: ela se realizou no ato de corresponder (Ingold, 2015), isto é, de entrar em diálogo 

com os objetos e com os outros corpos presentes. Trata-se de uma agência partilhada, produzida no 

próprio acontecimento da instalação, que convoca a prática artística/pedagógica/regenerativa como 

espaço de co-responsabilidade entre seres humanos e não humanos. 

 

 

Fonte: acervo próprio. 

 

  

Imagem 30  – Gif de divulgação da instalação Lixo é Luxo, 2019. 



260 

 

Instalação Nossos Bosques Têm Mais Vida? Ó, pátria amada, salve, 
salve! 

 

“Nossos bosques têm mais vida? Ó pátria amada, salve, salve.” Essa, o nome não sai da 

minha cabeça… eu até me arrepio aqui só de relembrar um pouquinho de cada trecho, porque 

com certeza foi a nossa instalação mais elaborada” (Lanna Núbia, 2025). O depoimento de Lanna, 

estudante egressa do CTIM em Meio Ambiente abre a memória da instalação realizada em 2019, 

53 em meio aos incêndios que devastaram a floresta amazônica.  

Inicialmente, o projeto da turma pretendia refletir sobre os povos originários, mas o desastre 

ambiental que tomou conta das notícias ampliou o escopo do trabalho: já não se tratava apenas da 

violência contra os povos indígenas, mas também da destruição sistemática da floresta e da explo-

ração de animais em cativeiro. Esse cenário global das queimadas ecoava diretamente no contexto 

local: Jesus Glaubert, estudante egresso do CTIM em Meio Ambiente, lembrou que, naquele perí-

odo, as/os professoras/es do Curso Técnico em Meio Ambiente frequentemente chamavam atenção 

para as queimadas que atingiam a região e para o desmatamento no Vale do Sambito. 

O título surgiu de um impasse coletivo. Sem consenso sobre os nomes propostos, uma es-

tudante sugeriu retomar a frase do hino nacional e colocá-la como pergunta: “Será que nossos 

bosques têm mais vida, conforme cantado no hino nacional?” Assim nasceu a instalação Nossos 

Bosques Têm Mais Vida? Ó, pátria amada, salve, salve! – marcada pelo engajamento incomum da 

turma. Como destacou Lanna:  

Normalmente, sempre tem quem não interage tanto nas instalações [...]. Mas 

nessa, senti que as pessoas participaram mais, interagiram mais. A gente conse-

guiu manter ela funcionando à noite, a gente à tarde, de manhã, pra vários cursos. 

Foi muito legal, muito legal mesmo! 

 

Além da composição espacial, a instalação contou com uma ação performativa. Durante a 

execução da música Noku Mana,54 do grupo Curawaka, personagens inspiradas em cosmologias e 

narrativas de povos originários (como a figura de Iara), em seres encantados da floresta e em pes-

soas vestidas como pecuaristas deslocavam-se de maneira lenta e sequencial. No início da música 

 
53 Sobre os incêndios na Amazônia, v. ALENCAR, Ane et al. Amazônia em Chamas: o fogo e o desmatamento em 

2019 e o que vem em 2020. Nota técnica, n. 3, 2020. Disponível em <https://dataserver-coids.inpe.br/queimadas/quei-

madas/Publicacoes-Impacto/material3os/2020_Alencar_etal_AmazoniaChamas_NT_IPAM_DE3os.pdf>. acesso em 

03 mar 2024. 
54 Link para o vídeo da música Noku Mana: https://www.youtube.com/watch?v=dfD-Y0eGpgo&t=0s  

https://dataserver-coids.inpe.br/queimadas/queimadas/Publicacoes-Impacto/material3os/2020_Alencar_etal_AmazoniaChamas_NT_IPAM_DE3os.pdf
https://dataserver-coids.inpe.br/queimadas/queimadas/Publicacoes-Impacto/material3os/2020_Alencar_etal_AmazoniaChamas_NT_IPAM_DE3os.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=dfD-Y0eGpgo&t=0s


261 

 

permaneciam imóveis, algumas agachadas em um canto, outras ocultas atrás de plantas, como se 

estivessem à espreita, até que, pouco a pouco, uma a uma começava a se mover. Esse movimento 

espalhado foi se ampliando até que todas e todos estavam em deslocamento, formando por fim um 

círculo de mãos dadas, conduzindo as/os demais participantes para fora da instalação no desfecho 

da canção. Esse gesto performativo comunicava a urgência de alianças entre povos diversos na 

proteção das florestas. 

 

Fonte: Acervo próprio. 

 

Elementos constitutivos da instalação e suas agências 

A origem e o processo de coleta dos materiais envolveram tanto a minha ação quanto 

a da turma. Parte deles já estava no Laboratório de Artes Visuais; outros foram recolhidos no en-

torno do campus – pedras, folhas secas, galhos caídos. Houve também quem trouxesse elementos 

de casa, como as plantas da avó de uma estudante, que se tornaram centrais na composição. Glau-

bert, ex-aluno, com quem conversei durante a pesquisa, relembrou:  

Durante as instalações, eu lembro de ter ido com você buscar as pedras ali pró-

ximo ao IF, que foram bastantes. A gente trouxe até de carrinho de mão de fora 

até a instalação. As folhas, eu não lembro se foi a gente que coletou ou se você 

que trouxe, mas foi instalado na sala, e foi um marcante também. Lembro bastante 

do cheiro do ambiente, tinha um aroma bem marcante de folhas frescas, que eu 

Imagem 31 – Instalação Nossos Bosques têm mais Vida?, 2019. 



262 

 

acho que foi colhida no tempo, e era bem característico. As folhas, a gente não 

usou nenhum aroma no ambiente, foi só folhas frescas, e acho que tinha algumas 

flores, bem poucas, eu acho (Rian, 2025). 

 

 

Esse mesmo estudante, mais tarde, reconfiguraria a instalação com o inesperado gesto de 

varrer parte do espaço com uma vassoura – ação que também ampliou seus sentidos. 

A fogueira, composta por galhos secos em pirâmide e circundada por pedras em tons terro-

sos, continha uma lâmpada amarela coberta por papéis celofane laranja, criando a ilusão de brasas. 

Funcionava como foco ritual e simbólico, remetendo tanto ao calor comunitário quanto às imagens 

recentes dos incêndios florestais de 2019. 

As plantas vivas reforçavam o contraste entre vitalidade e ruína. Uma zamioculca, de folhas 

verde-escuras e cerosas, foi posicionada ao lado da fogueira, enquanto outros vasos, emprestados 

da casa da avó de uma estudante, ampliaram a ambientação. Essa estudante teve papel fundamental 

na instalação: além de trazer as plantas, vestiu a roupa de Iara confeccionada por sua avó para a 

performance. A agência das plantas estava em introduzir resistência e força vital em meio ao cená-

rio de devastação. 

Galhos e folhas secas espalhados pelo chão e presos às paredes reforçavam o aspecto de 

bosque em decomposição, instaurando uma imersão sensorial. Embora pudessem sugerir fragili-

dade ou abandono, sua função principal foi a de simular concretamente a presença da mata no 

espaço escolar. 

No centro erguia-se a estrutura circular suspensa que a turma chamava de “gaiola”. Fios de 

sisal desciam de um aro preso ao teto até o chão, iluminados por filtros de papel seda verde, amarelo 

e vermelho. Essa estrutura se tornou eixo da instalação e também dispositivo de reflexão ética. Lara 

Beatriz, participante, relatou:  

Na instalação, eu fiquei dentro daquela espécie de gaiola, e lembro muito das 

reações das pessoas quando assistiam. Quando eu estava ali, me sentia como um 

animal preso, de fato, numa gaiola. Isso me fez pensar nos animais criados para 

o abate. Como eu já era vegetariana, essa parte me marcou muito. 

 

Outro estudante egresso, Rian, relatou sua experiência ao estar dentro dessa estrutura: 

“Senti que era útil construir algo com profundidade, algo que toca quem observa. E estar ali, no 

centro da instalação, depois de ter feito parte da criação, me deu uma conexão ainda mais forte 

com o que estava sendo representado.” 

A gaiola foi lembrada também por Lanna:  



263 

 

A gente teve a ideia de colocar uma gaiola no meio da sala. Surgiu a ideia [...]: 

vamo prender a água, vamo prender a natureza, vamo prender o indígena, pra 

mostrar que eles estão presos, eles estão pedindo socorro, estão sendo destruídos! 

E aí surgiu a ideia, a gente topou, e depois fiquei pensando: como é que a gente 

vai fazer uma gaiola? Que é a parte mágica mesmo da construção, de botar a 

mão na massa, que é você pensar e solucionar aquilo ali, você arrumar um em-

pecilho e pensar em como você pode superá-lo. 

 

Esse testemunho evidencia como a estrutura operava não apenas como centro espacial da 

obra, mas também como dispositivo de reflexão ética, capaz de suscitar associações entre a expe-

riência estética e o imaginário da exploração animal. 

Ao lado da estrutura central, outros elementos reforçavam a crítica ao aprisionamento: gai-

olas douradas com bonequinhos, aves de origami e cavalinhos de plástico; árvores secas plantadas 

em pedras, moldurando a sala como bosque interrompido; e o cercadinho “Zoo”, feito de ripas de 

madeira marrom que evocava uma jaula. Em seu interior havia palha seca, um urso de pelúcia, um 

facão de brinquedo com ponta avermelhada e penas de pavão com reflexos azul-esverdeados. Do 

lado de fora, uma placa com a palavra Zoo pintada em vermelho sugeria sangue, enquanto a pe-

quena blusa do ursinho, com a frase My Special Friend, pendia da grade. A justaposição desses 

elementos tensionava ternura e violência, remetendo à crueldade dos zoológicos e à domesticação 

forçada dos animais. 

O armário-painel de madeira, de superfície marrom clara, exibia desenhos feitos à mão 

(máscara indígena, peixes, tartaruga, árvores, símbolos de chuva, lua e estrelas) e operava como 

mediador cosmológico, articulando humanas/os, animais, elementos e astros. Sobre ele, Lanna re-

cordou: “O que a gente não conseguiu tirar foi só um armário, e a gente pegou e fez vários dese-

nhos nele. E foi bem legal. Os desenhos também tinham significado por trás, então ficou tudo bem 

contextualizado, tipo uma colab de várias ideias das/os alunos junto com a professora. 

 

 

Ambiência e sentidos 

 

A instalação configurava-se como uma rede de agências: elementos orgânicos – fogo, fo-

lhas, galhos, penas, pedras – entrelaçavam-se a objetos culturalmente carregados – gaiolas, ursinho, 

facão, painel ilustrado. Esse encontro instaurava um espaço liminar entre o lúdico e o inquietante, 

onde infância, cultura e violência se cruzavam. 



264 

 

A trilha sonora reforçava essa atmosfera.55 A música Noku Mana, do grupo Curawaka56 – 

formado pela cantora Bariyani (Anna Stokkeland), o percussionista Bola Cósmica (Christian 

Stella) e o guitarrista Vibra Cion (Ariel Kuschnir), criado no Brasil em 2013 – foi escolhida por 

votação após as sugestões da turma. A canção, que mistura influências culturais diversas e temas 

ligados à espiritualidade, parecia se encaixar naturalmente no ambiente que construíamos. Ou seja, 

a escolha se deu pela força da canção em compor a ambiência desejada, embora posteriormente eu 

tenha refletido sobre a ausência de artistas indígenas nessa seleção.  

Posteriormente, percebi a lacuna de não termos incluído músicas produzidas por artistas 

indígenas, o que expõe um tensionamento importante: de um lado, o risco de reforçar apropriações 

culturais; de outro, a possibilidade de diálogos interculturais. O próprio Curawaka, embora for-

mado por pessoas brancas, mantém vínculos com comunidades indígenas e participou da campanha 

Water is Life (2022), em apoio ao povo Yawanawa no Acre, buscando combater a poluição dos rios 

e garantir água potável para a aldeia de Mutum. 

Embora a composição da banda possa suscitar questionamentos sobre representatividade, 

sua utilização não invalida os sentidos da instalação. Artistas de diferentes origens culturais e étni-

cas se inspiram em temas sociais e ambientais para sensibilizar o público e provocar reflexões. O 

próprio grupo afirma:  

Nossa música é uma ode ao espírito selvagem, uma homenagem à Mãe Terra e 

uma carta de amor à própria vida. Somos profundamente inspirados por tradi-

ções originárias e fomos abençoados por aprender com diversos povos indígenas 

ao redor do mundo. Prestamos constante tributo a todos os povos indígenas, em 

todos os lugares, por suas culturas ancestrais, tradições e saberes, e por sua mis-

são perene de proteger o sagrado equilíbrio da vida (Curawaka, tradução minha). 

 

Assim, Nossos Bosques Têm Mais Vida? não apenas recriava um bosque artificial dentro 

da escola, mas instaurava um território de crítica social e ecológica. Ao articular corpos, objetos e 

sons, a obra convocava a refletir sobre as queimadas, o genocídio dos povos originários e a explo-

ração dos animais. Mais do que representar, operava como espaço de encontro e disputa, afirmando 

a urgência de alianças para proteger as florestas e a vida em sua diversidade. 

 
55 Essa música chegou a compor a trilha sonora da instalação: https://www.youtube.com/watch?v=MoK_Xb2X6GQ. 

No entanto, foi necessário reduzir o tempo da performance, a trilha sonora muito extensa gerava duas situações: ou as 

pessoas saíam antes do final da performance ou os grupos que ficavam até o final se demoravam muito. Havia um 

limite de pessoas por grupo, não me lembro qual era esse limite. 
56 Site da banda Curawaka: https://curawaka.com/ 

https://www.youtube.com/watch?v=MoK_Xb2X6GQ
https://curawaka.com/


265 

 

Essa perspectiva se conecta à noção de cooperação e hibridismo na educação em Artes 

Visuais: misturas e combinações entre diferentes elementos e agentes, humanos e não humanos, 

artísticos e pedagógicos. Como aponta Guzzo (2022), a arte é capaz de instaurar novos regimes de 

percepção, constituindo um recurso potente para enfrentar a emergência climática. Haraway (2016) 

reforça que alianças amplas entre povos e culturas são fundamentais para lidar com as raízes da 

crise ambiental. A arte, nesse contexto, pode atuar como prática de encontro entre mundos e formas 

de vida, ampliando nossa compreensão e nossa capacidade de agir coletivamente diante da catás-

trofe. 

Assim, Nossos Bosques Têm Mais Vida? não apenas recriou um bosque artificial dentro da 

escola, mas instaurou um território de crítica social e ecológica. Ao articular corpos, objetos e sons, 

a obra convocava a refletir sobre as queimadas, o genocídio dos povos originários e a exploração 

dos animais. Mais que representação, funcionou como espaço de encontro e disputa, afirmando a 

urgência de alianças na proteção das florestas e da vida em sua diversidade. 

 

 

Fonte: acervo próprio. 

 

 

Imagem 32 – Imagem de divulgação da instalação Nossos Bosques têm mais vida?, 2019 



266 

 

 

 

 

 

  



267 

 

  



268 

 

8. EM BUSCA DE REFÚGIO NO FIM DO MUNDO 

 

À medida que as crises ambientais se intensificam em razão do impacto humano sobre o 

planeta, cresce a urgência por explorar novas formas de Educação em Arte que possam construir 

espaços de pausas do cotidiano para observar e discutir com cuidado o que está acontecendo ao 

nosso redor e nos interrogar sobre nosso papel como simbiontes políticos. 

Ao desenvolver instalações artísticas no espaço escolar a partir da perspectiva do Cthulhu-

ceno, ou seja, observando e problematizando as ruínas que nos cercam, criamos lugares de refúgio 

e encontros indeterminados, em busca de modos de viver em confluência com as múltiplas formas 

de vida existentes na Terra. Esses encontros têm o potencial de expandir nossas epistemologias e 

sensibilidades, conduzindo-nos a novas formas de existência em fluxo com a pulsão de vida. Claro, 

a morte é tão natural quanto inevitável, mas estamos prestes a vivenciar a 6ª extinção em massa 

(Jablonski, 2001; Kolbert, 2015)57.  

Neste contexto crítico, a instalação artística emerge como prática rumo à exploração de 

outros mundos possíveis. Dénètem Touam Bona celebra a poesia como uma forma de “dar teste-

munho do intolerável, do imundo, da destruição do mundo: quer se trate da 6ª extinção em massa 

ou da sinistra agonia do direito de asilo” (2020, p. 10). Nessa esfera de pensamento, a instalação 

artística no contexto escolar pode dar esse testemunho. Assim, esta pesquisa busca investigar como 

a instalação artística na Educação em Artes Visuais (EAV) pode ser um lugar de refúgio e renova-

ção criativa diante desse colapso ambiental. 

O Antropoceno é um termo usado por geólogas/os para descrever o período mais recente 

na história da Terra, caracterizado pelo impacto significativo e duradouro das atividades antrópicas 

no sistema terrestre. O termo é uma combinação das palavras gregas anthropos (humano) e ceno 

(novo), tendo sido popularizado em 2000 pelo químico holandês Paul Crutzen e pelo biólogo esta-

dunidense Eugene F. Stoermer. 

Crutzen e Stoermer argumentam que as atividades humanas, como a industrialização, au-

mento nas concentrações de gases de efeito estufa na atmosfera, urbanização, extração de 

 
57 Sobre a 6ª extinção em massa, v. JABLONSKI, David. Lessons from the past: evolutionary impacts of mass extinc-

tions. Proceedings of the National Academy of Sciences, v. 98, n. 10, pp. 5393-5398, 2001. Disponível em 

https://www.pnas.org/doi/abs/10.1073/pnas.101092598. Acesso 02 fev. 2024; KOLBERT, Elizabeth. A sexta extin-

ção: uma história não natural. Rio de Janeiro: Intrínseca, 2015. 

https://www.pnas.org/doi/abs/10.1073/pnas.101092598


269 

 

combustíveis fósseis, uso intensivo de água doce, extinção acelerada de espécies, a agricultura 

intensiva e o desmatamento, estão causando mudanças significativas no clima, na biodiversidade e 

nos ciclos biogeoquímicos do planeta (Crutzen; Stoermer, 2000). Essas mudanças são tão profun-

das que estão deixando uma marca permanente no planeta, assinalando o início de uma nova era 

geológica. Indicadores-chave do Antropoceno abrangem o aumento da temperatura global, a ele-

vação do nível dos mares, a acidificação dos oceanos, a perda de biodiversidade e a poluição do ar, 

da água e do solo. Os autores afirmam que o antropoceno começou na última parte do século XVIII: 

[…] escolhemos esta data porque, durante os últimos dois séculos, os efeitos glo-

bais das atividades humanas tornaram-se claramente perceptíveis. É o período em 

que os dados extraídos de núcleos de gelo glacial mostram o início de um cresci-

mento nas concentrações atmosféricas de vários “gases de efeito estufa”, em par-

ticular CO₂, CH₄ e N₂O. Essa data inicial coincide com a invenção da máquina a 

vapor por James Watt, em 1782 (2000, p. 16, tradução minha). 

 

No entanto, ainda não há consenso científico sobre o marco inicial do Antropoceno. 

Paul Crutzen e Eugene Stoermer (2000) sugeriram que esse novo tempo geológico teria começado 

no final do século XVIII, com a Revolução Industrial, quando a queima de combustíveis fósseis 

passou a modificar significativamente os ciclos atmosféricos. 

Contudo, essa hipótese inicial foi tensionada por novas investigações, que buscaram iden-

tificar evidências estratigráficas mais precisas e globais. Lewis e Maslin (2015), ao revisarem uma 

ampla gama de registros geológicos e históricos, apontam duas datas-chave como possíveis marcos 

inaugurais do Antropoceno: o ano de 1610, associado ao que chamam de Orbis spike – um declínio 

abrupto de CO₂ atmosférico registrado em camadas de gelo da Antártida, causado pela morte de 

cerca de 90% da população indígena das Américas após a colonização europeia, o que levou à 

regeneração florestal em larga escala; e o ano de 1964, marcado pelo pico de carbono-14 oriundo 

dos testes nucleares, um sinal inequívoco e sincronizado de impacto humano nos registros estrati-

gráficos do planeta. 

A proposta do Orbis spike desloca o foco da Revolução Industrial para um evento anterior, 

profundamente ligado à expansão colonial, ao início do sistema-mundo moderno e à reorganização 

biogeográfica global. Segundo os autores, a troca maciça de espécies entre os continentes, a homo-

geneização biológica do planeta e a reconfiguração radical das paisagens terrestres formam um 

conjunto de mudanças que não apenas deixam marcas físicas, mas que também instauram uma 

nova relação entre seres humanos e Terra, uma relação fundada na exploração violenta de territó-

rios, corpos e ecossistemas. Para Lewis e Maslin, portanto, o Antropoceno não é apenas uma era 



270 

 

de impacto humano, mas uma época moldada por um modo específico de humanidade: colonial, 

racializada, capitalista. 

É justamente nessa direção que apontam as críticas conceituais formuladas por Donna Ha-

raway, Anna Tsing e coautores/as no artigo Anthropologists Are Talking – About the Anthropocene 

(2016). Para elas/es, mais do que definir uma data de início, o debate sobre o Antropoceno implica 

disputar as narrativas que sustentam o diagnóstico da crise ambiental. Nomear esse tempo não é 

apenas um gesto técnico: é um ato político, epistemológico e ontológico que molda nossa compre-

ensão do presente e nossas possibilidades de futuro. 

Haraway denuncia o risco de que o termo “Antropoceno” naturalize uma visão do desastre 

ambiental como obra homogênea da “espécie humana”, apagando as desigualdades raciais, colo-

niais, econômicas e de gênero que historicamente estruturam a devastação do planeta. A própria 

ideia de que a humanidade, enquanto totalidade abstrata, seria a responsável pelo colapso ecoló-

gico, é profundamente enganosa, pois oculta o papel decisivo de sistemas como o colonialismo, o 

racismo ambiental, o extrativismo e o capitalismo global. A crítica à noção de “ato da espécie” é 

compartilhada por Anna Tsing, que ressalta que o “Anthropos” não representa toda a humanidade, 

mas uma figura idealizada do homem moderno, europeu, branco e iluminista, o sujeito que se acre-

ditava separado da natureza e destinado a dominá-la. 

Ao nomear a época geológica a partir da figura genérica do Anthropos, corremos o risco de 

obscurecer os rastros da escravidão, do colonialismo, do tráfico de seres vivos e da devastação 

sistêmica operada por redes de poder muito localizadas, embora de efeitos planetários. O que está 

em jogo, portanto, não é apenas a formalização de uma nova era na escala geológica do tempo, mas 

os modos pelos quais narramos e politizamos nossa condição planetária. Recontar essas histórias 

exige novas palavras, novos gestos, novas alianças. 

Apesar das divergências quanto ao marco inicial ou à terminologia mais adequada, há um 

reconhecimento cada vez mais amplo de que vivemos um momento crítico, em que a escala e a 

velocidade das transformações ambientais nos convocam a repensar radicalmente nossa relação 

com a Terra e com as múltiplas formas de vida que a habitam. Isso nos exige imaginar outros 

modos de existência, de convivência e de pedagogia, que desfaçam as hierarquias entre seres hu-

manos e não humanos e cultivem formas regenerativas de habitar o mundo. 

Para Alyne Costa (2022), a instabilidade do conceito de Antropoceno pode ser proveitosa, 

pois desafia conceitos arraigados e promove uma compreensão mais ampla da relação entre 



271 

 

humanidade e natureza. Isso se dá pela dissolução das oposições entre humanidade e natureza, 

indicando uma interconexão intrínseca entre ambas. Costa destaca uma inversão de papéis entre 

humanidade e natureza, onde a natureza ganha agência política e os seres humanos são vistos como 

uma força geológica inconsequente. O conceito de Antropoceno provoca uma transformação na 

produção de conhecimento e na negociação da coexistência no planeta (Costa, 2022). 

Em meio assa instabilidade, surgem outras propostas: o filósofo e historiador Jason W. Mo-

ore, em seu livro Capitalism in the Web of Life: Ecology and the Accumulation of Capital (2015), 

argumenta que o capitalismo é o principal responsável pela crise ambiental atual em razão de ser 

um sistema de acumulação de capital que requer um crescimento constante da exploração de re-

cursos naturais e de mão de obra. Essa necessidade de crescimento constante está levando à degra-

dação ambiental, ao esgotamento de recursos e à acentuação das desigualdades sociais. 

O conceito de Capitaloceno surge como uma crítica ao termo Antropoceno, que tende a 

atribuir a crise ambiental à humanidade de forma generalizada. Para autores como Jason W. Moore, 

essa leitura homogeneizante encobre as desigualdades históricas e materiais que estruturam a de-

vastação planetária. Moore argumenta que o capitalismo, enquanto modo específico de organização 

social, econômica e ecológica, é o principal agente desse colapso, ao operar por meio da acumula-

ção de capital, da extração intensiva de recursos naturais e da exploração de trabalho humano e não 

humano. O Capitaloceno, nesse sentido, não nomeia apenas uma época geológica, mas um regime 

histórico de poder e mercantilização da vida. 

Esse diagnóstico prepara o terreno para o conceito de Plantationoceno, proposto por Anna 

Tsing e Donna Haraway (2016), que evidencia a centralidade das plantações coloniais na constru-

ção de um sistema técnico-econômico baseado na monocultura e na produção de commodities agrí-

colas como açúcar, café, algodão e tabaco. Essas plantações foram viabilizadas pelo trabalho es-

cravizado, pela exploração intensiva da terra e pelo deslocamento forçado de seres humanos e não 

humanos. 

Mais do que um modelo agrícola, o Plantationoceno descreve uma lógica de exaustão e 

reorganização global dos fluxos de matéria, energia e trabalho, em que organismos, sementes, cor-

pos e genes são transformados em “blocos de vida” abstraídos e inseridos em circuitos de reprodu-

ção voltados exclusivamente para o lucro. Como indicam Tsing e Haraway, compreender essas 

dinâmicas é essencial para pensar os efeitos persistentes da modernidade capitalista sobre as formas 

contemporâneas de vida e morte. 



272 

 

Em Uma ecologia decolonial: pensar a partir do mundo caribenho (2022), Malcon Ferdi-

nand argumenta que esse sistema não apenas devastou ecossistemas locais, mas também estabele-

ceu relações de poder desiguais que ainda persistem. Ou seja, o termo Plantationoceno destaca 

como as plantations coloniais e o sistema de plantation moldaram irrevogavelmente não apenas o 

meio ambiente, mas também as estruturas sociais, econômicas e políticas que perpetuam a explo-

ração e a desigualdade. “Ele evidencia as perturbações biodiversitárias e as degradações ecológicas 

causadas pelas plantations” (p. 76). Ao destacar o Plantationoceno, Ferdinand chama a atenção 

para as origens coloniais da crise ambiental e para a necessidade de abordar não apenas suas con-

sequências imediatas, mas também as estruturas de poder que a sustentam. Reconhecer e confrontar 

o legado colonial é fundamental para promover justiça ambiental e abordar as raízes profundas dos 

problemas ambientais globais. 

Ferdinand faz uma análise dos termos Capitaloceno e Plantationoceno em relação à sua 

capacidade de descrever e analisar as transformações históricas e materiais do ambiente terrestre, 

especialmente no contexto da colonização e exploração de recursos naturais. O Capitaloceno enfa-

tiza a relação entre o capitalismo e as transformações materiais das paisagens da Terra, destacando 

como o desenvolvimento do capitalismo e as revoluções industriais britânicas estão intrinseca-

mente ligados às mudanças nas paisagens da Terra, incluindo a extração de recursos naturais, a 

urbanização e a industrialização. Para Ferdinand, o termo Capitaloceno pode abrir caminho para 

uma análise crítica do sistema capitalista, permitindo uma compreensão mais profunda de como as 

práticas econômicas moldam o ambiente. 

O termo Capitaloceno tem a vantagem de reconectar os desenvolvimentos do ca-

pitalismo e as revoluções industriais britânicas às transformações materiais das 

paisagens da Terra, assim como de abrir as potencialidades da crítica do capita-

lismo (p. 74). 

 

Entretanto, Ferdinand defende que Plantationoceno evidencia as desigualdades e a explo-

ração nas relações coloniais, onde houve uma distribuição desigual de recursos entre as regiões 

colonizadas e colonizadoras. As potências coloniais frequentemente exploravam os recursos natu-

rais das colônias de forma predatória, sem considerar os impactos ambientais e sociais locais. Para 

ele, o termo Plantationoceno. 

[...] é o mais capaz de traduzir o desenvolvimento do habitar colonial da Terra ao 

revelar suas cinco dimensões fundamentais. No nível material e econômico, em 

lugar de um capital abstrato, o Plantationoceno designa a reprodução global de 

uma economia de plantation sob várias formas. Ele estabelece conjuntos de 



273 

 

humanos e de não humanos, as plantations [...], os lugares, os mecanismos e as 

organizações de produção, e os centros da cena e do tempo (ceno) (p. 74). 

 

Para Haraway (2016), a transformação fundamental na relação entre os seres humanos e o 

meio ambiente teve início antes da Revolução Industrial. Eventos como a utilização de combustí-

veis fósseis, máquinas a vapor e a própria Revolução Industrial são de extrema importância, embora 

não devam ser considerados os únicos fatores determinantes para compreender essa transformação. 

As mudanças fundamentais nas ideias e na linguagem também desempenham um papel crucial na 

compreensão da relação entre os humanos e o meio ambiente. A autora argumenta que, além desses 

eventos, é necessário considerar outros aspectos. Ela sugere que o termo Capitaloceno seja substi-

tuído por Plantationoceno, enfatizando o impacto das plantações e da exploração colonial nessa 

relação. Isso sugere que esses elementos podem ser igualmente, ou até mais, significativos do que 

o sistema capitalista industrial. 

A exploração intensiva e insustentável de recursos naturais durante a era colonial, como 

combustíveis fósseis e minerais, resultou no esgotamento irreversível desses recursos, causando 

danos ambientais duradouros e contribuindo para a atual crise ambiental global. Além disso, o 

conceito de Plantationoceno conecta as mudanças ambientais globais à sua historicidade, reconhe-

cendo que muitos dos problemas ambientais atuais têm suas origens na era colonial. Isso enfatiza 

a importância de compreender o legado colonial na configuração do mundo contemporâneo. O 

Plantationoceno não subestima o papel do colonialismo e da escravidão na formação do sistema 

econômico global, mas reconhece como essas instituições foram fundamentais para o desenvolvi-

mento desse sistema e suas consequências ambientais. 

Ferdinand critica os paradigmas coloniais que moldaram a forma como a ecologia é enten-

dida e praticada globalmente. Ele responsabiliza o colonialismo por estabelecer uma fratura entre 

seres humanos e natureza, promovendo uma visão hierárquica que coloca os seres humanos como 

superiores aos demais seres, contribuindo para a exploração ostensiva dos recursos naturais e a 

consequente degradação do meio ambiente. 

[...], a fratura ambiental decorre desta ‘grande partilha’ da modernidade, a oposi-

ção dualista que separa natureza e cultura, meio ambiente e sociedade, estabele-

cendo uma escala vertical de valores que coloca ‘o Homem’ acima da natureza” 

(p. 20). 

 

Ferdinand propõe uma abordagem que reconheça a interconexão entre seres humanos e 

meio ambiente, uma perspectiva que ele acredita estar mais alinhada com as práticas tradicionais 



274 

 

das comunidades pré-coloniais. “Reconhecer que as colonizações e as escravidões estavam no co-

ração da modernidade ressalta um conjunto de experiências de resistência antiescravista que enri-

quecem as ferramentas conceituais para pensar a crise ecológica” (p. 209). 

Esta pesquisa está na mesma esfera de pensamento de Ferdinand: o conceito de Antropo-

ceno abriga uma tendência a homogeneizar a responsabilidade pela crise ambiental, ignorando as 

desigualdades históricas e estruturais que caracterizam as relações sociais e políticas globais. Ao 

atribuir os problemas ambientais à humanidade, obscurece as disparidades de poder e os impactos 

desproporcionais que grupos específicos têm sobre o meio ambiente. Assim, faz-se necessário ir 

além do Antropoceno e considerar abordagens mais complexas que levem em conta as relações de 

poder e as injustiças sociais que exacerbam os problemas ambientais. 

Fazendo do Homem – ánthrōpos – seu sujeito, o Antropoceno sugere, em contra-

partida, que esse mesmo “Homem” apolítico é quem deveria responder, ocultando 

os processos violentos da dominação de uma fração sobre conjuntos cada vez mai-

ores de humanos e de não humanos (p. 74). 

 

Assim, o conceito de Plantationoceno emerge como uma alternativa ao Antropoceno e ao 

Capitaloceno, destacando as desigualdades sociais e históricas subjacentes à crise ambiental global, 

enquanto enfatiza a importância de considerar os não humanos, como ecossistemas e animais, sem 

obscurecer sua presença e impacto. 

Ao contrapor a genealogia clássica do ambientalismo moderno com as experiências e ima-

ginários do Caribe, Ferdinand sugere uma genealogia política alternativa. Essa perspectiva ampli-

ada reconhece as diferentes histórias, lares e tempos dos grupos marginalizados e excluídos, fre-

quentemente vítimas das violências e dominações associadas às catástrofes no meio ambiente. Para 

Ferdinand, o ambientalismo tradicional traz à tona uma série de conceitos e terminologias que, para 

ele, perpetuam desigualdades coloniais e ambientais. Conceitos como "natureza", "humano" e "An-

tropoceno" são apontados como influenciados pela perspectiva colonial, incapazes de capturar ade-

quadamente as complexidades das relações entre humanos, não humanos e o meio ambiente. Fer-

dinand argumenta que tais conceitos tendem a obscurecer as questões de justiça social e ambiental, 

limitando, assim, a compreensão da crise ecológica.  

Diante disso, o autor propõe uma abordagem que busca uma gramática diferente daquela 

utilizada pelo conhecimento hegemônico em torno dos problemas ambientais. Essa perspectiva, 

embasada nas lutas sociais e políticas de diversos grupos humanos e não humanos, visa tornar 

visíveis outras compreensões de enfrentamento da crise. Nesse cenário, Ferdinand lança mão do 



275 

 

termo “desenfurnar” o Antropoceno, que corresponde a necessidade de alterar a perspectiva domi-

nante sobre esse conceito. 

No primeiro sentido do verbo “desenfurnar”, a ecologia decolonial move o olhar 

abstrato adotado pelo Antropoceno, reconhecendo que o “nós” diante da crise eco-

lógica não é dado de antemão e tampouco é uma evidência. Ela torna visíveis a 

pluralidade encoberta apressadamente por esse “nós”, suas linhas de fratura, suas 

violências, suas dominações e seus tempos (p. 256-257). 

 

Desenfurnar o Antropoceno, dessa maneira, possibilita a articulação das múltiplas dimen-

sões da crise ecológica. Dando outro nome, mas na mesma perspectiva epistemológica de Ferdi-

nand, o conceito de Chthuluceno, proposto por Donna Haraway (2016), desafia a visão simplista e 

abstrata adotada pelo Antropoceno. Ao desenfurnar o Antropoceno, Ferdinand busca tornar visíveis 

as raízes da crise ecológica. Por sua vez, Haraway, ao introduzir o conceito de Chthuluceno, destaca 

a necessidade de considerar não apenas o impacto humano, mas também a interconexão entre hu-

manos e não humanos, passado, presente e futuro na crise ambiental: 

Chthuluceno é uma palavra [...] composta de duas raízes gregas (khthôn e kaino) 

que, juntas, nomeiam um tipo de lugar-tempo para aprender a ficar com o pro-

blema de viver e morrer com respons-habilidade58 em uma Terra degradada. kai-

nos significa “agora”; um tempo de começos, um tempo em prol da continuidade 

e do frescor. Nada em kainos deve remeter a passados, presentes ou futuros con-

vencionais. Não há nada em tempos de começo os que insistem em eliminar o que 

veio antes nem o que virá depois. kainos pode ser cheio de heranças, de recorda-

ções e também de porvires, do cultivo daquilo que ainda pode vir a ser. Entendo 

kainos como uma presença densa, contínua, com hifas que se infundem por toda 

sorte de temporalidades e materialidades (2023, p. 14). 

 

Outra convergência entre os pensamentos de Malcolm Ferdinand e Donna Haraway reside 

nos aspectos fundamentais sobre a relação entre seres humanos e natureza: Ferdinand aponta o 

colonialismo como responsável por estabelecer uma "fratura" entre seres humanos e o meio ambi-

ente, promovendo uma visão hierárquica que resulta na exploração ostensiva dos recursos naturais 

e na degradação ambiental; enquanto Haraway destaca a importância de reconhecer a interconexão 

entre humanos e não humanos em todas as dimensões temporais, sugerindo uma abordagem radi-

calmente diferente para a relação entre seres humanos e não-humanos: em vez de nos vermos como 

dominadoras/es ou competidoras/es na natureza, devemos nos ver como parte de uma rede de pa-

rentesco com todas as formas de vida e entidades do planeta. A ideia é que devemos nos conectar 

 
58 No original, response-ability; um desdobramento da palavra responsability [responsabilidade], cuja pronúncia em 

inglês contém portanto response [resposta] quanto ability [habilidade, capacidade]. Trata-se, no léxico da autora, de 

um tipo de responsabilidade que se conjuga com uma capacidade de responder e reagir de maneira consequente aos 

acontecimentos. [N.T.] (2023, p. 14). 



276 

 

e nos relacionar de forma ética e solidária com o mundo ao nosso redor, ao invés de perpetuar 

hierarquias de poder e dominação. O slogan proposto por Haraway enfatiza a importância da in-

terdependência e da construção de relações de cuidado e responsabilidade mútua: “O Chthuluceno 

precisa de pelo menos um slogan: [...] eu proponho ‘Faça parentes, não bebês!’” (2016, p. 141). 

“Meu” Chthuluceno, mesmo sobrecarregado com seus problemáticos tentáculos 

gregos, emaranha-se com uma miríade de temporalidades e espacialidades e uma 

miríade de entidades em arranjos intra-ativos, incluindo mais-que-humanos, ou-

tros que-não-humanos, desumanos e humano-como húmus (human-ashumus) 

(Haraway, 2016, p. 140). 

 

Tendo isso em mente, abordar o atual contexto ambiental implica reconsiderar o estilo de 

vida centrado na exploração do planeta. Independentemente das controvérsias em torno do termo, 

a despeito de qualquer data ou evento que possa ser destacado como o início dessa nova época 

geológica, a catástrofe climática é uma realidade que está moldando o planeta, o futuro da huma-

nidade e o destino de muitos e muitos milhões de espécies não humanas.  

Costa (2019) nos convida a abandonar a ideia de sermos privilegiadas, a espécie excepcio-

nal que vê o mundo apenas como cenário para exploração e desenvolvimento da liberdade. Ela 

ressalta a necessidade de mudar a perspectiva sobre a história e a dinâmica da Terra, reconhecendo 

que há muitos outros agentes não humanos – animais, plantas, microrganismos e até atores abióti-

cos como água, ar, rochas e vulcões – que também desempenham papéis decisivos na conformação 

do mundo. Segundo Costa, hoje precisamos lidar com esses agentes não humanos que buscam seus 

próprios objetivos e, na complexa interação entre esses atores, formamos a história da Terra. 

Nesse sentido, torna-se fundamental cultivar uma postura atenta às questões ambientais, de 

modo a não reproduzir o etnocentrismo que coloca o ser humano no centro e o separa, como supe-

rior, dos demais seres vivos. O desafio não é deixar de ser humana, mas reconhecer que fazemos 

parte de um mesmo tecido vital, onde tudo se conecta: o que vive, o que já viveu, e até aquilo que 

ainda está por vir. A responsabilidade ética se amplia quando nos reconhecemos como parte de um 

mundo compartilhado. 

Bruno Latour, em Diante de Gaia (2020), propõe duas figuras conceituais para pensar nossa 

posição no planeta: o terrano (terrien) e o terrestre (terrestre). O primeiro se refere a uma identidade 

enraizada em um território específico, vinculada ao pertencimento cultural e à localização. O se-

gundo expressa uma consciência ampliada, capaz de reconhecer as interdependências planetárias e 

a urgência imposta pelos efeitos do Antropoceno. Como afirma o autor: “‘Terrano’ [terrien] não é 



277 

 

necessariamente ‘terrestre’ [terrestre]. Um espírito terrano não tem necessariamente uma versão do 

mundo em escala mundial” (2020, p. 283). 

Desde os textos reunidos em Facing Gaia (2013) e no artigo “Para distinguir amigos e 

inimigos no tempo do Antropoceno” (2014), Latour utiliza o termo “terrano” para nomear modos 

de existência comprometidos com seu território, mas que ainda não desenvolveram uma ética pla-

netária. Com o tempo, esse vocabulário se transformou. Em Down to Earth (2017) e After Lock-

down (2021), o autor adota o termo “terrestre” para designar sujeitos que se implicam na preserva-

ção das condições de habitabilidade da Terra e na construção de alianças entre agentes humanos e 

não humanos. 

Essa distinção não é apenas terminológica. Os terrestres, para Latour, se posicionam politi-

camente a partir de sua vulnerabilidade comum e cultivam formas de vida que rompem com a 

lógica da modernização ilimitada. Diferenciar terranos e terrestres não implica hierarquização, mas 

invoca a necessidade de reconhecer modos diversos de habitar a Terra, orientados pelo cuidado, 

pela reciprocidade e pela interdependência. 

O terrestre é uma categoria que, segundo Latour, transcende a dicotomia entre o religioso e 

o secular e representa “uma imanência liberada da imanentização” (p. 240. Grifo do autor). Ou 

seja, não se trata de secularizar o mundo, mas de deslocar o pensamento para uma dimensão terrena 

que reconhece a incerteza sobre os fins e recusa enquadramentos metafísicos transcendentes. 

Essa concepção implica uma mudança no modo como compreendemos a materialidade: ela 

deixa de ser passiva ou inerte para adquirir agência, temporalidade e história. Assumir o terrestre 

como categoria autônoma significa desintoxicar a ideia de matéria e reencontrar sua força na com-

posição da vida. Trata-se de uma proposta para repensar as condições de existência em tempos de 

colapso, reconhecendo a Terra como sujeito político. 

O terrestre não é nem o profano, nem o arcaico, nem o pagão, nem o material, 

nem o secular; é apenas o que ainda está diante de nós, como uma Terra efetiva-

mente nova. Mas não no sentido de que seria um espaço geográfico a ser desco-

berto e medido, e sim no de uma renovação da mesma velha Terra, novamente 

desconhecida, para ser composta. Essa é uma das possíveis injunções de Gaia (p. 

240). 

 

Latour, nesse cenário, apresenta a ideia de “povos de Gaia” como uma articulação política 

em constante emergência, “um povo que não seria dito ‘da Natureza’ ou ‘da Criação’, mas sim ‘de 

Gaia’” (p. 242). Essa coletividade se forma a partir de múltiplas experiências e posicionamentos 

que escapam às categorias tradicionais da modernidade. Segundo o autor,  



278 

 

O ‘povo de Gaia’ se reúne, se junta, se comporta de uma maneira que não é facil-

mente reconciliável, por exemplo, com aqueles que são chamados ‘povos da Na-

tureza’, ‘povos da Criação’ ou com aqueles que se orgulham de ser simplesmente 

‘Humanos’” (p. 281). 
 

Esses povos não constituem um coletivo homogêneo, mas se entrelaçam numa rede hetero-

gênea e dinâmica de agentes, comprometidas e comprometidos com a defesa da vida em suas múl-

tiplas expressões. Movidas e movidos pelas urgências do Antropoceno – ou, talvez com mais afi-

nidade, do Chthuluceno – somos chamadas e chamados a imaginar formas de pertencimento que 

ultrapassem as fronteiras humanas e nacionais, alicerçadas na partilha de uma Terra comum, sem-

pre em processo de co-construção. 

De volta às proposições de Malcom Ferdinand: em oposição à hipótese Gaia, o autor propõe 

a hipótese cosmopolítica Ayiti, reconhecendo sua intrusão como uma interconexão entre as dinâ-

micas ecológicas e políticas da colonização moderna. Ayiti representa as lutas anticoloniais e anti-

escravistas dos povos indígenas, além da busca pela igualdade e pela preservação de uma relação 

matricial com a Terra. A engenharia global transformou as paisagens da Terra em plantations, re-

sultando em matricídios e na imposição de nomes europeus sobre as terras indígenas, apagando 

suas identidades. Apesar disso, nomes ameríndios como "Madinina", "Karukera" e "Ayiti" perma-

necem como lembranças da ancestralidade dessas terras (Ferdinand, 2022). 

Ele destaca a importância dos nomes dados pelos povos indígenas do Caribe para designar 

suas ilhas, carregando significados profundos e referências cosmológicas específicas. Por exemplo, 

"Madinina" para a Martinica significa "a ilha das flores", enquanto "Karukera" para Guadalupe 

significa "a ilha das belas águas". No caso do Haiti, o nome "Ayiti" significa "terra de altas mon-

tanhas", uma referência às montanhas de onde os insurgentes antiescravistas lançaram ataques con-

tra o Plantationoceno. Com a chegada de Cristóvão Colombo, as ilhas do Caribe foram renomeadas 

com nomes que refletiam a cosmologia Católica Romana, contrastando essa abordagem com a 

hipótese de James Lovelock, que propôs o termo "Gaia" para designar a Terra como um organismo 

vivo autorregulado. Essa referência à Grécia antiga nega as realidades coloniais e as desigualdades 

socioeconômicas e políticas entre humanos e não humanos (Ferdinand, 2022). 

Para o autor, enfrentar Ayiti é confrontar não apenas as mudanças ambientais globais, mas 

também as desigualdades perpetuadas pela colonização moderna. É um apelo para reconhecer e 

engajar-se nas lutas pela justiça ambiental e social, valorizando a interconexão entre todos os seres 

vivos na Terra. 



279 

 

Em vez de Gaia, nome da hipótese ambientalista de Lovelock, proponho reconhe-

cer a intrusão da Mãe Terra do mundo moderno: Ayiti. Tomada como exemplo de 

crise e de colapso ambientais, a ilha caribenha do Haiti ainda é retratada como 

uma figura monstruosa da modernidade (pp. 347-348). 

 

Mais uma vez, em convergência com Ferdinand, a pesquisa tende a assentir à proposta de 

usar o nome Ayiti como a Mãe Terra, reconhecendo sua importância simbólica e sua capacidade 

de evocar uma relação matricial entre os seres humanos e o ambiente. “Trata-se de reconhecer 

politicamente essa qualidade matricial de uma Terra que transcende qualquer cálculo econômico e 

que, em contrapartida, evidencia obrigações em relação aos conjuntos que a compõem” (2022, p. 

226). 

Latour critica a tendência de reificar a Terra como uma entidade única e homogênea, igno-

rando desigualdades e diferenças de poder. As diferenças entre Terrano e Terrestre dizem respeito 

à escala, identidade e política. Enquanto Terrano concentra-se em escalas locais e específicas, Ter-

restre adota uma perspectiva global. A identidade Terrana enfatiza vínculos com a terra e cultura 

local, enquanto Terrestre foca na humanidade como um todo. Quanto à política, Terrano associa-

se ao nacionalismo e direito baseado na terra, enquanto Terrestre busca soluções globais para pro-

blemas planetários. 

No entanto, para além de apenas reconhecer nossa conexão com os outros seres vivos, a 

semiótica material de Eduardo Kohn (2013) nos convida a considerar a agência dos não-humanos 

e a interconexão entre todas as formas de vida. quem sabe, esse entendimento possa levar à ação 

que reflita essa compreensão. Em seu livro How Forests Think, Eduardo Kohn argumenta que nós, 

como seres humanos, estamos condicionados por certas maneiras de pensar sobre relacionalidade, 

que são principalmente moldadas por nossas próprias experiências e compreensões da linguagem 

humana. Ele observa que tendemos a projetar essas suposições e entendimentos para o mundo não 

humano ao nosso redor, atribuindo-lhes características e propriedades que são exclusivamente hu-

manas. 

Meu argumento é que fomos colonizadas/os por certos modos de pensar a relaci-

onalidade. Só conseguimos imaginar como os 'eus' e os pensamentos podem for-

mar associações através de nossas suposições sobre as formas de associação que 

estruturam a linguagem humana. E então, de maneiras que frequentemente passam 

despercebidas, projetamos essas suposições sobre os não humanos. Sem perceber, 

atribuímos a eles propriedades que são nossas – e, para piorar, com narcisismo 

lhes pedimos que nos forneçam reflexos corretivos de nós mesmos (p. 21, tradu-

ção minha). 

 



280 

 

Kohn sugere que devemos reconsiderar nossa abordagem em relação ao mundo não humano 

e reconhecer que ele também possui uma forma de pensamento e agência. Ele propõe que, ao per-

mitirmos que os pensamentos e as perspectivas do mundo não humano influenciem nosso próprio 

pensamento, podemos expandir nossas compreensões sobre o que significa ser humano em um 

mundo diversificado e interconectado. Ao reconhecer a capacidade de pensamento das florestas e 

de outros seres não humanos, podemos abrir caminho para uma compreensão elastecida e inclusiva 

da natureza e do nosso lugar dentro dela. 

Florestas são boas para pensar porque elas próprias pensam. Florestas pensam. 

Quero levar isso a sério e indagar: quais as implicações dessa afirmação para 

nosso entendimento do que significa ser humano em um mundo que se estende 

para além de nós? (p. 21-22).59 

 

A semiótica material é um campo de estudo interdisciplinar que se baseia na ideia de que a 

cultura e a sociedade são moldadas por nossa relação com os materiais e as tecnologias (Law, 2019; 

Latour; Akrich, 1992). Ela se propõe a analisar como os objetos e os processos materiais significam 

e comunicam, e como eles moldam nossa compreensão do mundo. Essa abordagem busca entender 

como as práticas sociais são formadas a partir da interação entre elementos materiais e simbólicos. 

John Law (2019) propõe a semiótica material como uma abordagem analítica que articula 

elementos da teoria ator-rede e da semiótica feminista. Ao mobilizar essa perspectiva, ele insiste 

na necessidade de compreender os fenômenos sociais não apenas como construções simbólicas, 

mas como arranjos que envolvem simultaneamente relações de sentido e materialidades. As práti-

cas sociais, segundo o autor, são compostas por tramas formadas por fios que entrelaçam dimensões 

semânticas – porque relacionais e portadoras de significados – e dimensões materiais – porque 

implicam substâncias físicas mobilizadas e moldadas por essas relações. 

Essa perspectiva enfatiza a imbricação entre o material e o simbólico como dimensão cons-

titutiva das práticas sociais, constituindo uma via analítica para compreender suas múltiplas cama-

das e articulações. Para Law, não se trata de pensar em uma estrutura social única ou estável, mas 

em uma multiplicidade de formas de organização que emergem de arranjos situados. A semiótica 

material funciona, assim, como um conjunto de ferramentas conceituais que permite examinar 

como as práticas ganham forma, de onde provêm seus elementos, como se relacionam e se trans-

formam mutuamente, e de que modo produzem tanto regimes de dominação quanto possibilidades 

de resistência. 

 
59 Idem. 



281 

 

A abordagem reconhece, ainda, que a compreensão dos processos sociais depende do con-

texto em que ocorrem e das perspectivas dos indivíduos envolvidos na análise. Isso implica que 

uma visão objetiva ou descontextualizada da realidade social é impossível, uma vez que interpre-

tações são sempre mediadas por cultura, história, relações de poder e experiências de quem pes-

quisa e das pessoas estudadas. Conforme Law (2019): “[...] a semiótica considera que a investiga-

ção social deve ser contextualizada e situada, o que significa que visões gerais imparciais são im-

possíveis” (p. 2, tradução minha). 

O autor enfatiza a fluidez e a fragilidade das redes sociais e materiais, ressaltando que elas 

precisam ser continuamente construídas e mantidas para que sigam operando e fazendo sentido. 

Segundo Law, “em princípio, as teias são frágeis. Esse é outro pressuposto comum da semiótica 

material. Não se pode construir uma rede, fixá-la no lugar e jogar fora a chave” (p. 4). Em outras 

palavras, redes são processos em curso, nunca estabilizados de forma definitiva: “é preciso refazê-

las repetidas vezes para que continuem funcionando” (p. 3). Para Law, cada ator ou elemento dentro 

de uma rede constitui também uma rede em si, refletindo a complexidade e a interdependência que 

caracterizam as relações sociais e materiais. 

Complementando essa perspectiva, Madeleine Akrich e Bruno Latour (1992) expandem o 

conceito de semiótica para além do domínio dos signos linguísticos, concebendo-a como o estudo 

da construção de sentido em uma multiplicidade de configurações – máquinas, corpos, linguagens 

de programação, arranjos técnicos – que não se restringem ao universo dos textos escritos. Defen-

dem que a semiótica está implicada na produção de ordens e trajetórias entre múltiplas possibili-

dades, oferecendo recursos analíticos para compreender a constituição das redes sociotécnicas em 

sua dimensão material e relacional. 

Nesse horizonte, a semiótica material permite compreender as instalações artísticas como 

práticas que não apenas operam por meio de signos visuais ou simbólicos, mas que mobilizam, 

rearranjam e expõem relações entre agentes humanos e não humanos. Ao tornar visíveis essas re-

des, que são instáveis, contextuais, compostas por matéria, gesto e afecção, tais práticas instalam 

um modo de pensamento que desloca os binarismos clássicos da modernidade e convoca uma ética 

atenta às composições que sustentam a vida. Trata-se menos de aplicar uma teoria a um objeto e 

mais de pensar com ela, deixando-se atravessar pelos seus movimentos. 

É nesse mesmo campo de forças que o conceito de Chthuluceno se inscreve, ao evidenciar 

a interdependência e a complexidade dos sistemas vivos que sustentam a vida na Terra. Esses 



282 

 

sistemas integram processos ecológicos, como os ciclos biogeoquímicos e as interações entre or-

ganismos, articulados a fatores abióticos, como o clima e a geologia, compondo uma rede intricada 

de relações em escala planetária (Costa, 2022). 

No entanto, a ação humana tem desestabilizado essas redes por meio de práticas que in-

cluem a poluição, o desmatamento, as mudanças climáticas e a perda de biodiversidade. Essas 

perturbações não apenas afetam o equilíbrio ecológico, mas também colocam em risco as condições 

que tornam possível a própria continuidade da vida humana. 

Diante desse cenário, a arte se apresenta como campo sensível e especulativo capaz de ten-

sionar os imaginários hegemônicos e propor outras formas de perceber, narrar e agir no mundo. 

Que lugar pode ocupar a arte em face das crises associadas ao Antropoceno, ao Capitaloceno, ao 

Chthuluceno, ao Plantationoceno? De que modo ela pode não apenas nomear o 60fim do mundo , 

mas também cultivar imagens de futuro que escapem ao colapso generalizado? E quais prioridades 

podem ser assumidas pela Educação em Artes Visuais diante dessas urgências? As respostas a essas 

perguntas não se dão de forma isolada: requerem construção coletiva, corresponsabilidade e inven-

ção de condições comuns de resposta. 

A criação dessas condições exige o cultivo de práticas que favoreçam a coexistência e a 

sustentação da vida, e não sua degradação, extinção ou mercantilização. Trata-se de repensar radi-

calmente os modos de habitar o planeta, reconhecendo seus limites e respondendo à iminência de 

colapsos irreversíveis. Os conceitos de Antropoceno, Capitaloceno, Chthuluceno e Plantationo-

ceno, nesse contexto, operam como ferramentas analíticas e políticas para compreender a Terra 

como uma rede de relações complexas e interdependentes, cuja manutenção exige atenção, cuidado 

e engajamento ativo com a continuidade da vida em suas múltiplas formas. 

 

 

 

  

 
60 O fim do mundo ao qual me refiro é o fim do modo de existência predatória para a emergência de um outro modo 

de existir no planeta. 



283 

 

Colapso ambiental e a criação de outros mundos 

 

Na arte contemporânea, o Chthuluceno se manifesta como um campo sensível de reimagi-

nação das relações entre natureza e humanidade, uma resposta estética e ética à degradação ambi-

ental impulsionada pelo regime colonial-capitalístico. Obras e práticas artísticas têm refletido sobre 

a multiplicidade de vidas afetadas por essas transformações, não apenas humanas, mas também 

animais, vegetais, minerais, entidades espirituais e ecossistemas inteiros.  

Ao incorporar cosmologias e espiritualidades que tensionam a centralidade do humano, o 

Chthuluceno instaura uma escuta das forças que excedem nossa compreensão racional. Algu-

mas/uns artistas colaboram diretamente com não humanas/os – animais, rios, plantas, bactérias – 

para explorar criações interespécies, onde a arte se faz gesto de cuidado e coabitação. Nesse mesmo 

horizonte, emerge a ideia de uma arqueologia do futuro, entendida aqui como gesto crítico de 

imaginação. Em Fredric Jameson (2005), esse conceito propõe escavar, nos escombros do presente, 

os fragmentos de futuros interrompidos, desejos utópicos soterrados pelas forças do capital e do 

tempo linear. Em vez de projetar modelos ideais a serem alcançados, a arqueologia do futuro es-

pecula sobre o que ainda poderia ter sido, ativando, nas ruínas, a potência de mundos não realiza-

dos. Nesse sentido, os vestígios do Antropoceno tornam-se matéria para compor outras formas de 

vida possíveis, abrindo espaço para imaginar futuros insurgentes a partir das camadas esquecidas 

do agora. 

No campo da arte contemporânea mais amplo, essa sensibilidade já se anuncia. Um exem-

plo é a exposição Antropocenas,61 que reuniu obras de Isabela Cribari, Thina Cunha e Sílvio Zan-

cheti, com curadoria do filósofo Filipe Campello. A mostra operou como um dispositivo de pensa-

mento sobre os futuros possíveis (ou impossíveis) em meio à intensificação das crises ecológicas, 

climáticas e sociais. 

Ernesto Neto, por sua vez, tem ocupado esse campo de reflexão com instalações que diluem 

fronteiras entre corpo, espaço e natureza. Para Rivera, o artista "lida com o espaço tomando como 

evidência a sofisticada concepção de um Heidegger: o espaço espaça" (2013, p. 73). A instalação 

 
61 A exposição Antropocenas foi realizada na Fundação Joaquim Nabuco, em Recife, entre novembro de 2022 e feve-

reiro de 2023. Mais informações podem ser acessadas em: 

https://www.fundaj.gov.br/pt/noticias/antropocenas-reune-artistas-em-exposicao-na-fundaj/ e 

https://g1.globo.com/pe/pernambuco/noticia/2022/11/10/exposicao-antropocenas-reune-trabalhos-de-artistas-que-de-

batem-a-crise-ambiental-na-fundaj.ghtml. 

https://www.fundaj.gov.br/pt/noticias/antropocenas-reune-artistas-em-exposicao-na-fundaj/
https://g1.globo.com/pe/pernambuco/noticia/2022/11/10/exposicao-antropocenas-reune-trabalhos-de-artistas-que-debatem-a-crise-ambiental-na-fundaj.ghtml
https://g1.globo.com/pe/pernambuco/noticia/2022/11/10/exposicao-antropocenas-reune-trabalhos-de-artistas-que-debatem-a-crise-ambiental-na-fundaj.ghtml


284 

 

de Ernesto é descrita como uma forma de confrontação com o espaço, promovendo uma reflexão 

sobre a relação entre o ser humano e o ambiente ao seu redor. 

Siron Franco, artista natural de Goiás, estado recortado pelo bioma Cerrado, também tensi-

ona o colapso ambiental em suas obras. Esculturas, pinturas e instalações denunciam a destruição 

ambiental impulsionada pela expansão do agronegócio e pela perda de biodiversidade. Em sua 

produção, o Cerrado aparece como corpo em agonia, memória em combustão, convocando um 

olhar atento para as feridas abertas nos ecossistemas do Centro-Oeste. A essa materialidade ferida, 

Neto contrapõe uma vibração sutil, espiritualizada: 

Mas independentemente disso tudo, são vibrações, que são forças que trabalham 

nesse nosso espiritual. Agora as consequências que isso tudo tem são enormes, 

inclusive politicamente, e são bastante responsáveis por toda essa ‘secura’ que a 

gente está começando a viver da ‘não-floresta’” (Neto; Vergara, 2019, p. 117). 

 

Se artistas como Ernesto Neto e Siron Franco acenam para as fissuras do presente, são as 

artes indígenas contemporâneas que, de forma mais radical, operam a criação de mundos. Essas 

práticas, para além de denunciarem o colapso ambiental, o enfrentam mobilizando cosmologias 

vivas, saberes ancestrais e vínculos regenerativos que entrelaçam o sociopolítico ao mais-que-hu-

mano. As produções de artistas como Gustavo Caboco, Glicéria Tupinambá, Daiara Tukano, De-

nilson Baniwa e Jaider Esbell reconhecem pedras, rios, aves e plantas como entidades dotadas de 

agência e dignidade e, ao mesmo tempo, atualizam o enfrentamento das devastações socioambien-

tais com gestos de escuta, cuidado e coabitação. 

Na obra Kanau’kyba: antibatismo de Makunaimî (2019 – 2022), Gustavo Caboco, artista 

do povo Wapichana, restitui ao meteorito Bendegó sua condição de pedra indígena, viva e ances-

tral, contrariando a narrativa colonial que o reduziu a mero objeto geológico. Descoberto em 1784 

no sertão da Bahia, próximo ao riacho Bendegó, e transportado para o Museu Nacional no Rio de 

Janeiro, no fim do século XIX, o meteorito de 5.360 kg tornou-se, após resistir ao incêndio do 

museu em 2018, símbolo de resiliência. Contudo, como propõem os Wapichana, sua força não 

reside em sua composição físico-química, mas no “brilho que não é possível extrair”: uma memória 

viva, guardada no corpo da pedra (Corvisier, 2021, p. 263). 

Caboco reinscreve o Bendegó em uma rede de relações espirituais, afetivas e cosmopolíti-

cas. Os caminhos traçados em tecido vermelho – entre Bahia, Roraima, Rio de Janeiro, São Paulo 

e Paraná – desestabilizam a linearidade histórica colonial, instaurando uma geografia afetiva que 

alinha territórios, parentes e mundos. O gesto de rebatismo evoca Makunaimî e abre espaço para 



285 

 

uma outra escuta: Bendegó não é um artefato, mas uma avó da terra – um ser que fala, anda, pensa 

com outras pedras e anuncia, com voz própria: “tem um brilho dentro que não é possível extrair” 

(Corvisier, 2021, p. 263–267). 

A artista, professora e liderança indígena Glicéria Tupinambá recria mantos cerimoniais 

com penas recolhidas do chão, recusando-se à predação e acionando uma ética do cuidado que 

afirma o vínculo entre todas as formas de vida. Seu trabalho desestabiliza a lógica museológica que 

transforma artefatos em objetos mortos: “O manto é um ancestral percorrendo o território. Daí a 

impossibilidade de ele ser confinado num acervo, transformado em objeto ou mercadoria” (Tupi-

nambá, 2023, p. 175). Ao ser tecido, o manto não se limita a representar uma cultura: ele a encarna. 

É um ente vivo, em movimento, portador de memória e dotado de voz: “O manto fala comigo [...] 

Na minha cultura não é objeto. A gente transforma um objeto em um ser. E ele fala. E ele passa a 

ser filho. Ele muda a condição de parentesco” (Tupinambá, 2025, p. 4).  

Mais do que um artefato, o manto é sujeito e agente, mobiliza comunidades, atua na recon-

figuração do território e invoca os Encantados. “O manto carrega consigo coletividades: desde as 

crianças da aldeia, as mulheres e os jovens, os pássaros, os Encantados, os sonhos” (2023, p. 173). 

Seu voo, portanto, não é apenas simbólico, mas cosmopolítico: ele desloca as fronteiras entre arte 

e espiritualidade, território e museu, o passado e o futuro, e convoca um outro modo de habitar o 

mundo. “A presença do manto e a sua circulação [...] não só visa adiar o fim do mundo, como 

instaurar outros mundos possíveis” (2023, p. 180). Ao atribuir agência aos mantos, Glicéria amplia 

o campo sensível da arte e tensiona as categorias ocidentais de objeto, acervo e patrimônio, pro-

pondo uma política da coabitação entre humanas/os e mais-que-humanas/os, entre saberes ances-

trais e práticas insurgentes de resistência. 

Na obra Selva Mãe do Rio Menino (2020), a artista Daiara Tukano, do povo Yepá Mahsã 

(Tukano), do Alto Rio Negro, expressa, em larga escala, uma denúncia contundente das violências 

socioambientais. Criado no contexto das queimadas no Pantanal, que atingiram biomas delicados 

e territórios indígenas, o mural urbano monumental de mil metros quadrados representa uma mu-

lher-floresta amamentando um menino-rio. Ao personificar os elementos naturais e instaurar entre 

eles uma relação de cuidado, Tukano convoca uma ética do parentesco mais-que-humano, onde 

floresta e rio são mãe e filho. 

Como aponta Koyama (2024), a obra explicita uma crítica à ontologia hegemônica que 

separa humanas/os da natureza, propondo, em contraponto, modos de existência fundados na 



286 

 

interdependência. Selva Mãe do Rio Menino introduz uma dimensão afetiva e protetora a essa in-

tegração: o gesto materno da floresta carrega o rio nos braços, reforçando o vínculo inquebrantável 

entre vida e território. Nesse sentido, a pintura mural se inscreve no artivismo indígena como forma 

de enfrentamento ao articídio, conceito proposto pela própria Tukano para nomear a destruição 

simbólica e epistemológica dos povos originários por meio da arte ocidental (Fortes et al., 2023). 

Mais que uma representação estética, o mural atua como enunciação política de um mundo em que 

os seres vivos são parentes e a floresta, uma mãe que insiste em cuidar, mesmo ferida. 

As práticas artísticas indígenas no Brasil constituem respostas estético-políticas ao colapso 

ambiental, mobilizando epistemologias ancestrais que propõem modos de existência fundamenta-

dos em reciprocidade, cuidado e interdependência. Como aponta Erika Kimie Koyama (2024), es-

sas produções alinham-se a uma cosmopolítica multiespécie, capaz de tensionar os paradigmas 

modernos de produção, território e saber. 

A partir desse horizonte, compreendo que a arte indígena contemporânea encarna os prin-

cípios do Chthuluceno ao descentralizar o humano e evocar formas de vida que resistem ao silen-

ciamento imposto pelo sistema moderno-colonial, esse arranjo que separa natureza e cultura, hie-

rarquiza existências e sustenta a lógica extrativista. Em vez de apenas denunciar o colapso, essas 

práticas o enfrentam por meio de cosmologias que insistem em existir, criando futuros possíveis a 

partir das ruínas. 

No entanto, a própria expressão “arte indígena contemporânea” não é isenta de tensões. 

Daiara Tukano questiona: “Quem define que nós somos contemporâneos, se a gente sempre esteve 

na contemporaneidade, se nós sempre existimos?” (apud Koyama, 2024). A provocação desesta-

biliza a linearidade temporal moderna, reivindicando outras cadências para o presente. 

Segundo Koyama, o termo começa a se consolidar no Brasil a partir da exposição ¡Mira! 

(2013), nomeando práticas que dialogam com o sistema das artes, sem serem por ele capturadas. 

Jaider Esbell (1979–2021), artista macuxi, teve papel central nesse processo, afirmando presenças 

indígenas em instituições e reinscrevendo cosmologias nos campos da arte e do pensamento. Ao se 

autodefinir como “produto da indústria cultural”, Esbell habitava o sistema com astúcia insurgente, 

forjando zonas de escuta para outros mundos. Sua proposta do txaísmo articula uma ética relacional 

que tece alianças entre formas de vida resistentes à homogeneização capitalística da existência. 

Nesse campo, a espiritualidade é força constitutiva, e se manifesta na proposição da arte 

como pussanga – feitiço, cura, encantamento. “A arte indígena opera como pussanga [...] Os 



287 

 

encantados se fazem presentes devido à dimensão cosmopolítica dessas artes” (Koyama, 2024, p. 

186). Denilson Baniwa aprofunda essa visão ao propor a reantropofagia como estratégia de in-

surgência: um mergulho crítico nos discursos coloniais para digeri-los com lógicas próprias. Ins-

pirado por Oswald de Andrade, Baniwa resgata o protagonismo indígena historicamente silenci-

ado: “uma arte onde pessoas indígenas pudessem ter voz ativa” (apud Koyama, 2024, p. 33). 

Essa voz, no entanto, carrega também a exaustão. Em sua carta Arte em Luto (2021), escrita 

após a morte de Esbell, Baniwa denuncia os efeitos adoecedores da relação com o sistema das artes: 

a sobrecarga de expectativas, a mercantilização da resistência, a solidão de quem é convocada/o a 

salvar o mundo. Para o artista, o sucesso nunca foi a prioridade. O foco sempre foi a possibilidade 

de construir um espaço de escuta autônoma. 

Nesse contexto, a arte indígena contemporânea não se define por uma estética fixa, tam-

pouco se limita à arte plumária ou à pintura corporal, como ainda sugerem muitos livros didáticos.62 

Trata-se de um campo movente, onde múltiplas temporalidades, cosmologias e formas de agência 

se entrelaçam. Como observa Koyama, a reantropofagia é “uma forma de se aproximar de técnicas 

e discursos do inimigo e, assim, projetar assaltos [...] como os Tupinambá, realizam o seu ato de 

vingança antropofagicamente” (p. 47). 

Nesse fazer cosmopolítico, a coautoria com outras espécies se apresenta como força poética 

e ética. Glicéria Tupinambá, por exemplo, descreve seus mantos como criações partilhadas com 

abelhas jataí, aves e encantados. A arte indígena contemporânea, assim, não apenas responde ao 

tempo presente: ela o reinventa, borrando as fronteiras entre arte, vida e cosmologia. 

 

 

 

  

 
62 Sobre a presença da arte indígena em livros didáticos, ver THOMAS, Mariana Schnorr; BONIN, Iara Tatiana. O 

que ensinam livros didáticos de Artes do Ensino Médio sobre arte dos povos indígenas. Roteiro, Joaçaba, v. 43, 

n. 2, p. 1-28, 2019. 



288 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



289 

 

  



290 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Quem faz plano vira planeta é um desvio do ditado popular “quem faz plano vira planalto”, 

reinventado por Osmarina, empregada doméstica cuja presença atravessa minha vida e minha prá-

tica docente. Ela foi minha professora de gambiarra, porque tudo consertava, e quem me levava à 

escola todos os dias quando eu estava na fase de alfabetização. Ao trazer sua invenção para o título 

desta tese, inscrevo sua voz no coração da minha prática pedagógica. 

Aqui, o “plano” é o planejamento de aula solicitado pelas instituições, pautado em metodo-

logias, objetivos, conteúdos e avaliações. Útil para prever materiais, tempo disponível e referências 

que possam amparar discussões, ele raramente se cumpre à risca, pois a sala de aula é atravessada 

por outras presenças e acontecimentos que não cabem nas rubricas formais. Foi o que percebi no 

episódio da barraca: embora meu plano estivesse pronto, encharcado de conteúdos e imagens, nada 

aterrissava na turma. A rebeldia estudantil abriu espaço para o inesperado, deixando claro que 

aquele conteúdo formal, ainda que carregado de referências, estava vazio de vida e de arte. 

“Virar planeta” expressa uma ambiguidade: pode ser afastamento, quando o plano se fecha 

em si mesmo, sacrificando o inesperado e a saudável rebeldia juvenil em nome do cronograma; 

mas também potência, quando reconhecemos a sala como espaço cósmico e relacional – placeful-

ness –, sustentado por redes de interdependência entre humanos e não humanos. O título é, por-

tanto, sobre não ignorar as forças que me cercam, que atravessam minha história de vida e que se 

impõem na prática docente, mesmo quando parecem vir de muito além da sala de aula. 

É nesse sentido que trago o Antropoceno: porque ele não é uma abstração distante, mas algo 

que nos atravessa cotidianamente. Ao erguer os olhos para o céu, já não sabemos se aquilo que 

brilha é uma estrela ou um satélite da Starlink. Quem conhece uma estrela reconhece a diferença; 

quem não conhece se ilude, acreditando que todo brilho no céu é uma estrela. Atualizando o velho 

ditado, nem tudo que reluz é ouro; agora, nem tudo que brilha no céu é uma estrela. Do mesmo 

modo, na prática docente, não posso fingir que essas presenças – cósmicas, ambientais, tecnológi-

cas ou humanas – não existem. Elas se impõem, reconfiguram o que parecia previsto e exigem 

abertura para o acontecimento. 

Este trabalho apresenta três principais contribuições teóricas que emergiram do percurso 

com as instalações artísticas/pedagógicas. A primeira é a elaboração da noção de prática artís-

tica/pedagógica/regenerativa, que compreende a docência em artes visuais não apenas como 



291 

 

transmissão de conteúdos ou experimentação técnica, mas como gesto de recomposição, cuidado e 

corresponsabilidade. A pesquisa demonstrou que essa proposição, ao ser praticada nas instalações 

realizadas no IFPI, instaura atmosferas capazes de regenerar relações entre pessoas, materiais e 

espaços, permitindo que a escola seja vivida como território de recomposição sensível. 

A segunda contribuição é a formulação da Sim-Noesis, um modo de conhecer que emergiu 

no próprio percurso da pesquisa. Inspirada nos escritos de Merleau-Ponty, especialmente sobre a 

percepção pré-reflexiva e o corpo como forma de pensamento, compreendi que a experiência esté-

tica das instalações não se dá apenas pela razão ou pela emoção isoladas, mas por um saber vivido 

no corpo – um conhecimento que se manifesta na sensibilidade, nos gestos e na experiência encar-

nada de estar no mundo. Esse saber não se limita ao domínio do intelecto, mas integra sensação, 

movimento e afetividade, constituindo uma forma de pensamento que é, ao mesmo tempo, corporal 

e relacional. 

Em diálogo com Donna Haraway e Vinciane Despret, a Sim-Noesis abre as fronteiras entre 

sujeito e objeto, humano e não-humano, natureza e cultura. Sua tessitura se fortalece na aproxima-

ção com o sentipensar, proposto por Orlando Fals Borda e expandido por Arturo Escobar, que 

articula sentir e pensar como dimensões inseparáveis do habitar comunitário. Assim, a Sim-Noesis 

se apresenta como uma epistemologia relacional, na qual conhecer significa cohabitar: uma prática 

de reciprocidade e escuta, em que razão e afeto, corpo e território, humano e mais-que-humano se 

encontram para construir compreensões compartilhadas. 

A terceira contribuição é o amétodo-gambiarra, uma proposta metodológica que surgiu jus-

tamente do fazer cotidiano, da necessidade de improvisar, remendar e criar caminhos onde não 

havia modelos prontos. Ao invés de aplicar esquemas normativos, esse amétodo assume a precari-

edade fértil e a instabilidade como parte constitutiva da pesquisa, compreendendo o improviso não 

como falha, mas como potência inventiva. Trata-se de um gesto que afirma a pesquisa como campo 

vivo, aberto às contingências e às alianças que se formam no processo. 

No plano das práticas pedagógicas, a pesquisa mostrou que a instalação artística/pedagógica 

pode operar como contradispositivo, instaurando atmosferas de confiança e intimidade na escola. 

Essas experiências se realizaram como experimentos estéticos abertos, nos quais materiais, ima-

gens, corpos e espaços se implicavam mutuamente, deslocando a lógica disciplinar e convocando 

a invenção coletiva. Nesse horizonte, foi possível compreender que a escola pode tornar-se lugar 



292 

 

de recomposição e não apenas de transmissão, sobretudo quando há vínculo vivo entre docente, 

instituição e estudantada. 

Essa mesma perspectiva se prolonga nos pequenos gestos cotidianos, como refletir sobre o 

consumo, optar por escolhas que diminuam a poluição ou cultivar práticas de cuidado, que também 

são processos educativos, pois ensinam modos éticos de habitar o mundo. Reunidas, essas contri-

buições configuram o que denomino aqui de prática artística/pedagógica/regenerativa: um modo 

de compreender a educação em arte como criação de atmosferas partilhadas, recomposição dos 

vínculos e cultivo cotidiano de uma ética do cuidado. 

Reconheço, contudo, algumas limitações. O percurso se concentrou em um recorte espacial 

e temporal específico – o IFPI, Campus Valença, entre 2016 e 2020 – o que restringe o alcance das 

generalizações. As instalações, por sua natureza efêmera e situada, deixaram reverberações impos-

síveis de serem integralmente captadas, permanecendo sempre parciais. Além disso, compreendi 

que o desenvolvimento das práticas depende profundamente do vínculo com a instituição e com a 

estudantada, condição que se revelou essencial, mas também limitadora, para a amplitude das ex-

periências. 

As reflexões aqui construídas abrem caminhos para futuras investigações. Entre os desdo-

bramentos possíveis, destaco a necessidade de explorar a instalação artística em outros contextos 

educativos, como escolas de Ensino Fundamental, cursos de graduação ou espaços comunitários, 

ampliando o horizonte das pedagogias regenerativas. Também parece promissora a investigação 

das confluências entre arte, tecnologia e ambiente, observando como agentes digitais e socio-téc-

nicos podem compor atmosferas pedagógicas em que o cuidado seja princípio orientador. Por fim, 

reconheço como urgente aprofundar o diálogo entre pedagogias regenerativas e epistemologias 

indígenas, quilombolas e ecológicas, fortalecendo compreensões plurais sobre modos de aprender 

e ensinar em conexão com a Terra. 

Ao longo do percurso, compreendi o valor de “ficar com o problema”, como propõe Donna 

Haraway. Aprendi que pequenas escolhas não salvam o planeta sozinhas, mas podem reduzir sig-

nificativamente os impactos de nossa existência. Se usar etanol em vez de gasolina não resolve a 

crise ambiental, ainda assim diminui a poluição atmosférica; se optar por não consumir fast fashion 

não elimina o problema, ainda assim contribui para conter o acúmulo de resíduos. Essas escolhas 

cotidianas são também escolhas pedagógicas, pois ensinam modos de estar-no-mundo. 



293 

 

Cheguei, assim, ao entendimento de que adiar o fim do mundo, como dizem Ailton Krenak 

e Antônio Bispo dos Santos, não é tarefa de grandes soluções imediatas, mas de cultivar confluên-

cias com a natureza em vez de sua exploração. É espalhar a palavra da ecologia profunda, da eco-

logia de práticas e da Teoria Ator-Rede, reconhecendo que tudo está conectado – o tempo todo. 

Sei que esta tese não se encerra em si mesma. Ela é parte de um processo maior de pensar 

e praticar a docência em arte como gesto de regeneração. Ainda que este texto termine, a pesquisa 

continua em mim, nos vínculos que construí, nas práticas que ainda virão. Este fim é também um 

começo, uma dobra do caminho, um convite à confluência. E, como gesto final, deixo uma provo-

cação simples, mas carregada de sentido: 

 

 

 

 

use escova de 

bambu. 

 

  



294 

 

 



295 

 

 



296 

 

  



297 

 

REFERÊNCIAS 

 

ABRELPE – Associação Brasileira de Empresas de Limpeza Pública e Resíduos Especiais. Pa-

norama dos Resíduos Sólidos no Brasil 2023. São Paulo: Abrelpe, 2023. Disponível em: 

https://www.abrelpe.org.br/. Acesso em: 13 jul. 2025. 

ABREMA – Associação Brasileira de Resíduos e Meio Ambiente. Panorama dos resíduos sóli-

dos no Brasil, 2023. Disponível em: https://www.abrema.org.br/wp-content/uploads/dlm_uplo-

ads/2024/03/Panorama_2023_P1.pdf. Acesso em: 05 jul. 2025. 

AFFLECK, Jane. Wrongs can make it right: the performance and sculptural installation work 

of Ursula Johnson. International Contemporary Art, n. 124, p. 28-36, 2014. 

AKRICH, M.; LATOUR, B. A summary of a convenient vocabulary for the semiotics of human 

and nonhuman assemblies. In: LAW, J. (Org.). Shaping technology/building society: Studies in 

sociotechnical change. Cambridge, Massachusetts, London: The MIT Press, 1992. p. 259-264. 

ALBRECHT, Glenn et al. Solastalgia: the distress caused by environmental change. Australasian 

psychiatry, v. 15, n. 1_suppl, p. S95-S98, 2007. 

ANDERSSON, J. Daniel. Deep Time of the Heat Engine. In Artificial Earth: A Genealogy of 

Planetary Technicity, Punctum Books, 2023. Disponível em: <http://www.jstor.org/sta-

ble/jj.9446854.5>. Acesso: 17 de Junho de 2025. 

APPLE, Michael W. Ideologia e currículo. São Paulo: Brasiliense, 1982. 

ATKINSON, Dennis. Art, disobedience, and ethics: the adventure of pedagogy. Springer, Lon-

don: Palgrave Macmillan, 2017. 

ATKINSON, Dennis. Art, Equality and Learning: Pedagogies Against the State. Sense Pub-

lishers Rotterdam/Boston/Taipei, 2011. 

ATKINSON, Dennis. Pedagogy of the event. Goldsmiths: University of London, 2009. 

AUGOYARD, Jean-François; TORGUE, Henry (org.). Sonic experience: a guide to everyday 

sounds. Montreal: McGill-Queen’s University Press, 2005. 

BADIOU, Alain. Being and event. New York: Continuum, 2005. 

BHABHA, Homi K. O local da cultura. Belo Horizonte: Editora UFMG, 1998. 

BISHOP, Claire. Artificial hells: participatory art and the politics of spectatorship. London: 

Verso, 2012. 

BISHOP, Claire. Installation art: a critical history. London: Tate Publishing, 2005. 

https://www.abrelpe.org.br/
https://www.abrema.org.br/wp-content/uploads/dlm_uploads/2024/03/Panorama_2023_P1.pdf
https://www.abrema.org.br/wp-content/uploads/dlm_uploads/2024/03/Panorama_2023_P1.pdf


298 

 

BISPO DOS SANTOS, Antônio. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora/ PISEA-

GRAMA, 2023. 

BONA, Dénètem Touam. Cosmopoéticas do refúgio. Florianópolis, SC: Cultura e Barbárie, 2020. 

BÖHME, Gernot. Atmosphere as the Fundamental Concept of a New Aesthetics. Thesis Ele-

ven, Cambridge, 1993. 

BRASIL, Ministério da Educação. Catálogo Nacional de Cursos Técnicos (CNCT). Brasília: 

MEC, 2023. 

BRASIL. Base Nacional Comum Curricular (BNCC). Educação é a Base. Brasília, MEC/CON-

SED/UNDIME, 2017. Disponível em: < 568 http://basenacionalcomum.mec.gov.br/ima-

ges/BNCC_publicacao.pdf>. Acesso em: 02 jun. 2025. 

BRASIL. Lei nº 12.305, de 2 de agosto de 2010. Institui a Política Nacional de Resíduos Sólidos, 

altera a Lei nº 9.605, de 12 de fevereiro de 1998; e dá outras providências. Brasília, 2010.  

BRASIL. Lei nº 9.795, de 27 de abril de 1999. Diário Oficial da União, Brasília, DF, ed. 79, seção 

1, p. 1, 28 abr. 1999. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9795.htm. Acesso 

em: 20 Junho 2025. 

CAMPOS, S. S. P. & CAVASSAN, O. A oficina de materiais recicláveis no ensino de ciências 

e nos programas de educação ambiental: refletindo sobre a prática educativa. VI Encontro Na-

cional de Pesquisa em Educação em Ciências (ENPEC), Florianópolis, 2007. 

CAPRA, Fritjof. As conexões ocultas: ciência para uma vida sustentável. São Paulo: Cultrix, 2005. 

CERVERA, Julia Pérez; FRANCO, Paki Venegas. Manual para o uso não sexista da linguagem: 

o que bem se diz bem se entende. UNIFEM/REPEM-Rede de Educação popular entre mulheres da 

América Latina, 2006. Disponível em: < https://mulherespaz.org.br/site/wp-content/uploads/ma-

nual-para-o-uso-nao-sexista-da-linguagem.pdf>. Acesso em 03 abril 2025. 

CORVISIER, Camila Monteiro. Caminhos das pedras: outras possibilidades para Bendegó. Re-

vista Discente Planície Científica, v. 3, n. 2, jul./dez. 2021. 

CARVALHO, Wilton Pinto de et al. O meteorito Bendegó: história, mineralogia e classificação 

química. Revista Brasileira de Geociências, v. 41, n. 1, p. 141–156, 2011. 

COSTA, Alyne de Castro. Cosmopolíticas da Terra: Modos de existência e resistência no Antro-

poceno. Tese de Doutorado em Filosofia, Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, 2019. 

COUTINHO, Karyne Dias; ALVES, Jefferson Fernandes. As Artes na Base Nacional Comum 

Curricular. TEXTURA – Revista de Educação e Letras, v. 22, n. 50, 2020. 

CRUZEN, Paul J. The Anthropocene. In: Ehlers, E., Krafft, T. (eds) Earth System Science in the 

Anthropocene. Springer, Berlim, Heidelberg, 2006. Disponível em: https://doi.org/10.1007/3-

540-26590-2_3 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9795.htm
https://mulherespaz.org.br/site/wp-content/uploads/manual-para-o-uso-nao-sexista-da-linguagem.pdf
https://mulherespaz.org.br/site/wp-content/uploads/manual-para-o-uso-nao-sexista-da-linguagem.pdf
https://doi.org/10.1007/3-540-26590-2_3
https://doi.org/10.1007/3-540-26590-2_3


299 

 

DELEUZE, Gilles. Mil Platôs: Capitalismo e Esquizofrenia. São Paulo: Editora 34, 1997. 

DENIZEN, S. Three Holes: In the Geological Present. In: Turpin, E. (Org.). Architecture in the 

Anthropocene: Encounters Among Design, Deep Time, Science and Philosophy. Open Humani-

ties Press, 2013. 

DESPRET, Vinciane. Autobiografia de um polvo e outras narrativas de antecipação. Rio de 

Janeiro: Bazar do Tempo, 2022. 

DESPRET, Vinciane. O que diriam os animais? São Paulo: Ubu Editora, 2021. 

DEWEY, John. Arte como experiência. São Paulo: Martins Fontes, 2010. 

DEWEY, John. Democracy and Education. New York: Macmillan, 1938. 

DISINGER, John F.; ROTH, Charles E. Environmental Literacy: Its Roots, Evolution and Di-

rections in the 1990s. Columbus, Ohio: ERIC Clearinghouse for Science, Mathematics, and Envi-

ronmental Education, 1992. 

ESBELL, Jaider. Makunaima, o meu avô em mim!. Porto Alegre: Iluminuras, v. 19, n. 46, p. 11-

39, jan/jul, 2018. 

ESCOBAR, Arturo. Sentipensar con la tierra. Nuevas lecturas sobre desarrollo, territorio y dife-

rencia. Medellín: Ediciones UNAULA, 2014. 

FENWICK, Tara; EDWARDS, Richard. Actor-network theory in education. England: Routlege, 

2010. 

FERDINAND, Malcom. Uma ecologia decolonial: pensar a partir do mundo caribenho. São 

Paulo: Ubu Editora, 2022. 

FERNÁNDEZ MÉNDEZ, Maria Del Rosario Tatiana. O evento artístico como pedagogia. Tese 

(Doutorado em Artes Visuais) – Universidade de Brasília, Brasília, 2015. 

FERNANDINO, Gerson; ELLIFF, Carla I. Rochas de plástico: interação da poluição plástica com 

a geologia. Revista Conjuntura, 2023. Disponível em: https://www.marinha.mil.br/sites/www.ma-

rinha.mil.br/files/rochas-de-plastico_interacao-da-poluicao-plastica.pdf. Acesso em: 16 jun. 2025. 

FERREIRA DA SILVA, Denise. A dívida impagável. São Paulo: Oficina de Imaginação Política 

e Living Commons, 2019. 

FORBO FLOORING SYSTEMS. Catálogo linóleo: Forbo Flooring Systems, 2023. Disponível 

em: https://www.forbo.com/flooring/pt-br/linoleo/catálogo.pdf. Acesso em: 16 set. 2025. 

FORTES, B. S., PORSANI, J. and LALANDER, R. Contesting Extractivism through Amazo-

nian Indigenous Artivism: Decolonial Reflections on Possibilities for Crafting a Pluriverse from 

within. Alternautas, 2023. DOI: https://doi.org/10.31273/an.v10i1.1300. 

https://doi.org/10.31273/an.v10i1.1300


300 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São Paulo: 

Paz e terra, 1996. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 

FRENKEL-BARRETTO, Eleonora. Poética do ser-com em I tu, de Cecília Vicuña: provocações 

para a tradução do estrangeiro em performance. Gragoatá, Niterói, v.24, n. 49, p. 413-431, mai.-

ago, 2019. Disponível em: https://periodicos.uff.br/gragoata/article/view/34105. Acesso 31 março 

25. 

GARCIA, Débora Fagundes de Oliveira et al. Experimentações em gravura para o ensino de 

arte: matriz em EVA. Trabalho de Conclusão de Curso (Licenciatura em Artes Visuais) – Instituto 

Federal de Educação, Ciência e Tecnologia de Goiás, Cidade de Goiás, 2019. 

GIRARDI, Giovana. O auê do Antropoceno e a importância de dar nome ao que estamos cau-

sando ao planeta. Publicado em 8 de março de 2024. Disponível em: <https://apu-

blica.org/2024/03/o-aue-do-antropoceno-e-a-importancia-de-dar-nome-ao-que-estamos-cau-

sando-ao-planeta/#_>. Acesso em 25 mar 2024. 

GRAY, Mary L.; SURI, Siddharth. Ghost work: How to stop Silicon Valley from building a new 

global underclass. Eamon Dolan Books, 2019. 

GREIDINGER, R. F.; CRUZ, N. da C. Arte/educação: Impactos do Novo Ensino Médio no En-

sino das Artes. In Missões: Revista de Ciências Humanas e Sociais, 2024. Disponível em: 

<https://doi.org/10.62236/missoes.v10i3.393>. Acesso em 5 jul 25. 

GUATTARI, Félix. As três ecologias. Tradução de Maria Cristina Franco Ferraz. São Paulo: Pa-

pirus, 1990. 

GUZZO, Marina Souza Lobo. Práticas artísticas diante do Antropoceno: uma experiência de 

refúgio. Liinc em Revista, Rio de Janeiro, v. 18, n. 1, e5908, maio 2022, p. 4-7. 

https://doi.org/10.18617/liinc.v18i1.5908. 

HARAWAY, Donna et al. Anthropologists are talking–about the Anthropocene. Ethnos, v. 81, 

n. 3, 2016. 

HARAWAY, Donna J. Antropoceno, Capitaloceno, Plantationoceno, Chthuluceno: fazendo 

parentes. ClimaCom Cultura Científica – pesquisa, jornalismo e arte Ι Ano 3 - N. 5. Abril de 2016. 

Disponível em: https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4374761/mod_resource/content/0/HA-

RAWAY_Antropoceno_capitaloceno_plantationoceno_chthuluceno_Fazendo_parentes.pdf 

HARAWAY, Donna J. Antropologia do ciborgue: as vertigens do pós-humano. Belo Horizonte: 

Autêntica Editora, 2009. 

HARAWAY, Donna J. Ficar com o problema: fazendo parentes no Chthuluceno. São Paulo: n-1 

Edições, 2023. 

https://doi.org/10.62236/missoes.v10i3.393
https://doi.org/10.18617/liinc.v18i1.5908
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4374761/mod_resource/content/0/HARAWAY_Antropoceno_capitaloceno_plantationoceno_chthuluceno_Fazendo_parentes.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4374761/mod_resource/content/0/HARAWAY_Antropoceno_capitaloceno_plantationoceno_chthuluceno_Fazendo_parentes.pdf


301 

 

HARAWAY, Donna J. Simians, cyborgs, and women: the reinvention of nature. New York: 

Routledge, 1991. 

HOFSTAETTER, Andrea. Objeto propositor poético na produção do evento pedagógico. Edu-

cação, Santa Maria, v. 47, p. e18/1-25, 2022. Disponível em: https://periodicos.ufsm.br/reveduca-

cao/article/view/48109. Acesso em: 27 dez. 2023. 

HONORATO, Cayo. A formação do artista: conjunções e disjunções entre arte e educação. Tese 

(Doutorado em Educação) – Faculdade de Educação, Universidade de São Paulo: São Paulo, 2011. 

HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: a como prática da liberdade. São Paulo: Editora WMF 

Martins Fontes, 2013. 

IBGE – Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. Busca por “Valença do Piauí”. Disponível 

em: https://www.ibge.gov.br/busca.html?searchword=valen%C3%A7a+do+piau%C3%AD. 

Acesso em: 19 jun. 2025. 

INGOLD, T. “Trazendo as coisas de volta à vida: emaranhados criativos num mundo de materiais.” 

Horizontes Antropológicos, Porto Alegre: 2012, ano 18, n. 37, p. 25–44. 

INGOLD, Tim. Anthropology and/as education. New York: Routledge, 2018. 

INMETRO. Brinquedos: informações sobre segurança e regulamentações. Disponível em: 

http://www.inmetro.gov.br/brinquedo/#:~:text=Entretanto%2C%20pode%20causar%20da-

nos%20%C3%A0,de%20quantidade%20m%C3%A1xima%20de%20formamida. Acesso em: 27 

jul. 2025. 

JUNQUEIRA, Fernanda. Sobre o conceito da instalação. Revista Gávea, Rio de Janeiro, v. 14, p. 

551-569, set. 1996. Disponível em: https://issuu.com/rlprod/docs/g_vea_14. Acesso em: 27 dez. 

2023. 

KAPROW, Allan et al. Assemblage, environments & happenings. Nova York: Abrams, 1966. 

KAYE, Nick. Site-specific art: performance, place and documentation. New York: Routledge, 

2013. 

KOHN, Eduardo. How forests think: Toward an anthropology beyond the human. Univ. of Cali-

fornia Press, 2013. 

KOYAMA, Erika Kimie. Artes indígenas no Brasil: um levantamento dos conceitos e termos 

mobilizados pelos indígenas a partir de 2013. Dissertação (Mestrado) – Programa de Pós-Gradua-

ção em História da Arte, Escola Paulista de Medicina, Universidade Federal de São Paulo, 2024. 

KRAUSS, Rosalind. A escultura no campo ampliado. Arte & Ensaios, v. 17, n. 17, p. 128-137, 

2008. 

LABELLE, Brandon. Background noise: perspectives on sound art. New York/London: Contin-

uum, 2006. 

https://periodicos.ufsm.br/reveducacao/article/view/48109
https://periodicos.ufsm.br/reveducacao/article/view/48109
https://www.ibge.gov.br/busca.html?searchword=valen%C3%A7a+do+piau%C3%AD
http://www.inmetro.gov.br/brinquedo/#:~:text=Entretanto%2C%20pode%20causar%20danos%20%C3%A0,de%20quantidade%20m%C3%A1xima%20de%20formamida
http://www.inmetro.gov.br/brinquedo/#:~:text=Entretanto%2C%20pode%20causar%20danos%20%C3%A0,de%20quantidade%20m%C3%A1xima%20de%20formamida
https://issuu.com/rlprod/docs/g_vea_14


302 

 

LANDRIGAN, Philip J. et al. The Lancet Countdown on health and plastics. The Lancet, pu-

blicado online em 3 ago. 2025. Disponível em: https://doi.org/10.1016/S0140-6736(25)01447-3. 

Acesso em: 15 ago. 2025. 

LATOUR, Bruno. How to Make Sure Gaia is not a God? With Special Attention to Toby Tyrrell’s 

Book on Gaia. In: International Colloquium the Thousand Names of Gaia: From the Anthro-

pocene to the Age of the Earth, Rio de Janeiro, Brazil. September. 2014. p. 15-19. 

LATOUR, Bruno. Jamais Fomos Modernos. Rio de Janeiro: Editora 34, 1994. 

LATOUR, Bruno. Políticas da natureza: como fazer ciência na democracia. Bauru: Edusc, 2004. 

LATOUR, Bruno. Reagregando o social: uma introdução à teoria do ator-rede. Salvador: Edufba, 

2012.  

LAYRARGUES, Philippe Pomier. O cinismo da reciclagem. Educação ambiental: repensando o 

espaço da cidadania, v. 2, p. 200-217, 2002. 

LAYRARGUES, Philippe Pomier; TORRES, Ana Beatriz Flor. Por uma educação menos seletiva: 

reciclando conceitos em Educação Ambiental e resíduos sólidos. Revista Brasileira de Educação 

Ambiental (RevBEA), v. 17, n. 5, p. 33-53, 2022. 

LEITE, Helen Siqueira. Os efeitos do microplástico glitter na fisiologia de crustáceos. Disser-

tação (Mestrado em Ciências Biológicas) – Universidade Estadual do Sudoeste da Bahia, 2023. 

LEITE, Héllen Siqueira. Os efeitos do microplástico glitter na fisiologia de crustáceos marinho, 

diádromo e dulcícola. 2023. Trabalho de Conclusão de Curso (Bacharelado em Ciências Biológi-

cas) – Universidade Estadual Paulista, Instituto de Biociências, São Vicente, 2023. 

LOVELOCK, James. Gaia: Um novo olhar sobre a vida na Terra. Lisboa: Edições 70, 2020a. 

LOVELOCK, James. Vida, senhora da Terra. Cadernos SELVAGEM. Dantes Editora, Biosfera, 

2020b. 

MATOS, Thainá Maria dos Santos Silva; GALVÃO, Vivianny Kelly. Desastre de mineração em 

bairros de Maceió (AL): análise como um fenômeno de expulsão e desdobramentos no âmbito 

dos direitos humanos. Simetria – Revista do Tribunal de Contas do Município de São Paulo, Ano 

IX, n. 13, 2024. 

MAU, Steffen. The metric society: on the quantification of the social. Cambridge, UK; Medford, 

MA: Polity Press, 2019. 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Signos. São Paulo: Martins Fontes, 1991. 

MOORE, J. W. Capitalism in the Web of Life: Ecology and the Accumulation of Capital. Lon-

don: Verso Books, 2015. 

MORIN, Edgar. O método 6: Ética. Porto Alegre: Sulina, 2007.  

https://doi.org/10.1016/S0140-6736(25)01447-3


303 

 

MORIN, Edgar. La méthode: la nature de la nature. Média Diffusion, 2013. 

MOURA, Maria Lacerda de. Ferrer, o clero romano e a educação laica. São Paulo: Editorial 

Paulista, 1934. 

NEMER, Ticiano. Arte e sustentabilidade: upcycling art e seus reflexos na escultura contemporâ-

nea. Revista Científica/FAP, v. 26, n. 1, p. 236-252, 2022. 

NETO, Ernesto; VERGARA, Luiz Guilherme. O olho atrapalha. Revista Poiésis, v. 20, n. 33, p. 

105-120, 2019. 

NETO, Leticia Ferreira Torres De Sa et al. A isogravura como 'escrevivências por imagens' na 

e. m. das acácias através do pibid. Anais do IX ENALIC. Campina Grande: Realize Editora, 

2023. Disponível em: <https://editorarealize.com.br/artigo/visualizar/104689>. Acesso em: 

21/06/2025 

PEREIRA, Cassandra; ALMEIDA, Teresa; LOUREIRO, Domingos. A Experiência Estética: da 

mensagem a uma necessidade de ação. Revista Nava, v. 7, n. 2, 2022.  

PEREIRA, L. G. Contaminação por resíduos plásticos em boto-cinza (Sotalia guianensis) no 

litoral do Ceará, Brasil. Dissertação (Mestrado em Biodiversidade), Universidade Federal Rural 

de Pernambuco, 2023. 

PEREIRA, Lethícia C.; FERRAZ, Clara S.; ARAÚJO, Emeli M. de. Glitter: saúde & meio ambi-

ente. Niterói: Programa de Orientação sobre o Uso de Cosméticos (PROUC), Faculdade de Farmá-

cia da Universidade Federal Fluminense (UFF), 2025. Disponível em: https://prouc.uff.br/glitter-

saude-e-meio-ambiente/. Acesso em: 4 jul. 2025. 

PRECIADO, Paul B. Dysphoria mundi (narrativas hispánicas). Spain: Editorial Anagrama, 2022. 

PROFESSORA CORUJA. PARE DE USAR EVA AGORA! YouTube, 2022. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=uwBgg7yNW2o. Acesso em: 27 jul. 2025. 

REISS, Julie H. From margin to center: the spaces of installation art. The MIT Press: Cambridge, 

1999. 

RIBEIRO, Emerson (Org.). Processos criativos em instalações geográficas e pedagógicas. So-

bral CE: Sertão Cult, 2023. 

RIOS, Magali de la Cruz. Tratamento de poluentes emergentes (permanganato de potássio, 

furosemida, microplásticos PET e glitter) por processo de coagulação/floculação/sedimenta-

ção com uso de coagulante orgânico extraído das sementes de Moringa oleifera. Dissertação 

(Mestrado em Engenharia Ambiental) – Universidade Tecnológica Federal do Paraná, Londrina, 

2023. 

RIVERA CUSICANQUI, Silvia. Un mundo ch’ixi es posible. Ensayos desde un presente en crisis. 

Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Tinta Limón, 2018. 

https://prouc.uff.br/glitter-saude-e-meio-ambiente/
https://prouc.uff.br/glitter-saude-e-meio-ambiente/
https://www.youtube.com/watch?v=uwBgg7yNW2o


304 

 

RIVERA, Tania. Ernesto Neto: a pele e o espaço. In: O avesso do imaginário: arte contemporânea 

e psicanálise. São Paulo: Cosac Naify, 2013. p. 73-74. 

RODRÍGUEZ, Simón. Inventamos o erramos. Caracas: Biblioteca Básica de Autores Venezola-

nos, 2008. 

ROLNIK, Suely. Cartografia sentimental: transformações contemporâneas do desejo. Porto Ale-

gre: Sulina; Editorada UFRGS, 2011. 

ROLNIK, Suely. Esferas da insurreição: notas para uma vida não cafetinada. São Paulo: n-1 

edições, 2019. 

RORTY, Richard; WILLIAMS, Michael; BROMWICH, David. Philosophy and the Mirror of 

Nature. Princeton, NJ: Princeton university press, 1980. 

RYDER, Richard. Os animais e os direitos humanos. Revista Brasileira de Direito Animal, v. 3, 

n. 4, 2008. 

SAFÓN, Ramón. O Racionalismo Combatente: Francisco Ferrer y Guardia. São Paulo: Editora 

Imaginário, 2003. 

SCANAVACCA JUNIOR, Laerte. Poluição por plástico: um desafio global. Embrapa, 2025. Dis-

ponível em: https://www.embrapa.br/busca-de-noticias/-/noticia/101194207/artigo--poluicao-por-

plastico-um-desafio-global. Acesso em: 13 jul. 2025. 

SENNETT, Richard. Juntos: os rituais, os prazeres e a política da cooperação. Rio de Janeiro: 

Record, 2019. 

SERRES, Michel. O Sistema da Natureza. São Paulo: Editora Hucitec, 1997. 

SIMARD, Suzanne. Finding the mother tree: Uncovering the wisdom and intelligence of the for-

est. Penguin UK, 2021. 

STENGERS, Isabelle. Notas introdutórias sobre uma ecologia de práticas. In: Artecomposta-

gem’21. MATOS, Wladimir. São Paulo: Universidade Estadual Paulista “Júlio de Mesquita Filho”, 

Instituto de Artes, 2021. 

SUDERBURG, Erika. Space, site, intervention: situating installation art. Minneapolis: University 

of Minnesota Press, 2000. 

TSING, L. Anna. O cogumelo no fim do mundo: sobre as possibilidades de vida nas ruínas do 

capitalismo. São Paulo: n.-1 edições, 2022. 

TUPINAMBÁ, Glicéria de Jesus da Silva. O Voo do Manto e o Pouso do Manto: uma jornada 

pela memória Tupinambá em um relato sobre a exposição Manto em Movimento. Dobras, 2023. 

Disponível em: https://dobras.emnuvens.com.br/dobras. Acesso em: 03 ago 2025. 

https://www.embrapa.br/busca-de-noticias/-/noticia/101194207/artigo--poluicao-por-plastico-um-desafio-global
https://www.embrapa.br/busca-de-noticias/-/noticia/101194207/artigo--poluicao-por-plastico-um-desafio-global
https://dobras.emnuvens.com.br/dobras


305 

 

TUPINAMBÁ, Glicéria. Arrume a casa que eu estou chegando. Cadernos Selvagem, 2025. Pu-

blicação digital da Dantes Editora Biosfera. Disponível em: < https://selvagemciclo.org.br/wp-con-

tent/uploads/2025/06/CADERNO108_GLICERIA_TUPINAMBA.pdf. Acesso em: 03 ago. 2025. 

UNIVERSIDADE FEDERAL FLUMINENSE (UFF). Glitter: Saúde & Meio Ambiente. 

PROUC/UFF, 2021. Disponível em: https://prouc.uff.br/2021/02/. Acesso em: 14 jul. 2025. 

VERGARA, L. G. Pragmatismo utópico: Labor Textil / coincidentia oppo sitorum. In: MODOS: 

Revista de História da Arte. Campinas, SP, v. 6, n. 2, p. 481–515, mai. 2022. Disponível em: 

<https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/mod/article/view/8668503>. Acesso: 10 de Jun 

de 2024. 

VERNADSKY, Vladimir. Biosfera. Rio de Janeiro: Dantes Ed., 2019. 

VITTE, Antonio Carlos; DIAS DA SILVEIRA, Roberison Wittgeinstein. Natureza em Alexander 

von Humboldt: entre a ontologia e o empirismo. Mercator – Revista de Geografia da UFC, vol. 9, 

núm. 20, setembro-dezembro, 2010. 

WOHLLEBEN, Peter. A vida secreta das árvores. Rio de Janeiro: Sextante, 2017. 

WOHLLEBEN, Peter. A vida secreta dos animais. Rio de Janeiro: Sextante, 2019. 

ZAPAROLLI, Domingos. Lixo na órbita da Terra. Pesquisa FAPESP, ed. 346, p. 69, 2024. Dis-

ponível em: https://revistapesquisa.fapesp.br/wp-content/uploads/2024/11/068-072_lixo-espa-

cial_346.pdf. Acesso em: 22 ago. 2025. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

https://selvagemciclo.org.br/wp-content/uploads/2025/06/CADERNO108_GLICERIA_TUPINAMBA.pdf
https://selvagemciclo.org.br/wp-content/uploads/2025/06/CADERNO108_GLICERIA_TUPINAMBA.pdf
https://prouc.uff.br/2021/02/
https://revistapesquisa.fapesp.br/wp-content/uploads/2024/11/068-072_lixo-espacial_346.pdf
https://revistapesquisa.fapesp.br/wp-content/uploads/2024/11/068-072_lixo-espacial_346.pdf


306 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

  



307 

 

  



308 

 

APÊNDICES 

APÊNDICE 1 

 

TERMO DE AUTORIZAÇÃO PARA USO DE IMAGENS E IDENTIFICAÇÃO EM PESQUISA 

 

Eu, ________________________________, docente do Ensino Básico Técnico e Tecnológico do Instituto 

Federal do Piauí, matrícula SIAPE _______, AUTORIZO Virgínia Lopes de Lemos, doutoranda pelo Pro-

grama de Pós-Graduação em Artes Visuais da Universidade de Brasília (PPGAV – UnB), a: 

1. Utilizar imagens de fotografias e vídeos nos quais apareço, captados durante as instalações artísticas 

realizadas no IFPI – Campus Valença, para fins de publicação em sua tese de doutorado e outros 

materiais acadêmicos vinculados a essa pesquisa; 

2. Citar meu nome como agente participante das referidas instalações, quando necessário, ao longo do 

texto da tese e em legendas das imagens utilizadas. 

Declaro estar ciente de que: 

1. As imagens serão utilizadas exclusivamente para fins acadêmicos e científicos, podendo ser publica-

das na tese, em artigos científicos, apresentações acadêmicas ou outros materiais relacionados à pes-

quisa; 

2. O uso das imagens não terá qualquer finalidade comercial, tanto no momento presente quanto em 

eventual momento futuro; 

3. Terei a possibilidade de visualizar as imagens antes de sua publicação, caso solicitado, garantindo 

que minha identidade esteja resguardada em condições de respeito e dignidade; 

Declaro ainda que: 

• Estou ciente de que o objetivo da pesquisa é investigar as instalações artísticas pedagógicas realizadas 

no Instituto Federal do Piauí – Campus Valença, entre o período de 2016 a 2020; 

• Compreendi os propósitos da pesquisa e o uso das imagens dentro do contexto acadêmico e científico; 

• Estou de acordo em colaborar com o desenvolvimento da pesquisa, ciente de sua relevância para a 

área de estudo. 

Por fim, reconheço que este termo foi apresentado de maneira clara, sem ambiguidades, e que minha parti-

cipação é totalmente voluntária. 

 

Valença do Piauí, _____ de __________ de 2025. 

 

_______________________________________ 

Assinatura 



309 

 

APÊNDICE II 

 

TERMO DE AUTORIZAÇÃO PARA USO DE IMAGENS E IDENTIFICAÇÃO EM PESQUISA 

 

 

Eu, ___________________________________, egressa/o do Instituto Federal do Piauí – Campus Valença 

do Piauí, onde cursei o Ensino Médio Integrado ao Técnico em ___________________ no período de ____ 

a ____, portador/a do CPF nº _______________, AUTORIZO Virgínia Lopes de Lemos, doutoranda pelo 

Programa de Pós-Graduação em Artes Visuais da Universidade de Brasília (PPGAV – UnB), a: 

1. Utilizar imagens de fotografias e vídeos nos quais apareço, captados durante as instalações artísticas 

realizadas no IFPI – Campus Valença, para fins de publicação em sua tese de doutorado e outros 

materiais acadêmicos vinculados a essa pesquisa; 

2. Citar meu nome como agente participante das referidas instalações, quando necessário, ao longo do 

texto da tese e em legendas das imagens utilizadas. 

Declaro estar ciente de que: 

1. As imagens serão utilizadas exclusivamente para fins acadêmicos e científicos, podendo ser publi-

cadas na tese, em artigos científicos, apresentações acadêmicas ou outros materiais relacionados à 

pesquisa; 

2. O uso das imagens não terá qualquer finalidade comercial, tanto no momento presente quanto em 

eventual momento futuro; 

3. Terei a possibilidade de visualizar as imagens antes de sua publicação, caso solicitado, garantindo 

que minha identidade esteja resguardada em condições de respeito e dignidade. 

Declaro ainda que: 

• Estou ciente de que o objetivo da pesquisa é investigar as instalações artísticas pedagógicas reali-

zadas no Instituto Federal do Piauí – Campus Valença, entre o período de 2016 a 2020; 

• Compreendi os propósitos da pesquisa e o uso das imagens dentro do contexto acadêmico e cientí-

fico; 

• Estou de acordo em colaborar com o desenvolvimento da pesquisa, ciente de sua relevância para a 

área de estudo. 

Por fim, reconheço que este termo foi apresentado de maneira clara, sem ambiguidades, e que minha parti-

cipação é totalmente voluntária. 

 

 

 

 

 

Valença do Piauí, ____ de _________ de 2025. 

 

 

 

 

__________________________________ 

Assinatura 



310 

 

ANEXOS  

 

Os textos apresentados a seguir estão preservados em sua forma original: não realizei alte-

rações de conteúdo ou estilo. A única modificação foi a retirada dos nomes, a fim de garantir a 

confidencialidade. 

A partir de 2016, quando deixei de aplicar provas escritas, passei a solicitar relatórios como 

forma de avaliação bimestral. Ao final de cada período, cada estudante deveria escrever um texto 

narrando o que havia acontecido nas aulas de Arte: quais atividades foram realizadas, de que forma 

havia participado, o que havia aprendido e qual nota considerava justa receber. Era a partir desses 

relatos que eu atribuía a nota bimestral. Com o tempo, os relatórios deixaram de ser obrigatórios e 

foram se transformando em um recurso específico: serviam como alternativa para estudantes que 

não compareciam no dia destinado à autoavaliação coletiva, momento em que a turma refletia pre-

sencialmente sobre as instalações, discutia o que tinha funcionado, o que poderia ser melhorado e 

defendia as notas a serem registradas. Para quem perdia esse encontro, o relatório escrito se tornava 

a maneira de formalizar a própria autoavaliação, substituindo a defesa oral pela defesa escrita. 

Ao contrário do período em que utilizei o relatório como parte estruturante do processo 

avaliativo, aqui ele aparece como vestígio de uma prática em transição. Já não constituía uma ati-

vidade central da disciplina, mas permanecia como recurso avaliativo residual.  

A leitura dos relatórios anexados permite identificar alguns elementos comuns que perpas-

sam as diferentes escritas. Primeiramente, os relatórios trazem o reconhecimento das instalações 

como eixo estruturante da disciplina de Arte. Mesmo quando descrevem atividades pontuais – 

como a confecção de cartas, performances ou discussões em sala –, estas são invariavelmente re-

lacionadas à experiência coletiva de montagem, que emerge nos textos como o momento de maior 

intensidade pedagógica. 

Outro aspecto recorrente é a ênfase no esforço individual e coletivo. As/os estudantes nar-

ram com detalhes as tarefas que desempenharam (carregar pedras, montar cenários, confeccionar 

origamis, pintar painéis, decorar espaços), destacando sua participação como justificativa para a 

nota desejada. Essa dimensão avaliativa atravessa todos os textos: quase sempre há uma reivindi-

cação explícita por uma nota, sustentada pela ideia de empenho, dedicação e presença. 

Também é comum a compreensão da arte como forma de expressão e crítica social. Diver-

sos relatórios associam as práticas artísticas a temas urgentes, como queimadas na Amazônia, 



311 

 

violência de gênero, padrões sociais excludentes, direitos humanos e preconceito contra pessoas 

LGBTQIA+. Ainda que a elaboração teórica varie em profundidade, percebe-se que as experiên-

cias foram entendidas como oportunidades de reflexão ética, social e ambiental. 

Outro ponto compartilhado é a vivência da arte como ampliação de visão de mundo. As/os 

estudantes afirmam ter aprendido a olhar “além do cotidiano”, a “ver o que as outras pessoas não 

veem” e a desenvolver um senso crítico diante da sociedade, do consumismo e das desigualdades. 

A disciplina é lembrada como um espaço de descoberta e afetação, no qual a arte é apresentada não 

apenas como técnica, mas como linguagem capaz de sensibilizar e questionar. 

Alguns relatórios são mais descritivos, limitando-se a enumerar tarefas realizadas, enquanto 

outros assumem um tom reflexivo e pessoal, reconhecendo a importância das experiências para a 

formação subjetiva, cidadã e política. Há ainda aqueles que enfatizam a performance como expe-

riência marcante, destacando o envolvimento corporal e coletivo na produção do acontecimento. 

Assim, as relatórios revelam convergências na percepção da arte como espaço de crítica, 

aprendizado e expressão, ao mesmo tempo que testemunham, de modo singular, o modo como cada 

estudante se envolveu nas práticas. Mesmo já em fase de diluição, como mencionado, esses regis-

tros preservam marcas do processo: a centralidade das instalações, a valorização da participação, a 

relação entre arte e sociedade e a experiência da disciplina como ampliação de horizontes. 

 

 

 

  



312 

 

 

 

 

 

 

 

Anexos 
 

 

 

 

 

 

 

 


