
 

 

  

 

Universidade de Brasília – UnB 

Instituto de Artes 

Departamento de Artes Visuais 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

A Poética do Desencarnado na Videoarte 

 

 

 

 

 

 

 

Maiara Martins Gomes 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília 

2025 

 



 

 

Programa de Pós-Graduação em Artes Visuais – PPGAV 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A Poética do Desencarnado na Videoarte 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dissertação de Mestrado apresentado ao 

Programa de Pós-Graduação em Artes 

Visuais, Instituto de Artes da 

Universidade de Brasília para obtenção 

do grau de Mestre em Artes Visuais. 

Linha de Pesquisa: Arte e Tecnologia 

Orientador: Antenor Ferreira Corrêa 

 

 

 

 

 

Brasília 

2025 

  



 

 

 

Universidade de Brasília 

Instituto de Artes Visuais 

Programa de Pós-Graduação em Artes Visuais 

 

 

Dissertação de Mestrado intitulada “A Poética do Desencarnado na Videoarte”,  

de autoria de Maiara Martins Gomes, aprovada pela banca examinadora constituída 

pelos seguintes professores:  

 

 

 

 

__________________________________________________________________________ 

Prof. Dr. Antenor Corrêa 

Universidade de Brasília 

 

__________________________________________________________________________ 

Prof. Dra. Regilene Aparecida Sarzi-Ribeiro 

Universidade Estadual Paulista 

 

__________________________________________________________________________ 

Prof. Dra. Vera Pugliese 

Universidade de Brasília 

 

_________________________________________________________________________ 

Prof. Dr. Carina Flexor 

Universidade de Brasília 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Data de aprovação: Brasília, 03 de Novembro de 2025 

 

Campus Darcy Ribeiro – Brasília, DF – 70.910-000 - Brasil - Tel.: (61) 3107-1174 

 



 

 

  



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Percorrer dois anos de pesquisa, inevitavelmente e felizmente, exige um trabalho em coletivo. 

O sucesso da jornada depende de um tripé: suporte financeiro para permitir a dedicação, rigor 

intelectual para guiar os estudos, e um suporte essencial, e muitas vezes silencioso, de apoio 

emocional. Felizmente, tive estes pilares garantidos. Aos amigos e familiares que me deram o 

suporte emocional —cada um à sua maneira— e a todos que contribuíram intelectualmente 

para esta dissertação, dedico minha mais profunda gratidão. 

 

Ao meu bisavô Elizeu, com quem aprendi a dar nó em pingo d’água e inventar moda. 

À minha mãe, por sempre ter uma história para contar, me ensinando o valor da narrativa e 

do compartilhamento de memórias, sejam elas quais forem. 

Ao meu pai, pelo jeito singular de olhar as coisas banais, lembrando-me de que uma 

percepção aguçada reside na atenção que paira e não captura. 

Ao Mathews, meu benzinho, por não me deixar desistir nunca. Seu amor e apoio 

incondicional foram o alicerce emocional que sustentou o meu foco aos trancos e solavancos. 

À Ana, pelo simples caminhar comigo no cemitério e pelos diálogos densos e não menos 

divertidos. 

Às minhas irmãs de Tradição, Circe, Perséfone, Brígida, Nuth, Pythia e Hawk pelos 

encontros sempre enriquecedores nos caminhos da leveza de existir. 

Ao MediaLab, por ter sido minha segunda casa, oferecendo o espaço físico e intelectual para 

o desenvolvimento deste trabalho. 

Agradeço ao Antenor, meu amigo-orientador, pela escuta atenta, e, acima de tudo, pela 

sinceridade crua. 

 

No campo institucional: 

Os meus agradecimentos à Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior 

(CAPES) e ao Programa de Pós-graduação em Artes Visuais da Universidade de Brasília, por 

terem oferecido o suporte essencial e os subsídios necessários para a concretização desta 

trajetória de pesquisa em Arte no país.  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cuncta fluunt, omnisque vagans formatur imago. Metamorfoses de Ovídio, Livro VX1. 

 

  

 
1 Tudo flui e as formas não são mais que imagens fugidias 



 

 

RESUMO 

 

Esta dissertação investiga a possibilidade de uma poética do desencarnado na videoarte 

contemporânea, articulando teoria da imagem, psicanálise e prática artística. Partindo da 

pergunta “se há um encarnado na pintura, poderia haver um desencarnado no vídeo?”, o estudo 

propõe uma ponderação sobre as especificidades do corpo e da imagem videográfica como 

possibilidades estéticas em que a oscilação, o rastro e a fantasmagoria ensejam práticas artística 

e poéticas na videoarte. A pesquisa se ancora em referenciais da psicanálise freudiana em 

diálogo com as artes visuais e com quatro obras autorais: Play Dead (2024), Desassossego 

(2024), Aperto (2023) e teste (2025). No curso da investigação, foi se revelando que a 

videoarte, em sua natureza espectral, de cor-luz, oferece um modo específico de instâncias de 

visibilidade e pensamento, no qual o desencarnado se delineia como poética, articulando 

simultaneamente o infamiliar, conceito estético freudiano e o encarnado, ideia proposta por 

Didi-Huberman. O corpo, ao se desencarnar, não desaparece e não recusa o encarnar: torna-se 

rastro, imagem inquietante, encarnando a ausência que oscila entre o visível e o vestigial. 

 

Palavras-chave: Videoarte; Infamiliar; Encarnado; Desencarnado. 

  



 

 

ABSTRACT 

 

This dissertation investigates the possibility of a poetics of the disembodied in contemporary 

video art, articulating image theory, psychoanalysis, and artistic practice. Starting from the 

question “if there is an incarnate being in painting, could there be a disembodied being in 

vídeo?”, the study proposes a consideration of the specificities of the body and the vídeo image 

as aesthetic possibilities in which oscillation, traces, and phantasmagoria give rise to artistic 

and poetic practices in video art. The research is anchored in Freudian psychoanalysis in 

dialogue with the visual arts and four original works: Play Dead (2024), Desassossego (2024), 

Aperto (2023), and teste (2025). During the course of the investigation, it was revealed that 

video art, in its spectral, color-light nature, offers a specific mode of visibility and thought, in 

which the disembodied is outlined as poetics, simultaneously articulating the unfamiliar—a 

Freudian aesthetic concept—and the embodied, an idea proposed by Didi-Huberman. The 

body, upon disembodying, does not disappear and does not refuse to incarnate: it becomes a 

trace, a disturbing image, embodying the absence that oscillates between the visible and the 

vestigial. 

 

Key-words: Video Art; Uncanny; Embodied; Disembodied  



 

 

LISTA DE FIGURAS 

 

FIGURA 1 – Maiara Martins, Sem Título, 2014, Fotografia...............................................p. 10 

FIGURA 2 - Vito Acconci, Centers, 1971, Vídeo...............................................................p. 33 

FIGURA 3 - Anna Bella Geiger, Passagens 1, 1974, Vídeo...............................................p. 41 

FIGURA 4 - Bill Viola, Reflecting Pool, 1977-1979, Vídeo……………………………...p. 43 

FIGURA 5 - Bill Viola, Reflecting Pool, 1977-1979, Vídeo……………………………...p. 43 

FIGURA 6 - Maiara Martins, Resíduo, 2023, Vídeo...........................................................p. 51 

FIGURA 7 - Maiara Martins, Play Dead, 2024, Vídeo.......................................................p. 59 

FIGURA 8 - Maiara Martins, Play Dead, 2024, Vídeo.......................................................p. 60 

FIGURA 9 - Maiara Martins, Play Dead, 2024, Vídeo.......................................................p. 60 

FIGURA 10 - Eliane Chirón, Les Nageuses 1, 2011, Vídeo................................................p. 71 

FIGURA 11 - Maiara Martins, Desassossego, 2024, Vídeo.................................................p.73 

FIGURA 12 - Maiara Martins, Desassossego, 2024, Vídeo.................................................p.74 

FIGURA 13 - Maiara Martins, Desassossego, 2024, Vídeo.................................................p.76 

FIGURA 14 - Maiara Martins, Aperto, 2023, Vídeo............................................................p.85 

FIGURA 15 - Maiara Martins, Aperto, 2023, Vídeo............................................................p.86 

FIGURA 16 - Francesca Woodman, House #3, 1975-1976, Fotografia...............................p.98 

FIGURA 17 - Maiara Martins, Rastro nº3, 2025, Fotografia.............................................p.103 

FIGURA 18 - Maiara Martins, Rastro nº5, 2025, Fotografia.............................................p.104 

FIGURA 19 - C. H. Reutlinger, Loië Fuller, século XIX, Fotografia................................p.114 

FIGURA 20 - Albert A. Hopkins e Henry Ridgely Evans, Loië Fuller, 1897, Frontispício de 

Magic...................................................................................................................................p.116 

FIGURA 21 - Auguste Lumière, Danse Serpentine, 1896, Vídeo......................................p.117 

FIGURA 22 - Maiara Martins, teste, 2025, Vídeo..............................................................p.120 

FIGURA 23 - Ana Mendieta, Butterfly, 1975, Vídeo.........................................................p.127 

  



 

 

SUMÁRIO 
 

INTRODUÇÃO  .............................................................................................................................. 1O 

CAPÍTULO 1. O Infamiliar na videoarte .................................................................................................. 18 

1.1 Pluralidades estilísticas na videoarte  ................................................................................................ 21 

1.2 Entre o Narcisismo e o Infamiliar  ....................................................................................................... 29 

1.2.1 Videoarte e Narcisismo ......................................................................................................................... 30 

1.2.2 Videoarte e Infamiliar ............................................................................................................................ 35 

1.3 Mas de que videoarte estamos falando?  .......................................................................................... 45 

 

CAPÍTULO 2. O Encarnado .............................................................................................................................. 53 

2.1 Encarnado teológico ..................................................................................................................................... 55 

2.2 Encarnado tátil ................................................................................................................................................ 66 

2.3 Encarnado visual ............................................................................................................................................ 77 

 

CAPÍTULO 3. A Poética do Desencarnado  .............................................................................................. 90 

3.1 Fantasmagoria: tateabilidade da imagem desencarnada ....................................................... 96 

3.2 Aparição: O que se encarna no desencarnado? ........................................................................ 106 

3.2.1 Borboletear .............................................................................................................................................. 109 

3.3 Desencarnar  ................................................................................................................................................... 119 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................................................................................137 

REFERÊNCIAS .......................................................................................................................................................142 

ANEXO ..........................................................................................................................................................................149 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

10 
 

INTRODUÇÃO 

 

Esta investigação nasce de uma pergunta que foi se formando ao longo de mais de uma 

década de experimentações artísticas: de que modo o corpo se inscreve na videoarte 

contemporânea quando não comparece como presença plena, mas como vestígio, rastro e 

aparição intermitente? Constitui-se algo que foi se adensando lentamente, desde os primeiros 

autorretratos fotográficos realizados em 2014, como a fotografia adiante (Figura 1), em vez de 

uma indagação súbita. Desde então, quando adquiri minha primeira Canon, iniciei a produção 

de uma série de autorretratos que, embora à época eu ainda não soubesse nomeá-los, já traziam 

à tona a figura persistente de um rastro-fantasma. 

Eram imagens domésticas, modestas em recursos, mas carregadas de uma densidade 

expressiva, como se me devolvessem a mim mesma na forma de um borrão, uma espécie de 

corpo à deriva entre o ser e o não ser, entre o desejo de fixar-se e a vocação para o esvaecimento. 

Continuei a produzir essas imagens de forma quase ritualística, sem me deter na interpretação 

de seus sentidos. No entanto, havia uma busca insistente por algo que se insinuasse no 

movimento: um entre-lugar da imagem, uma fenda por onde a materialidade e o espectro 

pudessem coexistir. 

FIGURA 1 – Sem título (2014) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Maiara Martins. Fotografia Digital. 2014. Fonte: Acervo Pessoal. 



 

11 
 

Mesmo de forma despropositada, penso que essas imagens acabaram motivando a 

pesquisa aqui apresentada pelo seu teor evanescente e espectral. As questões que hoje estão 

presentes no meu trabalho já me rondavam latentes, em forma de espectros e assombros 

silenciosos que se insinuavam nas frestas do cotidiano. Foi a partir desse acúmulo de imagens, 

atravessado pelo olhar crítico e pelos debates do Ateliê I do curso de Bacharelado em Artes 

Visuais, em 2022, que a investigação artística começou a ganhar contornos mais precisos. 

Naquela disciplina, pela primeira vez, as imagens que eu produzia receberam uma 

nomeação que vinha de fora de mim. O professor Vicente Martinez nomeou o que via em minha 

produção: apontou que havia ali "algo de fantasmagórico". A observação de Vicente, como um 

golpe súbito, ativou em mim uma associação imediata com os conceitos de retorno e repetição 

da obra freudiana, que na época eu cursava em Teoria Psicanalítica no UniCEUB. Essa 

nomeação trouxe à tona os rastros imagéticos que eu vinha acumulando ao longo dos anos, 

provocando uma experiência íntima do Unheimlich: algo ao mesmo tempo estranho e 

profundamente familiar. 

Este episódio abriu um percurso de investigação que me levou a desejar compreender, 

com maior profundidade, o que seria esse "fantasmagórico". Na mesma época, atuava como 

monitora da disciplina Arte e Psicanálise, ministrada por Cecília Mori, que viria a ser minha 

orientadora na graduação em Artes Visuais. Nossas reuniões de orientação eram atravessadas 

por diálogos sobre Freud, Didi-Huberman e Hal Foster. Foi nesse contexto que conheci a obra 

Invenção da histeria: Charcot e a iconografia fotográfica da Salpêtrière, de Didi-Huberman 

(2015) — um livro que, mais do que trazer excelentes discussões, me afetou profundamente, 

alimentando a prática poética e as questões estéticas que atravessavam o vídeo que desenvolvi 

no meu Trabalho de Conclusão de Curso. 

Nesse projeto, a repetição e a experiência do Infamiliar tornaram-se os eixos centrais 

de investigação. Ainda assim, a fantasmagoria, nomeada por Vicente Martinez, permaneceu 

como uma questão latente, como um eco que reverberava e exigia desdobramentos artísticos e 

reflexivos. Contudo, foi a partir da leitura de um texto de Didi-Huberman acerca da pintura 

encarnada que a materialidade da imagem me capturou, notadamente o modo como as camadas 

de tinta se sobrepunham e formavam um corpo espesso, denso, quase tátil. 

Tendo o vídeo como meu principal meio expressivo, uma pergunta tornou-se 

recorrente: seria possível transpor o conceito de encarnado, próprio da pintura, para um 

desencarnado específico do vídeo? A hipótese que então formulei partia da compreensão de 

que, dadas as particularidades do meio videográfico e suas formas de exibição, tal transposição 



 

12 
 

não apenas era possível, mas também podia ser construída de forma imagética, como um corpo 

que, mesmo em dissolução, insiste em deixar seus vestígios. 

Assim, esta pesquisa se inscreve no campo das artes visuais como um percurso teórico-

prático, em que criação e reflexão se alimentam mutuamente. Os trabalhos em videoarte 

produzidos no decorrer do mestrado atuam como dispositivos de pensamento e instâncias 

imagéticas. As obras funcionam como questionadores dos conceitos que as atravessam ao invés 

de ilustrarem os conceitos previamente definidos ou aplicar teorias sobre obras acabadas. 

A pesquisa se inscreve no campo das artes visuais como um percurso teórico-prático, 

em que criação e reflexão se alimentam mutuamente. Consiste em as videoartes produzidas no 

decorrer do mestrado atuarem como dispositivos de pensamento e instâncias imagéticas que 

interrogam os próprios conceitos que as atravessam, em vez de ilustrar conceitos previamente 

definidos ou aplicar teorias sobre obras acabadas. 

A metodologia adotada aproxima-se dos métodos da pesquisa baseada em arte, ou seja, 

de modo não rigoroso, investigo e analiso tanto minha produção quanto o trabalho de outros 

artistas como ponto de partida para uma compreensão mais aprofundada das possibilidades 

interativas entre vídeo arte, vídeo performance e conceitos intrínsecos à psicanálise (infamiliar, 

fantasmagoria) e à estética. Desse modo, tanto as minhas obras quanto as de outros artistas 

funcionam como dispositivos dialógicos, atravessando o texto, apontando direções e 

tensionando conceitos, em vez de participarem como ilustrações ou comprovações de 

conceitos. 

Em consonância com o que é apresentado no artigo Considerações metodológicas para 

a pesquisa em arte no meio acadêmico (Fortin; Gosselin, 2014), a pesquisa em artes é a mais 

controversa categoria de pesquisa, pois "ela mistura teoria e prática ao longo do processo 

criativo e no objeto de arte". Nesse sentido, concordando com Donald Schön, os autores dizem 

que os artistas possuem um certo "saber encarnado", que provém de sua experiência e que na 

pesquisa é explicitado. O artista, ao longo da pesquisa, cata seus rastros de criação e os 

documenta. 

Ao mesmo tempo, para Anne Cauquellin (2008, p. 140), "o campo da pesquisa é quase 

infinito", remetendo à noção de que, no mundo contemporâneo, tudo é linguagem. Se tudo 

pode ser lido como linguagem, então todas as linguagens artísticas são convocadas para falar 

sobre aquilo que é — ainda que esse "aquilo" seja instável, fugidio, contraditório. Para a autora, 

a arte se alimenta de saberes externos a ela — filosofia, física, antropologia, semiótica, 

psicanálise, entre muitos outros. Esses campos funcionam como disparadores de ideias 



 

13 
 

criativas, oferecendo vocabulários, conceitos e imaginários que o artista pode reconfigurar 

plasticamente, deslocando o lugar da pesquisa e tornando-a heterotópica. 

Quando se trata desse tipo de pesquisa, ao qual os autores atribuem o nome de "tese-

criação", há quem diga que a imagem e o processo bastem por si mesmos. Há, no entanto, 

outros pesquisadores que preferem a via da teorização. Esta teoria, por sua vez, não precisa 

seguir um rigor monolítico, podendo "borboletear" entre teorias exógenas ao campo das artes, 

utilizando-os como disparadores criativos, alimentando a pesquisa. 

Tendo como pano de fundo esse diálogo entre teoria e prática, o objetivo geral foi 

investigar a possibilidade de uma poética do desencarnado na videoarte. Essa investigação 

configura e reafirma o corpo como latência, como espectro e como modo de aparição que se 

dá no rastro, em oposição a pensar sua ausência completa. Nesse sentido, a hipótese inicial, 

intuída ainda na graduação, parte da ideia de que, se a pintura pode ser compreendida como 

linguagem do encarnado (como propõe Georges Didi-Huberman), o vídeo, com suas 

especificidades, talvez ofereça um território fértil para a emergência do desencarnado. 

Quatro objetivos específicos organizaram esse percurso: (1) abordar como o conceito 

freudiano de Unheimlich (infamiliar) pode deslocar a imagem de si na videoarte da lógica 

narcísica delineada por Rosalind Krauss no sentido estético da videoarte; (2) delimitar três 

dimensões do encarnado: teológica, tátil e visual, para então vislumbrar seus possíveis 

desdobramentos no desencarnado videográfico para compreender as instâncias de visibilidade 

da imagem2 que percebo no encarnado; (3) investigar as estratégias formais que permitem ao 

corpo emergir como espectro, por exemplo, repetição, sobreposição, alteração cromática, 

fragmentação temporal; e (4) experimentar, em diálogo com artistas como Ana Mendieta, 

Francesca Woodman e Loïe Fuller, minhas próprias videoartes (Play Dead, Desassossego, 

Aperto e teste), buscando compreender as aberturas da produção da imagem desencarnada na 

videoarte.  

A estrutura da dissertação acompanha esse vaivém entre teoria e prática, entre 

encarnação e desencarnação. O primeiro capítulo, O Infamiliar na videoarte, propõe uma 

torção do olhar sobre a imagem de si, sugerindo o infamiliar como chave analítica para uma 

 
2 No presente estudo, o conceito de "instâncias de visibilidade" é empregado para designar os distintos modos e 

estratificações da visibilidade inerentes a uma imagem, seja ela estática ou em movimento. Esta terminologia 

guarda uma similaridade conceitual com o termo "regimes de visibilidade", adotado por Sarzi-Ribeiro (2012) em 

sua tese de doutoramento. Na referida obra, a autora examina diversas abordagens para a análise das camadas 

imagéticas, fundamentando sua metodologia na Semiótica. Contudo, considerando que a presente investigação 

adota um arcabouço teórico-metodológico distinto para a análise e compreensão das imagens, opta-se pelo termo 

"instâncias". Essa escolha visa enfatizar a permeabilidade e a interconexão entre as camadas da imagem, tornando 

tal característica analítica mais precisa no contexto específico desta pesquisa. 



 

14 
 

videoarte que ainda apresente o corpo, mas não se defina a partir do eu do artista, embasando-

se no viés do narcisismo. O segundo, O Encarnado, explora as instâncias de visibilidade do 

encarnado em uma perspectiva teológica, pictórica e visual, contanto com as obras em 

videoarte produzidas ao longo do período da produção da dissertação como condutoras do que 

é o encarnado com a finalidade de compreendê-lo como contraponto necessário ao 

desencarnado. O terceiro capítulo, A Poética do Desencarnado, articula a fantasmagoria no 

sentido visível, o borboletear como método de criação, a figura da Ninfa Fluida e a produção e 

análise de obras que habitam as bordas da visibilidade. 

Desse modo, cada capítulo da dissertação atua como uma dobra teórica que tensiona, 

sustenta e prolonga a hipótese da poética do desencarnado na videoarte. No primeiro capítulo,  

“O Infamiliar na videoarte”, a investigação parte da instabilidade da linguagem videográfica 

para se debruçar sobre a imagem de si e seus deslocamentos. O vídeo, pensado como meio 

ambíguo e bifronte por Philippe Dubois (2004), permite observar a oscilação entre corpo e 

imagem, entre presença e apagamento, instaurando uma instância espectral de visibilidade. 

Essa flutuação é retomada por Arlindo Machado (1988, 1990, 2011), que relaciona o vídeo às 

fantasmagorias do pré-cinema, apontando para a natureza evanescente da imagem 

videográfica. Christine Mello (2008) amplia essa discussão ao situar o vídeo como uma 

linguagem que transita entre suportes e experiências sensoriais, marcada pela performatividade 

e pela descontinuidade. Nesse contexto, o conceito de infamiliar (Unheimlich), formulado por 

Freud (1919/2019), funciona como chave analítica central, comportando-se como um princípio 

de desestabilização da imagem de si. Em diálogo com Rosalind Krauss (2008), que havia lido 

a videoarte inicial sob o signo do narcisismo estrutural, proponho uma torção crítica: em vez 

de espelho fechado, o vídeo se torna superfície vacilante, marcada por fantasmas e duplos 

inquietantes. Hal Foster (2017), ao retomar o infamiliar como retorno do reprimido na arte 

contemporânea, contribui para situar essas imagens como sintomas, como vestígios de um real 

que insiste em retornar pelas frestas da imagem. Jacques Aumont (2004), por sua vez, sustenta 

o diálogo entre vídeo e pintura, desdobrando o argumento para além das comparações técnicas 

e apontando para modos compositivos comuns, como a sobreposição, o ritmo interno e a 

fragmentação da figura. Ao final do capítulo, a própria videoarte é proposta como linguagem 

que carrega em si um duplo movimento: aquele que mostra e aquele que se esconde e entre o 

corpo que aparece e o corpo que se dissolve. 

No segundo capítulo, O Encarnado, investigam-se as instâncias de visibilidade do 

corpo encarnado na pintura e suas possíveis reverberações na videoarte. A partir de Georges 

Didi-Huberman (2012), o encarnado é compreendido como aquilo que emerge da densidade da 



 

15 
 

matéria pictórica, um corpo constituído por camadas de tinta, cor, luz e sombra. Retomando 

sua análise sobre a cor encarnada (incarnat) e sobre a carne como lugar do pathos, articulam-

se três instâncias do encarnado: teológico, tátil e visual. 

O encarnado teológico é trabalhado em diálogo com minha experiência pessoal de 

formação cristã e com a obra Play Dead (2024), ancorando-se na concepção da carne como 

lugar de encarnação divina, conforme o pensamento mariológico explorado por Salvador 

González (2015). A relação entre palavra e carne — a concepção pelo ouvido — torna-se, 

então, um ponto de inflexão para pensar a linguagem videográfica como encarnação sensível. 

A essa camada soma-se a dimensão tátil do encarnado, presente na tradição pictórica e nos 

experimentos cromáticos da videoarte Desassossego (2024), onde a “cor cicatriz”, proposta por 

Éliane Chiron, articula-se à saturação magenta, ao ruído da imagem de vídeo e à sobreposição 

como formas de encarnar o sintoma da imagem. 

Por fim, o encarnado visual é investigado em Aperto (2023), como fissura na superfície 

da imagem. Nesse caso, a imagem encarnada configura-se como uma aparição que se aproxima 

do abalo visual que Didi-Huberman (2015) reconhece na imagem pictórica, não sendo 

completamente apreendida no sentido visível e superficial, em vez de se referir a um corpo 

pleno. Merleau-Ponty (2000), embora não seja aprofundado na presente pesquisa, surge como 

referência de fundo para o pensamento da carne como entrelaçamento entre corpo e mundo, 

dimensão também evocada pela própria prática artística que estrutura o capítulo. A escolha de 

não iniciar imediatamente pela teoria, mas pela produção das obras em vídeo, permite que o 

encarnado se estabeleça como um campo tensionado entre vicissitudes, corpo e imagem, e não 

como um conceito estanque. 

No terceiro capítulo, intitulado A Poética do Desencarnado, propõe-se uma elaboração 

própria do desencarnado enquanto instância imagética em que o corpo emerge como rastro, 

espectro ou ruína. Este capítulo retoma o prefixo “des-” enquanto trânsito, reversão e 

transformação, e não como mera negação, conforme as formulações de Bechara (2009) e Lieber 

(2004). 

Consequentemente, a imagem desencarnada caracteriza-se pela sua presença espectral 

que se manifesta no intervalo entre aparição e apagamento, em oposição à sua definição pela 

ausência completa do corpo. Para isso, aprofunda-se a noção de fantasmagoria, retomando o 

conceito freudiano de Unheimlich e articulando-o à teoria da imagem espectral formulada por 

Erick Felinto (2008), que entende o fantasma como aquilo que se apresenta entre o sensível e 

o indizível, entre o visível e o não visto, entre o passado e o porvir. 



 

16 
 

É necessário esclarecer que a definição de poética foi tomada em um sentido ampliado, 

ou seja, não apenas restrito aos aspectos técnicos do fazer artístico, mas englobando os 

elementos motivadores e inspiradores dessa produção. Desse modo, o desencarnado como 

disparador criativo permite ser concebido no âmbito de uma poética extensiva. 

A videoarte, com sua carnadura luminosa, suas texturas digitais e seus ritmos 

fragmentados, é apresentada como o meio por excelência da imagem fantasmagórica. Maria 

Carriço (2015) amplia essa discussão ao situar a fantasmagoria como performance tecno-

científica, atravessada por espanto e maravilhamento, o que se desdobra na análise da videoarte 

teste (2025). A essa linha de pensamento soma-se a leitura das imagens fotográficas de 

Francesca Woodman, a partir do texto de Fabiane Souza e Cláudia Sanz (2020), como corpos-

fantasma que acumulam rastros, memórias e tempos sobrepostos. 

Philippe-Alain Michaud (2013) é convocado para pensar a gênese da imagem espectral 

nas primeiras fotografias, onde a longa exposição tornava a presença algo difuso e vacilante. 

A figura da Ninfa, recorrente na obra de Didi-Huberman, é deslocada aqui para o campo da 

fluidez. Essa ninfa fluida, evocada também na obra Butterfly (1975) de Ana Mendieta, fornece 

o elo entre as duas produções analisadas: minha videoarte teste (2025) e a obra de Mendieta 

são lidas pelo método de criação concebido como “borboletear” por Didi Huberman (2015b), 

que busca captar o instante fugidio da imagem que se move e se desfaz. 

Assim, cada capítulo se articula em desdobramento à hipótese inicial por meio de 

aproximações rítmicas, fugacidade e vislumbres, e não através de oposições fixas. Se o 

primeiro capítulo tensiona a imagem de si pela via do infamiliar, o segundo capta as camadas 

do encarnado como pulsação visível da carne na tela. Já o terceiro se arrisca a desenhar, mesmo 

que por entre rastros, uma poética do desencarnado a partir de uma imagem-limite que se 

sustenta na intermitência, no brilho instável, na aparição suspensa. Ao acompanhar esse 

percurso, as videoartes produzidas interrogam, atravessam e, por vezes, desfazem os conceitos, 

em vez de apenas ilustrá-los. 

Esse percurso é sinuoso, tal como as imagens que se interpuseram ao longo dos anos 

de escrita desta dissertação. Reconhece-se, ao redigir esta introdução, que muitas dessas 

questões já estavam presentes nos trabalhos artísticos muito antes de serem nomeadas e que a 

escrita acadêmica forneceu as ferramentas para escutá-las de modo distinto. 

Portanto, mais do que buscar uma resposta fixa ou estabelecer regras sobre o que 

constitui a poética do desencarnado, o presente trabalho busca aproximar-se dessa 

possibilidade artística, visando cercá-la sem, contudo, capturá-la integralmente. Convido o 



 

17 
 

leitor a mover-se no momentum, entre o aparecer e o desaparecer, no sopro da imagem que não 

se fixa, na reverberação que continua a pulsar mesmo após o corpo se esvair. 

  



 

18 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Capítulo 1  



 

19 
 

Capítulo 1 – O Infamiliar na videoarte 

 

Antes de iniciar o capítulo, considero relevante refletir sobre os modos como o vídeo é 

nomeado e conceituado ao longo desta pesquisa. Ao examinar livros e pesquisas dedicadas ao 

tema, incluindo a formulação de “poética aberta” por Walter Zanini (1978), o uso 

intercambiável dos termos “linguagem” e “estética” por Philippe Dubois (2004), ou ainda a 

expressão “linguagem da videoarte” frequentemente empregada por Arlindo Machado (1990), 

torna-se evidente a diversidade de abordagens e o uso flexível de determinadas terminologias 

para referir-se ao vídeo e à videoarte. Essa multiplicidade de nomenclaturas sugere que a 

videoarte se estabelece como um território em construção, e não como um campo 

conceitualmente estável, no qual os próprios termos que a descrevem transitam entre funções 

descritivas e estruturais. 

Ao se referirem diretamente ao vídeo enquanto objeto, os autores utilizam expressões 

como “linguagem”, “meio” e “medium”. Em muitos casos, “linguagem” aparece como 

sinônimo de vídeo, funcionando como uma substituição direta. Em outros contextos, no 

entanto, ela se apresenta como algo que está no vídeo, como ocorre na expressão “linguagem 

da videoarte”, que indica um conjunto de procedimentos ou características internas ao fazer 

videográfico. Já termos como “poética”, “estética” e “técnica” são tratados como atributos do 

vídeo e de qualidades que emergem dele, mas que não desempenham a mesma função 

substitutiva observada em “linguagem” ou “meio”. Em outras palavras, ao passo que “meio” e 

“linguagem” nomeiam o vídeo em sua totalidade, “poética”, “estética” e “técnica” dizem 

respeito a aspectos que o compõem. 

Seguindo essa lógica, a videoarte, quando entendida como “linguagem”, aparece como 

uma vertente ou desdobramento específico dentro de um campo mais amplo denominado 

simplesmente “vídeo”. Assim, conforme discorre Arlindo Machado (1990), o termo 

“linguagem” atua como um marcador de uma modalidade singular de produção videográfica, 

situada sob o guarda-chuva da categoria “vídeo”. 

Essa variação terminológica torna-se ainda mais complexa quando se observa o uso do 

termo medium. Marco Bastos (2012), em um artigo que investiga as distinções entre medium, 

media, mediação e midiatização, observa que não há consenso teórico sobre o conceito de 

médium. Segundo ele, a popularização do termo se deu a partir de 1964, com a obra de Marshall 

McLuhan, que passou a incluir, dentro dos media, meios como o rádio, a televisão e outros 

dispositivos de comunicação de massa. Já na perspectiva do austríaco Fritz Heider, segundo 

Bastos, medium é entendido como um espaço vazio ou intermediário que, ao ser preenchido, 



 

20 
 

possibilita a mediação (Bastos, 2012). Essa última formulação aproxima o termo dos sentidos 

de meio e de suporte, os quais adoto nesta pesquisa para me referir à videoarte em sua 

materialidade e estrutura técnica. 

Contudo, além de compreendê-la como meio, também tratarei a videoarte como 

linguagem, especialmente quando for necessário enfatizar seus modos específicos de 

articulação. Essa escolha permite evidenciar o próprio fazer do vídeo e de suas particularidades 

técnicas, decisões formais e procedimentos composicionais, aspectos que são fundamentais 

para a compreensão da videoarte sob a perspectiva de uma poética aberta, conforme formulada 

por Zanini (1978). 

Compreendo, ainda, a articulação entre “estética” e “linguagem” na medida em que a 

estética da videoarte revela, em sua materialidade e forma, as características específicas dessa 

linguagem no contexto do meio vídeo. Como se trata de uma linguagem cujas técnicas são 

amplas, experimentais e continuamente reconfiguráveis, sua poética tende à abertura, 

oferecendo terreno para novos desdobramentos formais e conceituais. 

A partir desse esclarecimento, este capítulo tem como propósito apresentar o objeto de 

investigação desta pesquisa: o desencarnado com uma ênfase específica na produção de 

imagens em movimento, em videoarte. Dada a amplitude da videoarte como linguagem, que 

oferece múltiplas possibilidades estéticas e técnicas, torna-se imprescindível delimitar a 

vertente abordada e as razões que a justificam. Assim, esta investigação deriva da minha 

própria produção artística, da sua observação sistemática e da análise crítica de obras 

selecionadas na plataforma de filmes e vídeos, UbuWeb. Tais obras exploram experimentações 

estéticas no campo videográfico que, a meu ver, aproximam-se intrinsecamente da ideia de 

desencarnado, conceito que será elaborado e aprofundado ao longo dos capítulos subsequentes. 

A premissa fundamental que norteia este trabalho é a de que o vídeo, um meio ambíguo 

e bifronte, conforme Philippe Dubois (2004), atua em instâncias de instabilidade perceptiva e 

de sugestão de presenças fantasmagóricas. Nesse contexto, a pesquisa busca compreender 

como a imagem do corpo perpassa a tangibilidade e a efemeridade, entre o visível e o vestigial. 

Para tanto, inicialmente, delineia-se um panorama da videoarte, destacando as características 

técnicas, estéticas e poéticas que evidenciam a relação intrínseca entre corpo, fantasmagoria e 

heterogeneidade, fundamentando-se nas contribuições de autores como Arlindo Machado 

(1988, 1990, 2011), Philippe Dubois (2004), Raymond Bellour (1997) e Anne Cauquelin 

(2008). 

Subsequentemente a essa contextualização, abordam-se as tensões presentes na imagem 

de si, estabelecendo um diálogo crítico com a formulação de Rosalind Krauss (2008) sobre o 



 

21 
 

narcisismo estrutural da videoarte. Investiga-se como, ao explorar a "desmaterialização" e o 

"vestígio" do corpo (Mello, 2008), a videoarte pode proporcionar uma experiência da imagem 

de si que transcende a lógica narcísica, inserindo-a num campo de ambivalência e 

infamiliaridade. 

É nesse ponto que se introduz e se conduz a investigação por meio do conceito de 

Unheimlich (infamiliar), retomado por Freud (2019) e revisitado por Didi-Huberman, que aqui 

funciona como dispositivo analítico central. Assim, o infamiliar e o encarnado constituirão as 

lentes pelas quais serão examinadas as tensões visuais e sensoriais na imagem em movimento, 

revelando como o corpo na videoarte pode ser simultaneamente presente e ausente. 

Essa abertura, por sua vez, tensiona as fronteiras entre o encarnado e o desencarnado, 

definindo a especificidade da videoarte abordada nesta pesquisa. A partir dessa 

contextualização, introduzo a minha própria produção artística como um norte, permitindo 

perceber como nela o corpo oscila entre esses estados, intensificando a experiência visual e 

sensorial da imagem em movimento. 

 

1.1 Pluralidades estilísticas na videoarte 

Considerando a etimologia, as características técnicas e estéticas, percebo na videoarte 

aberturas. Por exemplo, nas configurações estéticas e poéticas é possível notar uma variedade 

considerável de modos de fazer e de expressão por meio do vídeo. É partindo dessa 

característica formativa do campo e da produção artística em vídeo que esta pesquisa delimita 

sua abordagem. A própria junção dos termos "vídeo" e "arte" já sugere uma fresta que desvela 

em expansão. "Vídeo" remete a uma tecnologia, a um meio de gravação e reprodução de 

imagens em movimento, enquanto "arte" evoca uma prática criativa, expressiva e conceitual.  

Sob a perspectiva léxico-etimológica, o pesquisador Philippe Dubois, em sua obra 

Vídeo, Cinema e Godard (2004), aponta que o termo “vídeo” é marcado por uma irresolução 

constitutiva. Com frequência, ele não é utilizado como um substantivo autônomo, mas sim 

como um complemento nominal ou partícula associada a outro termo, atuando como uma 

modalidade que se limita a qualificar ou classificar elementos vinculados à linguagem 

tecnológica. Esse uso periférico contribui para uma imprecisão semântica, abrindo a 

possibilidade de o vídeo assumir mais de uma identidade própria. Desse modo, o vídeo 

configura-se como um sufixo flutuante, portador de múltiplas possibilidades de significação, e 

não como um elemento com necessidade de determinação estável; ou seja, uma entidade cuja 

origem remete a um lugar que, paradoxalmente, não lhe pertence de forma plena, podendo 

deslocar-se livremente. 



 

22 
 

Embora a reflexão etimológica de Dubois esteja ancorada na língua francesa, a 

ambiguidade ou a indeterminação apontada pelo autor permanece pertinente também no 

contexto da língua portuguesa. Dubois observa, ainda, que “vídeo é o ato mesmo do olhar. 

Portanto, podemos dizer que o vídeo está presente em todas as outras artes da imagem” 

(Dubois, 2004, p. 71). Segundo o autor, em latim, video é um verbo e corresponde à forma da 

primeira pessoa do singular do indicativo: “eu vejo”. Dessa forma, o vídeo, em sua origem 

latina, já se encontra implicitamente associado a todas as artes visuais. 

A versatilidade lexical da videoarte ecoa, em menor escala, a proposta de Freud no 

início de seu texto sobre o Unheimlich (Freud, 2019), visto que ambos os termos (videoarte e 

Unheimlich) compartilham a mesma característica: a busca por um sentido mais profundo 

reside em desvendar as camadas já existentes na própria nomeação do objeto, em vez de 

repousar em algo novo, explorando os encontros e desencontros que a linguagem já contém. 

Em consonância com essa perspectiva etimológica, Marcelo Kraiser, videoartista e pesquisador 

brasileiro, oferece suas impressões sobre a natureza do vídeo no capítulo inicial de Horizontes 

Transversais: artistas da imagem e do som em Minas Gerais (Kraiser, 2014). Assim como 

Dubois, Kraiser parte da etimologia da palavra "vídeo" — "eu vejo" —, indicando a 

necessidade de retornar à origem do termo para aproximarmo-nos das produções em videoarte. 

Kraiser (2014) utiliza a metáfora de "cercar o vídeo", sugerindo que, embora seja 

impossível apreendê-lo totalmente, é possível sitiá-lo em seus "muros". Para tanto, o autor 

recorre à literatura de Clarice Lispector, mais precisamente ao texto "Lucrécia", uma obra que 

aborda aspectos psicológicos da personagem que metaforicamente se cerca de muros e busca, 

felizmente, transpô-los. Kraiser nomeia essa abordagem como "lucreciana", buscando uma 

brecha para "fisgar" o vídeo, ainda que transversalmente. 

Nesse sentido, na tentativa de contextualizar a matéria do vídeo e seu histórico, Arlindo 

Machado, no livro Pré-Cinemas e Pós-Cinemas (2011), opta por distinguir cinema e vídeo, 

endossando a ideia de que para o vídeo ser visto por ele mesmo, seria necessário não apenas 

cercá-lo, mas identificar e separar características específicas. Para ele, o vídeo está mais 

próximo do pré-cinema, das fantasmagorias dos Vaudevilles no século XIX, do que da 

experiência cinematográfica tradicional: uma sala fechada, tela grande, ambiente propício à 

fruição contínua, ideal para formar uma imaginação fluida, como a de um sonho. A despeito 

da distância temporal entre o surgimento de cada linguagem, Machado observa um movimento 

simultâneo dessas épocas aparentemente contraditórias em direção ao passado e ao futuro. As 

antigas formas mágicas do pré-cinema e as configurações tecnológicas contemporâneas da 

videoarte são, para o autor, atravessadas por um mesmo impulso imaginativo. Apesar das 



 

23 
 

ressalvas à divisão rígida entre cinema e vídeo proposta por ele, considero produtiva a noção 

de fantasmagorias e de aparição para pensar esteticamente a videoarte em relação ao 

desencarnado. 

Portanto, o vídeo apresenta-se, segundo Dubois, como um “vídeo-Janus”, que, à 

semelhança do deus romano, volta-se simultaneamente para o passado e o presente (Dubois, 

2004, p.73), mas, para além de indefinido, é, prossegue o autor, múltiplo, carregando consigo 

uma linguagem heterogênea por natureza, marcada tanto por sua condição técnica quanto pela 

materialidade da imagem que produz. A projeção videográfica é, muitas vezes, fantasmagórica, 

e a imagem, dúbia (Machado, 2009); essa dubiedade manifesta-se no próprio campo do visível, 

onde o que se mostra é, por vezes, impreciso, recortado e deslocado, bem como na instabilidade 

do suporte eletrônico. Enquanto meio e linguagem, a videoarte oferece uma vasta gama de 

possibilidades técnicas por meio da manipulação de imagens e sons, da interatividade e da 

imersão, e mais do que uma ferramenta, constitui uma linguagem própria, com questões e 

desafios específicos, o que permite explorar tanto as especificidades do suporte quanto às 

potencialidades narrativas, não narrativas e poéticas. 

Complementando essa discussão, Philippe Dubois (2004) interroga a natureza do vídeo: 

seria imagem ou dispositivo? Técnica ou linguagem? Processo, meio de comunicação ou obra 

de arte? Esses questionamentos revelam o caráter relacional do vídeo, frequentemente 

comparado a outras linguagens visuais, como pintura, fotografia e cinema. Como escreveu o 

autor,‘‘o vídeo é bem o lugar de todas as flutuações, e não devemos estranhar que ele apresente, 

no final das contas, incomensuráveis problemas de identidade.” (Dubois, 2004, p. 35)  

A pesquisadora Christine Mello (2008) aponta que esta flutuação de identidade e 

aberturas poéticas e estéticas do vídeo nas Artes Visuais reside na condição desta linguagem 

ter nascido já na fronteira com outras. A videoarte mistura-se, imbrica-se e se confronta com a 

fotografia, pintura, instalação, performance e prossegue o fazendo, pois transforma-se com a 

cultura digital da imagem em movimento, podendo ser um meio de expressão que atravessa 

plataformas, formatos e amplia o arcabouço das imagens produzidas na arte contemporânea. A 

autora pontua que há muito o vídeo deixou de ser uma ferramenta de registro e se tornou o 

centro da produção artística, rompendo também a fronteira entre espaço e espectador. Na tese 

de Christine Mello, o vídeo é observado na sua maleabilidade e adaptabilidade de técnicas e 

suportes que causam estranhamento que considero bastante pertinentes para aproximarmo-nos 

do vídeo. 

Nesse sentido, Christine Mello observa que, na videoarte, “o vídeo é compreendido não 

apenas como suporte, mas como linguagem que executa deslocamentos na própria noção de 



 

24 
 

presença, tempo e corpo” (Mello, 2008, p. 75). Em outras palavras, embora o vídeo esteja 

presente “em tudo”, carrega em si a potência do deslocamento, ou seja, a capacidade de deixar 

de ser aquilo que era, assumindo novos contornos a cada contexto. Como propõe Raymond 

Bellour (1997), o vídeo se constitui como um espaço de entre-imagens, um lugar de trânsito 

contínuo entre o fixo e o móvel, entre a presença e sua suspensão. 

A estética da videoarte é, portanto, ampla. Podendo variar de obras minimalistas e 

conceituais a instalações imersivas e espetaculares. Também, muitas vezes, a videoarte 

subverte algumas convenções do cinema e da televisão, explorando a descontinuidade, a 

repetição, a fragmentação e a não-linearidade. Essa característica a torna resistente a 

classificações rígidas e a convida a constante experimentação e redefinição do que é arte. 

Muitas obras do começo da videoarte eram elaboradas partindo das configurações do 

equipamento de vídeo, ora danificando o material do vídeo, ora produzindo montagens com 

pequenos cortes nas fitas de vídeo ou aproveitando a simultaneidade da imagem para 

experimentar processos de criação com os reflexos projetados em tempo real (Rush, 2006). Nas 

primeiras décadas de existência do vídeo, os artistas interagiam com a própria imagem, com a 

voz ou performando para a câmera num gesto sedutor e colocando o espectador em um estado 

de escopofilia (Krauss, 2008). 

Como ocorre em grande parte das pesquisas em videoarte, é importante reconhecer que 

esse campo emerge, na década de 1960, como uma linguagem que desafia os limites entre 

imagem, corpo e tecnologia. Com a popularização da câmera portátil e as possibilidades de 

gravação e reprodução em tempo quase real, artistas passaram a explorar formas de expressão 

direta por meio do vídeo, frequentemente utilizando o próprio corpo como suporte e matéria 

da obra, instaurando o que Sarzi-Ribeiro (2018) denomina vídeo-corpo, conceito desenvolvido 

no artigo O dispositivo videográfico e as narrativas de si mesmo e do outro: vídeo-corpo. A 

autora propõe que neste aspecto, o corpo dá-se como uma forma de escrita de si mediada pela 

imagem eletrônica, na qual o corpo se torna simultaneamente suporte, dispositivo e narrativa, 

o que proporcionou aos artistas uma nova forma de registrar e manipular o tempo, o corpo e o 

espaço com relativa autonomia. Assim, o vídeo emergiu como uma tecnologia acessível e 

maleável, distinta do cinema tanto em seus dispositivos técnicos quanto em seus modos de 

produção, circulação e recepção (Machado, 1990). 

No início da produção de imagens em vídeo que, para Arlindo Machado (1988, p. 55), 

não se distinguiam das imagens televisivas, era possível falar em alta ou baixa definição com 

base na qualidade da imagem capturada. As câmeras de vídeo, por exemplo, produziam 

imagens mais granuladas do que as câmeras fotográficas da época (analógicas), cujas imagens 



 

25 
 

ainda eram formadas por grãos de prata que registravam a informação luminosa de forma 

independente. Como o vídeo era gerado a partir da modulação de sinais elétricos por variações 

de voltagem, a quantidade de detalhes registrada pela imagem eletrônica dependia da 

velocidade com que essa voltagem oscilava, bem como da qualidade do equipamento utilizado. 

Ressalto que a materialidade produzida pelo aparelho de vídeo não constitui o foco desta 

pesquisa; contudo, certos aspectos estéticos presentes nesses primeiros experimentos — como 

a construção de figuras evanescentes, de contornos pouco definidos, a formação de halos e o 

“vazamento” da informação luminosa — revelam-se pertinentes para os testes estéticos 

propostos aqui, na tentativa de configurar o desencarnado da imagem videográfica. 

Philippe Dubois, sobre a estética do vídeo, busca aquilo que constitui a identidade dessa 

linguagem, considerando seu caráter histórico e econômico, situado entre o cinema e a imagem 

infográfica, que, segundo o autor, logo a superou. Nesse contexto, o vídeo adquire um caráter 

“frágil, transitório e marginal” (Dubois, 2004, p. 69). Para formular sua proposta estética, o 

autor também levanta a questão técnica, lembrando que o vídeo pertence ao campo da imagem 

eletrônica e, esteticamente, se desloca no entre: ficção e real, filme e televisão, arte e 

comunicação. Dubois afirma que o único terreno no qual o vídeo foi explorado por si mesmo 

foi o da videoarte. Nesse âmbito, os artistas experimentaram a plasticidade dessa linguagem, 

tanto nas formas quanto nos tipos de vídeo utilizados, fossem eles provenientes de câmeras de 

segurança, ambientes privados ou registros documentais. O autor conclui que o vídeo é, em si, 

“flutuante, mal determinado” e, sobretudo, “não tem por trás de si uma verdadeira e ampla 

tradição de pesquisa” (Dubois, 2004, p. 69). Para esta busca, o autor concentra-se em questões 

de estética visual comparada. 

Dubois comenta, em uma nota de rodapé, que há inúmeros catálogos e monografias de 

artistas, mas os estudos individuais teóricos sobre o vídeo são relativamente escassos. De fato, 

há uma vasta produção acadêmica, composta por teses, dissertações e estudos, que se debruça 

sobre a obra de artistas cuja prática se inscreve na linguagem da videoarte. Muitos desses 

artistas elegem o vídeo como objeto de investigação por reconhecerem, nessa linguagem, uma 

poética marcada pela transitoriedade, pela memória e pela fugacidade, aspectos que se 

articulam diretamente com os conteúdos mobilizados em suas criações. Inscrevo-me nesse 

conjunto de artistas, na medida em que identifico no vídeo um meio expressivo particularmente 

adequado às questões que orientam minha pesquisa. 

Minha poética videográfica emerge desse mesmo impulso de experimentação e de 

autorreflexão. O corpo, nas obras que produzo, não é apenas matéria de registro, mas campo 

de desintegração e reaparição, um lugar de trânsito entre presença e apagamento. Penso a minha 



 

26 
 

produção como também inserida nas práticas contemporâneas da videoarte que exploram o 

corpo como escritura em movimento, aproximando-se das noções de vídeo-corpo (Sarzi-

Ribeiro, 2018) e de poética aberta (Zanini, 1978), na medida em que se articula por gestos que 

revelam tanto a instabilidade do meio quanto a permeabilidade entre o visível e o espectral. 

Quanto ao conteúdo apresentado em tela, a videoarte apresenta um tipo de narratividade 

que rompe com a linearidade frequentemente observada em outros meios audiovisuais, como 

o cinema tradicional (Machado, 1988). Diferentemente da sucessão de imagens que muitas 

vezes não se articulam de forma causal ou direta no cinema, o vídeo permitiu experimentações 

mais livres, descontínuas e fragmentárias. Ainda segundo Machado, enquanto a estrutura 

narrativa cinematográfica é fortemente enraizada em convenções industriais e linguagens 

codificadas, o vídeo emergiu como uma ferramenta privilegiada em práticas artísticas que 

buscavam romper com os discursos hegemônicos da imagem e tensionar a própria ideia de 

representação. Dessa forma, na videoarte, o vídeo assume uma função que transcende o 

meramente narrativo ou documental. 

Antes da abordagem de Dubois, segundo o autor, a transposição lexical entre as duas 

linguagens não havia sido examinada e era vista como algo dado ou estabelecido. O autor, 

então, aprofunda sua reflexão, indagando se as imagens em movimento comportam-se da 

mesma forma em ambos os meios. Ele questiona se elementos como a edição, o espaço off (fora 

de campo), o close-up (plano fechado), o olhar da câmera e a profundidade de campo mantêm 

o mesmo sentido e função no vídeo e no cinema. 

Dubois avança em seu argumento ao destacar que a montagem cinematográfica é uma 

práxis que encadeia e agencia os planos para conferir “corpo” e continuidade ao filme. Assim, 

no cinema, uma boa montagem resulta em um bloco homogêneo e conciso. O vídeo, por sua 

vez, remete às experimentações dos primeiros filmes (Machado, 2011), uma estética também 

presente no cinema experimental. Para Dubois, a blocagem narrativa conduzida pela montagem 

não é predominante no discurso videográfico, afirmando que “No campo das práticas 

videográficas, porém, o modo narrativo e ficcional está longe de representar o gênero 

majoritário” (Dubois, 2004, p. 77). E prossegue indicando que 

 

Em vídeo, os modos principais de representação são, de um lado, o modo plástico (a 

“videoarte” em suas formas e tendências múltiplas) e, de outro, o modo documentário 

(o “real” – bruto ou não – em todas as suas estratégias de representação). E sobretudo 

– é o que os une contra a transparência –, ambos com um senso constante do ensaio, 

da experimentação, da pesquisa, da inovação. (Dubois, 2004, p. 77) 



 

27 
 

Essa constatação de Dubois foi corroborada por minha experiência ao explorar o acervo 

do site UbuWeb3 (vide alguns exemplos no Anexo) que reúne um amplo conjunto de videoartes, 

obras de cinema experimental e documentários sobre artistas visuais e autores da literatura. 

Ainda que alguns vídeos, devido a sua longa duração, não tenham sido assistidos na sua 

totalidade, foi possível identificar que as narrativas e montagens da maioria desses trabalhos 

não demonstravam o compromisso com a concisão predominante no cinema. É nesse contexto 

que o autor propõe uma linguagem ou estética videográfica, a qual não é exclusiva do vídeo, 

mas só se institui com uma força expressiva evidente a partir das práticas videográficas 

(Dubois, 2004). Embora eu concorde parcialmente com essa afirmação uma vez que o cinema 

experimental também manifesta essa estética, não pretendo desenvolver tal discussão no 

presente trabalho. Assim como o autor, adoto nesta pesquisa a paridade entre linguagem e 

estética, compreendendo-as como indissociáveis. 

Esteticamente, para além da imagem vista, o vídeo, segundo Dubois, se caracteriza por 

sua temporalidade específica, que é simultaneamente real e manipulável, por sua condição 

espectral (marcada por rastros, repetições e aparições), e por sua capacidade de perfazer um 

entre-lugar da imagem em movimento. Essa posição ambígua é marcada por uma instabilidade 

identitária: o vídeo não se ancora em uma tradição consolidada como o cinema ou a pintura, 

mas circula entre elas, incorporando elementos de ambas sem fixar-se em nenhuma. 

Aprofundando o olhar sobre temporalidade e da repetição na imagem eletrônica, Raymond 

Bellour também contribui para a compreensão de como o vídeo desafia as narrativas lineares e 

convida a uma experiência mais contemplativa do tempo. Trata-se, portanto, de uma linguagem 

flutuante, marcada pela transitoriedade e por um estatuto híbrido que a aproxima de questões 

contemporâneas como a desmaterialização da arte, a performatividade da imagem e a 

imbricação entre arte, tecnologia e comunicação. 

Corroborando com a questão lançada por Dubois (2004) a respeito de uma linguagem 

contingente do vídeo, Ivana Bentes (2003) propõe uma diferenciação entre a imagens em 

movimento do cinema e do vídeo. Para a autora, enquanto o cinema se ancora numa gramática 

narrativa, com uma linguagem baseada na continuidade e na ilusão do real, já o vídeo rompe 

com essa lógica ao trabalhar com a fragmentação, o tempo real, o improviso e a precariedade. 

Essa abertura do vídeo à performatividade e à presença marca sua diferença em relação ao 

cinema e aponta para uma estética da não ficção, da subjetividade e do corpo-em-processo, 

 
3  Disponível em: https://www.ubu.com/ 



 

28 
 

unindo diversas linguagens artísticas, como fundamentos pictóricos, bodyart e 

performatividade. 

Sabendo que vídeo e o cinema também compartilham princípios técnicos, o pensamento 

do teórico de cinema francês Jacques Aumont é um norte para se entender a relação entre 

pintura e videoarte. Para Aumont, o cinema é uma extensão da pintura, pois possui aspectos 

técnicos, como a montagem, o enquadramento, a profundidade de campo, a perspectiva, as 

camadas, dentre outros, que são similares ao processo composicional de um pintor (Aumont, 

2004).  

A natureza aberta e em constante reformulação do vídeo, marcada pela sua capacidade 

de deslocamento e pelo seu caráter intrinsecamente experimental, encontra eco nas reflexões 

de Walter Zanini (1978) sobre o surgimento da videoarte no Brasil. Zanini propõe uma 

compreensão do vídeo como linguagem poética aberta e destaca sua especificidade em relação 

ao cinema e à TV, enfatizando que a "poética" do vídeo não reside em valores estéticos 

tradicionais, mas no próprio processo técnico de produção. Para ele, a videoarte se define por 

um gesto de ruptura com os códigos da arte, agindo em um plano de "intersemioticidade" e 

abrindo-se a uma poética da indeterminação, onde a instabilidade formal e a contaminação 

entre meios revelam uma linguagem radicalmente maleável, exemplificada pela diversidade de 

artistas como Ana Bella Geiger, Sônia Andrade e Letícia Parente, que exploram o vídeo como 

um campo expandido onde a forma emerge da experiência e tensiona a hegemonia da televisão. 

 Segundo Machado (1990), a diferença entre o vídeo para fins que não são artísticos e a 

videoarte é que o vídeo no geral trata de uma escolha de medium e das técnicas atreladas a este 

meio, como a gravação e a exibição em telas, sem levar em consideração aspectos artísticos 

como as impressões do artista e seus rastros de criação. Logo, trata-se de um formato de 

apresentação imagética, que pode ter fins outros que não a arte. Já ao observar as produções 

em videoarte, suas finalidades perpassam o intuito de trazer questões de criação artística, como 

problemáticas a respeito do próprio meio, investigação da produção de artistas, questionamento 

sobre o contemporâneo e as consequências de se viver neste tempo (Machado, 1990), assim 

como questões de autopoiésis. 

Ao situar a videoarte como uma prática recente, surgida cerca de vinte e cinco anos 

após a difusão da televisão, Zanini (1978) destaca a especificidade do vídeo em relação a outros 

meios, como o cinema e a TV. A sua natureza eletrônica, que permite a manipulação do tempo, 

da imagem e da cor, confere-lhe um caráter intrinsecamente experimental e aberto. Para o autor, 

a “poética” do vídeo reside no próprio processo técnico de produção, e não em valores estéticos 



 

29 
 

tradicionais. Nesse sentido, a captação, a edição e a transmissão tornam-se, por si mesmas, 

dispositivos criativos. 

Por conseguinte, o pesquisador entende que a videoarte não se define por um estilo ou 

forma, mas por um gesto de ruptura com os códigos estabelecidos da arte. Nesse contexto, a 

poética do vídeo se configura como uma abertura: uma linguagem em constante reformulação, 

permeável às transformações tecnológicas e discursivas. O autor também ressalta a potência 

do vídeo em tensionar a hegemonia da televisão e se afirmar como alternativa ao modelo 

massificador da comunicação (Zanini, 1978). No vídeo, o tempo, mais que o espaço, torna-se 

matéria sensível e plástica, ativando uma poética amplia significados e processos. A videoarte, 

nesse sentido, funda-se em uma lógica da indeterminação, onde a instabilidade formal e a 

contaminação entre meios revelam uma poética radicalmente aberta. 

As discussões precedentes revelaram a natureza ambígua da videoarte, presente em seu 

caráter etimológico, na sua dualidade como meio e linguagem, e nas questões estéticas e 

poéticas que a configuram como uma "poética aberta". Para dar conta das questões estéticas do 

vídeo, apresento, a seguir, duas abordagens que servirão como conceitos norteadores das 

análises propostas nos capítulos seguintes: o narcisismo e o infamiliar.  

 

1.2 Entre o Narcisismo e o Infamiliar4 

No estudo da videoarte, a ambivalência intrínseca do meio nos permite explorar 

nuances que podem ir além das interpretações observadas na superfície da imagem. Embora a 

imagem de si no vídeo possa, à primeira vista, remeter à ideia de narcisismo a partir da 

perspectiva freudiana, como fez Rosalind Krauss (2008), é possível estabelecer uma distinção 

clara com o conceito do Infamiliar (Unheimlich), que oferece uma perspectiva, também dentro 

dos termos psicanalíticos, sobre as questões estéticas da imagem. A maneira como um vídeo é 

percebido e produzido, especialmente no que tange à imagem de si, pode apontar para 

diferentes caminhos estéticos. Enquanto o narcisismo pode se concentrar na idealização ou 

fortalecimento da ideia do eu, o Infamiliar, como proposta estética freudiana, explora a 

perturbação do conhecido, o estranhamento do familiar e a polissemia que emerge dessa 

confrontação. 

 
4 Parte desta subseção faz parte do artigo: CORRÊA, Antenor Ferreira; GOMES, Maiara Martins. Videoarte e 

repetição: análise da obra Passagens I orientada pelo conceito do infamiliar. Arteriais – Revista do Programa de 

Pós-Graduação em Artes, Belém, v. 10, n. 17, p. 1-15, nov. 2024. Disponível em: 

https://periodicos.ufpa.br/index.php/ppgartes/article/view/17260 



 

30 
 

É perceptível que muitos artistas transitam entre essas duas estéticas, brincando com as 

fronteiras e as intersecções. Contudo, parece salutar demarcar essa diferença, pois é simples e 

direto que haja uma tendência comum a associar automaticamente a presença da imagem do 

artista à estética do narcisismo. Minha abordagem propõe justamente adotar o Infamiliar como 

norteador devido à sua ambivalência estética intrínseca, que pode ressoar diretamente com a 

ambivalência e pluralidades constitutivas da videoarte. Essa perspectiva nos permite ir além da 

superfície da autoimagem, investigando as camadas de estranhamento e familiaridade da 

videoarte. 

 

1.2.1 Videoarte e Narcisismo 

O período inicial da videoarte foi marcadamente povoado pela presença de corpos, 

sobretudo os dos próprios artistas (Rush, 2007). Essa inclinação à autoimagem e ao 

reconhecimento do sujeito encontra ressonância na psicanálise, na qual Freud, em seus Ensaios 

sobre a Sexualidade (originalmente publicados em 1905), descreve o narcisismo primário como 

uma etapa do desenvolvimento infantil na qual as pulsões se voltam ao próprio corpo, 

configurando um "amor de si mesmo" (Freud, 2016), o que, levado ao extremo, seria um estado 

de desconhecimento do outro e dos limites que este impõe. No entanto, isto exige na verdade 

um outro que dê consistência à onipotência desejada por Narciso (Saceanu, 2001) o que seria, 

no contexto da videoarte, a relação entre o artista, sua autorrepresentação e quem o vê.  

É nesse contexto que Rosalind Krauss, em seu ensaio seminal "Vídeo: A Estética do 

Narcisismo" (2008), propõe que o narcisismo não é apenas um tema recorrente, mas uma 

condição estrutural da videoarte. Suas observações sobre as propostas artísticas dos pioneiros 

do vídeo, sobretudo no final da década de 1960 e durante a década de 1970, apontam para a 

forma como o meio explicita uma lógica subjetiva e psicológica. A possibilidade de gravar e 

exibir simultaneamente cria um circuito de feedback entre corpo, câmera e monitor, 

transformando o corpo em espelho e centro da imagem. Essa dinâmica autorreflexiva faz com 

que a linguagem do vídeo se organize a partir de um retorno constante ao eu. 

 Leandro Vieira, no artigo “Panorama da auto-imagem videográfica no Brasil”  (2006) 

também sugere que o uso inicial dos artistas do vídeo também foi auto-referente. As produções 

videográficas apresentavam em tela a presença de seus autores, formando o que o autor chama 

de “tradição autorreferencial” (Vieira, 2006, p. 35) que atravessa as décadas 1970 chegando 

até o presente. Para Vieira, o vídeo foi e é um dispositivo metalinguístico, que se centra no 

próprio código, ou seja, por ser reflexivo, também reflete como conteúdo a imagem do próprio 

artista. 



 

31 
 

Krauss (2008), sobre a simultaneidade reflexiva entre gravação e exibição na videoarte, 

argumenta que a videoarte gera uma "consciência de um presente em colapso", no qual o 

"agora" se descola do passado. A imagem do self projetada no monitor adquire uma 

centralidade que ofusca o que a antecede, fixando-se como um "texto imutável" do performer. 

O artista, então, vê-se atrelado à repetição contínua dessa imagem, comprometido com sua 

permanente reprodução. Dentro desse contexto, a videoperformance se caracteriza pela 

suspensão de narrativas externas ou estruturas lineares, substituídas por um circuito de 

autorreferência especular. O resultado é a exibição de um self desvinculado de temporalidade 

e de qualquer conexão significativa com o mundo. Para Krauss, o narcisismo na videoarte é, 

portanto, uma condição constitutiva do meio, que redefine a relação do artista com o tempo, 

com o corpo e com a própria noção de obra. 

A crítica de arte aprofunda sua análise ao afirmar que, dadas as características de 

reflexão especular com feedback absoluto, torna-se "inapropriado falar de um medium físico 

em relação ao vídeo" (Krauss, 2008, p. 150). Segundo Krauss, os recursos eletrônicos do vídeo 

se tornam "meros acessórios" diante da suspensão do objeto. O medium real do vídeo é, então, 

uma situação psicológica na qual a alteridade é retirada e a participação do Outro é suspensa, 

convertendo-se em um investimento no self do artista. Citando Freud, Krauss (2008) descreve 

essa condição como a de alguém que abandonou o investimento libidinal nos objetos e 

transformou o objeto-libido (o espectador, um possível destino da pulsão artística) e o 

reinvestiu no ego-libido, voltando a imagem e a atenção para si mesmo. 

 Krauss aprofunda sua análise ao relacionar a oposição entre o reflexivo e o refletivo ao 

projeto psicanalítico, apoiando-se nas ideias de Jacques Lacan. Segundo o psicanalista 

Wladimir Safatle, o campo terapêutico lacaniano, o espaço é concebido como um vazio onde 

o paciente projeta seu narcisismo, em um monólogo que constrói uma imagem imaginária de 

si mesmo como objeto. A frustração surge porque o paciente jamais coincide plenamente com 

essa projeção, gerando uma condição fixa e perpétua de insatisfação (Safatle, 2017). 

Assim, para o autor, a função da análise psicanalítica é intervir nessa fascinação 

especular por meio da reflexividade, buscando separar a subjetividade real das projeções 

ilusórias. O processo visa restabelecer o tempo histórico vivido, substituindo a atemporalidade 

da repetição pela temporalidade da transformação (Safatle, 2017). Em contrapartida, o 

feedback circular do vídeo age como uma “dupla repressão”, submergindo simultaneamente a 

consciência do tempo e a distinção entre sujeito e objeto. Isso resulta numa “queda 

imponderável no espaço suspenso do narcisismo” (Krauss, 2008, p. 152), caracterizando o 

modo de funcionamento narcísico próprio à videoarte. 



 

32 
 

Nessa configuração, o paciente, ou melhor, o artista do vídeo, frustra-se constantemente 

ao projetar-se e não conseguir realmente capturar o objeto-libido (o espectador). O feedback 

circular do vídeo, portanto, apresenta-se para a autora como instrumento de dupla-repressão 

pois tanto a “consciência da temporalidade quanto a separação entre artista e espectador são 

submersas, ou seja, “uma espécie de queda imponderável no espaço suspenso do narcisismo” 

(Krauss, 2008, p. 152), comprometendo tanto a consciência da temporalidade quanto a 

separação entre quem vê e quem é visto. O circuito do vídeo frustra o alcance do espectador, 

pois a imagem projetada retorna sempre ao artista. A experiência do vídeo se converte, assim, 

em um espaço suspenso, em que a imagem do eu insiste, reiterada sem cessar. 

 Krauss propõe uma distinção essencial entre dois modos: a reflexão especular própria 

do vídeo e a reflexividade presente na arte modernista. No caso do vídeo, a reflexão especular 

promove uma fusão entre sujeito e imagem, anulando, ainda que ilusoriamente, a separação 

entre quem vê e o que é visto. O monitor atua como espelho, permitindo que o artista se veja 

como imagem, enquanto os equipamentos técnicos se tornam coadjuvantes. O verdadeiro meio 

do vídeo, nesse contexto, não é o suporte físico, mas uma disposição psíquica voltada para o 

investimento no próprio eu. Isso configura, para Krauss, a expressão de um narcisismo no 

sentido freudiano, marcado pelo desvio da libido dos objetos externos e sua conversão em 

energia voltada ao ego. 

Já a arte modernista, segundo a autora, trabalha com uma lógica oposta. A 

reflexividade, citando obras como American Flag de Jasper Johns, parte de uma assimetria 

radical que emerge do interior da própria obra. Essa estratégia estabelece um distanciamento 

entre elementos distintos, como o objeto concreto e os códigos da pintura enquanto linguagem. 

A tensão entre essas instâncias visa a delimitação clara de suas diferenças, e não a fusão, 

permitindo que uma comente a outra sem se anular. A expressividade modernista, portanto, 

nasce da descoberta das condições materiais e históricas do meio, sempre dependente do 

reconhecimento da alteridade e da independência do objeto. 

Rosalind Krauss exemplifica o narcisismo na videoarte por meio de obras que mostram 

a relação direta entre artista e imagem. Em Centers (1971), Vito Acconci se filma apontando 

para o centro de um monitor durante vinte minutos (Figura 2). Essa ação representa e subverte 

a crítica formalista ao usar o monitor como espelho, criando um ciclo de auto-observação que 

caracteriza o narcisismo. De modo similar, em Air Time (1973), Acconci se posiciona entre a 

câmera e um espelho, realizando um monólogo com seu reflexo. As duas obras criam uma 

situação de autorreflexão, em que o performer reage a uma imagem repetida de si mesmo, que 

se torna seu “texto”. 



 

33 
 

Em Now (1973), Lynda Benglis apresenta a cabeça em perfil, sincronizada com uma 

gravação anterior exibida no monitor. Os perfis, ao vivo e gravado, se movem em sincronia, 

criando um acoplamento autoerótico. A repetição da palavra “agora!” destaca a fissura 

temporal, pois todas as camadas do “agora” coexistem pela reprodução. A obra ilustra o 

“presente em colapso” e a substituição do texto pela reflexão especular. Krauss também cita 

Revolver Upside Down (1968), de Bruce Nauman, no qual o artista se filma com uma câmera 

invertida enquanto gira no estúdio por sessenta minutos. Embora menos focada no narcisismo, 

a obra demonstra os efeitos duplos da performance para o monitor e a suspensão do texto. 

FIGURA 2 – Centers (1971) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Vito Acconci. Vídeo digital de canal único, transferido de fita de vídeo, 22 min., 28 seg. 1971. Fonte: 

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/ 292045 

 

Apesar de defender o narcisismo estrutural da videoarte, Krauss identifica três 

categorias de obras que, intencionalmente ou não, questionam ou contradizem essa premissa, 

funcionando como críticas internas ao meio. A primeira categoria reúne gravações que usam o 

próprio vídeo para criticá-lo internamente. Em Boomerang (1974), de Richard Serra, Nancy 

Holt ouve suas próprias palavras com atraso por meio de fones de ouvido. Esse feedback de 

áudio interfere em seu pensamento, causando confusão e a sensação de não conseguir 

completar uma palavra, descrita como a “prisão de um presente em colapso”. Diferente das 

obras narcísicas, Boomerang mantém distância crítica de seu tema ao priorizar o feedback 

https://www.metmuseum/


 

34 
 

sonoro em vez do visual, permitindo ao espectador observar a cena de fora. A condição 

narcísica é apresentada como um processo mentalizado que abre espaço para a reflexão crítica, 

reforçada pela curta duração do vídeo, que destaca seu caráter discursivo. 

A segunda categoria inclui obras que “atacam” fisicamente o mecanismo do vídeo para 

romper seu efeito psicológico. Em Vertical Roll (1972), Joan Jonas causa a dessincronização 

entre câmera e monitor, fazendo a imagem rolar ritmicamente para cima. Essa instabilidade 

contradiz a natureza estabilizada do vídeo, e o monitor funciona como carretel, sugerindo o fim 

da imagem. Ao mirar a câmera diretamente e interromper o rolamento, Jonas quebra o circuito 

e evoca a realidade física da gravação. Por fim, Krauss destaca instalações de vídeo que 

funcionam como variações da pintura ou escultura. 

 Obras como Mem (1974/1975) e Dor (1975), de Peter Campus, exemplificam essa 

abordagem. Nelas, o foco está na “estase do plano da parede”, estabelecendo uma relação entre 

câmera, projetor e superfície. A experiência do espectador depende de sua posição corporal. 

Em Dor, a imagem do espectador só é registrada quando ele sai da sala, projetada na parede, 

criando uma relação periférica e contínua com a ilusão. Em Mem, o espectador deve se 

aproximar para ser registrado, mas ao se afastar para enxergar melhor a imagem, perde a 

nitidez.  

 Essas obras confirmam, para a autora, a impulsão narcísica do espectador, mas impõem 

o reconhecimento da separação entre corpo e parede. Essa distinção permite que a parede seja 

percebida como um “Outro absoluto”, um objeto externo ao self. Para Krauss, nas obras de 

Campus, o narcisismo do vídeo funciona como uma estratégia para examinar a condição 

pictográfica da imagem, reafirmando a materialidade do objeto contra as motivações narcísicas 

da projeção. 

Krauss sustenta que o narcisismo define o medium do vídeo, resultado da capacidade 

de feedback instantâneo que funde sujeito e objeto em um presente desprovido de passado. 

Contudo, essa condição narcísica não se apresenta de forma absoluta na videoarte, pois muitas 

obras promovem uma crítica intrínseca ao meio e à sua linguagem. Essas obras subvertem a 

auto referencialidade do vídeo por meio de estratégias diversas: um feedback sonoro pode 

questionar a percepção e a linguagem do meio; ataques físicos rompem a ilusão de estabilidade, 

revelando a materialidade do suporte; e a expansão da videoarte no espaço físico força o 

espectador a reconhecer a separação entre seu corpo e a obra, estabelecendo uma relação com 

um “Outro” em vez de um mero reflexo de si. Assim, Krauss aponta para produções que 

rompem o circuito fechado da projeção narcísica, abrindo o vídeo a uma interação complexa 

com o espectador, o ambiente e suas próprias condições materiais. 



 

35 
 

1.2.2 Videoarte e Infamiliar 

Freud designa como Das Unheimliche (o infamiliar) a sensação de angústia, terror e 

dúvida que emerge diante de determinados acontecimentos ou imagens. Ao propor essa 

categoria estética, o psicanalista austríaco desloca o foco da experiência do Belo e do Sublime 

(um campo já tradicionalmente debatido pela Filosofia) para uma zona de inquietação até então 

pouco explorada. À época, o tema era praticamente ausente nos campos da Psicologia e da 

Psiquiatria, constituindo um desafio conceitual para a Psicanálise. O termo, originalmente 

filosófico, passa, assim, a ser mobilizado por Freud para compreender certas percepções 

evocadas pelas artes (Freud, 2019, p. 19). 

“Das Unheimliche” é um termo complexo, antinômico5 e antitético6. Alguns 

apontamentos sobre a sua tradução para outros idiomas, o apresentam como “intraduzível” e 

que não cessa de se desdobrar em outras traduções. Intrinsecamente, é a união de dois pólos 

opostos, sobrepondo-se para gerar um significado único. Os termos que se unem para formar 

este conceito estético são o prefixo de negação “-Un”, e a palavra alemã “heimlich” que denota 

algo conhecido, íntimo e familiar. Na primeira parte de seu texto, Freud faz um apanhado em 

dicionários e em outras pesquisas da área da psiquiatria onde estudiosos utilizaram este termo, 

expondo contextos de uso, contradições e desdobrando suas várias alternâncias. 

 No Brasil, o texto freudiano recebeu várias traduções na tentativa de abarcar toda sua 

complexidade e melhor descrevê-la. “Estranho”, “Inquietante”, “Inquietante-estranheza” e em 

2019, após cem anos de sua publicação original, foi lançado como “Infamiliar”. Adotaremos 

esta tradução para o presente trabalho pois, segundo as palavras dos tradutores de Infamiliar 

(2019) “apesar de seu um aparente neologismo, ‘infamiliar’ é a palavra em português que 

melhor expressa, tanto do ponto de vista semântico quanto morfológico, o que está em jogo na 

palavra-conceito Unheimlich em seus usos por Freud (Freud, 2019, p. 9).  

Esta escolha de tradução e editoração parte da união, assim como no idioma original do 

texto, entre o prefixo de negação “In” e o “familiar”, comumente usado no Brasil com uma 

certa justaposição de sentidos: quando diz que algo é familiar, ainda há ressalvas, remete a 

alguém ou algo, mas não há uma clareza evidente de quem ou o que é. Adotamos, assim, a 

tradução de Unheimlich como infamiliar na presente pesquisa, preservando a ambiguidade do 

termo, o que para nós, aproxima às questões fluidas do vídeo no que se refere à etimologia e 

 
5 oposição, real ou aparente, entre dois princípios, asserções, leis, doutrinas, ideias, definições etc. Fonte: 

https://houaiss.uol.com.br/corporativo/apps/uol_www/v6-1/html/index.php#3. <Acesso em 7/10/2023> 
6 que constitui ou encerra antítese; antagônico, contrário. Fonte: 

https://houaiss.uol.com.br/corporativo/apps/uol_www/v6-1/html/index.php#4. <Acesso em 7/10/2023> 

https://houaiss.uol.com.br/corporativo/apps/uol_www/v6-1/html/index.php#3
https://houaiss.uol.com.br/corporativo/apps/uol_www/v6-1/html/index.php#4


 

36 
 

aspectos formais da videoarte. Esta sobreposição terminológica também se aproxima do que 

traremos nos capítulos seguintes a respeito do desencarnado, que caracterizamos como 

justaposto ao encarnado. 

O infamiliar traz o caráter do duplo, assim como a videoarte e o desencarnado, para o 

discurso no encontro entre ideias que, na primeira vista, podem ser entendidas como opostas, 

mas são sobrepostas. Para Freud, o infamiliar “(...) nos adverte de que nunca somos tão iguais 

a nós mesmos quanto pretendemos nem tão diversos daqueles que tomamos por 

distantes/estrangeiros” (Freud, 1919/2019, p. 17). Em consonância com essa visão, Julia 

Kristeva, filósofa e psicanalista búlgaro-francesa, traz em seu livro “O Estrangeiro” (1994) 

que somos estrangeiros a nós mesmos, pois a relação estreita entre a angústia e o sobrenatural, 

um choque próprio do infamiliar, leva o sujeito a um certo nível de despersonalização 

(Kristeva, 1994). 

No que tange essa experiência estética supracitada pelos autores, uma das pesquisas 

realizada por Freud na escrita do artigo encaminha-nos ao psiquiatra alemão Ernst Jentsch. O 

médico sublinha que a sensibilidade perante esta sensação estética ocorre em diferentes graus 

nas pessoas, a depender do que elas já tenham vivido e de reações particulares diante do que 

aconteceu. Um dos caminhos para se capturar um entendimento sobre a sensação do infamiliar 

é descrever e apontar situações em que ela pode ocorrer. Para tal, Freud busca em obras de 

ficção, situações cotidianas e exemplos experimentados por ele o que é e de que forma ocorre 

a imersão nesta percepção, que é, inevitavelmente, da ordem do “sentir”. 

Freud, ao longo de seu ensaio, traz inúmeros exemplos de como o infamiliar pode vir a 

se manifestar, passando pelo duplo, fantasmagórico, repetição e as angústias liberadas por meio 

de cada um, mas com algo em comum: aquilo que se repete, mas não é exatamente o que já 

ocorreu. O doppelgänger7, o autômato, que se assemelha a um humano, números repetidos, 

superstições e uma série de experiências em que há repetição involuntária, aparentemente 

inofensiva e “por acaso”, podem impor a ideia de fatídico e de inescapável com o retorno do 

que deveria permanecer oculto (Freud, 2019/1919). Diversas destas experiências abordadas 

pelo autor passaram, na contemporaneidade, a ser utilizadas com frequência no campo das 

Artes Visuais para produção de obras e para que pudesse se compreender o que estava sendo 

produzido sob outros parâmetros.  

 
7 Criaturas que geralmente são uma cópia física de um indivíduo porém completamente opostas em características, 

aspirações e desejos. 



 

37 
 

Dado isso, o Infamiliar aparece como uma abertura para entender manifestações 

artísticas pós século XX, especialmente aquelas que desafiam a estética do belo, aproximando-

se daquilo que Freud buscou conceituar em seu ensaio de 1919. Segundo Georges Didi-

Huberman, esteta contemporâneo, uma característica trazida pelo infamiliar em uma obra de 

arte tem a ver com a desorientação, na qual não sabemos mais o que está ou não diante de nós: 

esta sensação seria sempre algo que nos desloca de nós mesmos, produzindo uma impressão 

de inquietante estranheza (Didi-Huberman, 2010). 

As relações entre arte e psicanálise sob a perspectiva do infamiliar, portanto, não são 

recentes nem escassas. O próprio Freud se utilizou de exemplos literários para dar conta do que 

é a sensação de infamiliaridade que se afasta do Belo e do Sublime. Segundo o pai da 

psicanálise, são os contos fantásticos que melhor exprimem esta sensação e para poder, então, 

ser entendida no divã (Freud, 2019). Fora da literatura, autores como Hal Foster em "O Retorno 

do Real" (2017), Tânia Rivera no “Avesso do Imaginário” (2013) e Daniela Canguçu em “Arte 

e Vida” (2012) seguem o mesmo caminho, relacionando as artes visuais e o infamiliar. 

 A respeito da pertinência de alguns termos psicanalíticos para colaboração com as Artes 

Visuais, a pesquisadora em arte e psicanálise, Daniela Canguçu, levanta que a arte 

contemporânea incita o pensamento sobre ela mesma e expõe seu processo, apresentando-se, 

muitas vezes, como efêmera e derivando de incertezas e do hiato dos discursos, o que aproxima 

a experiência estética da psicanalítica (Canguçu, 2012). O inconsciente na psicanálise e a arte 

da contemporaneidade deslocam o humano do centro de si mesmo, ademais, ambos discursos 

se amalgamam e interferem um no outro, como o tema dos sonhos e do inconsciente com os 

surrealistas e a análise de artistas e obras por vias das pulsões e seus destinos com Freud 

(Canguçu, 2012). O Infamiliar na obra de arte contemporânea, se dá, segundo a pesquisadora, 

como assombroso, uma captura momentânea, uma sensação estética que rapta todos os 

sentidos, assim como é tátil. 

Hal Foster também pesquisou a estética do estranhamento nas Artes Visuais, em "O 

Retorno do Real" (2017), o autor analisa a história da arte usando a psicanálise lacaniana. Ele 

argumenta que a arte engendra um "retorno do real", onde eventos traumáticos são 

constantemente antecipados e reconstruídos. Essa dinâmica é visível tanto nos movimentos de 

vanguarda quanto na própria arte contemporânea, que frequentemente aborda o infamiliar (o 

reprimido que retorna), muitas vezes por meio de estudos antropológicos e de arquivos. A 

obsessão da arte contemporânea com o "real" e o "trauma" reflete a dificuldade da sociedade 

em se autor representar. 



 

38 
 

O infamiliar aparece como uma abertura para entender manifestações artísticas pós 

século XX, que insurgiram desafiando a estética do belo. Uma das potências trazidas pelo 

infamiliar, segundo Georges Didi Huberman (2010), é o fator de desorientação perante uma 

obra de arte, pela qual não se sabe se estamos sendo vistos, ou a vendo, o que nos desloca de 

nós mesmos:  

O unheimlich é uma negação que se sobrepõe ao heimlich apreendido tanto positiva 

quanto negativamente: é, portanto, uma reduplicação dessa negação, que acentua seu 

caráter angustiante e assustador. A palavra em português que melhor desempenha 

esse aspecto parece ser “infamiliar”: do mesmo modo, ela acrescenta uma negação a 

uma palavra que abriga tanto o sentido positivo de algo que conhecemos e 

reconhecemos quanto o sentido negativo de algo que desconhecemos. É claro que o 

original alemão guarda um núcleo angustiante e aterrorizante que “familiar” não 

abriga, pelo menos em seu uso cotidiano (Iannini & Tavares, 2019, p. 10). 

 A sensação de infamiliaridade desestabiliza e fragmenta as certezas de que se tem sobre 

algo, sobretudo sobre a imagem de algo. O narcisismo, na contramão, é um tipo de agente 

aglutinador, que tenta juntar e afirmar os cacos da imagem de si. Sobre as fronteiras entre 

narcisismo e infamiliar, a psicanalista Patrícia Saceanu (2001) articula os dois de modo a 

colocar o sujeito em frente à este espelho duplo: no lado do narcisismo há a identificação total 

e do lado do infamiliar há uma quebra da constituição integrativa do eu. Saceanu recorda que 

o eu é uma totalidade imaginária e ilusória que responde pela unidade do indivíduo e é 

composto por identificações a traços diversos, que muitas vezes são contraditórias entre si, 

revelando em sua própria estrutura uma fragmentação. 

 A autora retoma o principal texto freudiano dedicado ao tema do Narcisismo (Freud, 

1990), articulando com o estádio do espelho lacaniano, e tece que o narcisismo, pode ser 

considerado uma condição da tentativa de familiaridade, ansiada pelo eu (Lacan, 1998). Esta 

tentativa de constituição de uma imagem sólida e própria tem papel fundamental na 

constituição do eu, mas ao mesmo tempo é uma ficção frágil. 

 A relação entre o infamiliar na imagem de si e a noção de vídeo não-narcísico de Krauss 

reside na forma como ambos os conceitos desafiam a ideia de que a videoarte é inerentemente 

autorreferencial. Ambos os fenômenos buscam romper com o circuito fechado da projeção 

narcísica. Enquanto as estratégias de Krauss o fazem pela manipulação da materialidade e das 

condições técnicas do vídeo (seja por feedback sonoro, ataques físicos ao mecanismo ou 

expansão espacial), o infamiliar alcança um efeito similar ao subverter a expectativa de 

autorreconhecimento, transformando o familiar em estranho por meio de uma perturbação 

psíquica. Em suma, os dois conceitos apontam para uma videoarte que se distancia da mera 

reflexão especular, buscando novas camadas de percepção e significado. 



 

39 
 

Pensar a imagem de si apenas pela chave do narcisismo revela-se limitado, 

especialmente diante das produções videográficas que tensionam essa suposta unidade. A 

imagem, sobretudo quando mediada pelo vídeo, não se restringe a refletir uma identidade 

coesa, mas faz-se também como campo de fratura, dúvida e deslocamento. O dispositivo 

videográfico, com suas possibilidades de repetição, atraso e distorção, frequentemente 

compromete a estabilidade da imagem especular, abrindo espaço para experiências visuais que 

desorganizam o eu. Assim, torna-se necessário considerar outras formas de relação com a 

própria imagem que não apenas a idealização narcísica, mas também sua perturbação. 

Apesar da relação traçada por Krauss entre o narcisismo e a videoarte, algo curioso das 

produções femininas do período inicial da videoarte chama atenção: os trabalhos produzidos 

por mulheres não parecem interrogar o “amor de si” nas imagens em vídeo, mas sugerem um 

questionamento de si, do lugar no mundo, na sociedade e em casa. Esses trabalhos em videoarte 

apresentam algo de familiar (a imagem que as artistas fazem de si mesmas) que, ao mesmo 

tempo, sugerem um não-centro, um despertencimento a si mesmas. 

Outro ponto que corrobora o confronto com o texto de Krauss é de que a videoarte 

surgiu no mesmo período da segunda onda feminista (década de 1960), cuja tópica era o 

questionamento sobre lugares estrangeiros a si mesmas. Uma das máximas da criação da 

videoarte feminina na época foi “Nossos corpos, nós mesmas”, cuja tese homônima de Teresa 

Furtado (2015) aborda as inquietações das mulheres e como isso tornou-se visível nas obras. 

 Além disso, a linguagem da videoarte apresenta características específicas que têm 

formas variadas de reprodução, montagem e edição e ocorrem de tal maneira, que tornam 

perceptíveis uma outra dimensão de visibilidade, para além de questões temáticas, seja de 

narcisismo ou outra questão estética, do meio. Nota-se ainda que algumas produções 

apresentam atributos que remetem à fantasmagoria como uma camada além da questão do 

objeto físico e material com elementos estéticos que partilham ao mesmo tempo de visibilidade 

e invisibilidade que se dá tanto no corpo da videoarte quanto no corpo que aparece nela. 

Levando em consideração aspectos da linguagem da videoarte que distorcem ou 

desestabilizam a integração da imagem de si proposta pela lógica narcísica, desenvolvemos o 

artigo “Videoarte e Repetição: Análise da Obra Passagens I orientada pelo conceito do 

infamiliar” (Corrêa & Gomes, 2024). Nele, propomos uma expansão da noção de narcisismo 

a partir da análise de uma obra videográfica que compreendemos como manifestação do 

infamiliar. Através da repetição, que é um recurso técnico e poético recorrente na videoarte, 

identificamos na obra um processo que, em vez de reforçar uma imagem coesa e centralizada 

do sujeito, expõe suas rachaduras, seus intervalos e sua instabilidade. 



 

40 
 

 No artigo, a relação entre repetição e infamiliar é desenvolvida a partir da articulação 

entre conceitos psicanalíticos e procedimentos formais da videoarte. A repetição é 

compreendida mais além da reprodução, como retorno carregado de variação, o que a aproxima 

da experiência de estranhamento descrita por Freud. O infamiliar, segundo o autor austríaco, 

emerge justamente quando o familiar ressurge de modo alterado, revelando aquilo que deveria 

permanecer oculto. Assim, a repetição encaminha-se à angústia e à dúvida, pois traz à tona 

elementos recalcados do inconsciente, que retornam sob novas formas, não mais plenamente 

reconhecíveis. 

 Essa dinâmica torna-se especialmente visível na videoarte, cujas características técnicas 

favorecem o uso da repetição como estrutura estética e simbólica. Elementos como o loop, os 

cortes abruptos, a justaposição de imagens e a ausência de linearidade narrativa produzem um 

tempo fragmentado e circular, que intensifica a sensação de infamiliaridade. A repetição, ao 

invés de estabilizar, introduz rupturas na expectativa perceptiva do espectador, desorientando-

o e gerando desconforto. Nesse contexto, a repetição se associa também à pulsão de morte, 

conforme elaborada por Freud, na medida em que rompe os elos com a lógica progressiva e 

tende à estagnação, à dissolução e ao esvaziamento de sentido. 

 A obra Passagens I (1974) (Figura 3), de Anna Bella Geiger, analisada no artigo, 

exemplifica essa articulação entre repetição e infamiliar. A ação contínua da personagem que 

sobe diferentes escadas, repetidamente e sem chegar a um destino claro, encena a lógica do 

retorno do mesmo que se transforma. A constância do gesto contrasta com a variação dos 

espaços, dos ângulos e dos sons, apresentando um ambiente em que o espectador reconhece e, 

ao mesmo tempo, estranha o que vê. O movimento de ascensão interrompido por cortes, 

reinícios e mudanças de direção cria um circuito de repetição que não conduz à resolução, mas 

à inquietação. A obra, portanto, demonstra como a repetição, ao ser atravessada por 

deslocamentos e diferenças, se converte em dispositivo produtor do infamiliar. 

 Dessa forma, o artigo evidencia que, na videoarte, a repetição ativa conteúdos 

psíquicos, além de estruturar a forma da obra, funcionando como uma via de acesso ao 

inconsciente e à dimensão do infamiliar. A estética da repetição, ao romper com a lógica causal 

e narrativa, favorece o surgimento de experiências liminares que perturbam a familiaridade da 

percepção e convocam o espectador a um estado de atenção sensível às fraturas do visível e do 

inteligível. 



 

41 
 

FIGURA 3 – Passagens 1 (1974) 

Anna Bella Geiger. Vídeo, 8 min., 58 seg. 1974. Fonte: Plataforma Vimeo, Disponível em: 

<https://vimeo.com/114812789>. 

 

Dentre outros fenômenos do infamiliar descritos por Freud, Saceanu (2001) destaca o 

duplo como exemplo paradigmático, no qual se experimenta a sensação de que “o eu é um 

outro”. Esse fenômeno provoca uma ruptura momentânea na unidade imaginária do eu, 

deslocando a identidade do sujeito e introduzindo a alteridade como dimensão constitutiva da 

experiência subjetiva. Essa interrupção desestabiliza a coerência narcísica e revela a fragilidade 

da imagem integrada de si. Além do duplo, o infamiliar manifesta-se na arte por meio de outras 

formas de estranhamento, como a fantasmagoria, na qual a presença espectral da imagem evoca 

a sensação inquietante de algo que está ao mesmo tempo presente e ausente. 

 Essa ambivalência do infamiliar é intensificada na videoarte, onde a imagem em 

movimento, manipulada por cortes, repetições e intervenções digitais, desestabiliza tanto a 

narrativa quanto a unidade do sujeito. O corpo, então, aparece em estados limítrofes, 

transitando entre presença e ausência, entre integridade e fragmentação. Minha produção 

artística nesta pesquisa se insere nesse contexto, no qual o corpo é submetido a processos 

formais que alteram seus contornos, revelando-o como uma figura instável. 

Outro exemplo de como a imagem de si não necessariamente retorna a uma premissa 

narcísica é o trabalho com o tempo. Vários artistas trabalharam com a plasticidade do tempo 

na videoarte, seja acelerando-o ao sobrepor vários cortes rápidos na montagem, como fez o 



 

42 
 

artista sul-coreano Nam June Paik, considerado o pai da arte do vídeo, ou seja, tornando o vídeo 

similar ao pictórico, como nas obras de Bill Viola.  

O artista estadunidense Bill Viola é um dos principais artistas contemporâneos que 

exploram o vídeo como meio para investigar a experiência temporal e a percepção do 

espectador. A obra de Viola caracteriza-se por uma temporalidade dilatada, na qual os eventos 

parecem desacelerar, criando uma suspensão quase meditativa. Na obra de Bill Viola, o vídeo 

permite revelar aspectos invisíveis ou imperceptíveis da experiência humana, como o fluxo da 

consciência, o movimento do corpo, desafiando a cronologia linear tradicional, como ocorre 

na obra. 

Segundo o crítico Jörg Heiser, Bill Viola utiliza a desaceleração e a repetição como 

estratégias para “dilatar o tempo e criar uma experiência contemplativa, na qual o espectador é 

convidado a um encontro íntimo e sensorial com a imagem” (Heiser, 2013, p. 45). Essa 

manipulação do tempo está associada a uma dimensão espiritual e existencial presente em suas 

obras, que abordam temas como nascimento, morte, transformação e transcendência. O 

dilatamento temporal e a possível imagem de si estão presentes na obra “The Reflecting Pool” 

(1977-1979) (Figura 4 e Figura 5). Não há informações sobre a identidade do homem, poderia 

ser o próprio artista, mas isto não é relevante. O personagem, mesmo que fosse o artista Bill 

Viola, é um componente do vídeo, está contido na imagem e na paisagem, deslocando 

completamente o sentido do indivíduo para o todo, a imagem do homem que sai da floresta, 

pula na água e permanece congelado no salto, enquanto a natureza ao redor, permanece 

seguindo seu ritmo, marcado na imagem pelos reflexos e ondulações na superfície da água. 

Viola enfatiza que o vídeo tem o potencial de mostrar o invisível, ou seja, aquilo que 

escapa ao olhar comum e à percepção imediata, por meio da alteração da velocidade e da 

duração das imagens (Violette & Viola, 1995). Essa abordagem contribui para que o espectador 

experiencie o tempo não apenas como uma sucessão de instantes, mas como um fluxo contínuo 

e sensorial, abrindo espaço para reflexões sobre a condição humana. 

Complementando essa perspectiva artística, o crítico e teórico Raymond Bellour (1997) 

analisa a experiência temporal no vídeo e no cinema experimental, destacando a especificidade 

do tempo do vídeo como “tempo da presença”, que não se reduz à mera sucessão cronológica, 

mas se caracteriza pela sua relação direta com a experiência do corpo e da percepção. Bellour 

enfatiza que o vídeo apresenta uma temporalidade que se manifesta por meio do ritmo, da 

repetição e da suspensão, elementos que instigam no espectador uma atenção diferente, mais 

próxima do estado de vigília ou meditação (Bellour, 1997). 



 

43 
 

Em seu livro “Entre-imagens: Foto, Cinema, Vídeo” (1997) Bellour diferencia a 

temporalidade do vídeo daquela do cinema narrativo tradicional, indicando que, no vídeo, a 

temporalidade é menos uma estrutura para contar uma história e mais um campo de 

experimentação sensorial. Segundo ele, o vídeo possibilita um tempo em suspensão, onde o 

fluxo contínuo da imagem se fragmenta em instantes que parecem permanecer e reverberar, 

criando um espaço para o espectador habitar a imagem e sentir seu tempo próprio (Op. Cit.,  

1997). 

FIGURAS 4 e 5–Reflecting Pool (1977-1999) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bill Viola. Vídeo. 7 min. 1977-1979. Fonte: GUGGENHEIM BILBAO. Disponível em: 

https://www.guggenheim-bilbao.eus/en/learn/schools/teachers-guides/reflecting-pool-1977-79 

.  

 

https://www.guggenheim-bilbao.eus/en/learn/schools/teachers-guides/reflecting-pool-1977-79
https://www.guggenheim-bilbao.eus/en/learn/schools/teachers-guides/reflecting-pool-1977-79
https://www.guggenheim-bilbao.eus/en/learn/schools/teachers-guides/reflecting-pool-1977-79


 

44 
 

Assim, tanto Bill Viola quanto Raymond Bellour apontam para a capacidade do vídeo 

de expandir o tempo perceptivo, oferecendo ao espectador uma experiência que ultrapassa a 

lógica da narrativa linear para investir na dimensão fenomenológica da imagem em movimento. 

Essa exploração da temporalidade abre caminhos para a compreensão do vídeo como uma 

linguagem que performa e reconfigura o tempo, além de o representar. 

A mudança plástica do tempo aproxima-se do estudo de Anne Cauquelin no livro 

Frequentar os incorporais: contribuição a uma teoria da arte contemporânea (2008). Ao 

recorrer à teoria dos antigos estoicos, a autora aponta que o tempo pode ser compreendido 

como um incorporal, isto é, uma entidade desprovida de corpo e de existência material, o que 

o torna apto a acolher diferentes temporalidades heterogêneas, de forma sucessiva ou mesmo 

simultânea, sem que isso afete sua estrutura. Cauquelin explica que, em dispositivos como a 

retirada, o apagamento ou a desaparição, o tempo deixa de ser tratado como mero tema ou 

conteúdo abordado pela obra e passa a constituir sua verdadeira matéria, funcionando como 

uma espécie de forma zero ou substância fundamental. A autora conclui, então, que o tempo se 

apresenta como uma permissão, sendo justamente nessa condição que é experimentado nas 

obras que intervêm por meio da retirada. 

 A videoarte pode associar-se a essa concepção de tempo como incorporal ao 

manifestar-se de forma dilatada, fragmentada ou circular, e não seguindo uma linearidade fixa. 

Ao invés de representar o tempo como tema, muitas obras de videoarte, como as de Bill Viola, 

utilizam-no como matéria plástica, estruturando-se a partir de procedimentos como a 

suspensão, o corte, a repetição e o apagamento. Essas estratégias permitem a observação de 

uma alçada sensível no qual o tempo se torna condição de possibilidade da experiência estética, 

além de interromperem a continuidade temporal tradicional. Assim como propõe Cauquelin, o 

tempo na videoarte deixa de ser um fundo neutro e torna-se ativo como uma substância 

incorporal que molda a percepção e permite o surgimento de presenças evanescentes, muitas 

vezes marcadas pela desaparição ou retirada do corpo visível. A videoarte, portanto, atualiza a 

ideia de tempo como incorporal enquanto forma e conteúdo inseparáveis de sua linguagem, 

para além de a ilustrar. 

 Corroborando com a questão do tempo, Arantes afirma que um dos conceitos 

fundamentais que percorrem a estética do vídeo, é a ideia de tempo, seja ele inscrito na imagem, 

de sua transmissão ou da duração de tempo necessária à sua apreensão sensória (Arantes, 2019, 

p.39). Assim, o tempo, a montagem, a edição (incluindo o tratamento de imagem e as 

possibilidades de distorcê-la) contribuem para uma reelaboração do corpo do artista em tela. 

Ou seja, não é porque o corpo do artista está em cena que o tema do vídeo é autorreferente. 



 

45 
 

 Por meio de sobreposições, inversões temporais e distorções sonoras, nos meus 

trabalhos procuro construir uma estética que provoca a experiência do infamiliar. Nessa 

perspectiva, a imagem atua como ruído, deslocamento e ameaça à forma tradicional, e não 

como espelho. O infamiliar torna-se, assim, uma possibilidade de expansão estética, em que, 

ao contrário da identificação narcísica apontada por Krauss, a videoarte propõe uma lógica de 

desidentificação com a imagem do artista. O corpo retorna ao olhar do espectador como 

enigma, ruína ou fantasma, expondo fissuras no sujeito e tensionando os limites entre o visível 

e o oculto, o real e o simbólico. 

É importante ressaltar que, na atualidade, as práticas em vídeo expandem-se para 

territórios híbridos, atravessando a arte eletrônica, a imagem digital e os sistemas interativos. 

Essa expansão desloca o vídeo de seu estatuto técnico inicial e o reinscreve no campo da 

imagem-luz — uma imagem que se projeta, dissolve e se reconfigura continuamente. Essa 

condição lumínica da videoarte a aproxima das experimentações imersivas e das instâncias 

perceptivas contemporâneas, reafirmando sua natureza de linguagem em constante mutação e 

de meio que faz ver e desfaz o visível. 

 Torna-se possível desenvolver uma proposição estética e poética da videoarte a partir 

do infamiliar, aqui compreendido como eixo conceitual que atravessa e desestabiliza tanto a 

imagem quanto a constituição do sujeito. Uma das vias possíveis de abordagem do infamiliar 

encontra-se na fantasmagoria, conforme desenvolvida por Erick Felinto, cujas formulações 

oferecem subsídios teóricos para a noção de "desencarnado" que estrutura esta pesquisa. O 

autor compreende a imagem tecnológica como espectral, marcada por presenças ausentes, 

aparições intermitentes e zonas de contágio entre o visível e o invisível. A partir dessas 

delimitações em torno da abetura, do narcisismo e do infamiliar, passo a delimitar a videoarte 

produzida neste trabalho. 

  

1.3 Mas de que videoarte estamos falando?  

A partir das possibilidades estilísticas intrínsecas da videoarte e da interlocução com o 

paradigma do infamiliar, é necessário definirmos uma abordagem específica do vídeo que é 

produzido por meio de apagamentos, fissuras e presenças espectrais, afastando-se a 

representação coesa da imagem de si. Anteriormente, foi visto que o infamiliar pode ser 

manifestado por meio da repetição ou da manipulação do tempo, aqui proponho um 

desdobramento dessa categoria estética para o que escolhi denominar de desencarnado. 

Essa formulação diz respeito à presença deslocada do corpo trabalhada por meio da 

presença da ausência, digo, um corpo que se mostra como vestígio, ruína ou rastro. A 



 

46 
 

materialidade do vídeo, com sua textura eletrônica instável, seus vazamentos e distorções, 

possibilita a aparição de imagens que já não coincidem com um sujeito pleno. A videoarte 

desencarnada, portanto, consiste na produção de imagens em movimento que se esgarçam e 

dão-se a ver como espectro fantasmagórico. Minhas investigações em vídeo distanciam-se, 

assim, de uma ideia concisa e insinuante de um Eu em primeiro plano com intuito de evidenciar 

o rastro do corpo, mesmo que este corpo seja presença significativa nas produções. 

A definição da videoarte tratada na pesquisa leva em consideração alguns aspectos: 

corpo, videoperformance, ausência, rastro, fantasmagoria e desencarnado. Embora a videoarte 

que explora corpos seja comumente associada à videoperformance, não a concebo 

integralmente dessa forma. A videoperformance, à primeira vista, concentra-se na questão 

gestual, colocando o corpo em primeiro plano. Apesar da aparição do meu corpo em minhas 

obras, meu trabalho se aproxima mais da aparição do corpo como rastro do que da 

videoperformance em si. Para elaborar essas distinções e delimitar o escopo desta pesquisa, 

discuto a seguir características da body art, videoperformance e videocorpo, diferenciando-as 

da minha proposta. Ressalto que, ao mesmo tempo em que a videoarte aqui trabalhada se 

aproxima da body art, mais especificamente da videoperformance, outros aspectos 

constitutivos da imagem do vídeo foram igualmente considerados para conceber o corpo como 

rastro fantasmagórico, retornando o entendimento para a própria videoarte. 

Já na década de 1960, e com ainda mais força nos anos 1970 (Rush, 2007), emergiram 

práticas artísticas que, embora distintas entre si, compartilhavam o interesse em explorar o 

corpo como suporte ou fundamento para um diálogo estético com a tecnologia. Entre essas 

linguagens destacam-se a videoarte, a videoperformance e a body art. Segundo Rush, essas 

formas de expressão não apenas utilizaram as tecnologias disponíveis, como também foram 

impulsionadas por elas, especialmente pelos meios de captura e edição de imagem e som. O 

que favoreceu experimentações que aproximaram o corpo da projeção de imagens, abrindo 

caminho para novas fricções entre presença física e mediação tecnológica. 

A body art configurou-se como movimento artístico da arte contemporânea em que o 

corpo do artista ocupava posição central, sendo simultaneamente suporte e obra (Rush, 2007). 

Escultura, pintura e performance convergiam no corpo, em torno do qual se articulavam 

questões políticas, sociais e sobre a própria definição e valoração da arte. Entre as categorias 

que compõem a body art, destaca-se a videoperformance, desenvolvida paralelamente a outras 

formas de expressão no campo do vídeo. 

A pesquisadora Regilene Sarzi-Ribeiro desenvolve uma produção consolidada no 

campo da videoarte, com ênfase na relação entre corpo, imagem e linguagem audiovisual. 



 

47 
 

Nesse contexto, suas investigações abordam aspectos estéticos e poéticos do vídeo, designando 

o corpo tanto como presença visível quanto como agente simbólico e sensível da linguagem 

videográfica. Em publicações como Corpo, videoarte e o papel das linguagens midiáticas na 

construção de sentido e visibilidade das artes visuais (2013), em sua tese de doutorado Regimes 

de visibilidade do corpo fragmentado e construção de sentido e interação na videoarte 

brasileira (2012) e posteriormente no artigo O dispositivo videográfico e as narrativas de si 

mesmo e do outro: Videocorpo (2018), Sarzi-Ribeiro analisa como o corpo fragmentado 

participa da construção de sentido na videoarte, deslocando-se da representação integral, 

historicamente valorizada na arte, para formas parciais, recortadas e indiciárias. 

Adicionalmente, observa-se nas publicações de Sarzi-Ribeiro que os pioneiros da 

videoarte utilizaram o corpo como sujeito crítico e político, além de o empregarem como tema, 

tensionando as convenções do meio e questionando tanto a exposição imposta pelo vídeo 

quanto os padrões culturais que a sustentam. Por fim, destaca-se que, a partir dos anos 2000, 

mesmo em um contexto distinto daquele dos anos 1970, surgem novas manifestações 

performáticas que retomam o entrelaçamento entre arte e política, como se verifica nas obras 

de Dora Longo Bahia, Fernando Lindote, Leandro Lima, Ivani Santana, Paula Garcia, Wilton 

Garcia e Lia Chaia. 

Dando continuidade a essa reflexão sobre o corpo na videoarte, a videoperformance 

implica, segundo a autora, um ato definido sobretudo pela atuação e pela ação crítica da/o 

artista, que utiliza seu corpo como material, objeto e sujeito da obra, tornando indefinidas as 

fronteiras entre o performer e a obra de arte. Nesse sentido, Gonzaga (2024) corrobora essa 

definição ao compreender que o corpo da/o artista, quando mobilizado como material para a 

criação, atua como símbolo predominante capaz de expressar diversas questões, tais como 

identidade, gênero, ideologia política e relações sociais. Historicamente, é relevante considerar 

que já existiam performances antes do surgimento da videoarte, como se observa nas 

manifestações do Grupo Fluxus, cujo manifesto escrito por George Maciunas data de 1963. 

Todavia, mesmo tendo surgido posteriormente, tanto a videoarte quanto a videoperformance 

podem ser compreendidas como desdobramentos artísticos impulsionados por uma nova 

tecnologia, a câmera portátil de vídeo, e por movimentos como a pop art, o minimalismo e a 

arte conceitual (Sarzi-Ribeiro, 2012, p. 57). Além disso, essas performances podem ser 

classificadas de acordo com a presença ou ausência do público, sendo denominadas 

performance de audiência ou performance sem audiência. 

Complementando essa perspectiva, Sarzi-Ribeiro (2013) enfatiza que as 

videoperformances, tanto pioneiras quanto contemporâneas, distinguem-se do mero registro de 



 

48 
 

performance por três características fundamentais: são concebidas especificamente para o 

vídeo, realizadas em tempo real e executadas sem a presença de público. Na maioria dos casos, 

essas performances sem audiência integram o subgênero denominado videoperformance, uma 

expressão artística estruturada a partir das potencialidades tecnológicas do vídeo, que exige 

uma etapa de pré-produção com decisões técnicas relativas à locação, iluminação e 

sonorização. Diferentemente do registro simples, que prescinde de planejamento ou edição, a 

videoperformance reposiciona o corpo como elemento central da linguagem, consolidando-o 

como núcleo da construção de sentido na obra audiovisual. 

Artistas como Bruce Nauman e Ulrich Rinke exemplificam essa abordagem ao 

conceberem obras exclusivamente para a câmera (Fricke apud Sarzi-Ribeiro, 2012). É 

justamente “nessa interação entre a linguagem do vídeo e a linguagem do corpo que se tecem 

partes, contornos e visibilidades que se configuram em memórias do corpo” (Sarzi-Ribeiro, 

2012, p. 58). A construção de sentido, segundo a autora, emerge do encontro entre o corpo 

performático e sua mediação videográfica (2013). Assim, a exposição do corpo íntimo e do 

corpo do outro é ressignificada a cada exibição, transformando o vídeo em uma experiência 

sensível compartilhada. A videoarte amplia a experiência sensorial do corpo, pois cada nova 

fruição renova sua presença em ato. A obra torna-se um acontecimento vivido no e pelo corpo 

do artista e do espectador. Sentir, ver e ser o corpo do outro implica construir a obra como 

experiência plena de sentido. A ação corporal, nesse processo, modifica simultaneamente quem 

a realiza e quem a observa, propiciando um fluxo contínuo de afetação e significação. 

Ao propor uma análise em camadas do corpo no e do vídeo, Sarzi-Ribeiro formula 

categorias como presenças do corpo, registro do corpo, sentidos do corpo e fragmentação do 

corpo. Essa perspectiva é aprofundada a partir de obras que colocam a corporeidade em 

primeiro plano, abrangendo tanto videoartes quanto videoperformances. A autora argumenta 

que o corpo no vídeo constitui um híbrido estético e conceitual, capaz de articular regimes de 

visibilidade que escapam à completude e à centralidade do corpo tradicionalmente 

representado. 

Sarzi-Ribeiro analisa o corpo no vídeo e na videoperformance como um híbrido estético 

e conceitual, articulando regimes de visibilidade que escapam à completude e à centralidade 

do corpo tradicionalmente representado. Para isso, formula categorias como presenças do 

corpo, registro do corpo, sentidos do corpo e fragmentação do corpo, exploradas em obras que 

colocam a corporeidade em primeiro plano. Na obra Entre (1999), de Nina Galanternick, a 

autora demonstra como a fragmentação corporal e os recursos formais do vídeo 

(enquadramento, luz, cor e composição) produzem um “discurso sensível do corpo”, no qual o 



 

49 
 

corpo encarna sua materialidade e simultaneamente a suspende, estabelecendo um jogo entre 

presença e ausência. Esse enfoque ressalta o valor poético, simbólico e comunicacional do 

corpo, transcende a carnalidade e aproxima-se de um erotismo elaborado. Tais reflexões são 

retomadas em outros textos de Sarzi-Ribeiro (2012; 2013; 2014; 2018), em que discute como 

close-ups e fragmentações transformam a visibilidade do corpo, propondo um olhar distinto da 

representação totalizante. 

Nesta perspectiva, a videoperformance consolida-se como um campo de 

experimentação que articula gesto, tempo e presença dentro da lógica audiovisual. Trata-se de 

um espaço híbrido, no qual o corpo simultaneamente se mostra e se retira, encarna e 

desencarna, convertendo-se em zona de fricção entre visibilidade e ausência. Essa 

ambivalência entre o aparecer e o desaparecer e entre o rastro e a presença, é constitutiva do 

corpo videográfico, cuja imagem pulsa entre o sensível e o espectral.  

Embora esta pesquisa dialogue com a videoperformance por mobilizar o corpo e seus 

gestos como elementos da linguagem videográfica, a centralidade recai justamente sobre a 

destituição do corpo como centro de sentido, deslocando o foco para o que dele resta (vestígios, 

oscilações, resíduos), em oposição à sua função como núcleo expressivo, autobiográfico ou 

enunciador. 

A presença corporal, quando ocorre, desestabiliza-se em um jogo de visibilidade 

rarefeita, marcada por latências, zonas de silêncio e sobreposições, diferentemente de se 

sustentar como plenitude ou como inscrição identitária. A videoperformance, em muitos de 

seus desdobramentos históricos e contemporâneos, apresenta o corpo como fusão com o 

dispositivo, o que se aproxima do conceito de videocorpo formulado por Regilene Sarzi-

Ribeiro (2018), no qual há uma incorporação mútua entre corpo e vídeo. 

É verdade que o infamiliar pode emergir na videoperformance, como na figura do 

duplo, que perturba o eu e oferece um desconforto perceptivo e subjetivo. Contudo, o infamiliar 

manifesta-se na presente investigação pela via do desencarnado, daquilo que escapa à presença, 

daquilo que se mostra apenas como rastro, vestígio, latência, em oposição à sua inscrição na 

videoperformance. 

Assim, o foco reside na desintegração progressiva da imagem corpórea, a qual se desfaz 

por meio do vídeo, e não se concentra na performance propriamente dita ou na constituição de 

um videocorpo (Sarzi-Ribeiro, 2018). A imagem videográfica passa a deslindar um campo de 

dissolução do corpo, habitando em uma visualidade espectral, contaminada por instabilidades 

e por zonas de instabilidade entre o visível e o invisível. Por isso, mesmo diante da presença 

física do corpo, opta-se pela nomenclatura videoarte: aqui configura-se uma poética 



 

50 
 

desencarnada, na qual o corpo contamina e perturba, em vez de centralizar, buscando uma 

experiência estética atravessada por fraturas, ruídos e rastros. 

Tal perspectiva também encontra respaldo na formulação de Philippe Dubois (2004), 

que compreende o vídeo como um estado de transição, no qual a imagem adquire outra ordem 

material, algo fugidio, movente, como um fantasma. Para o autor, o vídeo não fixa o real, mas 

o atravessa e o desfaz, produzindo uma matéria antitética, “com e sem matéria 

simultaneamente” (Dubois, 2004, p. 130). Dubois observa que a linguagem do vídeo é marcada  

por sobreposições e camadas de luz que tornam sua natureza distinta da cinematográfica, e 

exemplifica essa condição ao afirmar que Coppola “encarna o fantasma videológico” (Dubois, 

2004, p. 130), deixando o “fantasmado” do vídeo devorar o corpo da imagem cinematográfica 

(Dubois, 2004, p. 129). 

Partindo dessas reflexões sobre a natureza fugidia e ambígua do vídeo e sua relação 

com a fantasmagoria, este trabalho busca aprofundar a noção da imagem espectral na videoarte 

desencarnada. Ao invés de buscar a presença plena e imediata do corpo ou do sujeito, a proposta 

é investigar como a videoarte se constitui através da emergência de uma alteridade que se 

manifesta justamente na sua instabilidade entre o visível e o invisível. Essa imagem espectral, 

marcada pela latência, pelo rastro e pela suspensão, desafia as categorias tradicionais da 

videoperformance, deslocando o corpo da centralidade para explorar as potencialidades do 

desencarnado como vetor estético e conceitual no campo do infamiliar. Para evidenciar essas 

dinâmicas, foram produzidos diversos testes em vídeo, que experimentaram estratégias formais 

capazes de revelar essa visualidade espectral e desencarnada, possibilitando uma investigação 

prática e sensorial das propriedades do rastro, da fragmentação e da mutabilidade inerentes à 

imagem videográfica. 

Como aponta Erick Felinto (2008), a vicissitude e a abertura a novas significações, 

assim como se verifica na videoarte, constituem parte da fantasmagoria, que se manifesta como 

a insistência de uma presença que se recusa a cessar, e não como mera ausência. Essa 

ambivalência aproxima a fantasmagoria da lógica do infamiliar freudiano, em que o familiar 

retorna de forma estranha e inquietante. Felinto destaca que a impermanência é central para 

compreender os sentidos contraditórios da fantasmagoria, e que conceber o fantasma como 

expressão de um desejo constante de presença possibilita o exercício criativo e a abertura para 

experimentações imaginativas. Essa compreensão aproxima-se diretamente das dinâmicas do 

infamiliar, uma vez que a experiência estética da videoarte, sob essa chave, é marcada pela 

emergência de uma alteridade espectral, perpassada por indeterminação e ambivalência, e não 

pela apresentação plena do sujeito. 



 

51 
 

O rastro, entendido como resíduo da imagem e índice de uma presença fantasmática 

como na obra Resíduo (2023) (Figura 6), está inscrito na temporalidade própria da imagem em 

movimento, tensionando a visibilidade ao evocar aquilo que escapa ou excede o campo do 

visível. Nesse contexto, a fantasmagoria organiza uma visualidade que recusa a transparência 

e a estabilidade, perturbando a lógica visual posto que o corpo não se mostra, se insinua. O 

rastro, ou vestígio e a latência passam a ocupar o lugar do corpo visível, admitindo uma poética 

infamiliar, desencarnada. 

FIGURA 6 – Resíduo (2023).  

Maiara Martins. Vídeo Digital. 7 min. 34 seg. Fonte: Acervo Pessoal. Disponível em: 

https://vimeo.com/724304108?fl=pl&fe=sh 

 

Por meio da ideia do desencarnado, tensionam-se os limites entre imagem e presença, 

corpo e ruína. Essa poética se constrói pelo espectral, pelo rastro e pela suspensão, elementos 

que afastam o corpo de qualquer centralidade expressiva ou autorrepresentativa. Assim, a 

videoarte desencarnada busca as margens do corpo, ou seja, aquilo que resta, escapa e se desfaz, 

em oposição à sua visibilidade plena. Essa presença rarefeita é mediada por estratégias formais 

como repetição, apagamento, inversão temporal e sobreposição de camadas. A imagem torna-

se espectral, marcada por aparições descontínuas e zonas volúveis que tensionam os limites 

entre figura e fundo, forma e ruído, presença e ausência. 

Dessa forma, compreendo a videoarte não apenas como um território técnico ou 

histórico, mas como uma experiência estética que encarna o pensamento em imagem. A poética 

https://vimeo.com/724304108?fl=pl&fe=sh


 

52 
 

do vídeo que aqui se delineia é também um modo de pensar com o corpo e pela luz, em uma 

escrita visual que se inscreve entre a presença e a ausência. Essa perspectiva prepara o terreno 

para o desenvolvimento, nos capítulos seguintes, da noção de desencarnado, entendida como 

possibilidade  de inovação na estética da videoarte, complementares, em certo sentido, às 

propostas como vídeo-corpo, vídeo-performance, body-art, e como poética que emerge da 

tensão entre o visível e o invisível. 

Para sustentar a proposição do desencarnado na videoarte, o próximo capítulo será 

dedicado à delimitação do que se entende por encarnado, oferecendo os fundamentos teóricos 

necessários para a construção do conceito de desencarnado, que será desenvolvido no capítulo 

final. Com isso, será possível compreender como, na videoarte aqui analisada, o corpo não se 

apresenta como presença plena, mas como figura em desaparecimento espectral e 

fantasmagórico: desencarnado. 

  



 

53 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Capítulo 2 

  



 

54 
 

Capítulo 2. O Encarnado 
(…) Cumpre, pois, interrogar-se sobre esse encarnado, a começar pela impossível arbitragem da palavra. En, 

seria dentro, seria sobre?... (Didi-Huberman, 2012, p. 32) 

 

 No capítulo anterior, considerei a estética do infamiliar relacionando-a com a videoarte. 

Seguindo esse percurso, neste capítulo volto-me à investigação das condições em que a imagem 

videográfica pode ser pensada a partir de instâncias de visibilidade do encarnado. Deve-se ter 

em mente que a tensão entre a estética do infamiliar e o encarnado revela o caráter antitético 

do desencarnado. Ou seja, os conceitos coexistem na mesma imagem, em uma tensão de 

qualidades opostas, sem que uma negue a outra. O objetivo, portanto, é compreender o 

encarnado para, a partir dele, estabelecer a noção de um desencarnado que abrange a ideia de 

corpo como reverberação e oscilação no limiar entre o visível e o vestigial. 

 Compreender o encarnado na videoarte exige delimitar o que é presença do corpo na 

imagem, o que implica em uma presença processual, plástica, muitas vezes fragmentada e 

inscrita em um tempo próprio da linguagem videográfica. Retomo, aqui, o ponto de partida 

estabelecido por Didi-Huberman em sua formulação do encarnado na pintura, para então 

investigar de que modo e sob que condições esse encarnado pode se manifestar na videoarte. 

Em vez de trabalhar com uma oposição binária entre encarnado e desencarnado, buscarei 

evidenciar suas zonas de contágio e fricção, em especial a partir do corpo videográfico.  

 A ponte entre encarnado e desencarnado foi elaborada por meio de três dimensões 

identificadas ao longo da pesquisa sobre como o encarnado se dá a ver: o encarnado teológico, 

o encarnado tátil e o encarnado visual.  O encarnado teológico constitui a base para a acepção 

do termo, presente na teologia cristã e ponto de partida para a formulação de Didi-Huberman. 

Já o encarnado tátil traz uma perspectiva da tradição de pintura sobre o termo “incarnat”, 

incorporando-o à produção videográfica e estabelecendo contraposições entre pintura e vídeo. 

Por fim, o encarnado visual corresponde à compreensão didi-hubermaniana da perturbação da 

esfera visual da imagem, que infringe uma rasgadura nas certezas sobre o que está na instância 

do “visível”. 

 Antes de desenvolver as três dimensões do encarnado, apresento brevemente algumas 

definições do termo em dicionários e em estudos adjacentes, como forma de esclarecer os 

sentidos que a palavra “encarnado” assumirá ao longo do capítulo. No Dicionário Online 

Michaelis da Língua Portuguesa, “encarnado” é definido como “tornado carne; feito carne” e 

como “o que se humanou” ou “que tomou forma corpórea” (Michaelis, 2024). Já o Dicionário 

Houaiss acrescenta sentidos cromáticos e simbólicos ao termo, como “vermelho vivo” e “cor 

do sangue vivo”, apontando para uma dimensão sensorial e afetiva associada à carne (Houaiss, 



 

55 
 

2009). Didi-Huberman também aponta algo semelhante “O encarnado procede do vermelho, 

isto é, do sangue, matéria por excelência: mas igualmente do olhar, ato do espírito e meio do 

desejo” (Didi-Huberman, 2012, p. 82). 

 Outra abordagem do encarnado, para além dessas que serão discutidas, foi a 

apresentada pelo filósofo Maurice Merleau-Ponty em seu livro póstumo “O visível e o 

invisível” (2000). Merleau-Ponty aprofunda a compreensão sobre o termo ao pensar o corpo 

como condição fundamental da percepção na qual a subjetividade afasta-se de uma consciência 

pura, isolada, que antecede a experiência, e aproxima-se da carne, em que a experiência 

subjetiva do sujeito é encarnado no mundo. Merleau‑Ponty utiliza o termo carne (chair) como 

uma categoria ontológica que atua como elemento-limite de um ser encarnado e perceptivo, 

representando uma parte da experiência sensível, na qual corpo e mundo se entrelaçam, 

tornando-se algo para além do objeto e do sujeito, logo, a experiência é corporificada. Segundo 

o pesquisador Claudinei da Silva (2011), Merleau-Ponty parte do idealismo fenomenológico 

transcendental de Husserl para definir a “realidade carnal” (Silva, 2011, p. 160) das coisas. 

Apesar da pertinência e da afinidade com o que aqui se desenvolve, opto por não aprofundar 

essa abordagem neste momento, uma vez que o recorte teórico adotado orienta a investigação 

por outros caminhos.  

O capítulo será dividido em três seções que se entrelaçam e se complementam, 

refletindo o processo interligado de elaboração teórica e produção das videoartes. Na primeira, 

o encarnado teológico será abordado a partir de minha relação com a iconografia cristã, tendo 

Play Dead (2024) como norte desde o início da pesquisa. Produzida antes do aprofundamento 

teórico, essa obra orientou a busca por referências e a definição dos sentidos místicos e 

espirituais do termo. Em seguida, o encarnado tátil aprofundará a materialidade da imagem e a 

experiência sensorial do corpo, em diálogo com a tradição da pintura e com a “cor cicatriz” de 

Éliane Chiron, articulados à manipulação da matéria digital e à experimentação cromática na 

obra Desassossego (2024)8. Por fim, o encarnado visual é a síntese dessas práticas e teorias, 

articulando a figurabilidade de Didi-Huberman e a ideia do corpo como fantasmagoria, como 

na sobreimpressão de Aperto (2023). Cada seção foi conduzida por um trabalho de videoarte 

que norteou os entendimentos de encarnado identificados ao longo desta pesquisa. 

 

 

 

 

 

 
8 Para assistir: https://vimeo.com/1026630077 



 

56 
 

2.1 Encarnado teológico 
(...) O olhar de compaixão das imagens milagrosas da Virgem, ou o sangue da Paixão que brota da superfície 

dos ícones do Cristo, flagelados por algum herético, quiça curioso de experimentar a imagem tanto quanto a 

divindade (...) (Didi-Huberman, 2012, p. 37)  

 

A presente investigação iniciou-se a partir de uma jornada pessoal, atravessada por 

memórias e estabelecida na tensão entre a palavra, compreendida como lógica e pesquisa, e a 

carne. Esta, por sua vez, engloba o que incidiu sobre meu corpo, minhas lembranças e 

experiências, além de conectar-se à ideia de "carne de Deus", que depreendi como norteador 

do encarnado teológico. Em vez de recorrer imediatamente a leituras ou elaborações 

conceituais, optei por partir do processo de criação em vídeo. Desse modo, elegi a herança 

teológica cristã que carrega em si a carne, tanto humana quanto divina, cujo personagem central 

e motivador é Jesus Cristo, o Deus que se fez carne, para conduzir as imagens que saltaram, 

num processo que flerta com o onírico, de condensação e deslocamento das imagens. 

 Nesse sentido, o termo encarnação, segundo dicionários como o Michaelis9, é oriundo 

do latim incarnatio (“tornar-se carne”), descreve o ato divino pelo qual a segunda Pessoa da 

Santíssima Trindade, o Verbo de Deus (Logos), assume a natureza humana. Na figura de Jesus 

Cristo, a natureza plenamente divina e a plenamente humana unem-se de forma indissolúvel, 

sem se confundirem ou perderem suas identidades.  

 O encarnado teológico, tal como formulado nesta investigação, é a concepção da união 

entre o divino e o humano numa imagem-índice: o corpo de Cristo, cuja encarnação, entendida 

como “tornar-se carne”, constitui o mistério central da fé cristã. O encarnado teológico é, sob 

a minha perspectiva, atravessado por desejo, angústia e criação artística. Ao tomar a figura de 

Jesus, plenamente Deus e plenamente homem, como ponto de partida, essa noção se articula 

entre palavra e carne, simbolismo e materialidade, revelando-se na imagem como campo de 

tensões. O encarnado teológico compreende o corpo redentor, o corpo que sofre, que sangra, 

que se mostra e se oculta, constituindo uma estrutura simbólica e desestabilizadora capaz de 

reconfigurar o que é visto em tela observado na videoarte Play Dead (2024), cujas inquietudes 

se desdobram na técnica e na poética desenvolvidas. 

 A reflexão sobre o encarnado teológico constituiu um exercício singular. Em virtude de 

ter frequentado a igreja até os 21 anos de idade, esse tema tornou-se recorrente em meu 

imaginário, manifestando-se em diversos acontecimentos e questões, especialmente aquelas 

relacionadas ao corpo. Abordar o encarnado como artista (“fazedora” de imagens) e, 

simultaneamente, como a imagem na pesquisa, implica lidar com uma tensão intensa. Reunindo 

 
9 MICHAELIS. Grande Dicionário da Língua Portuguesa. [2025]. Disponível em: 

https://michaelis.uol.com.br/palavra/2BpM/encarna%C3%A7%C3%A3o/. Acesso em: 22 ago. 2025. 



 

57 
 

textos sobre Branden W. Joseph, Mignon Nixon, Ara Osterweil, Judith Rodenbeck e Carolee 

Schneemann, a autora do livro Carolee Schneemann: Kinetic Painting, Sabine Breitwieser, 

publicado em 2015, apresenta uma pergunta que a artista Carolee Schneemaan fez a si mesma 

ao propor suas performances, body art, videoartes e fotografias: “Can I be Both, image and 

image-maker?”, em tradução livre “Eu poderia ser as duas, imagem e fazedora de imagens?”. 

Ao mencionar Rebecca Schneider e Maura Rilley, a pesquisadora brasileira na área de Teoria 

e História da Arte, Vera Pugliese, neste mesmo sentido, observa que a imersão da artista na 

própria obra atenuou a linha entre criadora e sua imagem e obra, fundindo-as (Pugliese, 2022). 

Atravesso as mesmas questões, produzindo, analisando e na busca de entender o que faço para 

e nesta pesquisa.  

 A questão da pintura no trabalho com o corpo atravessou a obra de Schneeman, 

conforme analisa Pugliese em seu artigo intitulado “Atravessamentos subterrâneos da serpente 

e da Ninfa entre Aby Warburg e Carolee Schnemann”, 2022. Segundo a autora, Schneeman 

situou suas poses numa “zona entre figuração e abstração” (Pugliese, 2022, p. 4), 

experimentando a expansão da pintura com seu corpo e sua postura. 

 Não obstante, a produção das imagens produzidas ao longo desta pesquisa, também 

atravessam questões da verossimilhança, representação e figurabilidade, caras à tradição 

pictórica —que serão discutidas adiante. Remetem, também a experiências íntimas e, algumas 

vezes, devastadoras. Embora essa dimensão pessoal não seja evidente no produto final, ela se 

manifesta de forma consistente durante o processo criativo, atravessando todas as obras 

(incluindo a que descreverei aqui), que se configuram como um verdadeiro campo de batalha 

interno. Esse encarnado na produção da imagem, não racionalizado, mas marcado pela 

saturação (de sentimentos e das cores), pela carne e pelo excesso dos vermelhos, ora mais, ora 

menos saturados, foram os primeiros a constituir a percepção de mundo que orienta esta 

dissertação. 

 Desse modo, antes de recorrer a textos que abordassem o tema, especialmente na 

tradição eclesiástica, voltei-me para o próprio encarnado enquanto artista, que se relaciona, em 

alguma instância, diretamente com o “teológico”. Mesmo buscando fundamentações 

(encontros ou atropelos) teóricas, o ponto de partida são as produções artísticas, que se 

direcionaram, por desdobramento, para a videoarte. Nesse processo, o encarnado teológico se 

apresenta em memórias (mentiras, verdades e ficções), mas principalmente como uma 

sensação: visível e visual. 

As imagens estão visceralmente ligadas a sensações que se desdobram em cores, gestos 

e pequenas cenas articuladas entre si, compondo sequências mais amplas, e não são 



 

58 
 

previamente formuladas e afirmadamente intencionais, como se viessem de um storyboard ou 

de uma espécie de roteiro. 

 Nesse processo de pensamento, criação e embate com o próprio fazer, a videoarte Play 

Dead (2024), que coroa esta seção, se formou. Esta videoarte conduziu tanto a pesquisa quanto 

a formulação dos termos que pavimentam a compreensão do encarnado teológico. A seguir, 

apresento o que acontece em cada sequência da obra, articulando-a com o que apreendi desta 

esfera do encarnado. 

 Play Dead10 inicia com a voz de Louise Bourgeois, retirada de uma entrevista, na qual 

ela comenta o hábito de seu pai de descascar mexericas à mesa. Em tela, uma mulher, 

enquadrada no centro da imagem, ergue a cabeça lentamente com os olhos fechados. O 

contraste elevado deixa o fundo completamente branco, enquanto sua figura é enunciada pela 

alteração de cor: a pele é do mesmo tom do fundo, contornada por matizes claros, e o cabelo, 

com a saturação modificada, aparece em roxo. 

Bourgeois narra: “…por ser uma tradição de família…”, momento em que a cena é 

interrompida e a fala prossegue acompanhada de uma música que pontua as ações, edição e 

montagem do vídeo. Há uma angústia sutil nas expressões. O início do vídeo instaura uma 

tensão entre camadas de texto e imagem que, para mim, evoca um campo íntimo: na minha 

família, ir à missa aos domingos sempre foi uma tradição, o que estabelece uma ligação direta 

entre a frase e meu imaginário dessas ocasiões. 

A seguir, a fala de Bourgeois prossegue: “…todos à mesa deveriam trazer algum tipo 

de entretenimento”. A imagem, agora fortemente saturada, exibe tons que saltam à vista: 

magenta, roxo e vermelho. O enquadramento em close mostra o gesto abrupto de rasgar uma 

meia-calça vestida. Diferentemente do quadro anterior, em que o fundo era totalmente branco, 

aqui o fundo é inteiramente preto, acentuando o contraste entre as cores e o ato que, pelos 

destaques em vermelho, sugere o rasgar da pele sobre a carne. É desse ponto que emerge o 

trocadilho entre imagem (rasgar a carne), texto/voz (trazer algum tipo de entretenimento) e 

título (Play Dead): “fingir-se de morto”, atravessando os desígnios divinos. Deus-Pai, imagino, 

deveria estar muito contente e entretido ao brincar de matar o próprio filho, que é Ele mesmo. 

 Na sequência do vídeo, a fala de Bourgeois culmina em “então, esta era a forma de 

entretenimento dele”. Na palavra “esta”, a cena troca para uma cabeça feminina repousada 

sobre uma mesa de madeira, com um prato de prata à frente, dentro do qual há um pano branco. 

O rosto tem algo similar a sangue na face, próximo aos olhos. A cena remete à imagem de 

 
10 Para assistir: https://vimeo.com/1118239606 



 

59 
 

Cristo com a coroa de espinhos, mas a mulher não a usa, há apenas o sangue que indicia algo 

neste sentido como se vê na captura de tela de Play Dead (Figura 7). A mulher parece repousar 

em oferta ao espectador e o pano lembra o sudário de Cristo, mas ainda sem a mancha do rosto 

ensanguentado. A imagem foi modificada para que os tons fossem esmaecidos em branco e 

rosa, brincando com a suavidade e peso das cores. 

 Para entender essa simbologia, é relevante observar a etimologia da palavra sudário. De 

acordo com o dicionário online Michaelis, a palavra sudário tem sua origem no termo em latim 

sudarium, que significa "pano para o suor". Na Roma Antiga, era um objeto de uso comum 

para limpar o suor do rosto. No entanto, seu significado evoluiu para designar também o lençol 

funerário, ou mortalha, usado para envolver um corpo após a morte. Outro ponto, segundo o 

pesquisador e crítico de arte Jack Brandão (2014), é que a transição deste objeto mundano para 

um item de rituais fúnebres é um reflexo do próprio Sudário de Turim: o lençol se tornou uma 

das mais importantes relíquias do cristianismo, sendo visto como a síntese da Paixão de Cristo, 

um atestado vestigial e um rastro da morte, evidenciado pelo sangue na mortalha. 

 

FIGURA 7 – Play Dead (2024) 

 

Maiara Martins. Vídeo Digital. 40 seg. 2024. Fonte: Acervo Pessoal. Disponível em: 

https://vimeo.com/1118239606 

 



 

60 
 

FIGURA 8 – Play Dead (2024) 

Maiara Martins. Vídeo Digital. 40 seg. 2024. Fonte: Acervo Pessoal. Disponível em: 

https://vimeo.com/1118239606 

 

 

FIGURA 9 – Play Dead (2024) 

Maiara Martins. Vídeo Digital. 40 seg. 2024. Fonte: Acervo Pessoal. Disponível em: 

https://vimeo.com/1118239606 

 

https://vimeo.com/1118239606


 

61 
 

Nesse contexto, a falta de sangue no pano presente na obra é posta como um indício de 

que o "encarnado" está em processo de desenvolvimento. Afinal, até aquele momento, a 

imagem não transparece o rastro que busco para o desencarnado e que será esmiuçado 

posteriormente nesta pesquisa. A concepção presente sobre o que é a encarnação teológica 

transpareceu muito mais a ideia da carne, do corpo presente e desejante, assim como o corpo 

que se apresenta ao espectador marcado pela morte, ilação e angústia. 

 Posteriormente, há no vídeo uma cena de transição, onde a música do fundo se 

sobressai. A imagem em tela é um close-up de uma cabeça balançando de um lado para o outro, 

como se negasse algo ou olhasse para outras direções. A imagem está bastante saturada, e o 

vermelho sobressai, uma cor sanguínea, mas que se aproxima mais de um sangue-luz que um 

sangue-carne, um indício do encarnado tátil, que tratarei na seção seguinte. Em seguida, o som 

permanece enquanto um busto feminino é enquadrado, massageando os próprios seios (Figura 

8). Em frente a este corpo, há uma espécie de altar pagão, contrapondo a imagem do sudário. 

A imagem é também saturada, mas com tons escuros, dentro da paleta de vermelho, roxo e 

rosa, um festival da carne que se faz presentificada e encarna o seu potencial: desejo, blasfêmia 

e erotismo. Em seguida, uma taça é cheia e transborda. O fundo é magenta, roxo, com algumas 

áreas mais claras. O líquido negro, que faz alusão ao sangue de Cristo, é posto na taça até 

molhar a superfície magenta e roxa, algo que parece uma pele de animal. 

 Enquanto a taça é preenchida (Figura 9), inicia-se um áudio da poetisa Sylvia Plath, 

que declama um excerto do poema "Daddy": “you do not do, you do not do / any more, black 

shoe / In which I have lived like a foot / For thirty years...”. O poema continua em “...poor and 

white / Barely daring to breathe or Achoo...”11. Este poema apresenta uma narradora que luta 

com sentimentos conflitantes em relação ao pai, passando de uma figura divina para um 

demônio sádico. Em tela, a imagem é da superfície de uma mesa, a que apareceu anteriormente, 

mas agora em close, passando rapidamente pelos objetos dispostos em cima. Na edição, há uma 

alteração na cor, tornando-a mais vermelha; no entanto, não há a mesma quantidade de 

contraste, e os níveis da cor não estão saturados. A imagem é mais próxima de uma imagem da 

realidade, não é deslocada para uma esfera irreal que é emplacada quando se altera 

acentuadamente a imagem. A câmera caminha e para sobre a carta da Imperatriz do tarô (edição 

Bastardo), uma carta que traz uma mulher grávida em um trono, talvez como a própria imagem 

 
11 Você não serve, você não serve/ Mais, sapato preto/ No qual vivi como um pé/ Por trinta anos, pobre e pálida/ 

Mal ousando respirar ou espirrar. Livre tradução. 



 

62 
 

de Maria, quem gestou o Deus-Homem, enquanto no áudio a fala da poetisa diz “Daddy, I have 

had to kill you”; papai, eu tive que te matar. 

 Afinal, o encarnado teológico, associado à carne como milagre divino, está 

profundamente enraizado na tradição figurativa ocidental, onde o corpo humano funciona 

como signo de transcendência, um espaço em que o divino se torna visível e tangível. Contudo, 

ao evocar essa instância em Play Dead, optei por problematizá-lo, rompendo com a genealogia 

iconográfica que vincula o corpo à ideia de sacrifício redentor. A citação de Sylvia Plath surge 

como um gesto de ruptura, suspendendo a filiação simbólica que faz do corpo um signo de 

verdade transcendente. O corpo filmado abandona e, ao mesmo tempo, reclama a condição de 

Filho-encarnado-de-Deus, emergindo como uma presença construída por camadas cromáticas, 

texturas e oscilações óticas, sem ser reduzido a um índice de algo maior, trazendo à baila 

também outras fissuras do encarnado teológico, como a gestação de Maria, trazida pela carta 

de tarot da Imperatriz. 

 Ao longo desta investigação, descobri na mariologia12, tema estudado por Salvador 

González (2015), estudioso espanhol da ciência das religiões, que, segundo alguns teólogos, 

Maria teria concebido Jesus pelo ouvido ao escutar a anunciação. Essa concepção “pelo 

ouvido” está diretamente ligada à Palavra, presente em “o verbo se fez carne”. Todavia, permite 

também pensar que Cristo é a própria linguagem, a forma pela qual a palavra da igreja se 

estrutura e se organiza tornando-se, por fim, o corpo da igreja. Já a imagem de Maria como 

receptáculo me provoca inquietação, pois nela há algo que consome e, ao mesmo tempo, 

impulsiona a produção artística. Essa tensão, entre ruptura e aproximação da figura divina, 

permeou a elaboração do vídeo e permite compreender a articulação entre corporeidade e 

simbologia religiosa. 

 Não obstante, para localizar-me sobre a teoria da encarnação no âmbito religioso, 

aproximei-me do campo das Ciências das Religiões, no qual encontrei artigos voltados aos 

estudos de aspectos enigmáticos do cristianismo embasados em textos bíblicos e também em 

registros históricos. Foi interessante observar que alguns artigos, como o “Per aurem intrat 

Christus in Mariam: Aproximación en la pintura italiana del Trecento desde fuentes 

pratrísticas y teológicas”, a fonte basilar da pesquisa de Salvador González foi uma vertente 

das artes visuais. Apesar de tratar diretamente da concepção de Maria por meio do ruído 

 
12 Mariologia é o estudo teológico da Virgem Maria, mãe de Jesus Cristo, e da sua importância dentro da fé cristã, 

especialmente nas tradições católica e ortodoxa. Abrange desde a análise das escrituras e da tradição da igreja até 

a reflexão sobre a piedade popular e a veneração a Maria. 



 

63 
 

produzido pelo Arcanjo Gabriel na Anunciação de sua gravidez, uma das palavras-chave do 

artigo é “encarnación de Cristo”. 

 González apresenta um paralelismo interessante ao aproximar diretamente a encarnação 

de Cristo ao ato da concepção, ao empregar a expressão “concepción/encarnación” (González, 

2015, p. 214). O autor explica que, até o século VI, a noção de conceptio per aurem – 

engravidar pelo ar, pelo som ou pelo ouvido – em Maria era mencionada explicitamente, 

embora não como um ato físico, enquanto os teólogos posteriores reinterpretam essa ideia de 

forma simbólica.  

Posteriormente, o ouvido de Maria na Anunciação passa a ser entendido como o meio 

acústico pelo qual ela recebeu imaterialmente a mensagem de Deus Pai, e não como um canal 

físico ou biológico que viabiliza a concepção, permitindo a concepção/encarnação do Verbo 

em seu ventre sem que sua virgindade fosse perdida. Assim, a ênfase desloca-se da 

corporeidade para a Palavra divina como agente da encarnação. Ele observa, ainda, que no 

primeiro sermão de São Proclo, patriarca de Constantinopla, datado do século V, em louvor a 

Maria, o autor pontua que ela, “escrava e mãe, virgem e céu, ponte única de Deus para os 

homens” (González, 2015, p. 216), é o instrumento que gera a encarnação, tecendo a túnica de 

Deus, sua carne. 

 Além disso, há uma dimensão ligada à palavra que merece atenção, pois ela desloca a 

visceralidade da carne do encarnado. No vídeo, o gesto de tocar o próprio peito numa cena 

anterior atua como reafirmação da carne, contrapondo-se à concepção idealizada e assexuada 

de Maria. Dessa forma, o encarnado teológico, mesmo diante da extensa produção discursiva 

sobre ele no campo da ciência das religiões, atravessa, fere e revela justaposições de opostos, 

sem falsas polarizações, que sustentam toda a minha pesquisa artística, permitindo a articulação 

entre experiência sensível e reflexão teórica. 

 A última cena configura-se como uma contraparte da cabeça deitada. Em plano mais 

aberto, vê-se uma mulher usando um casaco de pelo branco, com um prato de prata à sua frente, 

juntamente com um pano branco ao lado do prato. As cores são saturadas e alteradas no mesmo 

tom da cena da taça transbordando. O casaco de pele aparenta ser o mesmo da cena da taça. 

Não se observam os olhos da mulher, e de sua face escorre um líquido que se assemelha a 

sangue. Este líquido, no entanto, sobe pelo rosto da mulher, em oposição a escorrer para baixo. 

 Processualmente, a obra abandona a lógica da carne como verossimilhança. Em vez de 

reproduzir a pele tal como ela é, propõe-se uma relação com a visibilidade que transforma a 

carne em um território instável, no qual a linguagem falha, a imagem escapa e o gesto insiste. 

A paleta de cores, dominada por tons escuros com contrastes pontuais de luz, carrega alguns 



 

64 
 

sentidos da encarnação que não se restringem ao âmbito teológico, além de preencher 

superfícies, evocando vida e morte por meio da saturação e da manipulação das especificações 

cromáticas na edição do vídeo. A manipulação deliberada da cor cria uma tensão constante, 

revelando apenas fragmentos enquanto oculta outros, reforçando as vicissitudes da carne como 

algo que nunca se entrega por completo. 

 Assim como nas cores, a temporalidade da obra subverte a linearidade convencional. 

Composta por repetições sutis e variações mínimas, a obra adquire um ritmo que sugere a 

natureza contínua e inacabada da encarnação. Apesar de sua brevidade (apenas 40 segundos), 

as escolhas cromáticas, o ritmo e as frases instigam o espectador a assisti-la em loop. Essa 

circularidade reitera a ideia de que a encarnação não alcança um ponto final. 

 Entre as imagens que se relacionam com o “encarnado teológico”, destaca-se a ideia do 

sangue da coroa de espinhos e do sangue no sudário, nos quais a coroa não se faz presente e 

nem o sangue mancha o pano. Essa ausência é compreendida pela cor e pela sensação que 

evocava, como o sangue escorrendo, a agonia de Cristo e a minha própria angústia, e não como 

uma representação direta de Cristo. Cristo é Deus e homem simultaneamente, plenamente 

divino e plenamente humano. Sua agonia é, portanto, ao mesmo tempo sagrada e mundana, 

atravessando também minha experiência terrena. Essa sensação é denominada desconforto 

existencial, uma experiência recorrente, visto que o corpo, feito de carne, é atravessado e 

rasgado por ela. Tal desconforto poderia ser chamado de infamiliaridade. 

 A partir dessas percepções, outras imagens foram se configurando em resposta ao que 

observei na Igreja e aos desdobramentos dessas experiências. Entre elas, o cálice que 

transborda infinitamente, que inicialmente continha água e, na edição, transformou-se em 

vinho roxo. Ao aprofundar o estudo sobre o encarnado teológico, percebi correspondências 

entre essas imagens e conceitos previamente formulados. Entre eles, destaca-se a afirmação de 

González, de que o encarnado é o momento em que Deus se faz carne no ventre de Maria. 

Quando a obra foi produzida, pensava no encarnado posterior, no instante em que a carne chega 

ao fim. Considerou-se a morte, em oposição à concepção, não como tentativa de eliminar Deus, 

mas sim como suspensão da dimensão divina, de modo que permaneça apenas a carne. 

 Essa perspectiva se relacionou com elementos textuais, como a fala de Louise 

Bourgeois sobre descascar tangerinas, hábito de seu pai nos almoços de domingo, e versos de 

Sylvia Plath dedicados ao pai. A figura de Deus Pai, um ser supremo que “veio a todos”, 

provoca incômodo intenso. Nesse contexto, o encarnado teológico —Deus e homem 

simultaneamente— atravessa-me com angústia e aflição, estabelecendo uma relação externa e 



 

65 
 

teológica que atinge de forma concreta a minha experiência. Portanto, a dimensão teológica se 

cruza com a experiência pessoal, reforçando a tensão constitutiva do encarnado. 

 A distinção entre concepção pela Palavra e concepção pela carne oferece duas 

interpretações da encarnação, impactando a visão sobre o corpo, a linguagem e a ação divina. 

A primeira entende a encarnação como um ato criativo da Palavra de Deus, que produz o evento 

sem mediação biológica. Aqui, a Virgem é vista como um receptáculo sonoro, e a corporeidade 

é resultado de uma ação verbal, permitindo uma abordagem teológica da sacralidade que não 

se restringe à biologia. A segunda interpretação foca na materialidade. Ela sugere uma 

causalidade biológica e o corpo materno como o condutor da divindade. Nessa visão, o corpo 

não é apenas o local da manifestação divina, mas também um elo que une a matéria e o sentido. 

A ênfase na carne torna a encarnação visível e vulnerável ao sofrimento, sustentando a ideia 

de redenção. Essa dualidade entre a Palavra que cria e a carne que recebe e sofre mantém a 

dupla natureza, divina e humana, de Cristo. A Palavra lhe confere origem transcendente, e a 

carne, historicidade e contato com o mundo. A primazia da Palavra redefine a encarnação como 

um evento comunicativo e simbólico, minimizando a importância de mecanismos fisiológicos. 

 Na tradição cristã, a encarnação marca o momento em que Deus assume a forma 

humana e, com ela, as problemáticas de se ter um corpo. A carne, nesse contexto, ganha 

espessura pela experimentação formal, em oposição à mimese, tornando-se um campo sensível 

e historicamente inscrito. O termo "carne" em João 1:14 rompe com a mera referência à matéria 

física, evocando a totalidade da condição humana em sua fragilidade, mortalidade e 

temporalidade. Ao assumir a "carne", o Filho de Deus tornou-se plenamente humano, sujeito 

às necessidades e emoções do corpo, como sono, fome, sede, tristeza e raiva. 

 É nesse ponto entre a Palavra e a carne, entre o simbólico e o material, que a encarnação 

começa a se desdobrar além do teológico, tornando-se um conceito que atravessa a arte, a 

imagem e a memória. Em Play Dead, essa abertura de sentidos se materializa na fragmentação 

visual e na instabilidade da imagem. A câmera capta planos incompletos e gestos 

interrompidos, criando uma tensão entre o que é mostrado e o que permanece velado. O corpo 

filmado se entrega como uma presença parcial, sempre em processo de emergir ou desaparecer 

na saturação da imagem. 

 Percebe-se, ao final, que Play Dead opera nessa suspensão: entre a carne como milagre 

divino, como superfície técnica e como presença opaca. A imagem busca a experimentação, 

em oposição a encontrar uma resposta. Ela se move nesse "entre", sem fixar sentido, sem buscar 

redenção, apenas tentando escutar, no ruído da matéria, o que ainda pode ser uma carne que 

resiste à fixação. Nesse sentido, a encarnação teológica constitui-se o próprio fundamento da 



 

66 
 

possibilidade de atravessar fronteiras entre o divino e o humano, o invisível e o visível, o 

abstrato e o material, além de servir como pano de fundo. Nesta seção, ela foi compreendida 

como a premissa que estabelece a manifestação do transcendente no imanente e é ponto de 

partida para pensar o encarnado também fora do campo estritamente religioso. A seguir, 

voltando ao indício lançado anteriormente sobre “sangue-carne” e “sangue-luz”, dá-se 

prosseguimento àquilo que é denominado esfera tátil do encarnado. 

 

2.2 Encarnado tátil 
(…) O encarnado é caracterizado com as qualidades táteis da própria pele… (Didi-Huberman, 2012, p. 82) 

 

 A partir da premissa teológica, a materialidade do corpo se torna o foco da análise na 

tradição da pintura. O termo incarnat surge como a manifestação artística da carne, a tentativa 

do pintor de traduzir a vitalidade e a sensibilidade do corpo humano através da matéria 

pictórica. Se a encarnação teológica é a união da divindade com a carne, o incarnat é a busca 

pela união da ideia com a tinta, do conceito com a superfície por meio da carnadura dada à 

imagem (Didi-Huberman, 2012). A pintura, portanto, dá o corpo a ver de forma tátil, além de 

o representar, construindo uma poética de presença que é indissociável de sua materialidade, o 

que reforça que os diferentes encarnados não são estanques, mas instâncias que se misturam e 

sobrepõem-se, ou até, são a mesma noção. Essa forma de encarnação “tátil”, mediada pela mão 

do artista e pela materialidade da tela, serve como base para compreender como a imagem se 

torna um corpo, um receptáculo de sentido e um corpo físico animado no quadro.  

 Com base nessa concepção, esta seção busca compreender como o encarnado, 

originalmente associado à pintura, pode ser deslocado e repensado na videoarte, levando em 

consideração a fantasmagoria e a infamiliaridade anteriormente abordadas. Na linguagem da 

videoarte, o "encarnado tátil" manifesta-se na matéria da própria luz, e não na matéria dos 

pigmentos, como ocorre na pintura. O encarnado, como efeito da imagem que se quer corpo, 

reverbera em práticas que extrapolam o suporte pictórico, mas que ainda assim lidam com a 

visibilidade da carne e de sua espessura. A diferença fundamental é que, enquanto a pintura 

constrói a carne com pigmentos e tinta, a videoarte a constrói com luz, sobreposições de 

imagens e texturas visuais. 

 Enquanto artistas como Eliane Chirón se aproximam da materialidade do vídeo ao 

pensá-lo como pintura, a proposta aqui é abordar o vídeo como vídeo, explorando sua carnadura 

a partir de suas próprias especificidades. É o caso da videoarte Desassossego, na qual a "carne" 

da imagem se constrói por estratégias formais como repetição, apagamento e sobreposição de 



 

67 
 

camadas de luz. A imagem de um corpo humano na tela é formada pela densidade dos pixels e 

pela composição de canais de cor que se sobrepõem: o vermelho, verde e azul (RGB). 

 O encarnado tátil do vídeo reside na maneira como a luz modela a forma, conferindo à 

imagem a visibilidade da carne. Mesmo que a figura não se apresente como presença plena, ela 

é um rastro e um espectro. Contudo, essa aparição espectral de um corpo em desaparecimento, 

é construída por uma materialidade de luz. Dessa forma, a pele digital da imagem, com sua 

textura de pixels e brilho, dá um corpo ao fantasma. Por isso, a fantasmagoria do vídeo é a de 

um corpo cuja matéria é a própria luz, e não a de um corpo sem matéria. Isso porque o corpo 

fantasmagórico dentro da poética artística é encarnado e tátil, mesmo que desencarnado, 

habitando um território instável, onde o infamiliar se manifesta na carne que se oferece sem se 

deixar possuir. 

 Na pintura, percebo que o encarnado tátil encontra sua manifestação mais direta, 

fundamental e exemplar. A carne da imagem é o resultado de um processo físico e cumulativo, 

onde a densidade do pigmento e a força do gesto se materializam em uma carnadura visível, 

uma superfície atravessada pela carne. A sensação de tato, nesse contexto, deixa de ser uma 

simples metáfora e se torna uma apreensão concreta da matéria. A pintura, assim, se constitui 

como um corpo que sentimos com o olhar, cuja proximidade e corporalidade emergem 

diretamente da matéria que a compõe. 

 Na pintura, é pertinente notar que, assim como no vídeo, passou-se um tempo até que 

os estudos versassem as características intrínsecas da própria linguagem, e não apenas a 

interpretação do que estava visível na tela. Em sua tese de doutorado, por exemplo, a 

pesquisadora brasileira Rejane Ventura aborda como um dos primeiros tratados acadêmicos 

venezianos, o Dialogo della pittura intitolato l’Aretino, de Lodovico Dolce, publicado em 

1557, propunha um cotejo entre os maiores nomes da pintura da época: Ticiano, Michelangelo 

e Rafael. Outros autores italianos como Leon Battista Alberti, Pino e Vasari também debateram 

sobre os fundamentos da pintura, a arte pictórica e o ofício do pintor. 

 Segundo Ventura (2009), no texto de Dolce são discutidos o conceito de pintura e do 

ofício do pintor, a beleza natural e artística, a doutrina da ut pictura poesis, as funções da 

pintura (doutrinar, comover, deleitar), além de questões técnicas como os cânones da proporção 

da figura humana e o uso do colorido, estabelecendo um diálogo direto com a obra de Giorgio 

Vasari, Le vite dei più accellenti pittori, scultori e architetti, publicada em 1550. 

 Um aspecto pertinente citado pela autora sobre Dolce é de que o estudioso “assevera 

que o artista deve seguir a prática romana de vestir os ossos com carne e as carnes com os 

drapejamentos” (Ventura, 2009, p. 18) Por conseguinte, a cor é quem traz alma e vida para os 



 

68 
 

objetos em tela, permitindo pintar a carne e representar o movimento, criando uma ilusão de 

estar vivo, é na cor que estaria a origem do prazer da fruição diante de um quadro (Ventura, 

2009, p. 127). Pois esta cor permitiria que os personagens pudessem mimetizar a realidade pois 

caso o pintos imitasse bem, por meio das tintas, a maciez das carnes e sua vivacidade, só faltaria 

que a personagem representada, respirasse e imitar essa tactibilidade e sensorialidade da carne 

é um dos maiores desafios do colorido. 

 Este colorido, no caso o que chamei de “sangue-carne” na sessão anterior, passa pelo 

jogo de luz e sombra, claros e escuros, que finge relevos, profundidades e escorços, 

arredondando as formas e trazendo a perspectiva, ampliando e encurtando distâncias do 

primeiro plano da imagem, bem como pigmentos aglutinantes (como o óleo) que possibilitava 

novas associações e graduações da cor, criando a velatura13. Segundo Ventura, Dolce prescreve 

que as cores, para tornarem-se uma carne factível devem ser “bem unidas e esfumadas de 

maneira a esconder as linhas de contorno inexistentes na natureza” (Ventura, 2009, p. 136). 

Há, no entanto uma distinção clara do que seria a “cor” e o “colorido”, a cor é associada à parte 

técnica da pintura, camadas de tinta, já o colorido advém da habilidade do artífice, 

transformando as cores em colorido, “imitando com perfeição por meio delas a tonalidade dos 

elementos tais quais se encontram na natureza” (Ventura, 2009, p. 137). O incarnat, neste 

sentido da tradição de pintura é a capacidade do pintor de expressar a carnação, ou seja, criar 

camadas para formar a carne viva, por meio do colorido. 

 Para a autora, incarnat transcende a aplicação de tinta, aproximando a técnica pictórica 

à arte de imitar a vida, a mímese. Essa capacidade de dar alma à matéria, traduzindo as cores 

em sensações táteis e visuais, encontra um paralelo na fluidez com que a arte se expande e se 

transforma (Ventura, 2009). Assim como o pintor manipula pigmentos para criar a ilusão de 

carne, as linguagens artísticas se contaminam e se enriquecem mutuamente, transpondo 

fronteiras e se desdobrando em novas formas de expressão. 

 A relação entre linguagens e suas extensões para outras, não é recente. O desvelamento 

e a desembocadura de uma arte em outra é intrínseco da plasticidade artística, derramando-se 

em outros modos de fazer, superfícies e materiais, mesmo que seja da poesia para a pintura, 

 
13 Técnica pictórica utilizada principalmente na pintura a óleo e na aquarela, que consiste na aplicação de uma 

camada muito fina, transparente ou translúcida de tinta sobre uma área já seca e pintada. Essa camada não cobre 

totalmente a pintura subjacente, permitindo que as cores de baixo influenciem a aparência final, criando efeitos 

de profundidade, luminosidade e tom sobre tom. 



 

69 
 

como uma écfrase14, ou da pintura para a filmagem, que leva em consideração aspectos técnicos 

de enquadramento, profundidade de campo, iluminação e composição. 

 É nessa interseção entre linguagens que a videoarte encontra sua própria identidade. Ao 

absorver e reinterpretar elementos técnicos e conceituais da pintura e do cinema, a videoarte 

explora novas possibilidades, em vez de se limitar à reprodução do que já foi feito. A câmera 

digital, neste contexto, emerge como o novo pincel, permitindo a criação de obras que se valem 

das peculiaridades do meio, como o movimento, o som e o tempo, para dialogar diretamente 

com o espectador. 

 Apesar de ser baseada em um arcabouço técnico e de criação próprios, a videoarte 

carrega questões composicionais encontradas em outras linguagens artísticas, como a da 

pintura, o que se torna mais evidente quando se considera que o vídeo e o cinema também 

compartilham princípios técnicos. Nesse contexto, o pensamento do teórico francês Jacques 

Aumont15, abordado no capítulo anterior, oferece uma orientação para entender a relação entre 

pintura e videoarte. O autor busca entender a imagem cinematográfica em seu contexto 

histórico e estético, estabelecendo um diálogo contínuo com outras formas de arte, em 

particular a pintura. Para Aumont em 'L'Oeil interminable: Cinéma et peinture', traduzido em 

português como “O olho Interminável: cinema e pintura”, publicado em 2009, o cinema é uma 

extensão da pintura por possuir aspectos técnicos similares ao processo composicional de um 

pintor, como a montagem, o enquadramento, a profundidade de campo, a perspectiva e as 

camadas.  

 Neste livro, o Aumont argumenta que a capacidade do cinema, que assim como a 

videoarte, captura o movimento e a luz como uma extensão lógica da busca impressionista por 

apreender o instante, estabelecendo assim uma continuidade estética por herança da pintura em 

vez de uma ruptura. A câmera não é um pincel, e o filme não é um quadro, conforme ele 

salienta. O cinema pode abrir pinturas, conferindo-lhes um fora-de-campo e criando uma 

moldura centrífuga que impulsiona o olhar do espectador para além dos limites da imagem 

visível (Aumont, 2004). Essa análise demonstra que a interrelação entre as duas artes é um 

 
14 De acordo com o Oxford Classical Dictionary, “ekphrasis”, refere-se ao recurso literário e retórico de evocar 

— por meio das palavras — uma impressão de um estímulo visual, objeto ou cena. Como tropo crítico, a palavra 

ekphrasis (ἔκφρασις) é atestada a partir do século I d.C.: ela é discutida nos Progymnasmata gregos do período 

imperial, onde é definida como um "discurso descritivo que apresenta o objeto diante dos olhos com vividez 

visual." (Tradução livre)  

Fonte: https://oxfordre.com/classics/display/10.1093/acrefore/9780199381135.001.0001/acrefore-

9780199381135-e-2365 <Acesso em 18/08/2025> 
15 Aumont aproxima-se das noções de imagem-tempo e imagem-movimento de Deleuze, que não serão vistas 

aqui, mas investigadas em pesquisas futuras. 

https://oxfordre.com/classics/display/10.1093/acrefore/9780199381135.001.0001/acrefore-9780199381135-e-2365
https://oxfordre.com/classics/display/10.1093/acrefore/9780199381135.001.0001/acrefore-9780199381135-e-2365


 

70 
 

processo dinâmico de transformação, e não uma simples apropriação. A essência do cinema, 

portanto, reside em sua capacidade de absorver e modificar as convenções da pintura através 

do movimento e da duração, gerando um novo modo de representação. Dessa forma, é possível 

traçar uma aproximação entre a videoarte e a pintura, ainda que existam distinções importantes. 

 Diante disso, surge a pergunta: o que, então, faz da videoarte algo mais do que uma 

pintura (ou um filme) simplesmente transferida para outro suporte? Dubois (2004) e Kraiser 

(2014) consideram a linguagem da arte do vídeo uma forma de transição. Além disso, Dubois 

(2008) acrescenta que a videoarte é uma maneira de pensar as imagens em movimento e o 

próprio dispositivo de vídeo. De acordo com ele, a videoarte vai além de ser um objeto; ela é 

um estado da imagem, o que significa que sua matéria está em constante transformação. 

 Essa perspectiva, acrescenta uma outra camada sobre o artigo de Éliane Chiron, que, 

no artigo Íntima mutação da pintura no vídeo digital (2011), originalmente escrito em francês 

e traduzido por Sandra Rey, no qual a autora investiga os deslocamentos da pintura na 

contemporaneidade a partir de sua prática com o vídeo digital. No texto, a autora parte da 

pergunta sobre se ainda pode ser considerada pintora após ter abandonado os pincéis e passado 

a trabalhar com imagens digitais. Para ela, mesmo sem intenção explícita, retorna-se 

continuamente à pintura, pois é nela que se reencontra a experiência da cor, da matéria e da 

corporeidade, elementos que não desaparecem com o vídeo, mas se transformam nele. 

 A questão do encarnado, compreendida como a materialidade sensível da cor e sua 

ligação íntima com o corpo, é central em sua reflexão. A cor, segundo Chiron, não é mero 

elemento óptico, mas uma substância viva, capaz de evocar sangue, carne, lava, vísceras, o que 

a autora denomina de “magma viscoso” que se metamorfoseia constantemente (Chiron, 2011, 

p. 43). A autora recorre ao conceito de “cor cicatriz”, evocando Cennino Cennini e Louise 

Bourgeois, para pensar a cor como marca viva sobre a pele, como ferida que permanece 

(Chiron, 2011). 

 No vídeo Les Nageuses (Figura 10), Chirón explora essa corporalidade ao tratar a 

imagem digital como continuidade da pintura, “A hipótese é esta: o meu vídeo digital As 

Nadadoras (6'50, 2010, 2'21, 2011), que se pode projetar ou exibir em uma tela de TV, poderia 

ser chamado de pintura” (Chirón, 2011, p.43). A montagem circular, a velocidade do vídeo, a 

transformação das nadadoras em manchas mutantes de cor, tudo remete ao encarnado. As  

personagens nadam em seu próprio sangue simbólico — líquido espesso, veios de petróleo,  

lavas em fusão — e suas imagens são processadas como se fossem células ou cromossomos, 

ativando uma espécie de histologia visual que une código digital e matéria orgânica (Chiron, 

2011). 



 

71 
 

FIGURA 10 –  Les Nageuses 1 (2011) 

Eliane Chirón, Vídeo digital, 2 min. 24 seg. 2011. Fonte: Artigo Íntima mutação da pintura no vídeo digital de 

Éliane Chirón, traduzido por Sandra Rey. 

 

A autora estabelece, assim, uma relação direta entre a encarnação da cor e o efeito do 

vídeo sobre o olhar: a cor é a cicatriz que se imprime no observador por meio dos neurônios-

espelho, tornando visível o ponto de origem da obra como um afeto carnal compartilhado 

(Chiron, 2011). Nesse sentido, a imagem deste vídeo simula, encarna e transfigura o corpo. Em 

Las Naugueses 1, o vídeo é compreendido como um meio onde a carne se torna visível pela 

cor, numa intimidade que é ao mesmo tempo individual e cósmica. 

 Ao final, Chiron (2011) defende que o digital oferece uma nova via para a emergência 

pictórica do corpo. Assim, o vídeo torna-se um “quadro perfeito” onde a transmutação do 

íntimo em cor e da cor em carne acontece, afirmando que o verdadeiro encarnado da arte só se 

realiza no olhar do espectador, em uma zona de latência, sensível, sagrada e virtual. Apesar de 

concordar com a autora que o digital não dissolve necessariamente o corpo, a minha pesquisa 

aponta que a videoarte, em sua especificidade técnica e poética, pode manifestar a carnadura 

do corpo de forma diferente da pintura, construindo uma fantasmagoria da cor através da luz. 

 Enquanto Éliane Chiron (2011) aproxima o vídeo da pintura para reinscrever nele a 

experiência encarnada da cor — entendida como matéria viva, carne, sangue e cicatriz —, esse 

gesto reafirma o vídeo como um espaço de corporeidade sensível. Ao tratá-lo como pintura, a 

autora recupera a densidade do gesto artístico, o peso das camadas cromáticas e o envolvimento 

físico do olhar com a imagem. Embora a pesquisa de Chiron seja valiosa ao explorar a 



 

72 
 

materialidade da cor na videoarte, minha perspectiva aponta para uma direção diferente: é 

possível que o próprio vídeo tenha sua forma de encarnar. Ao considerá-lo em sua 

especificidade técnica e tátil, o corpo em tela deixa de ser uma presença substancial e, mesmo 

assim, permanece implicado no processo em que “se faz e se desfaz, se realiza a essência do 

olhar, traço evanescente e puntiforme, imperceptível cor das coisas, pintadas com reflexos 

instáveis” (Chiron, 2011, p. 44). O encarnado da imagem, assim, está posto na imagem 

videográfica, encarnando, também, o desencarnado. 

 O "desencarnado" de que falo não é a ausência do corpo, mas sua aparição intermitente, 

entre o visível e o invisível. Em vez da carne, tem-se o brilho da superfície; em vez do sangue, 

a pulsação da luz. Com isso, o corpo não está mais presente no plano da matéria, mas se projeta 

como um eco visual, como uma memória condensada na cintilação das imagens. Nesse sentido, 

o vídeo, tratado em sua especificidade técnica, não retorna à profundidade telúrica da pintura, 

mas se move em uma instância de aparição: é a imagem que atravessa, toca e escapa. O corpo, 

portanto, é menos presença do que vestígio, e menos incarnat do que fantasmagoria.  

 No sentido de entender a carnadura própria da videoarte, trago uma maneira de 

aproximação com a obra Desassossego (2024), retomando Dubois (2004, p. 78) que, para 

apresentar as técnicas próprias da linguagem do vídeo, destaca a mixagem de imagens como 

um processo que vai além da simples montagem de planos, conferindo centralidade à mescla 

visual em detrimento de uma estrutura narrativa linear. O autor identifica três procedimentos 

principais nesse contexto: a sobreposição (imagem sobre a outra), a utilização de múltiplas 

janelas (ou quadros inseridos no quadro principal do vídeo) e a incrustação (por meio do uso 

de chroma-key). Entre essas execuções, a sobreposição nas extremidades das imagens e as 

múltiplas janelas no sentido horizontal da tela, foram norteadoras para a criação de 

Desassossego. 



 

73 
 

Esta obra surge da fricção entre carne e luz, partindo da exploração da cor-luz e 

sobreposições. O próprio título já antecipa o processo: ele provoca uma fratura na própria 

superfície da imagem, além de evocar o desassossego como sentimento, buscando instaurar 

nela um modo de presença e carnação fantasmagórica. A obra corporifica minha própria 

inquietação, tensionando o visível e o invisível, utilizando os conceitos de infamiliar e imagem 

encarnada como base de seu processo criativo. Esses conceitos atuam como um tremor interno 

da imagem e do processo criativo, produzindo um campo de hesitação onde o visível não se 

estabiliza. 

FIGURA 11 – Desassossego (2024) 

Maiara Martins. Vídeo Digital. 2 min. 04 seg. 2024. Fonte: Acervo Pessoal. Disponível em: 

https://vimeo.com/1026630077 

 

Em Desassossego, a figura central aparece parcialmente velada (Figura 11). O rosto 

ora aparece, ora desaparece, ora encoberto pelo véu preto, ora revelado, mas sempre oscilando 

entre visível e oculto. Esse jogo de visibilidade cria uma tensão entre o que é reconhecível e o 

que permanece oculto, desafiando os códigos habituais de identificação. A ocultação facial flui, 

como se o rosto fosse algo que constantemente se dá, mas logo se retira, criando um campo de 

estranhamento. O corpo está ali, íntimo e próximo, mas ao mesmo tempo se torna estranho ao 

espectador. O corpo em tela sustenta sua opacidade na transparência das sobreposições, 

oferecendo uma presença que está em constante transição.  



 

74 
 

 O gesto, a luz e a cor magenta conduzem uma presença enigmática e inconstante, em 

substituição a uma narrativa marcada. O que deveria ancorar o olhar — o rosto — é 

precisamente o que falta, ou o que se dissolve, criando uma inquietação que cresce à medida 

que o conhecido se torna fugidio. A oscilação entre o rosto visível e o oculto reforça esse 

desassossego, como uma parte do eu que se apresenta e se recusa a ser totalmente 

compreendida, refletindo a fragmentação da identidade e a incerteza do eu. 

 

FIGURA 12 – Desassossego (2024)  

Maiara Martins. Vídeo Digital. 2 min. 04 seg. 2024. Fonte: Acervo Pessoal. Disponível em: 

https://vimeo.com/1026630077 

 

 O gesto repetido de tocar com uma vela as próprias pernas (Figura 12) aciona uma 

coreografia mínima de dor e silêncio. As pernas são o que resta de exposição — estão nuas, 

tensionadas, disponíveis ao toque da chama. É uma imagem entre o sacrifício e a contenção, 

entre o calor da carne e a frieza da câmera. O corpo é encarnado posto que está presente, 

vulnerável e denso, mas também se desloca: torna-se desencarnado à medida que se afasta de 

qualquer psicologização ou contexto biográfico.  

A cor magenta que domina todo o vídeo reconfigura a relação com a realidade, além de 

se constituir como uma escolha estética. Ao tingir o corpo de uma cor que não pertence à carne, 

afasta-o do mundo ordinário e o aproxima de um estado onírico, espectral. A imagem torna-se 

quase pictórica, zonas da carne que adquirem densidade justamente por sua estranheza 

cromática. O magenta atua como índice de outra temporalidade, de uma outra espessura da 



 

75 
 

presença. O uso de uma paleta magenta saturada dissolve a naturalidade da pele, deslocando a 

materialidade para um campo quase espectral e composto por luz, tornando o corpo mais 

próximo da ideia de simulacro, de presença que flutua entre o real e o fantasmático. 

 A estrutura da obra demonstra ausência de linearidade temporal. A obra manifesta-se 

sem início, meio ou fim discernível. O tempo se dobra sobre si mesmo, como se o gesto 

estivesse preso em um loop ritual. A trilha sonora, invertida e fraturada, rompe a linearidade e 

inscreve o tempo como desvio, sem a necessidade de conduzir. Essa repetição acumula 

intensidade, em detrimento do esvaziamento do sentido. É na recusa da progressão narrativa 

que Desassossego afirma que cada cena é uma dobra do mesmo instante, uma persistência no 

tempo da inquietação. Isso é reforçado pela técnica de montagem, na qual pequenos fragmentos 

de vídeo foram sobrepostos e dispostos em múltiplas janelas que repetiam o movimento com 

enquadramentos levemente deslocados do central. A variação de opacidade nas imagens 

repetidas, em tensão com uma iluminação rarefeita, busca intensificar a atmosfera e acentuar a 

fantasmagoria do corpo. A linearidade constitui-se uma escolha poética para romper com a 

lógica da resolução, do desenvolvimento e do fechamento. O desassossego, nesse contexto, é 

um estado a ser sustentado, não superado. 

 O que se manifesta são suspensões: do tempo, do gesto, do sentido. Desassossego 

concentra-se no entre: entre presença e ausência, entre dor e silêncio, entre o corpo e sua 

imagem. A obra habita o intervalo, permanecendo em um estado de não estabilização. E é 

justamente aí, nesse território instável, que o infamiliar encontra espaço para se materializar: 

naquilo que se tornou estranho, em oposição à familiaridade aparente; na carne que se oferece 

sem se deixar possuir; no gesto que se repete e nos contornos traçados pela luz. 

 Em Desassossego, a imagem criada permanece em estado de não resolução, assim 

como a sensação homônima. Ele assume a forma de pulsação, ardor e escape. Ele é a forma 

que inquieta, como uma borboleta à noite: atraída pela luz, mas sempre fora de alcance. O 

corpo se constrói no vídeo a partir de sobreposições de luz e informação digital (Figura 13), 

enquanto na pintura o faz por acúmulo de matéria. A materialidade luminosa do vídeo adquire 

uma densidade de pixels e uma poética de rastro que lhe confere uma "carne" à imagem. O 

encarnado tátil no vídeo reside na manipulação da luz, no esmaecimento e na inconstância dos 

dados, em oposição ao gesto físico sobre a superfície. Desse modo, a imagem de vídeo revela-

se como corpo e mantém-se espectral; é uma figura que pulsa e se oferece à percepção, 

habitando um território de inacabamento e de ausência. 

 

 



 

76 
 

FIGURA 13 – Desassossego (2024) 

 
Maiara Martins. Vídeo Digital. 2 min. 04 seg. 2024. Fonte: Acervo Pessoal. Disponível em: 

https://vimeo.com/1026630077 

 

 Desse modo, Desassossego sugere o deslocamento da noção de incarnat da 

materialidade densa da pintura para a poética da luz digital. Observa-se que, enquanto a 

pesquisadora Éliane Chiron, em sua análise de Les Nageuses, aproxima o vídeo da pintura para 

reinscrever a experiência da cor como substância viva (uma viscosidade de carne e sangue com 

o vermelho vivo), Desassossego traz indícios de uma direção distinta. O encarnado tátil na obra 

emerge da própria luz e da informação digital, sendo moldado pela artificialidade da luz 

magenta. Sua emergência não provém do acúmulo de pigmentos ou de uma matéria que evoca 

a densidade da pintura. Assim, o corpo em tela, mesmo que se apresente de forma desencarnada 

e espectral, pode ser considerado encarnado, visto que sua matéria pode ser identificada no 

brilho da superfície e seu toque se manifesta na fantasmagoria, um vestígio que pulsa na 

cintilação das imagens. 

 Tanto a dimensão teológica do encarnado quanto o conceito de encarnado tátil dialogam 

com a perspectiva do encarnado visual, que será o foco da próxima seção. Até aqui, a pesquisa 

explorou as origens do termo dentro do meu imaginário artístico, estabelecendo um 

posicionamento sobre o tema e iniciando a sua observação técnica e estética na pintura e na 

videoarte. O próximo tópico, então, aprofundará a discussão sobre a indissolução do encarnado 

e a poética do desencarnado, aprofundando de forma mais específica o encarnado como uma 

instância de visibilidade da imagem. 

 

https://vimeo.com/1026630077


 

77 
 

2.3 Encarnado visual 
(...) O encarnado não apenas significa um corpo, indica-o… (Didi-Huberman, 2012, p. 83) 

 

 Nesta seção, “Encarnado Visual”, focarei no conceito de encarnado conforme 

desenvolvido por Georges Didi-Huberman, entendendo-o como um abalo na imagem que se 

manifesta dentro de uma instância específica de visibilidade: o visual. A partir dessa 

perspectiva, tomo a videoarte Aperto16 como motor, explorando sua intensidade visual e a 

presença do sintoma na imagem. Percebo como a obra ultrapassa a simples representação 

mimética e convoca um “inconsciente do visível”, termo que Didi-Huberman define como 

visual. Ao analisar as estratégias de sobreimpressão e manipulação cromática em Aperto, 

observo como a videoarte encarna essa noção de “imagem-sintoma”, perturbando meu olhar e 

tornando perceptível a relação entre corpo, rastro e fantasmagoria no território do encarnado 

visual. 

 O incarnat é elaborado por Didi-Huberman de forma progressiva ao longo de diversos 

livros, como “Diante da Imagem: questão colocada aos fins de uma história da arte” (2013) e 

L’Image Ouverte: motifs de l’incarnation dans les arts visuels (2007). No entanto, é em sua 

obra inaugural, “A Pintura Encarnada:  seguido de A obra-prima Desconhecida de Honoré de 

Balzac”, publicada originalmente em 1985 e traduzida para o português apenas em 2012, que 

o conceito é apresentado com maior densidade. A partir dessas formulações, passo a refletir 

sobre os desdobramentos do encarnado na pintura e introduzo a noção de videoarte como 

linguagem que se desenvolve na chave do desencarnado.  

 Em consonância com essa perspectiva, A Pintura Encarnada: Seguido de A obra-prima 

desconhecida, de Honoré Balzac, foi o disparador para que eu associasse a videoarte ao termo 

“desencarnado”. Didi-Huberman (2012) investiga, nesse livro, o encarnado na pintura, 

considerando tanto as dimensões da encarnadura e do incarnat, próprias do fazer pictórico, 

quanto o sintoma do pintar, em que trazer vida à pintura — o pathos dessa linguagem — 

atravessa tanto o pintor quanto quem contempla a obra. Publicado no Brasil em 2012, o livro 

se divide em duas partes: na primeira, Didi-Huberman discute o conceito de encarnação na 

pintura, investigando a representação e seus limites; na segunda, apresenta o texto “A Obra-

Prima Desconhecida”, de Balzac, publicado em 1837, que é lido pelo teórico como uma 

alegoria das tensões persistentes na história da pintura. A partir dessa reflexão, surgiu a 

pergunta central deste trabalho: se a pintura manifesta o encarnado, poderia o vídeo, em 

contrapartida, ser uma manifestação do desencarnado? 

 
16 Para assistir: https://vimeo.com/724304887 



 

78 
 

 Georges Didi-Huberman, filósofo e historiador da arte, leciona atualmente na École des 

Hautes Études en Sciences Sociales em Paris. Publicou vários livros sobre a história e a teoria 

das imagens que abrange desde o Renascimento até a Arte Contemporânea. O autor está 

inserido no pensamento artístico francês vinculado à investigação do “inconsciente freudiano”, 

como comenta no posfácio de Invenção da histeria: Charcot e a iconografia fotográfica da 

Salpêtrière (Didi-Huberman, 2015), um livro resultado de sua tese de doutorado orientada por 

Hubert Damisch. Evocando a abordagem psicanalítica e fenomenológica para compreender um 

tema que atravessava sua obra, o pathos nas imagens. Em A Pintura Encarnada: Seguido de A 

obra-prima desconhecida de Honoré Balzac, Didi-Huberman propõe uma leitura da pintura 

como corpo, formulando o encarnado como um “colorido-sintoma”: um momento em que as 

camadas de tinta se tornam carne, especialmente pelo uso do pigmento vermelho e da carnadura 

ideal, o colorido que anima e traz vida à tela. A pintura encarnada, segundo o autor, emerge 

quando a matéria pictórica cria carne, ou seja, quando parece querer se tornar viva (Didi-

Huberman, 2012). Nessa concepção, as camadas de pigmento atravessam o quadro com 

sentidos e afetos, além de constituírem uma superfície, conferindo à imagem espessura 

simbólica. 

 Outro aspecto a ser levantado sobre a encarnação é de que no vocabulário técnico da 

pintura, “carnação” ou incarnat designa a camada de tinta usada para representar a pele 

humana. Já no campo teológico, a encarnação refere-se ao mistério da divindade tornada carne. 

Nesse sentido, Didi-Huberman compreende o encarnado na pintura como a irrupção de um 

corpo pictórico que se mostra como presença visível, capaz de afetar o olhar e produzir desejo. 

Assim, a encarnação não se restringe à superfície da tela, pois atua como profundidade, como 

cor-limite ou uma cor em potência, que transfigura a imagem em corpo e sujeito. 

 Primariamente, o encarnado refere-se à camada de tinta que simula cor e textura da 

carne na pintura, mas também um caminho para que o olho vá além da superfície da tela e dê 

alcance ao que há nas outras camadas de sentido da obra. A cor, portanto, é uma cor em potência 

que procede do vermelho que se destaca como um colorido infernal. Pois há nele a 

possibilidade de o sangue tornar-se “figural” e não “figurativo”, atuando como sintoma que 

irrompe e encarna numa transubstanciação de sentidos (Didi-Huberman, 2010). 

 A narrativa balzaquiana acompanha o pintor Frenhofer, que dedica anos à tentativa de 

retratar fielmente sua amada Catherine Lescault. Seu objetivo é criar uma imagem capaz de 

conter e transmitir a vida, ânima, como se a pintura pudesse encarnar o corpo da mulher amada. 

Após quase uma década de trabalho, Frenhofer finalmente mostra o quadro a dois amigos, 

Porbus e Poussin. No entanto, os visitantes não reconhecem nenhuma figura, a não ser um 



 

79 
 

único detalhe nítido: um pé. O restante da tela é apenas uma massa de cores e formas 

sobrepostas de borrões em movimento. Diante da incompreensão e da frustração, o pintor 

destrói suas obras e morre em desespero. A história exemplifica a pintura como um limite: o 

esforço extremo de representar o corpo resulta em excesso, ruído e apagamento da forma. 

 Didi-Huberman interpreta esse conto como uma metáfora para o problema do sentido 

na pintura e da tentativa de encarnar um pathos contido no desejo de dar vida à obra. A obra 

pictórica, nesse contexto, sugere a expressão do sofrimento do autor diante da dúvida constante 

sobre o momento de sua finalização, em oposição à representação mimética. Pode-se observar 

um fazer atravessado pela angústia, no qual o gesto de pintar adquire um caráter dionisíaco: 

uma tentativa de afirmar a própria materialidade da pintura como carne. 

 De acordo com o dicionário, The Didi-Huberman Dictionary, editado por Magdalena 

Zolkos e publicado em 2023, em Georges Didi-Huberman, o conceito de encarnação é 

interligado ao pan, pois estão interligados por desestabilizarem a representação visual na arte 

e apontarem para uma dimensão da imagem além do visível. O "pan", derivado da expressão 

de Proust, "petit pan de mur jaune" (pequeno pedaço de muro amarelo) (Zolks, 2023, p. 123), 

de À la recherche du temps perdu, funciona como um proporcionador de abertura e fechamento 

das imagens e está associado ao Real lacaniano, ao objeto-causa do desejo (objeto A), à cisão 

entre o olho e o olhar e à iminência alucinatória na pintura. É um sintoma do corpo no pictórico, 

uma presença não representada que abre o campo do sentido. Um exemplo disso para a autora 

é o fio vermelho em A Rendeira de Vermeer, que funciona como punctum e mancha (tache), 

remetendo ao trauma do Real e ao objeto de desejo perdido. 

 A busca do encarnado, por parte do pintor, traduz-se em angústia para Didi-Huberman 

pois o desejo de dar corpo à imagem acaba por confrontar o artista com a impossibilidade de 

estabilizar a representação. Desse modo, o olhar lançado à tela não encontra um corpo pleno e 

se depara com um abismo. No caso de Frenhofer, o quadro, longe de revelar a representação 

exata de Catherine Lescault, atinge o pintor com a imagem fantasmática de seu próprio desejo. 

Nessa perspectiva, sob uma leitura lacaniana (Lacan, 2024), o fantasma tem a função de 

mascarar a falta constitutiva do sujeito, pois é uma estrutura inconsciente que organiza a relação 

do sujeito com o desejo, o gozo e a falta, funcionando como um cenário mental que orienta a 

experiência do sujeito perante o que nunca é completo. Essa ausência irremediável, inscrita na 

cadeia significante, também marca a pintura, que não pode jamais se concluir como 

representação total do objeto ou do corpo desejado. 

 Didi-Huberman aponta que a estrutura fantasmática da pintura pode ser de difícil 

percepção. A tradição ocidental, de herança platônica, manifesta a busca pela ideia de 



 

80 
 

perfeição, ou seja, uma pintura que corresponda à sua essência ideal. No entanto, A Pintura 

Encarnada evidencia os limites dessa lógica, sugerindo que a tentativa de encarnar o corpo na 

imagem indica, justamente, sua irrepresentatividade. O corpo, quando expresso através da 

carne da pintura, desencadeia uma intensidade visual que convoca o olhar para além da 

superfície, em oposição à figura estabilizada. 

 A noção de pathos que acompanha Didi-Huberman ao longo de suas investigações a 

respeito da imagem advém da teoria psicanalítica freudiana, que Didi-Huberman incorporou 

desde o início como fonte para entender o sintoma como algo que pode ajudar a compreender 

o conflito nas imagens e em nosso olhar (Didi-Huberman, 2015), afastando-se da noção 

propriamente psicanalítica de abordagem clínica. Para o autor, o sintoma aponta o que a 

imagem devolve a quem a olha, o que resiste nela, em um conflito visual paradoxal inerente 

nas imagens e em nosso olhar. Segundo Marcela Imparato, pesquisadora que se dedica ao 

estudo da obra de Didi-Huberman, sintoma é, para Didi-Huberman, a interrupção do suposto 

saber sobre o que se vê, gerando uma abertura ao conflito contido na imagem. Assim, não 

apazigua as pulsões como na sublimação e faz eclodir a imagem-sintoma, expondo as 

contradições e conflitos contidos nela (Imparato, 2024, p. 6). 

 Esse entendimento do sintoma também se articula à psicanálise freudiana em sua 

evolução. O conceito passou por transformações ao longo da obra freudiana: antes de 1900, 

entre 1900 e 1920, e após essa década (Maia, Medeiros e Fontes, 2012). Com Além do Princípio 

de Prazer (1920), Freud propõe uma nova tópica, em que o sintoma se associa à dialética entre 

pulsão de vida (Eros) e pulsão de morte (Thanatos) (Freud, 2016). Enquanto Panofsky entende 

o sintoma como manifestação de símbolos culturais, Didi-Huberman o concebe como aquilo 

que resiste à fixação, que se desloca e condensa, tornando-se algo que pulveriza a identificação 

dos símbolos (Imparato, 2023). O sintoma, nesse contexto, tende à fragmentação e ao 

desaparecimento, como uma ferida que se renova constantemente. 

 A respeito da representação, há uma divergência fundamental para Didi-Huberman 

quanto à noção de figurabilidade: esta combina a representação com a opacidade, isto é, com 

as barreiras semânticas contidas no interior da imagem que não estão disponíveis em uma 

mirada direta, como ocorre com as imagens dos sonhos. Tanto na obra de arte quanto nas 

imagens oníricas, há um estado duplo: de transparência e opacidade, o que potencializa o que 

Didi-Huberman e seus comentadores, como Marcela Imparato (2024), Eliane Diógenes e 

Marcos Sabóia (2021), adotam como “rasgadura, perfuração” e torção da representação. A 

partir disso, o autor desenvolve alguns conceitos essenciais para pensar as imagens das artes 

visuais: o visível, o visual e o virtual (Diógenes; Sabóia, 2021, p. 32). 



 

81 
 

 Ao fim, são esses os despontadores do “encarnado” presentes seja em uma pintura ou 

em uma videoarte: o que se vê no âmbito do visível, que pode ser ou não legível; caso não seja 

legível, por conta de uma quebra da representação (visível), há, por conseguinte, um abalo na 

certeza da imagem — ou seja, abala-se o que Didi-Huberman denomina como visual, ou o 

“inconsciente do visível” (Didi-Huberman, 2013, p. 38). Assim, o agente visual transcende o 

código representativo convencional e encarna sabe-se-lá-o-quê. Se no visível há a superfície 

onde há a manifestação, o visual é a mancha que borra a certeza sobre o que é visto e o que 

pode se tornar; no virtual, é o efeito deste sintoma aberto na imagem, no seu âmbito visual. O 

efeito dessa ruptura é o sintoma da imagem. 

 Há, então, um corte na representação, originando uma “imagem-vestígio” ou “imagem-

rastro” (Imparato, 2023, p. 44), ou o resíduo indicial do que sobrou e ficou oculto dessa ação, 

que tem a capacidade de encarnar múltiplos sentidos, especialmente através do choque gerado 

pelo que escapa à compreensão imediata da imagem. Convém sublinhar que, ao considerarmos 

a reflexão sobre as imagens oníricas desenvolvida por Freud (2016) — e efetuarmos um 

deslocamento conceitual para o campo das artes visuais —, é possível observar que as imagens 

produzidas artisticamente podem ser percebidas como entidades intrinsecamente dinâmicas, tal 

como as imagens do sonho. Neste sentido, elas se mostram suscetíveis à transformação, ao 

deslocamento e à sobredeterminação, convergindo para o que se poderia caracterizar como uma 

rede visual em constante mobilidade, ou em um processo perene de condensação e 

deslocamento. Didi-Huberman, por sua vez, propõe uma “rasgadura”, uma “falta constitutiva” 

da mímese e da representação (Didi-Huberman, 2015, p. 201). Assim, falar em semelhança 

significaria falar em figurabilidade, e não em representação. Tal concepção desvia-se da ideia 

de uma produção de um outro idêntico, entendendo a imagem como resultado do deslocamento 

e da condensação, análogas àquelas que estruturam o sonho (Didi-Huberman, 2013). Assim, o 

que se torna visível é o que já estava em estado de latência como figurável, ou seja, como 

conteúdo potencial de figurar-se. 

 Nesse sentido, ao endossar a premissa freudiana sobre os sonhos e também sobre “a 

linguagem pictórica”, Tânia Rivera (2013, p. 55) afirma que os sonhos não são uma matéria 

inerte que constitui o inconsciente; ao contrário, a incerteza inerente e cambiante que os 

caracteriza caminha disfarçada e é distorcida pela censura do consciente. 

 Vejo que, quando se trata de apresentar uma ideia, conceito ou ao menos exprimir algo 

em imagem, é comum que haja uma crítica, às vezes contundente, contra o que chamam de 

“ilustração”. Compreendo que é necessário o cuidado com a representação, os clichês da 

imagem e o quão ingênuo isso pode parecer a quem vê ou lê um trabalho que vai nesse sentido. 



 

82 
 

Isso rememora um caso que um amigo me contou sobre um professor que lhe disse que sua 

intenção ao criar uma obra musical partindo das noções de ponto, plano e linha de Kandinsky 

era “infantil”, o que o fez desistir naquele momento. Apenas depois de muitos anos ele se 

questionou “e se for infantil, qual é o problema? 

 A criança carrega em si o desejo de curiosear17, investigar e de criar, ou, como escreveu 

Winnicott, age em um estado transicional. O que significa, parafraseando o autor, transformar 

um sentimento, ideia ou conceito internos em algo que possa ser palpável no exterior de si. O 

que não difere muito da atividade artística visual, essa que tenta dar forma ao irrepresentável 

ou de difícil representação, tangenciando as possibilidades de mostrar o que quer dizer com 

imagens (e, claro, com palavras também). 

Faço, portanto, uma defesa da ilustração, mesmo que ingênua. Se eu não tentar ilustrar 

o que quero dizer para que possam entender, quem o fará? Ao tentar me aproximar da imagem 

da e na videoarte desencarnada, assumo o risco da ilustração. Retorno às técnicas do vídeo e às 

ideias sobre a imagem fantasmagórica para tentar mostrar o que estou buscando expressar. 

Afinal, como eu poderia falar de algo sem falar sobre algo? Então, que a preocupação em 

parecer menos infantil não interfira no prazer de criar e, posteriormente, como agora, com você 

leitor, em ler (e talvez, fruir). 

 Essa é, no entanto, uma defesa frágil, pois a própria noção de figurabilidade freudiana 

rompe com o conceito clássico de representação. Para Didi-Huberman, é em Freud que se 

manifesta de forma mais decisiva a ruptura com a concepção clássica de representação e 

mímesis, especialmente nas elaborações sobre o sonho e o sintoma. O sonho, longe de 

configurar uma imagem estável e passível de decodificação direta, se apresenta como um rébus. 

Portanto, sua interpretação não se baseia em um sistema fixo de equivalências, mas requer 

atenção à sua constituição lacunar, simbólica e descontínua. 

Portanto, a “ilustração” pode ir além de uma simplificação e trazer à tona vestígios e 

rastros, transitar entre a complexidade do irrepresentável e a imperativa de me comunicar. Não 

desejo aderir a uma pureza abstrata e muito menos sucumbir à representação denotativa: busco, 

ao mesmo tempo, mostrar e permitir à imagem perder-se nas lacunas. Afinal de contas, ela é 

um rastro e não ser completamente encontrável e visível é sua característica por excelência. O 

rastro, em si, é um convite ao rébus, e a ilustração é tão somente uma tentativa de expor as 

rasgaduras, ou melhor, conduzir o olhar sem nem tentar esgotá-lo. 

 
17 Cureosear consta no dicionário de espanhol-português da Porto Editora, como equivalente de bisbilhotar. 

https://ciberduvidas.iscte-iul.pt/consultorio/perguntas/curiosar-e-curiosear/34374 [consultado em 28-07-2025] 

 



 

83 
 

Essa reflexão nos leva a outro ponto essencial para a compreensão da imagem 

encarnada: a noção de sintoma, que estabelece um vínculo entre pintura, psicanálise e 

visibilidade. Para Didi-Huberman, a imagem não pertence a uma estética estável, mas atua 

como força que rompe com o tempo linear da história da arte. Inspirado pelos painéis de 

montagem de Warburg, o autor compreende a imagem como ente anacrônico, capaz de 

atravessar épocas, estilos e geografias, e de fazer emergir novos sentidos a partir dessas 

irrupções (Imparato, 2023). 

Didi-Huberman aprofunda essa concepção ao analisar A Anunciação de Fra Angelico 

(c. 1435). Para ele, essa pintura ultrapassa a mera representação ou mímesis e aciona o conceito 

de figurabilidade, condição que desloca a imagem do campo do idêntico e a inscreve em uma 

lógica de intensidades. A pintura encarnada constitui, nesta análise do autor, uma metáfora 

visual da encarnação do Verbo, corporificada no instante da Anunciação, quando o corpo de 

Cristo começa a ser formado a partir do encontro da luz com a carne. O autor expande essa 

metáfora também para o momento da transfiguração e da ressurreição, em que o corpo divino 

ultrapassa a matéria e reconfigura sua presença. 

Segundo Didi-Huberman, “o encarnado seria o colorido-limite, designado antes de tudo 

um colorido visado pela pintura, de algum modo jamais ou quase nunca realizado (no sentido 

hegeliano) num quadro. Pois é o colorido ‘da vida’” (Didi-Huberman, 2012, p. 36). Trata-se, 

portanto, de um colorido que tenciona a realização e que habita a fronteira entre o visível e o 

desejável. As camadas da pintura seriam atravessadas por vicissitudes, e por isso despertariam 

desejo. O encarnado na pintura, então, constitui-se como um fantasma cromático, um espectro 

em trânsito, que entrelaça superfície e profundidade, corpo e cor, produzindo a eficácia da 

imagem (Didi-Huberman, 2012). Há, assim, uma dimensão temporal e instável da cor no 

processo pictórico. A cor não é concebida como dado estático, mas como fenômeno transitório 

que oscila entre superfície e profundidade, manifestando-se em tonalidades sutis e 

imperceptíveis. Esse vaivém constitui uma dialética entre o aparecer (epíphasis) e o 

desaparecer (aphanisis), que inscreve na pintura uma dimensão temporal e imprevisível. 

Por fim, essa dificuldade de estabilização da imagem e de sua leitura nos remete à 

frustração dos espectadores diante de filmes ou vídeos experimentais que carecem de uma 

narrativa linear. A ausência de uma estrutura imediatamente compreensível, de fato, dificulta 

a aproximação do público, gerando angústia e até irritação. Reclamações como "esse filme é 

horrível, não entendi nada!" são frequentes ao final de sessões de cinema experimental ou 

videoarte, evidenciando o desconforto causado pela incapacidade de decifrar o que foi visto e 

a exposição ao indescritível. 



 

84 
 

Essa dificuldade de interpretação é, por sua vez, uma consequência direta da ausência 

da legibilidade que Didi-Huberman (2015) aborda em sua perspectiva sobre a inteligibilidade 

das imagens nas artes visuais: a experiência fechada entre o visível e o legível sustenta o saber 

inteligível sobre a imagem nas artes visuais. Para ele, a compreensão da imagem surge de seus 

elementos indiciais representacionais, ou seja, dos traços discerníveis que possibilitam a 

atribuição de significado. Assim, a visibilidade inerente à imagem permite que o observador a 

transcodifique em construções verbais, ideias e narrativas, como se a própria imagem se 

autoexplicasse. 

Desse modo, estabelece-se uma articulação possível entre o visível e o legível. Ao nos 

depararmos com imagens nas artes visuais, a capacidade de enxergar claramente o que está 

representado, ou que mimetiza algo já conhecido, nos confere uma sensação de segurança e 

conforto. Essa percepção decorre da nossa necessidade primordial de entender e decifrar a 

imagem, que se sobrepõe a qualquer mistério ou indefinição. Consequentemente, somos 

levados a buscar ativamente por detalhes que auxiliem na compreensão e a transformar o que 

é visto em uma narrativa ou descrição. No entanto, quando essas duas instâncias: o visível e o 

legível, não estão alinhadas, ou seja, quando o que se vê não oferece indícios claros para uma 

interpretação, ocorre um afastamento por parte do espectador. 

Entretanto, quando nem tudo pode ou consegue ser apreendido, há uma abertura para 

novas camadas de subjetivação de quem vê a imagem, entrelaçando o saber e o não saber, e 

permitindo a “aventura como se uma mancha na imagem viesse possuí-lo, atingi-lo, 

impressioná-lo” (Diógenes; Sabóia, 2021, p. 36). Esse algo da imagem que pode atingir quem 

a vê, segundo os pesquisadores Diógenes e Sabóia (2021), ao comentar sobre Didi-Huberman 

(2015), corresponde ao visual. Para os autores, diferente do visível (um elemento de 

representação) e do invisível18 (um elemento de abstração) o visual não é abstrato de forma 

alguma, mas uma quase tangibilidade de um choque e de um encontro visual direto, deslocando 

as certezas sobre o que se vê e se apreende da imagem, abrindo os sentidos. Já o virtual “nos 

aponta o que escapa ao registro do visível sem ser invisível. Trata-se do impossível de ver, mas, 

não do invisível” (Diógenes; Sabóia, 2021, p. 37), mas sim, a potência do visual. 

Ao expandir o conceito de encarnação para além da representação, o encarnado visual 

se refere à potência da imagem de fazer algo irromper no visível. Inspirado nas reflexões de 

autores como Didi-Huberman, o encarnado não é apenas sobre o que a imagem mostra, mas o 

 
18 Sobre invisível, o autor acrescenta que o abalo entre o visível, a representação, e o legível não transfere o que 

se vê para a ordem do invisível ou abstrato, mas irrompe no visual (Didi-Huberman, 2010). 



 

85 
 

que ela esconde, o que ela “dá a ver” em sua própria ausência, como uma aparição. A pintura, 

em sua solidez e superfície, é um corpo encarnado que carrega em si uma memória e uma 

potência que transcendem sua forma. É a partir dessa compreensão do encarnado visual, onde 

a imagem se manifesta como um corpo de sentido, que se torna possível estabelecer uma 

instância de visibilidade para o vídeo. A partir de então, a discussão se desloca para o que 

acontece quando esse corpo de sentido perde sua materialidade e ganha uma nova forma no 

fluxo de luz e tempo do vídeo, aparecendo e desaparecendo. 

 Em meus primeiros testes, utilizei a sobreimpressão para formar rastros visuais, 

sobrepondo a mesma imagem em diferentes tempos da ação corporal. Ao manipular a 

opacidade das camadas, busquei criar um “duplo efeito visual”, gerando superfícies 

translúcidas e em multiplicação. Esse procedimento funciona como um palimpsesto visual, 

tensionando o visível e o invisível: a imagem que se impõe de modo nítido e aquela que se 

insinua como vestígio. Essa técnica é o cerne da obra Aperto, que apresento a seguir. 

 Aperto (Figura 14) é uma videoarte de 6 minutos e 26 segundos de duração e que exibe 

o torso de uma figura feminina de costas, amarrando um corset, cuja peça é apertada 

progressivamente até que a pele das costas se retraia. A imagem foi digitalmente manipulada, 

transformando sua cor em um magenta monocromático e reduzindo o contraste, o que confere 

ao vídeo uma atmosfera onírica e rarefeita.  

FIGURA 14 – Aperto (2023) 

Maiara Martins. Vídeo. 6 min. 26 seg. 2023. Fonte: Acervo Pessoal. Disponível em: 
https://vimeo.com/724304887 

https://vimeo.com/724304887


 

86 
 

 

Além disso, a sobreimpressão cria um efeito de fantasmagoria do movimento: os braços 

se deslocam continuamente, enquanto o torso permanece quase imóvel, enfatizando o gesto. 

Esta obra constitui parte da gênese de minha investigação, sendo um excerto da obra maior 

Resíduo (2022) e, retroativamente, percebo que já delineava os pressupostos conceituais e 

poéticos que seriam desenvolvidos na pesquisa. Carrega, assim, uma notável noção de 

fantasmagoria, manifesta tanto na sobreposição de imagens quanto na presença do artista. Por 

fim, exemplifica uma metodologia baseada na fragmentação e recomposição, que se afasta de 

uma estrutura narrativa convencional para articular sentimentos e a encarnação tátil da cor-luz. 

O ato de amarrar o corset vai além de sua função, tornando-se uma forma de manifestar 

um estado de tensão e sensibilidade. A imagem do torso feminino — sem cabeça ou rosto — 

concentra o olhar na experiência da carne, no contato direto com a pele que se move, retrai e é 

apertada. O corset, ao moldar meu corpo até o limite (Figura 15), torna-se o disparador de uma 

aparição emoldurada por gestos fantasmáticos de um corpo patético, no sentido próprio do 

pathos da imagem. Na composição, o enquadramento repetitivo cria um efeito de loop ou GIF, 

que é, em essência, fantasmagórico. O som, embora distorcido, estabelece uma forte presença 

física. 

 

FIGURA 15 – Aperto (2023) 

Maiara Martins. Vídeo. 6 min. 26 seg, 2023. Fonte: Acervo Pessoal. Disponível em: 
https://vimeo.com/724304887 

 

https://vimeo.com/724304887


 

87 
 

Voltei em Aperto porque essa videoarte trazia questões do que identifiquei como um 

encarnado visual, a superfície abalada e a adição sonora que corroborava para minha divisão 

como sujeito artista e observador vendo esta obra. Ora, o vídeo obra evoca a presença da carne 

na imagem, mas também explora sua perda de materialidade, criando uma instância de 

visibilidade que oscila entre o corpo e o rastro. A imagem propicia que o corpo se torne sintoma 

da própria imagem, além de o representar. O ato de apertar o espartilho, em Aperto, indica esse 

sintoma imagético. A videoarte cria um corpo que vibra e se torna uma “imagem-sintoma”, o 

que convoca o olhar para o conflito e o pathos, em acréscimo à sua representação. Ao focar no 

torso sem rosto, a obra convida o espectador a confrontar a pura experiência da carne que se 

retrai, respira e move, trazendo indícios de uma intensidade visual que transcende a 

representação. 

O processo de criação desta videoarte insere-se, assim como nas demais obras, em um 

método de caráter fantasmagórico, pautado na reaparição de imagens para utilização futura. As 

imagens são capturadas em gestos que, deliberadamente, são interrompidos, manipulados ou 

retirados. A imagem, ao se tornar rastro, aproxima-se, em termos metafóricos, de um voo de 

borboleta (método que será desenvolvido no próximo capítulo). 

Ao manipular a imagem para a tonalidade magenta, a imagem funciona como um 

incarnat, camada de tinta que representa a pele e transfigura o corpo para um colorido-limite. 

Essa cor-luz leva a figura do figurativo para o figural, resultando em uma representação onírica 

e espectral. A ausência de nitidez na imagem acentua esse aspecto de fantasma e a atmosfera 

de sonho. O magenta, ao reconfigurar a carne, cria uma dimensão onírica e perturbadora, na 

qual a sobreposição de imagens gera uma fantasmagoria de movimento e rastros visuais que 

borram a fronteira entre o que é visível e o que é invisível. 

 Essa técnica indica o efeito da carne vacilante que se faz (ou desfaz em) imagem, além 

de manifestar a presença da artista, culminando em uma "imagem-sintoma" que direciona o 

olhar para o conflito e o pathos. Em paralelo, o áudio distorcido de Aperto, que converte gritos 

de dor em ruído metálico, intensifica a desestabilização da imagem e reforça a noção de 

hesitação e suspensão, enquanto o ato de apertar o corset se torna o próprio sintoma da imagem, 

um corpo que se manifesta em sua intensidade visual intrínseca. Destarte, Aperto estabelece-

se como uma encruzilhada potente entre o corpo vivenciado, a tecnologia videográfica e a 

tensão entre presença e rastro, consolidando-se como um "encarnado visual" no qual a 

superfície é abalada e a imagem se revela como uma aparição. 

 O som, antes gritos de dor, é transformado em ruído metálico e dissonante, acompanha 

a desestabilização da imagem, reforçando a ideia de que o corpo está em um estado de 



 

88 
 

“hesitação” e “suspensão”. O áudio original, gravado in loco e documentando a dor do gesto, 

é redimensionado por meio de inversão temporal e tonalidade grave, adquirindo uma qualidade 

quase inumana ou de terror. Essa camada sonora cria uma tensão que se contrapõe à imagem. 

 Nesse entrelaçamento (e embate) entre questões teóricas e a prática de filmagem, edição 

e montagem, a obra emerge como um ponto de articulação fundamental: ao mesmo tempo que 

tenho receio de ilustrar levianamente ou forçar uma teoria, percebo que as fissuras de Aperto 

arrastam o que chamei de encarnado visual e também a imagem-sintoma de Didi-Huberman 

como posse dessa “encarnação”. Esta videoarte é uma encruzilhada entre o corpo vivido, a 

tecnologia do vídeo e a tensão entre presença e rastro. Ela se insere na videoarte experimental, 

tornando-se um laboratório onde as ideias de Didi-Huberman e Dubois são testadas e 

reinventadas pela experiência performativa. 

 Considero Aperto um motivador para ter chegado no encarnado visual de Didi-

Huberman, revela um “desassossego” inerente, cujos elementos (as camadas de imagem, a 

composição cromática e a presença corpórea) já apontavam para a complexidade que seria 

explorada. Ela é um ponto de inflexão na minha pesquisa, trazendo à tona elementos cruciais 

para a discussão do desencarnado, como a fantasmagoria e o rastro gerado pelas sobreposições. 

 O percurso da pesquisa, no entanto, demandou um movimento de retorno. Inicialmente, 

minha intenção era investigar o desencarnado, mas a ausência de uma base conceitual exigiu 

uma imersão prévia no encarnado. A trajetória se configura como um gesto labiríntico: do 

fantasma, parte-se para o corpo; do corpo, retorna-se ao fantasma. Essa poética já estava 

presente na minha produção de graduação, como na videoarte Chorea Lasciva (2023), que 

explorava o encarnado por meio do vermelho e da carne. O mestrado permitiu aprofundar essa 

compreensão para reconfigurar o retorno à fantasmagoria. 

 A videoarte Aperto emergiu como o fulcro desta discussão, funcionando como um 

laboratório prático no qual os complexos conceitos de Didi-Huberman acerca do "encarnado" 

foram revisitados e costurados. Aperto já delineava a infamiridade e desencarnado na videoarte, 

visual e sonoramente, que constituem o cerne desta investigação.  

A produção de Aperto permite a transição entre carne e rastro, sugerindo que o 

encarnado e o desencarnado não são dicotômicos, mas sim um fluxo contínuo e labiríntico. A 

obra demonstra que, mesmo na materialidade centralizada do corpo, os vislumbres do 

desencarnado já se manifestam na fluidez do movimento e na opacidade das sobreposições. 

Consequentemente, Aperto ilumina o percurso para a compreensão do desencarnado, além de 

buscar materializar o "encarnado visual". Pode-se observar que a ação de apertar a carne com 

o corpo centralizado em Aperto sugere indícios do desencarnado e reforça a presença do 



 

89 
 

encarnado corporificado. Assim, esta videoarte evidencia um ponto de inflexão (o 

desencarnado assume a ausência, aparição e rastro) de grande relevância nesta investigação, 

estabelecendo as bases para o aprofundamento do entendimento da fantasmagoria e do rastro 

nas etapas subsequentes da pesquisa, visando a transição entre a carne e o rastro. 

 Neste capítulo foram apresentadas três dimensões identificadas pela minha produção 

artística em cotejamento com propostas teóricas: o encarnado teológico, o tátil e o visual. O 

encarnado teológico, fundado na teologia cristã e na ideia de Deus que se fez carne, é 

atravessado por desejo, angústia e criação artística, manifestando-se no corpo redentor e 

sofredor que se mostra e oculta, reconfigurando o visível na videoarte e permitindo a 

transcendência entre o divino e o humano, o invisível e o visível, o abstrato e o material. Esse 

fundamento articula-se com o encarnado tátil, que, embora derivado da tradição pictórica onde 

"incarnat" designe a manifestação da carne pela matéria, na videoarte se realiza através da luz 

e das sobreposições de imagens, cuja "carnadura" efêmera é sentida como materialidade pelo 

espectador, conferindo corpo ao "fantasma" da imagem digital e situando o toque na 

fantasmagoria.  

Por fim, o encarnado visual pode ser observado como um abalo na imagem visível, por 

meio da convocação de um "inconsciente do visível", em oposição à representação mimética. 

Essa dinâmica perturba o olhar e torna perceptível a relação entre corpo, rasto e fantasmagoria, 

estabelecendo o visual como uma "quase tangibilidade" de um choque e encontro direto que 

desloca as certezas sobre o que se vê e se apreende, abrindo os sentidos. Para o próximo 

capítulo, o ponto de partida principal será o entendimento do encarnado tátil e do visual para 

tecer as possibilidades da poética do desencarnado na videoarte. 

  



 

90 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Capítulo 3 

  



 

91 
 

Capítulo 3 – A Poética do desencarnado 

 

Inicialmente, é preciso cuidado para não traçar uma falta polaridade entre encarnado e 

desencarnado. Para isso, seguirei o que aprendi com Freud em seu ensaio do infamiliar, 

retomando questões etimológicas do afixo “des”. Na língua portuguesa, para além de uma 

negação, este prefixo também recebe outras atribuições, até de complementação e trânsito entre 

ideias aparentemente contraditórias, apontando para o que é, o que deixa de ser e a sobreposição 

dos sentidos e reversão— o que é adotado neste trabalho. 

Uma das suas funções mais notáveis é a reversão ou ação contrária. Porém, além da 

negação, o prefixo des- pode expressar outras nuances de significado, muitas das quais se 

relacionam com o traço semântico de localização, conforme a teoria de Lieber, teórica da 

linguística cuja pesquisa aponta a necessidade de abranger e caracterizar as complexidades de 

unidades lexicais, sistematizando a polissemia de afixos, incluindo os de caráter primariamente 

negativos que é comentada por Camila Bona em sua dissertação que trata especificamente 

sobre os prefixos de Negação des- e in- no Português Brasileiro (2014). Outra contingência de 

uso deste afixo é a de que o prefixo não nega a existência, mas inverte o processo ou estado da 

palavra-base. Por exemplo, em "desfazer", o prefixo reverte a ação de "fazer"; em "desatar", 

inverte a ação de "atar". Gramáticas tradicionais, como a de Bechara (2009), já reconhecem o 

valor de "ação contrária" do des- quando ele se junta a verbos que implicam um processo que 

pode ser desfeito.  

Segundo Bona (2014), os prefixos -des e -in, além de indicarem privação, ausência ou 

falta — sentido também apontado no Dicionário de Usos do Português do Brasil (Borba, 2002) 

—, podem expressar reversão, reforço ou intensificação do significado da palavra; contudo, 

podem perder o valor semântico da palavra-base, como ocorre em substantivos deverbais 

derivados por sufixação (em -dade, -mento, -ão, -ção ou -ado), nos quais o prefixo é geralmente 

utilizado como "o contrário de" (Bona, 2014), situação esta que é reforçada no contexto quando 

ele acompanha um verbo, como em "desencarnar", “desencarnado”. 

A esse respeito, Oliveira (2018), em sua tese de doutorado, aponta que, ao investigar as 

atribuições semânticas das formações derivadas verbais, como em "desencarnar", estas 

denotam uma mudança de estado interno do verbo, ou seja, indicam um trânsito de mudança. 

Dessa forma, o prefixo des- tem um funcionamento que ultrapassa a lógica da negação pura e 

simples, pois possibilita a visualização de um certo trânsito semântico. Portanto, o interior 

dessa palavra, o des-, sugere a transformação e reconfiguração do que vem depois, além de seu 

potencial para anular ou eliminar. Ele pode ser também um vetor de intensificação ou um "entre 



 

92 
 

estados", conforme se apresenta nesta pesquisa a proposta de uma poética do desencarnado: a 

imagem, embora desmaterializada, retorna como pulsação, vestígio e presença espectral. 

Nesse contexto, o paradoxo gramatical traz indícios do prefixo des- atuando como 

marcador semântico-estético e possibilitando uma dupla acepção: uma nova possibilidade de 

visibilidade para o corpo, no qual a ausência se estabelece como transfiguração, afastando-o da 

representação. Como em “desinfeliz”, em que des- intensifica o sentido do termo, o 

desencarnado intensifica a imagem de um corpo marcado pela transparência, pela desfiguração 

e pela luz. Sua ausência emerge na forma de vestígio, em vez de implicar apagamento. A 

visibilidade resultante pode ser observada como corpo-rastro, à sua exteriorização através da 

própria desintegração, e não como o corpo pleno. 

Essa perspectiva se adensa ao ser aproximada do conceito freudiano de Unheimlich 

(infamiliar), tal como discutido ao longo da pesquisa. Assim como o prefixo un- em Unheimlich 

não elimina o "familiar" (heimlich), mas o tensiona e o reconduz a um estado de inquietação, 

o prefixo des- em desencarnado também não rompe com a figura do corpo. Ao contrário, ele 

a funde a um regime paradoxal em que a presença encarna a ausência. 

O contraponto entre Des- e In-, apontado por Bona, reside no fato de que, apesar de o 

prefixo in- ser muito produtivo, ele não apresenta tantas "polêmicas" quanto o des- (Bona, 

2014, p. 37). Isso ocorre porque o sentido de in- no português geralmente é interpretado apenas 

como o de negação, implicando uma negação antonímica em relação à palavra base. Já o afixo 

des- carrega de forma mais intensa a possibilidade de transformação da base, provocando a 

abertura de significados e a passagem de estados. 

Assim, essa possibilidade polissêmica e, principalmente, a abertura e o estado entre, de 

passagem e transformação, permitem a utilização do afixo para nomear o des-encarnado. Essa 

escolha é feita sem prejuízo de uma negação tácita, mas atribuindo, ao mesmo tempo, o sentido 

da encarnação e do trânsito entre estados, no caso, da imagem do eu, do corpo e até da 

linguagem do vídeo. 

A análise do termo desencarnado, tal como se articula ao corpus desta pesquisa, revela 

uma sobreposição entre léxico e elaboração estética. Por meio destas atribuições, o corpo 

desencarnado no vídeo aproxima-se do infamiliar pela oposição que se sobrepõe ao sentido 

original, mas sem perder sua intenção. Ele acrescenta uma camada paradoxal e coexistente: a 

imagem conhecida se atravessa de uma estranheza que a desnuda e a reinscreve, tornando-a 

simultaneamente presente e ausente.  

Ao investigarmos as atribuições semânticas do prefixo des, torna-se evidente que seu 

funcionamento ultrapassa a lógica da negação pura e simples. No interior dessa palavra, des- 



 

93 
 

não serve apenas para anular ou eliminar o que vem depois, pode transformar e reconfigurar. 

Pode ser também um vetor de intensificação, ou um entre estados, o que sustenta a proposta 

desta pesquisa de uma poética do desencarnado: a imagem, mesmo desmaterializada, retorna 

como pulsação, vestígio e presença espectral. 

Neste capítulo, arrisco-me, efetivamente, a esboçar possibilidades para uma poética 

desencarnada na videoarte. Embora perceba a possibilidade de expandi-la para outras 

linguagens, seu paradigma ainda efervesce, para mim, no vídeo. Na linguagem da videoarte, 

percebo o corpo em vestígio e ruínas, reforçado pela ação, movimento e tempo. A minha 

presença se afasta e colide com o fazer performático; a aparição se insinua, mas tende ao 

esfacelamento. Para isso, retomo o conceito do infamiliar e da fantasmagoria, ambos 

compreendidos como manifestações que desestabilizam a imagem, revelando o desencarnado 

como uma poética de vestígio e ruína. A fantasmagoria, nesse contexto, é entendida como a 

dimensão visível da poética desencarnada, enquanto o borboletear funciona como “o modo” de 

nos aproximarmos dela. 

Se a pintura traz o corpo "encarnado", o vídeo, com sua natureza efêmera, luminosa e 

fantasmagórica, possibilita e dá brechas a uma poética do desencarnado. Para compor esta 

poética, baseei-me em duas frentes: a estética e do regime de visibilidade da imagem (Sarzi-

Ribeiro, 2012). A estética foi trabalhada no primeiro capítulo a partir da “imagem de si” do 

artista, onde pudemos observar que para quem produz a arte, nem sempre a imagem de si 

representada em tela está conectada diretamente ao narcisismo. Tanto a intenção do artista, 

seus processos de criação e a própria figurabilidade desta imagem podem estar atreladas a 

outras vicissitudes, que no caso, aproximei do infamiliar freudiano, que também traz algumas 

relações com a imagem de si, mas há uma ruptura com a inteireza desta imagem, o espelho do 

artista é fragmentado, borrado e desvia. O infamiliar também é aberto: comporta diversos 

exemplos literários e artísticos que manifesta estranhamento e incerteza sobre o que está sendo 

visto, como a repetição, o duplo, as superstições. Para este trabalho decidi aproximar-me da 

noção de fantasmagoria, também contida no infamiliar. 

Quanto à instância de visibilidade da imagem, segui pelo caminho que foi o disparador 

da pergunta geral que norteia a pesquisa: “se há um encarnado na pintura, é possível que haja 

um desencarnado no vídeo?”. Confesso que quando comecei a pesquisa, pensava em uma certa 

oposição, baseada primariamente na questão visível da imagem, nas técnicas da pintura e do 

vídeo, na tela da pintura e a projeção da videoarte. Não é como se isso não fosse levado em 

consideração, só que é apenas uma camada da visibilidade, a tátil. Nas outras camadas, ou nos 



 

94 
 

outras camadas de visibilidade, encontramos outras complexidades que complementam e 

acabam por sobrepor encarnado e desencarnado. 

Percebo agora que o encarnado e desencarnado andam juntos e não são uma oposição, 

assim como o vídeo não é uma oposição à pintura, carrega em si fundamentos e modos de 

expressão similares e que podem até complementarem-se. Para desenvolver a instância de 

visibilidade do desencarnado, assim como as do encarnado, elaborei três frentes: a tátil com a 

fantasmagoria, que diz respeito a como essa imagem se mostra na superfície da tela (do 

computador, da televisão ou projetada nas paredes da galeria), carregando suas vicissitudes, 

aberturas e até ambiguidades, todas no campo do visível (mesmo que a imagem de si tenda ao 

desaparecimento). 

Como se observa sobre o encarnado em sua esfera tátil, demarcado pela densidade, pela 

presença imediata e pela materialidade visível, o desencarnado evidencia um contraponto 

complementar que fortalece o encarnado. No sentido tátil, por exemplo, pode-se identificar um 

estado em que o corpo parece escapar da carne, tornando-se rastro, eco ou arquivo. O foco recai 

sobre uma persistência tênue, difusa, espectral, de aparição, em vez de uma simples ausência. 

Na imagem em movimento do corpo-rastro na videoarte, esse movimento de desencarnação 

pode ocorrer por meio da repetição, da sobreposição de imagens, da edição fragmentada ou até 

mesmo pela ausência física do corpo, que se mantém como memória incorporada na imagem.  

Já na perspectiva visual da imagem, ou seja, do abalo da imagem que revela seu 

sintoma, fissuras e pathos, é tratado aqui como um momento entre, uma entre-imagem antes 

que um sentido se encarne ao mesmo tempo que encarna já um sentido de desaparecimento e 

aparição. É mais um momentuum do que um instante. No entanto, não é que a imagem neste 

período entre, ou melhor, em deslocamento, não condense (encarne) algum sentido, mesmo 

que este esteja mais relacionado com a fantasmagoria, o entre, a aparição e a fugacidade. Como 

visto, assim como o vídeo, é difícil capturar, cercar, definir um fantasma. Mal capturado pela 

retina, mas inegavelmente presente. O voo da mariposa, o método de borboletear investigado 

por Didi-Huberman, Loië Fuller e uma busca: a obra teste para cercar esta imagem-ocasião, 

imagem-movente. 

A figura da ninfa tão repetida e comentada como uma personagem teórica na História 

da Arte, me empresta, a partir de uma de suas características, uma perspectiva sobre onde habita 

a imagem em movimento da poética do desencarnado: a fluidez dos movimentos. A Ninfa, em 

sua essência, é um ser de transição e fluidez, um fantasma imagético que retorna de tempos em 

tempos em obras de arte, sempre fugidia e em movimento. Ela é o arquétipo que melhor se 



 

95 
 

alinha com a proposta do desencarnado porque encarna a ausência de forma fantasmagórica, 

através de rastros e vislumbres.  

O cotejamento que será feito a seguir, entre a videoarte teste e a obra Butterfly de Ana 

Mendieta, aplica o método do borboletear para ler as duas produções de forma similar, focando 

na imagem que perde seus contornos e se manifesta como rastro, fantasmagoria e infamiliar. 

Ambas as obras são vistas como indícios do desencarnado por compartilharem "características 

efêmeras, fantasmagóricas e moventes" que convergem na figura da Ninfa Fluida. Em 

movimento, nomeio a última seção no infinitivo “Desencarnar”, referindo-me tanto ao processo 

da prática artística quanto ao movimento próprio do verbo.  

Então, temos: a fantasmagoria no sentido tátil, de uma tangibilidade fugidia; a aparição 

e a latência no sentido visível, como um abalo na superfície; e um caminho, ao mesmo tempo 

metafórico e conceitual, com os rastros da Ninfa Fluida. A estética do infamiliar e o encarnado 

permanecem impulsionando as estratégias para tentar capturar, sem efetivamente conseguir, os 

indícios da imagem em movimento desencarnada, em processo de esvaecimento. 

 

 

  



 

96 
 

3.1 Fantasmagoria: tateabilidade da imagem desencarnada 

 

 Propor o conceito de desencarnado na videoarte não implica em negar a carne, mas de 

compreender de que modo ela se reconfigura em outra matéria: não mais a da carne física ou 

do pigmento pictórico, mas a da luz, intermitência e do rastro. A fantasmagoria, nesse contexto, 

não se apresenta como ausência do corpo, mas o modo pelo qual ele persiste na imagem 

videográfica. Esta é uma carnadura espectral, em que a presença se dá como vestígio, como 

brilho instável, como intervalo entre aparição e apagamento. É nessa instância de visibilidade 

que o desencarnado adquire uma dimensão tátil, já não sustentada por uma superfície corpórea, 

mas pela própria instabilidade da luz que modela e fragmenta a figura. 

O desencarnado segue a falta de delimitação do informe, ou seja, esbarra nas fronteiras 

do visível. Seria tolice dar forma ao que se recusa a ser capturado na sua forma oscilante? 

Talvez seja arrogância querer entender visualmente a transição ou talvez seja um exercício 

inútil, que apenas diz o óbvio com outra roupagem. Parafraseando Fernando Pessoa, em seu 

livro Desassossego (2016, p. 137), toda vestimenta não é eterna, dura o tempo necessário e se 

esfacela, surgindo o Real, o que há por detrás da roupagem. Pessoa, nesta passagem, está 

falando do amor, mas aqui, essa roupagem, ou a tentativa de dar uma forma ao que se esfacela, 

revela também o óbvio: é um rastro. Mas como? E o quê (aquilo não explicitado na imagem, 

mas possível de ser percebido como um pathos) esse rastro revela?  

A carnadura luminosa, presente na videoarte, dá indícios, bem como desenvolve e 

transforma a fantasmagoria do corpo desencarnado. Por conseguinte, a fantasmagoria ganha 

uma nova dimensão quando reavaliada a partir da ideia de um encarnado tátil, que leva em 

consideração características técnicas – a carnação– e o colorido, incarnat. Retomando a estética 

do infamiliar, do corpo desencarnado e da imagem espectral, apresentadas no primeiro capítulo, 

a videoarte se revela assim como um meio inerentemente fantasmagórico, segundo Arlindo 

Machado e Phillipe Dubois, com imagens que surgem e desaparecem no tempo. 

A imagem em movimento, projetada na tela ou no monitor, perde a solidez e a 

materialidade da pintura, tornando-se uma presença que é também uma ausência, um corpo que 

é constituído de luz e tempo. A partir da crítica de Krauss sobre o narcisismo e do conceito 

freudiano de infamiliar, a videoarte "desencarnada" propicia uma imagem que se rompe e um 

corpo que assombra, em oposição a um reflexo fechado e seguro. A poética do desencarnado 

nesta produção, portanto, instaura uma dimensão onde a imagem de si e do outro se desintegra, 

e não se fecha, constituindo-se um fantasma que retorna de forma infamiliar. 



 

97 
 

Para entender do que é composta a fantasmagoria, reviso o livro A Imagem Espectral: 

Comunicação, Cinema e Fantasmagoria Tecnológica de Erick Felinto, publicado em 2008, 

cuja investigação perpassa como as tecnologias de imagem apresentam e representam 

fenômenos fantasmagóricos e figuras de fantasmas presentes no imaginário cultural. Para tal, 

o autor analisa estes fenômenos fantasmagóricos no cinema e nos aparatos audiovisuais. Felinto 

elabora uma fenomenologia da imagem fantasmagórica e questiona quais as suas características 

essenciais, partindo da premissa que se pode considerar que a figura do fantasma, no contexto 

cultural, expressa não tanto a ideia de imaterialidade, mas sim a vontade de tornar presente 

aquilo que se encontra ausente e de conferir forma sensível a algo que escapa à visão direta. 

 O autor divide os temas que permeiam a imagem do fantasma da seguinte maneira: 

como um duplo sinistro que anuncia algo terrível; como resultado das relações com a 

temporalidade suspensa; como uma tentativa de conceituá-lo na perspectiva da fenomenologia, 

uma imagem da fantasmagoria, desenrolando nas relações do fantasmagórico no imaginário 

cultural e nos aparatos tecnológicos; como tecnologia comunicacional e, por último, investiga 

a fantasmagoria como metáfora para aspectos da experiência cultural contemporânea, 

contrapondo com a ideia corrente de que há, na cultura que estamos inseridos atualmente, uma 

preocupação cada vez maior com a materialidade, corpo e objetos. 

Já para a autora Maria Carriço (2015), cuja tese de doutorado versa sobre a imagem em 

movimento, no campo das artes plásticas, pelas lentes da fantasmagoria, a fantasmagoria 

consiste em um caso excepcional de como a técnica e o espanto são interligados, produzindo 

maravilhamento, espanto, e, acrescento, infamiliaridade. Assim, a fantasmagoria assumiu-se 

como uma performance tecno-científica, até para desmistificar crenças em manifestações 

espirituais da matéria. A autora propõe que a relação entre os fantasmas e os meios audiovisuais 

não se limita ao conteúdo narrativo, isto é, à presença de figuras espectrais enquanto 

personagens ou temas nas tramas cinematográficas e videográficas. Em acréscimo, a autora 

indica uma dimensão mais profunda e estrutural que liga a fantasmagoria à própria constituição 

técnica desses meios. Os dispositivos audiovisuais (como a câmera, o projetor, a tela, bem 

como os procedimentos de montagem e edição), em sua materialidade e modo de ação, podem 

produzir efeitos que remetem à lógica da aparição espectral. A oscilação entre presença e 

ausência, a intermitência luminosa das imagens projetadas, a fluidez das transições e a 

virtualidade das figuras que povoam a tela são elementos que instauram uma instância de 

visibilidade fantasmático. 

Felinto, indagando o que é esta entidade polimorfa, espectral e mutável – o fantasma – 

sugere que sua natureza pode ser percebida de quatro maneiras distintas. Primeiro, ele é um 



 

98 
 

momento congelado no tempo, uma unidade de medida que rompe com a temporalidade linear 

para se tornar uma repetição sinistra. Em segundo lugar, ele é uma imagem instável, como uma 

fotografia desfocada, que mesmo assim pode ganhar substância. Além disso, ele habita as 

margens, um "entre-lugar" que se situa entre a vida e a morte. Por fim, o fantasma se 

presentifica como símbolo e expressão de um acontecimento dramático de uma história que 

anseia por ser contada. 

Para o autor, o fantasma é como um instante de tempo aprisionado numa dimensão 

intermédia entre o mundo sensível e o mundo espiritual, o fantasma não interrompe o fluxo 

temporal apenas por meio do retorno, mas também da repetição, mas detenho-me mais às suas 

características de apresentação como imagem do que de caráter espiritual ou metafísico, o que 

retoma discussões provocadas nos capítulos anteriores sobre a natureza tátil da imagem que se 

baseia na luz e nos pixels. Até porque, etimologicamente, “fantasma”, fantasó quer dizer tornar 

visível, fazer aparecer, tó fantasomenon, significa “visão, espetáculo e fantasma (φαντασμα), 

“espectro” (Felinto, 2008, p. 23).  Assim, o fantasma é aquilo que se deixa ver, que se mostra”, 

ou seja, é essencialmente uma imagem capturada por aquele que se aterroriza ao vê-lo ou por 

não querer vê-lo, tornando-se um enigma. 

Os fantasmas são frequentemente retratados como seres que existem em um espaço 

ambíguo, parecendo ocupar o limiar entre duas dimensões ou momentos no tempo. Por isso, 

eles são representados tanto como algo material quanto imaterial. Essa dualidade é geralmente 

ilustrada pela imagem de um corpo translúcido, como se a figura do espectro fosse uma versão 

desvanecida de um ser físico. No cinema, tais espectros são tradicionalmente materializados na 

ideia de transparência e dissolução, com o rosto borrado e movimentos sutis, porém ágeis, 

lembrando outros aspectos da imagem em movimento que serão trabalhados neste capítulo, 

como a ninfa fluida. 

Além disso, o fantasma, geralmente, é uma figura de poucas palavras. Suas revelações 

costumam se manifestar de outras formas, como mensagens codificadas, fragmentos, sensações 

ou cenas, esperando que os vivos, ou melhor, quem está diante dele, decifre sua mensagem, 

figura esta que Felinto considera o “fantasma por excelência” (Felinto, 2008, p. 24) Por sua 

própria natureza, sendo uma imagem, o fantasma se comunica por meio de outras imagens, 

constituindo uma espécie de linguagem visual. Como observa Felinto (2008, p. 34), “o duplo 

coloca o sujeito para fora de si mesmo e o fantasma desloca o tempo de seu eixo, trazendo de 

volta ao mundo algo que deveria estar morto”. Ele é extremamente movediço e não se deixa 

apanhar. 



 

99 
 

Nesse contexto, a dualidade freudiana característica do Doppelgänger se manifesta de 

forma ainda mais evidente: por um lado, tranquilizador, protegendo o ego em sua origem 

narcísica; por outro, aterrador, anunciando a morte após a superação dessa etapa. Assim, o 

fantasma sinaliza que algo está prestes a ser destruído e que as certezas perante a imagem irão 

desabar. Em uma vertigem, prediz que aquilo que parecia constituído irá se deslocar rumo ao 

esfacelamento. 

Sobre a temporalização do fantasma, Felinto acrescenta que ele é uma figura paradoxal 

que existe fora das noções convencionais de tempo e representação. Algo visível, uma imagem 

ou visão, que, contudo, não pode ser traduzido em palavras, aproxima-se do figural e 

irrepresentável. Além disso, não pertencendo nem ao passado nem ao presente, o fantasma 

habita um estado de ambiguidade e incerteza, habitando um momento de pura indecisão e 

constituindo uma imagem pouco definida e precisa da figura fantasmagórica. Assim, ele rompe 

com o fluxo linear do tempo, mas também o repete incessantemente, como uma cena de filme 

que se congela e é reproduzida em um loop eterno. Dessa forma, essa repetição contínua o 

torna uma entidade que simultaneamente reencena um momento e o fixa, existindo em um 

estado de pura suspensão temporal, infamiliarmente retornando diferente do que era até então 

“conhecido”. 

O fantasma e a imagem se definem mutuamente: se o fantasma é uma imagem, também 

é verdade que toda imagem é um fantasma. Isso ocorre porque, por mais material que uma 

imagem pareça, ela sempre nos remete a um mundo mais etéreo e fluído, o que a torna, em 

essência, fantasmagórica, inclusive quando se baseia na realidade. O fantasma, portanto, está 

sempre presente na imagem como algo inesperado, a parcela de irrealidade que contamina toda 

tentativa de realismo.  

Apesar de o autor aproximar a imagem fantasma mais diretamente do holograma, é 

possível traçar paralelos com a videoarte. Essa relação decorre pela própria história do vídeo 

abordada no primeiro capítulo, ligada às projeções das fantasmagorias, e pela abertura 

multifacetada poética e estética da linguagem videográfica, que transita entre a documentação 

do real e a manipulação. Assim como no fantasma, existe no vídeo um fluxo temporal que pode 

representar um momento que se repete indefinidamente, como um loop perpétuo, congelando 

e reencenando uma fração do tempo. Ambos embaralham as noções entre o material e o 

imaterial ao romperem com a sua função documental, revelando, de forma inesperada, a parcela 

de irrealidade que contamina a imagem. 

A carnadura do vídeo, sua fantasmagoria, é essa materialidade da luz que, embora 

efêmera, é sentida pelo espectador. A pele digital da imagem, com sua textura de pixels e brilho, 



 

100 
 

dá um corpo ao fantasma. Assim, a carnadura luminosa do vídeo desenvolve e aprofunda a 

fantasmagoria do corpo desencarnado. 

Felinto (2008, p. 25) afirma que “o fantasma almeja capturar nosso olhar, pois é antes 

de tudo imagem, visão, aparição”, remetendo, assim, à própria etimologia de vídeo, cuja 

essência está vinculada à aparição e à lógica da fantasmagoria. Essa configuração da imagem 

como presença instável, sempre em risco de desaparecer, segundo as pesquisadoras Nichole 

Koutsantonis e Juliana Froelich (2021), possui raízes históricas nas primeiras experiências 

técnico-visuais com projeções luminosas mediadas por espelhos, como nas apresentações de 

fantasmagoria viabilizadas pela Lanterna Mágica. Nessas encenações, eram elaboradas uma 

conjunção entre performance ao vivo e manipulação ótica, instaurando uma instância visual 

que, ao mesmo tempo em que evidenciava a potência ilusionista da imagem, antecipava 

princípios fundamentais do cinema (Koutsantonis & Froelich, 2021).  

A fantasmagoria além de uma técnica de visualização, encarna um modo específico de 

presença visual, marcado pela ambivalência ontológica da imagem: entre o visível e o invisível, 

entre o passado e o porvir, em caráter infamiliar. Assim, a imagem espectral configura-se como 

entidade liminar e transitória, aprisionada em um entrelugar temporal que evoca a figura de 

Janus (o deus bifronte), cuja simultaneidade de olhares condensa a experiência da imagem 

como manifestação presente de tempos outros. 

Nesse sentido, Felinto retoma as criações do jesuíta Athanasius Kircher que se destacou 

como uma figura central nestas produções, pois uniu o saber técnico-científico e as 

especulações metafísicas. Suas invenções óticas e sua obra, "Ars magna lucis et umbrae", 

foram fundamentais para estabelecer uma forte ligação entre a tecnologia e o sobrenatural. 

Quase um século depois, o francês Étienne-Gaspard Robert, conhecido como Robertson, se 

baseou nesse legado para criar a fantasmagoria. Com o fantascópio —uma lanterna mágica 

adaptada que se movia sobre trilhos —, ele projetava imagens que pareciam avançar em direção 

ao público, em uma sala escura. Esse espetáculo, cujo nome de origem grega significa "eu 

chamo o fantasma" (Felinto, 2008, p. 71), gerava um clima de espanto sobrenatural com o uso 

de efeitos visuais e sonoros, elevando a união entre a ilusão tecnológica e o terror a um novo 

patamar de encenação, visto que a imagem parecia avançar sobre a plateia, gerando um clima 

de espanto sobrenatural, ainda mais por ser acompanhado de sons ruidosos e trilhas sonoras 

não habituais. 

Também a fotografia em seus primórdios produzia efeitos de fantasmagoria. Isso 

ocorria porque, devido aos longos tempos de exposição necessários, pessoas ou objetos em 

movimento durante a captura da imagem apareciam como figuras esmaecidas e fantasmáticas, 



 

101 
 

como discorre Phillipe-Alain Michaud (2013) ao rememorar as primeiras imagens fotográficas 

em um daguerreótipo, que, pelo rastro, demonstraram uma intensa movimentação. Assim como 

ocorreria com o cinema, as peculiaridades e acidentes dos aparatos tecnológicos, como a dupla 

exposição na fotografia, foram, além de acidentes, também intencionalmente utilizados para 

criar efeitos de irrealidade como um dos exemplos de fantasmagoria na fotografia 

contemporânea representada, entre outros artistas, por Francesca Woodman. 

Nessa mesma linha, trabalhando o deslocamento e outra temporalidade da imagem fotográfica, 

as pesquisadoras em Comunicação, Fabiane Souza e Cláudia Sanz, analisam algumas 

fotografias da artista visual Francesca Woodman, aproximando a poética da artista com a noção 

de fantasma, "corpo fantasma acumulando rastros, mantendo, em sua desaparição constante, a 

insistência, as memórias, os tempos" (Souza; Sans, 2020, p. 200). Para as autoras, a ideia do 

fantasma agencia a sobrevivência, que é intensificada e reorganizada pela arte de Woodman, 

bem como reencarna – mas diria que encarna – o desejo de parar o tempo, trazendo à tona 

também as "tensões entre duração e instante" (Souza; Sans, 2020, p. 191). 

 

FIGURA 16 – House #3 (1975-1976) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Francesca Woodman, série fotográfica Abandoned House. Impressão em gelatina de prata, 6 5/16 x 6 3/8 

polegadas. 1975–76. Disponível em:  https://woodmanfoundation.org/francesca/works. 

 

https://www.guggenheim-bilbao.eus/en/learn/schools/teachers-guides/reflecting-pool-1977-79


 

102 
 

Souza e Sanz apontam que a imagem construída por Woodman ressoa com o que 

chamam de "imagem dos seres fronteira" (Souza; Sans, 2020, p. 191), ou seja, reminiscências 

da subjetividade moderna, das imagens da história da fotografia e da artista imbricada em seu 

processo, fazendo pulular seus próprios fantasmas. Esses rastros são traçados na medida em 

que se desloca nas suas fotografias de longa exposição (Figura 16). As pesquisadoras elaboram 

que estes rastros são resultado de um gesto moderno aliados a uma busca de encontrar um 

suposto eu profundo que de antemão seria um eu fissurado por questões contemporâneas e, 

portanto, múltiplo. 

Os fantasmas produzidos pela artista, segundo as autoras, se constituem a partir da 

construção da cena e dos elementos que trazem a potencialidade de deslocar a memória para 

outros tempos, além dos borrões produzidos pelos vestígios de suas danças. Dessa forma, 

observa-se imagens portadoras de indeterminação, delineadas a partir de um corpo que encarna 

o desaparecimento e a aparição. 

Em suas fotografias, Woodman revela as transformações que ocorrem no tempo 

necessário para produzir uma única imagem: os cabelos se tornam esvoaçantes, a pele 

desvanece e se estende como fumaça. Quanto mais tempo o obturador permanece aberto, mais 

borrados e transparentes os corpos aparecem, até que, por fim, desaparecem. Suas imagens-

fantasma são constituídas por uma espécie de indeterminação, por um corpo que experimentava 

aparecer e desaparecer simultaneamente, testando os limites de sua imagem com a dissipação 

do ambiente. Elas são constituídas por um corpo não exatamente presente, não exatamente 

ausente, tecendo sentidos entre esses dois estados; expondo rachaduras, ruídos entre fantasmas 

passados e presentes; incitando perguntas, expansões. (Souza; Sans, 2020, p. 200) A obra 

fotográfica de Francesca Woodman, produzida entre 1972 e 1981, é caracterizada 

predominantemente pelo uso do preto e branco e por uma particular suavidade de foco que a 

distingue da estética contemporânea. Em certas composições, percebe-se uma precisão formal 

que remete ao rigor de fotógrafos surrealistas como Man Ray e Hans Bellmer. 

A fabricação do instante e estes rastros múltiplos produzidos pela artista, passavam por 

cuidadosas anotações e planejamentos, em que Woodman montava cenas cuja visibilidade se 

dava no entrelaçamento entre ficção e realidade constituída por cenários, vestimentas e 

elementos cênicos. Para encontrar seus fantasmas, a artista provocou borrões na imagem. Souza 

afirma que estes são indesejados (Souza; Sans, 2020, p. 194), mas dada a profusão de manchas 

no trabalho da artista, sou levada a discordar. Para mim, vejo a obra de Woodman 

cuidadosamente acolhendo borrões com objetos imóveis emoldurando a passagem de um 

fantasma, ou como a artista intitulou parte da sua série de borrões, de um “anjo”.  



 

103 
 

 Enquanto a artista Francesca Woodman usava a fotografia analógica e o controle do 

tempo de exposição para desmaterializar o corpo e capturar um rastro fantasmagórico, 

transformando-se em um "anjo" borrado, a era digital oferece uma nova forma de manifestação 

espectral. As fantasias sobre o ciberespaço, ao idealizarem a consciência como uma "entidade 

angélica" que se liberta do físico, ecoam a mesma busca pela presença que transcende o corpo. 

Essas fantasias sobre a digitalização do corpo, a idealização do ciberespaço como um paraíso 

e a visão da realidade virtual como um campo de jogo para a consciência humana — agora 

"entidades angélicas" (Felinto, 2008, p. 91) — transformam as novas tecnologias da 

computação em um território assombrado, onde espectros podem se manifestar. Ambas as 

abordagens, a artística e a tecnológica, convergem na ideia de que a identidade pode se tornar 

um fantasma, um vestígio etéreo que assombra e habita espaços que vão além da materialidade. 

 

FIGURA 17 – Rastro nº3 (2025) 

 

Maiara Martins, série rastro. Fotografia Digital, 1920x1080p, 2025.Fonte: Acervo Pessoal. 

 

 

Assim como as autoras, também fui fisgada pela obra de Woodman, e, assim como o 

autor, fui capturada pelo fantasma: a ideia de um corpo em rastro fantasmagórico que encarna 

de forma tátil o aparecimento e a desaparição foram uma pista para entender do que é composto 

o desencarnado (Figura 17). Durante o Laboratório de Fotoperformance – A casa como espaço 

poético, promovido por Tiê Francisco Maria com apoio da Lei Paulo Gustavo do Estado da 



 

104 
 

Bahia, produzi experiências em fotoperformance inspiradas na produção de Francesca 

Woodman, cujo tema era o corpo na casa (Figura 18). A proposta do laboratório era tomar a 

casa como um lugar atravessado por familiaridades e estranhamentos e investigar o que o corpo 

na fotografia diz de si e desse ambiente. Apesar de não ser necessariamente em videoarte, a 

produção destas imagens, contribuiu para meu entendimento da imagem fantasmagórica e na 

diferença entre o tempo da foto e o do vídeo, da verdade, auxiliou na compreensão de como a 

temporalidade da videoarte está muito mais próxima de um momento do que de um instante. 

 

FIGURA 18 – Rastro nº5 (2025) 

 

 

Maiara Martins, série rastro. Fotografia Digital, 1920x1080p, 2025.Fonte: Acervo Pessoal. 

 

A fotografia, diferente do vídeo, captura um instante no tempo, seu fragmento. No 

entanto, a dinamicidade, tensões e recursos como a alta exposição evidenciam de forma mais 

contundente outra temporalidade da imagem fotográfica, transmitida na potência de um 

deslocamento ou mesmo o explicita, como quando se utiliza da longa exposição. O vídeo, por 

outro lado, pode levar a implicação visível do deslocamento, utilizando mais ou menos os 

mesmos artifícios da fotografia, no que diz respeito à composição no enquadramento. Ou pode 

também viver o movimento, tradicionalmente, indo de um canto a outro. 

A pergunta que norteou a produção fotográfica foi: como produzir uma imagem do 

encarnado em contraste com o desencarnado? A questão remete a uma tensão que lateja entre 



 

105 
 

aquilo que se faz carne e aquilo que escapa, que toca a forma sutilmente antes de escorrer pelo 

tempo, em vez de um jogo binário entre presença e ausência. Nesse jogo, a imagem apresenta-

se em estado de não estabilização. O processo implica em fazer-se e desfazer-se num 

movimento contínuo. Talvez o próprio encarnar, esse tornar-se visível, sensível, possível, já 

abranja em si isso que escapa. Uma entropia, no contexto, uma mancha ou blur que se arrasta 

até constituir-se carne e forma, e, justaposto, cessa de ser. 

É nesta zona de incerteza que a fotografia pode ser observada em seu deslocamento 

para além da fixação, como máquina de rastros. A imagem fotográfica de Francesca Woodman 

interage com o corpo em uma dinâmica de dança, em vez de o capturar. O foco recai, inclusive, 

sobre o que resta dele. Sempre há algo que escapa, algo que não se deixa agarrar. O corpo ali 

representa fenda, tentativa e "quase". Em Woodman (Linhares e De Souza, 2018), o fotográfico 

evidencia a fratura da identidade e o desejo de encarnar-se como uma falha, em oposição à 

garantia de identidade, como quem se aproxima do corpo sem nunca chegar. 

Dessa forma, o que se evidencia na poética de Woodman e o que busquei no ensaio 

fotográfico é a imagem em movimento. Parafraseando Philippe-Alain Michaud (2013, p. 49), 

quando o rastro se inscreve na fotografia, ele concentra em si todos os instantes representados. 

Assim, quando a figura ou a carne da imagem se desfaz, ela aponta para uma resposta possível: 

os estados transitórios tornam-se protagonistas. Do rastro, pode-se inferir que o entre, essa 

passagem sorrateira e fugaz, deixa sua marca visível. 

Desde o daguerreótipo até a fotografia anamórfica e sua manifestação na 

fotoperformance, o rastro estabelece uma relação constante com distorções, lapsos e 

deslocamentos temporais. O que se evidencia não é uma representação fiel ou estável, mas o 

desvio, a inscrição visível da ausência. Um corpo que já foi ou que ainda não é, tensionando os 

limites entre presença e desaparecimento. 

A prática performática, mediada pela fotografia, adicionou uma camada relacional ao 

espaço doméstico, evidenciando a intimidade do lar como território do infamiliar. Um palco de 

presenças desajustadas, onde ruídos e rastros do que já habitou ali compõem uma atmosfera de 

estranhamento. Meu corpo e os fantasmas, tanto os que lhe pertencem quanto os que habitam 

a casa, reverberaram com outras presenças, ausentes, imaginadas ou esquecidas. O registro 

fotográfico fragmentou-se nos cantos e, na tentativa de produzir uma imagem, o que emergiu 

foi um fantasma ou, mais precisamente, uma aparição. 

A imagem-fantasma explorada por Woodman se constitui como dobra e como algo 

distinto, transcendendo a concepção de ausência pura ou de presença plena. Trata-se de um 

modo de encarnar o desencarnado, observado como processo, e não como finalização. Aqui, o 



 

106 
 

rastro adquire centralidade por sua insistência em vez de ser considerado sobra passiva: ele é 

gesto, luz, movimento que não termina. O rastro denota o corpo em trânsito, sugerindo um 

movimento errante, como o bater de asas de uma borboleta. A imagem produzida por 

Woodman oscila nessa camada invisível entre o que foi e o que está por vir. Essa condição 

remete a um corpo que permanece em estado de não resolução. É um corpo que persiste, em 

oposição a se mostrar. Um corpo que se atualiza no intervalo, que se dobra em imagem sem se 

concluir integralmente. 

A fotografia de longa exposição captura isso, não o corpo, mas o trânsito. A oscilação 

entre aparecer e sumir. Tal como o after-image, a persistência da imagem depois que ela já não 

está, o rastro ainda reverbera quando tudo parece resolvido e finalizado na fotografia. Os 

instantes do rastro ficam na pele, na retina e na memória. É essa reverberação que transforma 

a imagem em campo de forças. Entre o que aparece e o que se recusa. Entre o encarnado e o 

desencarnado: o contorno do fantasma. 

A fantasmagoria, portanto, viabiliza a transição do corpo para o seu vestígio. Ela 

desloca o corpo de sua centralidade e o instala em um estado de aparição, onde a figura se 

manifesta no limiar entre a presença e a ausência. As estratégias de sobreposição de imagens, 

fundamentais para a "carnadura" do encarnado tátil, adquirem aqui uma nova dimensão: elas 

se tornam o meio pelo qual a imagem do corpo, sem ser anulada, se desdobra em espectros e 

reverberações. Desse modo, a fantasmagoria se estabelece como o modo de ser tátil do 

desencarnado, assumindo uma existência que, embora amorfa carrega a potência de uma 

presença que se anuncia na sua própria ausência. 

 

3.2 Aparição: O que se encarna no desencarnado? 

 

É pela fantasmagoria que o desencarnado emerge na videoarte. O corpo se apresenta 

como vestígio, recorrência instável e brilho em suspensão, em oposição à imposição de uma 

forma plena. A carne se transforma em luz que pulsa, em textura digital atravessada por 

sobreposições e apagamentos, em vez de desaparecer por completo. Nessa instância de 

visibilidade intermitente, o sentido do tátil se desloca, sendo sustentado pela espectralidade da 

imagem, que oscila entre aparecer e desaparecer, e não mais pela presença física da pele. 

Como visto, assim como o vídeo, é difícil capturar, cercar, definir uma aparição. Mas 

Aby Warburg (conhecido por falar com borboletas como comenta Didi-Huberman em Falenas, 

publicado em 2015) e Didi-Huberman (cujo fascínio pelo método warburguino o fez persistir 



 

107 
 

na busca pelo rastro da imagem) buscaram, para além de fixar uma imagem, observá-la como 

se observa o voo de uma borboleta. Mal capturado pela retina, mas inegavelmente presente. 

A seguir, buscarei compreender o sentido visual do desencarnado, isto é, suas 

oscilações contidas através da superfície visível. A instabilidade da imagem do desencarnado 

carrega o sentido da desaparição, ao mesmo tempo que sugere sua aparição por meio do 

movimento. Para isso, farei uma análise utilizando os conceitos de vislumbre (glimpse), 

aparição e sobreposição entre o encarnado e o desencarnado, retomando ideias que já discuti 

sobre o encarnado.  

Também abordarei o método do "borboletear" como uma forma de se mover junto com 

a imagem em transição, em vez de tentar capturá-la. Apesar de haver assistido e analisado uma 

série de videoartes da Plataforma Ubu Web19, optei por apresentar apenas a performance e 

coreografia de Loië Fuller, uma obra que foi reencenada diversas vezes por outras bailarinas. 

Os vídeos que separei estão em anexo para aqueles que tiverem curiosidade e, principalmente, 

para me servir como um guia para pesquisas futuras. 

O "borboletear" observado nas coreografias de Loïe Fuller sugere uma forma de tentar 

dar forma a uma imagem movente desencarnada na videoarte, além de se constituir como 

possibilidade de observação de uma obra de arte. Dessa forma, a recusa em capturar a imagem 

e a preferência por se mover com ela remetem aos conceitos de encarnação (condensação de 

um estado capturado na imagem) e desencarnação (deslocamento para outro estado). Assim 

como na dança de Fuller, a imagem em movimento da poética do desencarnado nesta produção 

em videoarte se altera constantemente, o que contribui para uma aproximação direta entre 

infamiliar e desencarnado. 

A partir disso, alguns questionamentos sobressaem: encarnado e desencarnado 

poderiam ser complementares, como a própria antítese da figurabilidade com o deslocamento 

e a condensação da imagem entre o seu recalcamento e retorno? Apreendendo o que Didi-

Huberman discorre em alguns de seus textos, é possível notar que o sentido da produção de 

imagens é antitético. Onde, na videoarte, a imagem se condensa? Onde e como se desloca? O 

infamiliar não é necessariamente o desencarnado. Ou é? Embora retóricas, essas questões 

abrem perspectivas para pensar as funções, simbolismos e significações da imagem na arte. 

A resposta para a pergunta sobre o infamiliar não ser necessariamente o desencarnado 

reside na própria fluidez e plasticidade da imagem. Esse questionamento sobre a encarnação e 

desencarnação da imagem na videoarte, quero dizer, sua condensação e deslocamento, ecoa a 

 
19 Acesso em https://www.ubu.com/ 



 

108 
 

visão de Didi-Huberman sobre a necessidade de uma aproximação que se afaste da síntese e 

das certezas pré-estabelecidas. Ele convida o espectador a se entregar ao fluxo do fenômeno, 

propondo que o trabalho com as imagens só pode ser compreendido por meio de uma espécie 

de intuição, capaz de perceber sua pregnância e a força imanente que delas emana (Didi-

Huberman, 2015a). 

Nos seus ensaios sobre a aparição, Didi-Huberman aproxima o tratamento das imagens 

à proposição bergsoniana de renúncia à elaboração prévia e à estabilidade perceptiva (Didi-

Huberman, 2015b). Em vez de buscar certezas, ele abraça paradoxos que sustentam a 

singularidade do que se apresenta por meio do movimento e da instabilidade da imagem. Essa 

abertura ao vislumbre, à aderência e à imanência é o que o autor chama de “conhecer por 

imagens” (Didi-Huberman, 2015a, p. 91): um toque tangencial no real, em rodopio, onde o 

poder irradiador das imagens se torna veículo privilegiado de seus vazios, modulações e 

aparições. 

O conceito de vislumbre (glimpse) é trabalhado pelo autor na obra Aperçues (2009), 

traduzida para o português como Imagens-Ocasiões em 2018. Nela, o autor aprofunda-se no 

conceito de “apercebenças”, termo cunhado a partir do francês aperçues, examinando a ideia 

de que nossa percepção diária é formada por “lascas de imagens” que surgem e desaparecem, 

conectando-se e desconectando-se de nossa memória e do tempo. A obra é estruturada de forma 

singular, quase como uma coreografia, e é dividida em 29 fragmentos, compondo uma “tábula 

de montagem” de pensamentos e referências. Além disso, o vislumbre trata-se de uma forma 

de percepção que se contrapõe à visão totalizante e objetivadora, vinculada a um olhar que 

pretende fixar, dominar e esgotar o objeto. 

O vislumbre inscreve-se numa lógica do interstício: sua natureza é descontínua, parcial 

e fugidia. É uma modalidade de ver que ocorre no limiar da perda, no instante em que algo 

escapa à apreensão plena e é precisamente nesse intervalo de falha que a imagem revela sua 

potência. Portanto, para Didi-Huberman, compreender a imagem requer abrir mão da 

equivalência entre ver e saber, entre visibilidade e inteligibilidade, pois ver não é capturar, mas 

ser afetado por uma aparição que não se entrega completamente. 

Essa recusa em equiparar o ver ao saber pode conduzir a uma compreensão mais radical 

da imagem: o vislumbre se pauta por sua natureza paradoxal, e não por sua estabilidade. O que 

se visualiza pode ser interpretado como aquilo que se dissipa. Um movimento que prioriza a 

interrupção, em vez da captura. Dessa forma, a incompletude da imagem apresenta-se como o 

elemento mais significativo, e não como uma carência, evidenciando-a como um fragmento 

que tensiona as fronteiras entre o que pode ser visto e o que permanece invisível. 



 

109 
 

O paradoxo segundo o qual "ver é perder" emerge como uma das premissas centrais 

dessa abordagem. O vislumbre se pauta pelo movimento e pela interrupção, em oposição à 

estabilidade: algo é visualizado no momento em que ele desaparece ou se exterioriza apenas 

parcialmente. Essa incompletude, contudo, se apresenta como o elemento mais significativo na 

experiência da imagem, em vez de constituir uma deficiência. O vislumbre, neste contexto, 

aproxima a imagem do fragmento, do vestígio e da latência, tensionando as fronteiras entre o 

visível e o invisível, o sabido e o inassimilável. 

Chamo de vislumbres os fragmentos que me atravessam os olhos, sejam coisas ou 

gestos, que surgem já a caminho do desaparecimento. São aparições que duram um pouco além 

de si mesmas: permanecem na forma de um eco, de uma cintilação persistente, de uma memória 

que ainda pulsa sob a pele do presente. Aperceber é, então, ver de raspão. Algo ou alguém 

cruza o campo da visão, mas não se deixa deter. É o instante em que o ser a ser visto aparece 

já em fuga. Um quase-ver, um meio-ver, um já perdido. O corpo começa a se desfazer, 

tornando-se desencarnado. Desmorona sua tentativa de ser centro, de se fixar como retrato, 

como forma. Fragmenta-se, escapa de si e infamiliariza-se. O ser e sua certeza de forma se 

esfarelam. 

 

3.2.1 Borboletear 

O capítulo “O ser que mariposeia”, do livro Falenas (2015b), de Georges Didi-

Huberman, propõe uma análise da obra L’Homme du Pincio (1991–1994), de Alain Fleischer. 

O filme acompanha um homem que caminha pelos jardins do monte Pincio, em Roma, 

realizando gestos repetitivos e não convencionais. A câmera o segue continuamente, sem 

recorrer a narrativa explícita ou finalidade definida. 

O movimento do personagem remete ao voo errático de uma mariposa, gesto que Didi-

Huberman denomina “mariposear” ou “borboletear”. Esse termo extrapola a simples descrição 

do deslocamento físico: refere-se a uma forma de existência e de criação marcada pela errância, 

pela descontinuidade e pela escuta de impulsos internos. O homem repete certas ações dentre 

elas, consultar o relógio, sentar nos mesmos bancos, interagir com objetos específicos e realiza 

gestos que, embora aparentemente arbitrários, obedecem a uma lógica própria. Entre eles, 

destacam-se a parada diante de um sarcófago, o consumo súbito de leite em um bar e 

movimentos próximos à dança ao lado de um cesto de lixo. Tais atos, mesmo quando banais, 

adquirem força pelo desvio e pela repetição. 

A câmera adapta-se ao tempo do corpo filmado. Evita cortes bruscos, dramatizações ou 

interpretações diretas, preservando a continuidade da experiência. A própria obra permanece 



 

110 
 

inacabada: parte significativa do material gravado não foi revelada. Fleischer descreve o 

processo como “em curso de acabamento”, mas indica a possibilidade de um “em curso de 

inacabamento”, formulação que propõe uma obra deliberadamente aberta, em suspensão. 

A figura do homem-mariposa encarna tensões entre liberdade e automatismo, entre 

gesto e intenção. Seus movimentos não respondem a objetivos exteriores; seguem ritmos 

internos, que escapam à lógica linear e produtiva. “Mariposear”, nesse contexto, pode ser 

compreendido como um método artístico que se organiza pela acumulação fragmentária, sem 

hierarquização ou enredo. Essa abordagem aproxima-se da noção de “gasto improdutivo”, 

recorrente tanto na obra de Fleischer quanto na teoria de Georges Bataille. 

No ensaio A parte maldita, originalmente publicado em 1949, Bataille propõe o “gasto 

improdutivo” como um princípio fundamental da existência humana: um gesto de excesso, de 

desperdício deliberado, que se opõe às exigências da utilidade e do acúmulo. Como ele afirma: 

“A noção de gasto implica a perda sem retorno: o consumo de riqueza sem produção de valor 

útil [...] sacrifícios, luxos, artes, guerras, jogos” (Bataille, 2013, p. 32). Nesse sentido, o gesto 

improdutivo não representa uma falha ou um erro, mas uma afirmação de tudo aquilo que 

escapa à lógica do capital ou da funcionalidade. Fleischer acolhe essa lógica ao manter sua obra 

em estado de latência. O material não revelado não é sinal de abandono, mas escolha estética: 

sustentar o inacabado como abertura. A criação, assim, se afasta da ideia de produto finalizado 

e aproxima-se de uma ética da suspensão, da escuta do que emerge entre intenção e acaso. 

Como possibilidade de método para criar, o borboletear se evidencia em oposição à 

produtividade, à síntese e à conclusão. Essa abordagem se estrutura pela atenção ao que é frágil, 

descontínuo, descentrado. Esta é uma forma de fazer que sugere o fragmentário e o informe 

como estratégias de pensamento e criação, e não como falhas a serem corrigidas. A figura do 

homem-mariposa, que se desloca sem destino claro e repete gestos sem função aparente, 

encarna esse modo de estar no mundo. E a câmera que o acompanha adere a essa lógica, em 

vez de ordenar ou explicar seus movimentos. 

Essa instabilidade e a oscilação entre a presença e a ausência, que definem a experiência 

do vislumbre, são o que Didi-Huberman percebe no movimento errante da imagem do voo de 

uma borboleta. Ele aproxima o phasma20 da falena (borboleta noturna que gira em torno da luz 

até se consumir), estabelecendo um paralelo entre a aparição e o movimento de uma borboleta 

que, ao bater das asas, ora se mostra, ora se perde, deixando um rastro que é, ao mesmo tempo, 

um vestígio e uma memória. 

 
20 cuja etimologia também se aproxima de “aparição” (Didi-Huberman, 2015b) 



 

111 
 

A proposta reside em se mover com a imagem, como o voo de uma borboleta, em 

oposição à tentativa de fixá-la. O método do "borboletear" visa observar a imagem em 

transição, acolhendo sua instabilidade, sua natureza descontínua e fugidia. A imagem se 

constitui como vestígio, um brilho em suspensão, e não como uma forma plena. Este método 

sugere o fragmentário e o informe como estratégias de pensamento e de criação artística, em 

vez de se apegar à ideia de um produto finalizado. A dificuldade em definir o desencarnado e 

a imagem fantasmagórica pode ser atenuada ao se abandonar a tentativa de capturá-los. 

Quando penso em utilizar o método proposto por Didi-Huberman, isto me vem à mente: 

algo surge no ar, como um gesto suspenso entre o visível e o invisível. Pode ser o som de asas 

cruzando o tempo ou a luz que escapa por uma porta entreaberta. Não se fixa. Move-se, 

desmanchando-se como um eco no silêncio. Assim se mostra: instável, um instante que não 

pode ser retido, mas que insiste em estar. Essa presença fugidia encontra eco na trajetória da 

falena. A imagem, como ela, oscila entre surgir e desaparecer, como um sopro que aquece antes 

de sumir. O que aparece sustenta um tempo que se move e escapa, como memórias que 

retornam quando menos se espera. Ora aparece, ora desaparece, ou melhor, perde a forma 

anterior e deixa um rastro.  

Para compreender melhor essa oscilação, basta observar os movimentos da falena. Ela 

voa em curvas incertas, busca a luz com entrega, mesmo sabendo do risco. Cada voo desenha 

uma gramática do desejo: aproximação, recuo, entrega, fim. É nesse vaivém que a imagem 

ganha forma, moldada por um impulso que não se estabiliza. Desse modo, a imagem desafia a 

ideia de forma estática. Em vez de estrutura fixa, propõe fluxo. Em vez de contorno definido, 

revela-se como processo. Sustenta-se por bordas que mudam, como o rosto de alguém que se 

transforma a cada olhar. Às vezes clara, às vezes difusa, aponta para o limite entre sonho e 

vigília. Mesmo quando parece ordenada, revela fissuras ou frestas por onde escapa o que não 

se vê. Por trás da aparência de ordem, há sempre a possibilidade de mudança. Nada nela é fixo; 

tudo se move. 

Essa lógica do movimento contínuo também se manifesta na metamorfose da borboleta: 

da larva à crisálida, da crisálida à imago, a forma se refaz. Do mesmo modo, a imagem atravessa 

etapas, nunca se fixando. A imago, seja inseto ou forma psíquica, expressa esse desdobramento. 

O que aparece traz sinais do que veio antes, as marcas que indicam o percurso. Mesmo quando 

parece completa, ainda guarda algo em transformação — como uma música que ecoa depois 

do seu fim. 

“Mariposear” ou borboletear extrapola a descrição de um deslocamento físico: diz 

respeito a uma forma de existência e de criação pautada pela errância, pela descontinuidade e 



 

112 
 

pela escuta dos impulsos internos. Nesse contexto, constitui-se como método artístico baseado 

na acumulação de fragmentos, desprovido de hierarquias e narrativas lineares, um processo que 

recusa a rigidez e valoriza o inacabado como potência criativa. 

Nesse sentido, o desencarnado aparece como um estado de existência que transcende a 

fixidez física ou visual. Ambos — o corpo e a imagem — são expressões de uma fluidez que 

resiste à captura e que, por isso, se revelam mais como presenças fantasmagóricas: figuras ou 

imagens que sugerem uma forma, mas que, ao mesmo tempo, estão sempre se desfazendo e 

escapando de uma concretude absoluta. Este tema do corpo fantasmático ou que está presente 

mesmo em sua ausência foi bastante trabalhado no campo do teatro e artes. 

Por exemplo, o campo das artes performativas, como o teatro, algumas pesquisas se 

encarregam de falar sobre o “desencarnado” à sua maneira, sugerindo, assim como o que estou 

argumentando sobre a poética do desencarnado, que a ausência do performer em cena ainda 

traz parte de sua presença. Por exemplo, o artigo intitulado “Reverberação, gesto 

desencarnado, performance: a dimensão performativa da palavra na arte pública”, de 

Maceira, publicado em 2021, aborda a necessidade de uma teoria da performance no campo 

das artes tanto cênicas quanto visuais e a ligação desta com o corpo. Essa teoria tem no corpo 

o ponto comum das sensorialidades que são ativadas por meio da atualização simbólica através 

do tempo e do espaço onde os sujeitos a experimentam. 

Para falar sobre o ato performativo, o autor retoma um breve histórico dos rituais de 

passagem, marcando os três principais estágios de rito: iniciação, separação e a transição que 

implica um estado de liminaridade. Quando esse estágio transicional é cumprido, o indivíduo 

assume uma nova identidade que o coloca em estado de igualdade perante outros membros que 

já passaram por aquela etapa. 

Ao longo do texto, é traçada a diferença entre “liminar” e “liminoide”. O primeiro 

refere-se à experiência própria da transição que significa a experiência de uma transformação 

profunda a nível individual e o estabelecimento do indivíduo no grupo, adequando-se à sua 

estruturação. Já o estado “liminoide” abriga o exercício de potencialidades anti ou proto-

estruturais e é compartilhado por um número menor de pessoas, afetando menos a significação 

do grupo, não tocando a totalidade estrutural. Ambas as noções de liminar e de liminoide, 

enfatizam experiências que cortam momentaneamente a lógica da estrutura social na qual se 

inserem. 

A teatralidade, neste sentido, ocupa esta função, pois separa a vida real e a vida 

imaginária, e é acompanhada de uma espacialidade que demarca o fim e o começo dessa cisão, 

como um intervalo da estrutura do status quo. Esses espaços são mediados por um espectador 



 

113 
 

ou “sujeito espetacular” (Maceira, 2021, p. 298). O autor ressalta a possibilidade desse “espaço 

investido de teatralidade” não ter um sujeito ou corpo atuante, trazendo o ponto de vista de 

Zumthor, que propõe uma “performance descorporificada” (Maceira, 2021, p. 298) — levando 

em consideração que, no texto, teatralidade e performatividade são noções diferentes. 

Contemplando o pensamento de Melim, pesquisadora brasileira de performance e artes 

visuais, é proposto que mesmo a passagem de um performer por um espaço deixa marcas que 

sugerem performatividade, que o autor nomeia como “eco de um performer” (Maceira, 2021, 

p. 299). Para exemplificar esse eco e a presença de um performer ausente, Maceira traz obras 

em palavra-objeto como atos performativos feitos no espaço público, nas quais o eco da voz 

do artista-performer implica uma ação e fazer do performer ausente. 

A persistência da presença, descrita como o eco de um performer, se desdobra em um 

princípio de pura metamorfose na dança de Loïe Fuller, um exemplo notável do borboletear 

que Didi-Huberman investiga. Fuller transformava seu próprio corpo, usando seda e luz para 

criar um movimento contínuo que evocava a criatura da passagem e do desejo — a mariposa 

(Figura 19). Essa dança permite a leitura de que a presença do artista não é estática, mas uma 

cintilação fugidia que se mantém através de vestígios e rastros no espaço. 

Loïe Fuller construía sua dança como um exercício de pura metamorfose, 

transformando crisálidas de seda leve em asas de mariposa através de movimentos rítmicos que 

evocavam o desabrochar orgânico acompanhadas de seus projetos científicos com 

experimentação de luzes e projeções em suas vestes. Seu objetivo não era se disfarçar de 

borboleta, mas sim surgir como uma mariposa que simboliza o movimento e a consumação. 

“O ser que borboleteia faz, pelo menos, duas coisas: para começar, palpita e agita-se 

convulsivamente, o seu corpo vai e vem sobre si mesmo, como numa dança erótica ou num 

transe” (Didi-Huberman, 2015, p. 27). Com corpo, tecido e luz, Fuller instaurou um movimento 

contínuo e simultaneamente descontínuo, um acontecimento em fluxo. Corpo e luz se 

entrelaçam, como se o espaço respirasse. Cada gesto coreografado instintivamente estende o 

tempo e deixa seus vestígios.  

Segundo Ann Cooper Albright, professora universitária que lecionou cursos de dança, 

teoria cultural, estudos feministas, contato-improvisação e história da dança, Loïe Fuller é uma 

das figuras mais interessantes e paradoxais da dança moderna primeva. Nascida em 1862 em 

Chicago, Fuller começou a se apresentar na trupe de Buffalo Bill, viajando pela América no 

circuito de vaudeville. Atuou em vários papéis distintos, mas foi como coreógrafa e dançarina 

da “Serpentine Danse” que se tornou mais conhecida. Na década de 1890, Fuller causou 

sensação em Paris com suas manipulações de centenas de metros de seda, rodopiando suas 



 

114 
 

vestes sob uma iluminação dramática vinda de baixo. Incorporava imagens como mulher-

pássaro, mulher-fogo e mulher-natureza. 

FIGURA 19 – Loie Fuller (Final do século XIX) 

 

C. H. Reutlinger. Fotografia. Final do século XIX. Fonte: https://publicdomainreview.org/essay/loie-fuller-and-

the-serpentine/  

 

 

Abright aponta que o motivo serpentino de Fuller atravessou a estética da Art Nouveau 

e foi retratado por artistas como Auguste Rodin, Henri de Toulouse-Lautrec e o poeta Stéphane 

Mallarmé. Percebida como uma versão feminina de Thomas Edison, segunda a autora, ganhou 

a alcunha de “la fée électricité” (“a fada eletricidade”). Suas danças, como o público as 

chamava — “Dança da Borboleta”, “Dança do Fogo”, “Dança da Noite”, “Dança Serpentina” 

—, tornaram-se ícones de sua época (Albright, 2007). 

Todo o processo de Loïe Fuller foi registrado pela própria artista em seu livro 

autobiográfico chamado “Quinze anos de minha vida” organizado, traduzido e publicado no 

Brasil pela editora Performatus, em 2020. O livro é mais um caderno de artista, registrando 

seus processos, do que uma série de passagens pela vida pessoal da artista, contribuindo para 

https://publicdomainreview.org/essay/loie-fuller-and-the-serpentine/
https://publicdomainreview.org/essay/loie-fuller-and-the-serpentine/


 

115 
 

o conhecimento da sua prática, técnica e experimentações que envolviam arte e tecnologia de 

forma extremamente refinada. 

No ensaio “Loïe Fuller and the Serpentine” (2019), Rhonda Garelick (reitora da Escola 

de História e Teoria da Arte e do Design na Parsons/The New School) descreve a estreia de 

Loïe Fuller no Folies Bergère, em 5 de novembro de 1892, como um momento de ruptura. 

Envolta em vasto figurino de seda chinesa branca que deixava apenas o rosto e mãos visíveis, 

Fuller usou hastes costuradas nas mangas para moldar o tecido em esculturas rodopiantes. 

Girando no palco, seus braços elevavam a seda em padrões ondulantes, enquanto holofotes 

coloridos tingiam as imagens. O público não via uma mulher, mas imagens mutantes: uma 

violeta gigante, uma borboleta, uma serpente ou uma onda do oceano. As formas se elevavam, 

pairavam, depois murchavam para dar lugar a outras.  

Segundo Garelick, mesmo considerada pouco graciosa fora do palco, Fuller desaparecia 

em cena, substituída por sucessivas esculturas efêmeras. O que cativava e persiste cativando é 

a junção entre a agência de Fuller (força criativa e domínio técnico), a potência de sua 

tecnologia (cenografia patenteada por ela) e as paisagens oníricas evocadas por esse corpo-

máquina: formas incorpóreas que subiam e desciam. Para a crítica contemporânea, sua força 

residia nas encenações de metamorfose. Sua capacidade de fundir-se com o não-humano e o 

sobrenatural foi central em sua recepção. 

Para Loïe Fuller, mais que a perfeição técnica, o essencial era um movimento que 

traduzisse sua vida interior. A dança deveria corresponder à sensação interna. A harmonia não 

estava na execução exata, mas na inspiração, no impulso do momento (Fuller, 2020). A 

pesquisadora Angenette Spalink observa que Fuller acreditava que a emoção profunda que 

originava o movimento deveria ser visível nele. Essa emoção visível é central em muitas de 

suas danças, como na “Fire Dance” (Spalink, 2010). 

Em outra visão, Marie Bardet analisa o encontro entre dança moderna e cinema, 

partindo da primeira filmagem da “Danse Serpentine” pelos irmãos Lumière, em 1896. A 

própria Fuller dizia buscar o encontro entre luz e movimento, tanto estética quanto 

tecnicamente. Um ano antes, ela criou um dispositivo em que luzes vermelhas iluminavam seu 

vestido por debaixo dos pés (Figura 20), através de um piso de vidro: era a “Fire Dance”, a 

dança do fogo (Bardet, 2016). 

Segundo Bardet, sua dança, o corpo, o vestido e o véu se movimentavam para acolher 

a luz, delineando uma performance onde a matéria e o brilho se associavam. O gesto atuava 

como mediador do jogo entre tecido e luz, em vez de ser um fim em si. O movimento de seus 

braços e tronco pode ser visto como a extensão do instante em que as cores tocavam a matéria 



 

116 
 

e alcançavam o olhar do espectador, conferindo à fusão algo sensível, quase tátil. A imagem 

encarnada de Fuller se evidenciava constantemente pela fantasmagoria da aparição, dando 

origem a outras formas, em constante deslocamento, o que sugere uma obra que abrange em si 

o desencarnar, o trânsito do não estar e não permanecer. 

 

FIGURA 20 – Frontispício de Magic: Stage Illusions and Scientific Diversions, Including Trick Photography 

(1897) 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Albert A. Hopkins e Henry Ridgely Evans, 1897. Fonte: https://publicdomainreview.org/essay/loie-fuller-and-

the-serpentine/  

 

No entanto, o cinema que preserva sua dança também a desfaz: a performer que vemos 

na filmagem da “dança serpentina” não é Fuller, mas uma de suas muitas imitadoras (Figura 

21). As cores, essenciais para sua arte, foram pintadas à mão na película, reinventadas e 

registradas depois (Bardet, 2016). Esse paradoxo atravessa toda sua obra: sua dança não é 

representação literal nem gramática abstrata, mas uma forma de gerar imagens. Como disse em 

sua autobiografia, ela não buscava uma linguagem de gestos desvinculada de sentido, mas um 

uso concreto do movimento com carga simbólica e perceptiva (Fuller, 2020). 

https://publicdomainreview.org/essay/loie-fuller-and-the-serpentine/
https://publicdomainreview.org/essay/loie-fuller-and-the-serpentine/


 

117 
 

Por fim, a aceleração e desaceleração nos movimentos de Fuller revelam impulsos que 

coreografam passagens, em intensidades flutuantes que não se reduzem à velocidade ou ao 

número de quadros por segundo. É uma força indeterminada e vacilante, uma velocidade que 

nunca se realiza plenamente, uma tendência que se esgota sem se encerrar. Nessa dança do 

limiar, da quase-forma e da quase-presença, o corpo aparece e desaparece sem se fixar numa 

poética do efêmero que ecoa os temas do desencarnado. 

 

FIGURA 21 – Danse Serpentine (1896) 

Direção: Auguste Lumière. [S.l.]: [s.n.]. vídeo aprox. 1 min. 1896 Disponível em: 

https://www.ubu.com/film/lumieres_danse-serpentine.html 
 

Essa efemeridade do movimento das vestes, que emerge na dança do limiar de Loïe 

Fuller, demanda um outro tipo de pensamento para ser apreendida. A imagem em movimento, 

assim como a coreografia de Fuller, solicita atenção às variações e ao que dilui nas bordas, em 

oposição à busca por uma definição ou um sentido fixo. Ela convida à escuta de seus ritmos, 

pausas e ressonâncias, em vez de se entregar completamente, o que demanda outro tipo de 

pensamento. A presença é o foco, e não a definição. Pode ser entendida como uma dança de 

sentidos, constituída de corpo e tempo. 

Comparada à imagem da borboleta, o voo da falena mostra que o sentido não está no 

fim, mas no movimento. A imagem segue esse impulso: cria-se por camadas e deslocamentos. 

O tremor entre o visível e o corpo encontra espaço nessa suspensão: onde o passageiro se torna 

real, porque foi vivido. Além disso, o tempo da imagem não termina com sua ausência. Ele 

https://www.ubu.com/film/lumieres_danse-serpentine.html


 

118 
 

continua nos rastros. A luz permanece mesmo depois de retirada, como no afterimage. O que 

tocou o olhar segue presente, mesmo sem origem visível. A imagem vive do que projeta, da 

marca que insiste. 

Nos interstícios onde as imagens se delineiam, uma luz oscila. À maneira da “lâmpada 

quase apagada” de Bergson, a luz emerge por sua intermitência, acendendo-se em instantes 

breves e densos, em vez de se concluir na presença plena. Esse processo indica que o aparecer 

se efetiva por intervalos, atravessando o corpo e a memória. O que borboleteia, mesmo em 

fragmentos, abrange uma persistência, manifestando o retorno com insistência: 

Como batentes de uma porta, como as asas de uma borboleta, a aparição é um 

perpétuo movimento de fechamento, de abertura, de novo fechamento, de 

reabertura… É um batimento. Uma vibração rítmica [mise en rythme] do ser e do 

não-ser. Fraqueza e força do batimento. Fraqueza: nada é adquirido, tudo volta a 

perder-se e deve ser retomado a cada instante, tudo tem sempre que ser recomeçado. 

Força: o que bate — o que se bate contra, o que se debate com — coloca tudo em 

movimento. Como a porta que deixa entrever um ente amado, adormecido no quarto, 

preservando, no entanto, o seu recolhimento; como as asas da borboleta lhe permitem 

voar; como o nosso coração escande a sua precursão de sístoles e diástoles; como a 

respiração, ela mesma, toma e devolve o ar necessário à vida. Toda aparição poderia, 

por isso, ser vista como uma dança ou como uma música, como um ritmo em todo o 

caso, um ritmo que vive de se agitar, de bater, de palpitar, e que morre, mais ou 

menos, pela mesma razão. Também os agonizantes se debatem com eles próprios 

como uma borboleta que bate asas até o fim. (Didi-Huberman, 2015, p. 9) 

Na poética do desencarnado, a imagem cintila, pulsa, e se esgarça entre o aparecer e o 

desaparecer. A sua natureza, fragmentária e latente, abrange vislumbres que se recusam a ser 

capturados por completo. Assim, o desencarnado assume a desaparição e aparição 

simultaneamente, pautando-se na oscilação entre forma e fuga, presença e vestígio, figura e 

rastro. O desencarnado se manifesta como modulação sensível da aparição, e não como 

ausência pura, delineando uma forma que insiste, mesmo quando esmaece. 

Através das figuras da falena, da presença ausente no teatro, da dança de Loïe Fuller e 

dos gestos errantes do homem-mariposa, o que se evidencia é um modo de existência da 

imagem em movimento que não se fixa. A imagem aparece como batimento: frágil e 

intermitente, ela pulsa como um ritmo encarnado e ao mesmo tempo disperso, uma força que 

vive na iminência do desaparecimento.  

Por isso, entendo o borboletear como movimentar-se junto à imagem enquanto ela ainda 

está em transição; é criar a partir da errância, do informe e da escuta dos impulsos internos. No 

vídeo, essa lógica se intensifica: a imagem em movimento (por sua natureza espectral) parece 

já nascer desencarnada, como luz que oscila trôpega sobre superfícies frágeis, deixando marcas 

que não cessam de se desfazer. Nessa instância de visibilidade, a imagem não é apenas algo 



 

119 
 

que se vê, mas algo que se vive. Uma aparição que encarna sua própria impermanência e, assim, 

se torna a questão visual do desencarnado. 

Compreendo o anseio do leitor por uma conclusão mais direta, embora o meu texto 

original tenha buscado resistir a ela, desfrutando do paradoxo. No entanto, se o objetivo fosse 

satisfazer a busca por uma resposta mais concreta, eu reformularia o final do meu argumento 

da seguinte forma: 

A poética do desencarnado, longe de ser uma ausência pura, revela-se como 

desdobramento visual e visível do infamiliar. Aquilo que escapa à nossa apreensão, que não se 

deixa fixar e que resiste à nossa tentativa de definição, é precisamente o que se manifesta nesta 

possibilidade poética de videoarte. O desencarnado, assim, não é simplesmente a ausência do 

corpo, mas o corpo em seu estado mais fantasmagórico: um ritmo que pulsa entre o ser e o não-

ser. 

Portanto, a resposta à questão “o infamiliar não é, de fato, o desencarnado?” pode ser 

considerada paradoxal. O infamiliar e o desencarnado compartilham uma interdependência 

conceitual. Ao adotar o método do "borboletear" proposto por Didi-Huberman, pode-se 

apreender que a incompletude constitui a própria condição da aparição, e não uma deficiência. 

O que emerge é a pregnância do que não está totalmente ali, a marca de uma presença que 

insiste em existir como rastro. O desencarnado evidencia uma implicação com o infamiliar: 

embora não sejam idênticos, a imiscuição se estabelece, pois ambos trazem indícios de uma 

essência fugidia, como um vislumbre que fugaz atravessa nossos olhos e nos convida a uma 

nova forma de perceber o visível. 

 

3.3 Desencarnar 

 

Se, por um lado, a fantasmagoria se atém ao que é visível (na poética desencarnada da 

videoarte) e o borboletear considera como é possível se aproximar dela, por outro lado, a ninfa 

e os lugares onde emerge são indícios de onde podemos encontrá-la. Assim, nesta seção, 

propomos um cotejamento entre a minha videoarte teste (2025) e a obra Butterfly (1975) de 

Ana Mendieta, utilizando o corpo teórico construído em capítulos anteriores, com ênfase no 

infamiliar, na fantasmagoria e na ideia da imagem-rastro, para desvendar como a poética do 

desencarnado se manifesta. 

Esta seção é um ensaio: de forma borboleteante, também me aproximo da metáfora da 

imagem da ninfa mitológica e teórica para mapear onde a imagem desencarnada pode emergir. 

Para tanto, propomos um cotejamento sobre como e onde podemos encontrar a poética do 



 

120 
 

desencarnado, a partir da minha produção teste21 (2025) e da obra Butterfly22 (1975) de Ana 

Mendieta, usando como ferramentas analíticas os conceitos de infamiliar, corpo-vestígio, 

imagem-rastro e fantasmagoria, desenvolvidos em capítulos anteriores. 

Esse movimento de aproximação se dá por meio de um método de criação e observação 

que, acompanhando Didi-Huberman, em seus ensaios sobre a aparição (Didi-Huberman, 

2015b), também chamei de “borboletear”, uma postura criativa e analítica que recusa a fixação 

em favor do fluxo como na obra teste a seguir (Figura 22). 

Comecei a cercar a imagem movente, na videoarte, produzindo a partir do método do 

borboletear. Não para capturar, mas para me mover junto com ela, em fluxo constante, sem 

tentar prendê-la, sem querer domá-la. Já produzi assim antes, minha arte já seguiu nesse 

sentido, mas desde que tomei consciência desse método, sinto um impulso insistente de 

capturar essa imagem, de congelá-la no espaço, talvez como uma tentativa de não perder minha 

forma, de não perder até mesmo minha existência, de me integrar à obra sem me reconhecer 

totalmente nela, de ter onde me segurar, onde me fixar, onde finalmente minha imagem 

encontre repouso. Mas o exercício não é esse, nunca foi, o exercício é o de persistir no 

desencarnar e de perder realmente as formas que me definem, de me familiarizar tanto com o 

que vejo até o ponto de já não me reconhecer mais, de passar a ser uma imagem e não um 

espelho. 

FIGURA 22 – teste (2025)23 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
21 Assistir teste em https://objkt.com/tokens/hicetnunc/868910 
22 Assistir Butterfly em: https://galerielelong.com/artworks/30040-ana-mendieta-butterfly-1975/ <Acesso em 12 

MAR de 2025> 
23 Página seguinte com outras capturas de tela referentes à videoarte “teste” (2025) 

https://galerielelong.com/artworks/30040-ana-mendieta-butterfly-1975/


 

121 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Maiara Martins. Vídeo Digital. loop. 2025. Fonte: Acervo Pessoal. Disponível em: 

https://objkt.com/tokens/hicetnunc/868910 
 

 



 

122 
 

 

Pensando nessas possibilidades, lembro que, antes mesmo de encontrar nome para esse 

método e até um pouco antes de pensar nele, produzi um teste sem título (como tantas obras de 

Francesca Woodman e de Ana Mendieta) e me pergunto se elas também estavam fazendo 

testes, se buscavam encontrar uma parte de si ou, ao contrário, desencontrar-se, perder-se de 

propósito, apagar-se com intenção — e é isso que quero agora, largar de mão, desencarnar, ou 

até “desencanar” da minha própria imagem, pois não busco um autorretrato, mas outra coisa. 

O tema é outro, apesar do corpo próprio estar mais presente há um outro que desabita em mim, 

e talvez por ser minha própria imagem seja mais fácil deformar e alterar digitalmente, tornando-

me presente e ausente ao mesmo tempo. 

Esse gesto de “largar de mão” encontra ressonância direta na obra de Ana Mendieta, 

cuja poética também dança na fronteira entre presença e apagamento. A trajetória artística de 

Ana Mendieta, artista cubana radicada nos Estados Unidos, dialoga intimamente com a 

natureza e o corpo e uma das características mais marcante de sua poética é a sua conexão com 

os elementos naturais. Em suas performances, a artista utilizava solo, água, as plantas com 

intervenções simples, como silhuetas humanas esculpidas na terra (Ruido, 2002). Uma de suas 

motivações para esta ligação com a terra foi política, por ter vivido em exílio e devido a sua 

experiência como imigrante. 

A década de 1970 foi marcada por uma busca intensa por novas formas de expressão 

artística, refletindo questões sociais, políticas e referentes ao corpo. Artistas como Ana 

Mendieta usaram a performance e bodyart para expressar suas vivências e engajamentos. 

Mendieta trabalhou com a ideia de um corpo em interação com os elementos naturais, criando 

obras que trazem críticas à objetificação feminina e uma conexão profunda com os elementos 

da natureza (Camnev, 2018). 

A artista cubana trabalhou com distorções do próprio corpo abordando temas de 

identidade e pertencimento, aborda violência contra a mulher em uma de suas performances, 

oferecendo-se, em uma imagem chocante, à contemplação do público. A artista utiliza diversos 

materiais orgânicos no seu trabalho, como sangue, lama, areia, imprimindo seu corpo na 

natureza para criar silhuetas humanas breves e assustadoras em um espaço natural, que a artista 

documentou usando fotografia e vídeo. Embora hoje haja apenas registros, eles dão conta de 

uma obra que é efêmera, que não se pretende como algo permanente, o que é uma característica 

da arte contemporânea de afastar o espectador do objeto e aproximá-lo da experiência. 

Sobre o corpo na obra de Ana Mendita, duas obras as quais denomina como Untitled 

(Facial Cosmetic Variations e Glass on Body Imprints “Face”, ambas de 1972) distorcem as 



 

123 
 

formas do corpo com um retângulo de vidro pressionado contra o próprio corpo e contra o 

rosto, também distorcendo as características do rosto e dissociando do belo e da figura de uma 

mulher bela a ser contemplada. Algo curioso na produção de Ana Mendieta é a quantidade de 

obras sem título, com representações, indícios e impressões sobre o corpo feminino, muitas 

vezes com o próprio corpo como objeto artístico, buscando não ser definida numa linguagem 

ou forma específica, como aponta a entrevista feita com sua irmã, Rachel Mendieta: 

Ana não queria ser definida ou categorizada. Não como pessoa e 

definitivamente não como artista. Ela não pensava em si como fotógrafa ou 

filmografista, ela usou estes medium para capturar o conteúdo que está 

contido em seus frames. Numa entrevista Ana disse ‘eu gosto da duração e do 

mistério nas fotografias’. Eu acho que ela estava se referindo ao fato de que 

quando se olha para uma fotografia ou para um filme (vídeo), eles se tornam 

uma representação de algo que já não existe mais. Eles capturam um momento 

no tempo que cria uma duração, nostalgia, o que também é como algo 

próximo à magia. Algo que a artista sentiu de seu trabalho possuído pela 

natureza. A mágica que ela criou e a ilusão que o filme cria ao recriar o 

trabalho que vemos, é o casamento perfeito. Toda vez que um filme é 

começado, é neste momento que está vivo. Gotas de sangue, vegetação 

crescendo, vulcões erupcionando e ervas da água e fluxos, mas se você está 

vendo um filme que tem mais de 40 anos e coberto de arranhões e sujeira, 

você não está olhando para a obra, você está olhando para o estrago que 

aconteceu, o que nos distrai para longe da obra. (Entrevista de Rachel Cecilia 

Mendieta: The Films of Ana Mendieta. 2016 . 

 

A videoperformance, portanto, foi um meio fundamental para a artista expressar a 

materialidade de seu corpo em relação à natureza. A artista não apenas documentava seu corpo 

em performance, mas tinha na fotografia e no vídeo um lugar de memória em ação ou em 

movimento utilizando seu próprio corpo como meio expressivo. 

Essa efemeridade e essa fusão com a natureza aproximam Mendieta da figura 

mitológica da Ninfa — um conceito central para compreender a poética do desencarnado. As 

formas, a expressão, até os motivos da imagem que produzi, já vi antes. Sempre fui muito 

curiosa com mitologias, histórias fantásticas, seres que habitam o entre, que não conseguimos 

ver, mas que, segundo os contos, de certo estão lá. Penso nas formas, como se apresentariam, 

que imagem poderiam ter e confronto-me também com a natureza da imagem desencarnada: 

espectral, fugidia, fantasmagórica. Um relance e depois, nada. Vi o que vi? Uma dessas figuras 

mitológicas destaca-se, não só para mim, mas foi um motivo, busca incessante e, por fim, uma 

personagem teórica para Aby Warburg. 

Quem são as Ninfas e de onde elas vieram? De olhos fechados e segundo sua 

verdadeira essência... A resposta de Aby Warburg ainda cabe na pergunta. 

Mais de um século depois de ter sido formulada e respondida, ela parece 

encaixar nesse desencaixe de imagens. As Ninfas são espíritos elementares, 

elas são deusas pagãs no exílio. E para onde foram as ninfas do panteão? 

Georges Didi-Huberman elaborou uma bela pergunta e a respondeu 

magnificamente. As ninfas quase sagradas do panteão, as eróticas e 



 

124 
 

inquietantes, as Ninfas, foram para muitos lugares em inconstantes tempos. 

(Queiroz, 2017, p.13) 

 

Em consonância com as temáticas do que se põe em visibilidade e invisibilidade na 

imagem, Aby Warburg, historiador da arte alemão, observa que não há pureza temporal nas 

imagens da história da arte, já que elas transitam, como figuras da Antiguidade clássica que 

retornam à vida no presente. Para o autor, a personagem chave que aparece fantasmaticamente 

entre os tempos é a Ninfa, à qual Warburg diz ter sido um “leitmotiv perene da evocação vivaz 

do paganismo ao longo do Renascimento e além dele” (Burucua apud Queiroz, 2020, p. 229). 

Ao observar estas divindades pagãs em obras do cristianismo, Warburg notou (Queiroz, 

2020) que as representações carregavam cabelos soltos como se o vento acabasse de ter sido 

soprado neles, vestes esvoaçantes, gestos sinuosos em uma dança que mostra: ela está em 

movimento. Essa figura foi retomada e expandida por teóricos contemporâneos, especialmente 

por Georges Didi-Huberman, que a transformou em um conceito contundente para a análise da 

imagem em movimento. 

Aby Warburg, Didi-Huberman, Agamben, dentre outros, dedicaram-se aos estudos da 

Ninfa de forma teórica, aproximando-a e relacionando-a com questões da história da arte. Em 

um dos textos dedicados a essa figura, Ninfa Fluida de Didi-Huberman (2019), encontramos 

indícios que a aproximam da figuração do corpo de Ana Mendieta em suas videoperformances. 

Didi-Huberman aproxima-se da figura mitológica da ninfa como símbolo de fluidez e 

transformação, destacando sua constante metamorfose e ligação com elementos naturais. Ele 

analisa como a ninfa, associada à feminilidade mística, é retratada na arte ao longo dos tempos, 

sempre em movimento, adaptando-se ao ambiente ao seu redor. A ninfa torna-se uma metáfora 

para o dinamismo da natureza e a experiência estética, refletindo a instabilidade e a mudança. 

Didi-Huberman (2019) também aborda a interpretação filosófica e histórica dessa figura, 

mostrando como diferentes épocas e estilos artísticos a utilizaram para expressar a 

transitoriedade do mundo natural. 

No ensaio “Ninfa fluida” de Didi-Huberman publicado originalmente em língua 

francesa e posteriormente traduzido para o inglês — com algumas partes omitidas a pedido do 

autor — pela editora da University College London, o autor descreve a Ninfa Fluida partindo 

da figura da ninfa de Aby Warburg estudada em sua tese doutoral, uma figura que permanece 

na história da arte, modificando-se, mas mantendo sua essência etérea, fugidia e lânguida (Didi-

Huberman, 2019). Para ele, esta criatura fluida não é um personagem ou alegoria, ela passa e 

sempre promete retornar. Assim, o movimento deixa de ser um detalhe e torna-se sujeito 

principal (Queiroz, 2015, p. 474). 



 

125 
 

Didi-Huberman traz, no último parágrafo de seu ensaio, alguns exemplos da aparição 

da Ninfa Fluida (Didi-Huberman, 2019), sua movimentação e a fluidez dos movimentos, 

movimentos que deixam rastros, que ora se deixam distinguir, ora tornam- se manchas em 

traços de movimento como o borrão deixado pela alta-exposição em uma câmera fotográfica 

ou filmadora. 

Já para Giorgio Aganbem, partindo dos estudos sobre a personagem teórica de 

Warburg, a essência da dança da figura da Ninfa não é o movimento, mas o tempo. Seus gestos, 

ou a expressividade do corpo, geram acepções dialéticas e polarizadas, manifestando “um 

mecanismo inconsciente da memória cultural pelas sobrevivências primitivas” (Rahme, 2019, 

p. 103). Seja pelo movimento ou pelo tempo, está contido na Ninfa um potencial cinético de 

colocar-se em ação na imagem. 

Da tese doutoral de Warburg, diversos pesquisadores além de Agamben, como Renata 

Lima Cremasco (2022), Maura Voltarelli Roque (2020), dentre outros, encontraram várias 

aparições imagéticas possíveis desta personagem teórica, como na figura das pin-ups e divas 

pop e capas de revista. Também foram tipificadas formas variadas de ocorrência, como a Ninfa 

Moderna, Ninfa Relajada, Ninfa Fugidia ou Ninfa Fluida. Estas formas da Ninfa se mostrar na 

Arte foram descritas principalmente por Georges Didi-Huberman, ao vê-las encarnadas em 

obras artísticas tanto em movimento (cinema e vídeo) ou estáticas (pintura, escultura e 

fotografia). 

À ninfa, por sua característica de sobreviver ao longo da história em obras artísticas, 

atribui-se a ideia de “fantasma imagético” (D’Angelo & Macini, 2024). A jovem donzela dança 

de acordo com as questões culturais da época em que se manifesta carregando, de forma 

fugidia, seus atributos. Segundo D’Angelo e Macini, “ela é um fantasma que evoca o substrato 

subjetivo, o terreal, o matérico, o ctônico, a força perdida e já não reconhecida” (D’Angelo e 

Macini, 2024, p. 49). 

Didi-Huberman, porém, não apenas descreve a Ninfa, mas a contrapõe a outras 

concepções de movimento na imagem, especialmente à de Deleuze, reafirmando a importância 

da materialidade do corpo no gesto de transformação. Ao longo do texto, Didi-Huberman 

constrói uma crítica ao pensamento de Gilles Deleuze, especificamente à sua concepção de 

uma imagem destituída de corporeidade em busca de um “puro movimento” (Didi-Huberman, 

2019). Deleuze, ao abordar o conceito de fluid motif (motivo fluido), afirma que a água é, por 

excelência, o meio através do qual podemos apreender tanto o deslocamento de um objeto 

quanto a mobilidade em si. Para Didi-Huberman, o filósofo buscava libertar o movimento de 

qualquer referência figurativa, conduzindo-o a uma abstração formal. 



 

126 
 

Como interpretação dessa proposta deleuzeana, Didi-Huberman propõe a noção de um 

“líquido abstrato”, espaço onde os “ritmos puros” se manifestariam. Contudo, o autor questiona 

as implicações desse projeto: ao tentar isolar o tempo, Deleuze parece colocar em suspensão a 

própria gênese do movimento, desconsiderando o instante inicial da movimentação e a 

materialidade que o possibilita. Assim, Didi-Huberman problematiza a ideia de um movimento 

puro e abstrato, desprovido de qualquer marca corporal ou objeto precedente. Surge então a 

pergunta central: por que esse movimento precisaria ser apreendido de forma tão purificada, 

excluindo toda e qualquer consistência orgânica? “Este movimento começa do objeto 

movendo-se?” — indaga Didi-Huberman (2019, p. 256). 

Didi-Huberman (2019) afirma que ninguém adentrou tanto nas formas e movimento 

dessa “mulher líquida” e experimentou seus movimentos quanto Man Ray no filme “Le Retour 

à la raison” (1923). A ninfa é revelada no rolo do filme em que foi diretamente impressa em 

fotografia preta e branca, mas ao ser projetada na tela, desaparece. Em vista disso, poder-se-ia 

perguntar se a Ninfa warburguiana poderia levar a entender um estado de desencarnação onde 

a condensação seria o próprio ato de fazer e montar o vídeo. 

Partindo destas indagações, assim como Didi-Huberman, pensamos que a transição do 

concreto para o abstrato produz uma falsa polaridade (Didi-Huberman, 2019), por exemplo, 

quando se fotografa uma imagem em longa exposição, quase como o fantasma de um corpo, 

se ainda há um corpo. Seria possível retirá-lo de cena? Torná-lo uma casca sem órgãos, sem 

desejos e vicissitudes. Como produzir um rastro onde não foi impressa uma presença anterior, 

como o vento de Zéfiro na Primavera de Botticelli. Pensar sobre isso é dar espaço para que a 

Ninfa fluida se apresente. Por conta de seu caráter atemporal, é possível que apareça na 

contemporaneidade, em meios fluidos como ela, como na videoarte. 

Essa possibilidade concretiza-se, segundo o próprio Didi-Huberman, na obra de Ana 

Mendieta. E para mim, especialmente na videoarte Butterfly. Em consonância com esta 

proposta, ao final deste texto, o autor indica que uma das aparições desta Ninfa ocorre na obra 

videográfica de Ana Mendieta, tendo como exemplo a obra Flower Person, Flower Body da 

artista, produzida em 1975. Para dar continuidade à proposição do autor, a análise exemplo, ao 

analisar a obra Butterfly (1975). da artista. Assim, o objetivo é analisar aspectos da obra de Ana 

Mendieta que poderiam corroborar com a afirmação de Didi-Huberman. 

Ela está em toda parte, na "inquietação figurativa" das imagens em vídeo (...) Michel 

Diers a encontrou na personagem dionisíaca inventada por Pipilotti Rist; Luis Pérez-Oramas a 

vê mais uma vez nas cortinas balançantes do parangolé brasileiro, como interpretado por Hélio 

Oiticica, Lygia Clark ou Willys de Castro (...) ao mesmo tempo em que aponta para as 



 

127 
 

performances e filmes de Ana Mendieta - aquela Ninfa contemporânea que queria dissolver 

seu desejo, e de fato seu corpo, na fluidez do mundo (Didi, Huberman, 2019, p. 260) . 

A obra Butterfly (1975) é, portanto, um ponto de convergência entre a figura da Ninfa, 

o meio videográfico e a poética do desencarnado. Butterfly (1975), é silencioso e colorido, tem 

duração de 3’19” e foi originalmente gravado em película Super-8mm e, posteriormente, 

transferido para mídia digital de alta definição mantendo as características originais da obra. 

Esse processo de digitalização foi realizado pelo The Estate of Ana Mendieta Collection, LLC, 

em colaboração com a Galerie Lelong & Co., como parte de um esforço abrangente para 

catalogar, restaurar e preservar a totalidade das obras em imagem em movimento da artista. 

No vídeo (Figura 23), vê-se um corpo, aparentemente estático, sofrendo uma 

metamorfose contínua, transformando-se pouco a pouco e distorcendo a imagem e as cores 

com ela. A obra foi produzida por meio de um processo técnico inovador para a época que 

combinou performance corporal com manipulação eletrônica de imagem, unindo arte e 

tecnologia. Inicialmente, Mendieta gravou-se em vídeo, posicionando-se nua e imóvel no 

estúdio Intermedia da Universidade de Iowa, usando um grande par de asas de plumas. Em 

seguida, ela inseriu essa gravação em um processador de vídeo de 16 canais, que permitia 

atribuir cores vibrantes a diferentes níveis de brilho dentro do campo da imagem. 

 

FIGURA 23 – Butterfly (1975) 

 

Ana Mendieta. filme Super-8. 2 min. “Ana Mendieta: Experimental and Interactive Films”, na Lelong Gallery. 

1975 Créditos: The Estate of Ana Mendieta Collection, LLC, via Galerie Lelong & Co. Disponível em: 

https://galerielelong.com/artworks/30040-ana-mendieta-butterfly-1975/  

https://galerielelong.com/artworks/30040-ana-mendieta-butterfly-1975/


 

128 
 

 

Diferentemente de outras videoperformances feitas pela artista, Butterfly exibe uma 

variedade de cores vivas, manualmente alteradas, e foi filmada diretamente da tela do monitor 

usando uma câmera Super-8. Mendieta ajustou as cores criando um efeito gráfico polarizado 

de alto contraste, o que resultou em uma imagem posterizada com uma ampla gama de cores 

brilhantes. Devido à diferença de taxas de quadros entre o vídeo (30 fps) e o filme Super-8 (18 

fps), surgem barras de luz verticais conhecidas como "shutter bars", que se movem pelo campo 

da imagem, criando fragmentação e cintilação. 

Essa técnica reforça a ideia de um corpo em transição, não fixo e em constante 

dissolução. Na videoperformance Butterfly, podemos observar uma figura feminina que, ou 

pela qualidade da gravação – temos de nos lembrar deste problema técnico que ocorreu muitas 

vezes – ou sobreposição de imagens, torna-se outra coisa. Ela, a mulher, está parada em frente 

a uma parede e sobre ela são projetadas, com cores saturadas, asas de borboleta. É interessante 

notar que em grande parte da obra de Mendieta, o corpo feminino é explorado como um 

território sagrado, um espaço de ritual e poder. As ninfas, na mitologia, também são guardiãs 

de territórios sagrados, como fontes e bosques, que são espaços de transição entre o mundo 

mortal e o divino. Em Butterfly, ao adornar seu corpo com pintura e asas, Mendieta reivindica 

o corpo feminino como um espaço de transcendência, conectando-o ao ciclo da natureza e à 

espiritualidade. 

Na videoperformance, Mendieta sugere captar esse mesmo espírito efêmero, o que se 

estende a uma metáfora para a criação artística e o próprio corpo feminino, e não se restringe 

à vida física. As obras de Mendieta apresentavam-se frequentemente como temporárias: 

performances na natureza que só deixavam registros fotográficos ou videográficos, em vez de 

rastros permanentes. Isso se articula diretamente à efemeridade das ninfas, que, embora 

imortais em sua essência mitológica, estão sempre sujeitas aos ciclos transitórios do ambiente 

natural ao qual se vinculam. 

As questões trabalhadas por Ana Mendieta e sua poética, a aproximam da figura da 

Ninfa, na qual estão presentes temas como a conexão com a Terra, a feminilidade e a 

fertilidade, os rituais e a efemeridade. Tanto nas representações mitológicas quanto no trabalho 

de Mendieta, percebemos uma questão relacionada à efemeridade. As ninfas são criaturas 

eternamente jovens, mas ligadas a ambientes naturais que estão em constante mudança. Da 

mesma forma, muitas obras da artista são temporárias, desaparecendo com o tempo, como as 

marcas de seu corpo na terra, de maneira cíclica, como as ninfas. 



 

129 
 

A borboleta, símbolo central da obra, encarna essa ambiguidade entre beleza e 

estranhamento, o que a aproxima do conceito de infamiliar. A obra deixa rastros de cor e luz 

que simbolicamente podem ser compreendidos como a marca de uma transformação. A 

borboleta, que nasce como lagarta e passa pelo processo de metamorfose, é um símbolo 

tradicional de transformação espiritual e libertação. Os rastros deixados por essa transformação 

são invisíveis, mas profundamente marcantes: eles representam o vestígio de uma mudança, de 

uma passagem de um estado de ser para outro, tal como o corpo de Mendieta que se transforma 

em algo mais etéreo e desencarnado. 

A borboleta não se coloca simbolicamente somente a uma simples mudança física, 

como ocorre na passagem de água líquida para gasosa ou para gelo, que apesar da mudança de 

estado continua sendo H2O. A transformação sugerida na obra de Mendieta vai mais além. 

Trata principalmente da transformação de identidade, ou seja, da consciência de si mesma. 

Dessa forma, a mulher deixa um estágio embrionário e chega à fase adulta ao se desvencilhar 

de seu casulo. Poderíamos, então, pensar que a obra de Mendieta pode ser lida como a 

libertação da condição feminina que ganha asas, deixa seu casulo de expectativas sociais 

consolidadas ao longo dos tempos, e adquire vontade e desejo. 

Assim como as ninfas eram seres liminares – habitando entre o mundo humano e o 

divino, entre o terreno e o celestial –, o corpo de Mendieta em Butterfly se torna um canal por 

onde essas energias de transformação e poder natural fluem. A conexão íntima entre o corpo, 

a alma e a natureza que encontramos nas ninfas é traduzida aqui na prática artística de 

Mendieta, que utiliza a figura da borboleta para explorar o corpo feminino como uma interface 

com o mundo espiritual e natural. 

Além disso, a obra habita um terreno de ambiguidade estética: o fascínio das cores e da 

transformação convive com a inquietação de sua instabilidade. A borboleta é, afinal, um inseto, 

criatura que provoca tanto encantamento quanto repulsa. Esse misto de beleza e desconforto 

aproxima a obra do infamiliar, que permeia parte da reflexão de Didi-Huberman. Há, em 

Butterfly, uma pulsação entre o sublime e o inquietante, entre o rito de passagem e o espectro 

do desaparecimento. 

Não esqueçamos que a borboleta é, antes das suas belas cores e formas, um inseto e 

este tipo de animal é muitas vezes tido como repugnante, causando repulsa e medo. Assim, a 

imagem da borboleta habita esse território ambíguo entre o deslumbramento e o desconforto, 

sendo um símbolo tanto da capacidade de transformação quanto dos mistérios que permanecem 

além da compreensão humana. A imagem da borboleta habita esse território ambíguo entre o 

deslumbramento e o desconforto, sendo um símbolo tanto da capacidade de transformação 



 

130 
 

quanto dos mistérios que permanecem além da compreensão humana. Isso é a manifestação do 

infamiliar, um corpo que, ao se transformar, nos provoca uma sensação de estranhamento. 

Essa mesma lógica de desencarnação redesenha-se na minha obra teste, embora por 

meios digitais e não performáticos. O teste da imagem movente na videoarte, como o bater de 

asas de uma borboleta que nunca se fixa, seguiu a mesma paleta de cor que venho trabalhando 

há tempos, aquele vermelho desencarnado que se transforma em magenta, perdendo saturação, 

às vezes até o brilho, criando uma dimensão onírica, irreal, que desloca o tempo, o fundo, o 

contexto, para uma imagem que escapa, que se esvai, cujo tempo é contínuo e atravessado. 

Quase como um GIF, um loop que se repete, mas nunca da mesma forma, porque dentro dessa 

imagem há interrupções, cortes, desvios, e por isso fica difícil identificar onde começa ou onde 

termina. 

E nela estou eu, com meu corpo, com minha forma, e ao mesmo tempo não estou, há 

uma passagem, uma corrida, uma queda, um vulto, e apesar de ter trabalhado processualmente 

com minha própria imagem, ela foi tão reduzida, tão transformada, que já não há mais “eu” ali, 

só uma forma movente. Foi assim que me desencarnei de mim, da minha própria imagem, 

assumindo a aparição, a intermitência, essa presença contínua em fluxo, repetida, mas num 

outro tempo, numa aparição fantasmagórica, sem identificação, mas presente. Essa perda 

proposital da forma, ao mesmo tempo em que me torna uma imagem e não um espelho, 

materializa o infamiliar na videoarte. O corpo que me é mais familiar se torna um estranho, 

uma mancha, um vulto. 

O cotejamento entre minha obra e a obra de Ana Mendieta, especialmente a obra 

Butterfly, permite observar como se mobiliza o corpo como presença e imagem em transição, 

em gesto desencarnado revelando uma convergência na maneira como ambas lidam com o 

corpo, o rastro e a desmaterialização. Em sua videoperformance, Mendieta veste asas de plumas 

como um anjo, pássaro ou borboleta, fundindo-se à paisagem, como costume em suas obras, 

mas nesta, fundindo-se à luz que faz a imagem de seu corpo, assim como as nadadoras de 

Chirón, desmanchar sua individualidade quase ritualisticamente, indicando o desencarnado. De 

modo semelhante, na videoarte teste, a virtualização por meio das alterações digitais e alteração 

cromática, gera um efeito de desencontro com a totalidade da imagem de si, agindo em direção 

ao rastro, uma figura em trânsito. 

A materialidade sofre de forma similar em ambas as obras. Digo sofrer no sentido do 

pathos e das transformações técnicas submetidas até o ponto de não ser reconhecida a 

identidade do corpo presente na imagem e passar a ser um borrão, tensionando o que é 

apreendido e visível. As ações de ambas são repetitivas, enquanto em Butterfly, Medieta move-



 

131 
 

se pouco, em teste, vemos o borrão do rastro. Mendieta mexe ao vivo dos registros de cor da 

imagem e eu fiz esse processo na edição e montagem. Ambas as obras não possuem som, em 

uma o movimento é dado pela alteração dos canais de cor, na outra, o movimento é a sucessão 

de movimentos em flicker, como uma película antiga. Ambas as obras estão destacadas de um 

cenário, o que dispersa um contexto e insere as personagens em uma dimensão deslocada no 

tempo e no espaço. A luz, o movimento e o esvimento da forma entram, assim, em primeiro 

plano. 

Nas obras de Mendieta, o corpo da artista frequentemente interage com a natureza, 

criando impressões temporárias na terra, na água ou no fogo, que logo desaparecem ou se 

transformam. Essas marcas, embora representem a presença de um corpo, também carregam 

em si a ideia de ausência e desaparecimento, como se fossem apenas vestígios de algo que 

esteve ali e logo se dissipou. Essa qualidade evanescente dos rastros de Mendieta evoca a 

própria natureza da Ninfa Fluida: uma figura que se move com tanta leveza e fluidez que seus 

gestos deixam traços indefinidos, como sombras ou manchas que se dissolvem no espaço. 

Assim como na figura da Ninfa Fluida de Didi-Huberman, que deixa rastros 

evanescentes em seus movimentos, o corpo de Mendieta em Butterfly parece fluir entre o 

tangível e o intangível. A luz cria uma sensação de movimento, de algo que escapa da fixidez, 

sugerindo que o corpo, assim como os rastros da Ninfa, nunca é completamente capturado ou 

estático, mas está sempre em processo de transformação e desmaterialização. O rastro de luz 

que envolve Mendieta, tal como os rastros naturais que ela explora em outras obras, é uma 

marca de presença que, ao mesmo tempo, carrega a iminência de seu desaparecimento, 

evocando a noção de um ser em contínua transição e metamorfose. 

Essa lógica de rastro e transição é potencializada pelo próprio meio videográfico, que, 

segundo Philippe Dubois, é intrinsecamente desencarnado. Nesse sentido, a figura da Ninfa, 

em sua fluidez e caráter fugidio, encontra uma ressonância direta com o vídeo, especialmente 

na maneira como este meio lida com a temporalidade e a transição constante das imagens. A 

Ninfa, tal como descrita por Didi- Huberman, move-se de forma etérea, com gestos que deixam 

rastros evanescentes, ora claros, ora se desvanecendo, evocando uma qualidade quase espectral. 

Essa qualidade pode ser comparada ao vídeo, que, como explorado por Philippe Dubois, escapa 

da fixidez da imagem estática ou cinematográfica tradicional, sendo um estado de transição 

que constantemente se transforma. 

O pesquisador Dubois encara o vídeo como um estado de transição, no qual a imagem 

escapa e torna-se de outra ordem material, algo fugidio como um fantasma (Dubois, 2004). Ele 

apreende o vídeo de forma transversal, classificando formas concretas que se veem na 



 

132 
 

linguagem do vídeo para poder entender sua natureza que se distingue da natureza 

cinematográfica e cita que o diretor de cinema Coppola “encarna o fantasma videológico” 

(Dubois, 2004, p. 130), pois ele incorpora em suas gravações o “grande sonho do cinema 

eletrônico” (Dubois, 2004, p. 129) deixando o “fantasmado” do vídeo devorar o corpo da 

imagem cinematográfica. Graças ao vídeo, a imagem torna-se um personagem patético, não 

sendo mais dada na câmera, mas fabricada fora desta. 

Assim, o estado de transição do vídeo, aproxima-se da própria essência da ninfa 

mitológica e da personagem-teórica warburguiana, pois, as especificidades do vídeo, segundo 

Dubois, aparecem mais como “um fantasma ou um desejo do que uma realidade (mesmo 

construída). No momento em que se tentava apreendê-lo ou construí-lo, o vídeo escapava entre 

os dedos, como areia, vento ou água” (Dubois, 2004, p. 98). As ninfas mitológicas, por sua vez, 

estão, segundo o mitólogo Junito Brandão (1991), ligadas à terra e à água como extensão das 

qualidades da Grande Mãe Géia que está sempre em transição, entre os ciclos de vida-morte-

vida. Já a Ninfa perseguida por Warburg está fantasmaticamente em dialética com o tempo e o 

desejo, apresentando-se fugidiamente na imagem como um rastro pulsional anacrônico e do 

pathos. 

A fluidez dos movimentos da Ninfa, descrita por Didi-Huberman, ecoa a transitoriedade 

da imagem videográfica discutida por Philippe Dubois. Enquanto Didi- Huberman enfatiza a 

mobilidade fugidia da Ninfa, cujos gestos ora se delineiam ora se dissolvem em traços de 

movimento comparáveis ao efeito blur da alta exposição, Dubois aborda o vídeo como um 

meio no qual a imagem transita para uma outra ordem material, fugindo de qualquer fixidez, 

tal como um fantasma. Ambos os autores tratam de um estado de suspensão e transformação: 

seja no movimento fluido da Ninfa, seja no caráter "fantasmado" da imagem videográfica, que, 

como sugere Dubois ao citar Coppola, desmaterializa e se refaz fora dos limites convencionais 

da câmera cinematográfica. 

A associação entre a fluidez dos movimentos da Ninfa e o vídeo, por conseguinte, 

encontra uma conexão com a noção de desencarnado, especialmente no contexto da imagem 

videográfica. A Ninfa, em sua essência, é uma figura fugidia, que nunca se cristaliza 

completamente em uma forma fixa; ela habita um espaço de transição, como um ser em 

constante movimento e metamorfose. Da mesma forma, o vídeo, ao contrário do cinema 

tradicional, é um meio que desencarna a imagem, afastando-a de uma materialidade rígida e 

fazendo com que ela se torne algo etéreo, mutável e por vezes intangível. 

O vídeo, assim como os movimentos da Ninfa, não se contenta com a permanência. Ele 

capta o movimento, a passagem do tempo, e muitas vezes torna a imagem algo indeterminado, 



 

133 
 

em fluxo, tal como a Ninfa que nunca é completamente capturada ou fixada, mas sempre em 

movimento contínuo. A alta exposição ou o blur que surge em vídeo pode ser visto como uma 

metáfora visual para o que a Ninfa representa: uma figura de transição e transformação, que 

incorpora a ideia de algo que é sempre, em certa medida, inatingível, constantemente escapando 

da definição. Assim, a associação entre a Ninfa e o vídeo reside no fato de ambos serem 

veículos de uma experiência de movimento fluido, de imagens e corpos que se projetam para 

além dos limites tradicionais de captura e fixação, desafiando qualquer tentativa de 

concretização definitiva. 

Desencarnar a imagem do corpo, tanto na videoarte teste quanto em Butterfly, de Ana 

Mendieta, é um gesto que tensiona a forma e desfaz a nitidez do eu. O que emerge desse 

processo é uma figura que se desloca entre presença e apagamento, provocando um efeito 

infamiliar: aquilo que parecia familiar — o corpo, o rosto, o gesto — já não se reconhece. Essa 

desestabilização da imagem de si, ao desfazer o contorno identitário, rompe com a lógica 

narcísica que marca parte significativa da história da videoarte e que foi problematizada nos 

capítulos anteriores. No lugar do reflexo e da centralidade do eu, instala-se a intermitência, o 

rastro, a aparição oscilante. Essa desestabilização da imagem de si, ao desfazer o contorno 

identitário, rompe com a lógica narcísica. Ao acompanhar essas formas que escapam, o 

borboletear passa a ser lido, neste estudo, não apenas como método de criação, mas como um 

modo de leitura que encarna, de forma evidente, a fluidez da imagem desencarnada. 

Também por isso, a aproximação entre as duas obras parece fortalecer a hipótese de 

que o corpo, na poética desencarnada, não se oferece como forma estável ou identidade fixa, 

mas como intermitância entre o ser e o não-ser. Esta leitura é reforçada pela videoarte que criei, 

na qual a dissolução da figura em mancha, cor e movimento gera um corpo impessoal, em 

trânsito, que já não sustenta traços reconhecíveis. Em Butterfly, o corpo de Mendieta transmuta-

se, aos poucos, em figura alada, vegetal, mineral, uma imagem limiar entre humano e não-

humano, entre carne, natureza e luz. O desencarnado, nesses dois casos, não é ausência de 

corpo, mas estado limiar: um modo de presença que se desfaz enquanto aparece, sempre à beira 

de desaparecer. O rastro em RGB que sobra após a videoperformance apresenta-se como 

indício, uma impressão do que esteve ali, e não como uma representação dela. Da mesma 

forma, nesta obra teste, os movimentos e alterações digitais no vídeo evidenciam a imagem 

como uma mancha, um vestígio de luz. 

A Ninfa, como Warburg descreve, é uma figura que sobrevive através das imagens, 

reaparecendo ao longo da história da arte em gestos que evocam o desejo e o movimento. Em 



 

134 
 

Butterfly, Mendieta assume essa linhagem visual ao deixar que seu corpo se torne um “fantasma 

de luz”, um ícone efêmero que se desdobra entre arte e mito, entre corpo e paisagem. 

Nesse sentido, o desencarnado aparece como um estado de existência que transcende a fixidez 

física ou visual. A Ninfa não está confinada a um corpo palpável, assim como o vídeo não se 

restringe a uma imagem cinematográfica tradicionalmente "encarnada". Ambos são expressões 

de uma fluidez que resiste à captura e que, por isso, se revelam mais como presenças 

fantasmáticas: figuras ou imagens que sugerem uma forma, mas que, ao mesmo tempo, estão 

sempre se desfazendo e escapando de uma concretude absoluta. 

Assim, a experiência do desencarnado se delineia tanto na elaboração da videoarte teste 

quanto na aproximação sensível à obra Butterfly, de Ana Mendieta. Em ambas, trata-se de 

seguir os rastros e os vestígios que não se fixam, mas que reverberam na imagem em trânsito, 

entre forma e dissolução. Ao reunir criação e análise em um mesmo movimento, o cotejamento 

entre as obras permite vislumbrar o borboletear não apenas como gesto compositivo, mas 

também como um modo de pensar que se move com a imagem, encarnando seu fluxo, sua 

oscilação e sua suspensão, assim, o método do borboletear permite "ler" a obra de Mendieta de 

forma similar à minha, focando no rastro e na imagem que perde seus contornos. 

A intencionalidade de 'largar de mão' e 'desencarnar' da própria imagem, um dos pilares 

da minha experimentação do método do borboletear e é uma postura que percebo na 

videoperformance em Ana Mendieta. Ao se fundir com os elementos naturais, ela propõe um 

estado de transfiguração. Essa metamorfose do corpo em borboleta pode ser lida como a 

manifestação da Ninfa Fluida, um indício de onde a imagem desencarnada pode emergir, pois 

a figura não está mais na forma, mas no movimento de dissolução. 

Em conclusão, o cotejamento confirma que a poética do desencarnado é uma via 

profícua para interpretar tanto a videoarte contemporânea quanto a figura da Ninfa na história 

da arte. A partir da análise dos aspectos técnicos, estéticos e simbólicos presentes na obra da 

artista cubano-americana, foi possível identificar uma convergência entre o corpo em 

movimento e a ideia de fluidez, desencarnação e rastro, características que considero centrais 

tanto da Ninfa quanto do meio videográfico. 

A obra Butterfly sugere um espaço de transição e metamorfose, no qual o corpo de 

Mendieta se inscreve e se dissolve na paisagem por meio de projeções luminosas e 

sobreposições visuais. Essa interação entre o tangível e o efêmero remete diretamente à 

essência da Ninfa Fluida: um ser em constante transformação, que emerge por meio de rastros 

fugazes e gestos que não se fixam, mas que deixam indícios de sua passagem. Assim como a 



 

135 
 

Ninfa, o corpo de Mendieta se evidencia como uma presença que se torna visível na medida 

em que também se esvai, em oposição a algo estático ou definitivamente encarnado. 

O vídeo, suporte utilizado pela artista, potencializa essa ambiguidade ao posicionar-se 

em um estado de transição contínua, como observa Philippe Dubois (2014). A imagem 

videográfica escapa à fixidez da fotografia tradicional e do cinema, assumindo um caráter 

“fantasmático”, tal como a própria Ninfa: ela surge e desaparece, ora se mostra, ora se oculta. 

Esse movimento perpétuo entre visibilidade e invisibilidade parece constituir o corpo 

performático de Mendieta como um corpo em fluxo, que se liga aos elementos naturais e neles 

se dissolve, o que pode ser visto como uma reafirmação da ideia de que corpo e imagem são 

entidades transitórias, sempre em processo de vir-a-ser. 

Portanto, a obra de Mendieta e esta produção parecem convergir com os conceitos de 

desencarnado, rastro e presença/ausência, os quais poderão ser considerados relevantes para a 

compreensão da natureza efêmera da imagem videográfica na poética do desencarnado, bem 

como para a interpretação da figura da Ninfa Fluida nas artes contemporâneas. Ao fundir corpo 

e natureza, presença e ausência, permanência e dissolução, essas obras tendem a propiciar 

imagens que extrapolam o registro técnico e se inserem na ordem do simbólico, do visual da 

imagem, em suas pulsões e vicissitudes. Essa dinâmica indica, na minha perspectiva, uma força 

viva, fluida e transformadora, que se manifesta na imagem em movimento como um eco de si 

mesma— podendo ser percebida como evanescente e, simultaneamente, presente. 

Em suma, o cotejamento entre a minha videoarte teste e a obra Butterfly de Ana 

Mendieta mostrou-me que a poética do desencarnado, o infamiliar e a imagem-rastro são 

conceitos que transcendem a minha produção e podem ser aplicados como ferramentas para a 

auxiliar a apreciação de trabalhos de videoarte. Ambas as obras mostram que o corpo, ao se 

despir de sua forma fixa, se manifesta em um estado de fluxo, revelando sua natureza 

fantasmagórica e impermanente, um corpo que insiste em existir como rastro. 

  



 

136 
 

 

 

  



 

137 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Esta investigação partiu de uma pergunta aparentemente simples, mas intensamente 

reverberante em minha mente: se há um encarnado na pintura, poderia haver um 

desencarnado no vídeo? O foco da investigação não recaiu sobre a busca por uma resposta 

definitiva, tampouco sobre o estabelecimento de uma oposição entre categorias. O percurso 

teórico e poético que se delineou sugere antes um exercício de pensamento sensível, ancorado 

na oscilação, na ambivalência e na fricção criativa entre instância distintas de visibilidade. Ao 

final, o desencarnado pode ser apreendido como seu desdobramento por contágio e uma forma 

que lhe escapa, mas com ele permanece implicada, em vez de ser uma negação do encarnado, 

especialmente no campo da videoarte contemporânea. 

No diálogo com a obra de Georges Didi-Huberman, a noção de encarnado foi 

inicialmente compreendida como mais do que representação do corpo: ela sugeria uma 

instância de presença, uma carnadura pictórica onde desejo, pathos e conflito poderiam se 

condensar na imagem. Ao transportar esse conceito para o vídeo, fez-se necessário escutar suas 

especificidades técnicas, temporais e sensoriais. A videoarte parece edificar o corpo com luz, 

duração e ruído digital, e não com matéria pictórica. Sua carnadura é instável, pulsátil, 

espectral, e é nessa natureza que talvez se revele o campo do desencarnado. 

No Capítulo 1, propus a delimitação da videoarte não como um meio unívoco, mas 

como uma poética em fluxo (Zanini, 1978), atravessada por instabilidade, experimentação e 

heterogeneidade. A crítica de Rosalind Krauss ao narcisismo estrutural do vídeo foi então 

retomada não como uma sentença final, mas como um ponto de inflexão, o que possibilita 

outras perspectivas sobre a imagem do artista de videoarte e, por conseguinte, outras formas 

de pensá-la esteticamente, utilizando a psicanálise no sentido do diálogo com as artes visuais, 

tal como a própria Krauss. 

O infamiliar, conceito freudiano reativado por Didi-Huberman, permitiu tensionar a 

leitura autorreferencial da imagem de si. Essa abordagem sugere que o vídeo pode constituir-

se também como um espaço de desidentificação, onde o corpo emerge não como signo de si, 

mas como rastro, ruína, e enigma—aquilo que vacila no campo da representação e se esquiva 

da fixação identitária. 

Essa abertura ao infamiliar parece deslocar o centro da videoarte para o entre: entre 

presença e ausência, entre figura e fundo, entre visível e rastro. O corpo pode ser visto não 

como representação, mas como apagamento encarnado, uma imagem de desaparecimento. Essa 

tensão, por sua vez, fundamenta a poética aqui investigada. 



 

138 
 

O Capítulo 2 aprofundou esse percurso ao delinear três instâncias do encarnado na 

videoarte: teológico, tátil e visual. A dimensão teológica, ancorada na figura do Cristo 

encarnado, pode ser vista como afeto inaugural da obra Play Dead (2024). Nela, a carne tende 

a sangrar em vez de redimir; a pulsar em saturações que deslocam a dor para o excesso 

cromático, em vez de salvar. A encarnação teológica não é recusada, mas pode ser 

reconfigurada: o divino é suspenso e resta apenas a carne, o sintoma e a dor que se transmutam 

em imagem. 

A dimensão tátil concentrou-se na materialidade da imagem. Se, na pintura, o incarnat 

remete à camada de tinta que simula a pele, no vídeo, a carnadura parece se dar por luz, 

sobreposição e textura digital. Desassossego (2024) pode exemplificar esse jogo: um corpo 

velado, magenta, fragmentado, que se apresenta como uma cor que transfigura a carne, em vez 

de a imitar. O toque é óptico. A trepidação dos pixels, a densidade das camadas e a 

fantasmagoria do gesto tendem a convocar uma sensação que passa pelo olho, e não pela pele. 

Nesse contexto, o corpo não se dissolve, mas se reconfigura como presença intermitente. 

Por fim, o encarnado visual pode ser considerado uma perturbação, um sintoma que 

irrompe no visível e sugere o olhar ao desequilíbrio. Inspirada na imagem-sintoma de Didi-

Huberman, a obra Aperto (2023) evidencia um torso comprimido por um espartilho: um corpo 

que vacila, repete e sofre, em vez de se mostrar plenamente. A imagem se constitui pela 

insistência do gesto e pela distorção sonora. O encarnado, nesse contexto, emerge como abalo, 

e não como figura; como fissura, e não como forma. 

Essas três camadas não se articularam isoladamente, mas representaram zonas de 

contágio para elaborar o que foi o encarnado nesta investigação. Elas delineiam um encarnado 

processual, ou seja, um corpo que se refunda no próprio ritmo de sua desaparição. É nesse 

movimento que o desencarnado tende a se insinuar. 

No Capítulo 3, essa emergência do desencarnado foi tomada como centro da reflexão. 

Não se tratou de a conceber como ausência plena, mas sim como insistência espectral: uma 

presença que relampeja, um corpo que se manifesta como vestígio, uma imagem que vive da 

oscilação. A fantasmagoria (pensada a partir de Erick Felinto e Philippe Dubois) serviu como 

chave de leitura: parece não haver imagem estável, mas uma pulsação entre forma e ruído, entre 

surgimento e apagamento. 

O método do borboletear, proposto por Didi-Huberman e observado na dança de Loïe 

Fuller, foi adotado como possibilidade impulsionadora para a criação artística e a leitura de 

obras. Borboletear pode ser visto como a possibilidade de escutar a imagem em seu voo e de 

recusar a captura, movendo-se junto à sua errância e acolhendo a incompletude como potência. 



 

139 
 

Nessa instância, a produção das videoartes se move por vislumbres e fugacidade, 

sugerindo percepções intermitentes, à beira da perda. Ver assume o sentido de ser afetado pelo 

que se esvai. O desencarnar consiste, assim, na imagem-persistência, no rastro na retina, no eco 

na escuta. 

Por conseguinte, a Ninfa Fluida, figura entre movimento, desejo e desaparição, evocada 

como personagem teórica por Aby Warburg e Didi-Huberman, se tornou uma referência 

precisa para abordar a poética do desencarnado: ela se manifesta como ser em trânsito, e não 

como corpo fixo. Assim, a obra Butterfly (1975), de Ana Mendieta, sugeriu esse pensamento: 

um corpo alado, transfigurado, em metamorfose. E como a borboleta, ao mesmo tempo familiar 

e estranha, tende a simbolizar as vicissitudes do desencarnado: beleza e inquietude, luz e 

matéria, ser e vir-a-ser. 

Minha obra teste (2025), realizada nesse mesmo sentido, pode ser vista como uma 

radicalização do processo: o corpo se transformou em mancha, ruído e intervalo. A identidade 

parece ter sido dissolvida não por apagamento, mas por saturação, repetição e deslocamento. 

O que emerge sugere uma imagem-movente— um corpo que aparece já em desaparecimento— 

e não um eu em sua completude ou na tentativa de alcançá-la. 

Como resultado das reflexões trabalhadas na pesquisa, compreendo que o desencarnado 

na videoarte não se opõe ao encarnado, mas, ao contrário, o prolonga, o desestabiliza e o 

reverbera. O vídeo, com sua natureza luminosa, temporal e espectral, pode ser considerado um 

meio privilegiado para essa poética, dado que se constitui como corpo em trânsito e 

fantasmagórico (Dubois, 2004). O corpo, nesse campo, não precisaria ser extinto para tornar-

se fantasma: ele já seria, desde sempre, imagem em estado de fuga. 

Na minha perspectiva, esta proposição tende a contribuir aos estudos da imagem em 

pelo menos três direções: teoricamente, ao desdobrar o conceito de encarnado — formulado 

por Didi-Huberman para a pintura — para o vídeo, sugerindo um encarnado luminoso e um 

desencarnado espectral em contágio mútuo. Em processos criativos, ao utilizar o borboletear 

visto em Didi-Huberman como um possível modo de criação e análise que se esquiva da síntese 

e da fixação, apostando no fragmentário e no inacabado como formas de pensamento. 

Poeticamente, ao propor a videoarte como um campo onde o corpo se desfaz para se reencontrar 

em outro estado, intermitente e infamiliar. 

Por fim, esta investigação não se encerra e acredito que ela pode reverberar em outras 

práticas artísticas contemporâneas, para além do vídeo, metamorfoseando-se entre linguagens 

onde o corpo do artista se desfaz e se refaz, manifestando-se como presença intermitente, e não 

mais (ou não apenas) como eu. É nessa insistência em não desaparecer que a poética do 



 

140 
 

desencarnado encontra sua força: ela não oferece respostas, mas convoca. Convoca o olhar ao 

risco, à errância, ao porvir do que se recusa a ser capturado. Pois, como lembra Didi-Huberman, 

ver é perder — e é nesse perder-se que a imagem desencarnada começa a viver. 

  



 

141 
 

 

  

 



 

142 
 

REFERÊNCIAS 

 

ALBRIGHT, Ann Cooper. Traces of Light: absence and presence in the work of Loïe 

Fuller. Wesleyan University Press, 2007. 

 

AUMONT, Jacques. O olho interminável: cinema e pintura. Tradução: Eloísa Araújo 

Ribeiro. São Paulo: Cosac & Naify, 2004. 

 

BATAILLE, Georges. A Parte Maldita: Precedida de “A noção de dispêndio”. Tradução 

de Júlio Castañon Guimarães. São Paulo: Autêntica. 2013. 

 

BARDET, Marie. La danza de Loïe Fuller y el cine. Boletín de Estética, Buenos Aires, n. 42, 

p. 79-105, 2016. 

 

BENTES, Ivana. Vídeo e cinema: Rupturas, reações e hibridismo. In: Made in Brasil: Três 

décadas de vídeo no Brasil. São Paulo: Ed. Iluminuras, 2007. 

 

BREDARIOLLI, Rita. Metamorfoses: a teoria encarnada de L'image ouverte. Reseña de 

"L'image ouverte: motifs de l'incarnation de DIDI-HUBERMAN, Georges. Revista de 

História, núm. 165, diciembre, pp. 275-286. Universidade de São Paulo: São Paulo, Brasil, 

2011. 

 

BONA, Camila de. Os Prefixos de negação DES- e IN- no PB: Considerações 

Morfossemânticas. Dissertação de Mestrado em Teoria e Análise Linguística. Porto Alegre: 

Universidade Federal do Sul, Instituto de Letras. 2014. 

 

BORBA, F.S. et. Al. Dicionário de Usos do Português do Brasil. São Paulo: ática, 2002. 

 

CAMNEV, Larissa. Corpo-Limite: relações de pertencimento" lugar/espaço" a partir das obras 

de Ana Mendieta e Brígida Baltar. Revista Gama, v. 6, n. 12, 2018. 

 

CAMPOS, Daniela Queiroz. Ninfa: a criatura fluída. Revista Concinnitas, v. 1, n. 28, p. 473-

478, 2016. 



 

143 
 

CAMPOS, Daniela Queiroz. A Ninfa como personagem teórica de Aby Warburg. Modos: 

Revista de História da Arte, v. 4, n. 3, p. 225-245, 2020. 

 

CAUQUELIN, Anne. Frequentar os incorporais: contribuição a uma teoria da arte 

contemporânea. Tradução de Marcos Marcionilo. São Paulo: Martins, 2008. 

 

CHIRON, Eliane. Vídeo-pintura: uma discussão do íntimo na Arte Contemporânea. 

Universidade Federal de Uberlândia. Movências da Pintura. ISSN 2316-2279, 2012. 

 

CORRÊA, Antenor Ferreira. Abstracionismo na produção áudio-visual. MODOS: Revista de 

História da Arte, Campinas, SP, v. 6, n. 3, p. 56–91, 2022. DOI: 

10.20396/modos.v6i3.8668646.  Disponível  em:  https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index

.php/mod/article/view/8668646 <Acesso em 20 SET de 2023> 

 

D’ANGELO, Biagio; MACINI, Tiago. Ninfa Turista. A imagem fantasma e a repetição do 

modelo. Cuadernos del Centro de Estudios de Diseño y Comunicación, n. 227. 2024. 

 

DIDI-HUBERMAN, Georges. A pintura encarnada Seguido de A obra-prima 

Desconhecida de Honoré de Balzac. Tradução de Osvaldo Fontes Filho e Leira de Aguiar 

Costa. São Paulo: Editora Escuta. 2012. 

 

______. Diante da imagem: questão colocada aos fins de uma história da arte. Trad. Paulo 

Neves. São Paulo: Ed. 34, 2013. 

 

______. Diante do Tempo: História da Arte e anacronismo das imagens. Belo. Horizonte: 

Ed. UFMG, 2015a. 

 

______. Falenas: ensaios sobre a aparição, 2. Lisboa: KKYM, 2015b. 

 

______. L´image ouverte: motifs de l´incarnation. Paris: Gallimard, 2007. 

 

______. Ninfa fluida. In: Botticelli Past and Present. Org. DEBENETTI, Ana; ELAM, 

Caroline. Londres: UCL Press. 2019. pp. 237-265. 

 

https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/mod/article/view/8668646
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/mod/article/view/8668646


 

144 
 

DUBOIS, Phillippe. Cinema, Video, Godard. São Paulo: Cosac e Naif, 2004. 

 

FOWLER, C. Slow Looking: Confronting Moving Images with Georges Didi-Huberman. In 

M. Beugnet, A. Cameron, & A. Fetveit (Eds.), Indefinite Visions: Cinema and the 

Attractions of Uncertainty (pp. 241–254). Edinburgh University Press. 2017. 

http://www.jstor.org/stable/10.3366/j.ctt1pwt2x9.18. <Acesso em 20 SET de 2023> 

 

FREUD, Sigmund. Compêndio de psicanálise e outros escritos inacabados. Belo Horizonte: 

Autêntica, 2016. 

 

______. Sobre o Narcisismo: uma introdução. Edição Standard Brasileira das Obras 

Completas de Sigmund Freud, Vol. XIV. (tradução de Jayme Salomão). Rio de Janeiro: Imago, 

1914/1969. 

 

______. O Infamiliar. Edição Bilíngue Comemorativa. Tradução de Ernani Chaves e Pedro 

Heliodoro Tavares. Belo Horizonte: Autêntica, 1919/2019. 

 

FULLER, Loïe. Quinze Anos de Minha Vida. Tradução de Fernando L. Costa. Organização 

de Mãe Paulo; Tales Frey. Inhumas-GO: Performatus, 2019. 

 

FURTADO, Teresa. Videoarte de mulheres: nossos corpos, nós mesmas. Corpo, 

identidade e autodeterminação nas obras de videoartistas influenciadas pelos feminismos. 

2015. 

 

GARELICK, Rhonda K. Loie Fuller and the Serpentine. In: THE PUBLIC DOMAIN 

REVIEW. [S. l.], 5 nov. 2019. Disponível em: <https://publicdomainreview.org/essay/loie-

fuller-and-the-serpentine/>. Acesso em: 16 set. 2025. 

 

IMPARATO, Marcella. Imagens em Georges Didi-Huberman. 2023. Dissertação (Mestrado) 

- Programa de Pós-Graduação Interunidades em Estética e História da Arte, Universidade de 

São Paulo, São Paulo, 2023. 

 

JUNIOR, Rafael. Resenha de “A Pintura Encarnada”. Domínios da Imagem, Londrina, V II, 

n. 4, p. 149-156, maio 2009. 

http://www.jstor.org/stable/10.3366/j.ctt1pwt2x9.18


 

145 
 

KRAISER, Marcelo. Videogramas: 16 notas sobre o vídeo. In: MORAVI, Ana. (Org.) 

Horizontes Transversais: artistas da imagem e do som em Minas Gerais [2000-1010]. ICC: 

Belo Horizonte, 2014. 

 

KRAUSS, Rosalind. Vídeo: a estética do narcisismo. In: Arte & Ensaios: Revista do 

Programa de Pós-Graduação em Artes Visuais – EBA/UFRJ, ano XV, nº 16, julho de 2008. 

pp. 144-157. 

 

LIEBER, R. Morphology and Lexical Semantics. Cambridge: Cambridge University Press, 

2004. 

 

MACEIRA, Rodrigo. Reverberação, gesto desencarnado, performance: a dimensão 

performativa da palavra na arte pública. Palíndromo, v. 13, n. 30, p. 291-303. 2001. 

 

MACHADO, Arlindo. Arte e mídia. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2007. 

 

______. A arte do vídeo. São Paulo: Editora Brasiliense, 1990 

 

______. Pré-cinemas e pós-cinemas. 6ª edição. Campinas: Editora Papirus. 2011. 

 

MAIA, Aline Borba; DE MEDEIROS, Cynthia Pereira; FONTES, Flávio. O conceito de 

sintoma na psicanálise: uma introdução. Estilos da clínica, v. 17, n. 1, p. 44-61, 2012. 

 

MARTIN, Sylvia. Video Art. Uta: Ed. GROSENICK. 2006. 

 

MELLO, Christiane. Extremidades do vídeo. São Paulo: SENAC São Paulo, 2008. 

 

MICHAUD, Philippe Alain. Aby Warburg e a Imagem em Movimento. São Paulo: 

Contraponto. 2013. 

 

PUGLIESE, Vera. Atravessamentos subterrâneos da serpente e da ninfa entre Aby Warburg e 

Carolee Schneemann. ARJ – Art Research Journal: Revista de Pesquisa em Artes, Natal, 

v. 9, n. 1, 2022. DOI: 10.36025/arj.v9i1.29686. Disponível em: 

https://periodicos.ufrn.br/artresearchjournal/article/view/29686. Acesso em: 22 ago. 2025. 



 

146 
 

 

RAHME, Anna Maria. “O olhar de Giorgio Agamben sobre as Ninfas”, Rev. Ara, vol. 7, nº 7, 

p. 97–109, nov.  

 

RIVERA, Tania. Cinema, imagem e psicanálise. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2008. 

______. O avesso do imaginário. Rio de Janeiro: Editora Cosac Naify, 2014. 

 

RUIDO, María. Ana Mendieta. San Sebastián: Editorial Nerea, 2002. 

 

RUSH, Michael. Novas mídias na arte contemporânea. São Paulo: Martins Fontes, 2006. 

 

__________ . Video Art (Revised Edition). London: Thames & Hudson, 2007. 

 

SANTAELLA, Lucia. O video & as artes. In: Por que as comunicações e as artes estão 

convergindo? Paulus: São Paulo. 2008. 

 

SARZI-RIBEIRO, Regilene. Análise estética da videoarte O meu corpo no corpo do outro. 

PÓS: Revista do Programa de Pós-graduação em Artes da EBA/UFMG, p. 162-173, 2014. 

 

_______. Regimes de visibilidade do corpo fragmentado e construção de sentido e 

interação na videoarte brasileira. Tese (Doutorado). Pontifícia Universidade Católica – PUC, 

São Paulo – SP. 384p. São Paulo, 2012. 

 

________. Corpo, videoarte e o papel das linguagens midiáticas na construção de sentido e 

visibilidade das artes visuais. Revista Comunicação Midiática, v.8, n.3, pp.87-107, set./dez. 

2013. 

 

SARZI-RIBEIRO, Regilene Aparecida. O dispositivo videográfico e as narrativas de si 

mesmo e do outro: Videocorpo. Palíndromo, Florianópolis, v. 10, n. 21, p. 101–115, 2018. 

DOI: 10.5965/2175234610212018101. Disponível em: 

https://revistas.udesc.br/index.php/palindromo/article/view/12632. 

 

SAFATLE, Wladimir. Introdução a Jacques Lacan. Autêntica: Belo Horizonte, 2017. 

 



 

147 
 

SPALINK, Angenette. Loie Fuller and the Modern Movement. 2010. 100 f. Dissertação 

(Mestrado em Artes) - Graduate College, Bowling Green State University, Bowling Green, 

2010. 

 

TEDESCO, Elaine. Carne suspensa e projetada: algumas notas sobre videoarte. Porto Arte: 

Revista de Artes Visuais. Porto Alegre: PPGAV-UFRGS, v.24 n.40 / 2019: e-93932 e-ISSN 

2179-8001 DOI: https://doi.org/10.22456/2179-8001.93932 

 

ZANINI, Walter. Videoarte: Uma poética aberta In. Crítica de arte no Brasil: temáticas 

contemporâneas. Org. FERREIRA, Glória. Rio de Janeiro: Funarte, 2006. p. 397-406. 

  

https://doi.org/10.22456/2179-8001.93932


 

148 
 

 

  



 

149 
 

ANEXO 

 

Este Anexo elenca um conjunto de videoartes consideradas para análise na pesquisa, 

mas que, subsequentemente, foram preteridas no desenvolvimento do estudo. Nesses trabalhos, 

é possível identificar afinidades estéticas com a Poética do Desencarnado, manifestadas por 

meio de elementos como a indefinição da imagem (borramento), a despersonalização do corpo 

(corpo não identificado especificamente), e a primazia do movimento enquanto temática 

central do vídeo, entre outros. Tais recorrências estéticas evidenciam a noção de vulto e a 

fantasmagoria, bem como a fugacidade e o rastro. Estas consistem em anotações de pesquisa 

preliminares que servem como pontuações para potenciais futuras retomadas investigativas, 

seja por mim ou por outros pesquisadores da área. 

 

Introspection (1941) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sara Arledge. Vídeo, 5 min e 56 seg. 1941. Fonte: https://www.youtube.com/watch?v=rzNwKa3AzWo 

 



 

150 
 

Achei interessantes as formas espectrais formadas com o corpo decorrente de um certo 

ruído na imagem. Vale observar e buscar mais sobre o cinema experimental da década de 40. 

Acredito que tenha mais deste tipo de imagem, fragmentos do corpo, uso de meios low-tech. 

Chama muito a atenção o fato de que isso é alcançado com meios low-tech — o figurino, o 

mascaramento, o jogo de luz. Isso me faz questionar: a fragmentação que busco não é um 

privilégio da tecnologia digital; ela pode ser um artifício simples, quase um truque de palco 

adaptado ao frame. Me chama a atenção o corpo “semi-abstrato”, é uma forma, mas ainda 

identificável como corpo... 

OffOn, 1967 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

151 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Scott Bartlett. Vídeo. 9 min. 1967. Fonte: https://www.filmpreservation.org/preserved-films/screening-

room/offon-1968-2000kbps 

 

O que me interessa em OffOn é a maneira como a sobreposição e a repetição do 

movimento, combinadas com a alteração da imagem (re-fotografia e colorização eletrônica), 

criam um corpo em sobras que me lembra uma aparição ou eidola. É como se o corpo, através 

do ruído da imagem de vídeo e da intervenção plástica do artista, estivesse perdendo suas 

formas originais, mas, ao mesmo tempo, encarnando novas maneiras de existir na imagem. O 

que resta é uma silhueta ou espectro que parece deslocado no espaço. A combinação de filme 

e vídeo em 1967 pode ser uma chave, pois este encontro de tecnologias coloca em evidência 

as formas e cores saturadas do corpo em movimento, tornando-o quase uma mancha pulsante. 

 

 

https://www.filmpreservation.org/preserved-films/screening-room/offon-1968-2000kbps
https://www.filmpreservation.org/preserved-films/screening-room/offon-1968-2000kbps


 

152 
 

CGH-SDU - Homenagem à Mínima Informação, 2010 

Giselle Beiguelmann. Vídeo. 5 min, 5 seg. 2010. Fonte: https://ubu.com/film/beiguelman_cgh.html 

 

Parece que o que se evidencia neste vídeo não é a paisagem em i, mas sim como ela 

desaparece para se tornar uma substância espectral na imagem. Essa obra está 

fundamentalmente usando o voo e o dispositivo low-tech (a câmera Flip, com seu ruído e perda 

de definição) para desencarnar o mundo. O real é sugado para dentro de um corpo plástico onde 

só restam as sobras sensoriais com o mínimo de cor e o som. O movimento contínuo da viagem 

aérea age como uma lâmina, fatiando a paisagem em fluxos de textura que são quase táteis, 

reiterando a forma de um fantasma cromático que se move, substituindo a representação estável 

por uma presença plástica e rítmica. Acho interessante principalmente o uso da técnica. 

 

 

 

 

 

 

 



 

153 
 

Get me a mirror, 2006 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bonnie Camplin. Vídeo. 6 min. 2006. Fonte: https://ubu.com/film/camplin_mirror.html 

 

O corpo desfaz-se em três! Três espectro de luz dançantes. Observo uma desintegração 

da figura que utiliza a tecnologia de cor RGB para decompor a performer em seus rastros 

cromáticos fundamentais. A artista parece encarnar  um sistema de cores-luz que se separam e 

se sobrepõem. Cada canal, vermelho, verde, azul, torna-se uma forma deslocada, uma aparição 

dançarina em síncope.  

 

 



 

154 
 

Thanatopsis, 1962 

 

 

 

 

 

 



 

155 
 

 

 

 

Ed Emshwiller. Vídeo. 5 min. 1962. Fonte: https://www.ubu.com/film/emshwiller_than.html 

 

Ao me deparar com Thanatopsis, de Emshwiller, sinto que a poética do corpo 

desencarnado ganha uma camada mais intensa e perturbadora. O corpo parece ser 

violentamente distorcido pela mente, pelo tormento interno, pela fantasmagoria e 

infamiliaridade. Me chamam muito a atenção os movimentos rápidos e convulsivos da figura 

feminina. Ela se contorce em aparente agonia, assumindo uma forma quase demoníaca. Vendo 

https://www.ubu.com/film/emshwiller_than.html


 

156 
 

estas imagens, acredito que o desencarnado também assume contornos de um corpo torturado, 

um reflexo exteriorizado de uma psicose. Acho interessante pensar que a distorção não vem só 

da imagem, mas é reforçada pela trilha sonora intensa, com ruído industrial e batimentos 

cardíacos. Vejo possibilidades de análise e de criações futuras neste filme: o corpo 

espectral/fragmentado pode ser um veículo para explorar a obscenidade da obsessão e da dor 

interna, ligando o visual fragmentado à fantasmagoria psicológica. É um passo além da 

abstração pura, adicionando uma densidade emocional ao conceito de rastro e do corpo 

desencarnado na videoarte. 

  



 

157 
 

 


