
 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM HISTÓRIA 

 

 

 

 

 

 

 

A ELOQUÊNCIA DE DEUS: MILAGRE, GRAÇA E AUTORIDADE NA 

CONTROVÉRSIA DO SANTO ESPINHO (1653 – 1669) 

 

 

 

 

 

THALES CONTIN FERNANDES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BRASÍLIA 

2025 



THALES CONTIN FERNANDES 

 

 

 

 

 

A ELOQUÊNCIA DE DEUS: MILAGRE, GRAÇA E AUTORIDADE NA 

CONTROVÉRSIA DO SANTO ESPINHO (1653 – 1669) 

 

 

 

 

Tese de doutorado submetida ao Programa de Pós-Graduação em 

História da Universidade de Brasília, como parte dos requisitos 

necessários à obtenção do título de Doutor. 

Linha de Pesquisa: Ideias, Historiografia e Teoria. 

Orientador: Prof. Dr. Luiz César de Sá. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BRASÍLIA 

2025 



THALES CONTIN FERNANDES 

 

 

 

 

A ELOQUÊNCIA DE DEUS: MILAGRE, GRAÇA E AUTORIDADE NA 

CONTROVÉRSIA DO SANTO ESPINHO (1653 – 1669) 

 

 

 

Tese de doutorado submetida ao Programa de Pós-Graduação em 

História da Universidade de Brasília, como parte dos requisitos 

necessários à obtenção do título de Doutor. 

Linha de Pesquisa: Ideias, Historiografia e Teoria. 

Orientador: Prof. Dr. Luiz César de Sá. 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

___________________________ 

Prof. Dr. Luiz César de Sá 

(Universidade de Brasília)  

__________________________ 

Prof. Dr. Gabriel de Carvalho Godoy Castanho 

(Universidade Federal do Rio de Janeiro) 

_________________________ 

Prof. Dr. Jean Marcel Carvalho França 

(Universidade Estadual Paulista) 

__________________________ 

Prof. Dr. André Gustavo de Melo Araújo 

(Universidade de Brasília) 

 

 

 

 

BRASÍLIA 

2025



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Com imensa alegria e gratidão pela conclusão dessa etapa, dedico meus mais sinceros 

agradecimentos ao meu orientador – o qual tenho a felicidade de chamar de amigo – Luiz César 

de Sá, cujas valiosas contribuições ultrapassaram, em muito, a elaboração desta tese. Sou 

profundamente grato pelos ensinamentos e pelo tempo generosamente dedicado à minha 

formação, tanto acadêmica quanto pessoal. Agradeço pela sua enorme generosidade ao 

compartilhar um mundo que, até então, me era desconhecido, mas que hoje é parte fundamental 

de quem sou. Agradeço, sobretudo, por ter possibilitado tantos encontros, dos quais destaco os 

companheiros de pesquisa, especialmente a Dhyan Ramos e o Lucas Pietra, aos quais estendo 

meus agradecimentos pela amizade. Vocês tornaram a caminhada rumo à construção desta tese 

menos solitária e muito mais viva. 

Agradeço à minha esposa Priscila e à minha enteada Yasmin, pelo conforto do lar que 

me proporcionaram nos dois últimos anos de escrita desta tese. Seus carinhos, seus abraços e 

seus sorrisos foram um bálsamo nos períodos em que a conciliação entre a vida profissional e 

acadêmica se mostrou desafiadora. Agradeço, também, aos meus pais, Lelion e Regina, pelo 

apoio incondicional e por sempre colocarem minha educação em primeiro lugar. 

Agradeço ao professor Roger Chartier, cujos conselhos ajudaram na elaboração e no 

enriquecimento desta tese. Igualmente, manifesto minha gratidão ao Programa de Pós-

Graduação em História da Universidade de Brasília, em particular aos professores Arthur Assis, 

Andrea Daher, André Araújo e Maria Filomena. As aulas ministradas por eles não só 

contribuíram para minha formação acadêmica, mas também inspiraram minha trajetória 

docente. 

Por fim, registro meu apreço às instituições responsáveis pela preservação e pela 

divulgação de acervos históricos digitais, em especial à Bibliothèque Nationale de France e à 

Bibliothèque du Patrimoine de Clermont-Ferrand, sem as quais esta pesquisa não teria sido 

viável no Brasil. 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Quizá la historia universal es la historia 

de la diversa entonación de algunas 

metáforas.  

(Jorge Luis Borges, La Esfera de Pascal) 



 

 

RESUMO 

 

Esta tese examina a controvérsia entre jansenistas e jesuítas na França do século XVII, tomando 

como ponto de partida um milagre ocorrido em 1656 na abadia de Port-Royal-des-Champs. 

Conhecido como a “controvérsia do Santo Espinho”, o episódio emerge como mais um 

enfrentamento letrado entre os dois grupos no contexto dos debates sobre a graça divina que 

marcaram o período. Por meio da análise dos dispositivos elocutivos então em voga, o estudo 

investiga como ambos os lados mobilizaram o evento milagroso para legitimar as suas 

respectivas teses teológicas, ao mesmo tempo em que buscavam consolidar as suas autoridades, 

criar uma imagem negativa do adversário e forjar uma memória sobre as próprias querelas. 

 

PALAVRAS-CHAVE: Graça. Milagre. Jansenismo. Jesuítas. Querelas.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

ABSTRACT 

 

His thesis examines the controversy between Jansenists and Jesuits in seventeenth-century 

France, taking as its starting point a miracle that occurred in 1656 at the Port-Royal-des-Champs 

abbey. Known as the Holy Thorn Controversy, the episode stands as yet another doctrinal 

disputation clash between the two groups within the broader debates on divine grace that 

defined the period. Through an analysis of the rhetorical practices then in use, the study explores 

how both sides instrumentalized the miraculous event to legitimize their respective theological 

positions, while simultaneously seeking to consolidate their authority, vilify their opponents, 

and shape a lasting narrative of the disputes themselves. 

 

KEYWORDS: Grace. Miracle. Jansenism. Jesuits. Quarrels. 

 

 

  



 

 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

Figura 1 - Frontispício da Response jansenista ........................................................................ 40 

Figura 2 - Les Travaux Inutiles ................................................................................................ 60 

Figura 3 - Le Janssenisme Fovdroyé ....................................................................................... 64 

 



 

 

SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO ...................................................................................................................... 11 

1 A GRAÇA DISPUTADA E A CISÃO DO CORPO DE CRISTO .................................. 17 

1.1 A formação polêmica do dogma ..................................................................................... 17 

1.1.1 A graça disputada, uma querela de longa duração: dos primeiros séculos à 

escolástica.......................................................................................................................... 18 

1.1.2 O estatuto da querela no século XVII ...................................................................... 20 

1.1.3 A controvérsia da graça na época moderna .............................................................. 23 

1.1.4 A questão da graça na França até a querela do Santo Espinho ................................ 30 

1.1.5 A querela do Santo Espinho ..................................................................................... 35 

1.1.6 A guerra de papel: os libelos e a ação difamatória ................................................... 45 

1.2 A função polêmica do jansenismo .................................................................................. 49 

1.2.1 O que foi o jansenismo? ........................................................................................... 50 

1.2.2 O jansenismo enquanto artifício difamatório ........................................................... 55 

1.2.3 Representações “jansenistas” do “jansenismo”........................................................ 58 

1.3 A violência publicitária e a cisão do Corpo de Cristo .................................................... 61 

1.3.1 O jansenismo face ao espelho da ameaça calvinista ................................................ 62 

1.3.2 A amplificação e a comparação na estrutura difamatória ........................................ 68 

1.3.3 Considerações sobre o molinismo e o semipelagianismo ........................................ 70 

1.4. A violência publicitária e o ethos do cisma ................................................................... 71 

1.4.1 A ameaça protestante e o perigo da cisão ................................................................ 72 

1.4.2 O ethos do cismático ................................................................................................ 73 

1.4.3 Rebeldes, fariseus e a ira santa ................................................................................. 77 

1.5 A cisão do corpo de Cristo nos signos da Eucaristia ...................................................... 83 

1.5.1 Corpo Místico, Corpo Político ................................................................................. 83 

1.5.2 A Logique de Port-Royal como reverberação da querela ........................................ 89 

2  “LE PLUS HAUT ET LE PLUS DIVIN LANGAGE DE SA PROVIDENCE”: O 

MILAGRE COMO ORATÓRIA DIVINA. ......................................................................... 93 

2. 1 O paradigma da indução: exemplos e entimemas como base das demonstrações ......... 93 

2.1.1 Os entimemas na construção de máximas ................................................................ 94 

2.1.2 História e exemplaridade ........................................................................................ 100 

2.1.3 O jogo das causas ................................................................................................... 103 

2.1.4 A disposição elocutiva e a tipificação do público .................................................. 105 

2.2 A evidência dos milagres na oratória cristã do século XVII ........................................ 110 

2.2.1 A alegria desmesurada e o sinal do engano............................................................ 110 



 

 

2.2.2 A linguagem da providência como oratória divina ................................................ 116 

2.2.3 O milagre como convite ao arrependimento .......................................................... 122 

2.2.4 A figura do olho ..................................................................................................... 129 

2.3 Questões disputadas e a negação da controvérsia ......................................................... 135 

2.3.1 Da negação do ponto controverso à negação da controvérsia ................................ 136 

2.3.2 A retórica da não retórica ....................................................................................... 140 

3  A LONGA DURAÇÃO DA QUERELA E AS SUAS REPRESENTAÇÕES AO 

LONGO DO TEMPO ........................................................................................................... 151 

3.1 A paz dos vencidos e dos vencedores: formulários, submissão e concórdia ................ 151 

3.1.1 A querela do formulário ......................................................................................... 151 

3.1.2 A vitória da concórdia ............................................................................................ 154 

3.1.3 A paz necessária à continuidade da querela ........................................................... 157 

3.2  Pensées sur les miracles, a querela revisitada em tempos de paz ............................... 158 

3.2.1 O contexto de produção das Pensées ..................................................................... 158 

3.2.2 A edição de Port-Royal de 1669/1670 ................................................................... 159 

3.2.3 A extensão da querela ............................................................................................ 160 

3.2.4 As peculiaridades da edição de Port-Royal face aos papiers originaux de Pascal 165 

3.3 O arquivamento da querela ........................................................................................... 167 

3.3.1 A Apologie pour les religieuses de Port-Royal frente à ameaça jesuíta ................ 168 

3.3.2 A “Heresia Imaginária” e o jansenismo à contraluz dos jesuítas .......................... 173 

3.3.3 Prejugés legitimes contre le jansenisme: uma história abreviada do jansenismo .. 186 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................................................... 200 

FONTES ................................................................................................................................ 203 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ............................................................................... 206 

APÊNDICE ........................................................................................................................... 212 

 

 

 

 

 

 

 



11 

 

INTRODUÇÃO 

 

No dia 24 de março de 1656, em uma antiga abadia cisterciense na zona rural de Paris, 

a jovem Marguerite Pérrier teria vivenciado um milagre. Seu olho, acometido por uma fístula 

lacrimal1, foi curado por um relicário contendo um espinho da coroa de Cristo. O evento 

desencadeou uma campanha publicitária sob a forma de três libelos2 entre aqueles que 

enxergavam no milagre um sinal da aprovação divina e aqueles que viam, ali, uma clara 

mensagem de condenação. A polêmica suscitada pelo “milagre do Santo Espinho” refletia 

questões mais amplas, perceptíveis já a partir do local em que ocorreu: a abadia de Port-Royal-

des-Champs. Epicentro do reformismo católico de matriz agostiniana, em Port-Royal se reunia 

um grupo de letrados que, naquele momento, travava uma acirrada disputa com os religiosos 

da Companhia de Jesus em torno do significado, das atribuições e da abrangência da graça 

divina. 

A “controvérsia da graça”, como ficou conhecida, foi protagonizada na França 

seiscentista pelos “jansenistas” – cujas interpretações, derivadas das obras de Cornélio Oto 

Jansênio, tendiam a avantajar as atribuições da graça em detrimento da livre agência humana –

, e pelos “molinistas”, caudatários das teses do frei espanhol Luiz de Molina, entre os quais se 

destacavam seus coirmãos jesuítas que possuíam a tendência de reforçar as faculdades humanas 

do livre-arbítrio. Tal disputa, cujos postulados gerais acompanharam o cristianismo desde a sua 

fundação institucional, sofreu uma forte inflexão em meados do século XVII, resultado na 

exclusão das teses soteriológicas ditas jansenistas que detinham princípios que remontavam à 

autoridade de Santo Agostinho.  

Se já é consolidado o senso, por parte da historiografia especializada, de que tais 

embates não representaram um perigo real de cisão do corpo eclesiástico católico – apesar do 

 
1 De acordo com o médico Jean Filliozat, a doença descrita como fístula lacrimal era, provavelmente, uma 

dacriociste crônica, responsável pela inflamação do canal lacrimal que ocasionava o inchaço e o vazamento de 

secreção purulenta. FILLIOZAT, Jean. Le “miracle” de la Sainte Épine. Communication présentée à la Société 

Française d’Histoire de la Médecine. 16 décembre 1967. Disponível em: 

https://www.biusante.parisdescartes.fr/sfhm/hsm/HSMx1968x002x001/HSMx1968x002x001x0041.pdf. Acesso 

em: 06 de junho de 2024. 
2 Nos referimos a dois libelos produzidos pelo jesuíta François Annat, a saber Le Rabat-joye des jansénistes, 

publicado entre março e abril de 1656 e o seu libelo de tréplica intitulado Défense de la vérité catholique touchant 

les miracles, contre les déguisemens et artifices de la response faite par MM. de Port-Royal, à un escrit intitulé: 

"Observations nécessaires sur ce qu’on dit estre arrivé à Port-Royal au sujet de la Saincte Espine de 1657. Além 

do libelo de réplica jansenista, cuja autoria é reputada a Antoine Arnauld e a Sébastien Joseph du Cambout de 

Pontchâteau, com uma provável participação de Blaise Pascal, tio da jovem Perrier, intitulado Réponse à un écrit 

publié sur le sujet des miracles, levado ao prelo em outubro de 1656. Esses libelos compõem o corpus principal 

de nossa análise, mas não nos limitaremos a eles.  



12 

 

amplo emprego de termos como “cisma”, “divisão”, “seita” e “heresia” nas fontes –, nas últimas 

três décadas, surgiram novas pesquisas que chamam a atenção para a necessidade de analisar 

tal evento à luz das práticas discursivas vigentes. Citamos como exemplo Nicolas Piqué que, 

em um artigo intitulado La controverse religieuse: questions de méthode et dynamique de la 

confrontation, analisa de forma geral a prática das controvérsias religiosas francesas; Jean-

Louis Quantin que aborda em seus estudos acerca do emprego de figuras difamatórios o termo 

“semi-pelagianismo” e as prática de censuras eclesiásticas na querela da graça e, ainda, Jean-

Robert Armogathe, cuja produção contribuiu para a compreensão do “jansenismo” enquanto 

categoria difamatória. No entanto, pouca atenção foi dedicada à polêmica em torno do milagre 

de Perrier que teve o estudo mais aprofundado realizado por Tetsuya Shiokawa, ainda em 19753. 

Dessa forma, a sua análise não incorporou as discussões mais recentes sobre as práticas 

discursivas envolvidas nesse tipo de embate. Por ter contemplado a sobrinha de Blaise Pascal e 

impactado a produção de suas Pensées, as análises acerca da cura ocorrida em Port-Royal são 

frequentemente reduzidas à órbita do pensador francês, deixando de lado as suas dinâmicas 

próprias de circulação.  

Portanto, partindo da controvérsia do Santo Espinho, analisaremos as práticas sociais 

envolvidas na produção dessas disputas. Tal abordagem mostra-se indispensável, sobretudo, 

quando tratamos da época moderna4, em que as noções fundamentais da “instituição literária” 

contemporânea ainda não estavam disponíveis 5. Ao contrário, o universo letrado europeu do 

século XVII era marcado por produções coletivas, regidas por uma lógica formal6 e operadas 

por meio de categorias implícitas, ocultas para nós, mas perfeitamente discerníveis aos letrados 

da época. 

Para compreender melhor essas práticas, é fundamental considerar a “longuíssima 

duração” das práticas retóricas7, na qual os "atos discursivos" mobilizavam preceitos como 

proporção, decoro e verossimilhança, cujo domínio consolidava auctoritates consagradas pelo 

 
3 Nos referimos a Pascal et les Miracles.  
4 Utilizamos o termo “época moderna” como sinônimo de “primeira modernidade” e em paralelo ao termo Early 

Modern, conforme apontado em: ARAÚJO, André de Melo. DORÉ, André. LIMA, Luís Filipe Silvério. 

MACHEL, Marília de Azambuja Ribeiro. RODRIGUES, Rui Luis. A Época Moderna. Organizadores: ARAÚJO, 

André de Melo... [et al]. Petrópolis, RJ: Vozes, 2024. p. 12. 
5 Quais sejam; a ideia de que uma obra se produz para o leitor, o qual lê em silêncio e decifra seu sentido à luz de 

sua própria subjetividade. CHARTIER, Roger. Escribir las prácticas: discurso, práctica, representación. In: 

Cuadernos de Trabajo n. 2. Valencia: Fundación Cañada Blanch, 1998. p. 182.  
6 CERTEAU, Michel. L’expérimentation d’une méthode: les mazarinades de Christian Jouhaud. Annales. Histoire, 

Sciences Sociales, 41e Année, No. 3 (May - Jun., 1986). p. 508.  
7 FUMAROLI, Marc. L’âge de L’Éloquence: rhétorique et “res literária” de la renaissance au seuil de l’époque 

classique. Genève: Libraire Droz S.A, 2009. p. X. 



13 

 

tempo e dignas de emulação8. De igual modo, é preciso reconhecer que cada ocasião demandava 

gêneros específicos — com destaque para o gênero da controvérsia —, os quais, por sua vez, 

determinavam os mecanismos discursivos a serem empregados. Tais disposições são 

claramente identificáveis na documentação analisada e a sua verificação empírica é amplamente 

demonstrada ao longo de toda tese. Vale ressaltar, ainda, que o caráter formal e genérico desses 

discursos não implica mera repetição, pois as próprias práticas sociais de sua elaboração não os 

tratavam como formas puras ou essenciais9, mas como moldáveis às demandas de cada evento 

específico. 

Longe dos efeitos de uma cama de Procusto, as ferramentas teóricas e metodológicas 

adotadas nos permitem não ceder a uma empobrecida leitura literal das fontes, o que implicaria 

em sérias distorções cognitivas, especialmente no que se refere às tópicas do “cisma” e da 

associação entre os “jansenistas” e os “molinistas” às facções reconhecidamente heréticas pela 

ortodoxia católica. Esse aporte serve também como profilaxia contra as pouco construtivas 

dicotomias: “acontecido” versus “não acontecido”, “coerente” versus “incoerente”, dado que 

tais categorias operam em uma lógica alheia aos interesses e às funções desses textos. Isso não 

significa negar a relevância da experiência religiosa dos envolvidos na querela, vista 

erroneamente, sob uma noção vulgar de retórica, como um teatro cínico de formas vazias. Ao 

contrário, buscamos alocar os discursos nas categorias e nas práticas então vigentes, sem tratá-

los como monumentos estáticos, à maneira do que Roger Chartier critica ao abordar 

perspectivas que tomam as fontes escritas como estáticas, ignorando as dinâmicas extratextuais 

que envolvem a sua produção, veiculação e leitura10.  

Com esse propósito, explicaremos no Capítulo 1, em que termos se deu a querela da 

graça, o que só pode ser feito com um olhar de duração mais longa, dada às várias alternativas 

teológicas disputadas em torno do tema. Feito esse percurso, estaremos munidos das bases 

necessárias para explicar como esses embates se deram na França da época moderna, onde o 

protagonismo da querela coube aos padres da Companhia de Jesus e aos seguidores da doutrina 

apregoada por Jansênio. Buscando nos afastar de categorias guiadas por uma espécie de 

coerência epistêmica sem referente histórico, o corpus formado pelos escritos desses religiosos 

será analisado segundo a dinâmica das disputas letradas que nos informam sobre a disposição 

das forças no interior da sociedade francesa e da hierarquia católica.  

 
8 HANSEN, João Adolfo. Instituição retórica, técnica retórica, discurso. Matraga. Rio de Janeiro, v. 23, n. 33, 

jul/dez. 2013. p. 15. 
9 PÉCORA, Alcir. Máquina de gêneros. São Paulo: Edusp, 2018. p. 12.  
10 É importante destacar que o autor baseou esse conceito nas noções de monumento e de movimento 

desenvolvidos por Florence Dupont. In: CHARTIER, Roger. Op cit. p. 182.  



14 

 

O caminho que levou à condenação das teses de Jansênio passa pelas guerras 

publicitárias travadas por ambas as facções, da qual a controvérsia do Santo Espinho desponta 

como mais um afluente. O esforço para lançar o inimigo beligerante ao ostracismo passou, no 

caso dos jesuítas, pela tentativa de associar os jansenistas aos calvinistas, uma vez que ambos 

construíam a sua autoridade sob as mesmas bases. Essa associação era promovida por meio de 

práticas elocutivas bastante difundidas na época, tais como a comparação e a amplificação, com 

vistas a comover emocionalmente o público católico que já tinha consolidado o senso dos 

perigos representados pela “seita de Calvino”. Movimento parecido foi também feito pelos 

jansenistas, a fim de imputar à Companhia a milenar heresia pelagiana, cuja referência à história 

cristã visava gerar um efeito de verossimilhança que associasse os adversários a uma fação 

igualmente condenada e separada do corpo da Igreja.  

Por meio do vitupério e do recurso às provas do ethos, veremos, também, como os 

jesuítas buscaram tecer, ao redor de seus adversários, o estigma da desobediência, com o fito 

de desmoralizar as interpretações destes acerca do milagre ocorrido na abadia de Port-Royal. 

De igual modo, os jansenistas também se esforçaram para se revestir da condição da Igreja 

perseguida. Nesse sentido, os adversários, tomados pela cobiça e pelo orgulho semelhante aos 

dos fariseus, teriam ignorado a revelação divina que, naquele momento, falava por meio do 

milagre. Em ambos os casos, os adversários eram atrelados ao terrível pecado de cisão do corpo 

de Cristo.  

A violência publicitária e as imputações de cisão têm seu exemplo máximo na campanha 

de vitupério promovida pelos jesuítas, com o objetivo de associar as postulações eucarísticas 

dos jansenistas àquela defendidas pelos calvinistas. Como signo máximo do mistério cristão, a 

eucaristia representava as bases da revelação divina e da legitimação do poder terreno, motivo 

pelo qual a negação da presença real de Cristo no sacramento do altar se apresentava como uma 

linha divisória que, em hipótese alguma, poderia ser trasposta sem graves consequências para 

a unidade cristã.  

Compreendida a querela do Santo Espinho, combinando a análise dos documentos às 

condições sociais de sua primeira circulação, focaremos no Capítulo 2 no exame dos 

mecanismos elocutivos empregados na querela. Analisaremos como os letrados envolvidos 

mobilizaram mecanismos de prova baseados em entimemas e em raciocínios indutivos, os 

quais, a partir do acúmulo de eventos passados, visavam à possibilidade de ler o presente e 

formular juízos sobre ele. O uso dessas ferramentas, como se verá, permitia aos atores a 



15 

 

construção de argumentos bem elaborados e embasados, além de reforçar as provas mobilizadas 

pelo ethos e pelo pathos abordadas no capítulo anterior.  

Feita essa análise, partiremos para o lugar ocupado pelas evidências geradas pelos 

milagres na oratória sacra seiscentista. Conforme expresso em uma citação jansenista da Cidade 

de Deus, tem-se a máxima agostiniana de que os milagres são como que “a eloquência de 

Deus”11. Valendo-se de uma recente e diversificada bibliografia, elucidaremos o peso da 

evocação dos milagres, bem como a luta interpretativa ao redor dele, uma vez que o evento, a 

depender do lado, pendia para palavras de condenação ou de absolvição.  

O esforço empreendido pelos protagonistas para interrogar e “fazer com que falassem” 

os signos ocultos no acontecimento sobrenatural não se destinava unicamente a fixar um sentido 

ou o atestar uma mensagem, mas também a formular um juízo sobre o próprio ato de querelar. 

Especialmente no caso dos jesuítas, era negada à controvérsia do Santo Espinho qualquer 

capacidade deliberativa do ponto de vista da interpretação religiosa, embora tenham sido eles 

os iniciadores da campanha publicitária. Portanto, negavam a querela enquanto querelavam.  

 No Capítulo 3, o escopo temporal de nossa análise será deslocado para o período que 

compreende as décadas de 1660 e de 1680, pois lá podemos identificar um esforço de diferentes 

agentes em revisitar a querela do Santo Espinho com vistas a produzir um arquivamento dessas 

disputas, à medida em que construíam uma memória sobre ela. Tal memória, por sua vez, 

apresentava-se como uma extensão do ato de querelar, não interrompido com o aparente 

silêncio das prensas após a publicação da Defense de la verité catholique de François Annat. 

Explicar esse momento resolve parte do quebra-cabeças do enfrentamento entre jansenistas e 

jesuítas, além de nos fornecer informações introdutórias daquilo que seria o primeiro momento 

forte da construção de uma história dessas controvérsias. 

 Para isso, vamos analisar as disposições políticas e sociais da França após a segunda 

condenação às teses de Jansênio, pois o esforço de arquivamento em muito se deveu às questões 

advindas dessa realidade. Daremos um enfoque especial ao estabelecimento da Paz Clementina, 

período de aparente concórdia entre as forças beligerantes e que nos serviu de baliza temporal 

para o encerramento de nossa análise. 

 
11 No libelo de resposta jansenista, os autores descrevem as manifestações sobrenaturais do poder divino da 

seguinte forma: “É por isso que esse Santo diz excelentemente: Que seus milagres são como sua eloquência, que 

não se entende pelos ouvidos; mas que se considera pelos olhos e pelo espírito”.  

“C'est pourquoy ce Saint dit ex cellemment : Que ses miracles font comme son éloquence, qui ne s'entend pas par 

les aitreilles ; mais quife considéré par les yeux & parsesprit”. ARNAULD, Antoine. PONTCHÂTEU, S.-J. de 

(1656), Réponse à un écrit publié sur le sujet des miracles qu'il a plu à Dieu de faire à Port-Royal depuis quelque 

temps par une Sainte Epine de la couronne de Notre Seigneur. Paris. 1656.  

 



16 

 

 Em seguida, investigaremos as condições de publicação das Pensées de Pascal, de longe 

o documento relacionado à querela do Santo Espinho de maior repercussão até os dias de hoje. 

Frequentemente eclipsado pela estatura de que goza o filósofo, tal texto retira do evento 

estudado a sua razão de ser enquanto ação publicitária.  

Por fim, analisaremos três obras dedicadas à produção de uma memória acerca das 

querelas entre jansenistas e jesuítas que, tal como as Pensées, integravam um esforço de 

arquivamento e de disputa de sentidos deixados pelas querelas. Nos referimos a l’Apologie pour 

les religieuses de Port-Royal, escrita por Antoine Arnauld, Pierre Nicole e Claude de Sainte-

Marthe, levada ao prelo em 1665, as Lettres sur l’heresie imaginaire, escrita por Pierre Nicole, 

publicada entre 1665 e 1666 e Prejugés legitimes contre le jansenisme, de autoria comumente 

atribuída a François de La Ville, publicada em 1686. Tais publicações retomaram temas centrais 

das querelas ocorridas na década de 1650, como a existência ou não do jansenismo e o 

significado do milagre ocorrido em Port-Royal, porém ressignificando esses temas à luz das 

preocupações em voga na época.  

Algumas questões prioritárias guiarão a nossa investigação ao longo dessa tese: Como 

diversos personagens e comunidades que, partindo dos mesmos referenciais e das mesmas 

matérias textuais, puderam chegar a conclusões tão díspares sobre os mesmos temas, a saber, a 

natureza da graça e o significado dos milagres? Por qual motivo jansenistas e jesuítas 

empregavam termos que, aos nossos olhos, soam como incoerentes, tais como “calvinistas” 

para se referir aos partidários de Jansênio e “pelagianos” aos partidários de Molina? Quais eram 

os instrumentos elocutivos que autorizavam a resolução de uma divergência assim constituída? 

Como responder a essas questões sem incorrer em categorias como “incoerência” ou 

“falsidade”? 

Para guiar o leitor, e facilitar o seu discernimento em meio a proliferação de 

acontecimentos e publicações, disponibilizamos no fim do texto uma tabela contendo os 

principais acontecimentos relacionados a controvérsia do Santo Espinho, como as bulas 

expedidas pelos Papas, datas e títulos das publicações mais importantes da querela.  

 

 

 



17 

 

 1 A GRAÇA DISPUTADA E A CISÃO DO CORPO DE CRISTO 

 

1.1 A formação polêmica do dogma  

Desde os primeiros séculos da história cristã, a conformação dos dogmas assumiu uma 

dinâmica dialógica. As definições do que poderia ser considerado heresia e, por que não, 

também ortodoxia, foram concebidas com base em uma construção discursiva.12 Esse 

pressuposto é sobretudo válido quando pensamos em um momento no qual as instituições 

eclesiásticas, responsáveis pelo julgamento de questões teológicas, ainda não haviam sido 

completamente formadas. Nesse momento, a polêmica despontava como o fórum maior de 

definição do nascente corpo doutrinário.  

Jean-Pierre Weiss descreveu bem esse cenário ao estudar as polêmicas em torno da 

heresia marcante do alvorecer da era cristã – o gnosticismo. De acordo com Weiss, a partir do 

Concílio de Caledônia (451 d.C.), foi possível perceber uma grande mudança no campo 

doutrinário cristão, já que as heresias deixavam de ser vistas como uma discordância em relação 

a um ponto pacificado ou a uma doutrina estabelecida em concílio, passando a denotar o não 

reconhecimento da autoridade eclesial em sua totalidade.13 Dessa forma, na medida em que a 

ideia de uma unidade ortodoxa se consolidava, “as heresias” antigas desapareciam, dando lugar 

“à Heresia”, ou seja, o rompimento com a unidade e a não submissão à autoridade tradicional 

apostólica da Igreja.14 Doravante, a heresia e a ortodoxia passam a “rivalizar em vitalidade”15, 

estando, assim, imbricadas em um jogo de espelhos no qual a definição de uma se daria pela 

negação da outra.  

É o caso, por exemplo, dos embates entre Santo Agostinho e Fausto de Milevo. 

Agostinho, no Contra Faustum, utilizou-se de uma série de artifícios, a fim de vencer o “diálogo 

de surdos” causado pela discordância exegética entre ambos.16 Dentre esses artifícios, Weiss 

destacou, especificamente, o esquecimento do adversário, a troca de injúrias e o uso das 

ironias17, além da adoção da estratégia de confundir a dissidência com a doutrina alterada com 

 
12 ZERNER, Monique. Inventar a heresia? Discurso polêmico e poderes antes da inquisição. Trad: Néri de Barros 

Almeida et al. Campinas: Editora da Unicamp, 2009. p. 11. 
13 WEISS, Jean-Pierre. O método polêmico de Agostinho no Contra Faustum. In: ZERNER, Monique. Inventar a 

heresia? Discurso polêmico e poderes antes da inquisição. Trad: Néri de Barros Almeida et al. Campinas: Editora 

da Unicamp, 2009. p. 16.  
14 Ibidem. p.16.  
15 Ibidem.  
16 Ibidem. p. 22.  
17 Ibidem. p. 30 a 33.  



18 

 

o cisma e a heresia18, estratégia que, veremos, também aparece na querela da graça no século 

XVII.  

 

1.1.1 A graça disputada, uma querela de longa duração: dos primeiros séculos à escolástica 

Assim como as disputas envolvendo o gnosticismo e o maniqueísmo, outra doutrina 

teve a sua gênese em um cenário agônico muito parecido, apesar de sua gestação compreender 

um hiato muito mais longo. O Novo Testamento aponta, principalmente nos escritos paulinos, 

uma constante tensão entre a vontade escravizada19 e o apelo à responsabilidade do fiel em 

relação a seus atos e as suas vontades.20 Esse “impasse” presente no corpus neotestamentário, 

de forma muito pouco organizada, veio à tona à medida em que o cristianismo se consolidava 

como uma theòs logoi frente à cizânia contra as filosofias helenistas.  

Autoridades ligadas à patrística formularam as primeiras sistematizações do debate, 

cujos paradigmas continuaram a suscitar não poucas questões até o século XVII, como se verá.  

Os primeiros escritos agostinianos sobre a graça teriam sido elaborados na querela entre o bispo 

de Hipona e um monge bretão chamado Pelágio. As teses defendidas por este, caracterizadas 

por uma clara emulação de princípios estoicos21, foram relegadas pela Igreja ao rol das inúmeras 

heresias dos primeiros séculos. Da forma como a questão foi transmitida, Pelágio defende uma 

espécie de livre-arbítrio irrestrito, de modo que o homem, mesmo após a corrupção promovida 

pelo lapso da queda, seria perfeitamente capaz de se aproximar de Deus, ou de rejeitá-lo, sem 

que, para isso, uma força superior cooperasse para a sua realização. Por outro lado, Santo 

Agostinho advogava em prol da incapacidade do homem pós-lapsariano em buscar a salvação 

ou qualquer outro tipo de benesse celeste, haja vista que, nas palavras de Paulo, “militava em 

seus membros a lei do pecado”22. Para isso, a única esperança de redenção da perdida 

humanidade seria o socorro divino por meio da graça que, não só salvaria imerecidamente o 

pecador, mas também moveria a sua vontade rumo à salvação e à santidade.  

Implicações desses argumentos sustentaram a justificativa teológica de uma série de 

querelas, entre as quais se destaca aquelas ligadas à própria Reforma Protestante. De acordo 

com Philippe Selliers, os principais desdobramentos da teologia agostiniana se encontram no 

 
18 Ibidem. p. 17.  
19 Por exemplo Romanos 6 a 7.  
20 1 Coríntios 10:23.  
21 SELLIERS, Philippe. Port-Royal et la littérature - Tome 2, Le siècle de saint Augustin, La Rochefoucauld, Mme 

de Lafayette, Mme de Sévigné, Sacy, Racine. Honoré Champion. Paris. p. 72.  
22 Romanos 7: 23. 



19 

 

livro De correptione et gratia, do ano 426, escrito, supostamente, no fim da vida do bispo23. 

Essa obra era composta por três eixos fundamentais: a necessidade da graça para a realização 

de qualquer ato profundo de valor religioso; a sua distribuição a um pequeno número de 

indivíduos a serem salvos e o poder irresistível, ou não, dessa mesma graça24. A partir de tais 

eixos, algumas perguntas passam a se impor, como: a graça de Deus é invencível? Se sim, o 

que explicaria o pequeno número de salvos, referidos por Jesus em Mateus 7:13, quando falava 

da “estreita porta”? Seria, então, parte da predestinação e da vontade divina que a maioria das 

pessoas fossem condenadas? Está claro que a graça de Deus não está disponível para todos, mas 

qual é a responsabilidade divina nesse processo, se a vontade humana não pode se opor à 

celeste? O bispo africano assumia o seu desconhecimento sobre a implicação das respostas a 

todas essas perguntas25.  

Essas questões seguiram vivas e alimentando fervorosos debates logo após a sua morte, 

seja através de resoluções conciliares, seja através de tratados de teologia. De acordo com o 

segundo concílio d’Orange (529 d.C.), por exemplo, a iniciativa do encaminhamento para Deus 

pertencia somente ao livre-arbítrio humano e a graça de Deus viria em um segundo momento 

para fazer a manutenção desse intento26. Outros autores também se tornaram autoridades nessa 

matéria, como Fausto de Reiz (405 a 490 contemporâneo de Agostinho), São Bernardo Claraval 

(1090 a 1153) e, principalmente, São Tomás de Aquino (1225 - 1274)27. O acúmulo de 

publicações concernentes a esse tema foi tão grande que os jansenistas, no século XVII, 

entendiam que o debate em torno dos poderes papais de condenação das doutrinas de Jansênio 

havia passado a ser um esforço de interpretação de formulações conciliares, motivo pelo qual 

nem o Pontífice ou o colégio de cardeais eram detentores de quaisquer faculdades especiais 

para fazê-lo28, conforme veremos adiante.  

O referido acúmulo polêmico, por sua vez, era alimentado no medievo pelas novas 

disposições discursivas que se cristalizavam no seio do catolicismo, na medida em que a Igreja 

militante dos primeiros séculos ganhava robusta arquitetura institucional. Durante quase todo 

esse período, os diálogos ocuparam um lugar de destaque não só nas disputas teológicas, mas 

 
23 SELLIERS, Philippe. Op cit. p. 74.  
24 Ibidem. p. 74.  
25 Ibidem. p. 75.  
26 Ibidem. p. 91. 
27 DE FRANCESCHI, Sylvio Hermann. Autorités doctorale et théologique dans la polemique antijanséniste: la 

stature auctoriale du P. Annat (1590 – 1670), jésuite, polémiste et confesseur du roi. In: Chroniques de Port-Royal, 

n° 66. Louis XIV et Port-Royal. Textes réunis par Olivier Chaline, Sylvio Hermann De Franceschi et Laurence 

Plazenet, Société des Amis de Port-Royal, 2016, p. 314.  
28 SELLIERS, Philippe. Op cit. p. 91.  



20 

 

também em uma série de outros gêneros – que iam das biografias aos elogios fúnebres –, todos 

marcados por uma dinâmica dialógica29. Foi, porém, com a disputatio escolástica que esse 

modelo se consagrou de forma mais expressiva. Herdeira de práticas helenísticas, a disputatio 

partia de um princípio emulado de Platão e de Aristóteles, para quem o pensamento era 

concebido como uma forma de diálogo interior no qual todos os seus vértices poderiam ser 

explorados na confrontação com o outro ou consigo mesmo30. Nas palavras de Peter Moos, tal 

práxis gozou de um crescimento expressivo após o século XI, vindo a ser considerada quase 

que como “o único instrumento” capaz de resolver os mais difíceis problemas31.  

 

1.1.2 O estatuto da querela no século XVII  

No século XVII, a lógica agônica e dialógica da disputatio manteve-se nas inúmeras 

refregas religiosas do período. Contudo, profundas mudanças ocorreram nas formas de 

veiculação desse debate. À vista disso, a invenção da prensa de tipo móvel deu mais alcance às 

polêmicas de papel, o que parte da historiografia interpreta como a gênese de um campo 

publicitário, marcada pelo domínio das técnicas de divulgação. Para Christian Jouhaud e Alain 

Viala, as publicações representavam muito mais que um meio simbólico de fixação de um 

sentido32 ou de entrada em um horizonte público estático33, podendo ser melhor compreendida 

pelo seu viés de agência34. Dessa forma, a dinâmica discursiva dialógica de estabelecimento e 

de refutação das doutrinas assume uma nova configuração, pois o público que a consome e os 

modos de persuadi-lo não podiam ser estritamente os mesmos da disputatio escolástica. 

Antes de adentrarmos nas definições específicas dessa disputa, é preciso ter em mente 

um princípio estabelecido por Gérard Ferreyrolle de que “todo discurso é um discurso 

polêmico”35. Para ele, isso quer dizer que o paradigma metafísico heraclitiano do polemos está 

por detrás de todo discurso que se pretende contrário a algo.36 De fato, desde a dialética 

socrática (para não recuarmos ao próprio Heráclito), passando pela disputatio escolástica, a 

oposição de proposições impõe-se como uma constante. Seria difícil refutar o caráter macro 

 
29 MOOS, Peter I. Le dialogue latin au Moyen Âge: l'exemple d'Evrard d'Ypres. Annales. Histoire, Sciences 

Sociales, Volume 44, Issue 4, Augosto 1989. p. 994.  
30 Ibidem. p. 996. 
31 “le suel "instument" capable de résoudre les problèmes scientifiques et herméneutiques les plus ardus” Ibidem. 

p. 994.  
32 JOUHAUD, Christian, VIALA, Alain. De la publication: entre renaissance et lumières. Librairie Arthème 

Fayard. 2010. Paris. p.12.  
33 Ibidem.  
34 Ibidem. 
35 FERREYROLLE, Gérard. Le XVIIe siècle et le statut de la polemique. Littératures classiques 2006/1 (N° 59). 

p. 4.  
36 Ibidem. p. 4.  



21 

 

antropológico da controvérsia, por sua posição central na ordem do discurso que prevaleceu no 

Ocidente até, pelo menos, meados do século XVIII. Por isso mesmo, dado que as disputas eram 

entendidas sempre em situação, segundo o contexto dos destinatários e dos efeitos visados, os 

vetores socioculturais e epistemológicos da época moderna exigem-nos um esforço de 

delimitação.  

De saída, é necessário destacar que as formas discursivas não são e não podem ser 

deslocadas do locus social e político em que foram concebidas. Nesse sentido, cabe sublinhar, 

primeiro, a configuração da “sociedade de corte” francesa, especialmente entre os reinados de 

Francisco I e de Luís XIV, pois foi o período em que todo um processo de instrução formal 

encontrou respaldo na polêmica como um método de condução de disputas indolores, “sem 

sangue”, discurso monárquico necessário durante as guerras de religião.37.  

Assim, a controvérsia, além de sua orientação “disciplinar”, isto é, o modo como era 

efetivamente aprendida e exercida, coabitava com a estrutura de poder então vigente nas 

monarquias europeias, metafisicamente orientadas. Cabia ao monarca, representante do poder 

divino e signo da própria ordem cósmica, a importante tarefa de hierarquizar e de legitimar os 

produtores de controvérsias38. Ao dignificar e ser dignificado pelas Letras, o rei transmitia a 

elas parte de seus valores transcendentais39, motivo pelo qual as controvérsias eram eficazes 

nos processos de distinção e de hierarquização social descritos por Norbert Elias em Sociedade 

de Corte40. 

Em segundo lugar, é necessário definir a que nos referimos quando falamos desse “novo 

protagonista”, a saber o público e o próprio campo publicitário. As discussões em torno da 

noção de púbico e, especialmente, de espaço público, foram iniciadas, ao menos na última 

metade do século XX, por Jürgen Habermas ainda na década de 1960, mas só passaram a contar 

com maior circulação a partir da década de 1980, devido às traduções para o inglês e para o 

francês, realizadas quase vinte anos após a sua elaboração41. Em Mudança estrutural da esfera 

pública, Habermas propôs que, entre finais do século XVII e início do século XVIII, a começar 

pela Inglaterra, operou-se uma grande transformação em relação à esfera pública, com o 

 
37 DE SÁ, Luiz César. Artes de querelar: autoridade e controvérsia na França dos séculos XVI e XVIII. Chapecó: 

Argos, 2023. p. 32.  
38 Ibidem. p. 67.  
39 Ibidem.  
40 ELIAS, Norbert. A Sociedade de Corte. Investigação sobre a sociologia da realeza e da aristocracia de corte. 

Tradução: Pedro Süssekind. Rio de Janeiro, Zahar, 2001. 
41 CANTO REIS, Renato Ulhoa. Público e privado: construção conceitual e política no Brasil (Sécs. XVII – XVIII). 

Tese de Doutorado apresentada ao Programa de Pós-Graduação em História da Universidade Federal de Juiz de 

Fora. Juiz de Fora, 2021. p. 35.  



22 

 

nascimento de uma instância de reflexão da burguesia liberal que, valendo-se de espaços 

comunitários, passava a exercitar o uso da razão crítica42. Tal noção, como apontado por 

Antoine Lilti, implicava, por sua vez, uma concepção excessivamente “racionalista” do público, 

visto por ele como ambivalente, permeado não somente pelo “exercício coletivo da crítica”, 

mas também por interesses mercantis e por arroubos passionais, características de uma 

publicidade enquanto prática43. 

Todavia, enquanto vigorou em seu apogeu as instituições e as práticas do Antigo 

Regime, o espaço público era regido pelo princípio da representação. No século XVII, ele tinha 

uma dupla dimensão: de um lado, a representação como presença de uma ausência; de outro, 

como apresentação de uma presença44. A ausência fazia-se ver mediante uma “imagem” capaz 

de trazer à memória aquilo que não é presente, como fica evidenciado na utilização de 

manequins mortuários nos funerais da realeza inglesa45, ou então, como destacou Lilti, na 

pintura de retrato, cuja função, no século XVIII, era “substituir o amigo ausente”, sendo sua 

posse uma demonstração clara de intimidade de seu portador para aquele a quem a imagem 

fazia referência.46 Mas a representação também alude às relações entre as propriedades internas 

semelhantes do representante e do representado. É o caso, por exemplo, do leão, que 

simbolizava o valor, e do pelicano, visto como signo do amor paterno47. Dessa forma, podemos 

constatar que o público estruturado ao redor desse paradigma da representação encerrava um 

forte princípio de hierarquização social e, com ele, o exercício da autoridade subjacente às 

próprias controvérsias. 

Traços dessa estrutura representativa podem ser vistos através das práticas protocolares 

das cortes europeias. Nelas vigorava uma série de rituais e de cerimônias que iam desde 

encenações, entradas e festas até o uso de habilidades elocutivas, com base no domínio da 

oratória. Lilti afirma que, longe de assumirem funções meramente etiquetarias, essas práticas 

davam notícia de uma cultura aristocrática na qual o valor de cada indivíduo era indissociável 

de seu estatuto público48. 

A dimensão da publicidade para esse período foi discutida em detalhe por Hélène Merlin 

em Public et littérature em France au XVII siècle. Ao analisar o campo semântico do termo ao 

 
42 HABERMAS, Jürgen. Mudança estrutural da esfera pública. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1984. 
43 LILTI, Antoine. A invenção da celebridade (1750 – 1850). Trad: Raquel Campos, Rev. Técnica Andrea Daer. 1° 

ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2018. p. 20 e 21. 
44 CHARTIER, Roger. O mundo como representação. Estudos avançados 11 (5), 1991. p. 184.  
45 Ibidem.  
46 LILTI, Antoine. Op cit. p. 91.  
47 CHARTIER, Roger. Op cit. p. 184.   
48 LILTI, Antoine. Op cit. p. 45.  



23 

 

longo do século XVII, a autora observa que publicar não pressupunha a existência de um 

“público” como uma comunidade de agentes espectadores49. Para Merlin, o ato de publicar 

denotava a ação de tornar algo disponível a todos50, de modo que o público, aqui, era visto 

muito mais como um espaço de exposição do que propriamente uma comunidade de receptores, 

individuais ou coletivos51, podendo, dessa forma, divisar um público anterior à própria obra52 

e, por que não, nesses termos, ao próprio leitor.  

A ação de publicar tinha, então, um horizonte específico: a comunidade abstrata de 

leitores pacificamente submetidos ao poder monárquico53. Esse espaço era pensado em analogia 

com o Corpo de Cristo. Especialmente nas querelas letradas, a publicação era uma tomada de 

posição que visava difundir, junto às instâncias representativas do poder monárquico/teológico, 

as disposições da res publica christiana. Esse arranjo foi percebido por Jouhaud quando diz 

que os impressores de livros e de folhas volantes participavam da criação de “meios materiais 

e simbólicos de fixar um senso”54, de tornar públicos valores, reputações e sucessos à imagem 

da sociedade55.  

Assim, disputas, como a que se deu em torno da questão da graça, não eram puramente 

intelectuais ou dogmáticas, pois interferiam nos critérios públicos de reconhecimento do 

sucesso de certas teses e indivíduos, tornando-se modelo a ser seguido como melhor imagem 

do pacto de sujeição ante o Estado. Ao postular em que termos se dava a operação divina em 

prol da salvação humana, os agentes envolvidos na querela buscavam instituir uma 

representação do corpo social e, com ela, uma prática político-institucional que fosse adequada 

aos agentes envolvidos. 

 

1.1.3 A controvérsia da graça na época moderna 

Dentro da teologia católica, a chamada predestinação agostiniana passou a ser recebida 

com hostilidade na época moderna56. Apesar das conhecidas críticas a essa doutrina desferidas 

por letrados como Erasmo de Roterdã em sua Diatribe, entendemos que uma explicação tão 

ampla – e vaga – não basta para explicar o fenômeno. Ainda assim, é importante destacar que, 

 
49 MERLIN, Hélène. Public et littérature en france au XVII siècle. Paris: Les Belles Lettres, 1994.  p. 37.  
50 Ibidem. 
51 Ibidem.  
52 Ibidem. p. 38.  
53 JOUHAUD, Christian. Richelieu et l’écriture du pouvoir. Autour de la journée des Dupes. Gallimard: Paris, 

2015. p. 9.  
54 Ibidem. p.12.  
55 Ibidem. p. 13.  
56 SELLIERS, Philippe. Op cit. p.  21. 



24 

 

a partir do século XVI, é possível perceber uma disposição adversária a esse tipo de teologia, 

que viria a consolidar-se com a exclusão do campo ortodoxo de algumas proposições que, até 

então, haviam despertado pouca ou nenhuma resistência entre letrados cristãos.  

Uma explicação dessa virada seria a tentativa, por parte de alguns religiosos católicos, 

de se afastarem dos postulados protestantes57. Uma das principais motivações teológicas da 

Reforma – as questões disputadas acerca da graça – aparecem com destaque nos escritos de 

Martinho Lutero e de João Calvino, adeptos das interpretações agostinianas que tendiam a 

limitar o livre-arbítrio humano. Segundo essa corrente explicativa, parte do clero católico 

ressaltou a defesa do livre-arbítrio com o intuito de reafirmar sua ortodoxia, diferenciando-se 

dos protestantes58. Seja como for, a empreitada por parte desses agentes de se afastar do dogma 

protestante foi coroada de um êxito parcial, pois eram incapazes de formar uma unidade em 

torno do assunto. Marcas disso podem ser vistas no Concílio de Trento, o qual considerou 

heréticas quaisquer doutrinas que negassem a liberdade humana, apesar de reconhecer que a 

vontade pós queda pendia ao mal, ressaltando, portanto, a centralidade da graça, reafirmando, 

assim, as condenações ao pelagianismo e ao semi-pelagianismo59. Jean Delumeau viu nesse 

impasse deixado pelo concílio as condições que possibilitaram o surgimento do jansenismo e 

da querela da graça no século XVII60.  

 Buscando dar respostas a essa questão em aberto, Miguel Baio (1513 – 1589), então 

professor de exegese bíblica da universidade de Louvain, tomou posição ao lado das 

interpretações mais literais de Santo Agostinho – o que, nas palavras de seus detratores, era 

uma concessão clara às teses de Calvino. Entre 1567 e 1579, Baio teria visto boa parte de suas 

proposições serem condenadas pelo pontificado de Gregório XIII. Décadas mais tarde, naquela 

mesma universidade, Cornélio Oto Jansênio seria acusado de sustentar ideias muito parecidas, 

contudo, nesse período, a querela estava longe de se limitar à oposição entre agostinianos e 

antiagostinianos. Entre os dominicanos, a autoridade máxima pertencia aos escritos de Aquino. 

Entre os intérpretes mais relevantes de sua obra estava o espanhol Domingos Bañez (1528 – 

1604), cujas proposições foram fundamentais para a composição das controvérsias no período.  

 A despeito das diferenças internas na ordem, como a conhecida indisposição entre 

Bañez e Bartolomeu de Mediana (1527 – 1581)61, as postulações tomistas tendiam a seguir 

 
57 Essa tese foi apresentada por Philippe Selliers, mas também é compartilhada por Bruno Neavou. Ibidem. p. 83 

e 24. 
58 Ibidem. p. 83.  
59 Ibidem. p. 84. 
60 DELUMEAU, Jean. El catolicismo de Lutero a Voltaire: Barcelona: Nueva Clio, 1973. p. 120.  
61 JEDIN, Humberto. BAUS, K. Manual de historia de la Iglesia. Barcelona: Herder, 1966, vol 6. p. 734 e 745.   



25 

 

diretrizes mais ou menos homogêneas quando se tratava do combate a seus rivais. Essas 

diretrizes tinham como postulado básico a noção de que Deus havia concedido ao homem uma 

graça suficiente, que lhe daria um tipo de poder de agência, tido por eles como potestas próxima 

– ou poder próximo –, o qual permitia à humanidade realizar um ato sobrenatural: a vitória 

sobre a natureza corrompida. Contudo, essa capacidade, para poder ser completa, demandava 

uma graça eficiente que aparecia como um auxílio celeste sem o qual a máxima joanina 

fatalmente se cumpriria: “sem mim nada podeis fazer” (João 15:5). Dessa forma, a virtude se 

baseava em uma pré-moção divina que, segundo Sylvio Hermann de Franceschi, era uma forma 

encontrada pelos dominicanos para “respeitar o axioma tomásico segundo o qual Deus é a causa 

primeira de todas as coisas”62. 

Contra essas duas definições, a cristandade católica quinhentista viu surgir, também na 

Península Ibérica, outra formulação, cujas bases não estavam diretamente ligadas aos princípios 

teológicos de Agostinho ou de Aquino. Em 1588, foi publicada em Lisboa a obra Liberi arbitra 

cum gratiae donis, divina praescientia, providentia, praedestinatione et reprobatione 

concordia, do jesuíta espanhol Luis de Molina (1535 – 1600), a qual, além de não se ancorar 

nas duas maiores autoridades teológicas do período, tendia a reforçar o livre-arbítrio humano, 

em oposição ao que havia sido visto até aquele momento. 

Segundo Jean Delumeau, as teorias molinistas eram muito parecidas com as de outro 

jesuíta de Lovain, o qual, dois anos antes da publicação de Molina, havia participado dos 

embates contra Miguel Baio63. Leonardo Lessius (1554 – 1523), ao contrário de seu 

companheiro de cátedra, supostamente tendia a desvalorizar o papel da graça como motriz da 

vontade humana – razão pela qual teve as suas teses condenadas, assim como Baio, pela 

universidade64. Ainda de acordo com o autor, não fosse a intervenção de Paulo V, o jesuíta teria 

sofrido o mesmo destino nas mãos do concílio de bispos das dioceses dos Países Baixos65.  

 Talvez por sua inventividade e pela falta de paralelos claros na ortodoxia católica até 

então, o molinismo por pouco não foi relegado ao calabouço das heresias. Sabe-se que o Papa 

Clemente VIII (1592 – 1605), adepto das teses agostinianas, estava inclinado a condenar o 

molinismo, algo que só não aconteceu por conta da morte do Pontífice em 1605. Paulo V (1605 

– 1621), seu sucessor, era da mesma opinião, chegando até a redigir uma bula condenando 40 

 
62 DE FRANCESCHI, Sylvio Hermann. Le jansénisme face à la tentation thomiste. Antoine Arnauld et le 

thomisme de gratia après les cinq Articles de 1663”. Revue Thomiste, Dominicains de la Province de Toulouse, 

2009, CIX (1), p. 3.  
63 DELUMEAU, Jean. Op cit. p. 121.  
64 Ibidem.  
65 Ibidem.  



26 

 

proposições de Molina que não foi publicada devido ao medo de debilitar a Companhia de 

Jesus66. Nas palavras de Philippe Selliers, para uma importante seção do catolicismo “nutrido 

pelas visões agostinianas e pela Summa de Theologia (1267-1273) de São Tomás de Aquino”, 

os postulados molinistas não eram nada menos que escandalosos67. Em que pese o tom 

difamatório da opinião dos detratores do jesuíta espanhol, o fato é que o molinismo teve um 

caminho difícil até a sua estabilização como uma doutrina aceitável.  

A falta de estabilidade do molinismo se explica em alguma medida pela ausência de 

auctoritates em que a doutrina pudesse ser apoiada. A auctoritas, tal como praticada na longa 

duração, desde o mundo romano68, repousava entre os séculos XVI e XVII sobre bases 

metafísicas. Calcada em princípios analógicos69, o recurso a autoridades antigas e modernas 

estendia as formulações propostas em uma rede argumentativa que pretendia fornecer um 

cabedal de experiências que comandava as expectativas, borrando, dessa maneira, as marcas do 

tempo e dotando os enunciados70 de uma perenidade estranha aos conceitos atuais de 

originalidade. A prática da controvérsia implicava vincular polemicamente os argumentos a 

defender ou atacar à longa extensão de autoridades competentes, tirando delas sua chancela e, 

ao mesmo tempo, vinculando-se a elas. Nesse sentido, a própria afirmação da autoridade 

dependia do teste que as controvérsias permitiam encenar, assegurando a validade das 

proposições a serem recebidas por outros letrados no futuro71.  

Tais princípios são especialmente importantes quando pensamos no universo católico e 

no papel do magistério eclesiástico para a conformação das doutrinas que, como propomos, 

estava em jogo no caso. Jean-Louis Quantin chama a atenção para a necessidade de se tomar as 

disputas concernentes à relação entre a graça e o livre-arbítrio diacronicamente, uma vez que 

os debates giravam em torno de fontes antigas, indo desde os escritos de Agostinho até os 

códices formados por concílios eclesiásticos72. Percebendo a proliferação de citações 

 
66 Ibidem. p. 122.  
67 SELLIERS, Philippe. Op cit. p. 22. 
68 DE SÁ JÚNIOR, Luiz César. A autoridade entre os antigos. História Unisinos. Vol. 23 Nº 2 - maio/agosto de 

2019.  
69 Michel Foucault foi um dos primeiros, ainda na década de 1960, a destacar a função basilar da semelhança como 

epicentro da epistême ocidental do período – que seria responsável por organizar a cognoscibilidade de um “mundo 

que se enrolava sobre si mesmo” – estando, por isso, aberto a infinitas interpretações. Por meio da analogia “as 

figuras do mundo poderiam se aproximar”, aboliu-se não só as distâncias entre a ordem cósmica, humana ou 

natural, mas também entre as próprias limitações impostas pelo tempo. FOUCALT, Michel. As palavras e as 

coisas. Uma arqueologia das ciências humanas. Tradução: Salma Tannus Muchail 10ª ed. São Paulo: Martins 

Fontes, 2016. p. 23 a 30.  
70 DE SÁ, Luiz César. Op cit. p. 24 e 25.  
71 Ibidem. 27.  
72 QUANTIN, Jean-Louis. Histoires de la grâce: “Semi-pélagiens” et “prédestinatiens” dans l’érudition 

ecclésiastique du XVIIe siècle. Em: FISKAÉD. Patrick, PEPER, Ines, STOCKINGER, Thomas e WALLING, 



27 

 

(especialmente as históricas), Nathalie Davevois conclui que o século XVII, além de ser o 

“século de Santo Agostinho”73, era também o “século das notas” acerca do santo74. Essas notas, 

onipresentes nas publicações do período, longe de servirem ao princípio contemporâneo do 

embasamento científico, auxiliavam na composição de argumentos bem fundados e bem 

delimitados pelo costume. Isso ilustra o difícil cenário que os molinistas divisavam diante de 

si.  

 Como um novo princípio de interpretação da graça, o molinismo buscava ganhar espaço 

e, para isso, precisava polemizar com as duas interpretações hegemônicas no século XVI. No 

início, os embates ocorreram contra os dominicanos na Península Ibérica, onde Molina dividia 

lugar institucional com Bañez e Medina. De acordo com Franceschi, as contendas ao redor do 

tema começaram justamente entre os dominicanos e os jesuítas, a partir das primeiras 

publicações de Molina75. As disputas principais na península ocorreram especialmente contra 

Bañez, que tentou levar os escritos de Molina para o index do Santo Ofício, acusando-o de 

pelagianismo. Em resposta, o jesuíta respondeu imputando às propostas de pré-moção do 

dominicano a pecha de calvinista – argumento que, como veremos mais adiante, era comum 

entre os jesuítas76. Em carta ao Papa Clemente VIII, Bañez asseverava somente sustentar a 

doutrina de Santo Agostinho e de Tomás de Aquino77, nos mostrando que, longe de serem 

cânones fixos aos quais os religiosos aderiam ou não, recurso a essas autoridades visava, antes 

de tudo, à legitimação das proposições. A esse artifício os molinistas não poderiam recorrer, de 

modo que lhes restava, dentre outras coisas, o caminho do vitupério.  

Ainda no âmbito dessa disputa, o estranhamento das altas instâncias do clero em relação 

às proposições molinistas seguiam cobrando seu preço. A partir de 1598, a querela passou a 

pender fortemente para o lado dos dominicanos, razão pela qual o tratado de Molina foi 

condenado e exposto diversas vezes. Em 1602, corria na Espanha o rumor de que o Papa havia 

condenado o molinismo e a efígie de seu artífice já havia sido queimada em Roma78. Para piorar 

a situação de Molina, desenrolava-se, ainda, uma disputa pessoal entre Clemente VIII e a 

Companhia, devido ao debate teológico, surgido no colégio Jesuíta de Alcalá, sobre a 

 
Thomas (dir.), Europäische Geschichtskulturen um 1700 zwischen Gelehrsamkeit: Politik und Konfession, Berlin, 

De Gruyter, 2012, p. 357 e 358. 
73 SELLIERS, Philippe. Op cit. p. 25. 
74 DAUVOIS, Nathalie. Annotations d'auteurs à l'aube de l'imprimerie: d'une autorité à l'autre. Littératures 

classiques, 64. 2008, p. 7.  
75 DE FRANCESCHI, Sylvio Hermann. Op cit. p. 1.  
76 JEDIN, Humberto. BAUS, K. Op cit. p. 740. 
77 Ibidem.  
78 Ibidem. p. 740 742.  



28 

 

legitimidade da sucessão de Clemente79. As dificuldades de se sustentar as teses molinistas 

foram tamanhas que os jesuítas chegaram a afirmar que essa não era a doutrina da Companhia, 

tendo sido imputada a eles de forma difamatória pelos dominicanos80. 

O pontificado de Paulo V não melhorou o cenário, apesar de o Papa ter barrado maiores 

condenações ao jesuíta. A fim de pacificar a questão e evitar uma cisão maior, o Papa utilizou 

um artifício que viria a ser recorrente nas querelas das décadas posteriores: impôs um silêncio 

obsequioso a ambas as facções beligerantes. Reforçou essa medida ao estabelecer, também, a 

diferenciação entre as teses de Bañez em relação às de Calvino, e as de Molina em relação às 

de Pelágio81. O que Roma obtinha com isso, efetivamente, era a manutenção das duas posições, 

as quais, afastadas das formulações reconhecidamente heréticas, ganhavam fôlego para 

continuar a disputa, mesmo que sob censura82. Responsável por guardar o silêncio, a Inquisição, 

em uma publicação de 1611, submetia todos os escritos sobre a graça à sua aprovação, 

evidenciando a profunda imbricação entre as instituições eclesiais e a manutenção da lógica 

agônica no estabelecimento de novas doutrinas.  

Do outro lado da Europa, todavia, mais uma vez na universidade de Louvain, a querela 

estava prestes a irromper, dessa vez não entre tomistas e molinistas, mas entre estes e uma nova 

geração de agostinianos. Quebrando o silêncio paulino, no ano de 1640, ocorria a publicação 

póstuma daquela que seria conhecida como a obra magna de Jansênio, o Augustinus. O bispo 

de Ypres retomou algumas definições agostinianas para insistir que, antes da queda, a vontade 

humana tendia ao bem, ainda que para isso fosse necessária uma graça suficiente. Após o 

pecado de Adão, contudo, essa graça já não mais bastava para manter os bons desígnios 

humanos, daí o porquê de Deus enviar a graça eficaz para se apoderar da vontade humana e 

colocá-la na direção de Sua vontade. Uma vez outorgada, a graça eficaz era irresistível, haja 

vista que o contrário significaria a negação da onipotência divina. O argumento de Jansênio 

fazia pender a delicada balança da relação entre graça e livre-arbítrio para uma posição que 

prestigiava a primeira em detrimento da última. O ponto mais polêmico da obra estava no fato 

de que essa graça eficaz, ao menos na opinião dos seus detratores, não era outorgada a todos, 

nem mesmo àqueles que a pediam83. Como podemos perceber, os escritos de Jansênio se 

 
79 Ibidem. p. 742.  
80 Ibidem. p. 741.  
81 Ibidem. p. 743.  
82 A título de curiosidade, atualmente, a Igreja reconhece como válidas ambas as postulações, o que nos mostra o 

quão longe de uma resolução essa questão estava em finais do século XVI e início do XVII.  
83 DELUMEAU, Jean. Op. cit. p. 122 e 123.  



29 

 

distanciavam, em muito, dos de Molina e, também, das teses de pré-moção dominicanas, 

embora – em relação a estas – as diferenças fossem bem mais sutis84. 

A obra foi impressa no próprio palácio episcopal de Ypres e a sua publicação se deu 

dois anos depois da morte de Jansênio, que havia assumido o bispado em 1636. Em Louvain e 

em Paris o livro recebeu uma boa aceitação, apesar das condenações dirigidas às teses de Baio 

décadas antes85. As polêmicas antijansenistas obscureceram o fato de que, durante essas 

décadas, não se passou um ano sem uma importante publicação ou uma tradução de Santo 

Agostinho86.  

Algumas conclusões. Fica claro que as teses divergentes acerca da graça foram forjadas 

em um ambiente de polêmica no qual, mesmo com o revés sofrido pelos “partidos 

agostinianos”, mantinham-se como interpretações legítimas e ortodoxas. Isso se deve ao fato 

de que os debates não eram regidos por uma lógica primordialmente epistêmica, mas sim por 

dinâmicas sociais que encontravam na controvérsia um meio de afirmação de convicções 

publicamente partilhadas. As disputas envolviam elementos extratextuais que iam desde a 

posição social – perceptível na recusa de condenar as teses molinistas, dado o poder e o prestígio 

da Companhia – até a estima pessoal advinda da adesão aos preceitos morais. Jacques Le Brun 

recorda, especialmente em matéria das polêmicas religiosas, que deslegitimar o adversário, 

transformando-o em suspeito ou sectário, superava a própria refutação das proposições 

contrárias em si87. Daí a tentativa de vincular molinistas ao pelagianismo, e os agostinianos ao 

calvinismo. Não por acaso, Michel de Certeau, ao comentar as contribuições de Christian 

Jouhaud para os estudos das controvérsias da época moderna, viu nesse tipo discursivo o 

 
84 A fim de melhor elucidar as diferenciações entre jansenistas e tomistas, optamos por citar integralmente uma 

passagem do Manual de historia de la Iglesia, volume 6, de Hubert Jedin, por julgar que a natureza dessa 

diferenciação é tão específica que nós não poderíamos evidenciá-la tão bem quanto o fez o autor: “Jansenio subraya 

con energía que la gracia es infaliblemente activa, sin por ello destruir la libertad del hombre, y que Dios concede 

esta gracia al hombre en virtud de un decreto de predestinación absolutamente gratuito. Pasa por alto la clásica 

explicación de los tomistas, que se apoya en la praemotio physica, y rechaza la concepción, igualmente tomista, 

de una libertad que consistiria en la capacidad de plantear actos opuestos. Desde su punto de vista, la libertad se 

identifica con la espontaneidad inagotable de la naturaleza, que él designa como voluntad; por consiguiente, 

renuncia a la distinción escolástica entre la voluntad como instinto y como libre elección. Esta voluntad busca 

espontáneamente su satisfacción y su placer. Pero la naturaleza caída sólo puede encontrar su satisfacción en la 

criatura, en el amor a sí mismo, y por ello necesariamente se aparta de Dios. Se impone una intervención de la 

gracia, para sanarla, para insuflarle una inspiración. Ésta es su teoría del placer victorioso, que conduce 

infaliblemente la voluntad al consentimiento.”. Humberto Jendi ainda afirma que as postulações eram tão parecidas 

que os jansensitas poderiam ter contado com muito mais apoio por parte dos dominicanos tomistas, não fosse a 

sua escrita com uma linguagem excessivamente agostiniana”. JEDIN, Hubert. BAUS, K. Op cit. p. 73.  
85 SELLIERS, Philippe. Op cit. p. 22.  
86 Ibidem. p. 272. 
87 LE BRUN, Jacques. Mutations du débat philosophique et théologique à la fin du XVIIe siècle et au début du 

XVIII. In: Littératures classiques: La polémique au XVIIe siècle. Org: COLIN, Armand. 2006/1 (N° 59). p. 83 e 

84. PIQUÉ, Nicolas. La controverse religieuse: questions de méthode et dynamique de la confrontation. In: 

Littératures classiques: La polémique au XVIIe siècle. Org: COLIN, Armand. 2006/1 (N° 59). p. 68.  



30 

 

emprego de conteúdos generalistas e universais88, constatação corroborada pela tese de uma 

não primazia do conteúdo sobre a forma. Por esse motivo, informa o autor, importa menos, 

àqueles que se debruçam sobre o tema, o conteúdo do que o jogo das publicações89. 

 

1.1.4 A questão da graça na França até a querela do Santo Espinho 

Em solo francês, as disputas em torno da graça não conheceram um desenvolvimento 

muito acirrado, como na Península Ibérica em finais do século XVI. As definições tomistas e 

agostinianas vigoravam no alto clero e no corpo doutrinário das universidades90 e elas pareciam 

atender bem aos anseios contra as postulações protestantes que, muito próximas dali, em 

Genebra, haviam deitado profundas raízes graças ao calvinismo. O molinismo era, para todos 

os efeitos, minoritário. Todavia, o cenário começara a mudar após a publicação do Augustinus, 

responsável por fornecer uma boa base de polemização e de promoção para os seguidores de 

Molina, bem como para todos os outros contrários às teses do bispo de Ypres. 

Ainda no ano de 1640, a publicação de Jansênio chegou a Paris, onde recebeu o aval de 

oito doutores para a sua publicação91. O livro foi bem recebido por muitos oratorianos, 

carmelitas, doutores da Sorbonne (instituição que, décadas mais tarde, protagonizaria a ofensiva 

antijansenista) e, até mesmo, por alguns dominicanos92. Contudo, um dos maiores 

promulgadores das teses de Jansênio foi Jean Duvergier de Hauranne, o abade de Saint-Cyran, 

cuja amizade com o prelado remontava ao ano de 1610, isto é, muito antes da publicação do 

Augustinus.  

A oposição sofrida pelos aliados de Jansênio na França tem origens que excedem 

largamente a controvérsia da graça. Além de sua obra magna, o presbítero trouxe ao público, 

no verão de 1635, um panfleto intitulado Mars Gallicus dirigindo pesadas críticas à política 

externa do Cardeal Richelieu que, desde 1629, havia assumido a função de principal ministro 

do reino93. O texto criticava a opção de Richelieu de associar a França às potências protestantes, 

as quais, durante a Guerra dos Trinta Anos, se batiam contra a coalizão católica capitaneada 

pela Espanha dos Habsburgo. A atitude de Richelieu despertou a oposição de figuras como o 

Cardeal Pierre de Bérulle, defensor da união entre franceses e espanhóis contra a aliança 

protestante. Com essa obra, Jansênio tomava partido junto a Saint-Cyran que, por sua vez, 

 
88 CERTEAU, Michel. Op cit. p. 508.  
89 Ibidem. p. 509.  
90 JEDIN, Humberto. BAUS, K. Op cit. p. 76. 
91 Ibidem. p. 80.  
92 Ibidem. p. 80.  
93 Ibidem. p. 56. 



31 

 

colocava-se como continuador de uma campanha iniciada por Bérulle e o chamado “partido 

devoto”94.  

 Nessa mesma época, Saint Cyran aproximou-se de um esforço reformista que começava 

a tomar força na abadia de Port-Royal-des-Champs. Em 1620, o abade travou os primeiros 

contatos com Robert Arnauld d’Andilly, cuja irmã, Angélica Arnauld, havia começado onze 

anos antes a reforma da casa cisterciense95. Conhecida por sua piedade, seu rigorismo e sua 

austeridade, Angélica Arnauld comandava uma diligência religiosa de retorno às Regras de S. 

Benoît que, nas palavras de Philippe Selliers, estavam “dentro do espírito dos reformadores 

cistercienses do século XII”96. Inserida em um movimento muito mais amplo de reformismo 

moral – o qual havia tomado o clero católico desde antes da Reforma Protestante –, os 

acontecimentos que se desenvolviam na abadia de Port-Royal tinham como objetivo restaurar 

a adoração ao Santo Sacramento, em respeito às formulações tridentinas e em direção contrária 

às disposições protestantes. A adoração aos mistérios do sacramento da eucaristia era tamanha 

que Angélica Arnauld havia feito as internas abandonarem o negro tradicional da ordem, 

substituindo-o pelo branco com a cruz escarlate97. 

 Uma característica central da prática religiosa de Port-Royal era a rejeição a qualquer 

tipo de racionalização da experiência do fiel com Deus, conferindo nítidas conotações místicas 

ao movimento reformista. A ênfase da adoração ao Dieu caché, marcante nas publicações 

pascalinas, embasava a adoração através dos mistérios eucarísticos98. Nesse cenário, as teses do 

bispo de Ypres encontrariam um terreno muito fértil naquela casa religiosa, pois o pessimismo 

ontológico agostiniano foi visto como uma arma no combate à casuística dos jesuítas.  

Após a morte de Saint-Cyran, Antoine Arnauld, irmão da abadessa reformista, destacou-

se como o grande continuador das disputas iniciadas por Hauranne. No dia 14 de novembro de 

1635, Arnauld concluiu seus estudos de teologia na Sorbonne, defendendo teses 

tradicionalmente associadas ao agostinianismo de Jansênio e Baio, algo que, a princípio, parece 

não ter gerado divergências99.  

Entre as décadas de 1630 e 1640, a exemplo do ocorrido na Península Ibérica décadas 

antes, os jesuítas iniciariam uma ampla campanha publicitária contra as teses agostinianas de 

 
94 Ibidem. p. 55.  
95 Ibidem. p. 76.  
96 SELLIERS, Philippe. Op cit. p. 42.  
97 Ibidem. p. 28.  
98 PÉCORA, Alcir. Gracián e Vieira: o lugar do “mistério”. Ellipsis 12 (2014). p. 173 e 174. Disponível em: 

http://sibila.com.br/mapa-da-lingua/gracian-e-vieira-o-lugar-do-misterio/12060. Acesso em 20 de junho de 2020. 
99 JEDIN, Humberto. BAUS, K. Op cit. p. 80.  



32 

 

Jansênio. Parte dessa campanha pode ser vista nas publicações de Jacques Sirmond, o qual 

buscava imputar ao Augustinus a antiga condenação de uma espécie de predestinacionismo100. 

Além disso, valendo-se de sua ampla rede de apoio na Santa Sé, os padres da Companhia 

fizeram chegar até o Cardeal Barberini diversas listas de teses supostamente atribuídas à recente 

obra de Jansênio para que fossem censuradas, ao que o Santo Ofício recusou dar seu aval antes 

de uma análise mais cuidadosa101. Contudo, segundo Hubert Jedin, o Cardeal Barberini 

empenhou-se nesse intento, baseando-se, para isso, nas condenações de Gregório XIII e de Pio 

V102. 

Em 1643, o Papa Urbano VIII condenou a obra através da bula In Eminenti, por romper 

o silêncio estipulado por Paulo III e por sustentar algumas doutrinas já condenadas nas 

controvérsias envolvendo Baio. Todavia, os efeitos dessa bula foram restritos. O texto original 

possuía graves problemas jurídicos e doutrinários a ponto de sua autenticidade ter sido 

questionada103. Na região das Flandres, a publicação oficial só se deu em 1651104. Além disso, 

para Jean-Louis Quantin, o fato de a construção do texto não refutar ponto a ponto as principais 

teses de Jansênio – desrespeitando, por conseguinte, a dinâmica dialógica das controvérsias – 

fez com que o seu alcance na França fosse irrisório105. Em todo caso, os jesuítas, após obterem 

uma cópia do documento na sede do papado, conseguiram tornar pública uma versão da bula 

em Bruxelas, antes mesmo que ela fosse fulminada em Roma106. 

Mesmo com efeitos eclesiásticos reduzidos, os inimigos dos partidários de Jansênio que, 

nesse momento, estavam longe de se limitar aos jesuítas, viram na bula uma importante 

ferramenta de combate. Na corte, o Cardeal Mazarino deu continuidade à luta empreendida por 

Richelieu e, valendo-se de seu prestígio junto à rainha regente, Ana da Áustria, iniciou, naquela 

década, uma feroz ofensiva contra todos os que demonstravam simpatia pelos “jansenistas”, 

como passaram a ser conhecidos os defensores das teses do bispo de Ypres. Apesar de ainda 

receber a simpatia da parte de alguns membros da corte107, Arnauld viu crescer sobre a tutela 

de Mazarino um ferino antijansenismo, agravado pela Fronda (1648 e 1653), quando a abadia 

serviu de base para os opositores às forças leais ao rei Luís XIV. Para aqueles que insistiam em 

 
100 Ibidem. p. 83. 
101 Ibidem.  
102 Ibidem.  
103 Ibidem. 
104 Ibidem. p. 84. 
105 QUANTIN, Jean-Louis. Les institutions de censure religieuse en France (XVIe- XVIIe siècles). Hétérodoxies 

croisées. Catholicismes pluriels entre France et Italie, XVI e-XVIIe siècles. Publications de l’École française de 

Rome. Roma. 2015. p. 52.  
106 JEDIN, Humberto. BAUS, K. Op cit. p. 84. 
107 Ibidem. p. 86.  



33 

 

seguir apoiando Port-Royal, a perda de cargos e a segregação à oposição eram um destino 

provável108.  

Percebendo a pouca eficácia produzida pela bula In Eminenti, especialmente por seu 

caráter generalista, inimigos do jansenismo, encastelados agora na Sorbonne, começaram a 

empreender esforços para produzir um resumo da obra de Jansênio, facilitando, assim, a sua 

condenação. Nascem daí as cinco proposições, supostamente retiradas do Augustinus, as quais 

cumprirão um papel chave na derrocada das posições teológicas jansenistas. Tais proposições 

são transcritas abaixo a partir de uma carta enviada por dezenas de bispos, em 1651, ao Papa 

Inocêncio X, e se encontram nas Obras Completas de São Vicente de Paulo, organizadas por 

Pierre Coste no século XIX:  

 

1° - Alguns preceitos de Deus são impossíveis para homens justos e que querem e se 

esforçam por cumpri-los, segundo as forças presentes de que dispõem. Falta-lhes 

também a graça que lhos torne possíveis.  

2° - Em estado de natureza decaída, jamais se resiste à graça interior.  

3° - Para o mérito e demérito em estado de natureza decaída não se requer no homem 

a liberdade de necessidade, mas basta a liberdade de coação.  

4° - Os semipelagianos admitem a necessidade da graça proveniente interior para cada 

ato, mesmo para o início da fé; e nisto os hereges incorrem em erro pelo fato de 

quererem que essa graça seja de tal espécie que a vontade humana possa resistir a ela.  

5° - Dizer que Cristo morreu ou derramou o seu sangue por todos os homens sem 

exceção é semipelagianismo109. 

 

 As dimensões da mobilização eclesiástica dão nota do quão importante era firmar um 

parecer negativo das teses por parte de Roma. De fato, o próprio rei Luís XIV se interpôs, 

solicitando ao Papa que realizasse a condenação das proposições elaboradas pela Sorbonne110. 

Contudo, havia na Santa Sé o receio de que, ao fazê-lo, estivessem também colocando em 

perigo a própria autoridade de Santo Agostinho111. Seja como for, em 1653, foi fulminada a 

bula Cum Occasione que marcava, até aquele momento, a maior derrota dos jansenistas e, 

também, um ponto de virada para as teses agostinianas do gênero.  

 Após sua chegada na França, Mazarino fez com que a bula fosse divulgada e acatada 

em todo o território, porém não sem sofrer a oposição de alguns bispos, os quais, assim como 

Roma, nutriam o mesmo receio de que ela pudesse debilitar a autoridade do Doctor Gratiae112. 

 
108 Ibidem. p. 87.  
109 VICENTE DE PAULO, Santo. Obras completas São Vicente de Paulo: correspondências, colóquios, 

documentos, tomo IV. Organizado por Pierre Coste; tradução de Getúlio Mota Grossi. Belo Horizonte: Editora o 

Lutador, 2015. p. 706. 
110 JEDIN, Humberto. BAUS, K. Op cit. p. 91.  
111 Ibidem.  
112 Ibidem. p. 93.  



34 

 

A fim de minorar esses temores, François Annat, cuja estreia no debate já havia se dado com a 

publicação de diversas obras em latim, assumiu o protagonismo das querelas que se seguiram, 

ao publicar em francês La bonne foy des jansenistes, de 1654. A partir da obra, ele argumentava 

que a bula papal não tocava na figura de Agostinho, evidenciando, desse modo, uma cisão entre 

as obras de Jansênio e o legado deixado pelo bispo de Hipona113. O fato dessa publicação ter se 

dado originalmente em latim pode indicar que o alvo pretendido tenha sido a cúpula eclesiástica 

francesa, ao contrário do que ocorrerá em seus escritos futuros.   

 De acordo com Philippe Sellier, a redação das 5 proposições era dúbia e generalista, 

motivo pelo qual, ao fulminá-las, a Igreja acabava favorecendo, não nominalmente, os 

molinistas em detrimento dos agostinianos114. Isso ocorria especialmente na segunda 

proposição, a qual forçava uma proximidade entre o calvinismo e o jansenismo ao tratar da 

irresistibilidade da graça, como podemos ver por este trecho: “Em estado de natureza decaída, 

jamais se resiste à graça interior”. Entretanto, essa aproximação não corresponde 

empiricamente às teses sustentadas por Jansênio. A diferença entre jansenistas e calvinistas 

repousaria no fato de que, para os calvinistas, a vontade humana não poderia, de forma alguma, 

resistir à graça, enquanto, para Jansênio, essa capacidade seria pequena, mas possível115. Da 

forma como a segunda condenação foi escrita, essa diferença ficava reduzida e o senso comum 

molinista recrudescia116. Mais que um equívoco dissertativo, podemos supor que essa 

dubiedade fazia parte da campanha difamatória promovida pelos detratores do jansenismo, com 

vistas a aproximá-los das ideias calvinistas.  

As dificuldades em verificar se essas proposições estavam ou não nas obras de Jansênio 

se agravam ainda mais quando vemos que Arnauld teria retirado do Augustinus cinco citações 

diretas e diametralmente opostas aos tópicos levantados pela Sorbonne117. As questões em torno 

da existência ou não das cinco proposições na obra de Jansênio abriu uma querela à parte, 

envolvendo a oposição entre as questio juris e questio facti. De forma resumida, os jansenistas 

tediam a conceder ao pontífice a autoridade de condenar as cinco proposições como heréticas 

(uma questão de justiça); contudo, negavam sua autoridade em julgar se elas estavam ou não 

nas obras de Jansênio (questão de fato). Esse debate, iniciado a princípio por Arnauld, pode ser 

 
113 Ibidem.  
114 SELLIERS, Philippe. Op cit. p. 88. 
115 JEDIN, Humberto. BAUS, K. Op cit. p. 93. 
116 SELLIERS, Philippe. Op cit. p. 88. 
117 ARMOGATHE, Jean-Robert. “De Port-Royal à Nordstrand: introduction au “premier jansénisme””, TOLLET, 

Daniel (éd.), Le jansénisme et la Franc-Maçonnerie en Europe centrale aux XVIIe et XVIIIe siècles, Paris, PUF, 

2002. p. 29.  



35 

 

visto na campanha promovida por Blaise Pascal, a partir de 1656, através das Provinciales e é 

aqui que o acontecimento milagroso de Port-Royal encontra o debate acerca da graça.  

 

1.1.5 A querela do Santo Espinho 

Em meio às polêmicas geradas pela publicação clandestinas das cartas pascalinas, 

Marguerite Perrier (sobrinha de Pascal e interna de Port Royal) foi curada em circunstâncias 

misteriosas. Seu olho, acometido por uma fístula lacrimal, fora repentinamente sanado após o 

contato com um relicário contendo os espinhos da coroa de Cristo. As autoridades religiosas e 

os médicos da corte (incluindo aqueles que se preparavam para operá-la) passaram a se debruçar 

sobre o caso, a fim de constatar a autenticidade do milagre. Após o evento, a oposição ao 

jansenismo que, como vimos, já se encontrava mobilizada e atuante, acionou seu aparato 

publicitário com o intuito de dar uma reposta ao ocorrido, pois o fato dava aos jansenistas um 

maior fôlego argumentativo, necessário em um cenário de condenações. É difícil precisar qual 

o real impacto dos relatos milagrosos de Port-Royal na piedade francesa da época. Contudo, é 

sabido que os milagres não só faziam parte do cotidiano religioso francês, mas a sua dimensão 

mística era importante para os jansenistas. De fato, o caso parece ter despertado ampla 

comoção, resultando em um grande afluxo de fieis que iam até a abadia, com o propósito de 

cultuar a relíquia, entre os quais destacam-se membros da alta nobreza, como a duquesa de 

Roannez e, até mesmo, a rainha da Inglaterra, que teria visitado o monastério no dia 2 de agosto 

daquele mesmo ano118. 

Esse cenário impeliu os jesuítas a abrir uma nova frente na querela da graça com a 

publicação, entre abril e maio de 1656, do Le Rabat-joye des jansénistes, ou observations 

nécessaires sur ce qu’on dit être arrivé à Port-Royal au sujet de la Sainte Épine, par un docteur 

de l’Eglise catholique. Escrito por “um doutor da Igreja Católica”, a autoria desse libelo de 12 

páginas in-quarto é comumente atribuída a François Annat, uma figura de proa nos embates 

entre jesuítas e jansenistas, responsável por obras como Le libelle intitulé “Théologie morale 

des Jésuites”, contredit et convaincu en tous ses chefs par un P. théologien de la Compagnie 

de Jésus, de 1644, e Évasions ou subterfuges des jansénistes, contre la sentence rendue par le 

Saint-Siège, de 1654. Muito bem entrincheirados na corte, os jesuítas tinham na pessoa de 

François Annat uma verdadeira autoridade eclesiástica. Confessor do rei, diretor do Conselho 

de Consciência do monarca, doutor em teologia e Provincial da Companhia, Annat havia 

 
118 SHIOKAWA, Tetsuya. Pascal Et Les Miracles. Paris: Éditions A – Z Nizet. 1977. p. 99.  



36 

 

construído uma sólida reputação como polemista. Não é por acaso que Pascal, em suas Lettres 

Provinciales, o elegeu como um dos alvos prioritários de sua agudeza irônica. 

Ao contrário de Évasions ou subterfuges des jansénistes, por exemplo, o Rabat-joye foi 

escrito de forma anônima e sem a ostentação de qualquer privilégio ou informações acerca do 

livreiro e do editor, como era comum em escritos clandestinos. O anonimato, a falta de 

privilégios ou o aval de autoridades religiosas, bem como a ausência de informações acerca do 

local de sua impressão, explicam-se pela natureza dinâmica dessas publicações que 

demandavam rápidas tiragens, a fim de não perder o tempo oportuno para responder ao 

adversário. Tratava-se também de uma forma de proteger livreiros e autores da censura 

eclesiástica, uma vez que as autoridades religiosas ainda não haviam chegado a uma conclusão 

quanto à veracidade ou não do acontecimento milagroso, o que tornava arriscada qualquer 

tomada de posição. Até mesmo figuras eclesiásticas da estatura de François Annat podiam 

tornar-se alvo de censuras episcopais — ainda que estas fossem duramente criticadas pela 

Companhia, cuja mobilização poderia, em última instância, resultar em sua suspensão.119. 

Todavia, é preciso sublinhar que, apesar de seu uso difundido, o anonimado estava longe de ser 

absoluto. De acordo com Christian Jouhaud, mesmo que não fossem formalmente nominados, 

as características da impressão, da escrita e das respostas empregadas acusavam a identidade 

dos produtores de um libelo120. Uma evidência disso é que muito provavelmente os jansenistas 

sabiam que François Annat estava por trás da confecção do Rabat-joye121, motivo pelo qual ele 

é citado em seu texto de resposta, sendo também apontado por Pierre Nicole, em um segundo 

momento de revisitação da querela, como a mente por detrás da perseguição aos jansenistas e 

da corrupção na Igreja122.  

Sobre o anonimato e a autoria, Roger Chartier, ao comentar o artigo Barroco, 

neobarroco e outras ruinas de João Adolfo Hansen, nos lembra que, em se tratando do século 

XVII, vigoravam as publicações coletivas e os escritos comunitários, sendo muito comuns a 

ingerência dos livreiros, os quais muitas vezes detinham os direitos de cópia, haja vista que a 

consagração do autor e o copyright passaram a ser uma realidade na Europa somente após o 

 
119 QUANTIN, Jean-Louis. Op cit. p. 55.  
120 JOUHAUD, Christian. Les libelles en France au XVIIe siècle: action et publication. Cahiers d’histoire. Revue 

d’histoire critique. 2003. p.5.  
121 ARNAULD, A.; PONTCHÂTEAU, S.-J. de (1656), Réponse à un écrit publié sur le sujet des miracles qu'il a 

plu à Dieu de faire à Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte Epine de la couronne de Notre Seigneur. p. 

12.  
122 Conforme veremos no terceiro capítulo.  



37 

 

século XVIII123. A constatação dessa prática traz implicações sensíveis como, por exemplo, a 

impossibilidade de reduzir esse tipo de documento à pura esfera intencional dos escritores 

responsáveis por sua redação. Vestígios dessa dinâmica podem ser observados já no título da 

publicação, o qual, conforme declarado pelo próprio provincial em sua tréplica aos jansenistas, 

teria sido elaborado pelo livreiro encarregado da impressão124.  

Ainda no que se refere ao título, é possível traçar sua vinculação a subgêneros que 

contavam com a ampla circulação no século XVII, como a sátira, evidenciada pela abordagem 

jocosa com que os jesuítas se posicionam diante da “novidade” trazida pelo milagre, deslocando 

o foco da atenção para o engenho jesuíta e fazendo da sátira, ela própria, a verdadeira novidade. 

Tendo como referência a obra paradigmática de João Adolfo Hansen, A Sátira e o Engenho, 

Guilherme Amaral Luz sintetiza o caráter de vitupério da sátira por meio da exemplaridade 

negativa125. Enquanto escárnio, o texto satírico simultaneamente criticava o objeto da censura 

e exaltava a atitude oposta. No caso do libelo citado, sua função era servir como um “desmancha 

prazeres”, refutando a alegria que havia tomado conta das fileiras jansenistas após o milagre e 

sugerindo uma constrição resignada às condenações fulminadas pela Santa Sé. Enquanto 

artifício do livreiro, o título nos fornece também uma dimensão dos mecanismos editorias em 

vigência, os quais, nesse caso, não só ajudaram a compor um esforço de ridicularização, 

esvaziava o milagre de seu significado vindicativo, mas também submetia os jansenistas ao 

escarnio público, como podemos ver na introdução da obra, em que o editor afirma ter recebido 

o libelo de um amigo já falecido:  

 

E eu acreditava que a caridade me obrigava a torná-lo público, para que os jansenistas 

encontrassem ali um rabat-joye e um corretivo para suas más disposições; ou ao 

 
123 CHARTIER, Roger. Editar e traduzir. Mobilidade e materialidade dos textos (séculos XVI – XVIII). Trad. 

Mariana Echalar. São Paulo: Editora Unesp, 2022. p. 45.  
124 “No entanto, eles se escandalizam com este título de Rabat-Joye dos Jansenistas, o qual foi colocado na ausência 

do Autor pelo Livreiro; como pode ser bastante conhecido pela pouca conexão que essas palavras têm com as que 

seguem no mesmo título. Mas seja como for, este título não deixa de ser muito verdadeiro, pois no que diz respeito 

à palavra de Rabat-Joye, é bastante notório quais eram os sentimentos dos jansenistas sobre o assunto desse 

milagre; dos quais um deles escreveu que ele havia levantado todas as suas esperanças”. 

“Cependant ils se sacandalisent de ce titre de Rabat-Joye des jansenistes, qui a esté mis en l'abscence de l'Autheur 

par le Libraire; comme il se peut assez connoistre par le peu de liaison qu'ont ces mots avec ceux qui suivent dans 

le mesme tiltre. Mais quoy qu'il en soit, ce tiltre ne laisse pas d'estre tres-veritable: car pour ce qui est du mot de 

Rabat-Joye, il est assez notoire quels ont esté les sentimens des Jansenistes sur le sujet de ce miracle; duquel l'un 

d'eux a escrit qu'il avoit relevé toutes leurs esperances”. ANNAT, François. Défense de la vérité catholique 

touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de la response faite par MM. de Port-Royal, à un escrit 

intitulé : "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé à Port-Royal au sujet de la Saincte Espine" . Par 

le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie 1657. p. 19. 
125 LUZ, Guilherme Amaral. Flores do Desengano: Poética do Poder na América Portuguesa (séculos XVI – 

XVIII). São Paulo: Editora Fap-Unifesp, 2013. p. 51.  



38 

 

menos que outros encontrem nele uma salvaguarda contra suas falsas persuasões e 

contra todos os artifícios do espírito da mentira126. 
 

Em resposta aos jesuítas, os jansenistas se organizaram para publicar, em novembro 

daquele mesmo ano, a Réponse à un écrit publié sur le sujet des miracles qu’il a plu à Dieu de 

faire à Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte Épine de la couronne de Notre 

Seigneur. Esse segundo libelo era significativamente mais denso que o Rabat-joye, contando 

com 27 páginas impressas em formato in-quarto. Assim como a primeira peça jesuítica, não 

consta na folha de rosto nem no final da publicação qualquer referência ao livreiro, autor ou 

privilégios de impressão, elementos que indicam uma possível impressão clandestina127. A 

única pista acerca de suas origens pode ser vista no frontispício da obra, onde se pode observar 

um anjo de asas abertas segurando um estandarte com o rosto de Cristo coroado com sua 

grinalda de espinhos (Figura 1), em uma referência à relíquia através da qual o poder de Deus 

supostamente se fez presente. A gravura aprece em outras publicações ligadas aos jansenistas 

de Port-Royal, como pode ser visto no final de um panfleto intitulado Miracle arrivé a provins 

par la devotion a la ste epine reverée a Port-Royal, de 1656, que dá notícias da aprovação do 

milagre por parte das autoridades eclesiásticas. A obra provavelmente foi escrita coletivamente, 

com a participação de Antoine Arnauld, Sébastien Joseph du Cambout de Pontchâteau e, muito 

provavelmente, de Blaise Pascal128. O frontispício indica também Paris como local de sua 

impressão, em consonância com o chiste proferido pelo padre Annat aos jansenistas, acusados 

de imprimir folhas volantes a serem distribuídas na capital do reino:  

 

É sabido que eles [os jansenistas] contrataram impressores lá [em Paris]; servem, no 

entanto, apenas para publicar suas Obras clandestinas, e todas aquelas pequenas peças 

de Autores desconhecidos, de Imaginários, de Visionários, de Chamillardes, de 

Apologias, de Diálogos, e dessas rodas de passagem que lançam às multidões por 

conta. Por exemplo, o Décimo Escrito, a Décima Quinta Carta, a Oitava Memórias, 

com suas Sátiras, e seus Libelos difamatórios em Poesia e Prosa. […] Mas a honra 

que o Evangelho de Port-Royal merecia impediu que fosse exposto à infâmia de ser 

rejeitado por todos sem lê-lo, se se apresentasse como suas outras obras. Era, portanto, 

necessário encontrar alguma Aprovação, alguma Permissão para imprimi-lo, algum 

lugar de impressão que pudesse ser nomeado, e algum homem que fosse responsável 

pela lealdade dos Artesãos. Que maneira de encontrar tudo isso na França? Que pena 

 
126 Et i' ay crû que la charité m' obligeoit de le rendre public, afin que Messieurs les Jansenistes y puissent rencontrer 

un rabat-joie, e un correctif de leurs mauvaises dispositions; ou pour le oins que les autres y trounent un preservatif 

contre leurs fausses persuasions, e contre tous les artifices de l' espirit de mensonge. ANNAT, François. Rabat-

joye des jansenistes ou Observations necessaires sur ce qu'on dit estre arrivé au Port-Royal, au sujet de la sainte 

espine . Par un docteur de l'Eglise catholique. 1656. p.  II.  
127 DE SÁ, Luiz César. Op cit. p. 236.  
128 SHIOKAWA. Tetsuya. Op cit. p. 106.  



39 

 

eles irem procurá-lo na Holanda? Para evitar essas dificuldades, eles foram para 

Louvain para obter um Aprovador129. 

 

O volume que utilizamos em nossa análise encontra-se disponível em formato digital 

nos acervos da Bibliotèque du Patrimoine de Clermont-Ferrand, responsável por abrigar uma 

série de publicações ligadas ao jansenismo. Conforme consta na descrição fornecida pelo site 

da biblioteca, a obra foi integrada a posteriori – sendo um recueil factice – em uma coleção 

intitulada Apologie du Port-Royal130, publicada em 1665. Uma pesquisa nos acervos 

documentais do Catalogue Collectif de France nos mostra que a publicação de 1656 da Réponse 

conta com um número de cópias arquivadas muito menor do que a dos outros escritos jesuíticos 

da mesma querela131. Contudo, enquanto os libelos da Companhia contaram com apenas uma 

edição, a resposta jansenista foi publicada diversas vezes nos séculos seguintes, como é o caso 

das Oeuvres de Messier Antoine Arnauld132, figura essa com uma sobrevida histórica muito 

mais significativa do que a de François Annat. Em nossa pesquisa, optamos por utilizar o 

volume produzido em 1656 em detrimento das edições posteriores, como se fez usual em outros 

trabalhos133.  

 

 
129 On sçait bien qu’ils [les jansénistes] y ont [à Paris] des Imprimeurs à gages ; ils ne servent neanmoins que pour 

publier leurs Ouvrages clandestins, et toutes ces petites pieces d’Autheurs inconnus, des Imaginaires, des 

Visionnaires, des Chamillardes, des Apologies, des Dialogues, et de ces passe-volans qu’ils jettent en foule et par 

compte neanmoins. Par exemple, le dixiéme Ecrit, la quinziéme Lettre, le huictiéme Memoire, avec leurs Satyres, 

et leurs Libelles diffamatoires en Poësie et en Prose. […] Mais l’honneur que meritoit l’Evangile de Port-Royal a 

empesché qu’on ne l’exposast à cette infamie d’estre rejetté de tout le monde sans le lire, s’il se presentoit comme 

leurs autres Ouvrages. Il a donc fallu trouver quelque Approbation, quelque Permission de l’imprimer, quelque 

lieu de l’impression qu’on pust nommer, et quelque homme qui répondist de la fidélité des Ouvriers. Quel moyen 

de trouver tout cela en France? Quelle honte pour eux d’en aller chercher en Holande? Pour obvier à ces difficultez, 

ils sont allez à Louvain prendre un Approbateur. Apud QUANTIN, Jean-Louis. Op cit.  p. 84.  
130 Como pode ser verificado em: 

https://www.bibliothequesclermontmetropole.eu/iguana/www.main.cls?surl=search&p=*#recordId=1.156788. 

Acesso em: 09 de junho de 2024.  
131 Como pode ser verificado em: 

https://ccfr.bnf.fr/portailccfr/jsp/public/search/public_search_result_exec.jsp?pagerName=search&sortCol=sortC

ol&sortWay=sortWay&action=public_search_federated&query=PUBLIC_CATALOGUE_SIMPLE&source=all

_simple&ts=1737026278189. 

https://ccfr.bnf.fr/portailccfr/jsp/public/search/public_search_result_exec.jsp?pagerName=search&sortCol=sortC

ol&sortWay=sortWay&action=public_search_federated&query=PUBLIC_CATALOGUE_SIMPLE&source=all

_simple&ts=1737026360594. Acesso em: 09 de junho de 2024.  
132 ARNAULD, Antoine. Oeuvres de Messier Antoine Arnauld, docteur de la Maison et société de Sorbonne. Tomo 

23. Paris: Sigismond d’Arnay et Compagnie. 1779. 
133 No que diz respeito ao libelo jansenista, Shiokawa, em Pascal et les miracles, fez uso do compilado das obras 

de Arnauld, o que ao nosso ver atrapalha na compreensão da dinâmica publicitária exposta nesta tese.  

https://ccfr.bnf.fr/portailccfr/jsp/public/search/public_search_result_exec.jsp?pagerName=search&sortCol=sortCol&sortWay=sortWay&action=public_search_federated&query=PUBLIC_CATALOGUE_SIMPLE&source=all_simple&ts=1737026360594
https://ccfr.bnf.fr/portailccfr/jsp/public/search/public_search_result_exec.jsp?pagerName=search&sortCol=sortCol&sortWay=sortWay&action=public_search_federated&query=PUBLIC_CATALOGUE_SIMPLE&source=all_simple&ts=1737026360594
https://ccfr.bnf.fr/portailccfr/jsp/public/search/public_search_result_exec.jsp?pagerName=search&sortCol=sortCol&sortWay=sortWay&action=public_search_federated&query=PUBLIC_CATALOGUE_SIMPLE&source=all_simple&ts=1737026360594


40 

 

 

Figura 1: Frontispício da Response jansenista.  

   

O milagre ocorreu em um dos momentos mais sensíveis da controvérsia acerca da graça, 

quando a maré da guerra política e teológica começava a pender fortemente para as facções 

antijansenistas. A importância desse acontecimento se torna ainda maior quando temos em vista 

que as publicações de Arnauld gozavam de uma boa recepção dentro das cátedras de teologia, 

mas enfrentava dificuldades com o público, como nos informa Hubert Jedin134. Tido como 

evidência sensível da vontade divina135, o milagre dispunha de um grande potencial de impacto 

na cena religiosa, motivo pelo qual os jesuítas dispensaram grande atenção ao caso.  

Apesar da defesa jansenista de uma interpretação chanceladora dos milagres e da 

campanha das Provinciales, cuja publicação rendeu cerca de seis mil exemplares136, uma 

segunda condenação papal às cinco proposições não pôde ser impedida. Emitida ainda no ano 

 
134 JEDIN, Hubert. BAUS, K. Op cit. p. 97.  
135 DASTON, Lorraine. Marvelous Facts and Miraculous Evidence in Early Modern Europe. In: Critical Inquiry, 

Vol. 18, No. 1, (Autumn, 1991). A dimensão retórico-poética das evidências geradas por milagres no catolicismo 

ocidental do século XVII será discutida de forma mais detalhada no capítulo 2.  
136 JEDIN, Humberto. BAUS, K. Op cit. p. 97.  



41 

 

de 1656, por meio da bula Ad sanctam beati Petri, essa nova condenação, além de reforçar as 

disposições anteriores, asseverava que as cinco proposições estavam, de fato, na obra de 

Jansênio – ao contrário do que defendiam as figuras vinculadas ao bispo. A bula foi recebida 

na França no mesmo ano, mas a sua publicação e a sua aceitação por parte do parlamento de 

Paris foram postergadas, sendo efetivadas apenas em 1657, por ocasião de sua apresentação ao 

rei, em março daquele ano137. 

Diante do duro golpe, restava aos jansenistas sustentar a tese de que o Papa não detinha 

autoridade para decidir questões de fato. Por esse motivo, nem o Pontífice nem os concílios 

estariam habilitados a afirmar se determinada doutrina estava ou não presente em uma obra 

específica. Essa posição, que não era nova dentro das fileiras jansenistas138, agradava aos 

clérigos e aos políticos galicanos, ansiosos por ver o poder de Roma sobre a Igreja da França 

minorado, permitindo que, por vezes, alianças ocasionais fossem forjadas139, conforme veremos 

com mais detalhes no último capítulo. 

Possivelmente embalados pela condenação, os jesuítas retomaram o esforço publicitário 

com aquele que será o maior libelo da querela, a Défense de la vérité catholique touchant les 

miracles, contre les déguisemens et artifices de la response faite par MM. de Port-Royal, à un 

escrit intitulé: "Observations nécessaires sur ce qu’on dit estre arrivé à Port-Royal au sujet de 

la Saincte Espine", publicado em 1657. O libelo contava com 44 páginas impressas in-quarto, 

cuja estrutura se dividia em duas partes – a primeira contém uma teorização detalhada acerca 

dos milagres, sua diferenciação em relação aos eventos naturais, preternaturais e sobrenaturais, 

e a segunda é uma resposta aos argumentos apresentados no libelo jansenista. Diferente das 

demais publicações dessa querela, a peça jesuítica trazia informações referentes ao livreiro 

(Florentin Lambert), além de possuir privilégios de publicação, que levanta implicações que 

valem ser discutidas em pormenor. 

No século XVII francês, sobretudo após 1630, tais privilégios garantiam uma série de 

benefícios econômicos aos livreiros e aos autores, indicando também o favorecimento 

monárquico que, até então, era restrito, nas obras religiosas, à Sorbonne140. Segundo Jean-Louis 

Quintin, a partir da segunda metade do século XVII foi possível perceber uma ofensiva do poder 

 
137 Ibidem. p.  99.  
138 SELLIERS, Philippe. Op cit. p. 35. 
139 CHALINE, Oliver. Des parlementaires jansénistes? AUBERT, Gauthier, CHALINE, Oliver. Les parlaments de 

Louis XIV. Opposition, coopération, autonomisation? Rennes, PUR/Société d’histoire et d’archéologie de 

Bretagne, 2010. p. 25.  
140 SCHAPIRA, Nicolas. Quand le privilège de librairie publie l’auteur. Org: JOUHAUD, Christian, VIALA, 

Alain. De la publication: entre renaissance et lumières. Librairie Arthème Fayard. 2010. Paris. p.122.  



42 

 

régio dirigida às universidades e aos magistrados, particularmente no contexto da promulgação 

de censuras141. Apesar de obter resultados contestáveis, o ganho de poder por parte do rei em 

matéria de censuras e de concessão de privilégios é fundamental para compreender as posições 

dos agentes envolvidos nas disputas publicitárias, pois revela uma assimetria entre os lados 

beligerantes. Diferente dos debates acadêmicos contemporâneos, dispostos em um ambiente 

pretensamente impessoal e estéril que seria o das publicações científicas142, cuja blindagem de 

interesses sociais e econômicos deveriam dar a nota de autoridade, nas querelas da época 

moderna a posição hierárquica era ostensivamente decisiva. Baseado, de saída, em um 

“princípio de assimetria”, Nicolas Piqué nos lembra que “os controversos não são iguais em 

dignidade e não têm o mesmo direito de falar”143. No interior dessa lógica de corte, escrever e 

publicar não correspondiam à livre expressão de grupos ou de indivíduos autônomos. Qualquer 

disputa intelectual exigia, por parte de ambos os lados, uma adequação às “normas do jogo” 

que poderiam ser escritas por meio de leis e de decretos ou difundidas no habitus da 

comunidade, como é o caso da consuetudo retórico-poética e do decoro.  

No que diz respeito ao libelo de tréplica inaciano, cabe destacar não apenas sua resposta 

aos argumentos apresentados pela réplica jansenista, mas também sua contestação a uma série 

de outras publicações, como se observa no seguinte trecho:  

 

É motivo de espanto que esses senhores se sintam ofendidos por uma palavra que lhes 

parece tão pouco séria; eles que, tão recentemente, publicaram cartas repletas de 

zombarias sobre as matérias mais importantes da Teologia Moral; e que, pouco antes, 

trataram as mais elevadas verdades de nossa Fé em versos burlescos, nessas ridículas 

iluminuras que tantas vezes fizeram imprimir em tão belos caracteres — e para as 

quais tiveram tanta complacência que chegaram a compor uma grande Apologia, a 

fim de provar, pelas Escrituras, pelos Padres e pelos Concílios, que se pode troçar e 

escrever versos cômicos até sobre os mais sagrados mistérios de nossa Religião; 

contanto que isso sirva para difamar e caluniar os jesuítas144. 

 
141 QUANTIN, Jean-Louis. Op cit. p. 2.  
142 É Bruno Latour que nos mostra a vocação purista da epistême contemporânea em seu ensaio A vida em 

laboratório. LATOUR, Bruno. WOOLGAR, Bruno. A vida em laboratório: a produção dos fatos científicos. Trad: 

Angela Ramalho Vianna. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 1997. Apesar de não constituir um dos focos de nossa 

pesquisa, as contribuições dessa virada ontológica na antropologia ajudam a elucidar alguns temas aqui levantados.  
143 PIQUÉ, Nicolas. La controverse religieuse: questions de méthode et dynamique de la confrontation. In: 

Littératures classiques: La polémique au XVIIe siècle. Org: COLIN, Armand. 2006/1 (N° 59). p. 72.  
144 Il y a sujet s'étonner que ces Messieurs se trouvent blessez par une parole qui leur semble moins serieuse; eux 

qui tout recemment ont publié des lettres pleines de railleries sur les plus importantes matieres de la Theologie 

morale; & qui un peu aparavant avoient traité les plus hautes veritez de nostre Foy en Vers burlesques, dans ces 

ridicules enluminures qu'ils ont fait tant de fois imprimer en si beaux caracteres; & pour lesquelles ils ont eu tant 

de complaisance, qu'ils ont composé une grande Apologie pour prouver par l'Ecriture, par les Peres, & par les 

Conciles, qu'on pouvoit railler & faire des Vers burlesques sur les plus saictes mysteres de nostre Religion; pourveu 

qu'ils pûssent servir à décrier & calomnier les Jesuites.  

ANNAT, François. Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de la 

response faite par MM. de Port-Royal, à un escrit intitulé: "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé 

à Port-Royal au sujet de la Saincte Espine". Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie 1657. p. 19.  



43 

 

 

 Além de uma referência clara às Provinciales que, como dito, em grande medida 

vituperava as doutrinas morais laxistas jesuíticas, o trecho parece fazer uma referência à 

Seconde apologie pour Monsieur Jansenius evesque d’Ipre & pour la doctrine de S. Augustin 

expliquée dans son livre, intitulé, Augustinus, escrita por Antoine Arnauld, em 1645, que visava 

desfazer os efeitos da obra publicada por Annat, em 1644145. Essa constatação nos permite tirar 

algumas conclusões relevantes: em primeiro lugar, evidencia-se o fato de que, mesmo 

anônimos, os autores eram amplamente conhecidos. Em segundo lugar, a referência a outras 

publicações explicita a dinâmica publicitária na qual se dava esse tipo de debate, caracterizado 

pela profusão de escritos. Conforme apontado por Jacques Le Brun, as respostas e as refutações 

no âmbito publicitário eram partes integrantes da construção do próprio argumento, sendo a 

vitória, muitas vezes, obtida mais pela silenciamento do adversário através da enxurrada 

publicitária do que pela refutação do argumento propriamente dito146. Por esse motivo, títulos 

que continham o termo Resposta ou Comentário eram bastante comuns no século XVII147, 

característica observada, por exemplo, no libelo jansenista que se apresentava uma Réponse à 

un écrit publié sur le sujet des miracles, a saber o Rabat-joye des Jansenistes, o qual, por sua 

vez, era um “observations nécessaires sur ce qu'on dit être arrivé à Port-Royal acerca do 

milagre ocorrido. No caso da Réponse jansenista, as citações ao Rabat-joye aparecem dispersas 

em itálico junto ao corpo do texto, desde a página 3 até a 25, devidamente referenciada nas 

manchetes localizadas na margem esquerda das páginas pares ou à direita das páginas ímpares. 

Contudo, é na tréplica jesuítica que vemos essa característica de maneira mais evidente, tendo 

em vista que os padres da Companhia dedicaram toda a segunda parte do libelo à refutação, 

ponto por ponto, das proposições extraídas da réplica de seus adversários148.  

Por fim, cabe ressaltar ainda que, apesar de esses libelos formarem o corpo principal da 

querela – verificado a partir das próprias referências utilizadas nas respostas – outros 

documentos também foram produzidos no período, tendo alguns deles ajudado a mover a 

máquina de difamação promovida por ambos os lados. Tetsuya Shiokawa nos informa, por 

exemplo, de um sermão pregado pelo padre jesuíta Claude de Lingendes no início de fevereiro 

 
145 Nos referimos a Le libelle intitulé "Théologie morale des Jésuites", contredit et convaincu en tous ses chefs par 

un P. théologien de la Compagnie de Jésus.  
146 LE BRUN, Jacques. Op cit. p.84.  
147 Ibidem. 80.  
148 ANNAT, François. Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de 

la response faite par MM. de Port-Royal, à un escrit intitulé: "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre 

arrivé à Port-Royal au sujet de la Saincte Espine". Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie 1657. p.19.  



44 

 

de 1657 acerca da natureza dos milagres, condenando a postulação jansenista de que eles 

representavam um favorecimento tácito de doutrinas contestadas149. Encontramos um exemplar 

transcrito desse sermão em uma obra intitulada Concionum in quadragesimam: reverendi patris 

Claudii de Lingendes e Societate Iesu; tomus tertius et ultimus, publicado em 1661150. 

Infelizmente, devido à edição estar disponível apenas em latim, não conseguimos acessar por 

completo o seu conteúdo. Todavia, em se tratando de uma publicação de 1661, não podemos 

inseri-la plenamente nos desdobramentos imediatos da querela do Santo Espinho – mais 

precisamente, não podemos tomar essa publicação como sendo o próprio sermão pregado em 

fevereiro de 1657.  

Dessa forma, nos interessa muito mais compreender o lugar ocupado pelo argumentário 

do sermão de Lingendes através das referências que foram feitas a ele nos libelos jansenistas e 

nas publicações de Pascal. Ainda que tomássemos o conteúdo do sermão publicado como uma 

representação fiel das palavras do padre jesuíta, o teor da publicação, conforme nos informa 

Shiokawa151, retomava, em grande medida, os argumentos apresentados no Rabat-joye e na 

Défense de la vérité catholique. Muitos outros sermões podem ter movimentado os púlpitos das 

assembleias e das missões daquele período, contudo caíram no esquecimento, não tendo sido 

inseridos no corpus principal da querela como referências dignas de respostas.  

No campo jansenista, nenhum outro libelo foi publicado em resposta à Defense de 

Annat. Consta que Antoine Arnauld escreveu o texto De l’autorité des miracles en résponse au 

libelle intitule: Defense de la vérité catholique touchant les miracles, mas que só foi publicado 

postumamente, em 1779, no vigésimo terceiro tomo das Oeuvre de Messier Antoine Arnaul, 

docteur de la Maison et société de Sorbonne. Os motivos que levaram os jansenistas a não 

publicar tal obra são desconhecidos. Seja pela bula fulminada por Alexandre VII, seja pela 

decisão da Assembleia do Clero de impor a assinatura do formulário de reconhecimento 

destas152, o fato é que as prensas jansenistas parecem ter se silenciado sobre esse assunto, tendo 

outras controvérsias ocupado mais atenção dos beligerantes, como os embates acerca das 

questões de direto e de fato.  

A nosso juízo, a querela não se encerra, todavia, com a publicação da Defense. 

Conforme exploraremos com mais detalhes no último capítulo, a edição das Pensées pascalinas, 

levada a cabo pela abadia de Port-Royal em 1669 e 1670, bem como outros textos publicados 

 
149 SHIOKAWA. Tetsuya. Op. cit. p. 113 e 113.  
150 Disponível em: https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=ucm.5326787003&view=1up&seq=5. Acesso em: 09 de 

janeiro de 2024.  
151 SHIOKAWA. Op. cit. p. 114.  
152 Ibidem. p. 116 e 117.  



45 

 

durante a vigência da Paz Clementina, representam um último esforço por parte dos jansenistas 

de não só dar uma reposta à ofensiva panfletária dos jesuítas, como também arquivar os 

acontecimentos daqueles anos. O dito esforço, no entanto, foi realizado em um momento no 

qual a querela entre ambas as facções já estava arrefecida, deixando marcas na escolha editorial 

final desses textos, conforme veremos no Capítulo 3.  

 

1.1.6 A guerra de papel: os libelos e a ação difamatória  

 Esses exemplos mostram bem como a dimensão material dos textos constituía um 

elemento fundamental na elaboração e na veiculação dos conteúdos. Donald Mackenzie ilustra 

esse princípio quando analisa um ensaio publicado por John Locke, no qual o filósofo afirmou 

que a formatação de textos religiosos poderia ensejar erros de interpretação doutrinária, 

acarretando dissenções religiosas153. Dessa forma, antes de encerrarmos a seção, faz-se 

necessário um percurso mais detalhado acerca das condições materiais das publicações 

referentes à querela, com destaque para as ferramentas utilizadas para o seu uso na arena 

pública. 

O cavalo de batalha da querela do Santo Espinho é, primordialmente, o libelo — 

consagrado na França do século XVII – tido como um dos mais eficientes instrumentos de 

divulgação das polêmicas, graças ao seu dinamismo e à facilidade de circulação. Por esse 

motivo, Christian Jouhaud acredita ser possível definir o período que vai do fim da Liga até o 

reinado de Luís XIV como “o tempo dos libelos”154. O termo deriva originalmente do latim e 

significa “pequeno livro”155, dado o fato de estarem geralmente disponíveis em encadernações 

de poucas páginas e em formatos diminutos, privilegiando a tiragens de baixo custo e a 

impressão ágil, até mesmo de forma clandestina e anônima, tornando-os importantes peças de 

difamação dos adversários156, fazendo do libelo um aliado incontornável do vitupério. O 

dicionário de Furetière157 chama a atenção para essa característica, ao associar os livretos a 

insultos, censuras e ataques à honra ou à reputação de um indivíduo158, vindo a se somar uma 

 
153 MCKENZIE, Donald Francis. Bibliografia e a sociologia dos textos. Trad: Fernanda Veríssimo. São Paulo: 

Edusp, 2018. p. 78 e 79.  
154 JOUHAUD, Christian. Op cit. p. 2.  
155 BOIXIÈRE, Thibault. Une théorie du libelle: Linguet et l’émergence de l’idée de littérature. Le Monde Français 

du Dix-Huitième Siècle. Volume 3, Issue 1, 2018. p. 6.  
156 FERREYROLLE, Gérard. Op cit. p. 11.  
157 Publicado postumamente em 1690, o Dictionnaire Universel de Antoine Furetière (1619-1688) consagrou-se 

como um dos primeiros esforços de síntese e de explicação prática de conceitos na língua francesa. Seus verbetes 

são fontes incontornáveis para a compreensão de palavras e de expressões utilizados na segunda metade do século 

XVII e nos forneceram uma valiosa base de investigação para a querela analisada, como se verá, sobretudo, no 

capítulo três.  
158 JOUHAUD, Christian. Op cit. p. 2. 



46 

 

noção difundida de que tal gênero era incompatível com qualquer forma de escrita elevada159. 

Sua má fama, todavia, contrastava diametralmente com a sua popularidade. 

Cometeríamos, no entanto, um grave erro se reduzíssemos os libelos à simples função 

de veículo de difamação e de polêmica. Jouhaud nos lembra que, por detrás das redes de textos, 

existiam “redes de homens” que, por sua vez, informam sobre as “práticas sociopolíticas de 

uma determinada época”, sendo elas, muitas vezes, pré-existentes ao evento polêmico a que se 

referiam160. Portanto, os libelos são, antes de tudo, dispositivos de poder161, pois eram 

responsáveis por mover as engrenagens polêmicas que determinavam as disposições do espaço 

público. Como destacou Alain de Cantillon, a crítica, desde ao menos Michel de Certeau, 

sinalizou para a natureza escriturária das sociedades modernas, motivo pelo qual os textos 

devem ser encarados prioritariamente pelo prisma das ações que pressupõem162. 

Outra noção relevante desse debate é a de ação publicitária, definida por Christian 

Jouhaud em sua análise da ascensão política de Richelieu, entre a regência de Ana da Áustria e 

os primeiros anos do reinado de Luís XIV. O autor mostra que a escalada de Richelieu ao poder 

foi antecedida de uma intensa campanha publicitária, a qual teria servido de ensaio para o fato 

político que o sucedeu163.  

Uma das várias formas de emprego desse artifício entra em cena quando os atores 

envolvidos em querelas letradas tentavam criar, por meio da ação de escrita, os efeitos por ela 

almejados. Desse modo, antecipavam-se às implicações pretendidas pela peça, tomando-as 

como fatos já pacificados, de modo que “a publicação permitia não só vilipendiar o adversário, 

mas agir como se esse vilipêndio já tivesse causado os efeitos pretendidos”164. A dissimulação, 

portanto, caminhava lado a lado com a ação165. 

Esse recurso foi amplamente utilizado tanto pelos partidários de Port-Royal quanto 

pelos padres da Companhia. Se repararmos bem, a publicação do primeiro libelo inaciano em 

si é uma tentativa de se adiantar aos benefícios colhidos pelos religiosos de Port-Royal com o 

advento do milagre, pois no momento em que foi impresso e publicado, sequer havia um 

posicionamento por parte das autoridades religiosas a respeito do caráter verdadeiramente 

milagroso da cura de Perrier. Por isso, a argumentação jesuítica se dividia em duas frentes: por 

 
159 Ibidem.  
160 Ibidem. p. 5.  
161 Ibidem. 
162 CANTILLON, Alain, GIAVARINI, Laurence, RIBARD, Dinah e SCHAPIRA, Nicolas. Écriture et action. XVII 

– XIX siècle, une enquete collective. Paris: Éditions de l’École des hautes études en sciences sociales, 2016. p. 9.  
163 JOUHAUD, Christian. Op cit. 
164 JOUHAUD, Christian. Op cit. p. 10. 
165 Ibidem.  



47 

 

um lado asseveravam que os milagres não serviam para reforçar o apoio divino e, por outro, 

sugeriam que a cura pode não ter sido verdadeira ou sobrenatural, posição argumentativa 

formalmente abandonada após a confirmação por parte das autoridades eclesiásticas 

competentes.  

Outro momento em que a dissimulação enquanto ação de descredenciamento fica ainda 

mais evidente é no seguinte trecho do Rabat-joye: “E primeiro, não é apenas falsidade, mas 

também blasfêmia, dizer que Deus opera milagres para autorizar erros condenados por sua 

Igreja e justificar aqueles que obstinadamente os sustentam contra a autoridade da mesma 

Igreja”166. Nessa passagem, Annat fez questão de destacar as condenações eclesiásticas ao 

jansenismo, bem como a resistência desses religiosos em reconhecê-las. Porém, na época da 

publicação do libelo, apenas uma condenação direcionada especificamente às obras de Jansênio 

havia sido fulminada pela Santa Sé por meio da bula Cum occasione, cujos efeitos na França 

foram ignorados por amplos setores do clero, conforme visto anteriormente. Sendo assim, a 

condição de rebeldia de Port-Royal e dos jansenistas em relação à Santa Sé estava longe de ser 

um fato consumado. 

Esses exemplos vêm corroborar a observação de Jouhaud, para quem a cognição dos 

termos dispostos nesse tipo de embate não pode se dar senão pela mobilização de “uma grande 

quantidade de informações contextuais”167, contexto esse primordialmente político168 que, 

longe de ser uma aporia genérica, diz respeito à relação concreta entre o texto e o ambiente 

direto de sua produção. No caso específico dos enfrentamentos desencadeados por libelos, a 

ação de publicar fazia parte – dada a dimensão metafísica em que todo discurso estava inscrito 

e a dinâmica das relações na sociedade de corte169 – da própria política em si. Tal relação entre 

o reporte do texto com o contexto é ilustrada mediante um eloquente exemplo:  

 

Em abril de 1651, a facção da “velha Fronda”, da qual Jean-François de Gondi 

(Cardeal de Retz) era o líder, e o partido do Príncipe de Condé se entreolharam e 

começaram a confrontar-se através de difamações impressas. Nas suas Memórias, 

Retz evoca o seguimento que escolheu dar à publicação de “doze ou quinze 

difamações, uma mais má que a outra”, escritas contra ele: “Mandei trazê-las logo 

após o meu jantar, para lê-los publicamente, após sair da mesa, na frente de todos que 

 
166 Et premierement c'est non seulemente fausseté, mais aussi un blaspheme, de dire que Dieu fasse des miracles 

pour authoriser des ereurs condamnées par son Eglise, e pour justifier ceux qui les soustiennent avec obstination 

contre l'authorité de la mesme Eglise. ANNAT, François. Rabat-joye des jansenistes ou Observations necessaires 

sur ce qu'on dit estre arrivé au Port-Royal, au sujet de la sainte espine. Par un docteur de l'Eglise catholique. 

1656. p. 6.  
167 JOUHAUD, Christian. Op cit. p. 3. 
168 Ibidem.  
169 RDIER, Yann. Les libelles et la fabrique de l’odieux (1615-1617): l’imaginaire de la haine publique et le coup 

d’État de Louis XIII. Dix-septième siècle 2017/3 (n° 276), pages 441 à 454.  



48 

 

estavam em casa; e quando pensei ter dado a conhecer suficientemente às pessoas que 

desprezava este tipo de invectivas, resolvi mostrar ao público que sabia como criá-las. 

Para isso trabalhei, cuidadosamente, numa resposta curta, mas geral, que intitulei 

Apologia da antiga e legítima Fronda, cuja carta parecia ser contra Mazarin, e cujo 

significado era estritamente contra aqueles que usaram o seu nome para derrubar a 

autoridade real. Mandei-o gritar e vender em Paris por cinquenta vendedores 

ambulantes, que apareciam ao mesmo tempo em ruas diferentes, e que eram apoiados 

em todas elas por pessoas designadas para esse fim. Fui, na mesma manhã, ao Palácio, 

com quatrocentos homens...””170 

 

 O excerto é uma grande fonte de reflexão, não só para o caso analisado nesse episódio, 

mas também para outros cenários típicos nas sociedades de Antigo Regime. Nele vemos que a 

dinâmica de circulação dos impressos apresentados pelo Cardeal de Retz consistia na leitura 

dos textos difamatórios para um pequeno público e, posteriormente, na sua distribuição entre 

vendedores ambulantes responsáveis pela capilarização de tais peças difamatórias. Essa prática 

elucida a natureza do público e dos espaços públicos discutidas na seção anterior, 

personificados, nesse caso, por um grupo seleto formado provavelmente por partidários do 

Cardeal e, posteriormente, pela divulgação mais ampla nas ruas de Paris. A leitura “pública” 

nos salões da nobreza não era um ato privativo, uma vez que estava intimamente ligada àquela 

realizada pelos “cinquenta vendedores” de rua. Outro fator que também nos chamou a atenção 

é a forte conotação simbólica que liga o ato de ler as peças à sua divulgação nas ruas de Paris e 

à ida de Gondi ao palácio – feita sob pesada escolta de quatrocentos homens que, além de 

encenar, reafirmavam o poder e a autoridade do Cardeal. Entradas armadas, leituras públicas e 

divulgação de libelos faziam parte da mesma ação política, a qual estabelecia um senso 

específico em meio às disputas palacianas.  

Outro caso específico, apresentado por Yann Rodier, é bastante eloquente quanto aos 

efeitos desse tipo de ação. Ao analisar a campanha libeslítica promovida pelos inimigos da 

rainha Maria de Medici contra Concino Concini, no âmbito da disputa que levou ao poder o rei 

Luiz XIII, o autor propõe que a explosão de ódio culminada com o assassinato brutal de 

 
170 En avril 1651, la faction de « la vieille Fronde », dont Jean-François de Gondi (le cardinal de Retz) est le chef, 

et le parti du prince de Condé se toisent et commencent à s’affronter par le truchement de libelles imprimés. Dans 

ses Mémoires, Retz évoque la suite qu’il a choisi de donner à la parution de « douze ou quinze libelles plus mauvais 

l’un que l’autre », écrits contre lui : « Je me les faisais apporter réglément sur l’heure de mon dîner, pour les lire 

publiquement, au sortir de table, devant tout ce qui se trouvait chez moi ; et quand je crus avoir fait connaître 

suffisamment aux particuliers que je méprisais ces sortes d’invectives, je me résolus de faire voir au public que je 

les savais relever. Je travaillai pour cela, avec soin, à une réponse courte, mais générale, que j’intitulai l’Apologie 

de l’ancienne et légitime Fronde, dont la lettre paraissait être contre le Mazarin, et dont le sens était proprement 

contre ceux qui se servaient de son nom pour abattre l’autorité royale. Je la fis crier et débiter dans Paris par 

cinquante colporteurs, qui parurent, en même temps, en différentes rues, et qui étaient soutenus, dans toutes, par 

des gens apostés pour cela. J’allais, le même matin, au Palais, avec quatre cents hommes…”. JOUHAUD, 

Christian. Op cit. p. 6. 



49 

 

Concini, antes de representar um sentimento popular de oposição a uma figura estrangeira, foi 

um exemplo bem acabado de uma “literatura de ação”, agenciada pelas facções opostas ao 

protegido da rainha171. Como parte do ethos nobiliárquico, a difamação nesse caso cumpriu seu 

intento final, na medida em que foi responsável não apenas pela destruição moral de um 

desafeto, mas também viabilizou sua aniquilação física.  

Apesar de não dispormos de informações semelhantes sobre as diligencias envolvidas 

na divulgação da querela do Santo Espinho, podemos conjecturar, por meio de algumas 

evidências textuais, que a campanha libelística em questão compartilhava da mesma natureza e 

do mesmo propósito difamatório. Assim como no caso apresentado por Rodier, os libelos 

funcionavam como elementos de “deformação e reforma do imaginário”, pois eram ferramentas 

capazes de despertar a emoção pública172, como no episódio do ódio direcionado a Concini. Em 

seus respectivos textos, jansenistas e jesuítas visavam criar uma atmosfera de suspeição e de 

rejeição dos adversários, não se limitando à contestação acerca dos sentidos atribuídos ao 

evento milagroso. O fim último era vituperar de tal modo o rival, atribuindo a ele um ethos 

suspeito a ponto de forçá-lo à submissão ou, em último caso, a exclusão do corpo de Cristo. 

Sem esse pano de fundo, a guerra de libelos perde seu sentido primordial, conforme 

demonstraremos nas próximas seções. Partindo desse paradigma, é importante que levantemos 

algumas questões: se esses livretos tinham como fim o vilipêndio, quem eles vilipendiavam? 

Qual o sentido do vitupério? Quais valores eram imputados aos rivais? Quem os promovia? 

Que ações políticas os sucedem? Tais perguntas nortearão as análises que seguem. 

 

1.2 A função polêmica do jansenismo 

Em sua Défense de la vérité catholique, após concluir um extenso comentário acerca do 

estatuto simbólico dos milagres na história cristã, François Annat passou para a refutação da 

Response jansenista da seguinte forma:  

 

Quanto ao nome de jansenistas, se os senhores de Port-Royal o consideram odioso e 

se irritam quando assim são chamados, é-lhes muito fácil apagá-lo e calar a boca de 

todos os que os designam por esse título. Basta que digam de coração e de boca o que 

o Papa e os Bispos declararam sobre os erros de Jansênio: que reconheçam e 

confessem humilde e sinceramente que as Proposições condenadas como heréticas 

são de fato de Jansênio, que foram condenadas no sentido que lhes deu Jansênio, e 

que as rejeitam como tais. Que igualmente se retratem de tudo o que escreveram em 

 
171 RDIER, Yann. Op cit. p. 442 e 447. 
172 Ibidem. p. 444.  



50 

 

defesa dessa doutrina perniciosa de Jansênio; e que condenem todos os livros que 

compuseram para sustentar esse Autor, assim como a Igreja os condenou.173. 

 

Essa passagem nos interessa por alguns motivos. Em primeiro lugar, a recusa por parte 

dos jansenistas em ostentar esse nome não aparece em nenhum momento na Response, 

sugerindo que essa discussão tenha sido induzida propositalmente pelos jesuítas ou que ela 

fosse conhecida pelos agentes envolvidos na querela, possivelmente tendo aparecido em outras 

disputas. Em segundo lugar, ela aponta para a recusa de um termo que comumente utilizamos 

para definir o lado daqueles que sustentavam o legado agostiniano de Jansênio, mas que, pelo 

sugerido, estava longe de ser uma alcunha pacificada. 

 

1.2.1 O que foi o jansenismo?  

A atitude de rejeição por parte dos jansenistas levanta uma indagação de primeira 

ordem: o que foi o jansenismo? A questão é tão antiga quanto o próprio termo. Em 1686, veio 

ao prelo o Phantosme du jansenisme ou justification des pretendus jansenistes par le livre 

mesme: D’un Savoiard Docteur de Sorbonne leur nouvel Accusateur cuja autoria é atribuída a 

Antoine Arnauld, constituindo uma das mais assertivas sínteses dos jansenistas acerca desse 

assunto. A obra foi publicada em Colônia, por Nicolas Schouten, devido ao temor de que a 

abertura de uma nova frente publicitária pudesse causar distúrbios em meio à Paz da Igreja174. 

Como o título completo indica, ela foi concebida como uma resposta a outro livro escrito pelo 

abade François de La Ville, sob o pseudônimo de “Um doutor da Sorbonne”, intitulado Prejugés 

legitimes contre le jansenisme. Avec une histoire abrege’e de cette erreur depuis le 

commencement des troubles que Jansenius & M. Arnauld ont causé dans le monde jusques à 

leur pacification. O volume, cujo conteúdo trataremos com mais detalhes no terceiro capítulo, 

 
173 Pour ce qui est du nom de Jansenistes, si Messieurs de Port-Royal le trouvent odieux, & se faschent lors qu'on 

les nomme de la sorte, il leursest tres-facile de l'effaser, & de fermer la bouche à tous ceux qui voudroient les 

appeller de ce nom. Qu'ils disent de coeur & de bouche, ce que le Pape & les Evesques ont dit touchant les erreurs 

de Jansenius: Qu'ils recconoissent & confessent humblement & sincerement, qui les Propositions qui ont esté 

condamnées comme heretiques son de Jansenius, & qu'elles ont esté condamnéens selon le sens de Jansenius, & 

qu'ils les rejettent comme telles. Qui'ils se retractent pareillement de tout ce qu'ils ont écrit pour soustenir cette 

mauvaise doctrine de Jansenius; & qu'ils condamnet tous les livres qu'ils ont escrits pour la defense de cét Autheur, 

comme l'Eglise les a condamnez. ANNAT, François. Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre 

les déguisemens et artifices de la response faite par MM. de Port-Royal, à un escrit intitulé: "Observations 

nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé à Port-Royal au sujet de la Saincte Espine". Par le sieur de Sainte-Foy, 

docteur en théologie 1657. p. 20. 
174 O volume que utilizamos é a segunda edição da obra, feita no ano de 1688 que encontra-se disponível no acervo 

digital de livros do Google. Phantosme du jansenisme ou justification des pretendus jansenistes par le livre mesme: 

D’un Savoiard Docteur de Sorbonne leur nouvel Accusateur; intitule Les Préjugez legitimes contre le Jansenisme 

: avec un Abregé de l'Hiftoire de cette erreur depuis le commencement des troubles que Fanfenius & M. Arnauld 

ont causé dans le monde juf- ques à leur pacification. Par un Docteur de Sorbonne. Impresso por Nicolas Scouten, 

Colônia, 1688. p. 1.  



51 

 

também fora publicado em Colônia, no mesmo ano de 1686, pelo livreiro Abraham du Bois e 

contou com a aprovação de dois doutores da Sorbonne. 

A tese principal apresentada por Arnauld é a de que o jansenismo não passava de uma 

quimera175, uma invenção de seus detratores, com a única finalidade de vituperar e de condenar 

uma doutrina que havia sido sustentada por muitas outras autoridades antes deles e de Jansênio, 

tais como Santo Agostinho, São João Crisóstomo e São Tomás de Aquino176. Entre os 

argumentos que amparam essa alegação, Arnauld destacou o fato de que seu próprio detrator 

nas Prejugés reconhecia a dificuldade de se alcançar uma definição clara em relação ao que 

viria a ser esse fenômeno, como podemos ver neste trecho:  

 

Pois assim reconhece que o jansenismo é uma quimera que nos alarmamos sem 

motivo, já que nem mesmo sabemos defini-lo. E está tão convencido de que a maioria 

dos que se inquietam com o jansenismo não seriam capazes de defini-lo, que alega ser 

precisamente nisso que seu livro será útil: dissipará essa ilusão, ao proporcionar meios 

de conhecer o verdadeiro jansenismo àqueles que o temem sem compreendê-lo177.  

 

 Como saber, então, quem são os jansenistas? Arnauld afirmava que nessa matéria os 

opositores caíam em contradições ou em definições genéricas e pouco elaboradas. Um exemplo 

disso seria o hábito de acusar de jansenismo todos aqueles que pregavam uma moralidade mais 

severa178 ou que se recusavam a conceder absolvição imediata, nas confissões, aos fiéis que não 

demonstrassem verdadeira contrição por seus pecados179. Outra definição precária teria sido 

elaborada pelo abade, quando asseverava que eram jansenistas todos aqueles que sustentavam 

algumas das cinco proposições condenadas pela Santa Sé e formuladas pelos doutores da 

 
175 Ibidem. p. 63.  
176 “Ele também teve que provar, e não supor, que a Proposição da Carta do Sr. Arnauld, que nunca poderia ser 

demonstrada como diferente das Proposições de Santo Agostinho e São Crisóstomo, é a mesma que a primeira das 

cinco condenadas. [...]Pois ele sabia que enquanto trabalhavam nesta bela Censura, o Sr. Arnauld escreveu um 

Escrito que tinha o título: Vera S. Thoma de Gratia suficiente & efficaci doctrina diluci de explanata: onde mostra 

claramente que a doutrina de São Tomás, o que ele não disfarça, propondo-o sempre nos seus próprios termos, é 

tão coerente com a sua Proposição, que não poderíamos condená-lo sem condenar este Santo, e sem derrubar toda 

a sua Teologia”.  

“Il devoit de plus prouver, et non pas suppofer que la Proposition de la Lettre de Mr. Arnauld , qu'on n'a jamais pû 

faire voir estre differente des Propositions de S. Augustin et de S. Chrysostome , est la même que la premiere des 

cinq condamnées. [...]Car il avroit sçu que pendant qu'ils travailloient à cette belle Censure , Mr. Arnauld fit un 

Ecrit qui avoit pour titre : Vera S. Thoma de Gratia sufficiente & efficaci doctrina diluci de explanata : où il montre 

clairement que la doctrine de saint Thomas , qu'il ne déguise point , la propofant toûjours dans ses propres termes 

, est tellement conforme à sa Proposition , qu'on ne la pouvoit condamner sans condamner ce Saint , & sans 

renverser toute sa Theologie”. Ibidem. p. 53 e 57.  
177 Car il reconnoist par là quele Jansenisme est une chimere dont on s'allarme mal à propos , quand on ne le 

sçavroit definir . Et il est tellement convaincu que la plupart de ceux qui s'allarment sur le Jansenisme , ne le 

sçavroient definir , qu'il prétend que c'est en cela que son livre sera utile , qu'il dissipera cette illusion , en donnant 

moyen de connoistre le vray Jansenisme , à ceux qui en ont peur sans le connoistre. Ibidem. p. 36. 
178 Ibidem. p. 37. 
179 Ibidem. p. 37.  



52 

 

Sorbonne ou que simplesmente negassem que Jansênio as houvesse elaborado180. Como vimos, 

toda a querela ao redor das questões de direito e de fato orbitava em torno do fato de que a 

maior parte daqueles que apoiavam a autoridade do bispo de Ypres não reconhecia as cinco 

proposições como sendo uma justa expressão de suas teses, motivo pelo qual não viam razões 

para defendê-las. A virtual inexistência de adesões às cinco proposições foi ilustrada pelo autor 

do Phantosme em um levantamento encomendado pelo arquidiácono de Rouen, o senhor 

Mallet, que em 1660 buscava mapear quantos fiéis daquela diocese se identificavam com as 

teses de Jansênio, seguindo o critério das cinco proposições – o eclesiástico não pôde encontrar 

em todo aquele território (um dos mais populosos do reino) sequer uma alma que tenha admitido 

associação a essas teses181. A conclusão de Arnauld era que, se não havia defensores das 

proposições da Sorbonne, o jansenismo não passava de uma quimera e, portanto, não existia182. 

Já no que tange ao argumento de que a “seita de Jansênio” poderia ser definida pelo não 

reconhecimento de que as teses da Sorbonne faziam reporte fiel à doutrina do bispo de Ypres, 

o autor replicava que tal postulação não encerraria em si nenhum problema doutrinal capaz de 

justificar o arrolamento dos supostos jansenistas ao rol de inimigos da autoridade eclesiástica e 

da verdadeira “Religião”183. Arnauld recordava ainda, utilizando cronistas reconhecidos por 

defenderem a infalibilidade papal – como o Cardeal Baronius, Belarmino e Palavicini – que os 

concílios gerais e os papas poderiam cometer erros em matéria de questões de fato184. 

Essa problemática envolvendo a definição do jansenismo não passou desapercebida pela 

historiografia especializada, tendo sido frequentemente visitada por aqueles que se dedicaram 

a estudar esse importante fenômeno religioso francês. Em uma recente publicação intitulada 

 
180 “Existe na França uma seita reprovada por Deus e pelos homens chamada Jansenismo, da qual se participa de 

duas maneiras: ou apoiando algumas das cinco Proposições, ou negando que Jansênio as tenha ensinado. Ora, nada 

é mais fácil do que mostrar que essa seita é uma quimera, de acordo com um ou outro membro desta definição, 

mas de duas maneiras muito diferentes”.  

“Il y a en France une Secte reprouvée de Dieu et des hommes qu'on appelle le Jansenisme , de laquelle on est en 

deux manieres , ou en soûtenant quelques unes des 5. Propositions , ou en niant que Jansenius les ait enseignées . 

Or rien n'est plus aisé que de faire voir que cette secte est une chimere selon l'un et l'autre membre de cette 

definition , mais en deux manieres toutes diferentes”. Ibidem. p. 41.  
181 Ibidem. p. 44. 
182 Ibidem. p. 63.  
183 Ibidem. 43. 
184 “Mas não é verdade que disseram sobre isto, que não eram obrigados a submeter-se à decisão relativa a este 

facto, porque esta não tinha sido tomada por um “concílio geral, mas por papas sujeitos à falta”. Pois eles 

sustentavam, pelo contrário, que os Concílios Gerais não eram infalíveis nessas questões de fato, assim como os 

Papas, e provaram isso pelos Autores, mesmo aqueles mais apegados à infalibilidade do Papa, como os Cardeais 

Barônio, Belarmino e Palavicina”. 

“Mais il n'eft point vray qu'ils ayent dit sur cela , qu'ils n'estoient pas obligez de se soûmettre à la decision touchant 

ce fait , à cause qu'elle n'avoit pas esté faite par un" Concile general , mais par des Papes sujets amanquer . Car ils 

ont soûtenu , au contraire , que les Conciles generaux n'estoient point infaillibles sur ces questions de fait, non plus 

que les Papes , & ils l'ont prouvé par les Autheurs méme les plus attachez à l'infaillibilité du Pape , comme  les 

Cardinaux Baronius , Bellarmin , et Palavicin”. Ibidem. p. 48.  



53 

 

Histoire du jansénisme, Monique Cottret reconhece as dificuldades em se definir tal termo, 

motivo pelo qual dedicou a introdução de sua obra para responder à pergunta: “o jansenismo 

existiu?”. A autora pondera sobre as diferentes facetas do movimento e como as suas 

postulações mudaram ao longo do tempo, destacando, ainda, que nenhum dos agentes mais 

comumente associados ao jansenismo se reconhecia dessa maneira185. Já na década de 1970, 

Jean Delumeau acentuava, assim como Cottret, a dificuldade de se definir o conceito, dada a 

pluralidade de seu emprego e as mutações que sofreu, aderindo à opinião de tantos outros de 

que é possível dividir o jansenismo em várias vertentes como o “lovanismo”, “cyranismo” ou 

“quesnelismo”186. Se recuarmos um pouco mais, para o ano de 1953, veremos, em um artigo 

publicado por Jean Orcibal, a tentativa de se fazer frente a essa complexa questão. No caso, o 

autor buscou definir o jansenismo através do mapeamento de três postulados básicos, a saber: 

o rigorismo moral, a austeridade e a tristeza do crente187. Todavia, se reparamos bem, essas 

características eram comuns a todo o cristianismo europeu da época188, sendo encontradas 

especialmente na abadia de Port-Royal, antes mesmo do contato com Jansênio e com Saint 

Cyran no âmbito ainda das reformas promovidas pela madre Angélica Arnauld.  

Uma das abordagens possíveis da questão seria reduzir o jansenismo às teses defendidas 

por Jansênio acerca da função e do alcance da graça, tal como formuladas no Augustinus. Se, 

por um lado, as discussões teológicas em torno da graça e as mobilizações em defesa da 

autoridade e do legado de Jansênio são centrais — ao menos em um primeiro momento —, por 

outro, sua definição como sistema intelectual ou como “correntes de pensamento”, como 

classificou Delumeau189, revela-se precária. De saída, é preciso destacar que as proposições de 

Jansênio acerca da graça estavam longe de ser uma unanimidade ou uma prioridade entre 

algumas das personagens comumente associadas ao termo. Essa falta de um consenso interno 

ao jansenismo ficava evidente, inclusive, no peso atribuído à autoridade de Santo Agostinho no 

que concernia à graça. A título de exemplo, podemos citar as divergências entre Antoine 

Arnauld e Pierre Nicole acerca do conceito de graça geral, o qual irrompeu nas fileiras 

jansenistas, sobretudo após as condenações papais da década de 1650.  

 
185 COTTRET, Monique. Histoire du jansenisme XVI – XIX siècle. Perrin Editions: Paris, 2016. p. 10.  
186 DELUMEAU, Jean. Op. cit. p. 145. Linha parecida é adotada por Laurence Devillairs em contribuição feita ao 

Dicionário dos tempos, dos lugares e das figuras do cristianismo organizado por André Vauchez. No verbete a 

autora aponta ser mais conveniente utilizar o termo “jansenismos” no plural. DEVILLAIRS, Laurence. In: 

VAUCHEZ, André. Cristianismo. Dicionário dos tempos, dos lugares e das figuras. Trad: Abner Chiquieri. Rio de 

Janeiro: Forense, 2013. p. 214.  
187 ORCIBAL, Jean. Apud. SELLIERS, Philippe. Op cit. p. 58 e 61. 
188 Acerca desse tema ver: DELUMEAU, Jean.  O pecado e o medo - a culpabilização no ocidente (séculos 13-

18). Tradução: Álvaro Lorencini. Bauru: EDUSC, 2003. Vol 1.  
189 DELUMEAU, Jean. Op. cit. p. 120.  



54 

 

 Conforme destacou Bernard Chédozeau, uma das grandes questões enfrentadas pelos 

teólogos adeptos das teses agostinianas mais tradicionais era o problema de explicar a existência 

de império “pagãos”, cuja complexidade e sofisticação eram capazes de rivalizar com a dos 

reinos cristãos europeus190. Essa realidade impunha a seguinte questão: uma vez que a graça 

não foi igualmente distribuída a todos, por que podemos encontrar vestígios da bondade divina 

em povos que não receberam a fé, tais como a criação de leis justas ou o desenvolvimento de 

verdades filosóficas? Uma das tentativas de se responder essa indagação foi empreendida por 

Pierre Nicole, criador do conceito de graça geral. Segundo Nicole, entre a graça que é dada 

para os salvos e a que falta para os reprovados, há um espaço para a misericórdia de Deus; caso 

contrário, os condenados seriam incapazes de fazer o bem, inclusive aquele indispensável à 

manutenção de qualquer tipo de civilização, como a obediência às leis191. Desse modo, Deus 

dispensaria uma espécie de graça comum a todos, e esta, apesar de ser inábil para suscitar a 

conversão e a salvação, era suficiente para alicerçar boas ações que, assim, se tornavam atos de 

piedade. 

 Essa opinião, no entanto, foi rejeitada por grande parte dos religiosos ligados a Port-

Royal, sendo Antoine Arnauld um de seus maiores críticos192. As teses de Nicole eram tão 

diferentes das de Jansênio que os jesuítas chegaram a utilizar os seus escritos para combater os 

próprios jansenistas193. Por esse motivo, Arnauld associou as postulações sobre a graça geral a 

uma espécie de molinismo, acusando essa proposição, por consequência, de pelagianismo194. 

 Apesar da resistência arnauldiana, fato é que, desde 1653, quando da segunda 

condenação às obras de Jansênio, muitos religiosos associados a essa facção passaram a adotar 

posições doutrinárias acerca da graça muito mais parecidas com as teses tomistas, abrindo 

concessões para a aceitação de formulações como a graça suficiente195. Esse fato não deve nos 

causar estranheza, pois, apesar dos postulados de Jansênio possuírem diferenças substanciais 

em relação às teses tomistas196, aproximações entre as doutrinas desses santos doutores não 

eram novidade no século XVII. Segundo uma opinião corrente à época (sustentada por Arnauld, 

 
190 CHÉDOZEAU, Bernard. “Antoine Arnauld et Pierre Nicole: le conflit de la grâce générale”, Antoine Arnauld 

(1612-1694). Philosophe, écrivain, théologien, Chroniques de Port-Royal, 44, 1995. p. 121. 
191 Ibidem. p. 113.  
192 Ibidem.  p. 120.  
193 Ibidem. p. 122.  
194 Ibidem. p. 124.  
195 DE FRANCESCHI, Sylvio Hermann. Op cit. p.  5. 
196 Ibidem. p. 4.  



55 

 

Bossuet e o próprio Jansênio), em se tratando de graça, o que Aquino havia feito era traduzir 

escolasticamente as proposições do bispo de Hipona197.  

 A variedade encontrada no interior do jansenismo estava dada ainda desde a sua chegada 

a Port-Royal. Em matéria das questões disputadas sobre a graça, Saint-Cyran se aproximava 

muito mais das teses defendidas pelo Cardeal Bérulle, para quem uma explicação sistemática 

sobre a graça ficava em segundo plano em relação às reflexões morais, cujo objetivo era 

conduzir o crente ao reconhecimento de sua total dependência de Deus198. Dessa forma, sua 

tomada de posição ao lado de Jansênio seria uma forma de juntar esforços em prol do combate 

ao molinismo e às forças ligadas ao Cardeal Richelieu, a ponto de Jedin afirmar que o 

agostinianismo representava duas coisas muito diferentes para cada um desses religiosos199.  

 Outro fato que depõe contra as interpretações baseadas no paradigma – chamemo-lo 

idealista – das correntes de pensamentos é o fato de a querela da graça ter sido concebida, como 

nos lembra Alain de Libera, em um momento no qual a própria formação de um sujeito 

psicológico e pessoal ainda estava por se fazer200. Dessa forma, cabe-nos questionar a eficácia 

de categorizações que primam por um tipo de adesão, individual ou coletiva, de sujeitos a 

determinados sistemas de pensamento – como a noção de “correntes” faz supor –, em 

detrimento de uma abordagem que privilegie os usos sociais e as práticas discursivas em uso 

na época.  

 

1.2.2 O jansenismo enquanto artifício difamatório 

Com base nessas reflexões, podemos, então, retomar a pergunta feita no início dessa 

seção: o que foi o jansenismo? Acreditamos que um passo importante na elucidação dessa 

complexa questão foi dado por Philippe Selliers quando observou o seguinte:  

 

O que impressiona o historiador moderno das ideias é a frequência com que o 

conveniente “jansenismo” é usado hoje para evitar olhar para as práticas que eram 

então comuns na Igreja Católica. Até o início do século XX, ela permaneceu 

impregnada de uma forma particular de religião que pode ser chamada de 

"cristianismo agostiniano": sentimento pela fraqueza e corrupção do homem, 

insistência sobre o pecado original, desconfiança do corpo, pedagogia da suspeita, 

tudo isso fazia parte das representações coletivas. Colocar esses discursos e essas 

 
197 DE FRANCESCHI, Sylvio Hermann. Op cit. p. 317.  
198 JEDIN, Humberto. BAUS, K. Op cit. p. 75. 
199 Ibidem. 
200 LIBERA, Alain. Arqueologia do Sujeito. Nascimento do Sujeito. Trad. Fátima Conceição Murad. São Paulo. 

Editora Fap-Unifesp. 2013. p. 36.  



56 

 

práticas nas costas de um “jansenismo” fabricado às pressas revela um verdadeiro 

fenômeno do bode expiatório201. 

 

O efeito expiatório associado à criação do jansenismo nos parece muito pertinente. Ao 

longo da análise de nossa documentação, bem como da bibliografia, podemos perceber que o 

jansenismo do século XVII – especialmente das duas décadas que antecedem e sucedem o 

milagre – era muito mais uma construção discursiva de seus inimigos do que um dado empírico 

verificável. Nesse quesito, é irretocável a observação de Jean-Robet Armogathe quando diz que 

o jansenismo “aparece, com efeito, como uma construção polêmica de seus adversários”202. 

Essa proposta participa sensivelmente de nossa disposição analítica e encontra amparo ainda 

em Jean-Louis Quantin quando afirmou que:  

 

Se quisermos evitar que a referência encantatória ao agostinianismo nos estudos do 

século XVII se torne um truque de prestidigitação – a maneira conveniente de evitar 

examinar a recepção textual de Agostinho, inclusive tratando da edição da Opera 

Omnia de Agostinho – devemos estudar não apenas o que os jansenistas e os anti-

jansenistas disseram, mas o que fizeram: os procedimentos que implementaram, a sua 

manipulação das autoridades, o trabalho através do qual criaram uma genealogia 

doutrinal, ao mesmo tempo que identificaram os seus adversários com os hereges do 

passado203.   
 

Nessa direção, lembremos que o termo foi empregado pela primeira vez por um padre 

jesuíta, Marin Mersene204, em uma publicação de 1642, pouco após a chegada do Augustinus à 

França. A consideração encontra amparo também em uma passagem do Rabat-joye, na qual 

François Annat e seus colaboradores afirmam que os “senhores de Port-Royal” eram 

“comumente chamados de jansenistas”205, em uma clara referência ao fato de que essa alcunha 

era atribuída a eles, e não um nome comumente adotado. 

 
201 Ce qui saute aux yeux de l’historien moderne des idées, c’est à quel point le fourre-tout commode du 

‘jansénisme’ est souvent utilisé aujourd’hui pour éviter de regarder em face des pratiques qui étaient alors courantes 

dans l’Église catholique. Jusqu’au début du XX siècle, celle-ci est restée imprégnée d’une forme de religion 

particulière qu’on peut nommer le ‘christianisme augustinien’: sentiment de la faiblesse et de la corruption de 

l’homme, insistance sur le Péché originel, méfiance à l’égard du corps, pédagogie du soupçon, tout cela faisant 

partie des représentations collectives. Mettre ces discours et ces pratiques sur le dos d’um ‘jansenisme’ hâtivement 

fabriqué relève d’un véritable phénomène de bouc émissaire. SELLIERS, Philippe. Op cit. p. 61. 
202 ARMOGATHE, Jean-Robert. Op cit. p. 25. Tese parecida é levantada por Phillipe Selliers em obra já 

exaustivamente citada aqui. SELLIERS, Philippe. Op cit. 56 e 57.  
203 Si l’on veut éviter que la référence incantatoire à l’augustinisme dans les études dix-septiémistes ne devienne 

un tour de passe-passe, – le moyen commode de se dispenser de jamais examiner la réception textuelle d’Augustin, 

y compris en traitant de l’édition des Opera omnia d'Augustin, – il faut étudier non pas seulement ce que disaient 

jansénistes et anti-jansénistes, mais ce qu’ils faisaient: les procédures qu’ils mettaient en oeuvre, leur manipulation 

des autorités, le travail par lequel ils se fabriquaient une généalogie doctrinale, tout en identifiant leurs adversaires 

avec les hérétiques du passé. QUANTIN, Jean-Louis. Op cit.  p. 367 – 358. 
204 Ibidem. p. 25.  
205 ANNAT, François. Rabat-joye des jansenistes ou Observations necessaires sur ce qu'on dit estre arrivé au Port-

Royal, au sujet de la sainte espine . Par un docteur de l'Eglise catholique. 1656. p. 5. 



57 

 

O emprego desse “fantasmagórico” substantivo, que também cumpria função de 

adjetivação, trazia um conteúdo difamatório extra, uma vez que o uso do nome de uma 

autoridade teológica associado ao sufixo “ismo” geralmente denotava uma heresia, como 

destaca o próprio Annat na sequência do trecho citado:  

 

Que se retratem, portanto, de tudo o que escreveram para sustentar essa perniciosa 

doutrina de Jansênio; e que condenem todos os livros que compuseram em defesa 

desse Autor, tal como a Igreja os condenou. Quando, pois, se apartarem assim de 

Jansênio, não haverá mais motivo para os designar por jansenistas. Mas se se 

obstinarem, como até agora o têm feito, a sustentar esse Autor contra a autoridade da 

Igreja; e se preferirem permanecer degradados do seu Doutorado, cortados do corpo 

da Sorbonne e atingidos pelos anátemas da Igreja, a renunciar à condenada doutrina 

de Jansênio; pode-se, e mesmo se deve, chamá-los de jansenistas, com igual razão, 

como os Santos Padres e os Concílios denominaram Montanistas, Origenistas e 

Donatistas aqueles que sustentavam os erros de Montano, Orígenes e Donato; contra 

a autoridade da mesma Igreja. E ainda que ninguém lhes atribuísse esse nome de 

jansenistas perante os homens, seriam sempre reconhecidos como tais perante Deus: 

e deveriam temer muito mais ouvir um dia da boca do soberano Juiz o reproche de 

terem sido jansenistas; isto é, rebeldes à sua Igreja, do que serem marcados por todas 

as injúrias mais atrozes que pudessem receber da parte dos homens206. 

 

A prática descrita acima remonta aos primórdios do cristianismo, quando Justino 

defendia que o conceito de heresia estava associado às comunidades cristãs seguidoras de 

“escolas filosóficas”, ameaçando, desse modo, a unidade doutrinária da Igreja ao ostentarem 

cada um o nome dos fundadores de seus sistemas teológicos207. Além de promover o estigma 

do cisma e da heresia, essa ação servia a fins pragmáticos muito específicos, pois ajudava forjar 

uma identidade que, mesmo fictícia, reunia sob a bandeira de Jansênio aqueles agentes 

interessados na proteção de seu legado. Olivier Chaline aponta para um cenário parecido, ao 

destacar que um dos efeitos gerados pela bula Unigenitus foi forçar uma aglutinação dos 

 
206 Qui'ils se retractent pareillement de tout ce qu'ils ont écrit pour soustenir cette mauvaise doctrine de Jansenius; 

& qu'ils condamnet tous les livres qu'ils ont escrits pour la defense de cét Autheur, comme l'Eglise les a condamnez. 

Quand ils se serony ainsi separez de Jansenius, ils n'yaura plus aucun sujet de les apeller Jansenistes. Mais s'ils 

s'opiniastrent comme ils ont fait jusques à present, à soustenir cét autheur contre l'authorité de l'Eglise; & s'ils 

aiment mieux demeurer dégradez de leur Doctorat, retranchez du corp de la Sorbonne, & frappez des anathemes 

de l'Eglise, que de renoncer à la doctrine  condamnée de Jansenius; on peut, & mesme  on doit les nommes 

Jansenistes, avec autant de raison, que les Sainctes Peres & les Conciles, ont appellé Montanistes, Origenistes , & 

Donatistes, ceux qui soustenoient les erreurs de Montanus, Origene, & Donat; contre l'authorité de la mesme 

Eglise. Et quand bien aucun ne leur donneroit ce nom de Jansenistes devant les hommes, ils seroient tousiours 

reconnus pour tels devant Dieu: & ils devorient craindre beaucoup plus d'enentendre un jour de la bouche du 

souverain Juge, le reproche d'avoir esté Jansenistes; c'est à dire, rebelles à son Eglise, que d'estre nottez de toutes 

les injures les plus atroces qu'ils pourroient recevoir de la part des hommes. ANNAT, François. Défense de la vérité 

catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de la response faite par MM. de Port-Royal, 

à un escrit intitulé : "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé à Port-Royal au sujet de la Saincte 

Espine" . Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie. 1657. p. 20. 
207 DUBOIS, Jean-Daniel. Polêmicas, Poder e exegese: o exemplo dos gnósticos antigos no mundo grego. 

ZERNER, Monique. Inventar a heresia? Discurso polêmico e poderes antes da inquisição. Trad: Néri de Barros 

Almeida et al. Campinas: Editora da Unicamp, 2009. p. 42.  



58 

 

chamados jansenistas no Parlamento de Paris, pois, ao se reunirem em nome do combate à bula, 

os partidários da causa se mostravam, expondo-se ao ataque de seus inimigos208. 

Nossa hipótese é que a controvérsia do Santo Espinho, iniciada pelos jesuítas, fazia 

parte, dentre muitas outras coisas, de uma campanha publicitária mais ampla contra uma 

comunidade dispersa à qual se pudesse atribuir o nome “jansenismo”, comunidade essa que, 

naquele momento, acabava de ter sua autoridade nominal condenada por duas fulminações 

papais. Ao abrir a polêmica acusando os religiosos de Port-Royal de terem anunciado um 

milagre sem a aprovação das autoridades eclesiásticas e de o fazerem sob o espírito de uma 

“alegria perniciosa”209, os jesuítas esperavam uma reação que certamente viria, forçando a 

exposição daquela comunidade para, logo em seguida, acusá-la de jansenismo.  

 

1.2.3 Representações “jansenistas” do “jansenismo”  

Quanto aos religiosos associados à promoção das teses de Jansênio, como eles se 

tratavam? O termo, como destacou Annat em seu libelo, não era bem-visto por eles, pois se 

pretendiam êmulos de Santo Agostinho e de São Paulo210. Devemos lembrar de um argumento 

comum entre as fileiras jansenistas de que, ao condenar as cinco proposições, a Igreja estava 

condenando Santo Agostinho, sem querer dizê-lo, constituindo-se um pecado terrível de 

hipocrisia211. Essas considerações ganham mais sentido quando temos em mente a estrutura 

autoritativa na qual as controvérsias seiscentistas se embasavam. Em Artes de querelar, Luiz 

César de Sá recorda que a emulação de autoridades do passado apresentava-se como parte 

essencial dos conflitos letrados à época moderna, uma vez que cumpria duas funções 

primordiais: a legitimação e a depuração da excelência, além de sustentar o que se poderia 

chamar de “política da imortalidade”212. Nesse processo de emulação, buscava-se selecionar 

“os melhores predicados” da autoridade emulada ao mesmo tempo em que se visava a emulá-

los sob os artifícios do engenho – nesse processo, a voz enunciativa recobria-se com o peso e a 

boa-fé da autoridade emulada213. Desse modo, a emulação não pode, em hipótese alguma, ser 

confundida com a simples cópia ou com a mera repetição dos postulados antigos. Na medida 

em que conferia legitimidade, a emulação de auctoritates, passadas ou contemporâneas, 

 
208 CHALINE, Oliver. Op cit. p. 4. 
209 ANNAT, François. Rabat-joye des jansenistes ou Observations necessaires sur ce qu'on dit estre arrivé au Port-

Royal, au sujet de la sainte espine . Par un docteur de l'Eglise catholique. 1656. p. Introdução. 
210 SELLIERS, Philippe. Op cit. p. 70 e 71.  
211 Ibidem. p. 38. 
212 DE SÁ, Luiz César. Op cit. p. 24 e 25.  
213 Ibidem. p. 24. 



59 

 

“causava um deslocamento da autoridade” que, segundo o autor, era coroado com a ascensão à 

imortalidade214. Ao proceder de tal modo, ambicionava-se deter a voraz marcha do tempo, a 

qual impiedosamente relegava ao calabouço do esquecimento os ineptos no trato das delicadas 

variáveis dispostas nessa equação215.  

Essa dinâmica de recurso à autoridade do tempo explica, dentre outras coisas, a 

variedade encontrada dentro de um sistema que, mesmo partindo dos princípios deixados por 

costumes construídos em longa duração, apresentava distinções importantes a depender do 

lugar, da época e dos personagens envolvidos, como se verifica na controvérsia da graça, em 

que os ditos molinistas e jansenistas partiam dos mesmos referenciais teológicos para chegar a 

conclusões, por vezes, diametralmente opostas. No caso em tela, as disputas pela composição 

de sentido em torno dos significados da graça – ou então da mensagem que um milagre ocorrido 

no olho de uma garotinha – significava o favorecimento ou a condenação de determinada 

doutrina, isto é, antes de mais nada, era um embate para definir quais agentes poderiam se apoiar 

em autoridades já pacificamente legitimadas pela Igreja.  

Vemos o referido princípio expresso de forma ainda mais enfática em uma gravura 

encontrada nos acervos digitais da Bibliotèque du Patrimoine de Clermont-Ferrand, sob o título 

de Les Travaux Innutiles (Figura 2), cuja data e autoria não são informadas, mas que, pelas 

personagens elencadas, data do século XVIII, possivelmente produzida após a publicação da 

Bula Unigenitus.  

 

 
214 Ibidem. 
215 Ibidem. p. 24 e 25. 



60 

 

 

Figura 2: Les Travaux Inutiles216.  

 

Ao observar a imagem vemos nove indivíduos se empenhando em derrubar uma árvore 

coroada de medalhões, onde estão destacadas as imagens de grandes personagens ligados ao, 

assim chamado, “jansenismo”, como Pascal Quesnal, Blaise Pascal, Antoine Arnauld, dentre 

outros. Em galhos ainda mais elevados, podemos observar as figuras de Santo Agostinho, São 

Tomás de Aquino, São Cipriano e o apóstolo Paulo, todos iluminados pela colomba do Espírito 

Santo e pelo próprio Deus Pai. A mando do “inútil trabalho”, um homem vestindo roupas 

clericais, possivelmente representando os padres da Companhia de Jesus, ostenta o que parece 

ser uma sacola – uma provável referência às moedas de prata dadas como pagamento a Judas 

quando ele traiu o Cristo durante a última ceia. O trecho escrito abaixo da imagem aponta que 

a gravura tem a sua origem em Amsterdã e traz, também, uma oração para que o Senhor 

preservasse as raízes da árvore, a qual estava para ser derrubada. A suplica pedia ainda que, 

caso derrubada, pudesse crescer novamente e, ao mesmo tempo, invocava o anátema sobre os 

inimigos empenhados em derrubá-la.  

 
216 Disponível em: https://overnia.bibliotheques-

clermontmetropole.eu/notice.php?q=Les%20travaux%20inutiles&spec_expand=1&start=0. Acesso em:  08 de 

junho 2025. 



61 

 

Apesar de sua produção tardia, a iconografia expressa em caracteres imagéticos um 

argumento que, como vimos, já circulava à época da querela do Santo Espinho. A figura da 

árvore constituía-se, também, como um topos canônico da oratória neotestamentária, pois, 

como dito por Jesus no capítulo 15 do Evangelho de João, Cristo era a videira cuja vida pendia 

para os ramos. A permanência da união ao tronco principal poderia render bons frutos, mas sua 

cisão acarretaria em morte. Todavia, Deus Pai, apresentado como agricultor, era o único capaz 

de separar a árvore do galho, motivo pelo qual o trabalho jesuíta de promover tal cisão quedava 

como um esforço inútil.  

Acreditamos ser agora possível dar resposta à questão colocada no início da seção. O 

jansenismo foi um fenômeno que, a exemplo de tantos outros, era marcado por uma 

complexidade e por uma variedade irredutível, a ponto de sua definição, a partir de um termo 

singular, só poder ser concebida dentro de uma estratégia elocutiva montada pelos seus 

detratores. Ao mesmo tempo, podemos asseverar que o jansenismo, sobretudo nas primeiras 

décadas após a publicação do Augustinus, faz referência a uma comunidade, majoritariamente 

francesa, disposta a emular e a defender o legado do bispo de Ypres como uma legítima 

autoridade e intérprete das verdades cristãs acerca da graça.  

 

1.3 A violência publicitária e a cisão do Corpo de Cristo  

Intrínseca à construção de uma identidade do jansenismo estava a tentativa de qualificá-

lo. Essa campanha era promovida por meio da aproximação entre o jansenismo e o calvinismo, 

haja vista que tal prática cumpria também a função de desautorizar as interpretações dessa 

facção e torná-la ainda mais condenável e passível de censura. Por sustentarem doutrinas que 

tendiam a avantajar as prerrogativas da graça e minorar as atribuições do livre-arbítrio, a 

associação entre calvinistas e jansenistas não demandava muito esforço e é possível que tenha 

tido um potencial de convencimento amplo. Esse mecanismo elocutivo não estava circunscrito 

às peças de difamação jesuíticas, podendo ser visto em uma carta enviada por São Vicente de 

Paulo a Jean Dehorgny, no dia 25 junho de 1648.  

 

A segunda razão é a do conhecimento que tenho da intenção do autor dessas opiniões 

novas [refere-se ao Abade de Saint-Cyran] de aniquilar o presente estado da Igreja e 

colocá-la sob seu poder. Disse-me um dia que o desígnio de Deus era o de arruinar a 

presente Igreja e que aqueles que se empenhavam em sustentá-la estavam agindo 

contra o seu desígnio; ao dizer-lhe que esse era o pretexto assumido de ordinário pelos 

heresiarcas, como Calvino, respondeu-me que Calvino não fizera mal em tudo que 

empreendera, mas que se defendera mal. [...] A Congregação de Santa Genoveva 

ordena a seus doutores que sustentem as opiniões de Santo Agostinho. Nós também 

pretendemos fazê-lo, explicando, porém, Santo Agostinho pelo Concílio de Trento, e 



62 

 

não o Concílio por Santo Agostinho, porque o primeiro é infalível e o segundo não 

é217. 

 

Conhecido como uma das mais importantes figuras no combate aos jansenistas na 

França, o fundador da Congregação da Missão manteve uma relação de amizade com Saint-

Cyran até o surgimento das primeiras condenações às obras de Jansênio na década de 1640, 

momento em que começou a se afastar do abade. Longe de constituir uma mera confidência 

entre amigos, a carta cumpre um papel difamatório importante ao desvincular a autoridade de 

Agostinho das obras de Jansênio e aproximá-la à de Calvino, fazendo com que os doutores 

agostinianos da Congregação de Santa Genoveva mantivessem suas postulações, mas se 

afastassem dos apoiadores de Saint-Cyran.  

 

1.3.1 O jansenismo face ao espelho da ameaça calvinista  

Entre os jesuítas, um dos grandes promotores da tese aproximativa entre jansenistas e 

calvinistas foi François Annat que, em sua Response à la XVIIe lettre des jansénistes, de 1657, 

dizia existir apenas duas maneiras de defender a doutrina da graça eficaz – a forma de Calvino 

e a forma dos tomistas, escotistas, doutores da Sorbonne e dos jesuítas218. Curiosamente, o 

mesmo provincial também acusou os dominicanos tomistas de sustentarem teses calvinistas, 

vindo a mudar seu discurso apenas quando buscou angariar o poio desses religiosos para a causa 

antijansenista219.  

A amplitude desse artifício elocutivo, bem como suas variedades de emprego são 

notáveis. Em Mapas e ficções, Roger Chartier analisa um relato ficcional de viagem publicado 

em 1660 por Zacarias de Lisieux, sob o pseudônimo de Louis Fontaine. Em sua narrativa 

alegórica da viagem ao país de Jansênia, o Sieur de Saint Marcel, como é chamado Lisieux, 

informa que o país dos jansenistas estava localizado entre duas outras nações, a saber, 

Libertínia, ao oriente, e Desespéria, a ocidente220. Ao Norte, todavia, encontrava-se Calvínia 

que fornecia a Jansênia seus exércitos221. Da capital desse país era possível acessar por igual 

distância todos os três reinos vizinhos, com quem Jansênia fazia comércio222. Como destaca 

Chartier, a proximidade geográfica trazia implicações teológicas. Por reduzirem o escopo da 

 
217 Obras completas São Vicente de Paulo: correspondências, colóquios, documentos, tomo III. Organizado por 

Pierre Coste; tradução de Getúlio Mota Grossi. Belo Horizonte: Editora o Lutador, 2014. p. 394.  
218 DE FRANCESCHI, Sylvio Hermann. Op cit. p. 253.  
219 Ibidem. p. 254.  
220 CHARTIER, Roger. Mapas e ficções (séculos XVI e XVII). Trad: Pedro Paulo Pimenta. São Paulo: Editora 

Unesp, 2024. p. 151. 
221 Ibidem. p. 152.  
222 Ibidem.  



63 

 

salvação oferecida por Cristo, as teses de Jansênio avizinhavam seus moradores do desespero 

e, por sustentarem a necessidade de uma pré-moção ao bem, o jansenismo conduziria também  

à libertinagem223. Esse último ponto nos chama especialmente a atenção, uma vez que o 

rigorismo moral era uma das principais características dos partidários de Port-Royal, tendo 

inclusive sido elencada por Jean Orcibal como uma das características definidoras do 

jansenismo, conforme dissemos. As estradas que ligavam Jansênia à Calvínia eram ainda mais 

tortuosas, pois passavam não só pela negação da liberdade dos homens e pelas impossibilidades 

de estes seguirem os decretos da lei divina, mas também pela desobediência ao papado e aos 

seus decretos224. 

Em 1657, após a expedição da bula Ad sanctam, foi levado ao prelo por Florentin 

Lambert (o mesmo impressor da Defense de la verite catholique de Annat) uma estampa do 

pintor Albert Flemen, intitulada Le Jansenisme Foudroyé, cuja função era ressaltar uma 

disposição parecida com as do mapa de Lisieux (figura 3).  

 

 

 
223 Ibidem. p. 154. 
224 Ibidem.  



64 

 

 

Figura 3: Le Janssenisme Fovdroyé225.  

 

Na imagem, é possível ver o Papa ao centro, cercado à direita por uma figura feminina 

que representa o Poder da Igreja (Puissance de l’Eglise) e à esquerda pela Verdade (Verité). Na 

retaguarda, cercado por ambos os lados, bispos e cardeais estão reunidos. O Poder da Igreja 

sustenta o braço do Pontífice, o qual fulmina a hidra do jansenismo com um raio, ação 

perpetrada sob consentimento do rei, assentado à direita do Papa, cujo braço que ergue o báculo 

real também é sustentado por uma figura celeste, desempenhando o papel de Zelo pela glória 

de Deus (Le zele pour la gloire de Dieu). A hidra golpeada apresenta uma feroz catadura em 

suas sete cabeças, sobre as quais rugem os supostos dogmas enganosos proferidos pelos 

jansenistas, como a afirmação de que Jesus não morreu por todos, que a graça é irresistível ou 

que a Igreja estava corrompida. Sob as patas do monstro jazem algumas obras em que suas 

 
225 Disponível em: https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8404331w.r=Albert%20Flamen?rk=493564;4. Acesso 

em : 08 de junho 2025. 

 



65 

 

garras se apegam, a saber: o Augustinus de Jansênio, as Lettres de Arnauld, as Provinciais de 

Pascal, dentre outras. Como muitas são as cabeças, também muitas são as máscaras com as 

quais a hidra se escondia, mas que agora lhes aparecem caídas na parte detrás da imagine – são 

elas a singularidade (singularité), a boa linguagem (beau langage), a virtude aparente (vertu 

apparente), o desprezo pelos outros (mepris des autres) e o pretexto de reforma (pretexte de 

reforme). Essas máscaras caídas não podem mais esconder o que está diante da criatura: o 

espírito do jansenismo é a cobiça de tesouros terrenos, guardados por um demônio, cujo 

gazofilácio é preenchido pela multidão dos jansenistas, homens e mulheres, dispostos a marchar 

firmemente em direção contrária ao rei, mas ao encontro de Calvino e dos ministros de Zurique 

e de Genebra. Gravuras como essa ilustravam as principais acusações elaboradas pelos 

opositores do jansenismo, as quais eram a rebeldia contra o Papa e o rei, a promoção de 

novidades doutrinárias e o ocultamento de tantos erros por detrás de um falso rigor moral. 

Porém, era a marcha dos jansenistas para os braços de Calvino a acusação mais evidente.  

Esse tipo de publicação vinha a se somar a outra grande peça publicitária atribuída aos 

jesuítas, a saber, Le grand chemin du jansénisme au calvinisme, enseigné par le sieur Jean de 

Labadie, publicada em 1651. Labadie foi membro da Companhia de Jesus até a sua conversão 

à religião reformada em 1650, data em que teria escrito esse ensaio, traçando paralelos entre o 

jansenismo e o calvinismo. A obra, como pode se ver no aviso ao leitor, foi publicada pelos 

rivais de Port-Royal e tinha o objetivo de vituperar os jansenistas: 

 

 A Declaração de Labadie impressa in-octavo contém mais de trezentas páginas, e as 

Cartas do mesmo a seus amigos quase duzentas, da qual extraímos fielmente alguns 

extratos, para mostrar que o espírito e a doutrina dos Doutores da Sorbonne, e outros 

Doutores Escolásticos, Seculares e Religiosos, está em conformidade em todos os 

aspectos com o espírito e a doutrina da Santa Igreja Católica, Apostólica e Romana. 

E que, ao contrário, o espírito e a doutrina dos jansenistas e Saneyranistas, está 

inteiramente em conformidade com o espírito e a doutrina dos calvinistas, que cedo 

ou tarde o jansenismo leva ao calvinismo, e que Port-Royal, se persiste nos 

sentimentos de seus Diretores, está mais próximo de Chareton e Genebra do que de 

Roma e Notre-Dame de Paris. 

A mencionada Carta e Declarações de Labadie, foram vistas e lidas por várias 

pessoas dignas de fé, e são impressas em Montauban, por Philippe Braconier, 

Impressor da Academia e Livreiro Comerciante. 1650. e 1651226. 

 
226 La Declaration de Labadie imprimée in Octavo contient plus de trois cents pages, Et la Lettre du mesme á ses 

Amis prés de deux cents, desquelles nous anons tiré fidellement qulques Extraicts, pour faire voir, que l'esprit Et 

la doctrine des Doxteurs de Sorbonne, Et autres Docteurs Scholastiques, tant Seculiers que Religieuses, est 

conforme en tout à l'esprit Et à la doctrine de la Saincte Eglise Catholique, Apostolique Et Romaine. Et qu'au 

contraire l'esprit Et la doctrine des Jansenistes Et des Saneyranistes, et tout à fait conforme à l'esprit Et à la doctrine 

des Calvinistes, que toft ou tardle Jansenisme conduit au Calvinisme, Et quele Port Royal, s'il persiste dans les 

sentimens de ses Directeurs, est plus proche de Chareton Et de Geneve, que de Rome Et de Notre-Dame de Paris.  

Les susdites Lettre Et Declarations de Labadie, ont esté veües et leües par plusieurs personnes dignes de foy, et 

sont imprimées à Montauban, par Philippe Braconier, Imprimeur de l'Academie. et Marchand Libraire. 1650. et 

1651. LABADIE, Jean. Le grand chemin du jansénisme au calvinisme, enseigné par le sieur Jean de Labadie. 



66 

 

 

Além de associar irremediavelmente o jansenismo ao calvinismo – apresentando-o 

como um destino inelutável de todos os que se seduzem pelas palavras de Jansênio –, os autores 

do aviso fazem questão de ressaltar toda uma institucionalidade que, segundo eles, estava 

naquele momento contra os jansenistas: os doutores da Sorbonne, os escolásticos, religiosos e 

seculares que sustentavam a verdadeira doutrina católica. Não temos informações mais 

aprofundadas sobre essa publicação, como o número de edições, de distribuição, etc. No 

entanto, em seu libelo de resposta, Arnauld e seus colaboradores fizeram referência a ela, em 

especial na seção de advertência aos leitores: 

 

Quando, após homens passionais haverem escrito – o que é horrível sequer de se 

pensar – que Port-Royal está mais próxima de Genebra e Charenton do que de Roma 

e de Notre-Dame de Paris, Deus escolheu essa casa Religiosa para nela fazer admirar 

o seu poder por meio de milagres; isto é, para lhe conceder a mesma honra que outorga 

em diversos tempos a essas duas Igrejas, aquela de São Pedro, Príncipe dos Apóstolos, 

e a da Virgem Mãe de Deus; que se deve daí concluir, senão que Ele quis fazer ver 

que ela está tão afastada de Genebra e de Charenton por sua fé toda católica e por sua 

piedade toda cristã, quão próxima de Roma por sua mui humilde submissão à Santa 

Sé, e de Nossa Senhora de Paris por sua fiel obediência ao seu Arcebispo?227 

 

Além de afirmarem a sua fidelidade à Santa Sé e à ortodoxia, os autores apontam o 

milagre como sendo um atestado de seu vínculo e de sua submissão à Roma, à Nossa Senhora 

de Paris e aos arcebispos. É ainda mais interessante notar que os chamados jansenistas não só 

negavam a comparação de seus seguidores ao calvinismo, como também eles mesmos a 

promoviam contra os seus inimigos jesuítas, como podemos ver nessas citações da Response: 

 

Todo esse desígnio está tão distante da piedade cristã e católica, que parece que o 

próprio autor temeu que sua obra fosse atribuída a algum ministro calvinista, e foi 

precisamente por isso, bem como para fazer crer, mediante a mais ultrajante das 

calúnias, que Port-Royal está fora da Igreja, que ele arvorou o título de Doutor da 

Igreja Católica. Pois, em verdade, semelhante escrito só seria de esperar daqueles que 

têm motivos para se sentirem ofendidos pelos milagres que Deus opera na Igreja 

Católica, para confundir todas as seitas heréticas e cismáticas. Ninguém se admiraria 

se um ministro de Charenton produzisse, nessa circunstância, um livro análogo àquele 

 
1651. p. Aviso ao leitor. Disponível em: https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9611745v.texteImage. Acesso em: 

24 de março de 2023. 
227 Lorsqu'après que des hommes passionnés ont écrit, ce qui est horrible à penser, Que Port-Royal est plus proche 

de Genéve et de Charenton, que de Rome et de Notre-Dame de Paris, Dieu choisit cette maison Religieuse pour y 

faire admirer son pouvoir par des miracles, c'est à dire pour luy faire le mesme honneur, qu'il fait en divers temps 

à ces deux Eglises, cella de S. Pierre Prince des Aprostres, & cella de la Virge Mere de Dieu qu'en doit on conclete, 

sinon qu'il a volu faire voir, qu'elle est aussi elognée de Genéve & de Charenton par sa foy toute catholique, & par 

sa pieté toute chrestienne, que proche de Rome par sa tres-humble soûmission au S. Siege, & de Nostre Dame de 

Paris par sa fidele obïssance à son Archevesque? ARNAULD, A.; PONTCHÂTEAU, S.-J. de (1656), Response à 

un écrit publié sur le sujet des miracles qu'il a plu à Dieu de faire à Port-Royal depuis quelque temps par une 

Sainte Epine de la couronne de Notre Seigneur. p. 11.  



67 

 

que um ministro da Provença publicou há alguns anos, para se opor aos milagres que 

Deus realizava em Marselha, no túmulo do Sr. Jean-Baptiste Gault, seu último bispo, 

e assim impedir que os católicos deles se valessem contra os de seu partido228. 

 

Nessa passagem, é possível notar como a obstinação dos padres da Companhia em não 

se alegrar com o milagre, não lhe rendendo o significado que julgavam correto, é associada à 

petição dos protestantes, os quais negavam a existência de milagres após a era apostólica229. 

Cometeríamos, doravante, um grave erro se as interpretássemos literalmente, pois estaríamos, 

assim, ignorando todos os mecanismos elocutivos que esse tipo de operação encerra. Aos 

nossos olhos, a comparação entre jansenistas e calvinistas – e mais ainda entre calvinistas e 

jesuítas – é empiricamente absurda. Por beberem da mesma fonte autoritativa de Santo 

Agostinho, de Jansênio e de Calvino (tomados aqui como auctoritates), certamente 

compartilhavam referências que remetiam a um tronco comum. Contudo, devemos lembrar que, 

apesar de possíveis semelhanças, as diferenças se sobrepunham230. Uma das maiores distinções 

foi aludida pelos próprios jansenistas ao se referirem ao fato de que em Port-Royal se adorava 

“real e substancialmente” a presença de Cristo na Eucaristia, como apresentado nesta passagem:  

 

E, com efeito, pode alguém ter verdadeira afeição pela Igreja Católica e não sentir 

grande alegria por Deus haver querido manifestar seu poder numa igreja consagrada 

ao Santíssimo Sacramento, e por meio de um espinho de sua Coroa? Acaso esses 

milagres não servem para confundir a heresia calvinista; que nos acusa de idolatria 

por adorarmos a JESUS CRISTO realmente e substancialmente presente na 

Eucaristia, e de superstição por venerarmos as santas relíquias? Pois, se este culto da 

Igreja Católica não estivesse fundado na fé dos Apóstolos e dos Padres, na Tradição 

de todos os séculos, isto é, sobre a rocha inabalável da verdade divina, Deus operaria 

milagres que o autorizam?231 

 
228 Tout ce dessein est si éloigné de la pieté chrestienne e catholique, qu'il semble que cét Auteur a apprehndé luy-

mesme, qu'on attribuast son écrit à quelque Ministre Calviniste, e que c'est autant pur cette raison, que pour faire 

croire par la plus outrageuse des calomnies que Port-Royal est hors de l'Eglise, qu'il a pris la qualité de Docteur de 

l'Eglise catholique. Car il est vray qu'on n'avroit deu attendre un pareil écrit que de ceux qui ont quelque raison 

d'estre blessez des miracles, que Dieu fait dans l'Eglise catholique pour la confusion de toutes les sectes heretiques 

e schismatiques. On n'avroit pas esté estonné de voir, qu'un Ministre de Charenton eust produit en cette rencontre 

un livre semblable à celuy, qu'un Ministre de Provence mit au jour il y a quelques annés, pour s'opposer aux 

miracles que Dieu faisoit dans Marseille au tombeau de Messire Jean-Batiste Gault son dernier Evesque, e 

empescher que les catholiques n'en prissent avantage contre ceux de leur party. Ibidem. p.  2.  
229 WALKER, D. P. "The Cessation of Miracles". In Hermeticism and the Renaissance: Intellectual History and 

the Occult in Early Modern Europe. Edited by Ingrid Merkel and Allen G. Debus. Washington, DC: Folger Books, 

1988.  
230 SELLIERS, Philippe. Op cit. p. 28.  
231 Et en effet peut-on avoir une véritable affection pour l'Eglise Catholique, e ne pas ressentir beaucoup de joye, 

de ce que Dieu a voulu montrer sa puissance dans une Egliseconsacrée au saint Sacrement, e par une espine de sa 

Couronne? Ces miracles ne servent-ils pas à confondre l'hérésie Calviniste, qui nous accuse d'estre idolatres, parce 

que nous adorons JESUS-CHRIST comme present reellment e substantiellement dans l'Eucharistie; e d'estre 

supertitieux, parce que nous reverons les saintes Reliques: puisque si ce culte de l'Eglise Catholique n'estoit fondé 

sur la foy des Apostres e des Peres, e sur la Tradition de tous les siecles, c'est à dire sur la pierre inébranlable de la 

verité divine, Dieu ne feroit pas des miracles qui l'autorisent? ARNAULD, A.; PONTCHÂTEAU, S.-J. de (1656), 



68 

 

 

A adoração em torno do Santíssimo Sacramento Eucarístico, como veremos no fim deste 

capítulo, era tema caro à espiritualidade da abadia e diametralmente oposto à doutrina 

calvinista, hostil à noção de transubstanciação. Poderiam os jesuítas ignorar essa informação? 

Evidentemente, não. Estamos, provavelmente, diante de um artifício de amplificação – muito 

difundido à época como um lugar-comum –, o qual escapa a uma leitura exclusivamente 

empírica da querela, razão pela qual consideramos prudente esmiuçá-lo com maior atenção.  

 

1.3.2 A amplificação e a comparação na estrutura difamatória 

De acordo com a Retórica de Aristóteles, as provas de persuasão fornecidas pelo 

discurso poderiam ser divididas em três espécies: o ethos, quando se utilizava como elementos 

da prova o caráter do orador; o logos, que se baseava na utilização da razão como forma de 

persuasão e o pathos, quando se apelava à comoção emocional. Conforme veremos mais 

adiante, todos esses recursos de prova aparecem em maior ou em menor grau nas publicações 

da querela. Entretanto, cabe, nesse momento, nos dedicarmos às provas oriundas do ethos e do 

pathos, mais especificamente a um dispositivo elocutivo conhecido como amplificatio. 

Como definida na Retórica, a amplificação tinha por objetivo alterar a disposição do 

público e mover seus sentimentos232, sendo, portanto, ideal para o elogio ou para o vitupério233 

que, nesse caso, era o emprego mais comum promovido pelos jesuítas. Outra prática 

comumente associada à amplificatio era a comparação, a qual, nos casos de vitupério, era feita 

com figuras conhecidas e de pior fama234, a fim de trazer para diante dos olhos do público o 

mal a ser destacado, despertando a sua indignação. Em nosso recorte, o elemento de 

comparação era dado pelos calvinistas que, ao contrário dos jansenistas, já haviam sido 

excluídos do corpo católico, com seu status de heréticos plenamente consolidado. 

 Essa prática foi bem difundida nos manuais de retórica – por exemplo, Cícero, em Do 

Orador propôs que a amplificação dos temas – uma das qualidades mais altas do orador235 – 

fosse utilizada para inflamar ou para apaziguar o juiz, destacando também a comparação como 

uma das formas de vitupério ou de elogio, pois ressaltava os vícios ou as virtudes daquele que 

 
Response à un écrit publié sur le sujet des miracles qu'il a plu à Dieu de faire à Port-Royal depuis quelque temps 

par une Sainte Epine de la couronne de Notre Seigneur. p. 1.  
232 ARISTÓTELES. Retórica. Trad: Manuel Alexandre Júnior, Paulo Farmhouse Alberto e Abel de Nascimento 

Pena. São Paulo: Folha de São Paulo, 2015. p. 63. 
233 Ibidem. p. 90.  
234 Ibidem.  
235 CÍCERO. Do orador. SCATOLIN, Adriano. A invenção do orador de Cícero: um estudo a luz de Ad Familiares 

I, 9, 23. Tese de doutorado apresentada ao Departamento de Letras Clássicas e Vernáculas da Universidade de São 

Paulo, São Paulo, 2009. p. 282.  



69 

 

se pretendia diminuir ou elevar236. Ainda entre as autoridades latinas, Quintiliano, na Instituição 

Oratória, asseverou que a amplificação ressaltava uma das maiores forças da eloquência: a 

capacidade de compelir o juiz para além daquilo que era levado pela própria natureza dos 

fatos237.  

 O uso da comparação como ferramenta persuasiva é, sem dúvida, “um fenômeno de 

longíssima duração”238. Em sua minuciosa análise dos manuais de retórica da Europa na época 

moderna, Peter Mack chamou a atenção para os compêndios de Bartolomeu Keckemann e de 

Nicola Caussin (membro da Companhia de Jesus), os quais dão instruções acerca do uso 

patético da amplificação239. Outro manual, escrito por um contemporâneo da querela do Santo 

Espinho, nos oferece importantes informações sobre o uso da comparação e como ela se 

enquadrava nas categorias aristotélicas de prova pelo pathos. Estamos nos referindo ao livro La 

rhétorique, ou L’art de parler, feita sob a autoridade do padre oratoriano Bernard Lamy. Nesse 

compêndio, Lamy tratou – dentre outros vários assuntos – de figuras e de lugares-comuns. 

Seguindo os princípios da Retórica de Aristóteles e do Orador de Cícero, o autor apregoou que 

uma das formas de se excitar as paixões em seus respectivos auditórios era trazer à tona a 

presença do objeto, haja vista que, muitas vezes, a sua distância poderia embaçar as percepções 

emocionais daqueles a quem se objetivava comover240. Uma das formas de fazê-lo seria por 

meio da comparação, exemplificada por ele em passagens da Bíblia, como o Salmo 17 que 

compara as leis de Deus ao ouro e ao mel, como vistas a exaltar os mandamentos241. Mais 

adiante, Lamy acrescentou um comentário que julgamos ser importante para compreender o 

uso da comparação:  

 

Observai duas coisas na Comparação: a primeira é que não devemos buscar uma 

relação exata entre todas as partes de uma Comparação e o assunto do qual estamos 

falando. Aí estão incluídas certas coisas que só são colocadas para tornar as 

 
236 Ibidem. p. 259.  
237 QUINTILIANO. Instituição Oratória. Tomo III. Trad: Bruno Fregni Bassetto. São Paulo: Editora Unicamp, 

2016. p. 455.  
238 “phénomène de très longue durée”. FUMAROLI, Marc. Op cit. p. X. Essa longa duração, nos lembra João 

Adolfo Hansen, não pode ser confundido com uma imobilidade, ou como qualquer negação das mudanças 

históricas. Para o autor, é possível perceber que, nessa longa temporalidade, “coexistem temporalidades 

heterogêneas” em sua vertente grega, latina e cristã, marcadas pela descontinuidade e heterogeneidade. In: 

HANSEN, João Adolfo. Op cit. p. 11, 12 e 14.  
239 MACK, Peter. A history of renaissance rhetoric 1380 – 1620. New York: Oxford University Press, 2011. p. 190 

e 204.  
240 LAMY, Bernard. La rhétorique, ou l'art de parler. Par le R. P. Bernanrd Lamt. Prêtre de l’Oratoire. Troissième 

édition. Paris: Andre Pralard. 1688. p. 145.  

241 Ibidem. p. 126. Disponível em: 

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k65583647.r=La%20rh%C3%A9torique%2C%20ou%20L%27art%20de%2

0parler?rk=21459;2. Acesso em 10 de janeiro 2024. 



70 

 

comparações mais vivas, como na comparação que Virgílio faz do jovem liguriano 

derrotado por Camilo; com uma Pomba que está entre as garras de um Gavião242. 

 

 Percebe-se que a comparação não consistia, para ele, em um elo fiel entre os elementos 

comparados; antes, se dava como uma alegoria proposta para afetar a emoção do público a 

quem elas eram destinadas. Dessa forma, ao comparar os jansenistas aos calvinistas, os jesuítas 

não estavam ignorando as distâncias metafísicas entre ambos, e sim utilizando-se de uma prática 

comum com vistas a infundir no público católico a repulsa já cristalizada contra os calvinistas. 

Tal artifício era perfeitamente discernível aos atores da época por seus efeitos elocutivos. O 

mesmo princípio se aplica, como vimos, à amplificação.  

 

1.3.3 Considerações sobre o molinismo e o semipelagianismo  

Apesar de desconhecermos qualquer trabalho dedicado a esse tema, temos evidências 

para acreditar que algo parecido ocorreu com o termo “molinismo”. Na décima sétima 

Provincial, por exemplo, Pascal resumiu os ataques de Annat a uma campanha de promoção do 

molinismo jesuíta, tirando o foco das recentes condenações dirigidas às proposições de 

Jansênio:  

 

Mas tudo isso é feito com mistério. Todas as suas ações são políticas. Devo explicar 

por que você não explica esse sentido de Jansênio. Escrevo apenas para revelar seus 

projetos e para torná-los inúteis ao revelá-los. Devo, portanto, ensinar àqueles que não 

o sabem que o seu principal interesse nesta disputa é engrandecer a graça suficiente 

do seu Molina, você não pode fazê-lo sem arruinar a graça eficaz que lhe é 

completamente oposta243. 

 

 Assim como ocorreu com o jansenismo, o molinismo foi pintado pelos jansenistas de 

forma tipificada e ampliada, como se a sua aceitação se desse por igual em toda a Companhia. 

Todavia, segundo Jacob Schmutz, o molinismo estava longe de ser uma força teológica 

hegemônica entre os inacianos, que viram prosperar muito mais as formulações tomistas de 

Francisco Suarez (1548 – 1617) e de Gabriel Velazquez (1549 – 1604)244. A falta de alicerces 

 
242  Remarquez deux choses dans la Comparaison: la premiere que l'on ne doit pas rechercher un rapport exact 

entre touts les parties d'une Comparaison, et le sujet don on parle. On y fait entrer de certaines choses qui n'y sont 

placées que pour rendre Comparaisons plus vives, comme dans la comparaison que Virgile fait de ce jeune Ligurien 

vaincu par Camille; avec une Colombe qui est entre les ferres d'un Epervier.  Ibidem. p. 127.  
243 Mais tout cela se conduit avec mystere. Toutes vos demarches sont politiques. Il faut que j'explique pourquoy 

vous n'expliquez pas ce sens de Jansenius. Je n'écris que pour découvrir vos desseins, et pour les rendre inutiles en 

les découvrant. Je dois donc apprendre à ceux qui l'ignorent, que vostre principal interest dans cette dispute estant 

de relever la grace suffisante de vostre Molina, vous ne le pouvez faire sans ruiner la grâce efficace qui y est tout 

opposée. PASCAL, Blaise. Les Provinciales. Cologne: Pierre de la Valée, 1657. p. 353.  
244 SCHMUTZ, Jacob. Molina retourne a Paris. Prefácio. NICOLAS. Paola. Luis de Molina des secours de la 

Grânce. Les Belles Lettres. Paris. 2016. p. XVI.  



71 

 

autoritativos fazia com que a própria Companhia, vez ou outra, se afastasse das teses de Molina, 

especialmente até meados do século XVII, quando suas formulações ainda eram minoritárias e 

beiravam a condenação245.   

 Tal qual os jesuítas, que buscavam aproximar o jansenismo do calvinismo, esses 

também procuravam imputar às teses de Molina a heresia do semipelagianismo, como podemos 

ver na terceira Provincial: 

 

E assim admire as máquinas do Molinismo, que fazem reversões tão prodigiosas na 

Igreja: que aquilo que é católico nos Padres, torna-se herético no Sr. Arnauld. Que o 

que era herético nos Semipelagianos, torna-se ortodoxo nos escritos dos Jesuítas. Que 

a antiga doutrina de Santo Agostinho é uma novidade insuportável; e que as novas 

invenções que fazem todos os dias à nossa vista passam pela antiga fé da Igreja246. 

 

 O trecho chama a atenção, pois aqui, Pascal não apenas associa o molinismo ao 

semipelagianismo – referindo-se a uma heresia milenar –, como também acusa a inventividade 

dos molinistas que introduziam “novidades” no seio da cristandade católica, fazendo-se passar 

pela “antiga fé da Igreja”. A aparente contrariedade das acusações é melhor compreendida se 

levarmos em conta os efeitos patéticos e, não necessariamente, lógicos da enunciação. Nesse 

caso, valia o mesmo princípio de comparação e de amplificatio presente na oratória jesuítica. 

 

1.4. A violência publicitária e o ethos do cisma 

A associação entre jansenistas e calvinistas ou a dos molinistas com os pelagianos, era 

apenas uma das formas de promover o vitupério dos adversários nas disputas letradas. Outro 

grande objetivo era lançar sobre os oponentes uma sombra de suspeição daquele que pode ser 

considerado um dos maiores pecados dentro da configuração teológico política das monarquias 

católicas do século XVII: a cisão do Corpo de Cristo247.  

 
245 Ibidem. p. XVI e XVII.  
246Et ainsi admirez les machines du Molinisme, qui font dans l'Eglise de si prodigieux renversemens: Que ce qui 

est catholique dans les Pères, devient hérétique dans M.Arnauld: Que ce qui estait hérétique dans les 

Semipelagiens, dévient orthodoxe dans les escrits des Jesuites : Que la doctrine si ancienne de S. Augustin est une 

nouveaute insupportable; et que les inventions nouvelles qu'on fabrique tous les jours à nostre veuë, passent pour 

l'ancienne foy de l'Eglise. PASCAL, Blaise. Op cit. p. 67. 
247 Em se tratando das monarquias católicas entre os séculos XVI e XVII, a fronteira entre o político e o religioso 

não estava tão bem definida. Contrariando as opiniões correntes de que a instituição dos Estados Nacionais 

modernos representou um recuo da lógica religiosa presente na Idade Média, Alcir Pécora reivindica que o mais 

correto seria compreender que, nesse processo, “não se trata de secularização da Igreja, mas de sobrenaturalização 

do Estado”. PÉCORA, Alcir. Op cit. p. 26.  



72 

 

1.4.1 A ameaça protestante e o perigo da cisão   

Entre os séculos XVI e XVII, o catolicismo europeu no geral, e o francês em particular, 

foi assombrado por esse fantasma – o perigo da cisão. Desde as 95 teses de justificação pela fé 

sustentadas por Martinho Lutero em 1517, o rastilho da divisão se espalhou como o da pólvora. 

De João Calvino na Basileia, passando por Henrique VIII na Inglaterra, o cristianismo 

reformado fazia divisões, até mesmo, em seu próprio ventre quando anabatistas ameaçaram a 

unidade eclesiástica luterana recém-formada, abrindo, por conseguinte, um período de disputas 

e de perseguições destes contra aqueles248. 

Para Denis Crouzet, o surgimento das religiões reformadas na França apresentava-se 

como um enorme problema, não apenas para o clero católico, mas para o próprio Estado, uma 

vez que elas representavam o mal maior da quebra de hierarquia249. Longe de ser apenas o fruto 

de uma discordância ideológica, a intolerância ao movimento reformado impunha-se como uma 

necessidade, tendo em vista que o ataque à hierarquia era um golpe direto à ordem natural do 

corpo místico do Estado250 e que levaria a toda a sua destruição. Em uma sociedade de tal forma 

estratificada, em que as desigualdades compunham a própria razão de ser do corpo político251, 

o rompimento com o ordenamento eclesiástico significaria um perigo para a própria monarquia 

francesa, cuja pessoa do rei despontava como a figuração da imagem de Cristo252.  

 
248 JOHNSON, Paul. História do Cristianismo. Trad: Cristina de Assis Serra. Rio de Janeiro: imago Ed, 2001, p, 

347 – 349.  
249 CROUZET, Denis. Une histoire à l’envers? Le roi et la division de la foi dans le royaume de France au XVIe 

siècle. In; Ed. By H. Daussy, V. Chichkine; Editor-in-chief А. Y. Prokopiev. Saint-Peters burg: PRAVO. Politique 

et religion dans la France du XVIe siècle. 2016. Vol. 1(13). p. 86.  
250 Em sua obra paradigmática sobre esse tema: A Cultura Jurídica Europeia: Síntese de um Milénio, António 

Manuel Hespanha nos informa que os pressupostos sustentados pelo aristotelismo tomista foram vitais na criação 

da ideia de que existia uma ordem no corpo jurídico e político que, assim como no mundo natural, estabelecia 

lugares e funções para todos os entes envolvidos. Esse princípio teleológico que retira as suas forças da metafísica 

das causas aristotélicas – em especial da quarta causa, a final (thelos no grego) – veio a se somar às epistolas 

paulinas referentes ao governo do Corpo de Cristo que dedicava a cada ente da corporação um lugar e uma função 

específica, tal e qual a dos órgãos e dos membros do corpo físico (1 Cor 12,12-18). Essa disposição era calcada 

por leis fundamentais que, assim como àquelas que governavam a natureza, independiam da vontade do indivíduo, 

sendo o desrespeito a tais leis um atentado a todo ordenamento do corpo, ou seja, de toda a sociedade e de todo o 

Estado. HESPANHA, António Manuel. Cultura jurídica europeia. Síntese de um milénio, Coimbra: Almedina, 

2012, p. 101 a 106. 
251 Ibidem, p, 108. 
252 Sobre a difusão e o enraizamento dessa visão geminada do monarca, Kantorowicz fala, por exemplo, de um 

curioso caso da tripla condenação do suicídio na Inglaterra que, nas palavras do juiz superior Lorde Deyer, atentava 

contra a natureza, “uma vez que era contrário à lei de autopreservação”, contra Deus, já que constituía uma 

“violação ao sexto mandamento” e contra o rei, “pelo fato de que, com ele, o rei havia perdido um Súdito e, sendo 

ele a Cabeça, perdeu um de seus Membros místicos”. Como podemos perceber, a natureza corporativa do Estado 

estava muito bem difundida no período, inclusive em monarquias não católicas, como é o caso da Inglaterra do 

século XVI e XVII. KANTOROWICZ, E. H. Os dois corpos do rei: um estudo sobre teologia política medieval. 

São Paulo: Companhia das Letras, 1998. p. 26. 



73 

 

 Para Denis Crouzet, a fé reformada pretendia comungar, ao menos em suas primeiras 

décadas, com a Igreja primitiva na busca de uma religião calcada na relação entre o fiel e a 

Palavra, sendo, portanto, prática em sua essência e desvinculada de estruturas institucionais253. 

Vista aos olhos do corpo eclesiástico e das monarquias católicas, as teses protestantes (como a 

sola scriptura) comprometiam as instâncias de mediação entre Deus e os homens e, por isso, 

incitavam a autonomia do fiel diante do corpo eclesiástico – logo, também do político254. Pesava 

sobre a nascente comunidade a acusação de “comer cru o Evangelho”, uma disposição que só 

poderia levar ao rompimento da ordem cosmopolítica, à devassidão, às paixões irrefreadas e ao 

comprometimento da salvação coletiva255. 

Na França, o crescimento das facções calvinistas – também conhecidos como 

huguenotes – era acompanhado de uma sangrenta repressão, à medida que a guerra de religião 

(1562 a 1598) se difundia pelo reino. Com a conversão de Henrique de Navarra ao catolicismo, 

a fim de que pudesse assumir o trono, o longo conflito chegou ao fim em 1598 com a assinatura 

do Edito de Nantes – não sem antes de graves celeumas que deixaram a França à beira da ruína. 

Em outras partes da Europa, porém, a paz tardaria a chegar, com protestantes e com os católicos 

se digladiando até o estabelecimento da paz de Vestefália, em 1648, após um longo conflito 

que se estendeu por trinta anos.  

Visando evitar esse que seria o pior dos males, as controvérsias letradas despontaram 

como mais um campo de batalha, em que a violência das plumas concorreria com a mobilização 

das tropas e a destruição do adversário poderia se dar não apenas pela espada, mas também pela 

pena. Para os defensores da monarquia católica francesa, essa forma superior de enfrentamento 

poderia mitigar os males da guerra aberta, criando a oportunidade da destruição do pecado no 

adversário, sem implicar, necessariamente, em sua obliteração física. Segundo Luiz César de 

Sá, as querelas letradas do Antigo Regime eram uma forma encontrada pela monarquia de 

reduzir o perigo da cisão ao institucionalizar os conflitos256. Não obstante, a violência letrada 

não excluía a violência física e, a depender do caso, poderia servir como um meio para ela.   

 

1.4.2 O ethos do cismático  

Uma das formas de se alcançar ambos os propósitos, seria através da criação de um 

ethos que, promovido pelas campanhas polêmicas publicitárias, seria imposto ao adversário. 

 
253 CROUZET, Denis. Op cit, p, 89.  
254 Ibidem, p, 87.  
255 Ibidem, p, 93.  
256 DE SÁ, Luiz César. Alegoria de uma guerra poética: figuras da autoridade na França do século XVII. Revista 

de História DH FFLCH: n. 181. 2022.  



74 

 

Dentro dos critérios de prova pelo ethos. Conforme estabelecido por Aristóteles, o 

convencimento se dava “quando o discurso é proferido de tal maneira que deixa a impressão de 

o orador ser digno de fé”, sendo esse um dos “principais meios de persuasão”257. Luiz César de 

Sá chama a atenção para a força desse dispositivo, derivado da compreensão aristotélica de 

propensão natural do auditório à justiça e à verdade, motivo pelo qual o discurso persuasivo 

seria tomado, probabilisticamente, como verdadeiro258. Dessa forma, tal disposição não seria 

fruto de uma opinião prévia, e sim um efeito do próprio discurso259. O autor nos lembra, ainda, 

que a prova pelo ethos não deve ser confundida com a opinião aceita pela maioria dos sábios 

(endoxa), pois, nessa, a autoridade resultava do escrutínio coletivo e impessoal, enquanto 

naquela, a autoridade promovida pelo ethos derivava da perícia discursiva do orador em 

situações específicas. De modo parecido, Quintiliano advogava em favor do “bom caráter” do 

orador que, não sendo conhecido, deveria ser apresentado como forma de captar a benevolência 

nos litígios aos quais estivesse envolvido260. Oradores latinos como Cícero e o próprio 

Quintiliano concorreram também para a imbricação entre o ethos e a autoridade, na medida em 

que emulavam, em seu discurso, personagens consagrados pelo tempo, cujos feitos e o engenho 

os tornavam exempla aos quais o orador do presente deveria se associar261.  

Na oratória cristã, esse princípio foi acrescido aos valores pregados pelos discípulos, 

pelos profetas e pelo próprio Cristo que, como relatam os Evangelhos, “ensinava como 

autoridade”, não como os mestres da lei, escribas e fariseus262. Em seu manual de retórica, 

Bernard Lamy acrescentava que a boa fama era fundamental para o orador cristão, tendo em 

vista que a vida em conformidade com as leis de Deus era a marca de Jesus Cristo263.  

Dessa forma, vilipendiar um adversário seria um passo importante na criação de uma 

autoridade negativa, ou seja, na invenção de uma persona que não devesse ser emulada, como 

fez o padre Antônio Vieira em seu sermão da sexagésima, no qual apontava para o que os 

pregadores não deveriam fazer ao elaborar os seus sermões264. A fim de cumprir semelhantes 

objetivos, os jesuítas se dirigiram aos jansenistas da seguinte forma:  

 

 
257 ARISTÓTELES. Op cit. p. 63.  
258 DE SÁ JÚNIOR, Luiz César. Op cit, p. 223.  
259 Ibidem.  
260 QUINTILIANO. Op cit. p. 451.  
261 DE SÁ JÚNIOR, Luiz César. Op cit. p. 228.  
262 Mateus 7:29.  
263 LAMY, Bernard. Op cit. p. 331 e 332.  
264 HANSEN, João Adolfo. O discurso engenhoso no Sermão da Sexagésima. In: SARAIVA, Antônio José. O 

discurso engenhoso. São Paulo: Perspectiva, 1980.  



75 

 

E, decerto, cumpre reconhecer que não foi sem uma Providência singular que Deus 

quis eleger um dos instrumentos da Paixão de Jesus Cristo para servir de remédio e 

antídoto contra uma nova heresia, a qual se opõe diretamente à virtude e ao mérito da 

Paixão desse mesmo Jesus Cristo, pois os sectários [grifo nosso] de Jansênio negam 

que este divino Salvador ofereceu seu sangue e sua morte pela salvação de todos os 

homens: eles ousam até sustentar com uma estranha impiedade, que Jesus Cristo não 

orou para a salvação dos pecadores que perecem por sua impenitência, quanto pela 

salvação dos demônios: embora o apóstolo São Paulo nos declare expressamente o 

contrário; assegurando-nos que existe um Jesus Mediador de Deus e dos homens, que 

se entregou em redenção por todos os homens; e que este divino Redentor deseja que 

todos os homens sejam salvos e cheguem ao conhecimento da verdade. E que o amado 

discípulo São João nos ensine que, se algum de nós pecar, temos um Advogado junto 

ao Pai Celestial, e este Advogado é Jesus Cristo, o Justo, que não só é a propiciação 

pelos nossos pecados, mas também pelos pecados de todos265. 

 

Pela primeira vez em nossa documentação, os seguidores de Jansênio são chamados de 

sectateurs, o que lhes renderia uma imagem inequívoca de cismáticos e de heréticos. Como 

aponta Tatiana Baranova, nesse tipo de querela por libelos, a representação que se fazia do 

adversário era parte inseparável das estratégias de difamação266. Como elemento dessa 

representação, havia a tentativa de utilizar elementos pré-existentes para se construir um estado 

de espírito hostil ao alvo vituperado267 que, como devemos lembrar, ainda não havia sofrido 

com as condenações promovidas pela constituição Ad Sanctam beati Petri, de 1656. No caso 

dos jesuítas, eles se valeram das condenações fulminadas anteriormente pela Santa Sé contra 

os postulados da graça de Jansênio, na base da criação de um estigma cismático a ser vinculado 

a todas as outras acusações, especialmente as que careciam de lastro empírico.  

Outros exemplos dessa forma elocutiva podem ser vistos quando os padres da 

Companhia relacionam as condenações à quebra da hierarquia eclesiástica, o que invalidaria 

qualquer evidência de que pudesse ser apresentada por milagres e por sinais maravilhosos.  

 

 
265 Et certes il faut avoüer que ce n'est pas sans une particuliere Providence, que Dieu a voulu choisir un des 

instrumens de la Passion de Jesus-Christ, pour servir de remede e d'antidote contre une nouvelle heresie, qui est 

directement opposée à la vertu e au merite de la Passion du mesme Jesus-Christ, puisque les sectateurs de Jansenius 

deniet que ce divin Sauveur ait offert son sang e sa mort pour le salut de tous hommes: e mesme ils oset soustenir 

avec une estrange impieté, que Jesus Christ n'a non plus prié pour le salut des pecheurs qui se perdent par leur 

impenitence, que pour le salut des demons: quoy que l'Apostre saint Paul nous declare expressement tout le 

contraire; nous asseurant qu'il y a un Jesus Mediateur de Dieu et des hommes, qui s'est donnè lui-mesmeen 

redemption pour tous les hommes; et que ce divin Redempteur veut que tous les hommes soient sauvez, et viennent 

à la connoissance de la verité. Et que le bien-aimé Disciple S. Jean nous ensigne, que si qulq'un de nous venoit à 

pecher, nous avons un Advocat auprés du Pere Celeste, et cét Advocat est Jesus-Christ le Juste, lequel est la 

propitiation pour nos pechez: et non seulement pour nos pechez, mais aussi pour les pechez de tout le monde. 

ANNAT, François. Rabat-joye des jansenistes ou Observations necessaires sur ce qu'on dit estre arrivé au Port-

Royal, au sujet de la sainte espine. Par un docteur de l'Eglise catholique. 1656. p. 10.  
266 DEBBAGI-BARANOVA, Tatiana. Libelles et jeu politique pendant les guerres de religion l’exemple du parti 

protestant (1562 – 1570). In: By H. Daussy, V. Chichkine, А. Y. Prokopiev. Politique et religion dans la France 

du XVI siècle. Saint-Petersburg: PRAVO, 2016. p. 153.  
267 Ibidem. p. 167.  



76 

 

[...] tendo a certeza de que, embora todos fossem brilhantes em milagres, nem por isso 

seriam menos heréticos, enquanto permanecessem obstinadamente mantendo seus 

erros, contra a autoridade da Igreja. [...]Finalmente, para aprofundar um assunto que 

não tem outros limites além dos da onipotência divina, bastará, para a resolução da 

questão proposta, observar que quando Deus opera algum milagre em lugares 

infectados suspeitos de heresia, ou pelas mãos de pessoas que não têm uma fé sã e 

ortodoxa, é ordinariamente para adverti-los a renunciar a seus erros, reconhecer e 

confessar a verdade268.  

 

O mesmo argumento é replicado no segundo libelo jesuíta, no qual os jansenistas são 

censurados por, supostamente, divulgarem novos milagres ocorridos na abadia sem a 

autorização das instâncias superiores eclesiásticas. Fica evidenciado nesse trecho a oposição 

entre dois ethe distintos no seio da Igreja, um formado por agentes rebeldes – a autoridade 

clerical, chamados de “filhos de Belial” – e outro formado por “toda a Igreja” e pelos 

“verdadeiros discípulos”: 

 

Eis, pois, toda a Igreja que estritamente proíbe admitir ou publicar qualquer novo 

milagre que, primeiro, não tenha sido reconhecido e aprovado pelo Bispo: e eis os 

Senhores Jansenistas, que se dizem filhos mui submissos e mui obedientes à Igreja; 

os quais, desejando responder aos reproches que lhes são feitos por sua rebelião e 

contumácia contra a Igreja, iniciam sua resposta com uma ação de rebelião expressa 

e formal contra a Igreja: publicando por sua própria autoridade múltiplos novos 

milagres, sem qualquer reconhecimento nem aprovação dos Superiores Eclesiásticos. 

Tão verdadeiro é que esses Senhores estão habituados a não obedecer, o que é o 

próprio espírito do Jansenismo. Verdadeiros filhos de Belial, que romperam e 

sacudiram o jugo da obediência Cristã; e que disseram em seus corações que não 

queriam submeter-se: bem diferentes daqueles a quem São Pedro chama Filhos da 

obediência; os quais são os verdadeiros discípulos daquele que preferiu perder a vida 

à obediência269. 

 

 
268 [...] estant tres-asseuré que bien qu'ils fussent tout éclattans en miracles, ils n'en seroient pas pour cela moins 

heretiques, tant qu'ils demeureront obstitnez à soustenir leurs erreurs, contre l'authorité de l'Eglise [...]Enfin pour 

nous estendre davantage sur une matiere qui n'a point d'autres bornes que celles de la Toute-puissance divine, il 

sussira pour la resolution de la question proposée, d'observer que quand Dieu opere quelque miracle dans les lieux 

infectez ou suspects d'heresie, ou entre les mains des persones qui n'ont pas une foy saine & Orthodoxe, c'est 

ordinairement pour les advertir de renoncer à leurs erreurs, & de reconnoistre & confesser la verité. ANNAT, 

François. Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de la response 

faite par MM. de Port-Royal, à un escrit intitulé: "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé à Port-

Royal au sujet de la Saincte Espine”. Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie 1657. p. 16 e 17.  
269 Voilà donc toute l'Église qui deffend estroitement d'admettrer, ou de publier aucun nouveau miracle, que 

premierement il n'ait esté reconnu et approuvé par l'Evesque: et voicy Messierus les Jansensites qui se disent enfans 

tres-sôumis et tres-obeyssans à l'Eglise; lesquels voulans répondré aux reproches qu'on leur fait de leurs rebellion 

et contumace contre l'Eglise, commecent leur réponse par une action de rebellion expresse et formelle contre 

l'Eglise: publiant leur propre authorité plussieurs nouveaux miracles, sans aucune reconoissance ny approbation 

des Superieurs Eclesiastiques. Tant il est vray que ces Messieurs sont habituez à ne point obeyr, que est le propre 

esprit du Jansenisme. Vrais enfans de Belial, qui ont rompu et socoüe le jug de l'obeyssance Chrestienne; et qui 

ont dit en leur coeur, qu'ils ne vouloient point se soûmettre: bien differens de ceux que Sainct Pierre appelle Enfans 

d'obeyssance; qui sont les veritables disciples de celuy qui a mieux aimé perdre la vie, que l'obeyssence. Ibidem. 

p. 22.  



77 

 

Nesse momento, a segunda condenação já havia ocorrido e, paralelo a esse embate, 

desdobrava-se a querela entre questões de juízo e questões de fato. Dessa forma, os jesuítas 

parecem dar uma resposta, não só aos novos relatos de milagres ocorridos em Port-Royal, mas 

também atribuir a luta dos jansenistas ao redor da existência – ou não – das cinco proposições 

nas obras de Jansênio à rebelião aberta contra a Igreja. O texto faz referência, mesmo que sutil, 

aos jesuítas, os quais, como o reflexo oposto no espelho, se colocam ao lado de “toda a Igreja” 

na luta contra os “filhos de Belial”, termo empregado na Bíblia frequentemente para se referir 

àqueles que haviam se afastado dos caminhos de Deus270.  

Como uma petição de princípio, a “rebeldia” dos jansenistas contra o corpo hierárquico 

eclesiástico tornaria rota qualquer interpretação que Port-Royal e seus aliados pudessem 

elaborar acerca dos acontecimentos milagrosos. Essa disposição argumentativa deveria ser 

levada em conta pelo público que, somente depois, viria analisar o argumentário produzido por 

ambos os lados, realizando, desse modo, o contrário do que Lamy postulava ao orientar acerca 

das marcas do bom orador cristão.  

Tais acusações ganhavam corpo junto às amplificações e às comparações com os 

calvinistas, ensejando contra os jansenistas a utilização de toda a violência permitida pelas 

palavras, pois o que estava em jogo era alegadamente a manutenção e a sanidade do Corpo de 

Cristo. Como bem destaca Étienne Anheim, a violência nesse tipo de querela letrada tomava, 

muitas vezes, a forma da negação da razão do outro, e não somente da refutação lógica de seus 

argumentos271. Era, justamente, nesse propósito que repousava as provas pelo ethos, pois, à 

medida que avançava a disputa, concretizava-se a transição do desprestígio das teses para o 

desprestígio do adversário272, assaltado pelo estigma da heresia e da desobediência. À vista 

disso, o argumento é, mais uma vez, apenas uma das variáveis da equação.  

 

1.4.3 Rebeldes, fariseus e a ira santa 

Construída ao redor dos jansenistas a suspeição do cisma e da rebeldia, autorizava-se 

contra eles a justa indignação:  

 

Ora, como essas perseguições de Port-Royal são mui distintas das da Igreja, assim 

também os perseguidores de que os Jansenistas se lastimam são sobremaneira diversos 

 
270 Como é possível perceber nas seguintes passagens: Deuteronômio 13:14 e 15:9, Juízes 19:22 e 20:13, e em I e 

II Samuel em diversos versículos.  
271 ANHEIM, Étienne. L’humanisme est-il um polémisme? À propôs des Invectives de Pétrarque. In: AZOULAY, 

Vincent. BOUCHERON, Patrick. Le mot qui tue: une histoire des violences intellectuelles de l’antiquité à nos 

jours. Sewessel: Champ Vallon. 2009. p. 126.  
272 Ibidem. p. 136.  



78 

 

daqueles que outrora afligiram a Igreja. E esses Senhores, na página duodécima de 

seu libelo, explanaram com bastante clareza seus sentimentos sobre este assunto, onde 

falam de uma conspiração feita contra eles no mês de Março passado; pois é assim 

que qualificam, com sua modéstia e humildade usuais, o que então se efetuou, em 

execução da censura da Sorbonne, pela autoridade e mesmo por ordens expressas do 

Rei: De sorte que, se quiserem sinceramente confessar o que lhes vai na mente, dirão 

que seus perseguidores não são outros senão aqueles que os premiram e os quiseram 

obrigar a renunciar à doutrina condenada de Jansênio e a submeter-se humilde e 

sinceramente à autoridade da Igreja! E, para falar abertamente, esses perseguidores 

não são outros que o Papa, os Bispos, os Doutores e, geralmente, todos os que 

autorizaram, sustentaram e defenderam a verdade da Fé Católica contra seus desígnios 

perniciosos. E após isso, ainda ousarão dizer que Deus fez um milagre para proteger 

sua inocência contra esses perseguidores e os livrar de suas perseguições!"273. 

  

Em um dos raros usos da exclamação que, como ressaltou Causin em La Retorique, 

cumpria as mesmas funções patéticas da comparação, por exaltar e aguçar os crimes 

cometidos274, os jesuítas reduzem as denúncias de perseguição feitas pelos jansenistas à justa 

disciplina católica contra as ideias condenáveis de Jansênio. Ao utilizarem o milagre como o 

álibi para as teses do bispo de Ypres, invocando contra si uma injusta perseguição, os 

jansenistas cometiam, na verdade, uma arbitrariedade que, longe de surtir os efeitos de captação 

da benevolência e da compaixão do público, deveria, antes, suscitar indignação.  

Na Retórica, Aristóteles definiu a indignação como sendo o contrário da pena, a qual 

era sentida quando males imerecidos se abatiam sobre os inocentes. Já a indignação seria 

despertada ao se ver os injustos gozarem de felicidade e de dádivas de que não eram 

merecedores275. Como vimos, o primeiro libelo jesuíta foi produzido justamente para dar “um 

remédio contra essa alegria perniciosa”276 dos jansenistas que, de forma torpe, utilizaram-se de 

uma dádiva imerecida, destinada à sua conversão, para reforçar a sua posição de rebeldia diante 

da Santa Sé, da Sorbonne e das demais autoridades eclesiásticas. Eis o que motivava a 

 
273 Or comme ces persécutions du Port-Royal sont fort différentes de celles de l'Eglise, aussi les persecuteurs dont 

se plaignent les Jansenistes, sont tout autres que ceux qui ont autrefois tourmenté l'Egliseglise: Et ces Messieurs 

ont assez expressemnts declaré leurs sentimens sur ce sujet dans la page douziesme de leur libelle; où ils parlent 

d'une conjuration faite contre eux au mois de Mars dernier, car c'est ainsi qu'ils qualifient, avec leur mosdestie & 

humilité ordinaire, ce qui fut fait en ce temps-là, en execution de la censure de Sorbonne, par l'authorité & mesme 

par les orders exprés du Roy: De sorte que s'ils veulent sincerement avoüer ce qu'ils ont dans la pensée, ils diront 

que leurs persecuteurs ne sont autres, sinon ceux qui les ont pressez, & qui les ont voulu obliger de renoncer à la 

doctrine condamnée de Jansenius! & de se soumettre humblement & sincerement à l'authorité de l'Eglise: Et pour 

parler ouvertement, ces persecuteurs ne sont autres que le Pape, les Evesques, les Docteurs, & generallment tous 

ceux qui ont authorisé, soustenu, & deffendu la verité de la foy Catholique contre leurs pernicieux dessenins. Et 

apres cela ils oferont dire que Dieu a fait un miracle pour proteger leur innocence contre ces persecuteus, & les 

delivrer de leurs persecutions. ANNAT, François. Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre les 

déguisemens et artifices de la response faite par MM. de Port-Royal, à un escrit intitulé: "Observations nécessaires 

sur ce qu'on dit estre arrivé à Port-Royal au sujet de la Saincte Espine". Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en 

théologie 1657. p. 25.  
274 MACK, Peter. Op cit. p. 203.  
275 ARISTÓTELES. Op cit. p. 138.  
276 ANNAT, François. Rabat-joye des jansenistes ou Observations necessaires sur ce qu'on dit estre arrivé au Port-

Royal, au sujet de la sainte espine. Par un docteur de l'Eglise catholique. 1656. Introdução.  



79 

 

indignação dos jesuítas, tomada aqui como um ato de nobreza, uma vez que “é por causa da 

superioridade que se indignam os homens”277. Dessa forma, ao demonstrar indignação, o autor 

se colocava efetivamente como superior aos seus antagonistas, e estes, por sua vez, eram 

considerados insensatos, pois haviam trocado a justiça pela injustiça278. Longe de se reduzirem, 

exclusivamente, a uma expressão de inconformismo e de paixão zelosa, as exclamações 

jesuíticas são, também, um artifício de exposição da superioridade moral daqueles que 

combatiam o jansenismo.  

Os apologistas da autoridade de Jansênio reagiam a essas acusações, buscando construir 

ao redor dos jesuítas uma ética que inspirasse a suspeição. Uma das formas de se fazê-lo era 

através da comparação entre os padres da Companhia e os fariseus do Novo Testamento, 

tomados como o exemplo de uma moral débil e hipócrita, como disposto na seguinte passagem:  

 

Ousa ele dizer: Que essa devoção do povo é um motivo de escândalo para o próximo, 

caso este seja enfermo na fé. E não é, ao contrário, um motivo de edificação para o 

próximo, ainda que seja enfermo na fé, visto que a enfermidade da fé não pode ser 

mais fortalecida senão pelos milagres que se veem obter numa Casa Religiosa da 

Igreja Católica? E qual pode ser o escândalo que esse Autor nos quer fazer apreender 

senão um escândalo de Fariseus, como os próprios Teólogos o denominam, 

scandalum Pharisaorum, ao qual somos obrigados, segundo o Evangelho, a não dar 

qualquer atenção, e a não deixar de bendizer a Deus à vista das maravilhas, posto que 

se encontrem pessoas assaz maldispostas para se escandalizarem com o que outorga 

alegria a toda a Igreja?279 
 

Vemos, aqui, o esforço dos jansenistas em se contraporem ao argumento de que eles, de 

alguma forma, estariam cortados do ramo principal da Igreja Católica, como fora proposto pelos 

jesuítas. De outra parte, fazia-se um esforço para associá-los aos fariseus, os quais deveriam ser 

sumariamente ignorados. O fariseu desponta também como uma figura tipológica cuja analogia 

aos jesuítas aparece de forma direta em mais três passagem da Response, bem como em outros 

escritos jansenistas, como o De l’autorité des Miracles, de Arnauld.  

 
277 ARISTÓTELES. Op cit. p. 118.  
278 Ibidem. p. 91.  
279 Il ose dire: Que cette devotion du peuple est un sujet de scandale pour le prochain, s'il est infirme dans la foy. 

Et n'est-ce pas au contraire un sujet d'edification pour le prochain, quand mesme il seroit infirme en la foy, puisque 

l'infiormité de la foy ne peut estre plus fortifiée que par les miracles qu'elle voit s'obtenir dans une maison 

Religieuse de l'Eglise Catholique? Et quel peut estre le scandale que cét Auteur nous veut faire apprehendre sinon 

un scandale de Pharisiens, comme les Theologiens mesmes l'appellent, scandalum Pharisaorum, aulquel nous 

sommes obligez selon l'Evangile de n'avoir aucun égard, e de pas laisser de benir Dieu dans la veuë des merveilles, 

quoy qu'ils se trouve des personnes assez mal disposées pour se scandaliser de ce qui donne de la joye à toute 

l'Eglise? ARNAULD, A.; PONTCHÂTEAU, S.-J. de (1656), Response à un écrit publié sur le sujet des miracles 

qu'il a plu à Dieu de faire à Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte Epine de la couronne de Notre 

Seigneur. p.  24 e 25.  



80 

 

Em uma outra passagem, os autores do libelo afirmaram que a campanha promovida 

pelos inacianos contra a abadia fazia deles “imitadores dos fariseus, que dissuadirão as pessoas 

de recorrer ao mesmo JESUS, que aparece aos olhos da fé que opera em Port-Royal”280. O 

recurso a esse argumento é interessante, pois uma das principais acusações contra os jansenistas 

era a de que eles promoviam o afastamento do crente de Deus, por meio de sua concepção 

restritiva acerca da graça, a qual, nesse trecho, aparece associada à campanha jesuítica, já que 

ela desviava a piedade popular de uma emanação tão clara da misericórdia divina. 

Na conclusão da Response, vemos o argumento da rebeldia ser retomado, dessa vez não 

em relação às instituições eclesiásticas e aos postos de comando clerical – como fizeram os 

jesuítas –, mas contra o próprio Deus:  

 

Mas se este Escritor e os do seu partido têm uma paixão inimiga por Port-Royal, não 

devemos deixar de ter uma caridade fraterna para com eles. É isso que me leva a 

adverti-los a se precaverem contra tão deplorável ciúme. Eles começaram a condenar 

e destruir as obras de Deus. Eles querem mudar a ordem de seus conselhos e alterar o 

curso de sua providência. Eles censuram sua conduta. Dizem-lhe com efeito: cur ita 

facis? Que eles se lembrem deste conselho que os mesmos inimigos de São Paulo 

tomaram nos Atos: se o espírito de Deus, disseram eles, ou um anjo do céu falou com 

ele, não lutemos contra Deus. Porque a Escritura nos ensina que não é fácil lutar 

contra Ele. E isso é lutar diretamente contra Deus, pois é ele quem faz essas 

maravilhas, e acontece onde quer, diz Santo Agostinho. [...] Se continuarem a 

murmurar e a queixar-se por escrito, como se fosse um escândalo. Se extinguirem em 

si o espírito da piedade católica e da caridade cristã enquanto eles querem persuadir 

que o espírito da fé se extinguiu em Port-Royal, devem compreender que JESUS 

CRISTO, que se vê agindo tão bem nesta casa que é toda dele, não olhe para eles com 

raiva do alto céu, e com tristeza ao ver a cegueira dos seus corações, como outrora 

olhou segundo o Evangelho para aqueles a quem eles imitam na sua inveja281.  

 

A petição por uma “caridade fraterna” para com os irmãos caídos em pecado constituía 

um jogo de forças assimétricas, tendo em vista que o requerente da misericórdia divina sempre 

 
280 Et il se trouvera encore des imitateurs des Pharisiens, qui détourneront les peuples de recourir au mesme JESUS, 

lequel paroist aux yeux de la foy afgissant à Port-Royal. Ibidem. p. 26.  
281 Mais si cét Écrivain e ceux de son party ont pour Port-Royal une passion d'ennemis, on ne doit pas laisser 

d'avoir pour eux une charité de freres. C'est ce qui me porte à les advertir de se garder desormains d'une si 

deplorable jalousie. Ils entreprennent de décrier e de détruire les eouvres de Dieu. Ils veulent changer l'ordre de 

ses conseils, et errester le cours de sa providence. Ils censurent sa conduit. Ils lui disent en effet: cur ita facis? 

Qu'ils se souviennent de cét avis que les ennemis mesms de S. Paul prirent dans les Actes: si l'esprit de Dieu, 

dirent-ils, ou un Ange du ciel luy a parlé, ne combattons pas contre Dieu. Car l'Escriture nous apprend qu'il n'est 

pas facile de combattre contre luy. Et c'est icy combattre directement contre Dieu, puisque c'est luy feul qui fait 

ces merveilles, et a lieu où il veut, dit S. Augustin. [...]S'ils continuent d'en murmurer et de s'en plaindre par des 

escrits, comme d'un scandale. S'ils esteignent en eux-mesmes l'esprit de la pieté catholique et de la charité 

chrestienne lorsqu'ils veulent persuader que celuy de la foy est esteint dans Port-Royal, ils doivent apprehender 

que JESUS-CHRIST qu'on voit agir si hautement dans cette maison qui est toute à luy, ne les regarde avec colere 

du haut du ciel, et avec tristesse de voir l'aveuglement de leur coeur, comme il regarda autrefois selon l'Evangile 

ceux qu'ils imitent dans leur envie. ARNAULD, A.; PONTCHÂTEAU, S.-J. de (1656), Response à un écrit publié 

sur le sujet des miracles qu'il a plu à Dieu de faire à Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte Epine de la 

couronne de Notre Seigneur. 1656. p. 27.  



81 

 

está em uma posição de maior vantagem em relação àquele por quem essa misericórdia é 

requerida. Por esse motivo, citações desse tipo são muito mais presentes nos libelos jesuítas282. 

Como um exército que comanda um cerco, os inacianos ofereciam, repetidas vezes, a rendição 

aos jansenistas, colocando-os em uma condição de fragilidade que, de fato, se confirmava 

quando levamos em conta o ambiente político e social que se desenrolava com o avançar da 

querela. Em um cenário de condenação, em que o peso das instituições clericais francesas 

parecia cair por sobre as suas cabeças, os jansenistas não tinham a quem recorrer contra os 

jesuítas, dessa forma, cabia reputar a eles a mácula de estarem lutando contra os propósitos de 

Deus. A citação ao livro de Atos dos Apóstolos refere-se a uma cena em que o apóstolo Paulo 

estava sendo julgado em Jerusalém, acusado pelos fariseus e pelos mestres da lei de corromper 

a religião, uma analogia com a então situação de Port-Royal, assolada de maneira injusta pelos 

poderes religiosos. Tentava-se, dessa forma, captar a benevolência do público, mediante o tipo 

da Igreja perseguida, ao mesmo tempo em que se dispensava ao adversário o ethos farisaico 

daqueles detentores do poder religioso que, perdidos em suas posições de prestígio, estavam 

em aberta rebeldia aos céus, enquanto assolavam os eleitos de Deus.  

 Todos os libelos dessa querela, sejam jesuítas, sejam jansenistas, terminam com 

advertências veladas ou explícitas ao castigo de Deus que se destinaria a cada um que não se 

convertesse de sua desobediência. O apelo ao castigo divino, além de servir como um recurso 

comum à epidítica cristã, também mostra um padrão na escalda da violência, igualmente usual 

na oratória sacra. Para Bernard Lamy, essa era a conduta adotada pelos pais da Igreja: “Eles 

começaram com suavidade; mas terminaram com severidade, quando a gentileza era inútil”283. 

Seguia-se, aqui, o exemplo de Santo Agostinho que teria decidido poupar Pelágio em seus 

primeiros escritos, mas mudou o seu padrão de atuação à medida que percebeu persistir a 

obstinação herética do monge284. Por fim, o Doctor Gratia se convencera de que a docilidade 

do início deveria se converter em “remédios mais violentos e proporcionais à doença deste 

Heresiarca, seja para curá-lo, seja para alertar o povo do perigo com ele”285.  

 
282 Para além do Rabat-joye, encontramos apelos à submissão e à conversão na tréplica jesuíta nas páginas 

ANNAT, François. Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de la 

response faite par MM. de Port-Royal, à un escrit intitulé: "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé 

à Port-Royal au sujet de la Saincte Espine". Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie 1657. p. 39 a 40 e 

43 a 44. 
283 “Ils ont commencé par la douceur; mais ils ont fini par la severité, lorsque la douceur a été inutile”. LAMY, 

Bernard. Op cit. p. 342. 
284 Ibidem. 
285 “remedes plus violens, et proportionnez à la maladie de cet Heresiarque, ou pour le guerir, ou pour avertir les 

peuples du danger qu'il y avoit de communiquer avec lui”. Ibidem.   



82 

 

 Para um leitor discreto à época, ou seja, dotado dos códigos sociais atrelados aos 

costumes retórico-poéticos – portanto contrário ao tipo cultural do vulgar286 –, os signos da 

representação alegórica eram muito legíveis, de modo que poderíamos dar por indecorosos 

aqueles que os tomassem de outra forma. Em seu primeiro libelo, os jesuítas, referindo-se aos 

jansenistas, o fizeram da seguinte forma:  

 

Mas seja como for que se trate dos hereges, cumpre esperar que os Católicos, ao verem 

como ressuscitam neste século corrompido os milagres da Paixão de Jesus Cristo, 

farão reviver em suas almas a verdadeira devoção e piedade para com este adorável 

mistério, e conceberão novos sentimentos de reconhecimento e de amor para com este 

divino Redentor e novos desejos de honrar a memória de sua morte, oferecendo-Lhe 

e dedicando-Lhe a vida; e, tomando uma firme resolução de não viver mais para si 

mesmos, mas unicamente para Aquele que quis morrer para sua salvação287. 
  

Diferente das sentenças anteriores que pretendiam representar os jansenistas como 

estando fora dos ramos da videira principal, os vemos, aqui, serem chamados de católicos. 

Mesmo que considerássemos essa afirmativa tão somente como um louvor ao milagre, 

separando esse evento dos hereges ao qual ele foi dirigido, podemos afirmar que outras 

evidências sustentam nossa afirmação. A própria existência do debate libelístico, bem como as 

constantes ofertas de rendição oferecida pelos jesuítas, indicam que o debate se dava entre lados 

muito mais próximos do que a virulência publicitária dava a entender. De acordo com Denis 

Crouzet, a única linguagem cabível aos responsáveis por cindir o corpo de Cristo era a 

violência288, de modo que essa poderia ser entendida, até mesmo, como a teatralização da 

exclusão289, algo que não se apresenta aqui. Ainda nos primeiros séculos, São Jerônimo alertava 

que o embates entre cristãos, especialmente aqueles da mesma casa, não deveria se dar como 

uma “disputa de gladiadores”, antes, seu objetivo era destruir no outro aquilo que era obstáculo 

para sua salvação290. 

Em matéria de violência, os próprios jesuítas reconheciam a atmosfera de paz que 

circundava os jansenistas naquele momento:  

 
286 Para referimo-nos ao conceito trabalhado por João Adolfo Hansen: HANSEN, João Adolfo. O Discreto. In: 

HANSEN, João Adolfo. Agudezas seiscentistas e outros ensaios. São Paulo: EdUsp, 2019.  
287 Mais quoi qu'il en soit des heretiques, il faut esperer que les Catholiques voyans come ressusciter en ce siecle 

corrompu, les miracles de la Passion de Jesus-Christ, feront revivre en leurs ames la vraye devotion e pieté envers 

cét adorable mistere, e concevront de nouveaux sentimens de reconnoissance e d'amour envers ce divin 

Redempteur e de novueaux desirs d'honoorer le souvenir de sa mort, en lui offrant e dediant leur vie; e prenant une 

ferme resolution de ne vivre plus pour eux mesme, mais uniquement pour celui qui a voulu mourrir pour leur salut. 

ANNAT, François. Rabat-joye des jansenistes ou Observations necessaires sur ce qu'on dit estre arrivé au Port-

Royal, au sujet de la sainte espine. Par un docteur de l'Eglise catholique. 1656, p. 11.  
288 CROUZET, Denis. Op cit, p, 106 e 107.  
289 Ibidem, p, 102.  
290 FERREYROLLE, Gérard. Op cit. p. 25.  



83 

 

Antes, porém, de adentrar nesta pesquisa, esses Senhores serão advertidos de que é 

com mui grande imprudência (para não dizer mais) que se servem dessa palavra 

'perseguição', acerca de um assunto que concerne à Religião, num Reino 

cristianíssimo, sob o domínio de um Rei piedosíssimo e mui zeloso pela conservação 

e defesa da Fé Católica, Apostólica e Romana. É apenas em terras infiéis, ou nos 

lugares que pertencem aos Príncipes infiéis, que os Cristãos são perseguidos. [...]No 

tempo das perseguições da Igreja, demoliam-se e abatiam-se as Capelas, os Templos 

e outros locais que serviam às assembleias dos Fiéis: E durante a perseguição de Port-

Royal, ali se ergueram edifícios magníficos, edificou-se uma nova cidade no recinto 

desse Mosteiro; e jamais os Arquitetos e os Pedreiros tiveram ali mais ocupação do 

que durante o tempo em que os Jansenistas publicaram que essas Religiosas eram 

perseguidas291. 
 

O “rei piedoso” do qual falavam os jesuítas viria, por força da violência de suas tropas, 

expulsar, prender e enviar para o exílio as principais lideranças do jansenismo, não sem antes 

derrubar, pedra por pedra, os “magníficos edifícios” da abadia. Contudo, enquanto decorreu a 

querela, essa não era ainda a disposição das forças, indicando que uma grande mudança no 

delicado equilíbrio do xadrez das cortes havia se operado. Teriam as ações letradas encampadas 

pelos jesuítas e pelos demais inimigos de Port-Royal atingido o seu termo? 

 

1.5 A cisão do corpo de Cristo nos signos da Eucaristia 

A querela entre jansenistas e jesuítas era sensivelmente afetada pela divisão maior entre 

protestantes e católicos, uma vez que os esforços de amplificação e de comparação promovidos 

por ambos os lados tendia a aproximar essas duas facções católicas de seus já consagrados rivais 

protestantes. Dessa forma, não é de se estranhar que os mesmos temas que opuseram romanistas 

e reformados sejam espelhados nas disputas internas do catolicismo, como é o caso das questões 

relacionadas à eucaristia, da qual nos ocuparemos na próxima seção.  

 

1.5.1 Corpo Místico, Corpo Político 

No rol das doutrinas protestantes condenáveis, uma se destacava por seu potencial 

corrosivo para a estrutura metafísica montada em torno daquela configuração política e social: 

 
291 Mais avant que d'entrer dans cette recherche, ces Messieurs seront avertis que c'est avec une tres -grande 

imprudence (pour ne rien dire davantage) qu'ils usent de ce mot de persecution, sur un sujet qui regarde la Religion, 

dans un Royaume tres Christien, sous la domination d'un Roy tres pieux, e tres-zelé pour la conservation e deffence 

de la foy Catholique, Apostolique e Romaine. Ce n'est que dans les terres infidelles, ou dans les lieux qui 

appartiennent aux Princes infidelles que les Chrestiens son persecutez [...]Au temps des persécutions de l'Eglise 

on démolissoit & abattoit les Chappelles, les Temples, & autres lieux qui servoient aux assemblées des Fidelles: 

Et pendant la persecution du Port-Royal, on y fait dos bastimes magnifiques, on edifie une nouvelle ville dans 

l'enceinte de ce Monastere; & jamais les Architectes & les Massons n'y ont eu plus d'occupation, que pendant le 

temps auquel les Jansenistes ont publié que ces Religieuses estoient persecutées. ANNAT, François. Défense de la 

vérité catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de la response faite par MM. de Port-

Royal, à un escrit intitulé: "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé à Port-Royal au sujet de la 

Saincte Espine". Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie 1657. p. 24 e 25.  



84 

 

a negação da transubstanciação, especialmente a sustentada pelos huguenotes. De forma 

resumida, a principal diferença entre os católicos e os calvinistas orbitava à antiga questão do 

relacionamento das palavras às coisas292.  Ao negarem a presença real de Cristo no sacramento 

da ceia, os reformados ligados ao ramo de João Calvino ressaltavam a presença intercessora de 

Cristo no céu e o próprio ato sacrificial na cruz, ao mesmo tempo em que acusavam os católicos 

de enfraquecê-lo ao invocarem e reencenarem constantemente esse sacrifício na missa, em uma 

clara evidência de insuficiência do ato original293. Esse postulado, que Frank Lestringant 

entende compor o centro da cristologia calvinista294, era ilustrado pela analogia feita entre o 

sacramento do altar católico e os sacrifícios mosaicos, aos quais os romanistas eram acusados 

de retomar295. A fim de sustentar essa doutrina, os reformados desenvolveram uma semiologia 

disjuntiva296, segundo a qual a linguagem se comunicava com o mundo por meio de 

figurações297. Dessa forma, teólogos calvinistas, como Pierre Viret, compreendiam que a 

sentença evangélica “Isto é meu corpo” (Lucas 22:19), proferida por Jesus ao referir-se ao pão 

compartilhado entre os discípulos na noite anterior a sua crucificação, não poderia ser 

interpretada senão como uma figura de linguagem calcada em “comparações familiares” 

(catacrese)298. A transubstanciação católica se enquadraria, dessa forma, em um erro 

semiótico299. 

A periculosidade desse dogma para o arranjo teológico/político montado ao redor das 

monarquias católicas estava no fato de que a duplicidade do corpo de Cristo repousava sobre a 

mesma base teológica da eucaristia300. Da mesma forma em que as espécies do pão e do vinho 

se transformavam na carne e no sangue do cordeiro de Deus crucificado, assim também a figura 

incorpórea do rei se revestia da santidade do Pai que lhe dava a autoridade do céu para governar 

sobre o seu corpo terrestre. Nas palavras de Denis Coruzet, seria impossível dissociar a dupla 

corporalidade do Príncipe da “presença real de Cristo nas espécies do pão e do vinho durante a 

cerimônia eucarística”301. 

 
292 LESTRINGANT, Frank. Une Sainte Horreur ou le Voyage em Eucharistie. 2ª Edição. Librarie Droz: Genebra, 

2012. p. 31.  
293 Ibidem. p. 53.  
294 Ibidem. p. 53.  
295 Ibidem. p. 54.  
296 Ibidem. p. 50. 
297 Ibidem. p. 48.  
298 Ibidem. p. 57. 
299 Ibidem. p. 51. 
300 CROUZET, Denis. Op cit, p, p, 96.  
301 Ibidem. p. 97.  



85 

 

Uma vez que o esforço publicitário jesuíta se empenhava em aproximar os jansenistas 

dos calvinistas, não é de se estranhar que essa questão também tenha sido trazida à tona. Uma 

das principais obras responsáveis por promover essa associação foi Le Port Royal Et Genevre 

d’intelligence contre le S. Sacrrement de l’autel, escrito pelo jesuíta Bernard Meynier. Esse 

libelo foi publicado in quarto, em janeiro de 1656, em Poitier, com a aprovação de doutores da 

Igreja e os direitos de venda foram concedidos em Paris ao livreiro Antoine Pasdelov. A obra 

foi concebida, dentre outras coisas, como uma forma de contestar alguns escritos jansenistas 

acerca da transubstanciação, asseverando que tais declarações, sobretudo de Antoine Arnauld, 

alinhavam Port-Royal aos calvinistas de Genebra e aos huguenotes de Charenton, uma 

comunidade de reformados que haviam se instalado nos arredores de Paris.  

O livro, que desencadeou respostas nas Provinciales e na Response jansenista, possuía 

113 páginas, divididas em três partes. Na primeira, Meynier dedicou-se a algumas publicações 

associadas a Port-Royal, as quais ele reputava ensinamentos condenados por Roma, mas 

acolhidos por Genebra302. Na segunda, o jesuíta empenhou-se no exame daquela que foi uma 

das obras mais conhecidas de Antoine Arnauld, De La Frequente Communion, que representou 

um duro golpe contra as teses probabilistas defendida pelos religiosos da Companhia303. Por 

fim, a terceira parte foi direcionada ao vitupério de uma das cartas publicadas de Arnauld que, 

segundo o autor, não refutava as teses calvinistas acerca do mistério eucarístico, mas, antes, 

assumia posições condenadas por Roma304. Uma das principais teses defendidas no libelo seria 

a de que a linguagem imprecisa utilizada pelos jansenistas (sobretudo por Arnauld) fazia com 

que o público menos avisado as tomasse como uma defesa da ortodoxia católica concernente 

ao sacramento do altar, enquanto, na verdade, consistiam em uma outra forma de negar a 

presença real de Cristo nas espécies do pão e do vinho, como fora realizado pelos seguidores 

de Calvino:  

 

A manducação bucal do Corpo de JESUS CRISTO na Eucaristia, tal como a Igreja 

Romana nela crê, é mui diferente da Manducação pela fé somente, que a pretensa 

Religião admite: a presença local do Redentor sob as espécies do pão separadas de 

sua substância natural é de outra natureza que aquela falsa presença que os Calvinistas 

forjaram, e que denominam meramente sacramental, e que não é senão uma presença 

ou simples e significativa, ou, no mais, virtual; como sabiamente observa o Cardeal 

du Perron: Aquilo que não é senão uma simples figura de Jesus Cristo não é o próprio 

Jesus Cristo; nem aquilo que é apenas o sinal de sua carne e de seu sangue não é nem 

 
302 MEYNIER, Bernanrd. Le Port Royal Et Genevre d’intelligence contre le S. Sacrrement de l’autel dans leurs 

Livres. Et particulierement dans les equivoques de l’art. XV de la seconde Partie, de la seconde Lettre de Monsieur 

Arnauld. Quoy qu’il y pretende faire passer une horrible imposture cette intelligence. Poitiers: Chez Antoine 

Pasdelov, 1656. p. 1 a 39.  
303 Ibidem. p. 40 a 56. 
304 Ibidem. p. 57 a 113. 



86 

 

seu sangue nem sua carne. Não obstante, porquanto a Manducação pela fé tem alguns 

traços da Manducação bucal, e a presença metafórica é similar à verdadeira presença; 

porquanto a figura assume as aparências da pessoa de quem ela é a figura; e o signo é 

frequentemente tomado pela coisa significada; porquanto no uso das Línguas, 

particularmente da Latina e da Francesa, somos constrangidos, por causa da escassez 

de vocábulos, a servir-nos dos mesmos termos, tanto quando nos referimos às 

Imagens, quanto quando nos referimos às coisas representadas pelas Imagens, e tanto 

quando nos valemos de figura e de metáfora, quanto quando delas não nos valemos: 

Daí advém que os Católicos e os Huguenotes têm habitualmente na boca as mesmas 

expressões concernentes às matérias da Eucaristia, e que Genebra prega as heresias 

que destroem esse adorável Mistério, quase nos mesmos termos que Roma emprega 

para elaborar os Cânones que as condenam305. 
  

As dificuldades no emprego dos conceitos em língua latina e em língua francesa seriam 

somadas à utilização de termos “obscuros e ambíguos” que, ao fim e ao cabo, culminavam por 

negar a presença real, não simbólica, do corpo de Cristo nas espécies da eucaristia306. Meynier 

também fez uso de algumas citações de Arnauld, nas quais o autor teria feito uma diferenciação 

entre a comunhão de Deus com os homens no sacramento do altar daquela que será feita pelos 

crentes no Reino dos Céus – quando o véu do mistério terá sido revelado e o pecado não mais 

obstruirá a comunhão dos salvos – para afirmar que, com isso, os jansenistas usavam de sua 

intelligence, a fim de dissimular sua verdadeira crença, muito mais próxima de Chareton e de 

Genebra307.  

Por ter sido publicado no início de 1656 e veicular uma acusação com grande potencial 

destrutivo para os defensores de Port-Royal, a refutação ao libelo parece ter sido uma das 

prioridades dos jansenistas. Por esse motivo, detectamos uma referência a ele logo na primeira 

página da Response (já analisada na seção anterior308) e, mais adiante, no momento em que os 

jansenistas fazem referência direta à imputação dos jesuítas:  

 
305 La manducation de bouche du Corps de JESUS-CHRISTE en l'Eucharistie, telle que l'Eglise Romaine l'a croit; 

est fort differente de la Manducation par foy seulement, que la Religion pretenduë admet: la presence locale du 

Redempteur sous les especes du pain separées  de leur substance naturelle, est d'une autre nature que cette fausse 

presence que les Calvinistes ont forgée, et qu'ils appellent sacramentale seulement, et qui n'est qu'une simple 

presence ou significative ou pour le plus virtuelle; comme remarque sagement le Cardinal du Perron: Ce qui n'est 

qu'une simple figure de Jesus - Christ  , n'est pas Jesus- Christ mesme; ny ce qui n'est que le signe de sa  chair et 

de son fang , n'est ny son sang ny sa chair. Neantmoins par ce que, et la Manducation par foy a  quelques traits de 

la Manducation de bouche , et que la presence metaphorique est semblable à la vraye presence; par ce que , et la 

figure porte les apparences de la personne dont elle est la figure : et le signe , est pris souvent pour la chose signifiée 

: par ce que dans l'usage des Langues , particulierement de la Latine et de la  Françoise , nous sommes contraints 

, à cause de la disette des mots , de nous servir des mesmes termes , et lors que nous parlons des Images , et lors 

que nous parlons des choses representées par les Images , et lors que nous usons de figure et de metaphore, et lors 

que nous n'en usons point: Il arrive de là , que les Catholiques et les Huguenots , ont ordinairement en bouche les 

mesmes expressions touchant les matieres de l'Eucharistie,  & que Geneve prefche les herefies qui ruinent cét 

adorableMystere , presque dans les mesmes termes que Rome employe pour faire les Canons qui les condamnent.  

Ibidem. p. 1 e 2.  
306 Ibidem. p. 4.  
307 Ibidem. p. 5 a 7 e 55 e 56.  
308 No referimos a seguinte passagem: “E, de fato, pode-se ter uma verdadeira afeição pela Igreja Católica, e não 

sentir muita alegria, que Deus quis mostrar seu poder em uma Igreja consagrada ao Santíssimo Sacramento, e por 



87 

 

 

Uma casa religiosa foi dilacerada por vários anos por contínuas imposturas. Inimigos 

e pessoas violentas em todos os lugares o denunciam como infectado com heresia. 

Eles até empregam calúnias tão horríveis como a de publicar, que não se acredita na 

presença real de JESUS CRISTO no Santíssimo Sacramento, embora o adore lá sem 

cessar, não num instituto particular. Eles são tratados como excomungados e tentam 

fazer com que todos aqueles que não os conhecem acreditem que é um crime colocar 

meninas em suas mãos para criá-las e educá-las. Querem até nos persuadir, que 

devemos fugir de sua Igreja como uma Igreja de Cismáticos. Eles estão ameaçados 

com a perseguição final. Não lhes resta consolo senão em sua inocência, nenhuma 

esperança que esteja em suas orações, nenhum refúgio senão em Deus. E no exato 

ponto em que parecia que tudo estava preparado para subjugá-los, Deus irrompe entre 

eles as marcas mais visíveis de sua proteção e de seu amor309 

 

 Nessa passagem, além de acusar o vitupério adversário, os autores destacaram a 

tentativa de cisão promovida pelos padres da Companhia, uma vez que a comunidade associada 

a Port-Royal estava, em suas palavras, “ameaçada com a perseguição final”, visto que a negação 

do mistério da transubstanciação corroía os fundamentos da própria sociedade católica que os 

abrigava. Reforçar o seu compromisso de submissão à Santa Sé e defender a ortodoxia católica 

no que concernia à transubstanciação era uma das condições para que os jansenistas não 

cruzassem a tênue linha que separava um movimento religioso litigante de uma seita herética. 

Essa linha fica clara quando observamos a virulência das palavras todas as vezes que esse 

assunto aprece em nossa documentação.  

Em uma outra referência à questão, vemos os autores da Response contraporem um 

argumento encontrado no Rabat-joye, em que Annat sugeria que, da mesma forma como o 

relato da cura milagrosa de uma mulher sarracena não implicaria na justificação de sua fé 

islâmica, o evento sucedido em Port-Royal não atestaria a sanidade espiritual dos jansenistas. 

Ao respondê-lo, os autores se manifestam da seguinte forma:  

 

 
um espinho de sua Coroa? Esses milagres não servem para confundir a heresia calvinista, que nos acusa de ser 

idólatras, porque adoramos a JESUS CRISTO como real e substancialmente presente na Eucaristia; e ser 

supersticiosos, porque reverenciaremos as santas Relíquias”. ARNAULD, A.; PONTCHÂTEAU, S.-J. de (1656), 

Response à un écrit publié sur le sujet des miracles qu'il a plu à Dieu de faire à Port-Royal depuis quelque temps 

par une Sainte Epine de la couronne de Notre Seigneur. 1656. p. 1.  
309 Une maison religieuse est dechirée depuis plusieurs années par de continnuelles impostures. Des personnes 

ennemies e violentes taschent de la décriér partout comme infectée d'heresie. Ils u employent jusqu'à des calomnies 

aussi horribles qu'est celle de publier, qu'on n'y croit pas la presence reelle de JESUS-CHRIST dans le saint 

Sacrament, quoy qu'on l'y adore sans cesse pas un institut particulier. On les traite d'excommunniées, e on tasche 

de faire croire à tous ceux qui ne les connoissent pas, que c'est un crime de mettre de petites filles entre leurs mains 

pour les élever e pour les instruire. On veut mesme persuader, qu'on doit fuïr leur Eglise comme une eglise de 

Schismatiques. On les menace de la dernier persecution. Il ne leur reste aucune consolation qu' en leur innocence, 

aucune esperance qui'en leurs prieres, aucune refuge qu'en Dieu. Et dans le point mesme où il sembloit que toute 

estoit preparé pour les accabler, Dieu fait éclater parmy elles les marques les plus visibles de sa protection e de son 

amour. Ibidem. p. 11.  



88 

 

Não seria essa consequência mui bem inferida? E se um huguenote cego, havendo ido 

orar a Deus na Igreja de Port-Royal, e beijando o Santo Espinho, ali recobrasse 

miraculosamente a vista, não teríamos razão para lhe dizer, como a esses Sarracenos: 

Confessai que a religião Católica é a única verdadeira, porquanto Deus vos curou 

numa Igreja de virgens Católicas que adoram JESUS CRISTO como estando sem 

cessar realmente presente sobre os nossos altares, o que vós considerais uma idolatria; 

e por uma santa Relíquia que elas reverenciam, o que vós considerais uma 

superstição?310.  

 

 Ao operar esse deslocamento argumentativo, Arnauld e Pontchatêau marcavam o fato 

de que Port-Royal estava muito bem inserido dentro da fé católica e que seu status não poderia, 

de forma alguma, ser confundido com os da mulher sarracena ou com o do huguenote cego. 

Desse modo, inserir a informação de que lá se adorava de maneira “presente” e “verdadeira” o 

corpo Cristo no sacramento do altar – mesmo que a passagem referida do Rabat-joye não 

excitasse essa provocação – era uma forma de contestar a campanha difamatória promovida por 

Maynier e marcar as diferenças entre os partidários de Jansênio e de Genebra.  

Os jesuítas, por sua vez, dão continuidade à campanha promovida pelo seu coirmão; na 

página seis da Défense de la vérité catholique, lemos:  

 

Este exemplo faz ver até onde podem por vezes ir os prestígios e imposturas do 

espírito maligno; e não obstante, com que firmeza cumpre persistir na crença das 

verdades que nos são ensinadas pela Igreja, e rejeitar todos os erros que ela condena. 

Dá também a conhecer quão grande é a virtude da presença do corpo de Jesus Cristo 

no Santíssimo Sacramento do Altar, e quão salutares são as intercessões de sua 

Santíssima Mãe, contra todas as investidas do espírito de mentira311. 

 

A referência chama a atenção, entre outras aspectos, pela abordagem do tema, sem 

recorrer a comentários elaborados ou à refutação do postulado adversário, e sim a contraposição 

das imposturas do “espírito do maligno” contra as “crenças da verdade”, entre as quais estão a 

presença do corpo de Cristo no santíssimo sacramento. Não importava, nesse momento, a Annat 

e aos seus colaboradores, dar resposta à afirmação dos jansenistas de que a eucaristia era um 

 
310 Cette conséquence ne seroit elle pas tres-bien tirée? Et si un huguenot avengle estât allé prier Dieu dans l'Eglisc 

de Port Royal, et ayant baisé la sainte Espine, y recouvroit miraculeusement la veuë, n' mroit on pas sujet de luy 

dire comme à ces Sarazins: Confessez que la religion Catholique est la seule véritable, puisque Dieu vous a guery 

dans une Eglise de vierges Catholiques , qui adorent JESUS-CHRIST, comme estant sans cesse réellement présent 

sur nos autels, ce que vous tenez pour idolâtrie; et par une sainte Relique qu'elles reverent, ce que vous tenez pour 

superstition. Ibidem. p. 21. 
311 Cét exemple fait voir jusques où peuvent quelquefois aller les prestiges e impostures du malin esprit; e 

neantmoins avec quelle fermeté il faut persister dans la crence des veritez qui nous sont enseignées par l'Eglise, e 

rejetter toutes les erreurs qu'elle condamne. Il donne aussi à connoistre combien grande est la vertu de la presence 

du corps de Jesus-Christ au tres-sainte Sacramentde l'Autel, e combien salutaire sont les interssecions de sa tres-

Saincte Mere, contre toutes les entreprises de l'eprit de mensonge. ANNAT, François. Défense de la vérité 

catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de la response faite par MM. de Port-Royal, 

à un escrit intitulé: "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé à Port-Royal au sujet de la Saincte 

Espine" . Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie. 1657. p. 6.  



89 

 

elemento fundamental da piedade em Port-Royal e de que lá se adorasse a presença real do 

corpo de Cristo “sem cessar”. Estava em jogo a criação de um estigma de heresia e de cisma 

que, no caso da transubstanciação, se somava à concepção restritiva da graça, compondo um 

quadro que aproximava cada vez mais Port-Royal de Genebra.  

Não podemos ignorar, também, as implicações políticas inerentes a essa campanha. 

Somados aos escritos sobre a natureza do poder divino elaborados por Jansênio em seu Mars 

Gallicus e, principalmente, ao apoio prestado por Port-Royal aos rebeldes da Fronda, tais 

acusações carregavam um grande potencial de encrespação junto à corte. Dessa forma, estavam 

dadas as senhas que fundamentavam a ampla ofensiva perpetrada pelos jesuítas contra os 

jansenistas.  

 

1.5.2 A Logique de Port-Royal como reverberação da querela 

A discussão sobre a função polêmica da evocação eucarística nessa querela não estaria 

completa sem um breve comentário acerca daquela que é, sem dúvidas, uma das maiores e mais 

longevas publicações da abadia: a Logique de Port-Royal (1662). Escrita no âmbito das 

polêmicas envolvendo os jansenistas e os calvinistas que se deu logo após o estabelecimento da 

Paz da Igreja312 e durante a reação católica no âmbito da revogação do Tratado de Nantes, essa 

obra, nos lembra Lestringant, tinha como objetivo atacar a concepção calvinista de símbolo313, 

a qual dispensava à enunciação de Jesus em Lucas 22:19 um mero emprego catacrético. Nesse 

quesito, a publicação teve como mérito a criação de uma “arte de pensar” que produziu uma 

série de argumentos calcados em demonstrações lógicas da presença real e substancial de Cristo 

no sacramento da Eucaristia, sendo responsável por dar às posições ortodoxas católicas uma 

“audiência e uma autoridade sem precedentes”314. Após as diversas condenações sofridas na 

década de 1650, interessava aos jansenistas ressaltar as suas diferenças em relação à Igreja de 

Genebra – medida tanto mais necessária se considerarmos que as peças difamatórias jesuíticas 

visavam justamente a borrar essas distâncias.  

Na opinião de Javier Pampanacuatro Martín, além de se imortalizar como um dos 

primeiros esforços de sistematização do que viria a ser a definição de um signo e substituir a 

sua lógica ternária por uma binária315, a Logique era, antes de tudo, uma apologia da literalidade 

da sentença: “este é meu corpo”, proferida por Jesus enquanto referia-se à espécie do pão na 

 
312 Uma discussão mais detalhada desse cenário será feita no terceiro capítulo. 
313 LESTRINGANT, Frank. Op cit. p. 323.  
314 Ibidem. p. 327.  
315 MARTÍN, Javier Panpanaquatro. La teoría del signo en la Logique de Port Royal. Vol. 66 Núm. 247 (2010): 

enero-abril 2010. p. 109.   



90 

 

última ceia316. A obra, por sua vez, seria inserida em uma campanha publicitária muito maior, 

iniciada em 1670, quando Arnauld e Nicole publicaram Le Pérpetuité de la foi de l’Eglise 

touchant l’Eucharistie. Segundo ele, lá estão as bases da semiologia, que foi adicionada à lógica 

em sua última versão, em 1685317.  

Os reformados haviam difundido a ideia de que a argumentação silogística escolástica, 

desenvolvida pelos católicos, era inacessível às partes menos instruídas do corpo cristão, motivo 

pelo qual eles, de outro modo, preferiam se apegar aos argumentos gramáticos318. Essa tese era 

exemplificada na comparação que Martinho Lutero fazia entre o senso comum (representado 

pela gramática) e a agudeza dos sofistas (representado pelo emprego dos silogismos)319. Por 

isso, um dos objetivos gerais da Logique era minar o bastião gramático construído ao redor das 

teses protestantes, principalmente aquelas defendidas pelos seguidores de Calvino320. Para isso, 

Antoine Arnaul e Pierre Nicole, autores anônimos da obra, concentraram-se em dois postulados 

principais: destacar o valor performativo da enunciação “Esse é meu corpo” e, tomando a 

definição agostiniana de signo, desmoralizar a interpretação simbólica do reformador de 

Genebra321.  

Ao invés de confinar o debate no interior do argumento calvinista, que limitava a 

questão à relação significante e significado, os autores da Logique transferiram a discussão para 

o reporte entre significante e referência, reforçando, dessa maneira, uma teologia da presença, 

como definiu Lestringant322. Arnauld e Nicole acusavam os calvinistas de terem falsificado o 

sentido original da fala de Cristo, fazendo parecer que ele havia dito “Este pão é meu corpo, 

este vinho é meu sangue/Ce pain est mon corps, ce vin est mon sang”, enquanto, na verdade, o 

Redentor disse: “Isto é meu corpo, isto é meu sangue/Ceci est mon corps, ceci est mons 

sang”323. Essa pequena diferença era fundamental, haja vista que ela deslocava para o campo 

da significação uma questão que dizia respeito à interpenetração das palavras e das coisas324. 

Como forma de contestação a esse artifício calvinista, os autores propuseram uma dissecação 

da frase, destacando que ela possuía uma tripla temporalidade; sendo o começo composto por 

“Isto/Ceci”, o meio por “é/est” e o final por “meu corpo/mon corps”325. Feita essa divisão, eles 

 
316 Ibidem. p. 117.  
317 Ibidem. p. 129.  
318 LESTRINGANT, Frank. Op cit. p. 45. 
319 Ibidem. p. 323.  
320 Ibidem. p. 324 e 325.  
321 Ibidem. p. 325.  
322 Ibidem. p. 328.  
323 Ibidem.  
324 Ibidem.  
325 Ibidem. p. 334.  



91 

 

identificaram, entre os dois primeiros momentos, um intervalo indicativo de uma enunciação 

performativa326, atestando a eficácia referencial da Palavra327 que transformava o pão no 

próprio Corpo de Cristo. Lestringant resume bem o argumento jansenista quando diz que por 

meio do termo “é/est”, “a significação trasborda na referência e funde-se com ela em uma 

espécie de ‘coalescência’, sendo esta coalescência ela mesma gerada pelo Deus logoteta, doador 

da coisa-significada”328.  

Deslocado o foco da questão para a relação significante e referência, caberia agora 

combater a imputação figurativa sustentada pelos calvinistas, o que os autores fizeram 

encarando a difícil questão de se determinar quando é que poderíamos dar ao signo o nome das 

coisas329. Segundo Arnauld e Nicole, os signos responderiam a uma demanda interpretativa, tal 

como aquela apresentada ao profeta Daniel por Nabucodonosor, quando o rei da Babilônia lhe 

exigiu uma interpretação acerca da revelação divina que lhe fora apresentada em um sonho, no 

qual as partes de uma estátua representavam a sucessão dos reinos que se seguiriam à Babilônia 

(Daniel 2)330. Tal demanda interpretativa, todavia, não havia sido colocada por Cristo no 

momento da ceia. Portanto, o pão e o vinho não poderiam ser signos, caso os tomássemos dentro 

da definição agostiniana331. Pensar que o enunciado de Jesus só poderia ser corretamente 

compreendido à luz de uma interpretação simbólica – sem que, em nenhum momento, tenham 

sido indicadas as condições para tal leitura – iria contra o senso comum – defendido pelos 

próprios reformados – além de sugerir que o filho de Deus, em um momento tão crucial, 

induziria ao erro seus discípulos, uma sugestão, claramente, blasfêma332. 

Tal ponderação evidencia, mais uma vez, a enorme distância entre a teologia 

desenvolvida ao redor de Port-Royal e aquela formulada pelas igrejas reformadas de matriz 

calvinista. Também nos mostra a dimensão da querela da graça, cujas irradiações são muitas 

vezes esquecidas no trato de textos canônicos como a Logique. Ter esse fato bem estabelecido 

nos ajuda a explicar os termos nos quais se dava a construção das identidades de grupos 

religiosos no momento estudado, além de nos precaver, mais uma vez, contra possíveis 

 
326 Ibidem.  
327 Ibidem.  
328 “la signification débordant sur la référence et fusionnant avec elle em une sorte de ‘coalescence’, et cette 

coalescence étant elle-même garantie par le Dieu logothète, donateur de la chose-sense”. Ibidem.  
329 Ibidem.  
330 Ibiem. p. 335.  
331 Para o bispo de Hipona, o signo encerra duas ideias: uma da coisa que representa e outra da coisa representada, 

sendo sua natureza derivada do fato de excitar a segunda pela primeira. Idem. p. 329. Dessa forma, o pão não 

poderia ser um signo, uma vez que não excitava simplesmente a presença de Cristo, sendo, ao contrário, a sua 

própria presença em si.  
332 Ibidem.  



92 

 

transliterações de sentido que transportam, para aquela época, juízos que não fazem sentido 

para muito além de nosso tempo.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



93 

 

2  “LE PLUS HAUT ET LE PLUS DIVIN LANGAGE DE SA PROVIDENCE”: O 

MILAGRE COMO ORATÓRIA DIVINA. 

 

2. 1 O paradigma da indução: exemplos e entimemas como base das demonstrações 

Ao estudar os debates letrados entre católicos e protestantes nos séculos XVI e XVII, 

Jérémie Foa percebeu que os argumentos dispostos se estruturavam, na maioria das vezes, por 

meio de chaves silogísticas333. Esse método tinha suas origens formais nos embates escolásticos 

que, por sua vez, foram inspirados nas epístolas paulinas334, as quais serviram de paradigma 

para boa parte da oratória cristã, graças a seu caráter instrutivo e explicativo.  

No caso dos enfrentamentos entre os próprios católicos, em especial entre os jesuítas e 

os jansenistas na controvérsia do Santo Espinho, o cerne do argumento orbitava um silogismo 

dedutivo resumido da seguinte forma: para os jansenistas, a premissa era a de que milagres 

apenas ocorriam entre os justos ou entre aqueles a quem Deus pretendia justificar. Uma vez que 

o evento ocorreu em Port-Royal, era forçoso concluir que Deus buscava atestar, por meio dessa 

operação sobrenatural, a justiça daquela casa e daqueles que a defendiam. Por outro lado, o 

argumento jesuíta se estruturava sobre uma outra premissa: Deus comumente opera sinais e 

milagres entre os descrentes e hereges. Portanto, os milagres não podem servir como elemento 

vindicativo da aprovação divina. A premissa jesuíta se alterava e era disposta de outras formas, 

mas nunca foi abandonada. Podemos dizer que todos os libelos produzidos nessa querela são 

destinados, dentre muitas outras coisas, a comprovar ou a refutar essas premissas ou conclusões. 

A construção mais ampla dos argumentos, todavia, apesar de girar em torno desses princípios, 

ia muito além deles.  

As provas de demonstração mais utilizadas na controvérsia do Santo Espinho são os 

entimemas (uma espécie de silogismo retórico) e os exemplos, frequentemente associados entre 

si. O regramento dos usos desses dispositivos foi apresentado na já amplamente citada Retórica 

de Aristóteles. Segundo o estagirita, o entimema era uma espécie de silogismo, tal como 

definido na dialética335, com a diferença de que, na retórica, a natureza lógica das premissas 

maior e menor era substituída por uma razão probabilística, provendo, daí, a sua flexibilidade 

 
333 FOA, Jérémie. La miroir aux clercs: les disputes théologiques entre catholiques et réformés au début des guerres 

de Religion (1560 – 1574). In: AZOULAY, Vincent. BOUCHERON, Patrick. Le mot qui tue: une histoire des 

violences intellectuelles de l’antiquité à nos jours. Sewessel: Champ Vallon. 2009. p. 135.  
334 Ibidem.  
335 ARISTÓTELES. Op cit. p. 60.  



94 

 

e a sua persuasão336. Os entimemas comporiam para o orador o corpo da prova337, pois de certas 

premissas resultavam novas proposições338, as quais, graças a sua demonstração verossímil, 

possuíam um grande potencial de convencimento. Esses mecanismos estavam em amplo uso 

na época moderna, motivo pelo qual vemos em La rhétorique, de Bernard Lamy, petições 

parecidas, já que o autor advogava em favor dos entimemas como uma das figuras mais 

eficientes, capazes de desarmar até mesmo as opiniões mais obstinadas339. Essa primazia se 

devia ao fato de que o entimema viabilizava a ligação de um argumento extraído de uma 

premissa lógica a um de natureza provável ou possível340.  

 

2.1.1 Os entimemas na construção de máximas  

Um dos entimemas presentes no Rabat-joye foi elaborado tendo como base o seguinte 

raciocínio: Deus, por meio de sua Igreja, condenou o jansenismo. Nas palavras de Annat, Deus 

não poderia e não alteraria as suas disposições. Logo, o milagre na abadia de Port-Royal não 

pode servir à justificação do jansenismo341. Para reforçar esse argumento, Annat e os seus 

prováveis colaboradores elencaram uma série de exemplos, retirados da história eclesiástica, de 

que Deus havia feito milagres entre os infiéis, pelas mãos dos infiéis e, até mesmo, em favor 

deles342. Essa demonstração compõe uma boa parte do libelo. A dedução que se faz ao final 

dessa longa exposição é a de que Deus não só opera milagres entre infiéis, mas também o faz 

para que esses se arrependam. Em suas palavras:  

 

É, pois, evidente, por tudo o que foi dito, que não se pode tirar nenhuma consequência 

dos milagres ocorridos em Port-Royal para a comprovação dos erros de Jansênio, nem 

para a justificação daqueles que sustentam a sua doutrina; e que, muito pelo contrário, 

porquanto, segundo a máxima de São Paulo referida por este Patriarca, os sinais e os 

milagres são ordinariamente empregados para a conversão daqueles que não possuem 

a verdadeira fé, há justo motivo para crer que, na conjuntura das más disposições em 

que se encontram atualmente esses Senhores, Deus, que é o Pai das Misericórdias e 

que não deseja a morte do pecador, mas que ele se converta e viva da Paixão de Jesus 

Cristo, e considerando que este Santo Espinho, que opera em suas mãos milagres, foi 

tingido com esse precioso sangue que foi derramado para a salvação de todo o mundo, 

eles rendem a esse Soberano Senhor a glória que Lhe quiseram destruir, ao tentar 

 
336 Ibidem. p. 159.  
337 Ibidem. p. 58.  
338 Ibidem. p. 64.  
339 LAMY, Bernard. Op cit. p. 142.  
340 Ibidem. p. 142.  
341 A citação completa dessa passagem encontra-se na cessão 2.3, página 137 desse capítulo. ANNAT, François. 

Rabat-joye des jansenistes ou Observations necessaires sur ce qu'on dit estre arrivé au Port-Royal, au sujet de la 

sainte espine. Par un docteur de l'Eglise catholique. 1656. p. 6.  
342 Ibidem. p. 6 a 9.  



95 

 

apagar a mais amável de todas as suas qualidades, que é a de Redentor e Salvador de 

todo o mundo.343. 

 

 A petição de que os milagres são, na verdade, evidências da vontade divina de curar 

aqueles que padecem de doenças espirituais aparece aqui de forma tímida na conclusão de uma 

longa cadeia argumentativa, porém, será retomada de forma mais enfática na Defense de la 

Veritée Catholique. A bem da verdade, cabe destacar, por ora, que esse tipo de conclusão, 

advinda do acúmulo de casos individuais provenientes da observação de fatos passados, 

contribuía para a formação de máximas que, segundo Aristóteles, eram parte da prova obtida 

por meio da indução dos exemplos ou pelos entimemas344. Essas máximas, ou princípios, além 

de servirem como provas, seriam posteriormente empregadas na base de novos argumentos. 

 O uso de máximas também aparece na documentação produzida pelos jansenistas – 

dessa vez, em uma estrutura ligeiramente diferente daquela apresentada pelos padres da 

Companhia de Jesus. Valendo-se, primeiramente, do exemplo dos milagres realizados por Jesus 

nos Evangelhos, os autores da Response concluíram que os milagres são fruto da verdadeira e 

da legítima fé, haja vista que as curas e as demais operações miraculosas perpetradas pelo 

messias estavam condicionadas à fé empenhada por aqueles que reclamavam as benesses de 

Deus345. O que advém daí é um princípio: o de “que Deus nunca realiza obras milagrosas [...] 

em tempos e circunstâncias, que podem levar homens que julgam razoavelmente, a entrar ou a 

confirmar-se no erro”346. Antes, uma observação correta das ações de Cristo levaria à conclusão 

inquestionável de que “os milagres sempre marcam alguma verdade para os homens”, sendo 

essa, inclusive, a marca e o fundamento da “verdadeira religião”347. Essa máxima que 

 
343 Il est donc evident par tout ce qui a esté ci-dessus dit, que l'on ne peut tirer aucune consequence des miracles 

arivez au Port-Royal pour la prevue des erreurs de Jansenius, ni pour la justification de ceux qui en soustiennent 

la doctrine: e que tout au contrarie, puisque, selon la maxime de sainct Paul rap. portée par ce Patriarche, les signes 

e les miracles sont ordinairement emploiez pour la conversion de ceux qui n'ont pas la vraye foi, il y a un juste 

sujet de croire, que dans la conjoncture des mauvaises dispositions où se trouvent à present ces Messieurs, Dieu 

qui est le Pere des Misericordes, e qui ne desire point la mort du pecheurs, mais qu'il se convertisse e qu'il viuement 

de la Passion de Jesus-Christ, e considerans que cette sainte Espine, qui fait entre leurs mains des miracles, a esté 

teinte de ce precieux sang qui esté respandu pour le salut de tout, le monde, ils rendent à ce Souverain Seigneur la 

gloire qu'ils lui ont voulu truir, en taschant d'effacer la plus aimable de toutes ses qualitez, qui est celle de 

Redempteur e Sauveur de tout le monde. Ibidem. p. 9 e 10.  
344 ARISTÓTELES. Op cit. p. 153.  
345 ARNAULD, A.; PONTCHÂTEAU, S.-J. de (1656), Response à un écrit publié sur le sujet des miracles qu'il a 

plu à Dieu de faire à Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte Epine de la couronne de Notre Seigneur. p.  

8 e 9. 
346 , il est certain que Dieu ne fait jamais des oeuvres miraculeuses [...]en des temps et en des circonstances, qui 

puissent porter les hommes qui en jugent raisonnablement , à entrer ou à se confirmer dans l'erreur”. Ibidem. p. 9.  
347 “les miracles marquent toujours aux hommes quelque vérité, a toujours esté le fondement de la veritable 

religion. Ibidem. 



96 

 

reaparecerá nos manuscritos de Pascal, publicados posteriormente sobre o título de Pensées de 

Mrs Pascal, aparece em um primeiro momento aqui.  

 A fim de sustentar tais máximas, os autores recorrem à indução, na medida em que 

acreditavam que “a História Eclesiástica está repleta de exemplos que confirmam esta 

verdade”348. O que segue daí é uma série de casos. Ao concluir a exposição, os autores 

relataram:  

 

Agora só nos resta aplicar estas máximas ao que foi feito em Port-Royal. E não tenho 

dúvidas de que aqueles que consideram as circunstâncias particulares reconhecerão 

que Deus dificilmente falou de forma mais inteligível para apoiar a inocência 

perseguida do que neste encontro349. 

 

 A aplicação dessa máxima é acompanhada de numerosas outras considerações que 

buscavam comprovar que a operação dos milagres era, inquestionavelmente, o atestado divino 

em favor da boa-fé de Port-Royal. Apesar de termos limitado a nossa análise inicial a apenas 

uma passagem do libelo jansenista, devemos ressaltar que a estrutura demonstrada acima, ou 

seja, do uso de exemplos históricos para a formação de máximas a serem aplicadas em 

estruturas argumentativas silogísticas, está presente em diversas outras partes do texto, 

compondo, portanto, a espinha dorsal das provas mobilizadas. Como podemos ver em outra 

passagem:  

 

É, pois, visível que este segundo exemplo, ainda que seja falsificado e suposto por 

este Escritor, pode servir por uma mui justa consequência a provar todo o contrário 

do que ele pretende, a saber que os milagres que Deus opera em Port-Royal justificam 

que Ele ali seja adorado com pureza de fé, como aqueles que Ele operava nessa Capela 

da Virgem justificavam o mesmo350. 

 

 A ocorrência dessa estrutura argumentativa no libelo jansenista traz algumas 

implicações a nível doutrinário que vale a pena discutir. De acordo com Michel Siggen, 

Aristóteles estabeleceu uma série de divisões hierárquicas entre as formas de conhecer, nas 

quais a compreensão das causas – em especial a causa final, associada à teleologia na época 

 
348 Ibidem. 
349 Nous n'auons maintenant qu'à appliquer ces maximes à ce qui s'est fait à Port- Royal. Et je ne doute point, que 

ceux qui en considéreront les circonstances particulières, ne reconnoissent que Dieu n'a gueres parlé plus 

intelligiblement pour soustenir l'innocence persécutée, qu'il a fait cn cette reencontre. Ibidem. p. 10.  
350 Il est donc visible que ce second exemple, mesme comme il est falsifié et supposé par cét Escrivain, peut servir 

par une tres- juste conséquence à prouver tout le contraire de ce qu'il prétend , sçavoir que les miracles que Dieu 

fait à Port-Royal justifient qu il y est adoré avec pureté de foy , comme ceux qu'il faisoit dans cette Chapelle de la 

Vierge justifioiét la mesme chose. Ibidem. p. 22.  



97 

 

moderna – ocuparia o topo da capacidade epistêmica humana, enquanto o conhecimento das 

individualidades, obtido pela experiência, estaria na base351.  

A obtenção da compreensão exata das causas e de sua relação entre o universal e o 

individual, advogava o filósofo, não poderia ser alcançada senão pelo recurso à lógica e ao 

silogismo352, sendo essa a forma mais elevada de conhecimento. Entretanto, para que essa 

relação pudesse se estabelecer, era necessário, antes, que houvesse a formulação de um 

conhecimento prévio dos universais, obtidos por meio da experimentação e do raciocínio 

indutivo353. De forma resumida, podemos dizer que o raciocínio dedutivo estabeleceria relações 

causais a partir da experiência, gerando, assim, formas superiores de conhecimento354.  

Ora, como vimos, essa estrutura de raciocínio se repetia nos libelos produzidos durante 

a querela dos Santo Espinho, na medida em que, para ambos os lados, as experiências obtidas 

por meio da demonstração de exemplos do passado forneceria, através da indução, elementos 

para a estruturação das premissas a serem aplicadas aos entimemas. Analisando as controvérsias 

entre Blaise Pascal — um dos prováveis colaboradores do libelo jansenista – e o jesuíta Etienne 

Noël, a respeito da natureza do vácuo, que antecederam em uma década a querela do Santo 

Espinho, Peter Dear percebeu o mesmo princípio. Segundo o autor, longe de gozarem do status 

empírico atual, os experimentos – que nada mais eram do que experiências, como fica nítido 

no título Expériences nouvelles touchant le vide, publicada em 1647 – são apresentados nos 

escritos pascalinos como uma forma de exemplificar e de demonstrar verdades universais 

evidentes355, além de formarem premissas para elaboração de silogismos356. Esse horizonte de 

compressão epistêmico se adequava perfeitamente à lógica aristotélico-tomista357. Após essas 

considerações, a conclusão de Dear merece destaque: “nesse cenário”, afirma o autor, “a 

‘heresia’ jansenista permanece perfeitamente católica”358. Tal consideração vem corroborar a 

nossa tese de que a “heresia jansenista” possui uma dimensão polêmica e discursiva que, se 

tomada de forma literal, embaça as reais distâncias a separar, naquele momento, jansenistas e 

jesuítas, ortodoxos e heréticos.  

 
351 SIGGEN, Michel. L’expérience chez Aristote. Aux confins des connaissances sensible et intellectuelle en 

perspective aristotélicienne. Berne: Peter Lang AS, Editions scientifiques européennes, 2005. p. 184-216.  
352 Ibidem. p. 216.  
353 Ibidem. p. 184.  
354 Ibidem. p. 212. 
355 DEAR, Peter. Discipline & experience: the mathematical way in the scientific Revolution. Chicago: The 

University of Chicago Press, 1995. p. 183. 
356 Ibidem.  
357 DEAR, Peter. Miracles, Experiments, and the Ordinary Course of Nature. Isis, Vol. 81, No. 4 (Dec., 1990). p. 

680 e 681.  
358 “In this setting, the Jansenist "heresy" remains perfectly Catholic”. Ibidem. p. 680.  



98 

 

Feita essa digressão, retomemos a análise do argumentário jesuítico por meio de seu 

último libelo, a Défense de la vérité Catholique. Aqui, vemos a repetição da estrutura elocutiva 

adotada nos libelos anteriores. Na primeira parte de seu texto, os jesuítas fizeram uso de um 

exemplo de operação supostamente milagrosa ocorrida com um herege chamado Guido de 

Lacha, cujo pecado de heresia foi descoberto apenas após a sua morte, resultado, assim, em sua 

condenação pública e na sentença de fogueira. Contudo, ao ser lançado nas chamas, o seu 

cadáver ficou suspenso no ar, acima das labaredas, preservando-se intacto. A população, 

tomada de revolta contra as lideranças eclesiásticas responsáveis pela condenação, começou a 

acusá-las de inveja, vendo naquele ato da providência a justificação de Guido de Lacha. Os 

bispos, temendo o castigo divino, realizaram uma missa no local quando, no momento da 

consagração do corpo de Cristo, vozes bradaram dizendo: “Ó Guido, Guido de Lacha, nós te 

sustentamos e te aliviamos tanto quanto pudemos, mas agora não podemos mais, 

principalmente porque há alguém maior e mais forte do que nós que está aqui presente”359. 

Logo em seguida, o corpo despencou dos céus e foi consumido pelas chamas. 

Esse exemplo é interessante, pois, a rigor, não deveria se aplicar ao caso ocorrido em 

Port-Royal, uma vez que, a julgar pelas vozes que se proliferaram no ar, a sustentação do corpo 

do herege foi um fenômeno preternatural, ou seja, uma operação que não fugia às normas 

estritas da natureza, podendo, por isso, ter sido operada pelo demônio, como a narrativa faz 

supor360. No caso do Santo Espinho, as autoridades eclesiásticas já haviam fechado questão 

sobre o assunto, o que deveria impedir os inacianos de advogarem abertamente em prol de uma 

operação diabólica. A utilização desse exemplo servia a seu fim, na medida em que não 

confrontava abertamente o parecer dos responsáveis pela confirmação do milagre, mas deixava, 

ainda assim, essa sugestão. Além disso, o exemplo cumpria o objetivo de exaltar a presença 

real do corpo de Cristo no santíssimo sacramento, cuja imputação da negação fazia parte da 

campanha de vitupério promovida pelos padres da Companhia.  

De toda forma, retirava-se desse exemplo a seguinte máxima:  

 

É, pois, certo que Deus jamais opera milagres para autorizar ou favorecer de qualquer 

modo os hereges; e, por conseguinte, cumpre ter por mui constante e mui asseverado 

que o milagre ocorrido em Port-Royal, nem quaisquer outros que ali pudessem operar-

se, não visam aprovar a doutrina condenada de Jansênio, nem para justificar, de modo 

 
359 “O Guido, Guido de Lacha , nous t'avons soustenu et dessendu autant que nous avons pû , mais maintenant 

nous ne le pouvons plus , d'autant qu'il y en a un plus grand et plus fort que nous qui eft icy present”. ANNAT, 

François. Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de la response 

faite par MM. de Port-Royal, à un escrit intitulé: "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé à Port-

Royal au sujet de la Saincte Espine". Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie 1657. p. 6.  
360 Acerca da separação entre fenômenos naturais e preternaturais, veremos na seção 2.2. desse capítulo.  



99 

 

algum, aqueles que se obstinam em sustentá-la contra os decretos de nosso Santo 

Padre o Papa e as declarações de Nossos Senhores os Bispos; e que preferem ver-se 

degredados de seu Doutorado, e apartados do corpo de uma Faculdade mui ilustre e 

mui Católica, a retratar-se para se submeterem ao julgamento da Igreja361. 

 

 Nessa conclusão, os jesuítas ignoraram a sugestão feita na página anterior acerca da 

falsidade da cura em Port-Royal, afirmando que o que lá acontecera era, de fato, um milagre e 

que as consequências deste não poderiam, em hipótese alguma, justificar os jansenistas. Há aqui 

também uma clara referência à figura de Antoine Arnauld, expulso da Sorbonne e degredado 

de seu grau de doutor por defender as teses do bispo de Ypres, evidenciando o envolvimento 

umbilical das instituições, especialmente as universidades, nesse tipo de querela. Passagens 

como essa são abundantes nos libelos jesuítas. 

A sustentação dos pontos levantados acima foi feita seguindo os mesmos padrões de 

exemplaridade histórica descritos nos outros libelos. A começar pela citação de Mateus 7: 22 e 

23, na qual Jesus teria dito que “muitos me dirão naquele dia; ‘Senhor, Senhor, não foi em teu 

nome que profetizamos e em teu nome que expulsamos demônios e em teu nome que fizemos 

muitos milagres?’” ao que o mesmo Cristo os responderia: “Nunca vos conheci. Apartai-vos de 

mim, vós que praticais a iniquidade”362. Nas próximas páginas, os jesuítas descreveram 

exaustivamente muitos outros casos nos quais Deus teria operado milagres entre os infiéis, 

corroborando, assim, a passagem de Mateus 7 e, por conseguinte, demonstrando a validade do 

argumento inaciano, como podemos ver:  

 

Ademais, esse exemplo faz ver várias verdades opostas aos erros do jansenismo; 

como, que Deus não recusa a graça, mesmo aos pecadores mais endurecidos e 

obstinados; que essa graça não necessita da vontade para nela consentir; que a vontade 

pode resistir aos movimentos da graça; e que, de fato, ela muitas vezes resiste. Ele 

demonstra claramente que os milagres nem sempre são marcas da santidade, ou da fé 

sã e Ortodoxa daqueles que os operam, nem daqueles que permanecem nos lugares 

onde se realizam. Eis um judeu que não cria em Jesus Cristo, e que, não obstante, 

opera um milagre em sua casa, pela virtude do nome de Jesus Cristo. E por que se 

achará estranho que Deus permita que um jansenista, que nega a virtude e a eficácia 

da Paixão de Jesus Cristo, opere algum milagre pela aplicação de uma relíquia da 

Paixão do mesmo Jesus Cristo? Esse divino Salvador, que bem quis comunicar essa 

 
361 Il est donc certain que Dieu ne fait jamais de miracles pour authoriser en aucune façon favoriser les heretiques 

; et par consequent il faut tenir pour tres - constant et tres - assevré , que le miracle qui s'est fait à Port - Royal , ny 

tous les autres qui s'y pourroient faire , ne sont point pour approuver la doctrine condamnée de Jansenius , ny pour 

justifier en quelque façon que ce soit , ceux qui s'opiniarent à la soustenir contre les decrets de nostre sainct Pere 

le Pape , et les declarations de Nosseigneurs les Evesques ; et qui aiment mieux se voir dégradez de leur Doctorat 

, et retranchez du corps d'vne Faculté tres - illustre et tres - Catholique , que de se retracter pour se soumettre au 

jugement de l'Eglise. ANNAT, François. Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre les 

déguisemens et artifices de la response faite par MM. de Port-Royal, à un escrit intitulé: "Observations nécessaires 

sur ce qu'on dit estre arrivé à Port-Royal au sujet de la Saincte Espine". Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en 

théologie 1657. p. 7.  
362 Ibidem. p. 8.  



100 

 

graça a um judeu para convencer a sua incredulidade, não terá bastante bondade para 

fazer a mesma misericórdia a um Jansenista?363 

 

 Tomando particularmente o exemplo de um judeu, a quem Deus havia concedido a graça 

de operar milagres, os jesuítas não só reforçam a tese principal do libelo, mas também 

aproveitaram a ocasião para atacar a soteriologia jansenista, asseverando que é perfeitamente 

possível aos homens resistirem à graça de Deus. Como uma das várias frentes de enfrentamento 

entre as facções, os padres da Companhia não poderiam perder a oportunidade de emplacar, na 

querela do Santo Espinho, princípios que estavam de acordo com seu coirmão ibérico, Luiz de 

Molina. Outro efeito possível desse argumento é mostrar que, assim como o judeu citado foi 

capaz de resistir ao assédio da graça, os jansenistas também o faziam, mesmo negando a 

possibilidade de que isso pudesse ocorrer.  

 

2.1.2 História e exemplaridade   

Ajudando a compor o corpo da prova e, em associação com os entimemas, estavam os 

exemplos. De acordo com Aristóteles, na falta de entimemas ou, então, para embasá-los sob a 

forma de epílogos, o orador deveria recorrer a demonstrações por meio de exemplos364, cuja 

força era retirada justamente da lógica indutiva365. Aristóteles exemplificou esse uso quando 

disse que se esperava de Dionísio a tentativa de se tornar um tirano, uma vez que Pisístrato, 

assim como outros, também havia solicitado uma guarda antes de tentar impor uma tirania366. 

Desse modo, o acúmulo de casos passados habilitaria o julgamento das ações presentes ou 

futuras, o que, na época moderna, se acomodava perfeitamente a uma experiência do tempo que 

privilegiava o espaço de experiência, para falar na linguagem de Koselleck367. A retórica 

aristotélica ressalta, ainda, que há duas formas de exemplo: uma formada por casos inventados, 

 
363 Outre que cét exemple fait voir plusieurs verités opposées aux erreurs du jansenisme ; comme , que Dieu ne 

refuse point la grace , mesme aux pecheurs les plus endurcis et obstinez : que cette grace ne necessite point la 

volonté d'y consentir : que la volonté peut resister aux mouvemens de la grace ; et qu'en effet elle y resiste souvent. 

Il monstre clairement que les miracles ne sont pas tousiours des marques de la saineteté , ou de la foy saine st 

Orthodoxe de ceux qui les sont , ny de ceux qui demeurent aux lieux où ils se font. Voila un juif lequel ne croyoit 

point en Jesus Christ , et qui neantmoins fait un miracle dans sa maison , par la vertu du nom de Jesus - Christ : & 

pourquoy trouvera - t'on estrange que Dieu permette qu'un janseniste qui dénie la vertu & l'efficace de la Passion 

de Jesus - Christ , fasse quelque miracle par l'application d'une relique de la Passion du mesme Jesus - Christ . Će 

divin Sauveur qui a bien voulu communiquer cette grace à un juif pour convaincre son incredulité , n'a - t'il pas 

assez de bonté pour faire la mesme misericorde à un Janseniste? Ibidem. p. 14.  
364 ARISTÓTELES. Op cit. p. 155.  
365 Ibidem. p.  67.  
366 Ibidem.  
367 KOSSELECK, Reinhart. Futuro passado: contribuições à semântica dos tempos históricos. Trad. Wilma 

Patrícia Maas e Carlos Almeida Pereira. Rio de Janeiro: Contraponto; Editora PUC/Rio, 2006. 



101 

 

como se dá nas fábulas, e outra por casos reais, retirados de acontecimentos históricos, sendo 

esses últimos os mais eficazes368. 

Podemos dizer, com segurança, que essa forma de prova pela demonstração foi a mais 

utilizada nos libelos, por ambos os lados da controvérsia. Para isso, os autores fizeram pesado 

uso de citações retiradas de compilados de história eclesiástica, com destaque para aquele 

produzido pelo Cardeal Baronius, além de resoluções do concílio de Niceia, com vistas a relatar 

uma série de milagres direcionados a grupos tidos como inimigos da Igreja369. Essas mesmas 

referências, incluindo os Annales Ecclesiastici, de Cesare Baronius, publicado entre 1588 e 

1607, são também usadas pelos jansenistas para provar a tese contrária370. Apesar de que, no 

caso dos seguidores de Jansênio, foi acusada a problemática envolvendo as fontes citadas por 

Baronius, especialmente aquelas concernentes aos relatos de Metafrates e de Nicéforo, autores 

tidos por “muito fabulosos” e portadores de “muito pouca autoridade entre os estudiosos”: 

 

Mas é mui falso que Barônio diga algo de tudo isso, nem neste ano de 474, nem em 

qualquer outro. Ele faz apenas referência, sobre este assunto, a Metafrastes e Nicéforo, 

 
368 ARISTÓTELES. Op cit. p. 154.  
369 No caso dos jesuítas, destacamos os seguintes parágrafos: “O Eminentíssimo Cardeal Baronius, no Sexto tomo 

de suas Anais Eclesiásticos, refere que uma mulher viúva, Judia de nação e de religião, possuía em sua casa uma 

das vestes da Santíssima Mãe de Deus, que ela guardava com certa espécie de respeito, havendo-a posto num 

pequeno cofre em lugar apartado; e que, não obstante sua falsa religião e sua incredulidade, Deus não deixava de 

operar grandes e numerosos milagres em sua casa por meio dessa preciosa relíquia: de sorte que ali havia, todos 

os dias, um grande concurso não só de Cristãos, mas também de Sarracenos e outros infiéis, que se curaram 

miraculosamente de muitas enfermidades. O que não impediu que essa miserável Judia permanecesse sempre em 

sua infidelidade. E, finalmente, essa relíquia, após ter operado grande número de milagres durante vários anos 

nessa casa, foi dela retirada por dois Senhores Católicos, de nomes Gálbio e Cândido, que a ofereceram ao 

Imperador Leão, o primeiro desse nome: o qual, havendo recebido com alegria esse sagrado depósito, mandou 

edificar uma magnífica Igreja nos arredores de Constantinopla em honra da Santíssima Mãe de Deus, onde 

depositou essa preciosa joia que continuou a resplandecer em milagres”. 

“L'Eminemtissme Cardinal Baronius au Sixiesme tome de ses Annales Ecclesiastiques, rapporte qu'une femme 

vesue, Juisve  de nation et de religion, avoit en sa maison une des robbes delà tres-Saincte Mere de Dieu, qu'elle 

tenoit avec quelque sorte de respect, l'ayant mise dans un petit coffret en un lieu separé; et que non obstant sa 

fausse religion et son incrédulité, Dieu ne laissoit pas de faire plsieurs grands miracles dans sa maison par le moyen 

de cette precieuse relique: de sorte qu'il y avoit tous les jours en ce lieu un grand concours non seulement de 

Chrétiens, mais aussi de Sarazins et autres infideles, qui croient miraculeusement gueris de plusieurs maladies: Ce 

qui n'épescha pas que cette miserable juisve ne demeurât tousiours dans son infidelité. Et enfin cette relique après 

avoir sait grand nombre de miracles durant plusieurs années en cette maison, elle en faut ostée par deux Seigneurs 

Catholiques nommés Galbius et Candidus, qui en firent present à l'Empereur Leon premier de ce nom: lequel ayant 

receu avec joye ce sacré despot, fit bastier une magninfique Eglise aux fauxbourgs de Constantinople en l'honneur 

dela très sainte-Mere de Dieu ou il déposa ce precieux joyau qui continua d'y eclatter en miracles". ANNAT, 

François. Rabat-joye des jansenistes ou Observations necessaires sur ce qu'on dit estre arrivé au Port-Royal, au 

sujet de la sainte espine. Par un docteur de l'Eglise catholique. 1656. p. 7.  
370 "Esta pretensão é tão estranha que por si só é suficiente para desacreditar pessoas tão irracionais. E os exemplos 

que produzem para apoiá-la servem apenas para deixar mais claro o quão injustas e contrárias ao espírito da Igreja”. 

“Cette prétention est si estrange , qu'elle suffit toute seule pour oster créance à des personnes si déraisonnables. Et 

les exemples qu'ils produisent pour l'appuy er, ne servent qu'à faire voir davantage combien elle est injuste, et 

contraire à l'esprit de l'Eglise. ARNAULD, A.; PONTCHÂTEAU, S.-J. de (1656), Réponse à un écrit publié sur 

le sujet des miracles qu'il a plu à Dieu de faire à Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte Epine de la 

couronne de Notre Seigneur. p. 19.  



102 

 

que se sabe serem Autores mui fabulosos e de mui pouca autoridade entre os eruditos. 

Os Cardeais Belarmino e Barônio notam do primeiro que ele acrescentou às vidas dos 

Santos que escreveu muitas falsas circunstâncias, e principalmente milagres; e eles 

têm quase nenhuma estima a mais pelo segundo quanto à verdade da história. E, 

todavia, este Escritor não se contentou em atribuir a Barônio o que ele jamais disse, 

mas deturpa mesmo, com muitos disfarces e falsidades, o que foi dito por esses dois 

Gregos371. 

 

O recurso a esse tipo de relato acerca da história sacra, a nosso ver, servia a dois grandes 

propósitos, a saber: a composição de verossimilhança e a invenção/vinculação a uma unidade 

teológica. Sobre a importância dos referenciais do passado, Jacques Le-Brun destaca o fato de 

que essa prática, não necessariamente, visava ao reforço de uma convicção religiosa ou 

institucional daquele que argumentava, mas era antes parte de uma peça discursiva que buscava 

a “verossimilhança”372. Essa composição ajudava na elaboração de argumentos tidos como 

“indiscutíveis”, sendo uma boa mobilização de tais relatos, em muitos casos, mais eficaz que 

argumentos que careciam da fundamentação autoritativa do passado373. Dessa forma, a resposta 

à questão: “Deus opera milagres entre os infiéis e hereges?” só poderia ser respondida à luz de 

forma jurisprudencial. É preciso, contudo, evitar compreender essa operação como uma busca 

por critérios de verificação das verdades históricas nos moldes oitocentistas, pois a questão não 

era encarada pela chave do acontecido versus não acontecido. Caso contrário, todo esforço 

polêmico se reduziria a uma simples análise dos materiais disponíveis. Como dissemos, os 

tomos de história eclesiástica de Baronius e as resoluções conciliares estavam igualmente à 

mercê de jansenistas e de jesuítas e a sua utilização se dava nas mesmas chaves de emulação de 

autoridades apresentada no capítulo anterior. Apesar de fontes iguais, as conclusões que delas 

se derivavam eram diametralmente opostas.  

Intrínseca à verossimilhança, estava o esforço de se inventar e de se vincular a uma 

unidade teológica que, como sabemos, não existia. Ao comparar as formas literárias da tradição 

cristã bíblica com a dos padrões narrativos encontrados na Odisseia helênica, Erich Auerbach 

repara em um princípio que nos parece fulcral se quisermos compreender o lugar dos eventos 

passados na querela do Santo Espinho. Para Auerbach, a literatura bíblica era marcada, 

 
371 “Mais il est tres-faux que Baronius dise rien de tout cela, ny en cette année 474. ny en aucune autre. Une fait 

que renvoyer sur ce sujet à Metaphraste et àNicephore, qu'on sçait estre des Auteurs tres-fabuleux et de fort peu 

d'autorité parmy les sçavans. Les Cardinaux Bellarmin et Baronius remarquent du premier, qu'il a adjoûté aux vies 

des Saints qu'il aeícrites, beaucoup de fausses circonstances, et principalement des miracles: et ils ne font gueres 

plus d'estime du second pour la vérité de l'histoire. Et Cependant cét Escrivain ne s'est pas contenté de supposer à 

Baroniusce qu'il n'aiamais dit, mais il altère mesme par beaucoup de déguisemens et de faussetez ce qui a esté dit 

par ces deux Grecs". Ibidem.  
372 LE BRUN, Jacques. Op cit. p. 87 e 88.  
373 PIQUÉ. Nicolas. Op cit. p. 69. 



103 

 

essencialmente, pela ideia de um drama oculto, aberto a interpretações e cheio de significados 

éticos e históricos374. Ao tentar associar o milagre a uma manifestação sobrenatural de Deus em 

favor da causa de um povo oprimido, os jansenistas emulavam uma série de passagens bíblicas 

e, ao fazê-lo, se colocavam como continuadores desse mesmo drama. Por outro lado, ao 

inserirem a sua luta contra o jansenismo dentro de um contexto apocalíptico – que representaria 

o culminar de uma história de rebeldia humana contra o divino –, os jesuítas assumiam o papel 

contrário, cujas raízes profundas no bom solo produziriam os frutos da salvação375. Para isso, 

era fundamental vincular a sua luta ao sentido geral da história cristã, conforme podemos 

perceber através dessa citação do Rabat-joye:  

 

E para melhor compreender isso, deve-se observar que quando em virtude de uma 

relíquia bem aprovada, milagres são realizados em algum lugar, ou nas mãos de 

poucas pessoas, não se segue que esses milagres sejam uma prova da sã doutrina, ou 

da virtude das pessoas que habitam neste lugar, ou em cujas mãos estão os milagres: 

Pois encontramos na história eclesiástica vários milagres, que Deus quis que fossem 

feitos por santas relíquias nos infiéis, e pelas mãos dos infiéis, e mesmo em favor dos 

infiéis: os quais, apesar desses milagres, não deixaram de ser mantidos pela Igreja 

como infiéis, e ser rejeitado e condenado por Deus como infiéis376. 
 

Passagens como essa serviam, também, como fontes úteis para estabelecer cadeias 

indutivas, a fim de demonstrar a validade de um argumento. Como era amplamente orientado 

pelos manuais de retórica, esses exemplos serviam para compor premissas de entimemas ou, 

então, para demonstrar a validade das provas adquiridas por meio deles, como se demonstrou 

na seção anterior. 

 

2.1.3 O jogo das causas  

Outro recurso elocutivo muito utilizado, especialmente pelos jesuítas, foi o de afirmar 

que o motivo de algo ser ou acontecer constituía, por si só, a causa de que isso fosse ou 

acontecesse. Em outras palavras, o argumento consistia em estabelecer que a causa provável de 

um evento era, de fato, uma das causas possíveis. Aristóteles desenvolveu esse raciocínio ao 

 
374 AUERBACH, Erich. Mimesis: a representação da realidade na literatura ocidental. São Paulo: Perpectiva, 2015. 

p. 1 a 20.  
375 Mateus 13:4-9.  
376 Et pour mieux entendre ceci, il faut observer que lors que par la vertu d'une relique bien approuvée, il se fait 

des miracles en quelque lieu, ou entre les mains de quelques personnes, il ne s'ensuit pas que ces miracles soit une 

preuve de la saine douctrine, ou de la vertu des personnes qui demeuret en ce lieu, où entre les mains desquelles 

se sont les miracles: Car on trouve dans l'historie Ecclesiastique plusieurs miracles, que Dieu a voulu estre faits 

par des sainctes reliques chez les infidelles, e par les mains des infidelles, e mesme en faveur des infidelles: lequels, 

nonobstant ces miracles, n' ont pas laissé d' estre tenus par l'Eglise pour infidelles, e d'estre rejettez e condamnez 

de Dieu comme infidelles. ANNAT, François. Rabat-joye des jansenistes ou Observations necessaires sur ce qu'on 

dit estre arrivé au Port-Royal, au sujet de la sainte espine. Par un docteur de l'Eglise catholique. 1656. p. 6 e 7.  



104 

 

orientar os retores acerca dos tópicos mais comuns para o uso dos entimemas, oferecendo, para 

isso, o seguinte exemplo: “Diomedes escolheu Ulisses, não para o honrar, mas para ter um 

companheiro que lhe fosse inferior, pois é possível que tenha feito por essa razão”377. Os 

entimemas apresentados acima seguiam exatamente esse princípio, pois era provável que Deus 

tivesse realizado o milagre em Port-Royal para advertir os jansenistas de seus erros. Logo, Deus 

operou o milagre, justamente, para esse fim. Ao empregarem seus entimemas, Annat e os seus 

colaboradores buscavam tomar para si o controle causal da situação.  

O emprego dessas provas através do logos, apesar de estimados e de amplamente 

utilizados, não passavam, obviamente, incólumes pelos seus adversários que, em ambos os 

casos, buscavam acusar a irracionalidade ou a perversão argumentativa operada por seus rivais. 

Exemplo eloquente, para ficarmos apenas em um caso, foi empregado pelos jansenistas na 

Response:  

 

Contudo, esse Escritor está tão cegado pela paixão que o anima, que, bem longe de 

reconhecer o dedo de Deus numa tão visível proteção de suas servas, pretende, ao 

contrário, que todas essas maravilhas que Deus operou em favor delas em sua Igreja 

não provam outra coisa senão a sua infidelidade, e justificam contra elas todas as 

acusações de seus inimigos378.  

 

Nesse trecho, os jansenistas, além de acusarem a falácia das demonstrações jesuíticas, 

atribuíram a seus rivais a cegueira promovida pela paixão hostil. Devido à diferença entre a 

natureza das provas (ethos, o pathos e o logos), os manuais de retórica ofereceram orientações 

explícitas quanto a seu uso. A perícia do orador passava pela capacidade de discernir os lugares, 

os públicos e as formas como cada um desses recursos deveriam ser dispostos. Bernard Lamy, 

por exemplo, dispensou profilaxias necessárias quanto ao emprego de determinadas figuras, 

cuja função primeva era excitar as paixões379, alertado os seus leitores para que não cometessem 

excessos. Segundo ele, “os franceses” – tomados aqui como público genérico e tipológico – 

tomavam como ridículos o uso de “figuras extraordinárias”, tendo em vista o caráter moderado 

 
377 ARISTÓTELES. Op cit. p. 168 e 169.  
378 Cependant cét Escriuaincst si aueuglé de la pastìon qui l'anîme, que bien loin de reconnoistre le doigt de Dieu 

dans vne si visible protection de ses servantes, il prétend aucontraire que toutes ces merueilles que Dieu a faites 

en leur faveur Sedans leur Eglise, ne prouvent autre cfioíc que leur infidélité, et justifient contr'elles toutes les 

accusations de leurs ennemis. ANNAT, François. Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre les 

déguisemens et artifices de la response faite par MM. de Port-Royal, à un escrit intitulé: "Observations nécessaires 

sur ce qu'on dit estre arrivé à Port-Royal au sujet de la Saincte Espine". Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en 

théologie 1657. p. 18.  
379 LAMY, Bernard. Op cit. p. 145.  



105 

 

desse povo380. A sentença jansenista apresentada na passagem acima é ainda mais eloquente, 

uma vez que na oratória cristã a incontinência emocional, muitas vezes, denotava fraqueza de 

espírito, abatendo, logo, a estima que se tem do orador. Os próprios partidários de Port-Royal 

foram alvos desse artifício elocutivo no momento em que os jesuítas os acusaram de uma alegria 

desmedida no Rabat-Joye381. 

 

2.1.4 A disposição elocutiva e a tipificação do público  

 Antes de avançar, faz-se importante destacar uma questão de ordem conjuntural: as 

disposições elocutivas apresentadas acima nos dão importante pista acerca do público ao qual 

elas eram destinadas. Para tanto, é necessário compreender ao que nos referimos quando 

falamos de público nas disputas letradas do século XVII. Ao analisar a campanha publicitária 

que culminou na condenação de Théophile de Viau, Stéphane Van Damme chega à seguinte 

conclusão: “a invocação do público é, antes de tudo, uma figura textual e uma invenção 

conceitual”382. Ao colocar a questão dessa forma, o autor não pleiteava a inexistência de grupos 

a quem essas publicações fossem destinadas, mas, antes, argumentava que a criação tipológica 

de um leitor fazia parte da construção do argumento naquele universo. 

 Evidências da natureza formal e tipificada pela qual o público era concebido nessa 

querela podem ser encontradas em nosso corpus que, de forma pontual, mas inegável, faz 

referência às instâncias receptoras dos libelos. Na Réponse jansenista, por exemplo, vemos os 

autores evocarem a função vindicativa dos leitores após transcreverem uma carta com o parecer 

do cirurgião de Port-Royal, responsável por atestar a cura, supostamente milagrosa, de 

Marguerite Perrier: “O Leitor julgará por essas linhas tão modestas com que disposição essa 

graça foi recebida em Port-Royal. O próprio Eclesiástico aprovou essa modéstia na resposta 

que lhe fez a 2 de Abril, a qual foi concebida nesses próprios termos”383. 

 
380 Cioso é qualquer comentário que busque alertar para o conteúdo alegórico da fala, tendo em vista que a 

temperança é uma virtude estimada de longa data no cristianismo, e não só. “On a en France de la douceur et de 

la politesse, on ne peut souffrir les humeurs chaudes et violentes: On estime et l'on aime ceux qui sçavent se 

moderer, c'est pourquoi les Figures extraordinaires nous paroissent ridicules, si ce n'est dans de certaines occasions 

qui son rares". "Na França, temos a gentileza e a polidez, não toleramos estados de ânimo violentos e exaltados: 

estimamos e amamos aqueles que sabem moderar-se, eis por que as figuras extraordinárias nos parecem ridículas, 

exceto em certas ocasiões, que são raras”.  Ibidem. p. 151 e 152.  
381 ANNAT, François. Rabat-joye des jansenistes ou Observations necessaires sur ce qu'on dit estre arrivé au Port-

Royal, au sujet de la sainte espine. Par un docteur de l'Eglise catholique. 1656. p. introdução.  
382 VAN DAMME, Stéphane. L’éprouve libertine. Morale, supçon et pouvoirs dans la France baroque. Paris: 

CNRS Éditions. 2008. p. 43.  
383 Le Lecteur jugera par ces lignes si modestes, avec quelle disposition on a receu cette graceà Port-Royal. Cét 

Ecclesiástique mesme approuva cette modestie dans la response qu'il luy fit 2. d'Avril, lasquelle estoit concevue 

en ces propres termes. ARNAULD, A.; PONTCHÂTEAU, S.-J. de (1656), Réponse à un écrit publié sur le sujet 



106 

 

 O mesmo pode ser visto nos escritos dos jesuítas, nos quais percebemos uma dicotomia: 

ao mesmo tempo em que aludem a uma função cognitiva dos espectadores – capazes de julgar 

entre as questões dispostas –, também apontam para uma possível fragilidade dos fiéis, os quais 

poderiam cair vítimas da oratória jansenista:  

 

[...] reserva-se aos Superiores Eclesiásticos a discussão dos demais milagres 

mencionados neste libelo. O leitor poderá julgar, por essas amostras que aqui 

exibimos, qual a boa-fé e a sinceridade desses Senhores no relato que deles fizeram, 

e que crédito se deve dar a todos os seus discursos.384. 

 

 Além do público receptor mais amplo, há uma referência específica aos fiéis católicos 

que iam a Port-Royal, enganados por serem incapazes de discernir sobre as questões teológicas 

em disputa:  

 

É, pois, um povo fiel e católico que se dirige à Igreja de Port-Royal, com simplicidade, 

sem desconfiança nem temor de encontros perigosos que ali possa achar. Ele não sabe 

que os Diretores e Confessores desse lugar sustentam uma doutrina que a Igreja 

condena como herética, com tamanha obstinação, que preferem ser degradados da 

dignidade de Doutores, e ser afastados da casa e dessas assembleias da Sorbonne, a 

submeter-se humilde e sinceramente ao julgamento do Papa e às declarações de 

Nossos Senhores os Bispos385. 

 

Como podemos perceber a partir dessas passagens, as referências ao público se 

enquadram em uma definição tipológica, e não empírica. Essa noção tipológica era tão bem 

difundida na oratória cristã europeia seiscentista que o seu uso foi sistematizado e regulado por 

meio de manuais de retórica, dentre os quais destacamos um pequeno panegírico, de 1625, 

intitulado O juízo, de autoria atribuída ao padre jesuíta Emanuele Tesauro. Nesse texto, o autor 

recorreu ao lugar-comum de que “o fim intrínseco da oratória” era o ouvinte, no mais das vezes 

apresentado como uma multidão e cuja função era se colocar como juiz das sentenças proferidas 

 
des miracles qu'il a plu à Dieu de faire à Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte Epine de la couronne 

de Notre Seigneur. p. 5.  
384 [...] On laisse aux Supérieurs Ecclésiastiques de faire la discussion des autres miracles mentionnez dans ce 

libelle. Le lecteur pourra juger de ces échantillons que nous avons icy fait voir, quelle est la bonne foy e sincerité 

de ces Messieurs dans le rapport qu'ils en ont fait, e qu'elle creance l'on doit donner à tous leurs discours. ANNAT, 

François. Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de la response 

faite par MM. de Port-Royal, à un escrit intitulé : "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé à Port-

Royal au sujet de la Saincte Espine" . Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie 1657. p. 35. 
385 C'est donc un peuple fidelle & catholique qui va en l'Eglise de Port-Royal, avec simplicité sans défiance ny 

craiant des recontres perilleuses qu'il y peut trouver. Il ne façait pas que les Directeurs & Confesseurs de ce lieu 

soustiennent une doctrine que l'Eglise condamne comme heretique, avec une telle obstination, qu'ils aiment mieux 

estre dégradez de la dignité de Docteurs, & estre chaffez de la maison & des ces assemblées de Sorbonne, que de 

se soumettre bumblement & sinceremen au juguement du Pape, & aux declarations de Nossegneurs les Euvesques. 

Ibidem. p. 40.  



107 

 

pelo orador386. Tal multidão materializava-se como “um corpo heterogêneo de mil cabeças”387, 

capaz de jogar por terra qualquer esforço elocutivo de quem ignorasse o fato dessas muitas 

cabeças produzirem “um mar ondulante sem constância”, proferindo, portanto, muitos juízos, 

persuadidos por meios diversos e até opostos388.  

A infinidade da proliferação dos juízos não pode ser tomada, todavia, com a simples 

existência empírica de indivíduos distintos. Ao contrário, Tesauro acreditava ser possível 

depurá-los em dois grandes tipos, os quais eram: os de “aguda vista” e aqueles do “do povo”, 

sendo o primeiro capaz de ver com discernimento e em detalhes, e o segundo como quem “vê 

debilmente e como que de longe”389. À existência dos dois tipos de intelectos somavam-se um 

terceiro, a saber, o de senso mediano, cuja comparação se estabelecia mediante a analogia com 

as aves anfíbias390, nas quais a natureza orbitava entre dois mundos, sendo capazes, portanto, 

de nadar e de voar. O público assim definido seria inconstante. Por isso, “nas audiências 

públicas, cansados do rápido curso da oração, recaem entre a turba”391.  

O orador perspicaz precisaria discernir entre essa dupla variedade dos intelectos, 

adaptando, para tanto, a mobilização de seus recursos elocutivos, como as demonstrações, as 

provas, etc. Tesauro evidência, logo, a existência de dois gêneros destinados aos dois tipos de 

intelectos: o peregrino e o concertativo392, sendo o primeiro “ático e salgado”, e o segundo 

“asiático e doce”393. Enquanto aquele apelava à capacidade cognitiva racional de seu auditório, 

sendo, por isso, preferido pela academia, este operava com mais simplicidade e eficácia sendo, 

assim, ideal para o ambiente forense394. A escolha entre ambos se daria pela capacidade do retor 

em divisar o decoro exigido em cada ocasião, ao que o autor ilustra, muito bem, o fato com um 

episódio supostamente passado na Atenas antiga, quando os cidadãos daquela cidade, buscando 

homenagear a sua matrona, deram ordens para que os artífices Fídias e Alcmene esculpissem o 

 
386 TESAURO, Emanuele. O Juízo. Trad: João Adolfo Hansen. In: MINÉ, Elza, CANIATO, Benilde Justo. Orgs. 

Abrindo Caminhos. Homenagem a Maria Aparecida Santilli. São Paulo: Lato Sens, 2002. p. 166.  
387 Ibidem. p. 166.  
388 Ibidem.  
389 Ibidem. p. 167.  
390 Ibidem. 
391 Ibidem.  
392 Ibidem. p. 168.  
393 A divisão entre os estilos áticos e asiáticos estava muito bem difundida nos manuais de retórica do século XVI 

e XVII. Como nos informa Marc Fumaroli, tal divisão foi originalmente proposta por Cícero, que via no estilo 

ático um retorno à oratória grega, cujo primado era a precisão e a contenção nos adornos, enquanto o asiático era 

mais afeito ao luxo e à ornamentação discursiva. Ainda segundo Fumaroli, nos séculos XVI e XVII, o aticísmo 

estava muito ligado à autoridade de Sêneca e de Tácito, enquanto o asianismo remontava à oratória de Ovídio. 

Como apontado por Tesauro, a escolha desses estilos se dava mediante a apreciação do decoro necessário para 

cada ocasião.  FUMAROLI, Marc. Op cit. p. XIV. 
394 TESAURO, Emanuele. Op cit. p. 168.  



108 

 

busto de Minerva, a fim de ser depositado em um ponto alto da cidade. Enquanto a escultura de 

Alcmene era uma obra prima, rica em detalhes, a de Fídias parecia grosseiramente talhada, 

disforme, como pouca qualidade – despertando o riso dos expectadores. Os risos, todavia, 

cessaram quando Fídias, que tinha o intelecto mais agudo, pediu que ambas as esculturas fossem 

observadas à distância, revelando a perfeição de seu artifício, enquanto o busto de Alcmene 

despontava como “uma bola irregular”395.  

Da alegoria dos escultores, Tesauro concluiu que a perfeição oratória tinha como base 

o discernimento do público, o que nos permite inferir que este também pode ser reconhecido 

por meio da escolha decorosa dos gêneros empregados. Observando as características 

estilísticas presentes nos libelos em questão, podemos presumir a que tipo de público os autores 

dessas missivas pretendiam contemplar idealmente. 

O cenário compreendido entre as décadas de 1650 e 1660 na França foi marcado, como 

vimos, por uma grande proliferação de impressos, estendendo, de forma sensível, o espectro do 

público a ser alcançado. Se, por um lado, ainda não havia uma massa de alfabetizados como a 

que veremos na Europa pós século XIX, por outro, a invenção de Gutenberg criava um ambiente 

muito diferente daquele encontrado em séculos anteriores396, em que proliferavam as multidões 

de leitores e de ouvintes e, com elas, a multidão de juízos – e quanto maior a multidão, mais de 

longe ela observava397. Isso impunha aos envolvidos na querela do Santo Espinho um desafio 

a mais. A opção pelo uso do francês, em vez do latim, aliada à falta de avanços pormenorizados 

em questões teológicas de natureza mais complexa, evidencia que as produções impressas dessa 

querela não se destinavam exclusivamente ao ambiente escolar das universidades, dos “poucos 

e engenhosos”398. No entanto, a utilização massiva de silogismos retóricos, que remetiam às 

provas mediante o logos, eram artifícios elocutivos muito mais sofisticados do que aqueles 

empregados para o trato com o público vulgar.  

Somos, então, levados a outra instrução apresentada por Tesauro, que julgou por bem 

dividir a comunicação com esse público mais amplo em dois estilos – um sustentado com 

majestade e o outro com simplicidade e com familiaridade –, ambos considerados perfeitos e 

copiosíssimos para se falar “à multidão”399. Enquanto o segundo tinha por fulcro as similitudes 

com o doméstico, valendo-se de amplo uso de recurso patéticos, apelando, por vezes, aos 

sentimentos que mais comovem “as gentes baixas”, tais como o “medo, terror e desejo de bens 

 
395 Ibidem. 
396 JOUHAUD, Christian. Op cit. p. 24.  
397  TESAURO, Emanuele. Op cit. p. 168.  
398 Ibidem. p. 169.  
399 Ibidem.  



109 

 

úteis” – tão comuns nas missões destinadas à moralização dos povos e que vigoraram desde a 

reforma católica até o século XIX400 –, o primeiro impunha-se por princípios diferentes, nas 

próprias palavras de Tesauro: 

  

O primeiro sustenta o seu decoro exalando majestade em toda parte. Majestade no 

tema; conceitos gravíssimos, raros, mas bem vestidos; autoridades de peso e eficazes; 

costumes compostíssimos e graciosamente severos; afetos ora suaves e ora galhardos; 

razões sólidas e convincentes; cerimônia no punir, mas temperada com sal. [...] 

Majestade na trama, de modo que no discurso, nas passagens, nas divisões das partes, 

nas suas ligações e vínculos nada de baixo nem de casual ocorra. Majestade nas ações; 

memória fidelíssima nas amplificações figuradas, nas correspondências das antíteses, 

nas autoridades sinceramente recitadas; voz sonora e claríssima, gesto medido e grave, 

e na presença não sei que misto de amabilidade e terror401.   

 

 Por tratar dos temas mais elevados da oratória, a explanação da vontade divina mediante 

a intepretação de seus atos, os termos empregados não poderiam ser outros que não aqueles da 

majestade, mas tendo como alvo a grande multidão, a qual, vendo como que de longe, pudesse 

discernir de forma clara a vontade de Deus expressa mediante a pena de seus interlocutores 

eleitos. O uso de conceitos “gravíssimos” e “raros”, além do emprego de “autoridades de peso 

[...] sinceramente recitadas”, eram uma imposição ao se tratar da natureza e da função dos 

milagres. Tudo isso deveria ser feito com o auxílio das amplificações, das figurações e das 

demonstrações construídas de modo a permitir que o público divisasse, no tempo presente, as 

verdades há tanto tempo proferidas.  

Esse breve percurso leva a considerar que os volumes produzidos na querela do Santo 

Espinho visavam a um público mais amplo, ainda que por efeito da murmuração pública. Mas 

considerava, na mesma medida, um tipo de espectador letrado, capaz de discernir as referências 

autoritativas, acompanhar as exemplificações fornecidas pelos cânones de história sacra, bem 

como seguir a elaboração dos silogismos retóricos empregados. 

Cabe ressaltar que não há contradição em pensar que o conteúdo dos assuntos debatidos 

extrapolasse o público mais agudo. Como visto no capítulo anterior, uma versão dos 

argumentos jesuíticos em relação ao milagre foi defendida em um sermão público pregado pelo 

padre Claude de Lingendes, evidência de que as proposições expressas no libelo circulavam em 

um dinâmica além daquela do próprio volume impresso. As leituras em espaços públicos e 

privados, como púlpitos, salões da nobreza e até a corte do rei, reverberavam em muitas outras 

 
400 DELUMEAU, Jean.  O pecado e o medo - a culpabilização no ocidente (séculos 13-18). Volume 2. Tradução: 

Álvaro Lorencini. Bauru: EDUSC, 2003.  
401 TESAURO, Emanuele. Op cit. p. 169.  



110 

 

instâncias, cujo alcance só podemos imaginar, tendo em vista que a recuperação empírica dessa 

recepção é uma tarefa, muitas vezes, irrealizável.  

 

2.2 A evidência dos milagres na oratória cristã do século XVII 

 Entendidos os mecanismos de prova utilizados na controvérsia, cabe agora analisar 

como esses recursos foram mobilizados para atribuir sentido ao evento ocorrido na abadia de 

Port-Royal-des-Champs, com vistas a elucidar de que forma o milagre despontava como uma 

fonte de exposição da vontade revelada de Deus.  

 

2.2.1 A alegria desmesurada e o sinal do engano 

Já no prefácio do Rabat-joye, nos deparamos com a seguinte passagem:  

 

A alegria, quando excessiva, pode por vezes prejudicar a saúde do corpo, mas quando 

causada por algum vicioso motivo, sempre muito danifica o bem espiritual da alma: 

porquanto, quando um pecador, em vez de lamentar o seu pecado, dele se regozija e 

quer tirar glória do que lhe deveria causar confusão; é um sinal de que está na 

extremidade do mal e de que tem mui grande necessidade de que se o ajude a dele se 

retirar. Essa é a razão por que, vendo os Senhores Jansenistas numa extraordinária 

alegria, não pela glória que adviria a Deus dos milagres que Lhe aprouvesse operar, 

mas sim porquanto falsamente se persuadem, e se esforçam por persuadir os outros, 

de que os milagres que dizem haver sido feitos em Port-Royal pelo Santo Espinho são 

marcas pelas quais Deus aprova o Jansenismo, posto que condenado pela Igreja: e 

que, assim, em vez de se retratarem de seus erros e se arrependerem de sua rebelião 

contra a Igreja, nela se confirmam com maior obstinação, e se esforçam por nela 

engajar os outros..402 [Grifo nosso].  

 

 Na medida em que os jansenistas buscavam, desesperadamente, uma marca da 

aprovação divina frente às condenações papais, a sua alegria afetada e desmedida seria, em si, 

um “sinal” de que essa facção estaria “no extremo do mal”. O efeito publicitário aqui passava 

pela já conhecida atribuição de um ethos patológico. Porém, outra implicação é a de que o 

acontecimento milagroso se apresenta como um sinal que apontava para a extremidade do mal 

que se abateu sobre o espírito daquela comunidade. Tais sinais não foram dados pelos signos 

 
402 La joie, quand elle est excessive, peut quelquefois prejudicier à la santé du corps, mais quand elle est causée 

par quelque vicieux motif, elle nuit tousiours beaucoup au bien spirituel de l' ame: lors qu' un pecheur au lieu de 

regretter son peché s' en resiuyst, e veut tirer de la glorie de ce qui dentroit luy donner de la confucion; c' est un 

signe qu' il est dans l' extremité du mal, e qu' il a un tres-grand besoin qu' on luy aide à s' en retirer. C' est la raison 

pour laquelle voyans Messieurs les Jansenistes dans une extraordinarie joye, non pas de la glorie qui reviendroit à 

Dieu des miracles qu' il luy plairoit operer, mais de ce qu' ils se persuadent faussement, e taschent de persuader 

aux autres, que les miracles qu' ils disent avoir esté faits au Port-Royal par la Sainte Espine, sont des marques 

parrtes quelles Dieu approuve le Jansenisme, quoy que condemné par l' Eglise: e qu' ainsi au lieu de se retracter 

de leurs erreurs, et se repentir de leur rebellion contre l'Eglise, ils s'y confirment avec plus d' obstination, e taschent 

d'y engager les autres. ANNAT, François. Rabat-joye des jansenistes ou Observations necessaires sur ce qu'on dit 

estre arrivé au Port-Royal, au sujet de la sainte espine . Par un docteur de l'Eglise catholique. 1656. p. 1.  



111 

 

presentes na realização do milagre, e sim na disposição pecaminosa daqueles que teriam feito 

da benção dispensada por Deus uma terrível maldição. Deve-se notar que esses “sinais” (signes) 

apontados pelos autores são colocados em oposição às “marcas” (marques) reclamadas pelos 

jansenistas, em uma tentativa de descredibilização da interpretação elaborada pelos defensores 

de Port-Royal. 

 Na sequência, o texto apresenta uma apologia da adoração das relíquias ao advertir os 

leitores de que era “uma verdade reconhecida por toda a Igreja, que as Relíquias dos Santos e 

com mais razão as do Santo dos Santos”, a saber aquelas que havia tocado a carne do salvador, 

eram “dignas de veneração particular”403. Na guerra contra os jansenistas, nem tudo era válido. 

Os jesuítas não podiam incorrer no risco de serem acusados de arrefecer na veneração das 

relíquias, algo que muito facilmente seria – e foi – apontado pelos jansenistas como uma 

imputação de práticas protestantes.  

Dessa forma, era imperativo que, na argumentação jesuítica, estivessem nítidas as 

diferenças entre a verdadeira importância das relíquias e dos milagres operados e a prática 

adotada pelos jansenistas:  

 

As honras prestadas desde os primeiros séculos do Cristianismo aos sepulcros dos 

Mártires; as peregrinações feitas aos lugares santificados pelos mistérios de nossa 

redenção; o culto Religioso de todos os povos, e mesmo dos maiores Príncipes e 

Monarcas, para com a Cruz, os Cravos, os Espinhos e outros instrumentos da Paixão 

de Jesus Cristo, são provas evidentes dessa verdade. Mas, sobretudo, os milagres que 

Deus operou de tempos em tempos por meio das santas Relíquias — dos quais há uma 

infinidade de exemplos relatados nos escritos dos santos Padres — são marcas 

asseguradas de que essa honra e esse culto são um exercício de Religião mui agradável 

aos olhos de sua divina Majestade. Não obstante, como (seguindo a palavra de Nosso 

Senhor) o homem inimigo se esforça por semear o joio entre o bom grão, e por 

corromper as ações mais santas pela mescla de alguma superstição ou outro vício: 

assim também por vezes aconteceu, pela instigação desse espírito de falsidade, que 

vários abusos se insinuaram no tocante às Relíquias e aos Milagres. A respeito do que 

a Igreja, conduzida pelo espírito de Deus, julgou necessário adotar diversas 

precauções para impedir abusos e para conservar a verdadeira Religião em sua 

primeira pureza: E para esse efeito, em diversos Sínodos, e particularmente no último 

Concílio Geral, após ter estritamente proibido toda sorte de ações supersticiosas, todo 

ganho sórdido e todas essas outras desordens que poderiam encontrar-se na exposição 

e veneração das Relíquias, e na publicação dos Milagres; ela mui sabiamente ordenou 

que não se recebesse nem expusesse nas Igrejas quaisquer novas Relíquias, e que não 

se publicasse nem reconhecesse quaisquer novos milagres, senão que o todo fosse 

primeiramente examinado e aprovado pelo Bispo: o qual, após ter tomado conselho 

dos Teólogos e de outras pessoas sábias e virtuosas, faria o que fosse mais 

conveniente à verdade e à piedade404. 

 
403 “une verité recogneue de toute l' Eglise, que les Reliques des Saints e à plus fórte raison celles du Sain des 

Saintes [...]sont dingnes d' une veneration toute particuliere”. Ibidem. p. 1. 
404 Les honneurs rendusdes les primieres Sicecles du Chrestianisme aux sepulchres des Martirs; Les peleririanges 

faits aux lieux santifiés par les misteres de nostre redemption, le culture Religieux de tous les peuples, e mesme 

des plus grands Princes e Monarques enuers la Croix, les Clous, les Espines, e autres instrumens de la Passion de 

Jesus-Christ, sont des preuves evidentes de cette verité: Mais sur tout, les miracles que Dieu a operés de temps en 



112 

 

 

 Assim como o adversário saiu aos campos para semear o joio juntamente com o trigo, 

que, em suas respectivas fases de germinação, não podem ser discernidos uns dos outros 

(Marcos 13: 24-30), também os jansenistas plantavam junto às boas práticas as sementes de seu 

engano. Aqui, pela primeira vez, podemos ver uma associação, ainda que muito velada, entre a 

ação dos jansenistas e a obra do anticristo, cujas características conhecidas na tradição cristã é 

a mimetização do messias405. Essa tópica ganhará, na medida em que se escalona a violência 

publicitária, uma importância cada vez maior.   

 Nesse libelo, uma das principais críticas desferidas aos jansenistas é a de que eles, 

mesmo tendo sidos contemplados por uma eventual manifestação sobrenatural, não deveriam 

ter divulgado a cura como fizeram. Elaborando uma lista de exemplos históricos e 

contemporâneos que teriam passado por um evento parecido com o dos jansenistas, os jesuítas 

procuravam demonstrar a presunção dos partidários de Port-Royal como as verdadeiras marcas 

da perdição, da soberba e da desobediência406.  

 Ainda em relação às insinuações dúbias acerca da veracidade ou não do milagre, os 

jesuítas chegaram mesmo a dizer que a divulgação, da forma como foi realizada, não passava 

de um “commun bruit”407. Ao agirem assim, Annat e os seus colaboradores podiam minimizar 

o impacto gerado pela repercussão do evento, ao mesmo tempo em que os jansenistas eram 

acusados de descumprir os mandamentos conciliares responsáveis por regular a divulgação 

dessas manifestações. É interessante notar que, após a confirmação do milagre por parte das 

autoridades eclesiásticas, a argumentação jesuítica é formalmente abandonada, restando apenas 

sugestões. A estratégia era eficaz por sua dubiedade, pois, a depender da vindicação dos setores 

eclesiásticos, ainda por vir, o argumento valeria tanto para questionar a validade da cura de 

 
temps par les saintes Reliques, dont il y a une infinité d' exemples rapportés dans les escrites des saints Peres, sont 

des marques asseurées que cet honneur e ce culture est un exercice de Religion tres-agradable aux yeux de sa 

divine Majesté. Neantmoins comme (suivant la parolle de Nostre Seigneur) l' homme ennemy tache de semer l' 

yuroye parmy le bon grain, e de corrompre les actions les plus saintes par le meslange de quelque supertition où 

autre vice: aussie est-il quelque-fois arrivé par l'instigation de cét espirit de mensonge, que plusieurs abus se sont 

glissés sur le fait des Reliques e des Miracles. Au sujet de quoy l' Eglise conduite par l' espirit de Dieu a jugé 

necessaire d' apporter diverses precautions pour empescher abus, e pour conferuer la veritable Religion en sa 

premiere pur eté: Et pour cét effect, en divers Sinodes, e particulierment au dernier Concile geeral, aprés avoir 

estroittement deffendu toute sorte d' actions superstitieuses, tout gain sordide, et tous ces autres desordres qui 

pouroient se rencontrer en l' expositione veneration des Reliques, e en la publication des Miracles; elle a 

tresagement ordenné, qu' on ne recevroit ni exposeroit dans les Eglises aucunes nouvelles Reliques, et qu' on ne 

publiroit ni recognoistroit aucuns nouveaux miracles, que le tout ne fust au paranant e examiné et approuvé par l' 

Evesque: lequel apres avoir pris conseiil des Theologens, et autres sçavantset vertueux personnagens, seroit ce 

qu' il estre le plus convenable à la verité et à la preté. Ibidem. p. 1 e 2.  
405 ver Mateus capítulo 24, em especial os versículos 23 e 24.  
406 Ibidem. p. 3 e 4.  
407 Ibidem. p. 4.  



113 

 

Perrier, em caso de aprovação, quanto para minorar seus efeitos. De qualquer forma, as 

atribuições patológicas e cismáticas, como visto, persistiram em ambos os libelos, valendo-se 

basicamente dos mesmos argumentos. Isso nos dá a evidência de um princípio explorado no 

primeiro capítulo, mas que, aqui, exemplificamos com maior clareza: em se tratando de querelas 

do século XVII, a dinâmica argumentativa está limitada por critérios públicos e compartilhados. 

Como veremos mais adiante, esse princípio não exclui as possibilidades inventivas de seus 

autores, os quais, a depender do andamento da querela, alteravam e reformulam os seus 

argumentos, sem se desprenderem das postulações inicialmente reclamadas.  

 A patologia dos jansenistas, ávidos por encontrar sinais do favorecimento divino em 

todos os cantos, seria também um sinal da inconstância do coração desses religiosos:  

 

Ademais, é contra as ordenanças da Igreja publicar e querer fazer crer em milagres 

que ainda não foram reconhecidos nem aprovados pelos Superiores, e aqueles que tão 

facilmente se permitem refletir sobre esta advertência do Sábio, o qual diz que aquele 

que facilmente crê, faz ver a leveza de seu coração408. 

 

A “leveza” dos corações jansenistas, evidenciada por esse episódio, desautorizava os 

seus próprios postulados acerca da graça, haja vista que as suas doutrinas seriam desprovidas 

de sobriedade e de ponderação necessárias. Em uma comunidade eclesiástica caudatária das 

noções causais da metafísica aristotélico-tomista, a inconstância, especialmente quando 

aplicada às questões morais, despontava como signo de uma contrafação perniciosa. Os jesuítas 

estavam familiarizados com essa recorrente tópica nos debates letrados da época, sendo a obra 

La Cour Sainte, do padre Nicolas Coussin (1624), um de seus maiores exemplos. Nela, o 

religioso da Companhia dispensou uma série de considerações e de conselhos espirituais, a fim 

de instruir a nobreza cortesã nos princípios da vida e da oratória cristã, seguindo um modelo 

semelhante aos exercícios espirituais de Inácio de Loyola409. Na segunda seção de seu livro, ao 

emular A ilha dos sonhos, de Luciano de Samósata, e o ensaio sobre a inconstância, de Michel 

de Montaigne, Coussin descreveu um “reino da inconstância”, no qual os seus cortesãos 

comportavam-se como camaleões, em contraposição a uma elite que, diferente deles, conseguia 

levar uma vida tão regulada quanto uma bússola410. Tal noção é reforçada poucas páginas 

depois com a alegoria do “Palácio do amor falso”, o qual possuía cômodos adornados de 

 
408 D' ailleurs c' est contrevenir aux ordonnances de l' Eglise, que de publier e vouloir faire croire des miracles, qui 

n' ont point encore esté reconnus ni approuvez des Superieurs, e ceux qui se laissent si aisement faire reflexion sur 

cet avertissiment du Sage, lequel dit que celuy qui croit facilment, fait voir la legreté de son coeur. Ibidem. p. 5. 
409 FUMAROLI, Marc. Op cit. p. 365. 
410 Ibidem. p. 368. 



114 

 

ociosidades, de sonhos e de inconstâncias, sendo a sua corte formada por homens desprovidos 

de virtude que ao mesmo tempo “são e não são”411. 

Dessa forma, a inconstância implicava fraqueza de espírito, concessão às vaidades e 

falta de regramento ou, então, uma desconsideração dos mesmos – justamente o pecado pelo 

qual os jansenistas são censurados, ao supostamente atropelarem o ordenamento tridentino 

referente à divulgação de milagres. Corações leves, alegria desmedia, esses atributos passionais 

estavam muito longe do ideal cristão a ser seguido, fato que contrastava com a piedade austera 

e rigorista defendida pelos partidários de Port-Royal, cujas obras faziam contraponto ao 

relaxamento moral dos jesuítas.  

 Após essas considerações, percebe-se uma alteração no rumo da narrativa, que passa a 

considerar a hipótese de que o milagre, afinal de contas, poderia ter sido real. Nesse caso, 

mesmo que confirmado por parte das autoridades eclesiásticas, a conclusão de que o fato 

atestaria a justiça da causa jansenista persistiria como falsa e “contrária a toda a razão”412, 

seguindo-se o forte uso de referências dos já citados exemplos da história eclesiástica, a fim de 

demostrar que Deus operou frequentemente milagres entre heréticos e inimigos da fé. A questão 

do precedente da operação miraculosa em hereges que, a nossos olhos, pode parecer se limitar 

a uma simples verificação dos cânones da história sacra, aparece aqui como um dos maiores 

pontos em disputa.  

 Após desenvolver esse tema, os jesuítas introduzem um novo argumento que será 

reproduzido e reforçado no segundo libelo. Utilizando-se de um princípio apresentado no 

primeiro capítulo da epístola de Paulo aos cristãos da Galácia, em seu versículo 8413, os jesuítas 

insinuaram que as “novas” doutrinas ensinadas por Jansênio não deveriam ser aceitas, 

independentemente de qualquer manifestação sobrenatural. A ideia de que Deus poderia operar 

milagres entre os infiéis – e de que esses milagres não significariam o seu favorecimento divino 

em relação a sua doutrina – era contrário, no entanto, às interpretações mais comuns daquele 

tempo. Fernando Vidal aponta a operação de milagres, especialmente de curas, como um dos 

principais critérios a serem considerados nos processos de canonização, pois demostravam o 

favorecimento divino a seus servos414. Ainda que pudéssemos objetar, no caso de Port-Royal, 

 
411 Ibidem. p. 369. 
412 ANNAT, François. Rabat-joye des jansenistes ou Observations necessaires sur ce qu'on dit estre arrivé au Port-

Royal, au sujet de la sainte espine . Par un docteur de l'Eglise catholique. 1656. p. 6. 
413 “Ainda que nós mesmos ou um anjo do céu vos anunciasse outro evangelho diferente do que recebestes, seja 

anátema”. Gálatas 1:8.  
414 VIDAL, Fernando. Miracles, Science, and Testimony in Post-Tridentine Saint-Making. Science in Context   

20(3), 481–508. 2007. p. 482.  



115 

 

que o milagre não foi obrado por um indivíduo, e sim por um relicário, diante do qual os 

próprios jesuítas fizeram ressalvas respeitosas, o fato dele ter se dado na abadia jansenista era, 

na opinião corrente à época, um fator complicador para a causa jesuíta. Segundo Lorraine 

Daston, o entendimento acerca dos milagres no século XVII seguia algumas características: o 

fato de que eles deveriam ser públicos, tendo a sua veracidade atestada por autoridades ou por 

especialistas, além de estarem vinculados a uma doutrina revelada415. Dessa forma, era natural 

que os jansenistas vissem na cura de Perrier a manifestação divina416 em favor de sua 

intepretação das questões disputadas acerca da graça. Como veremos, os jesuítas não 

discordavam desse princípio, mas buscavam modificar a sua direção, fazendo dos eventos 

ocorridos em Port-Royal um elemento a ser alistado em sua causa.  

 Ainda em relação à função reveladora dos milagres, vemos em um trecho do Rabat-joye 

uma colocação no mínimo curiosa417. De acordo com Annat, os milagres seriam sim um signo 

da vontade de Deus, mas, ao invés de servir a vindicação de doutrinas contestadas, teriam como 

fim principal a conversão dos infiéis em estado de rebeldia.  

Contudo, em que pese a força indutiva da cadeia de exemplos suscitadas pelos inacianos, 

uma rápida análise das referências aos milagres na Bíblia e na própria história do cristianismo 

mostrará que nem sempre os milagres possuíam a função direta de conversão de infiéis. Ao 

argumentar dessa forma, os jesuítas pretendiam transformar o evento sobrenatural em uma ação 

velada de Deus para evidenciar os enganos propagados pelos seus rivais. Isso fica ainda mais 

claro nos versos seguintes, quando os jesuítas apresentam quais dispositivos hermenêuticos 

deveriam ser levados em conta para compreender, verdadeiramente, a mensagem divina por 

trás daquele sinal:  

 

Visto que, portanto, os testemunhos desses santos Apóstolos não foram assaz fortes 

para convencer a incredulidade dos jansenistas; visto que os decretos do Soberano 

Vigário de Jesus Cristo, e as declarações de Nossos Senhores os Bispos, sucessores 

dos Apóstolos, não puderam infletir sua obstinação; eis que Deus faz ouvir a voz do 

sangue de seu Filho, do qual este santo Espinho foi empurpurado, para tentar amolecer 

a dureza de seus corações. Ele quer que esta santa relíquia, que é uma das librés de 

Jesus Cristo, humilhado e obediente até à morte, lhes pregue a humildade e a 

obediência, que são duas virtudes até agora desconhecidas entre os jansenistas. Ele 

quer que este Espinho, que transpassou a sagrada Cabeça de Jesus Cristo, lhes declare 

que, para serem verdadeiramente do número de seus Fiéis, devem mortificar seu 

 
415 DASTON, Lorraine. Op. cit. p. 114.  
416 Ibidem. p. 97. 
417 Nos referimos a seguinte passagem, cuja citação já foi feita na página 98: “pois, segundo a máxima de São 

Paulo sinais e milagres são ordinariamente empregados para a conversão daqueles que não têm a verdadeira fé”. 

ANNAT, François. Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de la 

response faite par MM. de Port-Royal, à un escrit intitulé: "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé 

à Port-Royal au sujet de la Saincte Espine". Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie. 1657. p. 9 e 10. 



116 

 

próprio julgamento e cativar seu entendimento em obediência àquele que na Igreja 

ocupa o lugar de Jesus Cristo. Enfim, Ele quer, por meio deste Santo Espinho, que foi 

um dos instrumentos que causaram a morte que Jesus Cristo sofreu com tanto amor 

para a salvação de todos os homens, exortá-los a depor as armas de sua obstinação e 

a dar glória a este divino Salvador, reconhecendo e confessando de boca e de coração 

a excessiva caridade que Ele fez transparecer, sofrendo e morrendo para salvar todos 

os homens418. 

 

 O excerto é um dos mais importantes momentos do texto, pois mostra uma elaborada 

construção elocutiva que encontra, nas particularidades do milagre, a condenação das doutrinas 

jansenistas, por um lado, e exalta as doutrinas menos restritivas da graça, por outro. Em sua 

infinita misericórdia, Deus teria utilizado um dos instrumentos de sua paixão para ferir o 

orgulho jansenista, mostrando que a sua graça estava disponível, até mesmo, para os sectários 

e os heréticos. Como figura de linguagem, Annat descreve o espinho que feriu a cabeça de 

Cristo como uma “libré”, ou seja, como as vestes distintivas geralmente utilizadas pelos criados 

de uma casa para discernir a subordinação desses a seus mestres, sendo ela, portanto, uma marca 

dos verdadeiros seguidores do Senhor. A defesa de uma graça abrangente, aos moldes daquela 

defendida pelos inacianos, desponta, portanto, como um sinal distintivo para os cristãos. No 

libelo de tréplica, Annat irá reproduzir esse mesmo argumento, inserindo ainda um outro dado 

a sua análise, vendo na cura do olho de Perrier um símbolo do monumental esforço de Deus 

para curar a cegueira espiritual de Port-Royal. Vale destacar que a ocasião é aproveitada para 

atribuir aos jansenistas, mais uma vez, a desobediência contra a hierarquia católica, contrastada 

pela obediência de Cristo, entregue à vontade do Pai na cruz.  

 

2.2.2 A linguagem da providência como oratória divina 

Em uma das poucas referências indiretas ao milagre do Santo Espinho encontrada nas 

Provinciales, Pascal defende a piedade das freiras internas de Port-Royal: “ouvimo-la hoje [a 

voz de Deus], essa voz santa e terrível, que pasma a natureza e consola a Igreja”419. Se, de fato, 

 
418 Puis donc que les testmoignages de ces saints Apostres n'ont pas esté assez forts pour convaincre l'incredulité 

des jansenistes:  puisque les decrets du Souverain Vicarie de Jesus-Christ, e les declarations de Nosseigneurs les 

Euveques sucesseurs des Apostres, n'ont pûflechir leur obstination; voicy que Dieu fait entendre la voix du sang 

de son Fils, dont cette sainte Espine a esté empourée, pour essayer d'amollir la dureté de leurs coeurs. Il veut que 

cette sainte relique, qui est une des liurées de Jesus-Christ humilié e obeyssant jusques à la mort leur presche 

l'humilité e l'obeissance, que sont deux vertus inconnuës jusques à present entre les jansenistes. Il veut que cette 

espine qui a transpercé le sacré Chef de Jesus-Christ, leur declare que pour estre vraiment du nombre de ses 

Fidelles, ils doivent ortiser leur propre jugement, e captiver leur entendement en s'obeissance de celuy qui dans 

l'Eglise tient la place de Jesus-Christ. Ensin il veut par cette sainte Espine, qui a esté un des instrumens qui on 

causé la mort, que Jesus-Christ a soufferte avec tat d'amour pour le salut de tous les homes, les presser de rendre 

les armes de leur obstinatio, e de doner gloire à ce divin Sauveur, en reconoissant e cofessant de bouche e de coeur, 

l'excessive charité qu'il a fait paroistre, en souffrant e mourant pour sauver tous les hommes. Ibidem. p. 10 e 11.  
419 “On l'entend aujourd'huy, cette voix sainte et terrible, qui estonne la nature, et qui console l'Eglise.”. PASCAL, 

Blaise. Op cit. p. 324.  



117 

 

essa passagem faz uma referência en passant ao milagre de 24 de março de 1656, algo 

permanece muito claro: a ação sobrenatural muniu as fileiras jansenistas de um poderoso 

argumento em favor de sua causa.  

 Cabia aos jansenistas realizar uma defesa ferrenha de seus postulados, a fim de que a 

vantagem angariada não fosse perdida para os argumentos da hábil pena de Annat e dos demais 

membros de sua Companhia. Logo na introdução de sua Response vemos os jansenistas 

aludirem ao fato de que a abadia respeitou todos os trâmites conciliares na publicação de seu 

milagre, estando, portanto, isentos da acusação de atropelarem a hierarquia eclesiástica420. Por 

ter sido publicado após a vindicação do milagre por parte do arcebispo André de Sussay421, o 

libelo tinha a seu favor a chancela episcopal e os testemunhos dos médicos responsáveis pela 

 
420 “Já há muito tempo que esta Resposta foi feita, e ela estava mesmo toda impressa antes do fim do mês de 

Setembro. Mas sempre se diferiu de a publicar, até que a Igreja houvesse pronunciado sobre o milagre ocorrido 

em Port-Royal a 24 de Março último, e o houvesse tornado venerável a todos os fiéis pela aprovação autêntica que 

ela lhe deu. Creu-se dever aguardar esse julgamento, porque foi esse milagre que deu ensejo aos inimigos dessa 

casa Religiosa a publicar contra ela o escrito escandaloso ao qual este responde. Como haviam sido atingidos pela 

impressão que uma maravilha tão certa fazia no espírito de todo o mundo, e pela devoção pública que ela havia 

atraído a essa Igreja, fizeram o que puderam para destruir essa obra do Céu. Mas Deus, que não a quis deixar 

imperfeita, acabou de convencer sua malignidade tão obstinada pela voz pública de sua Igreja. O Senhor de 

Hodencq, Doutor de Sorbonne, Cura e Arcipreste de S. Severino, e Vigário-geral de Monseigneur o Cardeal de 

Retz, Arcebispo de Paris, tendo tomado para seus Conselheiros outros cinco Doutores de Sorbonne, declarou por 

sua sentença de 22 de Outubro último, segundo as informações feitas por Monseigneur o Bispo de Toul, e as 

conclusões de Monsieur o Promotor, que uma cura tão súbita e tão perfeita de um mal tão grande, atestada por 

tantos Médicos e Cirurgiões, e ocorrida logo após o toque de um santo Espinho da Coroa de Nosso Senhor, não 

podia ser senão um efeito extraordinário da onipotência de Deus. Ele ordenou que na Sexta-feira seguinte se 

dissesse no Mosteiro de Port-Royal uma Missa solene em ação de graças, a qual ele mesmo celebrou, e que esse 

milagre fosse publicado em Paris e em toda a diocese, a fim de que todo o mundo pudesse glorificar a Deus. Ele 

também concedeu a Monsieur o Promotor a permissão que ele lhe pediu para informar sobre os outros milagres 

que havia sabido terem sido feitos pela virtude do mesmo santo Espinho”. 

“Il y a assez long-temps que cette Réponse est faite, & elle estoit mesme toute imprimeé avant la fin du mois de 

Septembre. Mais on a toujours differé de la publier, jusques à ce que l’Eglise eust prononcé sur le miracle arrivé à 

Port-Royal le 24. Mars dernier, & l’eust rendu venerable à tous les fideles par l’approbation authentique que’elle 

luy a donnée. On a creu devoir attendre ce juguement, parceque ç’a esté ce miracle qui a donné sujet aux ennemis 

de cette maison Religieuse, de publier contre’elle l’écrit scandaleux auquel celui-ci répond. Comme ils avoient 

esté blessez de l’impression qu’une merveille si certaine faisoit dans l’esprit de toute le monde, & de la devotion 

publique qu’elle avoit attirée dans cette eglise, ils ont fait ce qu’ils ont pû pour destruire cette oeuvre du Ciel. Mais 

Dieu qui ne l’a pas voulu laisser imparfaite, a achevé de convaincre leur malignité si opiniastre par la voix publique 

de son Eglise. Monsieur de Hodencq Docteur de Sorbonne, Curé & Archiprestre de S. Severin, & Vicaire general 

de Monseigneur le Cardinal de Retz Archeveque de Paris, ayant pris pour ces Conseillers cinq autres Docteurs de 

Sorbonne, a declaré par sa sentence du 22. d’Octobre dernier, suivant les informations faites par Monsieur 

l’Evesque de Toul, & les conclusions de Monsieur le Promoteur, qu’une guerison si foudaine & si parfaite d’un si 

grand mal attestée par tant de Medecins & de Chirurgiens, & arrivée aussi-tout aprés l’attouchement d’une sainte 

Espine de la Couronne de Nostre Seigneur, ne pouvoit estre qu’un effet extraordinaire de la toute-puissance de 

Dieu. Il a ordenné que le Vendredy suivant on en diroit au Monastere de Port-Royal une Messe solennele en action 

de graces, laquelle il a luy-mesme celebrée, & que ce miracle seroit publié dan Paris & dans toute diocese, afin 

que toute le monde en peut glorifier Dieu. Il a aussi accordé à Monsieur le Promoteur la permission qu’il luy a 

demandée d’informer des autres miracles qu’il avoit apris s’estre faits par la vertu de la mesme saint Epine". 

ARNAULD, A.; PONTCHÂTEAU, S.-J. de (1656), Response à un écrit publié sur le sujet des miracles qu'il a 

plu à Dieu de faire à Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte Epine de la couronne de Notre Seigneur. 

1656. p. 1. 
421 SHIOKAWA. Op. cit. p. 97.  



118 

 

inspeção de Perrier. Há trechos de correspondências anexados para conferir veracidade e 

clareza ao processo seguido para a publicação e confirmação da cura. De acordo com Vidal, os 

depoimentos de médicos e de autoridades competentes eram uma peça-chave no rigoroso 

processo de verificação de milagres422. Nas sociedades de corte do século XVII, testemunhos 

como os de M. Felix, eminente cirurgião do rei, eram de fundamental importância423. Além 

disso, formar consenso acerca da veracidade de um evento sobrenatural – ou não – dependia de 

um processo social de negociação424, motivo pelo qual o aval das testemunhas era importante 

não apenas pelo seu peso epistemológico, mas também por sua posição hierárquica425.  

 No caso específico da querela do Santo Espinho, o parecer das testemunhas médicas era 

decisivo, dado que se espalhou entre as fileiras jesuíticas a notícia de que Marguerite Perrier 

não havia sido curada, estando, ao contrário, à beira da morte pelo agravamento de sua 

doença426. Essa resposta aponta para a existência de uma série de argumentos que circulavam 

de forma anônima entre os participantes da querela. Em todo caso, ao fazerem correr a 

informação de que a cura não havia sido completada, os detratores do jansenismo colocavam 

em xeque uma das duas principais evidências de uma operação miraculosa: a incurabilidade e 

a instantaneidade do evento427, motivo pelo qual era imperativo que os jansenistas dessem uma 

pronta resposta a esses rumores.  

 Outro ponto relevante do libelo jansenista diz respeito à apresentação do milagre: 

“Como acontece com todas as coisas externas, nada desperta tanto nossa fé, nem fortalece tanto 

nossa esperança, como as obras milagrosas que tornam mais visível a presença do Deus 

 
422 VIDAL. OP. cit. p. 481.  
423 ARNAULD, A.; PONTCHÂTEAU, S.-J. de (1656), Response à un écrit publié sur le sujet des miracles qu'il a 

plu à Dieu de faire à Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte Epine de la couronne de Notre Seigneur. 

1656. p. 6.  
424 VIDAL. Op cit. p. 495.  
425 Ibidem. p. 482.  
426 “Primeiro, eles disseram a várias pessoas que se tratava de uma fraude e de uma suposição, e que se apresentava 

a irmã mais velha da pequena doente em seu lugar. O que obrigou a fazer ver a Monsieur o Promotor e a muitos 

outros as duas irmãs juntas. Publicaram depois que sua fístula lacrimal havia retornado, e que ela estava mais 

doente do que nunca. O que levou o Senhor Dalencé, Cirurgião, que a vira doente e perfeitamente curada, a vir a 

Port-Royal com o Médico de um Príncipe de sangue para o convencer, como fez por seus próprios olhos, da 

falsidade desse rumor”. 

“D'abord ils ont dit à plusieurs personnes, que c'estoit une fourbe e une supposition, e qu'on produisoit la soeur 

aisnée de la petitefille malade ai lieu d'elle. Ce qui obliguea de fairevoir à M. le Promoteur e à plusieurs autres les 

deux soeurs ensemble. Ils publierent depuis que sa fistule lachyrimale estoi revenuë, e qu'elle estoi plus malade 

que jamais. Ce qui porta M. Dalencé Chirurgien, qui l'avoit veüe malade e parfaitement guerie, à venir à Port-

Royal avec le Medecin d'un Prince du sang pour le convaincre, ainsi qu'il fit par ses propres yeux, de la faussete 

de ce bruit". ARNAULD, A.; PONTCHÂTEAU, S.-J. de (1656), Response à un écrit publié sur le sujet des 

miracles qu'il a plu à Dieu de faire à Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte Epine de la couronne de 

Notre Seigneur. 1656. p. 6.   
427 VIDAL. Op cit. p. 493.  



119 

 

invisível”428. A tópica do Dieu Caché, retomada por Pascal em suas Provinciales, é 

considerada, por Shiokawa, como o “fundamento ontológico da hermenêutica” pascalina 

“exigida pelo fato dos milagres”429, lógica que parece se replicar no libelo. O Deus oculto que 

se mostra aos santos através de manifestações sobrenaturais também está no âmago da 

instituição eucarística que, como dito, era cultuada com especial importância na abadia de Port-

Royal, desde a reforma protagonizada por Angélica Arnauld. Essas manifestações da aparição 

divina foram entendidas pelos autores como sinais de sua vontade:  

 

É por esta razão que, segundo São Tomás e os Teólogos após ele, os milagres são 

chamados nas Escrituras pelo nome de sinais, porquanto significam e sempre marcam 

alguma verdade aos homens, quasi veritatis alicuius ad homines significatua. E assim, 

como esta linguagem é ainda mais divina do que as palavras, é impossível que Deus, 

que é a própria Verdade, opere jamais milagres que por si mesmos levem os homens 

a abraçar a falsidade430. 

 

 Como a linguagem da providência, os milagres falavam mais alto do que quaisquer 

palavras. Conforme vimos no capítulo anterior, estava cristalizada nas publicações jansenistas, 

como a Logique de Port-Royal, a ideia de que o senso comum regeria as comunicações entre o 

divino e o homem, motivo pelo qual, ao anunciar a sua presença real nos sacramentos da 

eucaristia, Deus não poderia ter utilizado uma linguagem meramente simbólica sem que isso 

induzisse o seu povo ao erro. Da mesma forma, ao se revelar extraordinariamente no episódio 

da cura, Deus somente poderia fazê-lo como forma de vindicação da mensagem defendida por 

aqueles que foram contemplados. Argumento parecido pode ser encontrado nas Pensées, 

conforme mostraremos no próximo capítulo.  

Outro aspecto que nos chamou atenção é o esforço de vinculação à autoridade de 

Aquino. Ao analisar a construção do argumento jansenista nesse libelo e, especialmente, em 

algumas passagens das Pensées, Shiokawa ressaltou uma aparente contradição entre a 

concepção de natureza apresentada nesses textos e àquelas elaboradas por Pascal no De l’esprit 

 
428 Comme de toutes les choses exterieures rien ne réveillet tant nostre foy, e ne fortifie tant nostre esperance, que 

les eauvres miraculeuses, qui nous rendent commo visibles la presence de Dieu invisible. ARNAULD, A.; 

PONTCHÂTEAU, S.-J. de (1656), Response à un écrit publié sur le sujet des miracles qu'il a plu à Dieu de faire 

à Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte Epine de la couronne de Notre Seigneur. p. 1.  
429 SHIOKAWA, Tetsuya. Op. cit. p. 167. 
430 C'est pour cette raison que selon S. Thomas e les Theologiens apres luy, les miracles son appeles dans l'Ecriture 

du nom de signes , parce qu'ils signifient e marquent toûjours quelque verité aux hommes, quasi veritatis alicuius 

ad homines significatua. Et ainsi, comme ce langage est encore plus divin que les paroles, il est impossible que 

Dieu, qui est la verité mesme, en fasse iamais qui d'eux mesme portent les hommes à embrassent la fausseté. 

ARNAULD, A.; PONTCHÂTEAU, S.-J. de (1656), Response à un écrit publié sur le sujet des miracles qu'il a 

plu à Dieu de faire à Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte Epine de la couronne de Notre Seigneur. p. 

9.  



120 

 

géométrique e nos demais escritos acerca da physis431. Essa aparente contradição, já 

evidenciada por autores como Julien-Eymard e Jean Orcibal, repousava especialmente no fato 

de que, na décima sexta carta aos provinciais, na Response e em determinadas passagens das 

Pensées, o milagre é definido em sentido tomista como uma contrafação ao curso normal da 

natureza, enquanto, nos demais escritos pascalianos, adotou-se o postulado agostiniano que 

negava a visão de totalidade e de cognoscibilidade das leis naturais432. Jean-Orcibal explicou 

essa descontinuidade chamando a atenção para o cenário polêmico em que Pascal estava 

envolvido433, lembrando que essa definição dos milagres era majoritária entre os teólogos da 

época434. Dado o fato de os jansenistas estarem na defensiva435, retiraram daí a justa utilização 

dessa autoridade. Já Shiokawa argumentou contra a tese de Eymard, sustentando que a 

contradição era apenas aparente e que uma análise mais detida das passagens mostraria que a 

visão apresentada por Pascal não contrariava as disposições agostinianas436.  

Ao nosso ver, a explicação para a aparente contradição passa por uma outra perspectiva 

de análise. Como evidenciou Sylvio Hermes de Franceschi, a autoridade de Tomás de Aquino 

era um percurso indesviável para qualquer debate teológico católico da época437, ainda mais em 

se tratando da interferência divina no mundo natural, cujas bases aristotélico-tomistas gozavam 

de um quase consenso. Ao recorrer às formulações tomistas, os jansenistas buscam se inserir 

em uma narrativa ortodoxa, indispensável em meio às condenações e às acusações de heresia 

promovida pelos jesuítas. A questão poderia ser colocada de outra forma, valendo tanto para os 

jesuítas molinistas quanto para os jansenistas agostinianos: seria possível não recorrer às 

autoridades de Santo Agostinho ou de São Tomás de Aquino? Ou, em certo sentido, não “ser” 

agostiniano ou tomista? Nesse quesito, a proposta de Orcibal parece mais adequada, pois leva 

em conta as dinâmicas formais e conjunturais desse tipo de texto. O paradigma personalista por 

trás da problematização apontada por Shiokawa acaba por esconder um universo muito mais 

complexo de emulação de autoridades, o qual – de forma alguma – pode ser explicado pelas 

lentes contemporâneas de adesão a correntes de pensamento. Dessa forma, seria impreciso 

pensar que uma comunidade católica do século XVII pudesse não “ser tomista”, “agostiniana”, 

etc. 

 
431 SHIOKAWA, Tetsuya. Op. cit. p. 143. 
432 Ibidem. p. 144. 
433 ORCIBAL, Jean. La signification du miracle et as place dans l’eclésiologie pascaline. In: Chroniques de Port-

Royal, n° 20-21, Paris, 1972. p. 83. 
434 Ibidem. p. 86. 
435 Ibidem. p. 89. 
436 Ibidem. p. 145 e 146.  
437 DE FRANCESCHI, Sylvio Hermann. Op cit. p. 313.  



121 

 

Dando segmento à argumentação, como era de praxe, os autores recorreram à história 

do cristianismo, buscando evidenciar o seu ponto: em tempos de dúvidas e de ameaça de cisão, 

Deus se manifesta através das ações sobrenaturais visando a discernir os tempos e as doutrinas. 

Como demonstração, os autores utilizaram aquela que foi, talvez, uma das maiores querelas 

teológicas do período de natividade da Igreja – quando a heresia ariana rasgava pela primeira 

vez o corpo de Cristo em formação. Lá, também, Deus teria se manifestado operando milagres 

através de Santo Ambrósio, a fim de que os verdadeiros cristãos pudessem resistir aos enganos 

de Ario438. A tópica do embate contra o arianismo também será retomada nas Pensées para 

sustentar e melhor desenvolver essa máxima segundo a qual os milagres serviam como um 

árbitro final enviado por Deus para solucionar questões disputadas.  

 O que se pode concluir disso? Que os milagres são “a linguagem mais elevada e divina 

de Sua providência”439. Nisso, os jansenistas se baseavam textualmente nos postulados 

agostinianos, afirmando que o milagre ocupa o lugar da oratória divina. A potência desse 

argumento só pode ser corretamente compreendida se consideramos o ambiente mais geral em 

que ele se deu. Daston nos diz que o milagre recebia, em princípios do século XVII, o status de 

evidência inequívoca e irresistível, pois aglutinava em si tanto o caráter de evidência interna 

quanto externa440. Esse pressuposto parecia estar bem difundido entre os autores da época – ao 

citar Bacon, em The New Atlantis, a autora destacou a percepção do filósofo naturalista de que 

os milagres eram por natureza fenômenos públicos dedicados à expressão de uma mensagem 

divina. Na mesma linha, Sarah Ferber argumentou que esses sinais sobrenaturais não eram 

indiferentes aos lugares e aos tempos, fazendo do contexto escolhido por Deus para sua 

manifestação (seja uma abadia, uma igreja, seja uma pessoa) um local a ser honrado pelos 

espectadores do fato441.  

Entretanto, em finais daquele mesmo século, uma mudança de paradigmas teria tido 

lugar, com outras interpretações acerca do milagre começando a surgir para questionar a 

primazia aprovativa dos feitos sobrenaturais em relação às doutrinas442. Uma vez realizado 

entre aqueles que sustentavam doutrinas questionáveis, o milagre (mesmo comprovado) passou 

a ser questionado enquanto evidência aprobativa pura. Por fim, ao citar um comentário de David 

 
438 ARNAULD, A.; PONTCHÂTEAU, S.-J. de (1656), Response à un écrit publié sur le sujet des miracles qu'il a 

plu à Dieu de faire à Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte Epine de la couronne de Notre Seigneur. p. 

10.  
439 "le plus haut e le plus divin language de sa providence". Ibidem. p. 13. 
440 Ibidem. p. 116.  
441 FERBER, Sarah. Demonic Possession and Exorcism in Early Modern France. London and New York: 

Routledge, 2004. p. 21 e 22. 
442 DASTON. Lorraine. Op. Cit. p. 119. 



122 

 

Hume acerca de um milagre ocorrido na paróquia parisiense de Saint-Medard, em 1731, Daston 

constatou que, apesar das inúmeras evidências de sua veracidade, as curas foram condenadas 

pelo arcebispo local devido à aproximação dessa comunidade com os jansenistas443. Esse ainda 

não parece ser o caso aqui. Em que pese o fato de os jesuítas não reconhecerem na cura de 

Perrier os signos da aprovação divina, tampouco a eles é negada a função de representar a grave 

e a audível oratória de Deus, naqueles para a exaltação e nestes para a condenação.  

Por fim, a conclusão do libelo fornece uma pista da correta interpretação dos milagres:  

 

Que, se continuam a desacreditá-los por todas as sortes de calúnias, tanto secretas 

quanto públicas, que permitam ao menos que se interroguem essas obras de Deus, e 

que se ouça a sua linguagem que justifica Port-Royal: Interrogemus ipsa miracula; 

habent enim, si intelligantur, linguam suam. Que cessem de odiar uma casa Religiosa 

que, visivelmente, Deus não odeia. Que cessem de persegui-la, visto que Deus a 

defende e a protege. E que considerem, com um espírito tranquilo, sábio e cristão, que 

não há vergonha em temer, quando se cede apenas à voz de Deus: que não há 

segurança a esperar, quando se opõe à soberania de seu poder; e que não há honra a 

aguardar quando se quer abafar o esplendor de sua glória444. 

 

 Ao advertirem os jesuítas para que cessassem o seu ataque contra os religiosos de Port-

Royal, os autores do libelo os exortaram, em latim, a que “interroguem os milagres”, pois, se 

bem compreendidos, revelariam a “sua própria linguagem”. Ao se colocarem contra uma casa 

que havia passado por uma tão evidente emanação do favorecimento divino, os jesuítas corriam 

o risco de estarem se colocando contra os desígnios de Deus.  

 

2.2.3 O milagre como convite ao arrependimento 

 O libelo de tréplica jesuíta, especialmente em sua primeira parte, é antes de tudo um 

manual acerca da teorização e da definição de como eram concebidos os milagres na cristandade 

católica do século XVII. Eivado de sutis ironias e de insinuações, o livreto de Annat estava 

composto por três partes: uma introdução de uma página e outras duas seções. A primeira se 

 
443 Ibidem. p. 122.  
444 Que s'ils continuent de les décrier par toutes sortes de calomnies et secrettes et publiques, qu'ils souffrent au 

moins qu'on interroge ces oeuvres de Dieu, e qu'on entende leu langage qui justifie Port-Royal: Interrogemus ipsa 

miracula; habent enim, si intelligantur, linguam suam. Qu'ils cessent de hair une maison Religieuse, qu'il paroist 

visiblement que Dieu ne hait pas. Q'ils cessent de la persecuter, puisque Dieu la deffend e la protege. Et qu'ils 

considerent avec un esprit tranquile, sage, cherstien, qui'il n'ya a point de honte à craidre, lorqu'on ne cede qu'à la 

voix de Dieu: qu'il n'y a point de sevreté à esperer, lorsqu'on s'oppose à souveraineté de son ouvoir; e qu'il n'y a 

point d'honneur à attendre losrqu'on veut étousser l'éclat de sa glorie. ANNAT, François. Défense de la vérité 

catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de la response faite par MM. de Port-Royal, 

à un escrit intitulé : "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé à Port-Royal au sujet de la Saincte 

Espine". p. 27.  



123 

 

dedicava à definição e à classificação dos milagres e seus significados enquanto signo, já a 

segunda era uma acurada resposta, ponto por ponto, do texto jansenista.  

 Logo na introdução, vemos uma insinuação que reaparecerá em outras partes do libelo, 

sugerindo que, muitas vezes, o demônio pode estar por detrás de operações que, à primeira 

vista, são tomadas como milagrosas. Uma vez confirmados pela autoridade eclesiástica, não 

seria prudente aos jesuítas afrontar diretamente tal decisão, motivo pelo qual o autor margeia, 

na medida do que o decoro permite, a questão:  

 

Houve mesmo falsos Profetas, os quais, pela operação de Satã, fizeram sinais e 

prodígios para enganar e seduzir seus Filhos. Mas não se lê que nenhum desses 

inimigos da verdade tenha empregado os verdadeiros milagres operados pela 

Onipotência de Deus para autorizar o erro e a mentira. O Inferno não ousara ainda 

cometer tal atentado, senão neste último e infeliz século, no qual (segundo o que diz 

a Escritura) parece que o Príncipe das trevas começa a ser desencadeado para 

desdobrar seus mais perigosos artifícios e empregar seus mais violentos esforços 

contra a Igreja. [...] E não se deve achar estranho se aqueles que ousam sustentar, não 

só que este divino Redentor não deu seu sangue, nem ofereceu sua morte para a 

salvação de todos os homens; mas mesmo que Ele tampouco orou pela salvação dos 

pecadores que se perdem por sua impenitência, do que pela salvação dos demônios; 

se esforçam por obscurecer a glória dos milagres que Ele opera pelos instrumentos de 

sua Paixão, querendo torná-los semelhantes aos prodígios do Anticristo, que só serão 

empregados para persuadir o erro e a mentira445. 

 

Em que pese o abandono formal do argumento proposto no Rabat-joye, o qual buscava 

colocar em suspeição a veracidade do milagre, vemos aqui uma afirmação ainda mais grave. 

Pior do que a operação satânica que pretendia confundir e ofuscar a glória dos verdadeiros 

milagres, os jansenistas valeram-se de um evento reconhecidamente sobrenatural para obter os 

mesmos fins. Ao utilizarem a ação da graça divina como justificativa para não se submeterem 

aos ordenamentos da Igreja, os jansenistas estavam cumprindo, na prática, o papel escatológico 

do anticristo, roubando a glória devida a Deus em prol do engano.  

Devemos lembrar que, após a cura de Perrier, diversos outros relatos supostamente 

milagrosos foram registrados em Port-Royal, sem que fossem igualmente verificados e 

 
445 "Il y a même eu des faux Prophetes, lesquels par l'operation de Satan, ont fait des signes e des prodiges pour 

tromper e seduire ses Enfants. Mais on ne lit point qu'aucun de ces ennemis de la verité ait employé les veritables 

miracles operez par la Toute-puissance de Dieu, pour authoriser l'erreur e le mensoge. L'Enfer n'avoit pas encore 

osé commettre cét attentat, sinon en ce dernier e malheureux siecle, au quel (suivant ce que dit l'Escriture) il semble 

que le Prince des tenebres commence d'estre deschaine, pour déployer ces plus dangereux artifices, e employer ses 

plus violens efforts contre le Eglise. [...] Et on ne doit pas trouvé estrange, si ceux là qui osent soustenir, non 

seulement que ce divin Redempteur n'apoint donné son sang, ny offert sa mort pour le salut de tous les hommmes; 

mais mesme qu'il n'a non plus prié pour le salut des pecheurs qui se perdent par leur impenitence, que pour le salut 

des demons; s'efforcent d'obscurcir la gloire des miracles qu'il opere par les instrumens de sa Passion, en voulant 

les rendre semblables aux prodiges de l'Ante-Christ, qui ne seront employez, que pour persuader l'erreur e le 

mensoge". Ibidem. p. 1.  



124 

 

atestados. O fato não passou desapercebido pelos jesuítas que afirmaram, categoricamente, 

terem descoberto que vários deles eram falsos446. E, ainda em relação à cura reconhecida, 

observa-se um esforço para dissociá-la do jansenismo:  

 

E primeiramente poder-se-lhes-ia responder que, de todos esses milagres que alegam, 

não há senão um que tenha sido reconhecido como tal pelo Superior Eclesiástico, e 

que esse único milagre se deu em sua ausência, e a seu desconhecimento, na pessoa 

de uma menina que não é Religiosa, mas somente pensionista, sem mesmo que nem 

essa menina, nem as Religiosas disso se apercebessem, como eles o confessam; E que 

de todos os outros milagres que relatam, não há um único que tenha sido examinado 

e aprovado pela autoridade Eclesiástica; e mesmo que já se descobriram diversas 

falsidades que eles entremeiam no relato desses pretensos milagres, como será dito 

adiante447. 

 

 Sugerir que a cura tenha sido dispensada a uma criança pensionista era a melhor forma 

de não ceder aos jansenistas o privilégio dessa manifestação divina. Cabe ressaltar também que, 

no libelo de réplica, os autores fizeram o esforço de transferir as críticas dos jansenistas às 

freiras de Port-Royal, empenho rebatido por Annat448, indicando que essas religiosas gozavam 

de uma certa reverência, raramente concedida a seus demais rivais. 

 Após essa breve introdução, os jesuítas elaboraram um resumo acerca das posições 

católicas tomistas sobre os milagres, buscando evidenciar a diferenciação entre os eventos 

sobrenaturais dos preternaturais. Para ser considerado como tal, o milagre precisava romper o 

curso regular da natureza (sobrenatural)449, algo possível apenas à potestade divina. Contudo, 

era sabido que o demônio, mesmo não tendo tal ingerência sobre as leis naturais, possuía uma 

capacidade de agencia que, vistas aos olhos mortais, poderia facilmente ser confundida com 

uma operação sobrenatural450. Para Shiokawa, é possível que as referências ao 

preternaturalismo e à ação demoníaca de contrafação fossem uma tentativa, mesmo velada, de 

colocar em dúvida os eventos que vinham tendo lugar na abadia451 ou, no mínimo, de arrefecer 

os ânimos dos novos relatos de cura. Porém, há no libelo um trecho que nos chamou a atenção 

por outros motivos:  

 
446 Ibidem. p. 7.  
447 Et premièrement on pourroit leur respondre, que de tous ces miracles qu'ils allèguent, il n'yen a qu'i un qui ait 

esté reconnu tel par le Supérieur Ecclesiastique, et que cét unique miracle s'est fait en leur absence, et à leur insceu, 

en la personne d'une petite fille qui n'est point Religieuse, mais seulement pensionnaire, sans mesme que ny cette 

fille, ny les Religieuses s'en apperceussent comme ils le confessent; Se que de tous les autres miracles qu'ils 

rapportent, il n'yen a pas un seul qui ait esté examiné et approuué par l'authorité Ecclesiastique; et mesme qu'on a 

désia découuert plusieurs faussetez qu'ils entremeslent parmy le récit de ces prétendus miracles, comme il fera dit 

cy-apres. Ibidem. p. 7.  
448 Ibidem. p. 22.  
449 Ibidem. p. 4.  
450 Ibidem. p. 3 e 4.  
451 SHIOKAWA, Tetsuya. Op. cit. p. 113.  



125 

 

 

O nome de milagre, segundo a doutrina de Santo Agostinho, de São Tomás e de todos 

os Teólogos, significa um efeito que é contra o curso ordinário da Natureza, e que 

ultrapassa o poder de todas as criaturas, tanto corporais quanto espirituais, e, por 

conseguinte, que não pode ser produzido senão pela Onipotência de Deus452. 

 

 De acordo com Daston, uma das primeiras definições de milagre como contrafação ao 

curso normal da natureza foi elaborada por Tomás de Aquino; mas, ao contrário do que dá a 

entender o autor, essa não era a concepção de Agostinho. Se, por um lado, Aquino buscava 

definir em uma ordem hierárquica bem acentuada uma diferenciação entre o natural e o 

sobrenatural, Agostinho pleiteava o fato de que – ambas – eram fruto de uma mesma obra 

milagrosa, sendo os milagres propriamente ditos discerníveis apenas pela sua mensagem 

especial transmitida453. Não se trata aqui de um erro conceitual dos jesuítas, e sim da já referida 

tentativa de se vincular a duas grandes autoridades, as quais eram disputadas por ambos os lados 

da querela. A construção de um consenso, mesmo onde ele não existia, era um atestado em prol 

da ortodoxia do anunciante.  

 Surge daí uma questão de primeira ordem: se Deus não operou o milagre em Port-Royal 

para a justificação dos partidários de Jansênio, o que teria motivado um evento tão maravilhoso? 

Apesar de reconhecer que os desígnios de Deus são inescrutáveis454, Annat dedicou toda uma 

seção de seu libelo para dar respostas às perguntas: “por que Deus opera milagres?” e, em 

especial, “por que Deus operou o milagre em Port-Royal?”. Entre os possíveis motivos 

elencados por ele estão: a glorificação do nome de Jesus, de sua doutrina ou daqueles a quem 

ela foi destinada, para exaltar a veneração aos santos ou às relíquias, para fazer cessar as 

divisões e, quando o fazia em locais infectados de heresia, para que os culpados se convertessem 

à vontade soberana de Deus455, categoria na qual os jansenistas estavam inseridos.  

Todavia, em um outro momento do texto, os autores retomaram a questão das possíveis 

motivações por detrás da realização do milagre em Port-Royal. Ao apelar à tópica paulina, os 

 
452 Le nom de miracle, selon la doctrine de saint Augustin, de saint Thomas, e de tous les Theologiens, signifie un 

effectqui est contre le cours ordinaire de la Nature, e qui surpasse le pouvoir de toutes les creatures, tant corporelles 

que spirituelles, e par consequent qui ne peut estre produit que par la Toute-puissance de Dieu. ANNAT, François. 

Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de la response faite par 

MM. de Port-Royal, à un escrit intitulé : "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé à Port-Royal au 

sujet de la Saincte Espine". p. 3.  
453 DASTON, Lorraine. Op. cit. p. 96.  
454 ANNAT, François. Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de 

la response faite par MM. de Port-Royal, à un escrit intitulé : "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre 

arrivé à Port-Royal au sujet de la Saincte Espine". p. 15.  
455 Ibidem. p. 15 a 17. 



126 

 

autores afiram que a operação dos milagres e dos sinais são dispensados para aqueles que se 

encontram fracos na fé ou, então, estão desprovidos dela:  

 

Tudo isso é invenção do espírito desses Senhores, os quais não consideraram o que 

disse São Paulo: que os sinais são para os infiéis, e não para os fiéis; e que, quando 

uma verdade houver sido uma vez reconhecida pela Igreja e proposta para se crer 

como verdade de fé, os verdadeiros Cristãos não mais necessitam de milagres para 

serem confirmados nessa fé; não lhes cumpre ver operarem-se milagres para concluir 

que devem crer nessa verdade: basta-lhes que é Deus quem fala por sua Igreja; e eles 

não buscam outro apoio para sua fé que a palavra de Deus, que lhes é declarada pela 

Igreja456.  

 

E, também:  

Dizeis, pois, que Deus não quer operar milagres em parte alguma senão em Port-

Royal; mas tomai cuidado para que não vos respondam o que disse Nosso Senhor: que 

aqueles que gozam de boa saúde não necessitam de médico nem de medicina, mas 

somente os que estão enfermos. E que, porquanto os milagres, segundo São Paulo, 

não são para os fiéis e para aqueles que têm a fé sã, os quais deles não necessitam; 

mas sim para os infiéis, e para aqueles que estão enfermos e frágeis em sua fé: Tirai 

vós mesmos a conclusão dessas palavras, e vede se outorgais grande louvor às 

Religiosas de Port-Royal, quando dizeis que elas são as únicas que Deus julga, neste 

tempo, necessitar de milagres457.  

 

 Essas petições encontravam respaldo não apenas nas palavras do Apóstolo (1 Coríntios 

14:22), mas também na máxima evangélica de que os sãos não precisavam de médicos, e sim 

os doentes (Mateus 9:12). Dessa forma, o milagre deixava de despontar como um sinal de 

favorecimento e passava a ser o signo da doença espiritual. Se, por um lado, os cristãos 

verdadeiros viveriam exclusivamente pela fé na Igreja e na doutrina revelada, por outro, os 

jansenistas incrédulos demandariam uma operação sobrenatural para serem tocados acerca de 

seus pecados contra a ortodoxia. 

Conforme destacou Daston, resumir os milagres ao auxílio divino dispensado aos 

faltosos na fé era uma afirmativa que estava longe das práticas mais comuns no período – que 

seguia vendo nesse tipo de manifestação o signo do favor divino. Contudo, para os seus fins 

 
456 Tout cela est de l'invention de l'esprit de ces Messieurs, lesquels n'ont pas consideré ce qu' à dit Saint Paul, que 

les signes sont pour les infidelles, e non pas pour les fidelles: et que lors qu' une verité a esté une fois reconnuë par 

l'Eglise, e proposée pour croire comme verité de foi: les vrays Chrestiens n'ont plus besoin de miracles pour estre 

confirmez en cette foi; il ne faut point qu'ils voyent faire des miracles pour conclure qu'ils doivent croire cette 

verité: il leur suffit que c'est Dieu qui parle par son Eglise; e ils ne cherchent point d'autre appuy pour leur foy que 

la parole de Dieu, qui leur est declarée par l'Eglise. Ibidem. p. 30 a 31.  
457 Vous dites donc que Dieu ne veut point faire de miracles ailleurs qu'à Port Royal; mais prenez garde qu'on ne 

vous réponde ce qu'à dit Nostre Seigneur: que ceux qui se portent bien n'ont que faire de medecin, ny de medecine; 

mais seulement ceux qui sont malades: Et que puisque les miracles, selon Sainct Paul, ne font pas pour les fidelles, 

& pour ceux qui ont la foy saine, lesquels n'en ont pas besoin; mais pour les infideles, & pour ceux qui sont malades 

& infirmes en leur foy: Tirez vous-mesme la conclusion de ces paroles, & voyez si vous donnez une grande loüange 

aux Religieuses de Port Royal, lors que vous dites qu'elles sont les seules que Dieu juge en ce temps, avoir besoin 

de miracles. Ibidem. p. 33.  



127 

 

polêmicos, a publicação jesuítica cumpria o seu papel, na medida em que reforçava o ethos 

cismático e patológico dos jansenistas. A questão parecia tão cara aos membros de Port-Royal 

que podemos encontrar uma possível resposta a essas sentenças nas Pensées pascalinas, algo a 

discutir no próximo capítulo.  

Outro motivo elencado pelos autores é o apaziguamento da Igreja: “Deus também às 

vezes opera milagres para acabar com a dissensão e a inimizade; como aquela de que fala S. 

Gregório de Nissa no seu Panegírico de S. Gregório Bispo de Novacessareia”458. Esse 

apaziguamento, contudo, não se daria mediante a simples conciliação e a deposição de armas 

pelos beligerantes. Antes, quando ocorria em “lugares infectados suspeitos de heresia” e por 

“mãos de pessoas que não têm uma fé sã e ortodoxa”, os milagres serviriam como advertência 

para a submissão à vontade divina459. Uma vez submetidos à ortodoxia, a paz poderia 

novamente reinar na Igreja.  

A publicação jesuíta chega a seu ápice ao elaborar uma acurada análise do milagre, 

visando a provar, por símbolos sutis, a minifesta vontade de Deus em condenar a heresia 

jansenista:  

 

Será fácil reconhecer que assim é, para quem quiser considerar diante de Deus todas 

as circunstâncias desse milagre. Porque, primeiramente, em que tempo foi feito esse 

milagre? Foi no tempo em que a Igreja, havendo inutilmente empregado toda sorte de 

meios para levar os jansenistas a conhecer e abjurar seus erros; o Papa, havendo 

proferido seu julgamento e enviado seus Decretos a todos os lugares da terra; os 

Bispos, havendo publicado esses mesmos Decretos e dado suas declarações para fazê-

los ainda melhor entender e mais exatamente observar. Os Doutores da mais célebre 

Faculdade do mundo, havendo-os notado de censura e afastado de seu corpo, àqueles 

que não quiseram sinceramente a ela submeter-se; não obstante tudo isso, os 

jansenistas sempre permaneceram obstinados em seus erros, e preferiram ser 

degradados de seu Doutorado, e atingidos pelos anátemas da Igreja, a separar-se de 

Jansênio, e renunciar às blasfêmias contidas em seu livro, contra a virtude e os méritos 

do Sangue e da Paixão de Nosso Senhor Jesus Cristo. E Deus, que é o Pai das 

misericórdias, quis ainda empregar este último meio, e servir-se de um Espinho que 

foi tingido do Sangue que Jesus Cristo derramou para a salvação de cada um dos 

homens, para tocar mais eficazmente seus corações, e levá-los a uma salutar 

compunção. 

 

Em que lugar foi feito esse milagre? Em Port-Royal, isto é, num lugar que está sob a 

direção dos Jansenistas, onde tiveram suas ordinárias assembleias, onde mantiveram 

seus conselhos, onde fizeram seus complôs para roubar de Jesus Cristo a qualidade de 

Redentor de todos os homens, e levar cada um dos Cristãos à dúvida de que Ele 

houvesse derramado seu Sangue, e oferecido sua morte para sua salvação. 

 

De que forma e de que maneira se fez esse milagre? Curando os olhos doentes de uma 

menina, pensionista em Port-Royal: para convidar os Jansenistas a refletir sobre sua 

 
458 “Dieu aussi fait quelquefois des miracles, pour faire cesser les dissentions & les inimitiez; comme celuy dont 

parle S. Gregorie de Nisse en son Panegyrique de S. Gregoire Evesque de Neocesarée”. Ibidem. p. 16.  
459 “dans les lieux infectez ou suspects d'heresie, ou entre les mains des persones qui n'ont pas une foy saine & 

Orthodoxe”. Ibidem. p. 17.  



128 

 

cegueira interior, e levá-los a pedir a Deus que Lhe aprouvesse clarear os olhos de 

suas almas, pela luz de sua graça, para conhecer e confessar a verdade460. 
  

Não somente a disposição interna dos envolvidos na ação milagrosa, mas também a 

investigação cuidadosa de suas peculiaridades seriam signos da vontade divina. Deus havia 

ocultado nos detalhes da cura a sua intenção de condenar a doutrina da graça de Jansênio por 

meio da utilização do espinho que feriu a carne de seu filho, morto por toda a humanidade. O 

local e os tempos também deveriam ser discernidos, pois era a vontade manifesta de Deus que 

atuava, mediante o Papa e o colégio de cardeais, e a Sorbonne, para a condenação de Jansênio. 

Dessa forma, o milagre e as bulas, longe de colidirem, comungavam em propósito e em 

natureza, como emanação da mensagem divina, uma por meio das palavras e do sinete papal, 

outra pela escrita sobrenatural que só poderia ser concebida pela majestade celeste. Como se 

não bastasse, o órgão escolhido pela providência, o olho de Perrier, significava, como vimos, a 

cegueira de Port-Royal.  

O exercício hermenêutico apresentado por Annat permite retomar a arqueologia das 

assinaturas de Giorgio Agambem. Seguindo os passos de Michel Foucault na década de 1960, 

o autor recorda que, entre os séculos XVI e XVII, vigorou na Europa central uma forma de 

representação cuja compreensão do mundo se dava mediante o reporte analógico entre as coisas 

e os signos que manifestavam as suas qualidades ocultas461. A cognição da assinatura divina 

por detrás dos signos assinalados era a forma de desvelar as cadeias de sentido que, ao fim e a 

 
460 Il sera aisé de reconnoistre qu'il en est ainsi, à celuy qui voudra considerer devant Dieu, toutes les circonstances 

de ce miracle. Car premieremnt, en queltemps est ce que ce miracle a esté fait? cest au temps que l'Eglise ayant 

inutilement employé toute sorte de moyenspour porter les jansenistes à connoistre & abjurer leurs ereurs; le Pape 

ayant rendu son jugement, & envoyé ses Decrets en tous les lieux de la terre: le Evesques ayans publié ces mesme 

Decrets, & donné leurs declarations pour les faire encore mieux entendre, & plus exactement observer. Les 

Docteurs de la plus celebre Faculté du monde, ayant noté de censure, & retranché de leur corps, ceux qui n'ont pas 

voulu sincerement s'y foumettre , nonobftant tout cela, les jansenistes font tousiours demeurez obstinez dáns leurs 

erreurs, et ont mieux aimé estre degradez de leur Doctorat, et frappez des anathemes de l'Eglise, que de se separer 

de Jansenius, et renoncer aux blasphemes contenus dans son livre, contre la vertu et les merites du Sang et de la 

Passion de Nostre Seigneur Jesus Christ. Et Dieu qui est le Pere des misericordes a voulu encore employer ce 

dernier moyen, & se servir d'une Epine qui a esté teinte du Sang que Jesus Christ a versé pour le salut d'un chacun 

des hommes, pous toucher plus efficacement leurs cœurs , et les porter à vne salutaire componction . 
En qui lieu est-ce que ce miracle a esté fait? à Port-Royal c'est à dire, dans un lieu qui est sous la direcdtion des 

Jansenistes, où ils ont pris leurs orinaires assemblées, où ils ont tenu leurs conseils, où ils ont fait leurs complots, 

pour rauir à Jesus-Christ la qualité de Redempteur de tous les hommes, & porter un chacun des Chrestiens dans le 

doute qu'il eust versé son Sang, & offert sa mort pour son salut.  

De quelle façon, & en quelle maniere s'est fait ce miracle? En guerrissant les yeux malades d'une fille, 

pensionnaire à Port-Royal: pour inviter les Jansenistes à faire reflexions sur leur aveuglement interieur, & les porter 

à demander à Dieu qu'il luy pleust éclaircir les yeux de leurs ames, par la lumiere de sa grace, pour connoistre & 

confesser la verité. Ibidem. p. 17.  
461 AGAMBEM, Giorgio. Signatura rerum: sobreo método. Trad: Andrea Santurbano e Patricia Peterle. São Paulo: 

Boitempo, 2019. p. 45. 



129 

 

cabo, permitiriam uma cognição das mensagens ocultas em cada coisa. Esse princípio parece 

estar bem evidenciado no exercício interpretativo de Annat, o qual divisou nos detalhes da cura 

a assinatura divina de um Deus que procurava revelar sua mensagem de condenação e 

arrependimento a uma fação dissidente.  

Como podemos perceber também, esse enunciado é uma ampliação do argumento 

encontrado no Rabat-joye, onde os autores afirmavam ser o espinho da coroa de Cristo uma 

representação da morte de Jesus em prol de todos os pecadores, motivo pelo qual essa seção do 

libelo se encerra com o seguinte apelo: “se os protestos dos doutores não puderam enfraquecer 

seu espírito, que a voz do meu sangue, do qual este Espinho está tingido, toque seu coração”462.  

 Durante muitos anos, a Defense jesuíta ficou sem resposta à altura. A exceção, talvez, 

seja o já referido De l’autorité des Miracles, escrito por Antoine Arnauld à época da querela, 

mas que só seria publicado no século seguinte. Contudo, uma provável resposta foi redigida por 

Blaise Pascal no momento da querela, mas que, por conta de sua morte, seria publicada apenas 

em 1669. É o que demonstraremos no próximo capítulo.  

 

2.2.4 A figura do olho 

A interpretação apresentada por Annat nos obriga a analisar um tema central: o papel 

simbólico do olho. Esse órgão ocupa um lugar de destaque na tradição cristã, pois nele se 

aglutinava a tensão entre o corpo e a alma, tensão essa advinda do fato de que é o corpo ao 

mesmo tempo prisão da alma e sede dos pensamentos463. Passagens em sua referência podem 

ser vistas tanto no Antigo, quanto no Novo Testamento, tendo o registro veterotestamentário já 

relacionado o sentido da visão ao discernimento espiritual. Em Salmos 119, no versículo 18, o 

salmista rogava a Deus que lhe abrisse os olhos para que, assim, pudesse ver “as maravilhas de 

Sua lei”, formulação repetida em outros trechos, como a da tentação no Éden, quando a Serpente 

sugeriu à Eva que a ingestão do fruto da árvore da vida abriria os seus olhos, permitindo que 

ela pudesse discernir o “bem e o mal” (Gênesis 3:5). A função figurativa e espiritual do olho é 

reforçada nos Evangelhos quando Jesus assevera, no Sermão do Monte, que eles são como as 

“lâmpadas do corpo”, motivo pelo qual, “se eles estiverem sãos, todo o teu corpo ficará 

iluminado; mas se teu olho estiver doente, todo teu corpo ficará escuro” (Mateus: 22 e 23). Por 

esse motivo, o próprio Cristo dispensaria instruções para que, “caso o teu olho direito te leve a 

pecar, arranca-o e lança-o para longe” (Mateus 5:29). Dessa forma, dentre todos os órgãos dos 

 
462 “si les remonstrances des docteurs n'ont pû flêchir ton esprit, que la voix de mon sang dont cette Epine est 

teinte, touche ton coeur”. Ibidem. p. 18. 
463 LÉVI, Florence. Vois ou pleurer: Los Larmes de père António Vieira. Reflexão, n. 93, 2008. p. 24. 



130 

 

sentidos, o olho seria o mais próximo da natureza espiritual – somente os donos de um coração 

puro veriam a Deus (Mateus 5:8). Klaus Berger nota a primazia do olho na argumentação 

simbulêutica do Novo Testamento, especialmente como um raciocínio de “admonição 

metafórica”, como fica claro em Lucas 11: 34 – 36 (versículo paralelo a Mateus 5:29)464.  

A função bíblica do olho, reporte do mundo exterior e da iluminação interior, não passou 

despercebida por figuras de proa da oratória cristã, as quais fizeram dele um locus 

argumentativo. Santo Agostinho, por exemplo, cunhou em suas Confissões a noção de “olho da 

carne” que, no texto, aparece relacionado às distorções cognitivas advindas do pecado, bem 

como à estreiteza da alma não convertida465. A essa debilidade se opunha a “força da verdade”, 

a qual, mediante as maravilhas do divino, “saltava aos olhos”466, sugerindo, por conseguinte, 

uma distinção entre a visão carnal e a espiritual.  

No século XVII, esse topos será revisitado por autores como Bossuet, Pascal e Vieira, 

cujo sermão sobre as lágrimas de São Pedro, pregado em Lisboa no ano de 1669, exemplifica 

a função retórica desse órgão na oratória sacra. De acordo com Florence Lévi, o olho guardaria 

em Vieira uma íntima ligação com a interioridade, pois, além de permitir o reporte entre as 

formas sensíveis e o entendimento racional, elas também anunciavam as disposições da alma 

mediante as lágrimas467. Estas, enquanto expressões diretas da consternação e do 

arrependimento, realizavam por um duto distinto a função inversa da visão, haja vista que trazia 

para fora as disposições interiores468. Seguindo as proposições filosóficas da época, Vieira dizia 

haver três meios de nascimento das lágrimas: a concavidade dos olhos, o úmido do cérebro e a 

ardência do peito. Em sua prédica, essas causas tornavam-se signos das lágrimas referentes ao 

 
464 BERGER, Klaus. As formas literárias do Novo Testamento. Trad: Fredericus Antonius Stein. São Paulo: 

Edições Loyola, 1998. p. 95.  
465 Como, por exemplo: “Encontrei a mulher audaz e desprovida de prudência que, na alegoria de Salomão, está 

sentada à porta e diz: “Comei á vontade o pão tomado às escondidas e bebei as doces águas roubadas”. Ela me 

seduziu, porque me encontrou fora de mim, atento que eu estava a ruminar o que já havia devorado com os olhos 

da carne”. AGOSTINHO, Santo. Confissões. Maria Luiza Jardim Amarantes. São Paulo: Paulus, 1984. p. 71.  
466 “Eu porém, não percebia ainda o fulcro de tão grandes coisas na tua sabedoria, ó Deus onipotente, o único que 

opera maravilhas! Meu espírito percorria as várias formas corpóreas e definia como belo o que é bem-feito em si, 

e como conveniente o que é harmonioso em relação aos demais objetos; e justifica essa distinção por meio de 

exemplos corretos. Voltei-me então para a natureza da alma mas a falsa opinião que tinha sobre as coisas espirituais 

impedia-me de ver a verdade. A própria força da verdade saltava-me aos olhos, e eu desviava da realidade 

incorpórea a mente ansiosa para fixa-la nas linhas, nas corres, nas grandes massas”. Ibidem. p. 104. 
467 LÉVI, Florence. Op cit. p. 23. 
468 Ibidem. p. 24 a 27.  



131 

 

entendimento, ao coração e à vontade469. Enquanto as primeiras eram discretas e rápidas470, as 

segundas eram profundas e revelavam a verdadeira consternação, pois eram acompanhadas de 

sangue, sendo cada lágrima vertida “um coração que despedia”471. O pranto que brotava da 

vontade, por sua vez, era aquele do coração compungido e penitente, o qual preparava o crente 

para a vitória472 e possibilitava a contemplação de Deus. Ao ponderar sobre a manifestação do 

Espírito Santo no batismo de Jesus, Vieira questionava o porquê de tal manifestação ter sido 

visível no Jordão, e não em Tabor – ao que o pregador explica que lá no Jordão haviam almas 

penitentes473. Portanto, a lágrima sincera preparava o crente para a manifestação divina. Esse 

princípio remonta às formulações mais sistemáticas de Agostinho, passando pela prática 

medieval do “dom de lágrimas”474, até os exercícios espirituais de Santo Inácio de Loyola475.  

Desse modo, ambos os lados da disputa estavam muito familiarizados com essa 

temática, a qual aparece de forma abundante em todos os libelos da controvérsia. Nos escritos 

jesuíticos, a operação de maravilhas é frequentemente apresentada como estando “diante dos 

olhos”, sendo, por isso, responsável pela conversão de infiéis que passavam a render glórias a 

Deus476. Assim, além da evidência empírica e irresistível da soberania divina, as lágrimas 

vertidas em comoção diante de tais relatos maravilhosos, atestavam de forma espontânea – e 

não afetada – a pureza do coração convertido477.  

 
469 VIEIRA, Antônio. Sermão das lagrimas de S. Pedro na S. Caza da Misericordia de Coimbra: sendo Provedor 

Dom Fadrique [sic] Antonio de Magalhães & Menezes Senhor da Barca, &c. / pregado pello P. M. Antonio de S. 

Carlos Conego Secular da Congregação de S. Ioão Evãgelista, Lente de Artes, & Theologia no seu Collegio de 

Coimbra; dedicado ao Rmo. P.M. Antonio da Conceição Saro, Geral da Congregação do Evãgelista. - Em 

Coimbra: na Impressão de Manoel Diaz Impressor da Universidade, 1679. p. 3. 
470 Ibidem. p. 8 e 9. 
471 Ibidem. p. 16. 
472 Ibidem. p. 32. 
473 Ibidem. p. 33.  
474 NAGY, Piroska. Le Don des larmes au Moyen Âge. Paris: Albin Michel Histoire, 2000. 
475 LÉVI, Florence. Op cit. p. 24.  
476 “e, como o rumor dessas curas miraculosas se houvesse espalhado pela cidade, vários outros doentes, tanto 

Judeus quanto Sarracenos, e mesmo alguns Cristãos, fizeram-se transportar a esse lugar, onde, havendo sido 

ungidos do mesmo sangue, obtiveram todos inteira cura. Então, os Judeus, estupefatos com esses prodígios que se 

operavam diante de seus olhos, e mesmo por suas mãos; e, reconhecendo a potência daquele que lhes era o autor, 

deram glória a Deus”. 

“et comme le bruit de ces guerisons miraculeuses se fust respandu par la ville, plusieurs autres malades tant juifs 

que Sarazins, e mesme qulques Chrestiens, se firent porter en ce lieu, oú aians esté oings du mesme sang, ils 

receurent tous une entiere guerison. Alors les juifs estonnez de ces prodiges, qui se faisoient devant leurs yeux, e 

mesme par leurs mains; e reconnoissant la puissance de celuy qui en estoit l'autheur, ils donnerent gloire à Dieu”. 

ANNAT, François. Rabat-joye des jansenistes ou Observations necessaires sur ce qu'on dit estre arrivé au Port-

Royal, au sujet de la sainte espine. Par un docteur de l'Eglise catholique. 1656. p. 9. 
477 “Esta história relatada na assembleia do Concílio mereceu não só a aprovação, mas também as lágrimas da 

maioria dos Prelados, que foram sensibilizados por tão admirável efeito da infinita misericórdia de Deus para com 

estes pobres cegos.”  

“Cette histoire rapportée dans l'assemblée du Concile, merita non seulement l'approbation, mais aussi les larmes 

de la pluspart des Prelats, qui furent sensiblesment touchez d'un effect si admirable de la misericode infinie de 

Dieu enverse ces pauvres aveuglez”. Ibidem. p. 9.  



132 

 

Também são frequentes os paralelismos que opunham à qualidade visível do milagre a 

cegueira dos jansenistas, cegueira essa espiritual, cuja cura física de Perrier despontava como 

signo. Conforme visto na seção anterior, a análise empreendia por Annat buscava divisar, nas 

circunstâncias específicas do milagre, as assinaturas que permitiriam distinguir a vontade 

celeste. Para isso, a região anatômica contemplada era fundamental:  

 

De que forma, e de que maneira se fez esse milagre? Curando os olhos doentes de 

uma menina, pensionista em Port-Royal: para convidar os jansenistas a refletir sobre 

sua cegueira interior, e levá-los a pedir a Deus que Lhe aprouvesse clarear os olhos de 

suas almas, pela luz de sua graça, para conhecer e confessar a verdade. [...] Quem é 

aquele que, considerando e pesando todas essas circunstâncias, não vê claramente que 

Deus quis como que erguer um troféu à Paixão de seu Filho, no mesmo lugar que 

serve de praça de armas, àqueles que impugnam a sua virtude e o seu mérito; para lhes 

inspirar uma confusão de sua ingratidão e desconhecimento para com este divino 

Salvador. E pois que todos os outros meios foram inúteis, Ele quer lhes remeter diante 

dos olhos as feridas que recebeu em seu corpo; e particularmente em seu chef [cabeça], 

por causa de sua obstinação e contumácia contra aquele que Ele estabeleceu como 

Chefe de sua Igreja: Ele quer empregar o Sangue que este Espinho tirou de suas veias, 

para tentar amolecer a dureza de seus corações478.  
  

Quando nenhum outro meio era mais capaz de remediar a cegueira da alma jansenista, 

o milagre se apresentava como um último clamor da graça para a deposição de armas do 

obstinado adversário. O apelo divino a recursos tão extraordinários atestava, ainda, sua 

misericórdia, mostrando que o Cristo crucificado não apenas orava pelas almas dos pecadores, 

mas também se dispunha a alterar o curso normal da natureza em benefício de sua salvação. A 

relação entre a restauração da saúde ocular e a cura da visão espiritual é reforçada por meio de 

uma estrutura textual baseada em paralelismos, como ocorre com a palavra chef, que designa 

tanto a cabeça quanto a liderança exercida por Cristo em sua Igreja.  

 As considerações jesuíticas apontam, também, para o status cognitivo proporcionado 

pela visão, cuja origem remete à tradição aristotélica e escolástica. Segundo Stuart Clarck, era 

comum pensar que os olhos fornecessem uma espécie de relato fidedigno da realidade sensível 

 
478 De quelle façon , et en quelle maniere s'est fait ce miracle ? En guerissant les yeux malades d'une fille , 

pensionnaire à Port - Royal : pour inviter les jansenistes à faire reflexion sur leur aveuglement interieur , et les 

porter à demander à Dieu qu'illuy pleust éclairer les yeux de leurs ames , par la lumiere de sa grace , pour connoistre 

et confesser la verité. [...] Qui est celuy , lequel considerant et pesant toutes ces circonstances , ne voye clairement 

que Dieu a voulu comme eriger un trophée à la Passion de son Fils, dans le lieu mesme qui sert de place d'armes, 

à ceux qui en impugnent la vertu et le merite; pour leur inspirer une confusion de leur ingratitude, et 

méconnoissance envers ce divin Sauveur. Et puis que tous les autres moyens ont esté inutiles, il veut leur remettre 

devant leurs yeux les blessures qu'il a receves en son corps; et particulierement en son chef à cause de leur 

obstination, et contumace contre celuy qu'il a estably chef de son Eglise: Il veut employer le Sang que cette Epine 

a tiré de ses veines, pour ellayer d'amollir la dureté de leurs cœurs. ANNAT, François. Défense de la vérité 

catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de la response faite par MM. de Port-Royal, 

à un escrit intitulé: "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé à Port-Royal au sujet de la Saincte 

Espine". Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie 1657. p. 18.  



133 

 

circundante, pois os objetos exteriores emitiam semelhanças ou réplicas de si que, por sua vez, 

eram captadas pelos olhos e transmitidas ao cérebro através de ventrículos especialmente 

direcionados a esse fim479. A teoria das espécies, como ficou conhecida, era, para o autor, fruto 

das intepretações de Aquino e de Roger Bacon acerca das obras de Aristóteles480 e se 

evidenciavam, muitas vezes, pela metáfora entre a visão e a pintura ou entre esta e o reflexo no 

espelho – muito comuns entre os séculos XIII e o XVII481. Dessa forma, a imagem fornecida 

pelos olhos gozava de uma credibilidade não encontrada entre os outros órgãos dos sentidos482, 

opinião essa compartilhada também por Santo Agostinho483 que, apesar disso, também 

destacava os perigos dos olhos para a alma484. De fato, em Aristóteles, o conhecimento humano 

começa nos sentidos, ainda que o ponto fundamental seja a ponderação do intelecto485. Hansen 

destacou ainda, partindo desse paradigma aristotélico, que a empiria seria também racional, 

pois os dados fornecidos pelos sentidos precisariam ser interpretados à luz da “Causa divina” e 

dos significados impressos nelas486. A “luz da graça” cumpriria um papel importante nesse 

processo, pois era ela quem iluminava e guiava a compreensão do crente487. Desse modo, 

podemos compreender como o apelo visual, proporcionado pelos milagres, agiria em diversas 

frentes, proporcionando uma cascata de evidências, as quais iam desde a captação das espécies 

até o apelo a alma, onde a graça lutava contra a vontade corrompida pelo pecado.  

A relação entre o milagre e o status do olho, como fornecedor de imagens fidedignas, 

não era, todavia, um consenso. João Calvino que, sabemos, enfatizava o potencial degenerativo 

do pecado sobre as faculdades humanas, encarava a visão como um “espetáculo ilusório”, seja 

pelas suas debilidades, seja pelos seus excessos que, na maioria das vezes, conduziriam ao 

engano, motivo de relegar os relatos de milagres ocorridos após a era apostólica à categoria de 

fraudes visuais488. Os demonólogos também contribuíram para que, especialmente após o 

século XIV, a teoria das espécies aristotélica fosse demovida de seu posto de primazia, pois o 

diabo, em seu poder de agência sobre a physis, poderia atuar na contrafação da natureza, 

 
479 CLARK, Stuart. Vanities of the eye: vision in Early Modern European Culture. New York: Oxford University 

Press, 2007. p. 1 e 2.  
480 Ibidem. p. 15. 
481 Ibidem. p. 2.  
482 Ibidem. p. 15.  
483 Ibidem. p. 9.  
484 Ibidem. p. 24. 
485 SIGGEN, Michel.Op cit. p. 212. 
486 HANSEN, João Adolfo. Agudezas Seisentistas e Outros Ensaios. Ogrs: CUNHA, Cilaine Alves. LAUDANNA, 

Mayra. São Paulo: EDUSP, 2019. p. 31.  
487 Ibidem. p. 32. 
488 CLARK, Stuart. Op cit. p. 4.  



134 

 

enganando, assim, os sentidos489 através de ações preternaturais. Ilustração eloquente dessa 

realidade seria a passagem do livro de Êxodos em que os sacerdotes e os magos de Faraó 

replicaram, na frente do auditório, os milagres apresentados por Arão e por Moisés, a fim de 

convencer o imperador dos egípcios490. 

 Os partidários de Port-Royal, por sua vez, também se valeram da figura do olho como 

um signo da relação entre a evidência externa e a conversão interna. É relatado em seu libelo 

de resposta que o milagre despertou no primo da priora da abadia “lágrimas do coração e dos 

olhos”491, atestando, dessa maneira, a pureza de sua alegria contra a afetação emocional acusada 

no Rabat-joye.  À sinceridade espiritual das lágrimas se somava ao dom da cura que não poderia 

evidenciar outra coisa senão a sanidade doutrinal da educação jansenista direcionada às jovens 

internas, “tão benéfica para suas almas quanto para seus corpos”492. Mais uma vez, os autores 

valeram-se da máxima agostiniana de que o milagre desponta como a pedra angular da oratória 

divina, pois seria capaz de trazer aos olhos e, por conseguinte, ao coração, os desígnios da 

providência:  

 

Os grandes e os pequenos ali vão com reverência, porque, assim como Santo 

Agostinho diz, nada é mais venerável que esses efeitos divinos e sobrenaturais, que 

parecem, diz ele, tornar visível aos olhos dos homens a eficácia de sua potência, como 

presente no lugar onde produz suas operações miraculosas. E essas pessoas querem 

persuadi-los a não mais ali ir, querem tirar-lhes esse respeito que o espírito de Deus 

forma em seus corações493. 

  

 O Deus que, por vezes, se oculta à vista da humanidade, se mostra presente nas 

operações milagrosas. Desse modo, a cura sobrenatural se reveste da natureza do mistério que, 

como a eucaristia, tornava presente a ausência criadora. Em ambos os casos, a comunhão com 

a presença sagrada seria capaz de alterar as disposições do coração e de forçar a entrada pelas 

vias do corpo e da alma. Há aqui também uma semelhança entre os relatos jansenistas e a fala 

de Vieira concernente à manifestação do Espírito Santo nos rios Jordão e Tabor, pois, em ambos 

os casos, a presença divina só seria discernível aos corações penitentes. 

 
489 Ibidem. p. 3 e 20.  
490 Ibidem. p. 29 e 30. 
491 ARNAULD, A.; PONTCHÂTEAU, S.-J. de (1656), Response à un écrit publié sur le sujet des miracles qu'il a 

plu à Dieu de faire à Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte Epine de la couronne de Notre Seigneur. p.  

5.  
492 Qu'a-t'il voulu monstrer par cette guérison si merveilleuse , sinon que l'education qu'elles y reçoivent est aussi 

salutaire pour leurs ames, que pour leurs corps. Ibidem. p. 11.  
493 Les grands et les petits y vont avec reverence, parce qu'ainsi que S. Augustin dit, rien n'est plus venerable que 

ces effets divinns et surnaturels, qui semblent, dit- il, rendre visible aux yeux des hommes l'effcace de sa puissance, 

comme presente au lieu où elle produit ses operations miraculeuses. Et ces personnes leur veulent persuader de n'y 

aller plus, leur veulent oster ce respect que l'esprit de Dieu forme dans leurs coeurs. Ibidem. p. 26. 



135 

 

 Dessa forma, acreditamos que o recurso retórico ao olho, aqui exemplificado, ultrapassa 

a dimensão metafórica, revestindo-se de uma dimensão figural, no sentido de Auerbach. 

Segundo o autor, a patrística cristã muniu o termo de significado – até então não divisado pela 

oratória clássica. Em autores como Tertuliano e Agostinho de Hipona, a relação figural se 

colocava mediante o reporte entre duas realidades históricas, cuja semelhança permitia que uma 

anunciasse a outra, como é o caso das personagens do Antigo Testamento que apontariam para 

o cumprimento profético do Novo Testamento494. A figuração poderia ser vista, também, na 

relação entre a realidade carnal e a espiritual, caso do episódio miraculoso no tanque de 

Bethesda, narrado no capítulo 5 do Evangelho de João, entre os versículos 1 ao 15. Nele, a cura 

física promovida por Jesus prefigura a cura espiritual dos pecados495. De igual modo, a operação 

milagrosa no olho carnal de Perrier aponta para uma realidade ainda mais profunda, na medida 

em que permitiria a abertura do olho espiritual, seja para o reconhecimento da vindicação do 

favor divino, no caso dos jansenistas, seja para a correção de um caminho pecaminoso, no caso 

dos jesuítas.   

 

2.3 Questões disputadas e a negação da controvérsia 

É possível perceber, a partir da querela do Santo Espinho, uma característica mais geral 

das controvérsias religiosas do século XVII. Elas negavam a natureza disputada de seus objetos 

ao mesmo tempo em que a confirmavam pela manutenção da própria polêmica. Dito de outro 

modo, por se tratar supostamente de verdades reveladas pelo Deus eterno e inamovível, as 

querelas religiosas, pretensamente, manejam dogmas tão estáveis e tão verdadeiros como o 

próprio Deus que as estabeleceu. Partindo dessa perspectiva, não deveria haver espaço para que 

tais preceitos fossem questionados, senão para apontar o evidente erro e o descaminho 

sustentado pelos seus adversários. O debate religioso não se apresentava como um espaço de 

construção dialético da verdade, pois esta já estaria estabelecida desde a fundação do mundo. 

A posição sustentada por jansenistas e por jesuítas pretendia representar a vontade expressa do 

próprio Deus, tanto nas Escrituras quanto por meio do magistério de sua Igreja. Todavia, como 

vimos no capítulo anterior, a prática polêmica e o seu papel na construção dos dogmas católicos, 

ao longo dos séculos, aponta outro caminho. 

 

 
494 Um exemplo seria Josué, escolhido por Deus para guiar o povo de Israel à terra prometida, uma prefiguração 

de Jesus (cujo nome é uma derivação de Josué) que, por seu sacrifício, também conduziria os bem aventurados 

para a eternidade. AUERBACH, Erich. Figura. São Paulo: Editora Ática. 1997. p. 27.   
495 Ibidem. p. 30.  



136 

 

2.3.1 Da negação do ponto controverso à negação da controvérsia  

 Essa disposição aparece expressa no primeiro libelo inaciano, onde Annat, ao recusar a 

possibilidade de que os milagres pudessem autorizar doutrinas reconhecidamente condenadas, 

conclui da seguinte forma:  

 

Pois Deus, sendo a primeira e soberana verdade, não pode ser contrário a Si mesmo; 

e, como diz o Apóstolo São Paulo, por mais que nos falte fé, Deus permanece sempre 

fiel, não podendo negar-se a Si mesmo. De sorte que, quando Ele [fala], devemos crer 

como verdade, ou rejeitar como erro, ainda que um Anjo descesse do Céu, como fala 

o mesmo Apóstolo, para nos persuadir do contrário; seria necessário pronunciar 

anátema contra esse Anjo e contra tudo o que ele dissesse. Ora, é a Igreja que fala, 

quando fala aquele que Jesus Cristo estabeleceu para seu Vigário e para Chefe dessa 

Igreja; e quando os Príncipes e Pastores dessa mesma Igreja fazem ouvir a voz desse 

chefe aos Fiéis que estão sob sua direção. [...] 

E, portanto, dizer que Deus opera milagres em Port-Royal para justificar aqueles que 

a sustentam, é tanto quanto se dissesse que Deus já não é o Deus da verdade, e que se 

tornou pai e autor da mentira; o que não se pode dizer nem pensar sem uma horrível 

blasfêmia496. 
  

A passagem não nos deixa dúvidas: além de distorcer o argumento jansenista – que, em 

momento algum, sustentava a possibilidade de os milagres justificarem heresias ou mudar a 

disposição da Igreja sobre elas –, os jesuítas procuram construir uma impressão de consenso ao 

redor da matéria disputada. Como, nas palavras de Annat, a Igreja já havia fechado questão a 

respeito de tal doutrina, o milagre jamais poderia significar absolvição do céu, com risco dessa 

postulação ferir o princípio da não contradição da divindade. Para os casos de aberta heresia e 

de negação do Evangelho ensinado pelos apóstolos, a orientação era clara: mesmo que um anjo 

do céu viesse os persuadir do contrário, o fiel não deveria lhe dar ouvido (Gálatas 1:8 e 9). A 

estabilidade eterna de Deus é colocada aqui como fiadora, não do ponto sustentado pelos padres 

da Companhia, mas sim de toda a fé genuína, a qual transcendia o tempo. Ao adversário era 

relegada a transitoriedade das novidades, que logo se dissipariam diante da verdade. A 

imprecação estava longe da realidade, ao menos naquele momento, quando ainda não havia 

 
496 Car Dieu estant la primiere e souveraine verité, ne pent pas estre contraire à luy-mesme; e comme dit l'Apostre 

S. Paul, quoy que nous manquions de foy, Dieu demoure tou sion, fidele, il ne peut pas se nier soy mesme: De sorte 

que quand il nous devons croire comme verit, ou reietter comme erreur, quand bien un Ange desendroit du Ciel, 

come parle le mesme Apostre, pour nous persuader le contrarire ; il faudroit prononcer nateme contre cét Ange, 

et contre tout ce qu'il diroit. Or c'est l'Eglise qui parle, quand celuy-là que Jesus Christe a estably pour son vicaire, 

e pour Chef de cette Eglise, parle; e quand les Princes e Pasteurs de cette mesme Eglise sont entendre la voix de 

ce chef aux Fideles qui sont sous leur direction. [...] 

Et partant dire que Dieu fait des miracles au Port-Royal, pour justifier ceux qui la soustinnent, c' est autant comme 

si l'on disoit, que Dieu n' est plus le Dieu de verité, e qu' il est devenute pere e l' autheur du mensoge; ce qui ne se 

peut dire ni penser, sans un horrible blaspheme. ANNAT, François. Rabat-joye des jansenistes ou Observations 

necessaires sur ce qu'on dit estre arrivé au Port-Royal, au sujet de la sainte espine . Par un docteur de l'Eglise 

catholique. 1656. p.  6.  



137 

 

sido fulminada a bula Ad sanctam beati Petri, responsável por reforçar as condenações de 1653 

e afirmar que as cinco proposições se encontravam, de fato, no Augustinus de Jansênio. 

 Essa ação publicitária, que visava a obter os ganhos das condenações adiantando os 

efeitos que ela porventura poderia causar, reforçava a ideia de que, no trato das verdades 

divinas, a disputa não era uma opção. Tal petição de princípio, que no Rabat-joye aparece ainda 

de forma incipiente e pouco elaborada, será retomada na Defense de la Verité Catholique, 

quando vemos os jesuítas operarem uma estratégia elocutiva sutil, mas muito eficiente: 

 

E, primeiramente, cumpre ter por indubitável a doutrina de São Tomás, que diz que 

aqueles que sustentam ou ensinam uma falsa doutrina jamais podem operar algum 

verdadeiro milagre para a confirmação dessa doutrina, ainda que pudessem operar 

alguns para a exaltação do Nome de Jesus Cristo que invocam, ou pela virtude das 

coisas santas que empregam. E, por conseguinte, é uma falsidade dizer, e uma 

impiedade querer persuadir, que Deus opera milagres para aprovar uma heresia, e uma 

contumácia e rebelião contra sua Igreja, ou para justificar qualquer herege, cismático, 

ou rebelde a essa mesma Igreja. Ele é o Deus da verdade e da caridade, que possui 

uma oposição essencial a tudo o que se opõe a uma ou a outra dessas virtudes: Ele é 

fiel, como diz o santo Apóstolo, e não pode negar-se a Si mesmo. De sorte que, quando 

Ele uma vez falou e definiu uma verdade pelo órgão de sua Igreja, ela é e será 

eternamente reconhecida por verdade: e, aconteça o que acontecer, quaisquer que 

sejam os sinais e prodígios que apareçam, ou mesmo quando toda a Natureza se 

transtornasse diante de nossos olhos para nos persuadir do contrário, seria necessário 

sempre crer constantemente nessa verdade, e permanecer firmes e inabaláveis em uma 

inteira obediência e submissão à Igreja que no-la ensinasse497. 

 

No libelo jansenista, os sinais fornecidos pelos milagres serviriam de marca para 

questões teológicas disputadas, como um árbitro em momentos nos quais a dúvida pairava sobre 

o corpo da cristandade. Ao mobilizar o tema da forma como foi feito, o libelo jesuíta negava, 

na prática, o status de questão disputada à controvérsia da graça, alterando o foco da afirmação 

“Deus opera os milagres para elucidar doutrinas contestadas” para “Deus não realizaria um 

milagre para alterar a disposição da Igreja sobre determinada doutrina”. Se, por um lado, a troca 

 
497 Et premierement il faut tenir pour indubitable la doctrine de Saincte Thomas, qui dit, que ceux qui soustiennent 

ou enseignent une fausse doctrine, ne peuvent jamais faire aucun veritable miracle, pour la confirmation de cette 

doctrine, bien qu'ils en pussent faire quelques - uns pour l'exaltation du Nom de Jefus Christ qu'ils invoquent, ou 

par la vertu des choses sainctes qu'ils employent. Et par confequent c'eft une fausseté de dire, et une impieté de 

vouloir persuader, que Dieu fasse des miracles pour approuver une heresie, et une contumace et rebellion contre 

son Eglise, ou pour justifier aucun heretique, schismatique, ou rebelle à cette mesme Eglise. Il est le Dieu de verité 

et de charité, qui a une opposition essentielle à tout ce qui est opposé à l'une ou à l'autre de ces vertus: Il est fidelle, 

comme dit le sainct Apostre, et ne peut pas se nier luy - mesme: De sorte que lors qu'il a une fois parlé, et defini 

une verité par l'organe de son Eglise, elle est et sera eternellement reconnue pour verité: et quoy qu'il arrive, quels 

signes et prodiges qui paroissent, voire mesme quand toute la Nature se renverseroit devant nos yeux pour nous 

persuader le contraire, il faudroit tousiours constamment croire cette verité, et demeurer fermes et inesbranlables 

dans une entiere obeyssance et foumission à l'Eglise qui nous l’enseigneroit. ANNAT, François. Défense de la 

vérité catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de la response faite par MM. de Port-

Royal, à un escrit intitulé: "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé à Port-Royal au sujet de la 

Saincte Espine". Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie. 1657. p. 5. 



138 

 

de entimemas não ia ao cerne da tese jansenista, por outro, ela criava um efeito igualmente 

prejudicial às posições sustentadas por aqueles religiosos.  

O trecho citado é uma repetição do argumento apresentado no primeiro libelo, uma vez 

que aqui vemos, mais uma vez, o recurso à eternidade divina como fornecedora da autoridade 

final, inclusive citando a mesma passagem da epístola de Paulo aos cristãos da Galácia. A essa 

consideração somava-se o fato de que a Réponse jansenista cometia o grave sacrilégio de 

sonegar a Deus a sua onipotência, ao pretender monopolizar a vontade celeste e sugerir que Ele 

se contradizia em suas ações: 

 

E, certamente, não se deve estranhar se a última e a mais perniciosa de todas as 

heresias, após haver tentado arrebatar a Jesus Cristo o título glorioso de Redentor de 

todos os homens — que constitui a mais bela flor de sua coroa — tenta também tirar-

Lhe das mãos a Onipotência, ou, ao menos, assujeitá-la e fazê-la servir para autorizar 

suas imposturas498. 

 

Ao assim dispor a questão, Annat partia do pressuposto de que as intepretações 

agostinianas acerca da graça estavam pacificamente decididas em prol da causa tomista ou 

molinista. Se, por um lado, já começava a cristalizar o fato de que as cinco proposições não 

poderiam ser assumidas pela ortodoxia, por outro, os jansenistas mantinham-se firmes na defesa 

de que elas não faziam parte de seus dogmas e que o Papa, apesar de possuir autoridade para 

condená-las, não poderia afirmar se elas estavam ou não no Augustinus. Portanto, essas 

passagens podem ser vistas, também, como uma negação da disputa elaborada ao redor das 

quaestiones juris e das quaestiones facti, sumariamente ignoradas por Annat.  

Os jansenistas davam mostra de estarem cientes das consequências de tal artifício. É a 

razão de, em sua resposta, citarem textualmente a referida passagem do Rabat-joye, com o fito 

de refutá-la: 

 

É por isso que este Escritor tem razão em sustentar: Que não é somente uma falsidade, 

mas também uma blasfêmia, dizer que Deus opere milagres para autorizar erros 

condenados por sua Igreja, e para justificar aqueles que os sustentam com obstinação 

contra a autoridade da mesma Igreja. Mas qual é a consequência que a luz da fé, a 

caridade do próximo, e a honra do próprio Deus devem dela tirar, senão que, quando 

uma casa Religiosa foi enegrecida por acusações sem prova, as quais foram 

convencidas de calúnia por escritos sem réplica, e que Deus ali opera em seguida 

milagres certos e visíveis, deve-se julgar, não que Deus queira justificar pessoas que 

sustentavam erros — o que seria uma blasfêmia dizê-lo — mas sim para justificar a 

 
498 Et certes il ne faut pas s'estonner, si la derniere et la plus pernicieuse de toutes les heresies, apres avoir effayé 

de ravir à Jesus Christ le tiltre glorieux de Redempteur de tous les hommes, qui fait le plus beau fleuron de sa 

couronne; tasche aussi de luy oster des mains la Toute puissan. ce, ou du moins de se l'asfuiettir, & la faire servir 

pour authorifer fes impostures. Ibidem. p. 1.  



139 

 

sinceridade de sua fé, contra as imposturas daqueles que os acusavam de sustentar 

erros499.  

 

Percebendo a armadilha montada ao seu redor, os autores concordaram com a afirmação 

de Annat, mas lhe negaram a conclusão dali extraída. Ao invés de refirmar a rebeldia de Port-

Royal, o milagre continuava sendo uma prova das virtudes encontradas naquela casa, ao mesmo 

tempo em que se servia de armadilha para os “estraga-prazeres”, os quais se recusavam a render 

a Deus a sua glória, vilipendiando o alvo da misericórdia divina. Antes disso, os autores 

chegaram, até mesmo, a repetir o argumento dos jesuítas de que Deus não se contradizia em 

seus atos, mostrando que a eternidade da potestade celeste era uma arma a ser alistada ao favor 

de ambas as causas500.  

Os jansenistas, por sua vez, também não fugiam à tentativa de fechar a seu favor a 

controvérsia, utilizando, para isso, outros mecanismos. Ao buscarem demonstrar a proposição 

de que os milagres marcam tempos específicos, em momentos em que há disputas ao redor de 

doutrinas, os autores concluem o argumento da seguinte forma:  

 

É verdade, portanto, que Deus opera milagres principalmente para a conversão dos 

infiéis, mas isso não impede que Ele os opere também para a consolação e a 

justificação dos fiéis: ou, antes, todos aqueles que Ele opera podem contribuir para 

esses dois fins, sendo sempre próprios de si mesmos para confundir a falsa religião e 

para confirmar a verdadeira. Mas eles só podem servir à conversão dos infiéis de uma 

ou de outra destas duas maneiras. A primeira é quando os milagres encerram em si 

mesmos, ou nas circunstâncias dos tempos, dos lugares e dos meios de que Deus se 

serve, marcas sensíveis que sejam contrárias aos erros daqueles que Ele quer 

converter. E é isso o que se vê nos três exemplos que este Escritor relata; visto que 

milagres feitos pela veste da santa Virgem, ou numa igreja da mesma Virgem, ou por 

sangue miraculoso saído de uma imagem de Jesus Cristo, não podiam levar 

Sarracenos e Judeus senão a abraçar a religião cristã, onde a Virgem é reverenciada e 

Jesus Cristo adorado. A segunda maneira é quando os milagres fazem como que parte 

do culto da verdadeira religião, porquanto se obtêm pelas adorações e orações dos 

verdadeiros fiéis, de sorte que todo homem que os considera possa ser naturalmente 

 
499 C'est pourquoy cet Escrivain a raison de soûtenir: Que c'est non seulement une fausseté, mais aussi un 

blaspheme de dire, que Dieu fasse des miracles pour autoriser des erreurs condamnées par son Eglise, et pour 

justilfier ceux qu'i les sôutiennent avec obstination contre la utorité de la mesme Eglise. Mais quelle est la 

conséquence, que la lumière de la foy, la charité du prochain, et l'honreur de Dieu mesme en doivent faire tirer, 

sinon que quand une maison Religieuse a esté noircie par des accusations sans preuve, lesquelles on a convaincues 

de calomnie par des écrits sans répliqué, et que Dieu y fait ensuite des miracles certains et visibles, on doit juger, 

non que Dieu veut justifier des personnes qui soûtenoient des erreurs, ce seroit un blasphémé que de le dire; mais 

justifier las incerité de leur foy, contre les impostures de ceux qui les accusoient de soutenir des erreurs. 

ARNAULD, A.; PONTCHÂTEAU, S.-J. de (1656), Réponse à un écrit publié sur le sujet des miracles qu'il a plu 

à Dieu de faire à Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte Epine de la couronne de Notre Seigneur. p. 23. 
500 " E não mui bem conclui o povo que Deus se achava na Igreja Católica, onde operava milagres; e que o Espírito 

da verdade estava entre aqueles, entre os quais o Espírito da virtude e o poder de Deus — que não é senão o mesmo 

— expelia os demônios e curava os enfermos". 

“Et le peuple ne conclut-il pas fort bien que Dieu estoit dans l'Eglise catholique, où il faisoit des miracles; et que 

l'Esprit de la verité estoit parmy ceux, parmy lesquels l'Esprit de la vertu et de la puissance de Dieu, qui n'est que 

le mesme, chaoissoit les demons, et guerrisson les malades”. Ibidem. p. 9.  



140 

 

levado a tomá-los por testemunhos do amor que Deus tem por eles. E então é visível 

que, se há pessoas para cuja conversão se pode crer que esses milagres são operados, 

não têm guarda de ser aqueles entre os quais e em favor dos quais eles se dão, mas 

que devem ser necessariamente aqueles que lhes são opostos, quer combatam sua fé 

por uma crença contrária, como todas as heresias combatem a da Igreja, quer ataquem 

sua virtude e sua inocência por falsidades e calúnias, que Deus quer confundir por 

esses milagres501. 

 

 Para descobrir a que fins se destinavam os milagres, Arnauld e Pontchâteau propuseram 

uma análise da conjuntura. No caso das operações sobrenaturais ocorridas em locais santos, 

mas em meio aos infiéis, o milagre serviria para a conversão destes. Todavia, quando ele se 

dava por meio daqueles que sustentavam “a verdadeira religião” e por meio dos “verdadeiros 

fieis”, a única consequência seria a vindicação. O argumento é claramente circular ou, ao 

menos, assim parecia, pois a justiça da causa jansenista era o principal ponto em controvérsia 

levantado pelos padres da Companhia. Se a sua verdadeira fé era evidente, não havia matéria a 

ser disputada.  

 

2.3.2 A retórica da não retórica 

 A negação dos pontos de controvérsia era apresentada, muitas vezes, como a negação 

da própria controvérsia em si. Como vimos no início dessa seção, o engajamento na querela era 

apresentado mais como uma forma de exposição dos erros adversários – um alerta para os 

desavisados e um apelo final ao arrependimento dos rebeldes –, do que uma contenda autêntica 

pela intepretação correta da verdade. Além de negar ao outro o status legítimo de suas questões 

disputadas, essa disposição se apresentava, também, na acusação dirigida aos mecanismos 

argumentativos empregados. Sobretudo no último libelo jesuíta, observa-se um esforço de 

 
501 Il est donc vray que Dieu fait des miracles principalement pour la con version des infidèles mais cela 

n'empeschepas qu'il n'en fasse austì pout la consolation et la iustification des fideles: ou plûtost tous ceux qu'il fait 

peuvent contribuera ces deux fins, estant toujours propres d'eux mesmes à confondre la fauste religion, et à 

confirmer la véritable. Mais ils ne peuvent seruir à la conversion des infidèles qu'en l'une ou l'autre de ces deux 

maniérés. La premiere est, quand les miracles enferment en eux mesmes ou dans les circonstances des temps, des 

lieux, et des moyens dont Dieu se sert, des marques sensibles qui soient contraires aux erreurs de ceux qu'il veut 

convertir. Et c'est ce qu'on voit dans les trois exemples que cét Escrivain rapporte; puisque des miracles faits par 

la robe de la sainte Vierge, ou dans une eglise de la mesme Vierge, ou par du sang miriculeux sorti d'une image de 

Jesus-Christ, ne pouvoient porter des Sarazins et des juifs qu'à embrasser la religion chrestienne, où la Vierge est 

reverence, et Jesus-Christ adoré. La seconde maniéré est, quand les miracles font comme partie du culte de la vray 

e religion, en ce qu'ils s'obtiennent par les adorations et les prieres des vrais fideles, en sorte que tout homme qui 

les considéré puisse estre naturellement porté à les prendre pour des témoignages de l'amour que Dieu a pour eux. 

Et alors il est visible, que s'il y a des persônes, pour la côversion desquelles on peut croire que ces miracles se font, 

ce n'a garde d'estre ceux parmy lesquels et en faveur desquels ils se sont, mais que ce doit estre necessiirement 

ceux qui leur sont opposez, soit qu'ils combattent leur foy par une créance contraire, comme toutes les heresies 

combattent celle de l'Eglise, soit qu'ils attaquent leur vertu et leur innocence par des faussetez et des calomnies, 

que Dieu veut confondre par ces miracles. Ibidem. p. 23.  



141 

 

descredenciamento da oratória jansenista, tida por seus opositores como um uso artificioso da 

retórica: 

 

É para excitar a atenção do Leitor que esses Senhores, que são excelentes Retóricos, 

julgaram oportuno começar sua resposta pela exposição dos novos milagres que dizem 

ter sido feitos pelo Santo Espinho que está em Port-Royal: o que reiteram de novo no 

meio de seu libelo, onde produzem vários outros para renovar essa mesma atenção; e 

assim preparar o espírito do Leitor para receber todo o resto das coisas que lhe 

debitem502. 

 

 Difamadores profissionais e mal-intencionados, os jansenistas são acusados de 

introduzir um relato dos outros supostos milagres operados pela relíquia em Port-Royal, mesmo 

antes de esses receberem a chancela episcopal que os validaria como autênticas manifestações 

sobrenaturais do poder divino. O objetivo era fazer com que o público visse a abadia como um 

local privilegiado pela graça divina. De fato, o alistamento dos novos “milagres” – que ainda 

não poderiam ser definidos como tal – violava os ordenamentos da Igreja, os quais estipulavam 

(como vimos) uma série de normativas para o seu reconhecimento final. No entanto, os 

jansenistas apenas os citam como prováveis, sem equiparar qualquer um deles ao milagre 

operado em Perrier. É contra isso que os jesuítas se insurgem, interpretando tal gesto como um 

uso capcioso das habilidades elocutivas do adversário – habilidades que, por sua vez, são 

ridicularizadas logo adiante, quando Annat questiona se “esses senhores” carregavam “uma 

opinião tão negativa das mentes dos leitores” a ponto de pretender “que um artifício tão 

grosseiro” seria “suficiente para surpreendê-los e enganá-los quanto ao fato que ele revelou”503.  

 Ao se referir dessa forma à retórica dos jansenistas, os jesuítas buscavam acusar os 

adversários de maquiar a verdade por meio do engano das palavras – artifício próprio das 

artimanhas do diabo que, desde o Éden até a tentação de Cristo no deserto, operava seus enganos 

por meio da elaboração de argumentos convincentes. A crítica também os aproximava dos 

sofistas, cujo uso da retórica se contrapunha à dialética socrática. João Adolfo Hansen aponta 

a longa duração dessa tópica, atribuindo um de seus primeiros usos a Platão, responsável por 

 
502 C'est pour exciter l'attention du Lecteur que ces Messieurs, qui sont cxcellens Rethoriciens , ont jugé à propos 

de commancer leur réponse par l'exposition des nouveaux miracles qu'ils disent avoir esté faits la saincte Epine 

qui est à Port - Royal :  ce qu'ils reïterent derechef au milieu de leur libelle , où ils en produisent plusieurs autres 

pour renouveller cette mesme attention ; et ainsi preparer l'esprit du Lecteur à recevoir tout le reste des choses 

qu'ils luy debitent. ANNAT, François. Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre les 

déguisemens et artifices de la response faite par MM. de Port-Royal, à un escrit intitulé: "Observations nécessaires 

sur ce qu'on dit estre arrivé à Port-Royal au sujet de la Saincte Espine". Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en 

théologie 1657. p. 20 a 21. 
503 Mais je demande à ces Messieurs s'ils ont une si basse opinion de l'esprit des Lecteurs, qu'ils pensent qu'un 

artifice si grossier soit suffisant pour les surprendre, et pour leur donner le change au fait dont il s'a. Ibidem. p. 22.  



142 

 

inaugurar uma retórica de oposição entre a “retórica” e a “filosofia”. Essa distinção, sobretudo 

no diálogo de Górgias, afirma o compromisso da primeira com o falar bem, mas não 

necessariamente falar o bem504. Segundo ele, a retórica se reduziria a cosmética505, própria dos 

sofistas, o que poderia ser definida como doxastiké episteme, a partir da noção de que o retórico 

seria sinônimo do “não verdadeiro”506. Hansen chama a atenção ainda para a necessária 

precaução de não enxergar aqui uma interpretação idealista, comumente encontrada em 

manuais que associam a retórica ao artifício, ao formalismo, ao obscurantismo e ao sofismo, 

estando, portanto, em oposição ao discurso não-retórico, natural, singelo, verdadeiro e 

filosófico507. Essa dimensão polêmica em que a retórica inaugura uma forma de mimontologia 

(imitação do logos), na definição de Derrida e de Labarthe, constitui-se como uma “retórica da 

anti-retórica ou uma teatralização do anti-teatral”508. Também de acordo com Hansen, em De 

Oratore, Cícero teria se notabilizado por desferir duras críticas à “misologia” de Platão, o qual 

fora acusado de promover uma separação indevida entre a “palavra exterior e palavra 

interior”509. Como fica evidente nas falas de Crasso, ao zombar dos oradores em Górgias, o 

mais notável discípulo de Sócrates parecia “ele próprio um excelente orador”510. Dessa forma, 

Cícero buscava borrar a separação rígida entre filósofos e retóricos (diga-se de passagem, 

inexistente), sustentando que o bom orador não seria o que apenas manejava com destreza as 

palavras, mas sim aquele que o fazia com conhecimento do assunto que sustentava, de modo 

que “o orador, se o estudar tal como a causa de um cliente, falará mais bem e com mais distinção 

do que o próprio inventor e especialista no assunto”511. 

 Em outra passagem, ao acusarem os jansenistas de se esconderem por trás das religiosas 

internas de Port-Royal, Annat torna essa prática ainda mais evidente, com a seguinte colocação:  

 

Depois que esses Senhores tentaram excitar a atenção do Leitor pela exposição de 

seus milagres, eles querem, seguindo as regras da Retórica de Cícero, conciliar 

também a sua benevolência, representando o Autor do escrito a que respondem, como 

um inimigo que não respira senão inveja, ódio e crueldade contra as Religiosas de 

Port-Royal; e que não tem outro desígnio senão enegrecê-las e difamá-las por esse 

escrito. E, em seguida, em seu discurso, não deixam de exagerar a malícia desse 

 
504 HANSEN, João Adolfo. Lugar-comum. In: MUHANA et al. (orgs.) Retórica. São Paulo: Annablume, 2012. p. 

13.  
505 Ibidem. p. 23. 
506 Ibidem.  
507 Ibidem. p. 14.  
508 Ibidem.  
509 Ibidem. p. 13.  
510 CÍCERO. Do orador. SCATOLIN, Adriano. A invenção do orador de Cícero: um estudo a luz de Ad Familiares 

I, 9, 23. Tese de doutorado apresentada ao Departamento de Letras Clássicas e Vernáculas da Universidade de São 

Paulo, São Paulo, 2009. p. 155.  
511 Ibidem. p. 156.  



143 

 

adversário e a inocência dessas Filhas: empregam quantidade de passagens da 

Escritura e dos Padres, e neles intermeiam exclamações, imprecações e outras figuras 

de Retórica, para testemunhar seu zelo em sustentar e defender a honra dessas 

Religiosas512. 

  

A evocação de Cícero enseja uma consideração à parte. Para explicar a fala de Annat é 

necessário não só uma digressão ao momento das querelas ciceronianas e anticiceronianas do 

século XVI e XVII, mas também à própria origem da contenda, ainda nos tempos de Roma. 

Antes de avançarmos nessa análise, é preciso ter em mente duas coisas: a utilização dessas 

categorias nos dá notícia da longíssima duração das tópicas retóricas, o que não implica em sua 

estabilidade ou ignora as suas alterações ao longo do tempo, além disso, o emprego das 

categorias “ciceronianismo” e “anticiceronisanismo” se dá muito mais na esfera das operações 

de tipos retóricos do que na descrição de fenômenos intelectuais, conforme demonstraremos ao 

fim do raciocino. 

Como vimos, em De Oratore, emulando os diálogos platônicos, Cícero buscava superar 

a separação estreita entre a técnica dos filósofos e a arte da elocução. Dessa forma, ele buscava 

criar o ethos de um orador que dispensaria não só os excessos de uma eloquência vazia, mas 

também da filosofia sem técnica513. Pela boca de Crasso, Cícero elencou as qualidades do 

“melhor estilo”, sendo ele composto por: correção (latinitas), clareza (ut e aquae dicimus 

intellegantur), conveniência (decorum) e o ornamento (ornatu dicere) – as duas primeiras são 

condições elementares, enquanto a última está subordinada à penúltima, pois é, em última 

instância, o decoro de casos específicos que determina a forma apropriada a do ornamento514. 

Segundo Marc Fumaroli, o recurso ao prazer do ornamento não era algo que embotaria o 

discernimento515, como ditava a epistemologia dualista de Platão. Ao contrário, podia ser 

entendido como um recurso de Cícero à autoridade aristotélica516, especialmente no que tange 

a sua metafísica teleológica, responsável por atribuir, a cada elemento da realidade (como no 

 
512 Apres que ces Mefssieurs ont tasche d'exciter l'attention du Lecteur por l'exposition de leurs miracles , ils 

veulent , suivant les regles dela Rethorique de Ciceron , se concilier aussi sa bien - veillance , en representant 

l'Autheur de l'escrit auquel ils respondent , comme un ennemy qui ne respire qu'envie , que haine , que cruauté 

contre les Religieuses de Port - Royal ; et qui n'a autre dessein que de les noircir et diffamer par cét écrit : et puis 

dans la suite de leur discours , ils ne manquent pas d'exagerer la malice de cét adversaire , et l'innocence de ces 

Filles : ils employent quantité de passages de l'Escriture et des Peres , ils y entre meilent des exclamations , des 

imprecations , et autres figures de Rethorique , pour tesmoigner leur zele à soustenir et defendre l'honneur de ces 

Religieuses. ANNAT, François. Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et 

artifices de la response faite par MM. de Port-Royal, à un escrit intitulé: "Observations nécessaires sur ce qu'on 

dit estre arrivé à Port-Royal au sujet de la Saincte Espine". Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie 1657. 

p. 22.  
513 FUMAROLI, Marc. Op cit. p. 48 e 49.  
514 Ibidem. p. 50. 
515 Ibidem. p. 51.  
516 Ibidem.  



144 

 

caso os sentidos e os prazeres). Essa perspectiva incluía ainda a valorização da mediania, 

considerada uma opção mais virtuosa do que os extremos. De acordo com Fumaroli, Cícero 

propunha uma oratória que se espelhava na maiêutica socrática, mas que dela se distanciava por 

não alcançar uma verdade ideal e imóvel, e sim uma espécie de pragmática, talvez um 

probabilismo que, seguindo as regras do decoro, se adequava à vida social517.  

 Ainda em seu tempo, as concessões feitas ao ornamento foram interpretadas por seus 

opositores como uma espécie de asianismo518, proposição rebatida por Cícero em seus últimos 

diálogos no Orador, momento em que propõe um tipo de aticismo condicionado às demandas 

ditadas pelo público519. De forma bastante resumida, mas necessária para fins de entendimento 

do argumento central aqui desenvolvido, Cícero propunha uma oratória pragmática, centrada 

na divisão dos três estilos520 a serem escolhidos pelo orador em cada ocasião, mas tendo sempre 

como valor a mediana entre a austeridade elocutiva ática e o fausto asiático521.  

 Já nos primeiros anos do Império, a oratória cívica ciceroniana passou a ser contraposta 

por novas formulações mais apropriadas ao momento em que o fechamento político sob as 

égides de Augusto e os demais Césares impunha. Já nessa época, a autoridade dos filósofos 

passou a ser contraposta a de Cícero e é em Sêneca – tanto o pai (o retor da Espanha, também 

conhecido com o velho) quanto o filho (mais famoso, por ser um dos grandes expoentes do 

estoicismo romano) – que a oposição a Cícero se deu de forma mais notável522. O estilo de 

Sêneca, que Fumaroli trata como “filosófico”523, se destacava por sua austeridade e por seu 

aticismo, mais “cortado” e “pontudo”, contrário ao ornatus ciceroniano, comprometido com a 

fluidez elocutiva presente desde os estilos elevado ao baixo524. Ainda segundo o autor, tratava-

se, de fato, de um “estilo filosófico”525. Na persona de Sêneca, o ornamento e o asianismo 

cediam lugar ao vigor (vires magnas) de um “diálogo de amizade filosófica”, no qual as paixões 

seriam refreadas em nome da contenção reflexiva do orador526.  

 
517 Ibidem. 52.  
518 Ibidem. p. 52 e 53. De acordo com Bernard Lamy, o estilo asiático se caracterizava por ser “elevado, pomposo, 

magnífico”, o que o autor reputa o humor dos povos da Ásia, cujo o gosto pelo luxo revelava a sua ambição que o 

humor severo não poderia suportar. Já o estilo ático se notabilizava pelo regramento – que refletia a exatidão e a 

modéstia dos atenienses (que ocupavam a península ática). LAMY, Bernard. Op cit. p. 259. 
519 FUMAROLI, Marc. Op cit. p. 54.  
520 Nos referimos aqui ao elevado (genus vehemens), baixo (genus humilis) e médio (genus médium). Ibidem.  
521 Ibidem. p. 55.  
522 Ibidem. p. 59.  
523 Ibidem. 
524 Ibidem.  
525 Ibidem.  
526 Ibidem.  



145 

 

 O legado ciceroniano continuou sendo disputado no mundo romano. É atribuída a Tácito 

uma tentativa de retomada da conciliação entre a filosofia e a retórica, bem como uma maior 

concessão à técnica e ao deleite proporcionado pela construção loquaz527. Em o Diálogo dos 

Oradores, Tácito retomou o locus da corrupção da oratória romana causada, segundo ele, 

principalmente pela má educação e pela eloquência destituída de responsabilidade528. Todavia, 

nos séculos XVI e XVII, Tácito será evocado como uma importante referência para os 

polemistas anticiceronianos, conforme se verá.  

A autoridade de Cícero foi assimilada à cristã, sobretudo no que diz respeito à divisão 

entre os três estilos. Mas foi, principalmente, na pena do bispo de Hipona que a emulação do 

Consul de Roma se deu com mais ênfase. Apesar de ter sido originalmente concebida em um 

ambiente de formalismo e de refinamento, a retórica dos gregos e dos romanos era encarada 

pelos pais da Igreja como uma arma eficiente para a divulgação do cristianismo, mesmo entre 

os mais simples529. Em De doctrina christiana, Agostinho sinalizou para o fato de que o estilo 

elevado, médio e baixo já era discernível no discurso cristão, antes mesmos de seus escritos530, 

devendo seu uso variar de acordo com os temas e as ocasiões que o decoro exigia531. A prédica 

cristã operou, no entanto, um deslocamento no que se referia aos sermões em estilo baixo 

(sermo humilis) que, na tradição latina, eram destinados a questões menores, comezinhas e 

cotidianas, como o trato do dinheiro, por exemplo532, mas que, para os cristãos, tinha no humos 

(de onde se deriva o termo humilis) o signo máximo da encarnação de Cristo, a saber o Deus 

que se rebaixou ao solo e se fez homem533. Nesse sentido, não é possível divisar uma retórica 

cristã que não tenha na autoridade ciceroniana uma de suas referências centrais. Sêneca foi 

também um velho conhecido da oratória agostiniana534. Em sua reorientação das prioridades 

frente à revelação divina, Agostinho não abriu mão de sua autoridade ao adotar o “estilo 

filosófico” no novo status das palavras na prédica sacra, um canal limitado através do qual a 

vontade de Deus chegaria ao coração dos pecadores535.  

É, doravante, no período dito renascentista, com destaque para os séculos XVI e XVII, 

que as disputas ao redor da autoridade de Cícero receberão um novo redimensionamento através 

 
527 Ibidem. p. 65 a 67.  
528 Ibidem. p. 65.  
529 AUERBACH, Erich. Op cit. p. 35 e 36.  
530 Ibidem. p. 36.  
531 Ibidem. 
532 Ibidem. p. 39. 
533 Ibidem. p. 43. 
534 FUMAROLI, Marc. Op cit. p. 63. 
535 Ibidem. p. 72. 



146 

 

da querela entre ciceronianos e anticiceronianos. Essa querela, nos lembra Fumaroli, não é 

apenas mais uma dentre tantas que ocorreram no período, nem mesmo pode ser reduzida a um 

debate de ideias e de conceitos, visto que a sua importância é capital, já que contribuiu para 

demarcar em que termos a tradição latina seria apropriada pelos atores à época536. No que se 

refere especificamente ao estilo, entendia-se por ciceroniano o recurso ao “ornado, harmônico, 

redondo, ramado, copioso; asiático”537, já o anticiceroniano – caudatário da tradição inaugurada 

por Sêneca e por Tácito – apresentava-se por meio do estilo lacônico/ático, “exercitado, não 

medíocre, lento e de múltiplas leituras” com frases “curta, sem uso de conectivos, pouco ornada 

e sem muitas alegorias”538, em outras palavras, linguagem de soldado539. Essas divisões, diga-

se de passagem, precisam ser tomadas com certa ressalva.  

Os ditos “asiáticos”, “áticos”, “ciceronianos” e “não ciceronianos”, todos eram 

apologistas da cautela e da moderação no uso dos ornamentos, sobretudo quando se tratava da 

oratória sagrada540. Tais oposições não devem ser encaradas, por isso, como binômios 

definitivos e antagônicos, nem sequer como adjetivos capazes de definir “escolas” ou “correntes 

de pensamento”. Assim como a querela principal estudada nessa tese, o uso performativo dessas 

categorias importa mais do que a sua capacidade de definir intelectualmente um indivíduo ou 

um grupo.  Ao descrever o entendimento de Bertius sobre o legado ciceroniano, a saber, “a 

articulação de todo o saber e de toda a virtude a uma fala que os torna operativos na 

sociedade”541, Fumaroli, a exemplo de Entienne Gilson, vê aqui um princípio constitutivo de 

todo o costume retórico-poético desde Petrarca542. O pai da eloquência romana reinava entre os 

seus próprios críticos543. Justo Lipsio, considerado um dos maiores nomes associados ao 

anticiceronismo, recomendava a leitura de Cícero ao menos duas horas toda a manhã e, também, 

antes de começar a escrever544. Orientados pelo pacto decoroso que regia a modéstia cristã, 

nenhum dos lados da querela cedia ao adversário o uso exagerado de ornamentos e de figuras 

elocutivas.  

 
536 Ibidem. p.  46.  
537 SINKEVISQUE, Eduardo. A polêmica como História de longa duração: ciceronianos e anticiceronianos do 

século XVII. Codex – Revista de Estudos Clássicos, Rio de Janeiro, v. 4, n. 1, 2016. p. 12.  
538 Ibidem. p. 12 e 14. 
539 Ibidem. p. 15.  
540 Ibidem. p. 14. 
541 “l'articulation de tout savoir et de toute vertu à une parole qui les rendent opérantes dans la société”. 

FUMAROLI, Marc. Op cit. p. 42. 
542 Ibidem. p. 41 e 42.  
543 Ibidem. p. 45.  
544 Ibidem. p. 62.  



147 

 

Fumaroli identifica, ao começar do século XV, uma espécie de “renascimento 

ciceroniano”, cujas marcas podem ser perceptíveis nas obras de Pietro Bembo (1470 – 1547), 

de Erasmo e de Étienne Dolet (1509 – 1546)545. Mais uma vez, a retórica católica viu em Cícero 

uma importante fonte de emulação, sendo, inclusive, a Companhia de Jesus na península itálica 

uma de suas maiores propagadoras. Sob o pontificado de Gregório XIII (1572 – 1585), Roma 

viu surgir uma série de colégios, cuja administração ficou a cargo dos padres da Companhia 

que tinham como objetivo formar uma elite letrada que tivesse como base as obras de Cícero, 

de Aristóteles e os Exercícios Espirituais de Inácio de Loyola546. Desses colégios, partiram 

inúmeras lideranças laicas e religiosas do século XVII, dentre as quais estão os papas Urbano 

VIII e Inocêncio X, bem como um grande número de cardeais547.  

 Além de Cícero, autores latinos como Sêneca, cuja presença no repertório letrado 

ocidental não pode ser ignorada, passaram a gozar de uma maior circulação em finais do século 

XVI e início do século XVII, impulsionada pela publicação de algumas de suas obras. A 

primeira edição se deu em Nápoles, no ano de 1495, quando, por um engano do editor, os 

tratados de retórica do pai de Sêneca, Marco Aneu Sêneca (o Velho)548, foram erroneamente 

atribuídos ao filósofo Lúcio Aneu Sêneca (o Jovem). Esse erro foi repetido nos volumes 

organizados por Erasmo, em 1529. O equívoco só teria sido plenamente dissolvido com a edição 

de Nicolas Le Fèvre, de 1587, que esclareceu a distinção entre os escritos de Sêneca, o Jovem, 

e os de seu pai549. Esse desentendimento contribuiu, ao longo dos séculos XVI e XVII, para que 

o “estilo filosófico” das Cartas a Lucílio sedimentasse a “autoridade dos filósofos” contra a 

“excentricidade dos retóricos”550. Tais disposições, como destacou Fumaroli, jogavam em favor 

dos chamados anticiceronianos551.  

 Um dos maiores expoentes dessa tradição talvez tenha sido Justo Lipsio, cuja pena 

esteve à disposição dos esforços reformistas católicos que marcaram o norte da Europa naquele 

período552. Lipsio emulava do Diálogo dos Oradores, de Tácito, o estilo epistolar, breve, 

amigável e modulado, visto por ele como superior ao estilo ciceroniano no trato das reflexões 

filosóficas553. Aliado à brevidade das cartas, o autor era apologista do temperamento 

 
545 Ibidem. p. 77 a 110. 
546 Ibidem. p. 179.  
547 Ibidem.  
548 Ibidem. p. 57.  
549 Ibidem. 
550 Ibidem.  
551 Ibidem.  
552 Ibidem. p. 169. 
553 Ibidem. p. 156.  



148 

 

melancólico, próprio àqueles que se dedicavam às especulações mais elevadas554 e que 

auxiliaria na busca pelas fontes originais do saber, nos moldes da teoria das reminiscências de 

Platão555. Após a sua morte, Lipsio teve o seu discípulo Erycus Puteanus como um de seus 

maiores continuadores. É atribuída a Puteanus a autoria de De laconismo syntagma (1609), 

livro em que se elabora uma teoria sobre a história da oratória, cujo nascimento teria ocorrido 

em Atenas, de forma sã e sem excessos mas que, posteriormente, fora corrompida pela invasão 

do estilo asiático, tido como bárbaro. Nessa conjuntura, somente os espartanos (lacônicos), 

notórios por sua austeridade militar, se salvaram. Esse mesmo barbarismo teria assaltado os 

portões de Roma por meio de Cícero, mas foi contraposto por Tácito e por Salústio556. Como 

podemos perceber, a construção da história de Puteanus reforçava a disputa entre estilos com 

uma forte conotação ética, uma vez que o suposto asianismo de Cícero estava associado à 

corrupção moral, responsável pela escolha do vício e do excesso, em oposição à virilidade e à 

virtude da moderação557.  

 É a partir daí que podemos elucidar a passagem mencionada por François Annat à 

“Retórica de Cícero”, imputada aos jansenistas. É provável que a referência às “exclamações”, 

às “imprecações”, ao “exagero da malícia” e as “outras figuras de Retórica” fossem uma forma 

de acusar o uso de uma elocução viciosa e viciada em seus adversários, a qual era mais 

comprometida com a vontade do que com a verdade – uma espécie de sofística. Isso 

corroborava o ethos jansenista, incapaz de conter sua “perniciosa alegria” diante da contrafação 

do verdadeiro significado do milagre dispensado pela potestade divina. No trecho citado, Annat 

também sugere que os autores da Response recorreram à suposta perseguição das freiras de 

Port-Royal para captar a “benevolência” do público (captatio benevolentiae), o que revelaria a 

“opinião tão negativa” que os jansenistas teriam do “espírito dos leitores”558. O desvelamento 

das técnicas do adversário, bem como o descredenciamento do apelo às emoções (tomadas aqui 

como exageradas e indecorosas) são manifestas na Defense. Dessa forma, os escritos de Annat 

despontariam como sadios, não emocionalmente afetados e verdadeiros, enquanto o libelo 

jansenista padeceria das imperfeições contrárias.  

 
554 Ibidem.  
555 Ibidem. 
556 Ibidem. p. 159 e 160.  
557 Ibidem. p. 160.  
558 Mais je demande à ces Messieurs s'ils ont une si basse opinion de l'esprit des Lecteurs, qu'ils pensent qu'un 

artifice si grossier soit suffisant pour les surprendre, et pour leur donner le change au fait dont il s'a. ANNAT, 

François. Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de la response 

faite par MM. de Port-Royal, à un escrit intitulé: "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé à Port-

Royal au sujet de la Saincte Espine". Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie 1657. p. 22. 



149 

 

 É curioso destacar, todavia, que a retórica de Port-Royal, de forte caráter agostiniano e 

borromeano, era conhecida por adotar – a exemplo de sua teologia moral – um estilo severo, 

avesso a qualquer tipo de afetação asiática559. Tal realidade teria inclusive forçado, a partir da 

década de 1640, um recuo dos jesuítas que, até então, principalmente na península itálica, 

estavam comprometidos com a “sofistica sagrada” e com as “pinturas morais”, tendo em Cícero 

a sua maior inspiração560. A figura do orador romano não é, todavia, estranha às personagens 

de proa do jansenismo. Fumaroli aponta que, entre os séculos XVI e XVII, é possível perceber, 

por parte da magistratura, um crescente anseio de participação no debate público561, a qual tinha 

no Parlamento de Paris um lugar privilegiado para isso. Essa ascendente elite togada via-se 

imbuída da tarefa de verificar e de vigiar as ações da coroa, no que entendiam ser um 

renascimento da fala pública dos tempos da ágora ateniense e da Roma republicana562.  

Estava dado o cenário, então, para uma espécie de retomada da oratória cívica de Cícero 

na França563. Esse “estilo parlamentar” pretendia-se ser severo e avesso ao luxo do “estilo 

palaciano”564, angariando, assim, a simpatia da nobreza de toga, de cuja família Arnauld fazia 

parte. O pai de Antoine Arnauld (seu homônimo), inclusive, teria sido um de seus maiores 

propagadores565, motivo pelo qual recebeu – a semelhança de seu genro Antoine Le Maistre – 

o título de “Cícero francês”566. Considerando o papel desempenhado pelas disputas letradas na 

demarcação de posições de prestígio na sociedade de corte francesa, é possível levantar a 

hipótese de que a referência de Annat ao ciceronianismo dos jansenistas reflitia, também, uma 

oposição social entre o chamado estilo parlamentar da nobreza de toga e aquele sustentado pela 

antiga nobreza palaciana, cuja esfera Annat orbitava na condição de confessor do rei Luís XIV.   

 Por fim, cabe considerar, ainda, que a negação da controvérsia e a retórica da sinceridade 

são recursos discursivos relativamente comuns nas disputas letradas seiscentistas. Luiz César 

de Sá exemplifica essa prática nos escritos de Guez de Balzac, ao analisar o ethos do “único 

eloquente”, expressão associada à autoridade desse letrado, modelo inclusive do solipsismo 

cartesiano. Em suas Lettres, publicadas em formato impresso pela primeira vez em 1624, Balzac 

se empenhou em construir um discurso isolacionista, em que aliados e adversários eram 

 
559 FUMAROLI, Marc. Op cit. p. 390 e 391.  
560 Ibidem. p. 390 a 393.  
561 Entendendo-se esse espaço nos moldes em que foram definidos no Capítulo 1.  
562 FUMAROLI, Marc. Op cit. p. 438, 439 e 443.  
563 Ibidem. p. 439. 
564 Ibidem. p. 440. 
565 Ibidem. p. 442. 
566 Ibidem. p. 558. 



150 

 

igualmente afastados por sua pena567. Longe de despontar como um exemplo da genialidade 

nascente ou de uma negação das práticas de emulação de auctoritas, a posição do autor assumia 

riscos calculados dentro da ordem então vigente, uma vez que levava em conta as disposições 

de Quintiliano acerca da autoridade e das críticas que lhes eram autorizadas568. A emulação 

radical proposta nas cartas de Balzac, apesar de se apresentar como uma negação da autoridade, 

ia ao encontro dela569 e o seu discurso visava, igualmente, à política de imortalidade, 

possibilitando que esse modelo intelectual e comportamental fosse reproduzido no futuro570. 

Algo semelhante pode ser visto em Jean-Ambroise Duvergier de Hauranne, o Abade de Saint-

Cyran, que, em seus escritos, pretendia purgar da oratória cristã toda a herança pagã que, até 

aquele momento, a havia acompanhado571. Para isso, o aliado e amigo pessoal de Jansênio teria 

proposto uma “retórica do natural”, demasiada crítica dos ornamentos, a qual foi adotada como 

preferência pelos oradores do parlamento e pelos solitários de Port-Royal572. Entretanto, tal 

prática não fugia da “negligência diligente” de Cícero, como propõe Fumaroli573.  

 Negar o fato controverso, negar mesmo a existência de uma querela e dos mecanismos 

elocutivos que a compunham era uma forma de sustentar o ponto de que um dos lados carregava 

consigo uma verdade indiscutível, e o outro nada mais era do que a personificação do erro e do 

engano. Essas disposições eram parte de um jogo velado, o qual, longe de negar a controvérsia, 

a alimentava e estendia a sua longa duração no tempo, só podendo ser discernido quando 

compreendemos os sistemas sociais que embasaram a sua produção e sua divulgação.  

 

 

 

 

 

 

 

 
567 DE SÁ, Luiz César. Op cit. p. 172.  
568 Ibidem. p. 182. 
569 Ibidem. p. 222.  
570 Ibidem. p. 196.  
571 FUMAROLI, Marc. Op cit. p. 634.  
572 Ibidem. p.  639.  
573 Ibidem.  



151 

 

3  A LONGA DURAÇÃO DA QUERELA E AS SUAS REPRESENTAÇÕES AO LONGO 

DO TEMPO  
 

3.1 A paz dos vencidos e dos vencedores: formulários, submissão e concórdia 

A expedição da bula Ad sanctam beati Petri sedem, em 1656, representou um duro revés 

para o então denominado jansenismo, pois, além de reforçar a condenação das cinco 

proposições da Sorbonne, confirmou a sua presença nas obras de Jansênio. Embora a publicação 

tenha sido protelada pelo Parlamento de Paris574, vindo a ocorrer apenas em 1657, a gravidade 

das sentenças ali proferidas não permitia que fosse ignorada. Como vimos nos capítulos 

anteriores, restava às figuras de proa da facção, como Antoine Arnauld, apegar-se à distinção 

entre questões de direito (quaestiones juris) e questões de fato (quaestiones facti) como uma 

forma de margear, no limite, a tênue linha que separava uma querela legítima da rebeldia aberta 

contra Roma e o rei. 

 

3.1.1 A querela do formulário 

No início de 1661, a Assembleia do Clero francês começou a discutir a redação e a 

assinatura de um formulário destinado a firmar a submissão dos apoiadores das teses de 

Jansênio à autoridade papal575. Uma das formas de se fazê-lo – sem a abertura de uma cisão no 

seio da Igreja – seria incorporar ao documento a distinção entre as questões de direito e de fato, 

garantindo aos partidos agostinianos a possibilidade de permanecerem em discordância quanto 

à infalibilidade papal em matéria de questões de fato, ao mesmo tempo que reconheciam a 

autoridade do Pontífice no que dizia respeito à condenação de teses heréticas. Uma vez 

flexibilizado o entendimento sobre se as cinco proposições estavam ou não no Augustinus, seria 

possível aderir à autoridade de Jansênio sem que isso implicasse o rompimento com a Santa Sé. 

Essa posição era confortável para Arnauld que – ao lado de Pierre Nicole, de Angélica 

Arnauld e de Blaise Pascal – se inclinava a assinar o documento, razão pela qual o Cardeal de 

Retz empreendeu ativos esforços para conceder essa flexibilização576. Todavia, algumas figuras 

influentes enxergavam na condenação de 1656 um ataque direto às teses agostinianas, dentre 

as quais podemos destacar o bispo de Alet, Nicolás Pavillon – conhecido por sua santidade e 

por seu comportamento irrepreensível –, Guillermo Le Roy, abade de Haute-Fontaine, além de 

 
574 JEDIN, Humberto. BAUS, K. Op cit. p. 99. 
575 COTTRET, Monique. Op cit. p. 84 
576 Ibidem. p. 85.  



152 

 

algumas freiras de Port-Royal, como Angélica de San-Jean e Jaqueline Pascal577, sendo, por 

isso, avessas a qualquer concordata. 

Em 8 de julho de 1661, após a morte do Cardeal Mazarino, dois vigários gerais de Paris 

publicaram uma pastoral exortando os fiéis a assinarem o documento, destacando que, ao fazê-

lo, não estariam abjurando a sua fé nas teses agostinianas578. Tal medida, cujo objetivo era 

conciliar as facções dissidentes do jansenismo, desagradou os círculos eclesiásticos ligados à 

realeza que, por sua vez, impôs a retirada da distinção entre as questões de direito e as de fato 

da redação do documento579. A hostilidade demonstrada pela corte só fez acirrar a tenacidade 

das freiras de Port-Royal, contrárias à assinatura de qualquer uma das versões do documento, 

despertando a ira do rei Luís XIV que seguia vendo na abadia um antro de sectários desde os 

tempos da Fronda580. 

Com a renúncia do Cardeal de Retz ao arcebispado de Paris e a morte, quatro meses 

depois, de seu sucessor, Pierre de Marca, o monarca nomeou para o cargo seu antigo preceptor, 

Hardouin de Péréfixe, a quem caberia a missão de submeter os querelantes rebeldes581. Todavia, 

ao se instalar no arcebispado em 1664, Péréfixe assumiu uma posição mais conciliadora, 

promovendo naquele mesmo ano uma pastoral que dava razão à distinção entre as quaestiones 

facti e as quaestiones juris, agradando, por conseguinte, os setores agostinianos mais 

moderados. Conforme ficava estabelecido, a ordenação da assinatura do formulário era seguida 

de uma ponderação que exigia – para as questões de direito – uma fé divina, mas exigia apenas 

uma fé humana para as questões de fato, algo que o próprio Racine viu como uma indulgência 

aos jansenistas582. Em relação às freiras obstinadas, o presbítero de Paris teria agido 

inicialmente com cautela, visitando a abadia, a fim de apaziguar as contendas internas.    

A boa vontade de Péréfixe, todavia, não durou muito. Um dos grandes responsáveis pela 

virada de posição do arcebispo foi Pierre Nicole. Apesar de muitas vezes ser descrito como 

moderado, ele se colocava nessa época como um dos grandes controversistas em favor das 

freiras rebeladas. Antes de seu retorno à França – ocasião que marcou seu afastamento das 

disputas –, Nicole participou ativamente de inúmeras querelas, tendo sido um dos 

coparticipantes da Lógica e responsável pela publicação de As Provinciais em latim, na cidade 

 
577 JEDIN, Humberto. BAUS, K. Op cit. p. 99 e COTTRET, Monique. Op cit. p. 85. 
578 Ibidem. p. 100. 
579 Ibidem.  
580 Ibidem. p. 101. 
581 Ibidem.  
582 COTTRET, Monique. Op cit. p. 88 e 89.  



153 

 

de Colônia583, sob o pseudônimo de Wendrockius. Valendo-se de outro pseudônimo, dessa vez 

Sr. de Damvilliers, o religioso redigiu, entre 1664 e 1665, dez cartas intituladas L’Hérésie 

Imaginaire, as quais foram concebidas como uma espécie de continuação de As Provinciais584. 

Isto posto, a quarta carta era especialmente problemática, pois direcionava duras críticas aos 

esforços conciliadores do arcebispo e reacendia as provocações contra os jesuítas585.  

A gota d’água para o prelado foi o acirramento da posição de rebeldia de algumas 

internas, como Angélica de San Jean, que, após a cura supostamente milagrosa da irmã 

Catherine de Sainte-Suzanne – filha do pintor Philippe de Champaigne –, endureceu sua posição 

de protesto. Em janeiro de 1662, Sainte-Suzanne teria sido agraciada com a reversão súbita de 

um quadro de paralisia do lado direito do corpo, fato interpretado por ela como um 

favorecimento divino, tal como ocorrera nos tempos do milagre do Santo Espinho586. 

Enfurecido pela oposição que tomava força, Péréfixe ordenou, em 1665, a transferência de doze 

freiras de Port-Royal para outras abadias587. O ímpeto de perseguição protagonizado pela 

realeza e por tão eminentes lideranças do clero estimulou alguns bispos a tomarem a defesa das 

freiras e sustentarem – assim como a facção de Arnauld – a distinção entre questões de direito 

e fato. Entre eles se encontravam Henry Arnauld e, novamente, Nicolás Pavillon588. 

A resposta de Roma não tardaria. Em fevereiro de 1665, a bula Regiminis apostolici 

prescrit, expedida pelo papa Alexandre VII, impunha a assinatura do formulário sem nenhum 

tipo de concessão, bem como uma série de restrições aos bispos e aos fiéis que não assinassem 

o referido documento. Como de praxe, a ingerência agressiva de Roma, estimulada pela corte, 

desagradou alguns bispos, como o prelado de Beauvais, Angers e de Pamiers, os quais viam 

com preocupação o atropelo de sua autoridade589. Nessa época, François Annat sugeriu a 

deposição dos quatro bispos, medida que agradava ao rei e às cortes de Roma e da França, mas 

que não foi acolhida por receio da represália do restante do episcopado que recusaria tal 

disposição590. Equilibrando-se no impasse, a Igreja se preparava para a paz.  

 

 
583 Ibidem. p. 89.  
584 Ibidem.  
585 Ibidem.  
586 Ibidem. p. 92.  
587 JEDIN, Humberto. BAUS, K. Op cit. p. 102.  
588 Ibidem. p. 103.  
589 COTTRET, Monique. Op cit. p. 95.  
590 JEDIN, Humberto. BAUS, K. Op cit. p. 103.  



154 

 

3.1.2 A vitória da concórdia  

O ano de 1667 traria importantes mudanças. Contrariado e furioso com a rebeldia dos 

bispos em defesa das freiras, Alexandre VII morreu, sendo substituído pelo papa Clemente IX, 

muito mais afeito a uma paz sem vencedores. O novo Pontífice, apesar de não poder promover 

mudanças abruptas na Santa Sé, empenhou-se em retardar a aplicação de medidas enérgicas 

contra os quatro bispos franceses. No fim daquela década, a nova disposição por parte de Roma 

e as campanhas militares iniciadas por Luís XIV contra os Países Baixos criavam uma 

atmosfera imprópria para o acirramento das tensões contra o episcopado. A concordata viria 

por meio do acondicionamento dos bispos em favor do acatamento da bula Regiminis, bem 

como da assinatura do Formulário. Em contrapartida, a distinção entre a questão de direito e de 

fato – além da exigência da simples fé humana para essa última questão – era acolhida no corpo 

final do referido texto591. Outro elemento que pesava em favor dos jansenistas era, segundo 

Cottret, o fato dos jesuítas terem sido afastados das deliberações, marcando um momento de 

claro revés da Companhia na corte592. Com a subscrição do formulário por parte das principais 

lideranças em 1669, estabelecia-se a Paz Clementina.  

A Paz da Igreja, como também é conhecida, estendeu-se por trinta anos e deu a Port-

Royal o alívio de que a comunidade tanto necessitava. Cottret descreve as disposições gerais 

do momento: 

 

Uma decisão do Conselho admitiu as assinaturas com explicações de direito e de fato. 

Proibia abordar debates antigos; os quais deveriam ser tratados como se não tivessem 

acontecido, cobertos pelo véu da vontade real e esquecidos. Foi proibido “usar termos 

de hereges, jansenistas e semipelagianos, e escrever sobre os referidos assuntos 

contestados”593.  

 

Podemos perceber, a partir dessa deliberação do Conselho do Clero, a intenção de 

arrefecer as querelas nos moldes do “silêncio obsequioso” firmado em momentos anteriores. A 

recusa em empregar termos como “hereges” e “jansenistas” reforça também a já apontada 

natureza polêmica e difamatória desse último substantivo, o qual servia, na realidade, como um 

adjetivo. Essa concordata marca o fim da querela nos moldes em que foi concebida nas décadas 

anteriores, menos pela diminuição das campanhas publicitárias e mais pela mudança do 

 
591 COTTRET, Monique. Op cit. p. 108.  
592 Ibidem. p.  109.  
593 Un arrêt du Conseil admit les signatures avec des explications relevant du droit et du fait. Il interdisait de 

s’attaquer à propos des anciens débats, il fallait les traiter comme non advenus, les recouvrir du voile de la volonté 

royale et les oublier. Il était proscrit “d’user des termes d’hérétiques, jansénistes et semi-pélagiens, et d’écrire sur 

lesdites matières contestées”. Ibidem. p. 110. 



155 

 

conteúdo e dos paradigmas autoritativos que as embasavam. Tais mudanças podem ser 

percebidas através do fortalecimento das teses de viés tomista, especialmente na figura de Pierre 

Nicole, mas também no próprio Antoine Arnauld que, no fim da vida, passou a se afastar da 

autoridade de Jansênio, fato atribuído por Hubert Jedin à proximidade com o oratoriano Pascal 

Quesnal594.  

Quesnal foi, sem sombra de dúvidas, uma das figuras mais importantes do jansenismo 

nas últimas décadas do século XVII e nas primeiras do século XVIII, tendo sido conhecido por 

combater, por um lado, as teses molinistas dos jesuítas, mas, por outro, por não ter se 

comprometido com a doutrina da graça de Jansênio – como evidenciado em seu Tradition de 

l'Église romaine sur la prédestination des saints et sur la grâce efficace de 1687595. Como 

vimos no Capítulo 1, a defesa das teses restritivas em torno da graça não era completamente 

estranha às facções tomistas, sendo, muitas vezes, tidas como uma forma sintética e bem 

elaborada das disposições de Agostinho596. Dessa forma, podia-se fazer oposição ao molinismo 

sem, com isso, aderir à autoridade de Jansênio – fenômeno que a historiografia especializada 

convencionou chamar de “segundo jansenismo”597. Para aqueles que sustentam tal 

classificação, no alvorecer do século das Luzes, as figuras de proa do jansenismo tenderam a 

se afastar das teses de Jansênio acerca da graça e a reforçar suas posições em relação à 

autonomia dos prelados frente ao poder de Roma, o que lhes teria garantido uma poderosa 

aliança com os setores galicanos da Igreja francesa598. Polissêmico e, por isso mesmo, 

instrumentalizado de forma polêmica, o jansenismo sempre foi polivalente, motivo pelo qual 

as divisões entre o “primeiro” e o “segundo” jansenismo se mostram pouco precisas para fins 

de compreensão desse fenômeno e de suas transformações ao longo do tempo. 

A respeito das publicações, a Paz Clementina proporcionou um momento de expansão 

poucas vezes visto pela comunidade de Port-Royal. Vieram ao prelo, nesse período, obras como 

La Perpetuité de la foy de l'Eglise catholique touchant l'Eucharistie (1669), Considérations sur 

les dimanches et les fêtes (1671) e as Lettres chrétiennes et spirituelles (1679), bem como as 

traduções do Novo Testamento, além da já citada edição de 1669/1670 das Pensées, de Pascal. 

Muitas dessas publicações viriam a reforçar a campanha, iniciada já em 1660, contra os 

 
594 JEDIN, Humberto. BAUS, K. Op cit. p. 106.  
595 Ibidem. p. 107.  
596 FRANCESCHI, Sylvio Hermann de. L’empire thomiste dans les quereles doctrinales de l’âge classique: Le 

statut théologique de saint "omas d’Aquin au XVIIe siècle. In: Systèmes théologiques et orthodoxie dans le 

catholicisme posttridentin », Mélanges de l'École française de Rome. Italie et Méditerranée, 2020/132-1. 
597 O termo foi popularizado por Joseph Didieu em uma obra de 1928 intitulada L'agonie du jansénisme (1715-

1790), tendo sido empregado também por Jean Delumeau em seu O catolicismo de Lutero a Voltaire de 1971.  
598 DELUMEAU, Jean. Op cit. p. 133. 



156 

 

protestantes calvinistas, da qual a Logique e a Grammaire de Port-Royal é uma das peças mais 

importantes. Esse estado de coisas nos leva a crer que a concórdia inaugurada pela assinatura 

do Formulário foi responsável por criar um horizonte que permitiu aos jansenistas se dedicarem 

ao trabalho de arquivamento das querelas ocorridas nas décadas anteriores – esforço que se 

realizaria por meio de escritos voltados à síntese da trajetória de perseguição e de resistência 

daquela comunidade, além de imortalizar os seus principais protagonistas, entre os quais Pascal 

desponta como um dos exemplos mais importantes. Tais esforços seriam necessários nas 

décadas seguintes, quando a comunidade sofreria com a retomada e o agravamento da 

perseguição de um modo jamais visto até então. 

A atmosfera de trégua não durou por muito tempo. A paz repousava em frágeis alicerces, 

demolidos depois da morte da duquesa de Longueville, em 1679 – considerada uma das maiores 

apoiadoras e benfeitoras da comunidade de Port-Royal599. A tempestade que se abateria sobre 

a comunidade foi, também, alimentada pelas vitórias obtidas por Luís XIV nas campanhas 

militares contra os Países Baixos, fazendo com que a sua atenção se voltasse novamente contra 

os antigos apoiadores da Fronda600. Percebendo a virada dos acontecimentos, Antoine Arnauld 

deixou a França, em julho daquele mesmo ano, rumando para o exílio em Bruxelas, de onde 

jamais voltaria. O que se seguiu a partir daí foi a expulsão de algumas freiras de Port-Royal, as 

quais encontraram abrigo junto à corte do Papa Clemente IX em Roma601. Pierre Nicole, 

fazendo o caminho oposto ao de Arnauld, retornou ao reino em 1683, com a condição de se 

afastar das polêmicas que novamente se avolumavam, rendendo-lhe esse fato a fama de desertor 

entre os antigos aliados602.  

A exemplo de Arnauld, muitos religiosos deixaram a França, temendo a ferrenha 

oposição empreendida pelo poder monárquico, contribuindo, por conseguinte, para a formação 

de uma comunidade estrangeira, cujo crescimento persistiu entre o final do século XVII e o 

início do século XVIII. Humberto Jendi destaca que, em 1685, Arnauld recebeu em Bruxelas 

cinco oratorianos degredados, dentre os quais estava Pascal Quesnal, um dos grandes 

responsáveis por iniciar uma rede de publicações por toda a Europa, a qual seria fundamental 

para as controvérsias jansenistas no século XVIII603. Conforme demonstraremos na próxima 

seção, essa rede de publicações ajudou a compor um movimento muito mais amplo de releitura 

das controvérsias ocorridas nas décadas de 1640 e de 1660, responsável por manter vivo o 

 
599 JEDIN, Humberto. BAUS, K. Op cit. p. 105. 
600 Ibidem.  
601 Ibidem. p. 105.  
602 Ibidem. p. 106.  
603 Ibidem. p. 106 a 108.  



157 

 

jansenismo, mesmo após a desocupação de Port-Royal, em 1709, e a sua subsequente 

destruição, em 1711. 

 

3.1.3 A paz necessária à continuidade da querela 

Por ora, vale discutir o significado da Paz Clementina para as controvérsias do Santo 

Espinho em particular, mas também para a controvérsia da graça, no geral. Os esforços 

empreendidos pela corte romana e pela corte francesa – no intuito de evitar uma cisão aberta 

entre os partidários de Jansênio e as demais instituições católicas – ilustram um princípio já 

bastante discutido nesta tese: não obstante o tom agressivo das publicações e as constantes 

imputações de cisma ou de heresia, os jansenistas continuavam a ser considerados como 

membros legítimos do corpo católico. A submissão e a assinatura do formulário, longe de 

significar o fim da querela era, até o momento da Paz, a condição de sua permanência. 

Condição, portanto, da própria existência do jansenismo, pois esse era, antes de tudo, um 

artifício polêmico. Não ignoramos o fato de que, ao longo do século XVIII, os “jansenistas da 

vez” assumiram uma postura cada vez mais abertamente antagônica às deliberações papais e, 

sobretudo, às monárquicas, incorporando o ethos forjado por seus acusadores desde o século 

anterior604. Porém, esse cenário ainda não era divisado nas décadas de 1660 e de 1670, enquanto 

prosperava entre os fiéis de Port-Royal a mística do corpo político do Estado que via no rei a 

face terrena da autoridade de Cristo, reputando às ações hostis do monarca um problema de mal 

aconselhamento605.  

No que se refere, especificamente, à controvérsia do Santo Espinho, a questão 

aparentemente encerrada no ano de 1657 foi retomada por meio de uma série de publicações 

entre as décadas de 1660 e de 1680. Algumas delas marcaram esse período de acirramento das 

tensões e de posterior concórdia, como é o caso de l’Apologie pour les religieuses de Port-

Royal, escrita por Antoine Arnauld, Pierre Nicole e Claude de Sainte-Marthe, levada ao prelo 

em 1665; as Lettres sur l’heresie imaginaire, escrita por Pierre Nicole, publicada entre 1665 e 

1666; as Prejugés legitimes contre le jansenisme, de autoria comumente atribuída a François 

de La Ville, publicada em 1686, as quais serão analisadas na última seção desse capítulo e os 

próprios Pensées de Ms. Pascal em sua edição de 1669/1670. 

 

 
604 QUATIN, Jean-Louis. Ces autres qui nous font ce que nous sommes: les jansénistes face à leurs adversaires. 

In: Revue de l'histoire des religions, tomo 212, n°4, 1995. p. 400.  
605 Ibidem. p. 404.  



158 

 

3.2  Pensées sur les miracles, a querela revisitada em tempos de paz 

Entre os anos de 1657 e de 1658, Blaise Pascal dedicou-se à redação de L’apologie de 

la religion chrétienne, obra que não pôde ser concluída devido ao seu adoecimento e ao seu 

posterior falecimento em 19 de agosto de 1662. Após sua morte, os escritos deixados em blocos 

de notas foram publicados por seus familiares e por seus amigos ligados à abadia de Port-Royal 

e ao jansenismo, sob o título Pensées de Ms. Pascal.  

 

3.2.1 O contexto de produção das Pensées  

 Já temos como cristalizado o fato de que o milagre ocorrido na abadia de Port-Royal-

des-Champs, bem como os embates travados entre os jesuítas e os jansenistas, serviu como 

catalisador da redação dessa obra606, seja pela centralidade dos temas debatidos, seja pela 

proximidade pessoal entre Pascal e os querelantes607. Louis Lafuma, organizador de uma edição 

profissional das Pensées pascalinas, afirmou em sua Histoire des Pensées de Pascal (1656 – 

1952) que, durante a controvérsia do Santo Espinho, o autor iniciou as Lettres Sur les 

miracles608.  

O processo de escrita, ao contrário do que fora indicado pelos relatos de seu sobrinho 

Etienne Périer – difusor da ideia de que o seu tio redigira todo o texto nos pequenos pedaços de 

papel que encontrava pela frente –, teria sido realizado mediante anotações em grandes folhas 

no formato de 23 e meio por 35, nas quais o autor sempre inseria uma pequena cruz no topo609. 

Após a sua morte, foram recolhidos pedaços de papel contendo inscrições que derivavam de 

recortes dessas grandes folhas, cujo fracionamento havia sido destinado a classificações 

posteriores610. Esse processo teria se estendido por vários anos, especialmente por conta da 

debilitada condição de saúde de Pascal, agravada entre janeiro de 1659 a junho de 1660, a ponto 

de paralisar completamente os trabalhos611, os quais teriam sido retomados até 1662 – ano de 

sua morte. Até 1659, no entanto, o autor, como nos informa Lafuma, já teria redigido 75% de 

sua obra612, na qual os principais postulados foram sustentados em conferências ocorridas na 

 
606 LAFUMA, Louis. Histoire des Pensées de Pascal (1656 – 1952). Paris: Éditions du Luxemburgo, 1969. p. 16 

e SHIOKAWA, Tetsuya. Op. cit. p. 125. 
607 Como se sabe, M. Perrier era sua sobrinha.  
608 LAFUMA, Louis. Op cit. p. 16.  
609 Ibidem. p. 22. 
610 Ibidem.   
611 Ibidem. p. 25.  
612 Ibidem. p. 22.  



159 

 

abadia de Port-Royal, em 1658613. Partes desses textos teriam, inclusive, sido utilizados na 

redação das Provinciales, como é o caso da décima segunda carta614.  

 

3.2.2 A edição de Port-Royal de 1669/1670  

 Após a morte de Pascal, alguns de seus parentes mais próximos – com destaque para os 

Perriers e para os colaboradores de Port-Royal – combinaram esforços para editar e para 

publicar os fragmentos. Tal diligência, antes de tudo, fazia parte de uma empreitada publicitária, 

com o fim de sedimentar, já no século XVII, a persona de Pascal, como um sábio e grande 

polemista. Como podemos ver no prefácio de Étienne Pérrier: “O SENHOR PASCAL, havendo 

deixado ainda mui jovem o estudo das Matemáticas, da Física, e das outras ciências profanas, 

nas quais havia feito tão grande progresso”, teria se destacado – sobretudo – nas coisas “mais 

sérias e relevantes”, como a religião615.  

Uma comissão foi montada na abadia, contando com nomes conhecidos do jansenismo 

à época, como Antoine Arnauld, Pierre Nicole, Filleau de la Chaise e o próprio Etienne Perrier, 

a fim de trazer a público os escritos de Pascal616. De acordo com Lafuma, os membros da 

comissão tinham o objetivo de ordenar os escritos segundo a concepção original do letrado, 

publicando diretamente as cópias617 realizadas após a sua morte. Esse intento, no entanto, foi 

malogrado618, fato atribuído por Lafuma a uma indisposição do mercado livreiro da época619, 

sem, contudo, explicar em que consistiria tal indisposição. Vale destacar também que a edição 

de Port-Royal contava apenas com a cópia hoje denominada 9203, a qual não possuía todos os 

fragmentos escritos por Pascal, motivo pelo qual os trechos que se encontram na edição de 1670 

– e que não estão na cópia 9203 – derivaram de “glosas de diversos membros do comitê”620 

 
613 Ibidem.   
614 Ibidem. p. 20.  
615 “MONSIEUR PASCAL ayant quitté fort jeune l'estude des Mathématiques, de la Physique, & des autres 

sciences profanes, dans lesquelles il avoit fait un si grand progrés […]”. PASCAL, Blaise. Pensées de M. Pascal 

sur la religion, et sur quelques autres sujets, qui ont esté trouvées après sa mort parmy ses papiers [publiées avec 

une préface par Étienne Perier]. Paris. Chez Guillaume Desprez, ruë Saint Jacques, à Saint Prosper. 1670. p. I e 

II.  
616 LAFUMA, Louis. Op cit. p. 33.  
617 No que se refere aos primeiros fólios dos escritos pascalinos, podemos citar as Recueil des papiers originaux 

des Pensées de Pascal (arquivadas na Bibliothèque Nationale de France sob a sigla ms 9202 fonds français) e 

duas cópias feitas encomendadas pelos familiares de Pascal logo após sua morte (arquivadas sob a sigla ms 9203 

fonds français, para primeira cópia de 472 páginas e ms 12449 que contém 538 páginas). O primeiro exemplar foi 

que serviu, principalmente, de base para a comissão responsável pela editoração de Port-Royal de 1670. In: 

http://www.penseesdepascal.fr/General/Copies.php e http://www.penseesdepascal.fr/General/RO-histo.php. 

Acesso em: 26 de fevereiro de 2024.  
618 LAFUMA, Louis. Op cit. p. 33.  
619 Ibidem. p. 32.  
620 Ibidem. p. 34.  



160 

 

responsável pela editoração. A causa da falta seria o fato de Gilberte Pérrier – irmã de Pascal – 

estar sob posse dos textos em Bienassis621. Além de terem rejeitado muitos dos excertos de 

Pascal, os editores teriam decidido “embelezar” os excertos, com vistas a atender aos padrões 

de sistematização das obras à época, motivo porquê Victor Cousin, ainda em 1824, acreditava 

que uma “edição exata dos papeis” deveria ser feita622, em um claro exemplo do personalismo 

e do idealismo que orientou os principais estudos acerca da produção das Pensées e, como 

consequência, da controvérsia do Santo Espinho.  

Concluídos esses processos de editoração, as primeiras impressões ocorreram em 1669, 

das quais conhecemos apenas quatro exemplares623. A última aprovação por parte das 

autoridades eclesiásticas ocorreria em 24 de novembro daquele mesmo ano624. Após algumas 

retificações, veio à luz, em 1670, a primeira edição das Pensées, sob o título Pensées de M. 

Pascal sur la religion, et sur quelques autres sujets, qui ont esté trouvées après sa mort parmy 

ses papiers. Publicada in-12 e contendo 365 páginas, essa edição contava com o já referido 

prefácio panegírico de Etienne Perrier. No corpo do texto, os editores selecionaram uma série 

de assuntos divididos em títulos que iam desde “respostas contra a indiferença dos ateus” até 

“prédicas para demandar a Deus um bom uso das adversidades”. As reflexões relacionadas ao 

milagre que, nas palavras de Lafuma, originalmente ocuparam o início e o final dos escritos 

pascalinos625, eram confinadas, nessa edição, ao capítulo XXVII – intitulado Pensée sur les 

Miracles.  

 

3.2.3 A extensão da querela  

 Apesar da conhecida relação entre a querela do Santo Espinho e a escrita das Pensées, 

pouca atenção foi dispensada à investigação desse texto como uma ação de resposta aos libelos 

jesuítas, fato evidenciado pelas diferenças entre os escritos originais de Pascal e a edição de 

Port-Royal. Uma simples análise dos argumentos apresentados no capítulo XVII das Pensées 

nos revela, no entanto, como o texto está irreversivelmente atrelado ao argumentário jesuíta 

presente no Rabt-joye e na Defense de la verité catholique.  

O texto parte da correlação silogística dos milagres às doutrinas: “Deve-se julgar a 

doutrina pelos milagres: deve-se julgar os milagres pela doutrina. A doutrina discerne os 

 
621 Ibidem. p. 34.  
622 Deve-se ressaltar que o próprio Victor Cousin foi um dos responsáveis pelo levantamento dos excertos originais 

que se transformariam, posteriormente, nas Pensées. Ibidem.  
623 LAFUMA, Louis. Op cit. p. 36.  
624 Ibidem. p. 37.  
625 Ibidem. p. 27. 



161 

 

milagres e os milagres discernem a doutrina. Tudo isso é verdade; mas isso não é 

contraditório”626. Há aqui uma provável resposta à tópica jesuítica apresentada em ambos os 

libelos, segundo a qual, ainda que “Natureza se transtornasse diante de nossos olhos”, isso não 

deveria alterar a convicção do crente católico nas revelações dadas à Igreja. O texto segue 

dizendo que a natureza carregava em si uma marca oculta, discernível apenas àqueles que a 

interpretavam pelas vias corretas: “há milagres que são provas certas da verdade; e há outros 

que não são provas certas da verdade. É preciso uma marca para os conhecer; de outro modo, 

seriam inúteis. Ora, eles não são inúteis, e são, ao contrário, fundamentos”627. Isto posto, a 

dedução se impunha como evidente: se os milagres não são inúteis, como a Igreja Católica 

apregoava contra os protestantes, eles são marcadores divinos, levantados por Deus para guiar 

o seu povo nos momentos de dúvida sobre as verdades divinas. Que marcas, então, seriam essas 

capazes de fazer discernir os milagres? A resposta é encontrada em algumas páginas adiante:  

 

O que faz que não se creiam os verdadeiros milagres é o defeito de caridade: 'Vós não 

credes', disse JESUS CRISTO falando aos Judeus, 'porque não sois das minhas 

ovelhas'. O que faz crer os falsos é o defeito de caridade:: Eo quod charitatem veritatis 

non receperunt ut salvi fierent, ideo mittetillis Deus operationem erroris, ut credent 

mendacio628. 

 

 Se aplicarmos aqui a lógica das inferências inversas, seremos levados a constatar que 

todos aqueles que, na ocasião da querela, não concederam ao milagre a correta interpretação –

a de que Deus vindicava a causa dos jansenistas –, não o fizeram por falta de caridade. Contra 

isso, os jansenistas reafirmavam a sua virtude como um povo humilde e atento à voz de Deus. 

Nota-se, também, um princípio encontrado no libelo de resposta jansenista de que o Deus da 

revelação bíblica é um Dieu caché. Além da caridade, outras marcas ajudariam, ainda, a 

distinguir os milagres, como o fato de que estes não poderiam induzir à idolatria ou à blasfêmia, 

 
626 “Il faut juger de la doctrine par les miracles: il faut juger les miracles par le doctrine. La doctrine discerne les 

miracles: & les miracles discernet la doctrine. Toute cela est vray; mais cela ne se contradit pas”. PASCAL, Blaise. 

Pensées de M. Pascal sur la religion, et sur quelques autres sujets, qui ont esté trouvées après sa mort parmy ses 

papiers [publiées avec une préface par Étienne Perier]. p. 219.  
627 il y a des miracles qui sont des preuves certaines de la verité; & il en a qui sont pas des preouves certaines de 

verité. il faut une marque pour les connoistre; autrement ils seroient inutiles. Or ils ne sont pas inutiles, & sont au 

contraire fondemens. Ibidem. p. 219.  
628 Ce qui fait qu'on ne croit pas les vrais miracles, c'est le défaut de charité: Vous ne coyez pas, dit JESUS-CHRIST 

parlant aux Juifs, parce que vous n'est pas de mes brebis. Ce qui fait croire les faux c'est le défaut de charité: Eo 

quod charitatem veritatis non receperunt ut salvi fierent, ideo mittetillis Deus operationem erroris, ut credant 

mendacio. Ibidem. p. 231.  



162 

 

da qual os próprios jansenistas foram acusados enquanto buscavam fazer uso dos milagres em 

causa própria629.  

 Outro argumento importante apresentado é o de que os milagres eram uma evidência da 

vontade divina, sobretudo quando havia questões disputadas no seio da Igreja:  

 

As profecias sozinhas não podiam provar JESUS CRISTO durante sua vida. E assim 

não se haveria sido culpado de não crer Nele antes de sua morte, se os milagres não 

houvessem sido decisivos. Portanto, os milagres bastam quando não se vê que a 

doutrina seja contrária, e neles se deve crer630. 

 

 É possível divisar nessa tópica o cenário da querela da graça em 1656, quando pairava 

sobre os jansenistas a condenação das cinco proposições e, por que não, também entre 1669 e 

1670, quando iniciava-se a Paz Clementina – evento central para a edição de Port-Royal. Como 

as teses de Jansênio e as de Molina estavam sob suspeição, os milagres seriam uma espécie de 

árbitros nessa decisão. Para corroborar tal tese, os autores utilizam o exemplo bíblico de 

Nicodemos, o qual teria se convencido da natureza messiânica de Cristo através das obras por 

ele realizadas. Além desse exemplo histórico há, mais uma vez, a recorrência à querela entre 

cristãos católicos e os arianos que, como vimos, estava também presente na página dez da 

Response jansenista, de 1656:  

 

Assim, se houvesse divisão na Igreja, e se os Arianos, por exemplo, que se diziam 

fundados na Escritura como os Católicos, houvessem operado milagres, e não os 

Católicos, ter-se-ia sido induzido em erro. Pois, como um homem que nos anuncia os 

 
629 Nos referimos, aqui, ao seguinte excerto: “Se não houvesse milagres unidos à falsidade, haveria certeza. Se não 

houvesse regra para os discernir, os milagres seriam inúteis, e não haveria razão de crer. Moisés deu uma [regra], 

que é quando o milagre conduz à idolatria; e JESUS CRISTO outra: "Aquele," disse Ele, "que faz milagres em 

meu nome, não pode, no mesmo instante, falar mal de mim." Donde se segue que quem quer que se declare 

abertamente contra JESUS CRISTO não pode operar milagres em seu nome. Assim, se o faz, não é em nome de 

JESUS CRISTO, e não deve ser ouvido. Eis as ocasiões marcadas de exclusão à fé nos milagres. Não se deve dar 

outras exclusões. No Antigo Testamento, quando se é desviado de Deus. No Novo, quando se é desviado de JESUS 

CRISTO. 

Primeiro, pois, que se vê um milagre, cumpre ou submeter-se, ou ter estranhas marcas do contrário. É preciso ver 

se aquele que o faz nega a Deus, ou a JESUS CRISTO e a Igreja.”.  

“S'il n'y avoit point de miracles joins à la fausseté, il y auroit certitude. S'il n'y avoit point de regle pour les 

discerner, les miracles seroient inutiles, & il n'y auroit pas de raison de croire.  

Moïse en a donné une, qui est lors que le miracle mene à l'idolatrie; & JESUS-CHRIST une: Celuy, dit-il, qui fait 

des miracles en mon, ne peut à l'heure mesme mal parler de moy. D'où il s'ensuit que qui quiconque se declare 

ouvertement contre JESUS-CHRIST ne peut faire de miracles en son nom. AInsi s'il en fait, ce n'est point au nom 

de JESUS-CHRIST, &  il ne doit point estre écouté. Voilà les ocasions d'exclusion à la foy des miracles marquées. 

Il ne feut pas y donner d'autres exclusions. Dans l'ancien Testament, quand on vous détournera de Dieu. Dans le 

nouveau ,quand on vous détournera de JESUS-CHERIST.  

D'abord donc qu'on voit un miracle, il faut ou se sûmettre, ou avoir d'étranges marques du contraire. Il faut voir si 

celuy qui le fait nie un Dieu, ou JESUS-CHIRIST & l'Eglise”. Ibidem. p. 221.  
630 Les propheties seules ne pouvaient pas prouver JESUS-CHRIST pendant sa vie. Et ainsi on n'eust pas esté 

coupable de ne pas croire en luy avant sa mort, si les miracles n'eussent pas esté décisifs. Donc les miracles suffisent 

quand on ne voit pas que la doctrine soit contraire, & on y doit croire. Ibidem. p. 223.  



163 

 

segredos de Deus não é digno de ser crido por sua autoridade privada; assim também 

um homem que, por marca da comunicação que tem com Deus, ressuscita os mortos, 

prediz o futuro, transporta as montanhas, cura os enfermos, merece ser crido, e é ímpio 

quem não a ele se rende; a menos que seja desmentido por qualquer outro que opere 

milagres ainda maiores631. 

 

 Dessa forma, a única explicação cabível para o milagre do Santo Espinho seria o 

favorecimento de Deus à causa dos jansenistas. A utilização dessas tópicas, longe de uma 

repetição formal e mecânica dos argumentos, objetivava cristalizar a validade dos exemplos 

como demonstração das proposições, conforme explicamos no capítulo anterior. Reforçava-se 

também a uma teorização acerca das funções e mecanismos válidos para a interpretação dos 

milagres. 

 Outra evidência de que a edição de Port-Royal é uma reposta tardia aos libelos 

jesuíticos, em especial contra o Defense de la verité catholique, é a constante referência aos 

milagres como uma forma de proteção contra os enganos do anticristo, como se pode ver neste 

trecho: “Não há razão para acreditar no Anticristo, exceto para acreditar em JESUS-CHRISTO. 

Mas há alguns que acreditam em JESUS-CHRISTO, que não devem acreditar no Anticristo”632. 

O mau uso dos milagres, a juízo dos jesuítas, havia excitado a crítica de que os jansenistas 

operavam pela mesma lógica do anticristo, com os seus sinais, com as suas maravilhas e com 

os seus prodígios. Em outra passagem, Pascal reafirmou um dos motivos pelos quais a 

interpretação e a ação jansenista jamais poderiam ser confundidas com a operação dessa 

potestade maligna: “Mas pela mesma regra que se deve acreditar em JESUS CRISTO, não se 

deve acreditar no Anticristo. JESUS CRISTO não falou nem contra Deus nem contra 

Moisés”633. Assim como Jesus, os jansenistas se jactavam de carregar a marca da inocência de 

nunca terem maculado a glória Deus, nem falado contra os seus estatutos.  

 Por fim, já nas páginas finais do texto, vemos uma conclusão que nos parece dar a nota 

principal de toda a argumentação:  

 

Há tão poucas pessoas a quem Deus se faça aparecer por esses golpes extraordinários, 

que se deve bem aproveitar essas ocasiões; visto que Ele só sai do segredo da Natureza 

 
631 Ainsi s'il y avoit division dans l'Eglise, & que les Ariens, par exemple, qui se disoient fondez sur l'Escriture 

comme les Catholiques, eussent fait des miracles, & non les Catholiques on eust esté induit en erreur. Car comme 

un homme qui nous annonce les secrets de Dieu n'est pas digne d'estre crû sur son authorité privée; aussi un homme 

qui pour marque de la communication qu'il a avec Dieu ressuscite les morts. prédit l'avenir, trasporte les 

montagnes, guerit les malades, merite d'estre crû, & on est impie si on ne s'y rend; à moins qu'il ne soit démenty 

par qulequ'autre qui fasse encore de plus grands miracles. Ibidem. p. 225.  
632 Il n'y a nulle raison de croire á l'Antichrist, qui ne soit à croire en JESUS-CHRISTO. Mais il y a en a à croire 

en JESUS-CHRISTO, qui ne sont pas à corire à l'Antichrist. Ibidem. p. 230.  
633 Mias par la mesme regle qu'on devoit croire JESUS-CHRIST, on ne devra point corire l'Antechrist.  JESUS-

CHRIST ne parloit ny contre Dieu, ny contre Moïse. Ibidem. p. 229.  



164 

 

que o cobre, para excitar nossa fé a servi-Lo com tanto mais ardor quanto mais O 

conhecemos com mais certeza. 

 

Se Deus Se descobrisse continuamente aos homens, não haveria mérito em crer Nele; 

e se jamais Se descobrisse, haveria pouca fé. Mas Ele Se esconde ordinariamente, e 

Se descobre raramente àqueles que quer engajar em seu serviço. Esse estranho 

segredo, no qual Deus Se retirou, impenetrável à vista dos homens, é uma grande lição 

para nos levar à solidão, longe da vista dos homens. Ele permaneceu escondido sob o 

véu da Natureza, que no-Lo cobre, até à Encarnação: e quando foi preciso que Ele 

aparecesse, ainda mais Se escondeu, cobrindo-Se da Humanidade. Ele era bem mais 

reconhecível quando era invisível, do que quando Se tornou visível. E, finalmente, 

quando quis cumprir a promessa que fez a seus Apóstolos, de permanecer com os 

homens até o seu último Advento, escolheu permanecer ali no mais estranho e o mais 

obscuro segredo de todos, a saber, sob as espécies da Eucaristia. É este Sacramento 

que São João chama no Apocalipse de maná escondido; e creio que Isaías O via nesse 

estado, quando disse em espírito de profecia: “verdadeiramente tu és um Deus 

Oculto”. É aí o último segredo onde Ele pode estar. O véu da Natureza que cobre Deus 

foi penetrado por vários infiéis, que, como disse São Paulo, reconheceram um Deus 

invisível. Muitos Cristãos heréticos O conheceram através de sua Humanidade, e 

adoram JESUS CRISTO, Deus e homem. Mas, quanto a nós, devemos nos estimar 

felizes porquanto Deus nos esclarece até a reconhecê-Lo sob as espécies do pão e do 

vinho. [...] Todas as coisas cobrem algum mistério. Todas as coisas são véus que 

cobrem Deus. Os Cristãos devem reconhecê-Lo em tudo634.  

 

 Nessa passagem, vemos citada textualmente a tópica introduzida no libelo jansenista do 

Dieu Caché, o qual somente se revelaria extraordinariamente àqueles tocados por sua graça. Ao 

evocar essa tópica e dispô-la assim, Pascal e os seus colaboradores parecem ressaltar o fato de 

que a irresistível graça de Deus se manifestava ao lado de seus eleitos, ao contrário de seus 

rivais jesuítas que, além de não poderem discernirem espiritualmente esses signos, não 

possuíam obras semelhantes para serem apresentadas. Além disso, o fragmento valorizava 

elementos da vida religiosa comumente associados a Port-Royal e aos ditos jansenistas, com 

destaque para a eucaristia – alvos prioritários da mais pesada artilharia jesuítica. Para Shiokawa, 

a lógica do Deus que se oculta através de um véu e se revela por meio de sua graça em eventos 

 
634 Il y a si peu de personnes à qui Dieu se fasse paroistre par ces coups extraordinaires, qu' on doit bien profister 

de ces occasions; puisque'il ne sort du secret de la naturequi le couvre, que pour exciter nostre foy à le servir avec 

d'autant plus d'ardeur que nous le conossons avec plus de certitude.  

Si Dieu se découvroit continuellement aux hommes, il n'y auroit point de merite à le croire; & s'il ne se découivroit 

jamais, il yaura peu de foy. Mais il se caché ordinairement, & se découvre rarement à ceux qu'il veut engager dans 

son service. Cét étrange secret, dans lequel Dieu s'est retiré, impenétrable à la veüe des hommes, est une grande 

leçon pour nous porter à la solitude, loin de la veüe des hommes. Il est demeuré caché sous le voile de la nature, 

qui nous le couvre, jusques à l'incarnation: & quand il a fallu qu'il ait paru, ils s'est encore plus caché en se couvrant 

de l'humanité. Il estoit bien plus reconoissable quand il estoit invisible , que non pas qaund il s'est rendu visible. 

Et enfin qaund il a voulu accomplir la promesse qu'il fiat à ses Apostres, de demeurer avec les hommes jusqu'à son 

dernier avenement, il a shoisy d'y demeurer das le plus étrange & le plus obscure secret de tous, sçavoir sous les 

especes de l'Eucharistie. C'est ce Sacrement que S. Jean Appele das l'Apocalypse une manne caché; & je crois qu' 

Isaïe le voyoit en cet estat, lors qu'il dit en esprit de prophetie: veritablement tu es un Dieu Caché. C'est là le dernier 

secret où il peut estre. Le voile de la nature qui couvre Dieu a esté penetre pas plusieurs infidelles, qui, comme dit 

S. Paul, ont reconu un Dieu invisible. Beaucoup de Chrestiens heretiques l'ont connu à travers son humanité, & 

adorent JESUS-CHRIST Dieu & home. Mais pour nous devons nous estimer heurerux de ce que Dieu nous esclaire 

jusques à la reconnoistre sous les especes du pain & du vin. [...]Toutes choses couvrent qulque mystere. Toutes 

choses son des voiles qui couvrent Dieu. Les Chrestiens doivent le reconnoistre en tout. Ibidem. p. 236 a 237.  



165 

 

como a eucaristia e as operações genuinamente milagrosas estava tão disseminada na 

espiritualidade jansenista no geral, e na de Pascal, em particular, que ela poderia ser tomada 

como “uma lógica interna” que regeu “toda suas atividades”635.  

 

3.2.4 As peculiaridades da edição de Port-Royal face aos papiers originaux de Pascal 

 A edição de Port-Royal constitui-se, vimos, como uma publicação à parte, se comparada 

aos escritos originais deixados por Pascal. Ao apontar as diferenças entre os excertos pascalinos 

e a edição de Port-Royal, embasamos a hipótese de que o texto correspondia a uma ação 

publicitária específica para o momento em que ela foi elaborada. O primeiro ponto a se destacar 

é a contenção significativa da violência publicitária, se comprarmos os escritos originais com a 

edição de Port-Royal. Um dos exemplos mais notórios pode ser visto no seguinte fragmento 

dos “escritos originais”:  

 

A Igreja tem três sortes de inimigos: os Judeus, que jamais foram de seu corpo; os 

hereges, que dela se retiraram; e os maus Cristãos, que a dilaceram por dentro. Essas 

três sortes de diferentes adversários a combatem ordinariamente de modo diverso, mas 

aqui a combatem de uma mesma sorte. Como todos estão sem milagres e a Igreja 

sempre teve contra eles milagres, todos tiveram o mesmo interesse em eludi-los e 

todos se serviram dessa desculpa: que não se deve julgar a doutrina pelos milagres, 

mas os milagres pela doutrina. Havia dois partidos entre aqueles que escutavam Jesus 

Cristo: uns que seguiam sua doutrina por seus milagres, outros que diziam... Havia 

dois partidos no tempo de Calvino. Há agora os Jesuítas, etc...636 

 

 Aqui, os jesuítas são associados diretamente aos inimigos da fé católica, dentre os quais 

estão os judeus, os hereges e os maus cristãos. Embora possíveis associações entre os jesuítas 

e os fariseus possam ser vistas na edição de Port-Royal, os padres da Companhia não são citados 

nominalmente na Pensées sur les Miracles. É o que também ocorre em outro fragmento, quando 

Pascal fez uma citação direta ao padre Claude Lingendes, responsável pelo sermão em defesa 

das posições sustentadas pelos jesuítas em seus libelos ainda nos tempos da querela:  

 
635 SHIOKAWA, Tetsuya. Op. cit. p. 221.  
636 "L’Église a trois sortes d’ennemis: les Juifs qui n’ont jamais été de son corps, les hérétiques qui s’en sont retirés, 

et les mauvais chrétiens qui la déchirent au-dedans. Ces trois sortes de différents adversaires la combattent 

d’ordinaire diversement, mais ici ils la combattent d’une même sorte. Comme ils sont tous sans miracles et que 

l’Église a toujours eu contre eux des miracles, ils ont tous eu le même intérêt à les éluder et se sont tous servis de 

cette défaite, qu’il ne faut pas juger de la doctrine par les miracles mais des miracles par la doctrine. Il y avait deux 

partis entre ceux qui écoutaient Jésus-Christ, les uns qui suivaient sa doctrine pour ses miracles, les autres qui 

disaient... Il y avait deux partis au temps de Calvin. Il y a maintenant les Jésuites, etc...". Esse Fragmento encontra-

se nas edições de Brunschvicg, de Lafuma, de Salliers, dentre outros. Para as citações dos textos originais de 

Pascal, utilizamos o site http://www.penseesdepascal.fr que, além de realizar um esforço comparativo, traz a 

transcrição detalhada dos fragmentos originais de Pascal. In: 

http://www.penseesdepascal.fr/XXXIII/XXXIII15moderne.php?r1=Lafuma%20858&r2=Mot%20ou%20express

ion. Acesso em: 22 de fevereiro de 2024. 



166 

 

 

Não devemos julgar a verdade pelos milagres, mas o milagre pela verdade. 

Portanto, os milagres são inúteis. 

Agora eles servem, e não se deve ser contra a verdade. 

Então, o que o padre Lingendes disse, que Deus não permitiria que um milagre 

enganasse... 

Quando há disputa na mesma Igreja, o milagre decide637. 

 

Nesse caso específico, a edição de Port-Royal aproveitou a conclusão da proposição – 

como vimos na seção anterior –, mas ocultou a referência ao padre Lingendes: 

 

Há milagres que são provas certas da verdade; e há outros que não são provas certas 

da verdade. É preciso uma marca para os conhecer; de outro modo, seriam inúteis. 

Ora, eles não são inúteis, e são, ao contrário, fundamentos. 

É necessário, pois, que a regra que nos é dada seja tal que não destrua a prova que os 

verdadeiros milagres dão da verdade, que é o fim principal dos milagres.638. 

 

Ainda que se possa argumentar dizendo que a referência ao padre jesuíta não poderia 

ser discernida pelo público leitor em uma distância de vinte anos dos fatos ocorridos em 1656, 

acreditamos que esse não seja o único motivo. A redução da violência publicitária não se mostra 

apenas em referências datadas e de difícil assimilação pelos leitores da época, ela é um princípio 

que percorre toda a seção da edição das Pensées de 1669 e 1670, destoando do tom mais 

virulento percebido em outras publicações – como os libelos e as Provinciales. Essa mudança 

na escalada de violência passa pela nova disposição conjuntural provocada pela Paz 

Clementina, a qual proibia a utilização de termos e de categorias ofensivas para ambas as partes. 

Talvez as palavras de Pascal, dispostas exatamente como nos fragmentos originais, não fossem 

consideradas tão apropriadas naqueles novos tempos – especialmente se considerarmos que a 

referida edição foi impressa na França, estando, portanto, sujeita a sanções eclesiásticas caso 

não respeitasse os termos da concórdia. 

 
637 Il ne faut pas juger de la vérité par les miracles mais du miracle par la vérité. 

Donc les miracles sont inutiles. 

Or ils servent, et il ne faut point être contre la vérité. 

Donc ce qu’a dit le P. Lingendes, que Dieu ne permettrait point qu’un miracle puisse induire à erreur... 

Lorsqu’il y aura contestation dans la même Église, le miracle décide. In: 

http://www.penseesdepascal.fr/XXXIV/XXXIV4moderne.php?r1=Lafuma%20878&r2=Mot%20ou%20expressi

on. Acesso em: 22 de fevereiro de 2024. 
638 il y a des miracles qui sont des preuves certaines de la verité; & il en a qui sont pas des preouves certaines de 

verité. il faut une marque pour les connoistre; autrement ils seroient inutiles. Or ils ne sont pas inutiles, & sont au 

contraire fondemens. 

Il faut donc que le regle qu'on nous donne soit telle, qu'elle ne détuisé pas la prouve que les vrais miracles donnent 

de la verité, qui est la fin principale des miracles. PASCAL, Blaise. Pensées de M. Pascal sur la religion, et sur 

quelques autres sujets, qui ont esté trouvées après sa mort parmy ses papiers [publiées avec une préface par 

Étienne Perier]. p. 219. 

http://www.penseesdepascal.fr/XXXIV/XXXIV4moderne.php?r1=Lafuma%20878&r2=Mot%20ou%20expression
http://www.penseesdepascal.fr/XXXIV/XXXIV4moderne.php?r1=Lafuma%20878&r2=Mot%20ou%20expression


167 

 

De toda forma, as Pensées sur les miracles seguem sendo, muito provavelmente, a 

última ação publicitária e o mais bem-sucedido esforço de arquivamento da querela, haja vista 

que conta até hoje com uma ampla divulgação. Aliadas à consolidação da figura de Pascal como 

grande sábio e polemista nas décadas e nos séculos seguintes, a imponente posição de poder 

dos jesuítas à época da querela acabou eclipsada.  

 

3.3 O arquivamento da querela 

Em Artes de querelar, Luiz César de Sá explora, por meio da Nouvelle Allégorique ou 

hgistoire des Derniers troubles arrivez au royaume d’éloquence, de Antoine Furetière, um 

princípio comum a outras querelas letradas do século XVII: o esforço de arquivamento das 

controvérsias639, a fim de “mostrar quem estava autorizado a participar legitimamente dos 

embates”640. Revisitar o momento da querela, levantando os seus protagonistas e os volumes 

produzidos era uma forma de reforçar e de legitimar as autoridades envolvidas no bojo de uma 

“política de imortalidade”641.  

Outra função do arquivamento, explicitada pelos próprios protagonistas das querelas, 

era a de selecionar determinados textos em detrimento de outros, sob o argumento de que a 

dispersão provocada pela difusão de impressos dificultava a distinção dos verdadeiramente 

excelentes. Desse modo, impunha-se um esforço de síntese, capaz de orientar o público em 

meio ao mar de impressos, além de guiar o seu juízo. 

 Esses “livros de arquivamento”642 também podem ser encontrados em um momento 

imediatamente posterior aos enfretamentos envolvendo os jansenistas e os jesuítas, entre as 

décadas de 1640 e de 1660. Destacaremos nesta seção três publicações, a saber: a Apologie 

pour les religieuses de Port-Royal du Saint Sacrament, Contre les injustices et les violences du 

procedé dont on a usé envers ce Monastere, publicada em 1665, de autoria atribuída a Antoine 

Arnauld ; L'hérésie imaginaire, de 1667, atribuída a Pierre Nicole e Prejugés legitimes contre 

le jansenisme. Avec une histoire abrege’e de cette erreur depuis le commencement des troubles 

que Jansenius et M. Arnauld ont causé dans le monde jusques à leur pacification, publicada em 

1686 pelo abade François de La Ville, sob o pseudônimo de “doutor da Sorbonne”. Como 

demostraremos, essas publicações compõem um esforço de rememoração das controvérsias 

 
639 DE SÁ, Luiz César. Op cit. p. 310.  
640 Ibidem.  
641 Ibidem. p. 24. 
642 Ibidem. p. 325.  



168 

 

ocorridas nas décadas anteriores, estimulado pela atmosfera de concórdia que se desenhava sob 

a tênue Paz Clementina.  

 Apesar de as suas diferenças de conteúdo e de propósito, um tema se destacava em todas 

essas obras: definir o jansenismo. A memória disputada das controvérsias foi, também, um 

esforço de identificação. Tomemos isso como um ponto de partida para pensar, nos casos em 

que é evocada, de que forma a cura de Marguerite Perrier foi retomada na narrativa dos jesuítas 

e dos jansenistas. 

 

3.3.1 A Apologie pour les religieuses de Port-Royal frente à ameaça jesuíta 

Em 1665, foi publicada a Apologie pour les religieuses de Port-Royal du Saint-

Sacrement, contre les injustices et les violences du procédé dont on a usé envers ce monastère. 

De autoria anônima (comumente atribuída a Antoine Arnauld, a Pierre Nicole e a Claude de 

Saint Marthe) e sem referências aos responsáveis por sua publicação, a obra é dividida em 

quatro partes – sendo a primeira datada de outubro de 1664 –, com o prefácio e a quarta parte 

tendo sido escritos em janeiro e em abril de 1665643. Monique Cottret sugere que ela representa 

um primeiro esforço de construção de uma memória cujo intuito era heroicizar as freiras de 

Port-Royal, em um momento em que a abadia começava a sofrer o forte assédio do arcebispado 

de Paris, o qual via no monastério e nas religiosas ali confinadas o maior foco de resistência à 

assinatura do formulário644. O evento capital que dá origem ao texto é a primeira deportação 

das freiras daquela casa, motivo pelo qual, além de construir um histórico das perseguições 

sofridas por Port-Royal, o texto também se dedicou a sua defesa. Pretendia-se, com isso, romper 

o cerco formado ao seu redor, dando-lhes uma voz que, pretensamente, sua caridade lhes 

vedava, inserindo a obra, portanto, no gênero das apologias – tipo textual comum no universo 

letrado cristão. No contexto da querela, os textos intitulados “apologias” se faziam muito 

presentes, por exemplo, a Apologie de Monsieur Jansenius evesque d'Ipre (1643), de autoria 

atribuída a Antoine Arnauld ou a Apologie pour monsieur Arnauld docteur de Sorbonne, contre 

un libelle publié par les jesuites, intitulé Remarques judicieuse (1645), de Godefroy Hermant, 

e, até mesmo, o projeto da Apologie de la religion chrétienne de Pascal. A maior parte da obra 

se concentra na descrição das virtudes cristãs daquela comunidade, em dar respostas às 

acusações sofridas pelas freiras e a acusar a sua injusta perseguição por parte das autoridades – 

eclesiásticas e civis –, personificadas por Hardouin de Péréfixe. Todavia, ela também formula 

 
643 COTTRET, Monique. Op cit. p. 99.  
644 É o que se pode depreender do subtítulo do quarto capítulo, intitulado L’héroïsation de la résistance des 

religieuses: une mémoire en construction. Ibidem.  



169 

 

uma síntese das controvérsias que se dava por meio da constatação de que por trás da 

perseguição sofrida estava a Companhia de Jesus, causa motora de todos os ataques contra as 

religiosas. 

 Logo no prefácio, as internas aparecem como objeto de uma injustiça, imposta por 

forças que as superavam largamente, pois resistiam não contra o arcebispo de Paris, e sim contra 

“a corrupção dos corações dos homens”, a qual granjeava sobre os “poderosos no mundo”645. 

Do outro lado, personificando os perseguidores da Igreja de Cristo, estavam os jesuítas — força 

oculta e maligna, engajada em maquinações junto aos poderosos da Terra. Eram apresentados 

como a causa de todos os males que se abatiam sobre a comunidade, como se evidencia no 

seguinte trecho:  

 

A primeira é que este crime pretendido, que atualmente se imputa às Religiosas de 

Port-Royal, é diferente de todos aqueles que seus inimigos lhes reprovaram antes dos 

últimos três anos. Há mais de vinte anos que elas são objeto do ódio dos Jesuítas. 

Publicou-se contra elas uma infinidade de maledicências de mui grande consequência. 

Disse-se que não tinham Imagens, que não oravam nem à Virgem nem aos Santos; 

que zombavam do Terço; que rejeitavam a Oração pelos mortos; que só mui raramente 

participavam da Eucaristia; que a Confissão dos pecados veniais não estava em uso 

entre elas; que tinham doutrinas e máximas particulares; que não criam na Eucaristia, 

nem mesmo na Encarnação. Todas essas acusações fizeram o entretenimento das 

devotas dos Jesuítas, e mesmo de vários dos Mosteiros que eles governam. Não as 

semearam apenas em segredo. Publicaram-nas em plena cátedra e em livros impressos 

com o nome do Impressor e do Autor. Enfim, já se exerceram contra essas Religiosas 

procedimentos e rigores inauditos, retirando-lhes suas Pensionistas, suas Postulantes 

e suas Noviças sem forma de justiça, pela só ordem do poder secular. E, contudo, isso 

não era ainda pela recusa da Assinatura, visto que a Assinatura não estava ainda 

ordenada na Diocese de Paris. E assim, era mister que esse tratamento tão estranho 

fosse fundado nessas maledicências que os Jesuítas haviam espalhado contra elas646. 

 

 
645 “[...] que je ne voye bien que le procedé de Mr.l'Archevesque de Paris estant favorisé par la secrette 

complaisance que la corruption du cœur des hommes leur donne pour ceux qui sont puissans dans le monde [...]”. 

ARNAULD, Antoine MARTHE, Claude de Saint. NICOLE, Pierre. Apologie pour les religieuses de Port-Royal 

du Saint-Sacrement, contre les injustices et les violences du procédé dont on a usé envers ce monastère. Premiere 

Partie. 1665. p. 3.  
646 La premiere que ce crime pretendu qu'on impute presentement aux Religieuses de Port - Royal est different de 

tous ceux que leurs ennemis leur ont reproché avant les trois dernieres années. Il ya plus de vingt ans qu'elles font 

l'objet de la haine des Jesuites. On a publié contre elles une infinité de médisances de tres - grande consequence. 

On a dit qu'elles n'avoient point d'Images, qu'elles ne prioient ny la Vierge ny les Saints; qu'elles se moquoient du 

Chapelet; qu'elles rejettoient la Priere pour les morts; qu'elles ne participoient que tres rarement à l'Eucharistie; 

que la Confession des pechez veniels n'estoit pas en usage parmy elles; qu'elles avoient des doctrines et des 

maximes particulieres; qu'elles ne croyoient pas l'Eucharistie, ny mesme l'Incarnation. Toutes ces accusations ont 

fait l'entretien des devotes des Jesuites, et mesme de plusieurs des Monasteres qu'ils gouvernent. On ne les a pas 

seulement semées en secret. On les a publiées en pleine chaire, et dans des livres imprimez avec le nom de 

l'Imprimeur et de l'Auteur. Enfin on a exercé des -jà contre ces Religieuses des procedures et des rigueurs inoüyes 

en leur ostant leurs Pensionnaires, leurs Postulantes et leurs Novices sans forme de justice par le seul ordre de la 

puissance seculiere. Et cependant ce n'estoit pas encore pour le refus de la Signature, puisque la Signature n'estoit 

pas encore ordonnée dans le Diocese de Paris . Et ainsi il falloit que ce traitement si étrange fust fondé sur ces 

médisances que les Jesuites avoient respandues contre eles. Ibidem. p. 37.  



170 

 

Nessa síntese das acusações às freiras de Port-Royal, tudo que lhes acontecia era fruto 

do artifício dos jesuítas que acabavam por indispor parte do reino contra elas. Tal era a 

segurança de impunidade por parte dos inacianos que seus livros foram “impressos com o nome 

do Impressor e do Autor”, mostrando, assim, a sua despreocupação com eventuais censuras. Os 

autores descrevem essas querelas como já tendo sido superadas e a justiça das religiosas por 

fim confirmada pelas próprias autoridades eclesiásticas647. De acordo com eles, três conclusões 

poderiam ser retiradas daí: primeiro que, até o advento do formulário, a abadia estava saudável 

e era reconhecida por sua fidelidade; segundo, que os jesuítas foram os grandes responsáveis 

pelas calúnias empreendidas contra as religiosas de Port-Royal e terceiro, que os perseguidores 

não estavam interessados no zelo e na justiça para a Igreja648. Entre os jesuítas acusados dessa 

injusta perseguição, Arnauld e Nicole destacam a figura de François Annat, apontado como o 

principal responsável por moldar os juízos do arcebispo – pintado na obra como uma marionete 

nas mãos do provincial da Companhia649. O mesmo raciocínio é repetido na segunda parte do 

livro, quando vemos a seguinte ponderação: 

 

III. Não é difícil aliar a esta disposição o que Monsieur o Arcebispo declara 

frequentemente de seus sentimentos sobre este assunto. Diz que não ama os Jesuítas. 

Crê-se bem, eles não são mui amáveis. O Rei Henrique, o Grande, não tinha assaz 

motivo para amá-los. Ele, contudo, fê-los voltar à França, porque, sem isso, não cria 

sua vida assegurada, como testemunha Monsieur de Sully em suas Memórias. 

 
647 “O tempo descobriu a falsidade de tantas acusações tão horríveis; e se os caluniadores deste Mosteiro 

permaneceram impunes por seu crédito, suas calúnias não foram menos claramente convencidas. Nada se 

encontrou de todas essas pretendidas desordens nas visitas que ali se fizeram; e por menos favorável que lhe haja 

sido o Senhor de Paris, ele foi constrangido a prestar a essas Religiosas este testemunho de justiça: Que havia 

encontrado todas as coisas ali em uma exata regularidade; que eram boas Religiosas e que eram puras como Anjos”. 

“Le temps a descouvert la fausseté de tant d'accusations si horribles; et si les calomniateurs de ce Monastere sont 

demeurez impunis par leur credit , leurs calomnies n'en ont pas esté moins clairement convaincuës . On n'a rien 

trouvé de tous ces defordres pretendus dans les vilites qu'on y a faites; et quelque peu favorable que luy ait esté 

Mr. de Paris , il a efté contraint de rendre à ces Religieuses ce témoignage de justice ; Qu'il y avoit trouvé toutes 

choses dans une exacte regularité ; que c'estoient de bonnes Religieuses et qu'elles estoient pures comme des 

Anges”. Ibidem. 
648 “E, enfim, que não há lugar algum para crer que aqueles que exerceram tantos rigores contra o Mosteiro de 

Port-Royal por causa da pretendida desobediência que lhe reprocham sobre o assunto da Assinatura tenham sido 

animados nisso pelo zelo da justiça e da honra da Igreja”.  

“Et enfin qu'il n'y a aucun lieu de croire que ceux qui ont exercé tant de rigueurs contre le Monastere de Port - 

Royal à cause de la pretenduë desobeïssance qu'ils luy reprochent ſur le sujet de la Signature aient esté animez en 

cela du zele de la justice et de l'honneur de l'Eglise”. Ibidem. p. 38.  
649 “Mas longe se esteve de agir com esse espírito de equidade. O Padre Annat, isto é, o chefe dos perseguidores 

de Port-Royal, sempre teve a principal parte nas resoluções que Monsieur o Arcebispo tomou contra essa casa. E 

a verdade, sendo mais forte que a dissimulação, tirou da própria boca de Monsieur o Arcebispo essa sincera 

confissão que tem demasiadas testemunhas para poder ser desautorizado: que ele havia cedido o que havia feito à 

paixão dos inimigos de Port-Royal. E assim, com efeito, arruína-se um Mosteiro para contentar o P. Annat”.  

“Mais on a esté bien éloigné d'agir par cet esprit d'equité. Le Pere Annat, c'est à dire le chef des persecuteurs de 

Port - Royala toûjours eu la principale part aux resolutions que Mr. l'Archeveſque a prises contre cette maison. Et 

la verité estant plus forte que la dissimulation a tiré de la bouche mesme de Mr. l'Archevesque cet aveu sincere qui 

a trop de témoins pour pouvoir estre desavoüé, qu'il avoit donné ce qu'il avoit fait à la passion des ennemis de Port 

- Royal: Et ainsi l'on ruine en effet un Monastere pour contenter le P. Annat”. Ibidem.  



171 

 

Monsieur o Cardeal de Richelieu jamais foi partidário dos Jesuítas; e, todavia, que 

cuidado não teve em os poupar. E pode-se dizer o mesmo de Monsieur o Cardeal 

Mazarino, que os conhecia assaz para não lhes ter grande afeição. Não se amam os 

tiranos, teme-se-os. Os Jesuítas são os tiranos da Igreja. Não dominam nela pelo amor, 

mas pelo terror, e fazem-se temer não somente aos fracos, mas aos mais poderosos, 

particularmente nas coisas que são sua principal paixão, e onde são apoiados pelo 

favor da Corte. Não me surpreendo, pois, que Monseigneur o Arcebispo lhes resista 

em pequenas coisas, que lhes recuse uma cátedra ou outra bagatela: é sua inclinação 

que então age, e que ele não pode constranger em tudo. Mas não é fácil, igualmente, 

a empreitada de resistir ao Padre Annat em sua paixão dominante, e na qual era de 

temer que fosse sustentado pelo favor da Corte; era uma empresa mui grande e que 

superava as forças comuns; mas era, todavia, uma empresa necessária a quem quer 

que entrasse no Arcebispado de Paris. É um extremo infortúnio para Monsieur o 

Arcebispo que ele se tenha encontrado nessa dura necessidade. Mas era-lhe fácil 

prevê-la antes de se encarregar de uma dignidade tão pesada. Devia consultar mais 

suas próprias forças e examinar seriamente diante de Deus esse importante aviso que 

o Santo Espírito deu pela boca do Sábio a todos aqueles que entram nos ofícios da 

Igreja: 'Noli quarere fieri judex, nisi valeas virtute perrumpere iniquitates' 650. 

 

 Conforme veremos, atribuir aos jesuítas uma maquinação perversa, a partir das 

entranhas do poder temporal e eclesiástico, será a tônica do esforço de memorização das 

controvérsias elaborado por Nicole, motivo pelo qual boa parte do restante da Apologie pour 

les religieuses de Port-Royal se dedicou a combater os principais argumentos empregados pelos 

jesuítas. Entre eles está a acusação de que os jansenistas, termo rejeitado veementemente na 

obra, eram os responsáveis por introduzir as novidades acerca dos dogmas da Igreja e, Port-

Royal como o seu quartel-general, através do qual essas “novidades” teriam sido disseminadas. 

Ao citar um trecho de autoria atribuída a Annat, os autores elaboraram o seguinte raciocínio: 

 

Contudo, o P. Annat faz assaz conhecer pela maneira como fala deste assunto que é 

uma coisa insustentável tratar tão duramente tantas Virgens consagradas a Deus por 

 
650 III. Il n'est pas difficile d'allier avec cette dispofition ce que M. l'Archevesque declare souvent de ses sentimens 

sur cette affaire. Il dir qu'il n'ayme pas les Jesuites. On le croit bien, ils ne sont pas fort aymables. Le Roy Henry 

le Grand n'avoit pas trop de sujet de les aymer. Il les fit neanmoins revenir en France, parce que sans cela, il ne 

croyoit pas sa vie asseurée comme le témoigne Mr.de Sully dans ses Memoires. Mr. le Cardinal de Richelieu ne 

fut jamais partisan des Jesuites; et cependant quel soin n'a- t'il point eu de les ménager. Et l'on peut dire le mesme 

de Mr. le Cardinal Mazarin qui les connoissoit assez pour n'avoir pas grande affection pour eux. On n'ayme pas 

les tyrans, on les craint. Les Jesuites sont les tyrans de l'Eglise. Ils n'y dominent pas par l'amour, mais par la terreur, 

et ils se font craindre non seulement aux foibles, mais aux plus puissans particulierement dans les choses dont ils 

font leur principale passion, et où ils font appuyez de la faveur de la Cour. Je ne m'estonne donc pas que 

Monseigneur l'Archevesque leur resiste dans de petites choses, qu'il leur refuse une chaire ou une autre bagatelle: 

c'est son inclination qui agit alors, et qu'il ne peut pas contraindre en tout . Mais il n'est pas facile de mesme 

d'entreprendre de resister au P. Annat dans sa passion dominante, et dans laquelle il estoit à craindre qu'il fust 

soûtenu de la faveur de la Cour; c'estoit une entreprise tres - grande et qui surpassoit les forces communes; mais 

c'estoit neanmoins une entreprise necessaire à quiconque entroit dans l'Archevesché de Paris. C'est un mal - heur 

extreme pour Mr. l'Archevesque qu'il se soit trouvé dans cette dure necessité. Mais il luy estoit facile de la prevoir 

avant que de se charger d'une dignité si pesante. Il devoit consulter davantage ses propres forces et examiner 

serieusement devant Dieu cét important avis que le S. Esprit a donné par la bouche du Sage à tous ceux qui entrent 

dans les charges de l'Eglise: Noli quarere fieri judex, nisi valeas virtute perrumpere iniquitates. ARNAULD, 

Antoine MARTHE, Claude de Saint. NICOLE, Pierre. Apologie pour les religieuses de Port-Royal du Saint-

Sacrement, contre les injustices et les violences du procédé dont on a usé envers ce monastère. Seconde Partie. 

1665. p. 82 e 83.  



172 

 

tão leve motivo. E é isso que o obrigou a substituir outro por sua ousadia acostumada 

a fazer falsas suposições. Ele parece concordar que não se deveria ter falado às 

Religiosas de subscrição, se não as houvessem instruído das máximas do Jansenismo. 

Mas é, diz ele, o mal que os Jansenistas fizeram, e que torna necessário o remédio da 

subscrição. 'Eles fizeram', acrescenta ele em um lugar, 'dos dois Port-Royais da 

cidade e dos campos as duas primeiras academias de sua seita'. Donde ele conclui 

que este Mosteiro de Religiosas, havendo sido a fonte onde aqueles que seguiam essa 

pretendida seita iam haurir o conhecimento que dela tinham, foi o que obrigou a 

prudência e a previdência daqueles que devem remediar o mal a dar ordem para que 

esse lugar seja desinfetado, e que se limpe essa fonte, porquanto o mal é contagioso... 

E que assim não se devia consentir na recepção, seja das Noviças, seja das 

Pensionistas, sem estar assegurado da integridade e pureza daquelas que as devem 

educar. 

Eis o método ordinário dos Jesuítas. Impõem ousadamente crimes imaginários àqueles 

que querem perseguir. E tomam em seguida suas próprias mentiras por fundamentos 

legítimos de suas perseguições. Mas o que há de particular neste encontro é que, após 

haver suposto um mal que não existe para denegrir uma casa santa, querem que se 

aplique um remédio ridículo, e que não se pode julgar sem loucura ser próprio a curar 

esse mal. São estes os dois pontos que cumpre tratar para confundir este Jesuíta. O 

primeiro é que é mui falso que as Religiosas de Port-Royal estejam infetadas de 

quaisquer maus sentimentos. O outro é que, quando isso se desse, não haveria nada 

de mais absurdo que pensar haver remediado a esse mal pela subscrição do 

Formulário. 

Para o primeiro, não será difícil derrubar a hipótese imaginária do P. Annat. Pois é 

assim que ele mesmo a chama: Eu permaneço, diz ele, na hipótese da aprovação 

positiva que seu espírito deu à doutrina de Jansênio. É, pois, uma hipótese, isto é, 

uma suposição que não tem por fundamento senão calúnias grosseiras, equívocos cem 

vezes arruinados, consequências ridículas e contos fabulosos. 

Não é um fato, diz o P. Annat, de notoriedade pública que os novos Dogmatistas 

trabalham há perto de trinta anos na instrução dessas meninas? E não é, ao contrário, 

de notoriedade pública que os Jesuítas são caluniadores sem pudor quando continuam, 

há tantos anos, a tratar de novos Dogmatistas aqueles que os desafiaram cem vezes 

sobre um novo dogma em particular que pudessem dizer ser herético, e que pudessem 

provar ser sustentado por aqueles que acusam no ar de serem Autores de novos 

dogmas; ao invés, são eles que são verdadeiramente de novos Dogmatistas, pois 

sustentam os dogmas de seu Molina, que ele mesmo reconheceu serem novos, que 

Mariana, um dos primeiros Jesuítas, chamou de: Hesterna Ludovici Molina 

commenta, e que outro Jesuíta, Autor da vida do Cardeal Belarmino, confessou haver 

nascido da cabeça de um Escritor particular de sua Companhia651. 

 
651 Cependant le P. Annat fait assez connoistre par la maniere dont il parle de cette affaire que c'est une chose 

insoûtenable que de traitter si durement tant de Vierges consacrées à Dieu pour un si leger sujet. Et c'est ce qui l'a 

obligé d'en substituer un autre par sa hardiesse accoustumée à faire de fausses suppositions. Il semble demeurer 

d'accord qu'on n'auroit point deu parler aux Religieuses de souscription, si on ne les avoit point instruites des 

maximes du Jansenisme. Mais c'est, dit - il , le mal  que les Jansenistes ont fait , et qui rend necessaire le remede 

de la souscription . Ils ont fait, ajoûte - t'il en un endroit , des deux Ports - Royaux de la ville et des champs les 

deux premieres academues de leur feite . D'où il conclut, que ce Monastere de Religieuses aiant esté com ue la 

source, où ceux qui suivoient cette pretendue feite alloient puifer la connaissance qu'ils en avoient. C'est ce qui a 

obligé la prudence et la prevoyance de ceux qui doivent remedier au mal de donner ordre que ce lieu soit definsecté, 

et qu'on nettoye cette fontaine puisque le mal est contagieux ...... Et qu'ainsi on n'a pas deu consentir à la reception 

soit des Novices, soit des Pensionnaires, sans estre asseuré de l'integrité et pureté de celles qui les doivent élever. 

Voilà la methode ordinaire des Jesuites. Ils imposent hardiment des crimes imaginaires à ceux qu'ils veulent faire 

persecuter. Et ils prennent en suitte leurs propres mensonges pour des fondemens legitimes de leurs persecutions. 

Mais ce qu'il y a de particulier en cette rencontre, c'est qu'aprés avoir supposé un mal qui n'est point pour décrier 

une maison sainte, ils veulent qu'on y applique un remedė ridicule, et qu'on ne peut juger ' sans folie estre propre 

à guerir ce mal. Ce sont les deux points qu'il faut traiter pour confondre ce Jesuite. L'un qu'il est tres - faux que les 

Religieuses de Port - Royal soient infectées d'aucuns mauvais sentimens. L'autre que quand cela feroit il n'y auroit 

rien de plus absurde que de penser avoir remedié à ce mal par la souscription du Formulaire. 

Pour le premier il ne sera pas difficile de renverser l'hypothese imaginaire du P. Annat. Car c'est ainſi qu'il l'appelle 

luy mesme. Je demeure, dit - il, dans l'hypothese de l'approbation positive que leur esprit a donné à la doctrine de 



173 

 

Revisitar a querela e contestar a interpretação jesuíta implicava negar a imposição do 

jansenismo – atribuído a eles pelos padres da Companhia – inicialmente apresentado como uma 

mera hipótese. Nesse caso, os autores se ocuparam, em primeiro lugar, de negar a existência de 

um novo dogma criado por Jansênio para, em seguida, contestar a ideia de que, se assim o fosse, 

a comunidade de Port-Royal o teria abraçado, pois assumi-lo significaria condescender com o 

argumento do provincial em prol da existência de um “jansenismo”. Conforme vimos, os assim 

chamados jansenistas não se viam como tal. Para a maior parte dos membros dessa comunidade, 

Jansênio era apenas um intérprete de Agostinho e, em última instância, um interprete do 

apóstolo Paulo que, em suas epístolas, havia estabelecido as diretrizes da graça que o bispo de 

Hipona e o de Ypres nada mais fizeram do que sistematizar e divulgar. Dessa forma, os 

verdadeiros introdutores da novidade seriam os jesuítas, os quais, pela pena de Molina, 

disseminaram dogmas novos e errôneos acerca da fé.  

A tese de uma “heresia imaginária”, sintetizada no texto, constituirá a coluna dorsal dos 

escritos de Pierre Nicole nos anos seguintes. Segundo essa perspectiva, o jansenismo só existiria 

na pena difamatória dos jesuítas e, assim como as falácias citadas anteriormente, seriam 

desmoralizadas como alegações caluniosas.  

 

3.3.2 A “Heresia Imaginária” e o jansenismo à contraluz dos jesuítas 

 As Lettres sur l’heresie imaginaire integram uma campanha epistolar de dez cartas, 

iniciadas por Pierre Nicole sob o pseudônimo de o Senhor de Damvilliers, entre 1664 e 1665, 

tendo sido seguidas por Les visionnaires, contendo mais oito cartas. De acordo com Monique 

Cottret, essa campanha pretendia ser uma extensão das Provinciales de Pascal652 e 

compartilhava com elas o objetivo de acusar as imposturas cometidas pela Companhia. 

Conforme dissemos, Cottret atribui a essas cartas a mudança de disposição de Péréfixe653 no 

que dizia respeito às freiras de Port-Royal, apesar das acusações atribuídas ao arcebispo aqui 

 
Jansenius. C'est donc une hypothese, c'est à dire une supposition qui n'a pour fondement que des calomnies 

grossieres, des equivoques cent fois ruinées, des consequences ridicules, et des contes fabuleux. 

N'est ce pas un fait, dit le P. Annat, de notorieté publique que les nouveaux Dogmatistes travaillent depuis prés de 

trente ans à l'instruction de ces filles. Et n'est- il pas au contraire de notorieté publique , que les Jesuites sont des 

calomniateurs sans pudeur lors qu'ils continuent depuis tant d'années à traiter de nouveaux Dogmatistes , ceux qui 

les ont defiez cent fois de veau dogme en particulier qu'ils pussent dire estre heretique , et qu'ils pussent prouver 

estre soûtenu par ceux qu'ils accusent en l'air d'estre Auteurs de nouveaux dogmes ; au lieu que ce sont eux qui 

sont veritablement de nouveaux Dogmatistes , puis qu'ils soûtiennent les dogmes de leur Molina que luy mesme a 

reconnu estre nouveaux , que Mariana l'un des premiers Jesuites a appellez : Hesterna Ludovici Molina commenta 

, et qu'un autre Jesuite Auteur de la vie du Cardinal Bellarmin a avoüé estre nez de la teste d'un Escrivain particulier 

de leur Compagnie. ARNAULD, Antoine MARTHE, Claude de Saint. NICOLE, Pierre. Op cit. p. 101.  
652 COTTRET, Monique. Op cit. p. 89.  
653 Ibidem. 



174 

 

não destoarem muito daquelas escritas anos antes na Apologie. Nesta seção, analisaremos uma 

compilação delas, publicada em Liege por Adolphe Beyers, no ano de 1667, sob o título de Les 

Imaginaires, ou Lettres sur l’heresie imaginaire, separadas em dois volumes – sendo o primeiro 

composto pelas dez primeiras cartas, e o segundo pelas outras oito, uma vez que, segundo o 

editor, todas elas “dizem respeito todas a um mesmo adversário”654: a Companhia de Jesus. A 

escolha dessa edição se deve ao acréscimo de um prefácio dedicado não só a resumir o conteúdo 

das cartas, mas também a conferir-lhes um sentido que ia ao encontro do esforço de 

arquivamento e de memorialização das controvérsias ocorridas entre os anos de 1640 e de 1660. 

Segundo o editor, a publicação optou por manter o estilo das cartas, acrescentando apenas um 

cabeçalho e um encerramento. Coube também a eles a escolha do título da obra, que lhes 

pareceu pertinente nomear como L’Heresie Imaginaire 655. Desse modo, entendemos que não 

somente as epístolas originalmente escritas por Nicole, mas também o próprio volume impresso 

por Beyers, integram a empreitada de recapitulação e de arquivamento das disputas passadas, 

conferindo-lhes um sentido favorável à sua causa.  

 Na sessão de avisos ao leitor, os editores buscaram ponderar acerca das disposições que 

levaram o autor a dissertar sobre aqueles determinados temas, destacando que isso se dava em 

meio à “querelle du formulaire”656. Tal colocação evidencia, como raramente se vê em nossa 

documentação, uma noção situacional do estatuto desses enfretamentos enquanto querelas, 

nomeadamente discerníveis a partir de suas temáticas. Os debates ao redor do formulário se 

apresentavam, então, como o mais recente desdobramento das disputas letradas entre a 

comunidade arregimentada ao redor de Port-Royal e os seus rivais, vindo a se somar a todas as 

outras, como pode-se perceber na descrição da Terceira Carta: 

 

Adicionou-se-lhe uma Terceira [carta] pouco tempo depois, porquanto se julgou que 

era bom dar uma ideia geral de todas as diferenças que se tiveram com os Jesuítas, os 

quais todos tiveram o mesmo sucesso: que os Jesuítas se mantiveram no mesmo 

crédito e na mesma autoridade, ao passo que aqueles que os combateram não tiveram 

 
654 “parce que les huit dernieres regardent toutes un même adversaire”. Seção de Avertissement do editor. In: 

NICOLE, Pierre. Les imaginaires, ou letres sur l’heresie imaginaire. Volume I Contenat les dix premières. Par le 

Sr de Damvilliers. Impresso em Liege por Adolphe Beyers. 1667. p. 2.  
655 “Mas, havendo-os comunicado a uma pessoa mui judiciosa, ela julgou que a união desses escritos não seria 

agradável por causa da diversidade do estilo e da matéria: que assim valia mais dá-los separadamente, reduzir este 

último escrito à forma de uma carta, o que não foi difícil, acrescentando-lhe uma cabeça e um fim. Pensou-se, em 

seguida, no título que se lhe daria, e não se encontrou nenhum mais próprio que o de Heresia Imaginária”. 

“Mais les ayant communiquées à une personne fort judicieuse, il jugea que l'union de ces écrits ne seroit pas 

agreable acause de la diversité du stile et de la matiere: qu'ainsy il valloit mieux les donner separément, reduire ce 

dernier écrit à la forme d'une lettre, ce qui ne fut pas difficile en y ajoûtant tant une teste et une fin. On pensa 

ensuite au titre qu'on y donneroit, et l'on n'en trouva point de plus propre que celuy d'Heresie Imaginaire”. Ibidem. 

3. 
656 Ibidem. 



175 

 

senão as perseguições por quinhão; mas que a verdade que eles sustentaram sempre 

permaneceu vitoriosa do crédito e da potência dos Jesuítas. É o que se fez ver nesta 

carta, pelo exemplo das diferenças entre o falecido Monsieur de S. Cyran e o Jesuíta 

Garase; e entre Petrus Aurelius e a Sociedade inteira; pela disputa da frequente 

comunhão; pela guerra contra os Casuístas; e, enfim, pela querela mesma da graça, 

tendo os Jesuítas sido reduzidos a um ponto onde é impossível que subsistam. 

 

Este ponto era sua pretensão: que o fato é inseparável do direito, que se deve crer por 

fé divina, e que aqueles que o negavam eram heréticos. O Autor das Heresias 

Imaginárias prediz nesta carta a destruição e a ruína desta impertinente doutrina, sem 

determinar o tempo. E foi mesmo mais curto do que ele ousara esperar. [Grifo 

nosso]657. 

 

Valendo-se de termos como “diferenças”, “disputa”, “guerra” e, por fim, “querela”, o 

livreiro, já nas páginas iniciais, conduziria a atenção do leitor para o embate derradeiro, ou seja, 

a querela do formulário. Tendo supostamente sido derrotados em todos os confrontos anteriores, 

os jesuítas buscariam desesperadamente uma vitória nessa disputa, tarefa essa impossível, pois 

o arcebispo de Paris já havia se decidido por não exigir nas questões de fato uma fé divina, 

sendo requerido no lugar apenas uma fé humana658 que, vimos, era o último empecilho para o 

estabelecimento da concórdia. Os inacianos, na figura de François Annat, não satisfeitos com a 

contestável exigência de uma fé humana659, lograram êxito em constranger Péréfixe a 

abandonar a sua disposição de pacificar a Igreja, pois se mostrava uma tarefa difícil para o 

arcebispo “desistir de um compromisso infeliz como esse depois de tê-lo assumido”660. Desse 

modo, o editor, ao acusar o ventriloquismo do prelado parisiense, atribuía à sustentação da tese 

 
657 On y en ajouta une Troisiême peu de temps après, parce que l'on jugea qu'il estoit bon de donner une idée 

generalle de tous les differends que l'on a en avec les Jesuites qui ont tous eu ce même succés; que les Jesuites se 

sont maintenus dans le même credit la même autorité que ceux qui les ont combattus n'ont eu que les persecutions 

pour partage mais que la verité qu'ils ont soutenue est toujours demeurée victorieuse du credit et de la puissance 

des Jesuites. C'est ce que l'on fit voir dans cette lettre, par l'exemple des differends entre feu M. de S. Cyran, & le 

Jesuite Garase; et entre Petrus Aurelius , la Societé toute entiere; par la dispute de la frequente communion; par la 

guerre contre les Casuistes; et enfin par la querelle même de la grace, les Jesuites y ayant esté reduits à un point, 

où il est impossible qu'ils subsistente. 

Ce point estoit leur pretention; que le fait est inseparable du droit, qu'il le faut croire de foy divine, et que ceux qui 

le nioient estoient heretiques. L'auteur des Heresies Imaginaires predit dans cette lettre la destruction la ruine de 

cette impertinente doctrine, sans en determiner le temps. Et il a esté même plus court qu'il ne l'eust osé esperer”. 

Ibidem. p. 4 e 5. 
658 “Pouco tempo depois, o Arcebispo de Paris emitiu seu primeiro mandato, onde declarou que não se poderia 

exigir do fato a fé divina sem ignorância sem malícia; que assim ele pediu apenas a fé humana”. 

“Car peu de temps aprés M. l'Archevêque de Paris fit son premier Mandement, où il declara qu'on ne pouvoit sans 

ignorance sans malice exiger la foy divine du fait; qu'ainsy il ne demandoit qu'une foy humaine”. Ibidem. p. 5.  
659 “Esta declaração de Monsieur de Paris pôs fim a uma disputa e abriu outra. Ela derribou de alto a baixo a 

inseparabilidade do fato do direito, e a heresia fundada nos vocábulos equívocos de sentido de Jansênio; mas abriu 

a contestação da fé humana, pela obrigação que impunha de crer no fato por uma fé humana e eclesiástica”. 

“Cette declaration de M. de Paris termina une dispute et en ouvrit une autre. Elle renversa de fond en comble 

l'inseparabilité du fait du droit, et l'heresie fondée sur les mots equivoques de sens de Jansenius; mais elle ouvrit 

la contestation de la foy humaine, par l'obligation qu'elle imposoit de croire le fait d'une foy humaine et 

ecclesiastique”. Ibidem.  
660 “Tant il est difficile de se retirer d'un malheureux engagement comme celuylà lorsqu'on y est une fois entre”. 

Ibidem. p.6. 



176 

 

jesuítica um mérito exclusiva e mundanamente político, sendo, por isso. necessário confundi-

los661 novamente e “dissipar seus disfarces”662. Podemos verificar, por meio desse relato, que o 

esforço de arquivamento – inserido no contexto da expectativa de conclusão da querela – servia 

também à manutenção do estado de beligerância, o qual persistiria para além das disputas 

particulares e da frágil paz que se anunciava, haja vista a lógica agônica que regia as produções 

letradas do período e a própria estrutura discursiva em que se conformavam. 

Logo nas primeiras páginas da terceira carta, Nicole pondera acerca da necessidade de 

se compreender a história, a fim de julgar corretamente o presente:  

 

Contudo, é visível que esta maneira de não apoiar seus julgamentos senão sobre o 

presente está submetida a uma infinidade de ilusões. As coisas do mundo não se 

manifestam a nós em cada instante senão por algumas de suas partes que se sucedem 

umas às outras, porque, sendo sucessivas, não subsistem juntas. E, todavia, é pela 

união de todo o corpo e de todas as partes que delas se deve julgar. 

 

Ter-se-ia por vezes dificuldade em reconhecer a vitória da Igreja sobre as heresias em 

todo o seu esplendor, se a não se considerasse senão em uma pequena parte de sua 

duração, na qual ela pode ser tão ofuscada pelas trevas dos erros, que não se sabe 

quem tem a vantagem, se a verdade ou a mentira. O Arianismo não pareceu vitorioso 

em Rimini, e a doutrina católica tão obscurecida, que todo o mundo, disse São 

Jerônimo, ficou surpreendido de se ver tornado Ariano? É mister, pois, para bem 

conhecer a vantagem da Igreja sobre o erro, abraçar uma maior extensão de tempo663.  

 
661 “de sorte que se creu obrigado a confundir de novo os Jesuítas sobre este renovar de seus erros, para dissipar 

os disfarces com os quais procuravam encobri-los”.  

“de sorte qu'on se crust obligé de confondre de nouveau les jesuites sur ce renouvellement de leurs erreurs de 

dissiper les déguisemens par lesquels ils tâchoient de les couvrir”. Ibidem. 
662 “Foram os Jesuítas que deram ocasião à Sétima Heresia Imaginária; porquanto, depois que os maiores Bispos 

de França houveram claramente distinguido o fato do direito por seus mandamentos, esses Padres resolveram 

envidar todos os seus esforços a fim de os fazer dobrar por alguma Decisão do Conselho de Estado, ou por alguma 

declaração da Assembleia do Clero; e para isso renovaram todos os seus velhos erros da inseparabilidade do fato 

e do direito, da infalibilidade do Papa nos fatos, servindo-se, todavia, de diversas estratagemas para afastar da 

Corte a sombra que ela poderia tomar dessa doutrina: de sorte que se creu obrigado a confundir de novo os Jesuítas 

sobre este renovar de seus erros, para dissipar os disfarces com os quais procuravam encobri-los”. 

“Ce furent les Jesuites qui donnerent occasion à la Septiême Heresie Imaginaire; car aprés que les plus grands 

Evêques de France eurent clairement distingué le fait le droit par leurs mandemens; ces Peres resolurent de faire 

tous leurs efforts afin de les faire flétrir par quelque Arrest du Conseil d'Etat, ou par quelque declaration de 

l'Assemblée du Clergé, et pour cela ils renouvellerent toutes leurs vieilles erreurs de l'inseparabilité du fait et du 

droit, de l'insaillibilité du Pape dans les faits, en se servant neanmoins de diverses défaites pour oster à la Cour 

l'ombrage qu'elle pouvoit prendre de cette doctrine: de sorte qu'on se crust obligé de confondre de nouveau les 

jesuites sur ce renouvellement de leurs erreurs de dissiper les déguisemens par lesquels ils tâchoient de les couvrir”. 

Ibidem. 
663 Cependant il est visible que cette manière de n'appuyer ses jugemens que sur le présent, est soumise à une 

infinité d'illusions. Les choses du monde ne se manifestent à nous dans chaque instant, que par quelques unes de 

leurs partis qui s'entresuivent les unes les autres, parce qu'estant successifs, elles ne subsistent pas ensemble. Et 

cependant c'est par l'union de tout le corps, et de toutes les parties qu'il en faut juger. 

On auroit peine quelquefois à reconnoistre la victoire de l'Eglise sur les hereties dans tout son éclat , si l'on ne la 

consideroit qu'en une petite partie de sa durée, dans laquelle elle peut etre tellement offusquée par les tenebres des 

erreurs, qu'on ne sçait qui a l'avantage, de la verité, ou du mensonge. L'Arianisme ne parut-il pas comme victorieux 

à Rimini, et la doctrine catholique si obscurcie, que tout le monde, dit S. Jerôme, fut surpris de se voir devenu 

Arien? Il faut donc pour bien connoistre l'avantage de l'Eglise sur l'erreur, embrasser une plus grande étendue de 



177 

 

   

 Essa reflexão nos chama a atenção pelo fato de que, aqui, o recurso à história não é 

mobilizado com vistas a fornecer um acúmulo de experiências prévias – as quais poderiam ser 

arregimentadas em entimemas –, nem mesmo como uma forma de fornecer verossimilhança 

para a exemplificações, como se fez comum nas querelas anteriores. O discernimento histórico 

é visto muito mais por uma lógica causal, na qual o elemento precedente era tido enquanto 

efeito de uma causa anterior, de onde advinha seu sentido. Assim, o autor elabora um mosaico 

que encaminharia o juízo do leitor às proposições tidas por verdadeiras. Para tanto, Nicole 

elegeu o ano de 1626 como sendo o momento de início das controvérsias, pois teria sido nessa 

data que o padre jesuíta François Garasse teve publicada sua obra Summa des veritez capitales 

de la Religion Chrestienne. Essa obra incitou uma dura resposta do Abade de Saint-Cyran, o 

qual via no escrito inaciano uma série de imposturas e de mentiras664. A resposta incisiva do 

abade fez com que o reitor da Sorbonne criasse uma comissão para censurar o livro de Garasse, 

empreitada bem-sucedida, apesar das dificuldades, evidenciando “que não é uma tarefa fácil 

censurar o livro de um Jesuíta”665. O arrolamento de Garasse nessa controvérsia serve também 

como ilustração do quadro de sobreposição e de multiplicação das querelas, uma vez que esse 

jesuíta foi um dos principais participantes da disputa contra Balzac.  

 Soma-se a esse incidente outro – igualmente capital para o início da querela – quando o 

papa Urbano VIII enviou à Inglaterra um bispo que proibiu as ordens de tomar confissões sem 

a aprovação prévia do prelado. Essa decisão teria gerado uma forte animosidade entre o bispo 

e a Companhia, a qual via na atitude da autoridade eclesiástica um exorbitante excesso, 

disparando contra ele uma série de publicações666. Tais publicações, todavia, foram rebatidas 

por um célebre libelo intitulado “Petrus Aurelius”, concebido como uma desforra ao bispo, à 

Sorbonne e a todos os demais ofendidos pelos jesuítas, os quais foram “totalmente 

 
temps. NICOLE, Pierre. Les imaginaires, ou letres sur l’heresie imaginaire. Volume I Contenat les dix premières. 

Par le Sr de Damvilliers. Impresso em Liege por Adolphe Beyers. 1667. p. 66.  
664 “Foi no ano de 1626 que ela começou pelo livro de um Jesuíta chamado Garasse, intitulado: Suma das verdades 

capitais da Religião Cristã. O falecido Monsieur o Abade de S. Cyran, havendo nele notado um número prodigioso 

de falsificações da Escritura e dos Padres, e de proposições heréticas e ímpías, creu que a honra da Igreja exigia 

dele que empreendesse a Refutação, ainda que sua modéstia o fizesse resolver ao mesmo tempo esconder seu 

nome; como sempre o fez em seus outros livros”.  

“Ce fut l'an 1626, qu'elle commença par le livre d'un Jesuite nommé Garasse, intitulé: Somme des veritez capitales 

de la Religion Chrestienne. Feu M. l'Abbé de S. Cyran y aiant remarqué un nombre prodigieux de falsifications de 

l'Ecriture et des Peres, et de propositions heretiques et impies, crut que l'honneur de l'Eglise demandoit de luy, qu'il 

en entreprit la Refutation, quoique sa modestie le fist refoudre en même temps cacher son nom; comme il a toujours 

fait dans ses autres livres”. Ibidem. p. 67 e 68.  
665 “ce n'est une entreprise facile que celle de censurer le livre d'un Jesuite”. Ibidem.  
666 Ibidem. p. 70 a 71.  



178 

 

confundidos”667. Segundo Nicole, o sucesso da obra, aliado à habilidosa pena de Cyran, fez 

com que muitos associassem a obra escrita sob um pseudônimo ao, então, abade, despertando 

novamente a ira dos jesuítas, os quais lançaram sobre ele e sobre os seus apoiadores tudo o que 

podiam, contribuindo, desse modo, com a prisão de Saint-Cyran668. Durante esse evento, 

chamado pelo autor de “a querela da hierarquia”669, Antoine Arnauld publicou uma de suas 

obras mais conhecidas, intitulada De La Frequente Communion (1643). Além de promover uma 

defesa do abade, o livro atacava a facilidade com que os jesuítas concediam a absolvição dos 

pecados na confissão, sendo esse um dos motivos da grande atração gerada pelos inacianos670. 

A partir daí, os jesuítas passaram a tomar como inimigos todos aqueles que, “por sentimentos 

e amizade”671, estivessem ligados a Saint-Cyran e a Arnauld, incluindo a comunidade de Port-

Royal. Sem citar especificamente uma obra atribuída aos padres da Companhia, Nicole expôs 

a difamação sofrida por seus partidários, acusados de serem “ciranistas” e “arnaulditas”, 

portanto, hereges e cismáticos672, fórmula essa responsável pela criação do termo “jansenismo”. 

Segundo o autor, esse era o modus operandi preferido dos jesuítas, razão pela qual eles são 

descritos nas Imaginarias como os grandes pais da heresia, pois, em seu afã em vilipendiar 

adversários, disseminavam críticas sem qualquer lastro empírico673. 

 
667 “Mas essa ousadia não lhes foi vantajosa na sequência. Porquanto, atraíram para si o tão célebre livro de Petrus 

Aurelius, que defendeu os Bispos e a Sorbonne, e refutou os erros dos Jesuítas com tanta força, eloquência e luz, 

que a Igreja foi plenamente vingada, e os Jesuítas foram inteiramente confundidos”. 

“Mais cette hardiesse ne leur fut pas avantageuse dans la suite. Car ils s'attirerent par la le livre si celebre de Petrus 

Aurelius, qui defendit les Evêques et la Sorbonne, et refuta les erreurs des Jesuites avec tant de force, d'éloquence 

et de lumiere, que l'Eglise fut pleinement vengée, et les Jesuites furent entierement confondus”. Ibidem. p.72.  
668 Ibidem. p. 72 a 73.  
669 “dispute de la Hierarchie”. Ibidem. p. 73.  
670 Ibidem. p. 73 a 74. 
671 “tous ceux qui estoient liez de sentimens et d'amitié avec luy”. Ibidem. p. 74. 
672 “Para o autor, era um heresiarca, um cismático, e um herege declarado, e eles não demandavam nada menos 

que o sangue e a vida daqueles que chamavam Cirânitas e Arnaudistas [...]. 

Era a maneira como os Jesuítas falavam naquele tempo, que é toda semelhante àquela de que falam presentemente. 

E quanto à heresia desses Arnaudistas, não a punham em questão, reprochavam-lhes cem por uma. E como eram 

todas de sua invenção, forjavam todos os dias novas. Não se davam sempre ao trabalho de as colorir com algumas 

passagens tiradas de seus livros. Porquanto, quando delas tinham necessidade, inventavam tanto passagens e livros 

quanto heresias.”. 

“Pour l'auteur, c'estoit un herefiarque, un schismatique, et un heretique declaré, et ils ne demandoient rien moins 

que le sang et la vie de ceux qu'ils appelloient Cyranites et Arnaudistes [...] 

C'estoit la maniere dont les Jesuites parloient en ce temps - là, qui est toute semblable à celle dont ils parlent à 

present. Et pour l'heresie de ces Arnaudistes, ils ne la mettoient pas en question, ils leur en reprochoient cent pour 

une. Et comme elles estoient toutes de leur invention, ils en forgeoient tous les jours de nouvelles. Ils ne se 

mettoient pas toûjours en peine de les colorer par quelques passages tirez de leurs livres. Car quand ils en avoient 

besoin, ils inventoient aussibien des passages et des livres que des heresies”. Ibidem. p. 74 e 75.  
673 “Após isso, não se deve espantar se tinham tantas heresias a imputar a seus adversários. Porquanto, tendo uma 

resolução tão firme de os tornar heréticos a qualquer preço que fosse, não podiam deixar de encontrar dessa sorte. 

Assim, viam-se surgir todos os dias alguma nova, que desaparecia em seguida, quando estava desgastada, para 

ceder lugar a outra”.  

“Aprés cela il ne faut pas s'étonner s'ils avoient tant d'heresies à imputer à leurs adversaires. Car ayant une 

resolution si ferme de les rendre heretiques à quelque prix que ce fust, ils ne pouvoient pas manquer d'en trouver 



179 

 

 É interessante notar que, até esse momento da carta, nenhuma referência foi feita à 

querela da graça, nem sequer à figura de Jansênio e de seu Augustinus, os quais só são citados 

quando Nicole menciona a publicação do padre Brisancier: Le Port Royal d'intelligence avec 

Geneve674. Após tecer considerações sobre a querela envolvendo a autoridade do bispo de 

Ypres, lemos o seguinte:  

 

Todas essas acusações eram mui diferentemente importantes que aquelas que agora 

formam sobre o fato de Jansênio. Os Jesuítas as debatiam com a mesma segurança. 

Eles tratavam, de igual modo, seus adversários de Heresiarcas, de Heréticos, de 

Sectários e de Cismáticos. Davam-lhes nomes de Seita, como lhes dão agora675.  

 

 A querela da graça foi descrita aqui como sendo apenas mais um desdobramento da 

campanha difamatória dos jesuítas, estando ligada a Port-Royal apenas pela ira publicitária 

daquela ordem. Nicole também descreve a querela acerca da confissão e da absolvição, 

destacando a vitória de Arnauld contra a casuística dos inacianos, os quais, mesmo derrotados, 

não viram uma diminuição de seus poderes temporais676. Somente então, o legado de Jansênio 

é retomado por meio de referências ao surgimento da querela, desde as suas origens em Flandres 

até a sua chegada à França, por meio da Apologie de Monsieur Jansenius evesque d'Ipre (1643), 

obra que visava refutar as pregações do Sr. Habert, teólogo de Paris, o qual, supostamente, teria 

encontrado 40 erros no Augustinus677. Apesar de claramente tomar posição ao lado de Jansênio 

 
de cette sorte. Aussy en voioit-on paroistre tous les jours quelque nouvelle, qui disparoissoit ensuite, quand elle 

estoit usée, pour faire place à une autre”. Ibidem. p.76 a 77. 
674 Ibidem. p. 78.  
675 “Toutes ces accusations estoient bien autrement importantes que celles qu'ils forment maintenant sur le fait de 

Jansenius. Les Jesuites les debitoient avec la même assurance. Ils traitoient de même leurs adversaires 

d'Heresiarques, d'Heretiques, de Sectaires, et de Schismatiques. Ils leur donnoient des noms de Secte, comme ils 

leur en donnent maintenant”.  Ibidem. p. 79.  
676 “Eis, Senhor, a conclusão da guerra contra os Casuístas, pela qual permanece constante que estão eles repletos 

de uma infinidade de máximas perniciosas e ímpias; que, sobretudo, a doutrina da Probabilidade, que lhe é a fonte, 

é uma invenção diabólica; e, portanto, que o P. Ferrier, que a defendeu, e tantos Jesuítas que a sustentam, são 

cooperadores e predicadores da serpente: 'Prædicatores serpentis', como diz Santo Agostinho; e que, ao contrário, 

aqueles que combateram os Casuístas renderam à Igreja um dos maiores serviços que os Teólogos são capazes de 

lhe render. Sua doutrina é ainda vitoriosa, e a dos Jesuítas manchada nesta contestação. Mas não o é o mesmo das 

pessoas. A grandeza do serviço que esses Teólogos renderam à Igreja em nada diminuiu a perseguição que sofrem 

há tanto tempo”.  

“Voilà, Monsieur, la conclusion de la guerre contre les Casuistes, par laquelle il demeure constant qu'ils font 

remplis d'une infinité de maximes pernicieuses et impies; que sur tout la doctrine de la Probabilité qui en est la 

source, est une invention diabolique; et partant que le P. Ferrier qui l'a defendüe, et tant de Jesuites qui la 

soutiennent, sont des cooperateurs et des predicateurs du serpent: Prædicatores serpentis, comme dit S. Augustin; 

et qu'au contraire, ceux qui ont combattu les Casuistes, ont rendu à l'Eglise l'un des plus grands services que des 

Theologiens sont capables de luy rendre. Leur doctrine est encore victorieuse, et celle des Jesuites flestrie en cette 

contestation. Mais il n'en est pas de même des des personnes. La grandeur du service que ces Theologiens ont 

rendu à l'Eglise n'a rien diminué de la persecution qu'ils souffrent depuis si long temps”. Ibidem. p. 90 e 91.  
677 “Em seguida, a disputa abriu-se em França pelas pregações de Monsieur Habert, Teologal de Paris, que acusou 

publicamente em cátedra o livro deste Prelado de quarenta heresias. Mas, havendo a primeira Apologia por 



180 

 

contra os jesuítas, Nicole – mais uma vez – parece tentar desassociar a querela da graça das 

figuras centrais tradicionalmente associadas ao jansenismo francês, fato evidenciado pela 

recusa de reconhecer a autoria da Apologie por parte de Antoine Arnauld, fugindo, portanto, à 

regra das demais publicações citadas na carta. Outra evidência existente em favor dessa 

consideração é a de que o autor das Imaginaires não cita, em momento algum, a amizade entre 

Saint-Cyran e Jansênio, argumento que colocava em risco a sua tentativa de dissociação entre 

Port-Royal e as teses do bispo de Ypres.  

 Pierre Nicole, em determinadas produções, assumiu poucos compromissos com a 

doutrina da graça de Jansênio, o que poderia explicar a sua aparente negligência ao relatar as 

ligações entre Arnauld e Saint-Cyran e deste último com o bispo de Ypres. Todavia, há aqui 

uma estratégia elocutiva superior a afinidades pessoais. Não reconhecer uma unidade 

doutrinária no chamado jansenismo era atacar frontalmente essa “quimera”, estabelecendo, a 

partir daí, a tese de que o único fator de união de agentes tão distintos era, fundamentalmente, 

a sanha jesuítica de generalizar e de tipificar os seus inimigos dentro da lógica da fabricação de 

heresias. A solidariedade anti-jesuíta, todavia, obrigava o autor a se empenhar na defesa do 

legado de Jansênio, bem como na de seus êmulos, a quem ele chama de “discípulos de Santo 

Agostinho”678.  

 O argumento de Nicole, assim exposto, enseja algumas considerações. Tal como 

fartamente demonstrado, o “jansenismo”, enquanto categoria, foi uma criação dos jesuítas. 

Contudo, na terceira carta, essa paternidade jesuítica é reformulada: são os ataques desferidos 

pela Companhia o fator de aglutinação ao redor do qual se constitui a comunidade “jansenista”, 

bem como todos os defensores de sua causa. Mas que causa seria essa, senão a doutrinária ou 

moral? Trata-se, sobretudo, do combate às imposturas dos jesuítas. São essas imposturas – 

juntamente com orgulho e a cobiça obstinada da Companhia – as verdadeiras iniciadoras e 

mantenedores da contenda.  

 O restante da carta estabelece uma cronologia da querela da graça, na qual Nicole 

sustentou que as cinco proposições da Sorbonne foram um último esforço jesuíta de imputar 

uma heresia ao bispo de Ypres. Esforço em si débil, haja vista que, após as apologias de 

 
Jansênio um pouco lhe ensinado a moderar seu zelo, ele reduziu essas heresias ao número de doze, das quais 

continuou a acusá-lo num livro que fez contra essa Apologia”. 

“En suite la dispute s'ouvrit en France par les les predications de M. Habert Theologal de Paris, qui accusa 

publiquement en chaire le livre de ce Prelat de quarante heresies. Mais la premiere Apologie pour Jansenius luy 

aiant un peu appris a moderer fon zele, il reduisit ces heresies au nombre de douze, dont il continua de l'accuser 

dans un livre qu'il fit contre cette Apologie”. Ibidem. p. 93 e 94.  
678 “les Disciples de S. Augustin”. Ibidem. p. 94.  



181 

 

Jansênio, apenas cinco “heresias” haviam sobrado das trinta e cinco originalmente formuladas 

pelo padre Cornet679. Além disso, o autor da carta apontou o fato de as censuras promovidas 

por Inocêncio não tocarem no cerne da Graça eficaz, motivo pelo qual, assim como eram 

imaginárias as heresias, também era imaginária a vantagem dos jesuítas680. O que restava, então, 

da querela? Apenas a controvérsia entre direito e fato, questão essa já pacificada no seio da 

Igreja, mas cujo protocolo de discórdia jesuíta ainda se empenhava em sustentar681. Aqui, é 

possível divisar novamente a tópica da negação da controvérsia mobilizada na querela do Santo 

Espinho e, tal como naquela situação, a negação do ponto controverso era uma retificação da 

querela, mas, dessa vez, assumindo, dentro da tentativa de se criar um roteiro para os embates, 

uma definição estável – a qual não seria obtida sem a capitulação da parte beligerante.  

 Reclamar a autoevidência da justiça da causa anti-jesuíta não garantia, contudo, a vitória 

na disputa, uma vez que os padres da Companhia eram hábeis tanto em perturbar outros 

religiosos quanto em convencer os incautos. Na verdade, de acordo com Nicole, “a maior parte 

das pessoas” era persuadida por suas injustiças, tendo em vista que os jesuítas operavam não 

 
679 “A Segunda Apologia por Jansênio, que apareceu algum tempo depois, fê-lo ainda retranchar outras sete. 

Porquanto Monsieur Cornet, por mais envenenado que estivesse contra o livro desse Bispo, não ousou, contudo, 

propor senão cinco Proposições à Faculdade, e ainda sem o nomear, conquanto no desígnio de, algum dia, fazer 

recair a censura sobre seu livro”.  

“La 2 Apologie pour Jansenius, qui parut quelque temps aprés en fit encore retrancher sept autres. Car M. Cornet, 

quelque envenimé qu'il fust contre le livre de cet Evêque, n'osaneanmoins proposer que cinq Propositions à la 

Faculté, et encore sans le nommer, quoique dans le dessein d'en faire quelque jour retomber la censure sur son 

livre”. NICOLE, Pierre. Les imaginaires, ou letres sur l’heresie imaginaire. Volume I. p. 94. 
680 “Por aí, todos esses pretendidos erros dos quais se acusavam esses Teólogos estavam inteiramente destruídos: 

de quarenta, haviam vindo a doze; de doze a cinco; e de cinco a nada. Os Jesuítas não tinham senão uma vantagem 

imaginária, e esses Teólogos tinham esta vantagem real: que a doutrina da graça eficaz por si mesma era de mais 

em mais reconhecida por ortodoxa em toda a Igreja”. 

“Par là toutes ces pretenduës erreurs dont on accusoit ces Theologiens estoient entierement détruites, de quarante 

elles estoient venuës à douze, de douze à cinq, et de cinq à rien. Les Jesuites n'avoient qu'un avantage imaginaire, 

et ces Theologiens avoient cet avantage réel, que la doctrine de la grace efficace par elle même estoit de plus en 

plus reconnue pour orthodoxe dans toute l'Eglise”. Ibidem. p. 97.  
681 “Não restava senão uma dificuldade sobre o fato, a saber, se essas Proposições eram ou não de Jansênio. Mas, 

como ela não era de nenhuma importância, jamais pessoa alguma haveria crido que uma bagatela dessa sorte 

devesse inquietar a Paz da Igreja. Ela o fez, contudo, pela paixão cega que os Jesuítas tinham de encontrar heresias 

em seus adversários. Porquanto, vendo que todos os outros meios lhes falhavam, avisaram-se de edificar uma 

heresia de nova espécie, que não tinha outro fundamento senão esta questão de fato. E foi nesse desígnio que 

avançaram estas extravagantes proposições: Que o fato era inseparável do direito no assunto de Jansênio; e que 

todos aqueles que negavam que as Proposições condenadas estivessem no livro desse Prelado, e que assim 

recusavam condená-las em seu sentido, eram heréticos”. 

“Il né restoit qu'une difficulté sur le fait, sçavoir si ces Propositions estoient ou n'estoient pas de Jansenius. Il né 

restoit qu'une difficulté sur le fait, sçavoir si ces Propositions estoient ou n'estoient pas de Jansenius. Mais comme 

elle n'estoit de nulle importance, jamais personne n'eust cru qu'une bagatelle de cette sorte eust dû troubler la paix 

de l'Eglise. Elle le fit neanmoins par la passion aveugle que les Jesuites avoient de trouver des hereties dans leurs 

adversaires. Car voiant que tous autres moiens leur manquoient, ils s'aviserent de bastir une heresie d'une nouvelle 

espece, qui n'avoit point d'autre fondement que cette question de fait. Et ce fut dans ce dessein qu'ils avancerent 

ces extravagantes propositions; Que le fait estoit inseparable du droit dans l'affaire de Jansenius; et que tous ceux 

qui nioient que les Propositions condamnées fussent dans le livre de ce Prelat, et qui refusoient ainsy de les 

condamner dans son sens, estoient heretiques”. Ibidem.  



182 

 

pela lógica da lei de Deus, e sim pela lei do mundo, na qual prevaleciam os mais fortes, 

reforçando a postulação de que via nos jesuítas os operadores das potestades terrestres682. Não 

deveria haver, porém, motivo de estranhamento aqui. Ao longo da história cristã, a verdade 

sempre foi discernida pelo pequeno grupo daqueles que entraram pela porta estreita, algo que 

se confirma desde os primórdios da Igreja cristã683. A perseguição pelos poderosos era uma 

constante, a qual, juntamente com a santidade e com os milagres, marcavam o povo de Deus ao 

longo das eras. Sem fazer qualquer referência à cura de Perrier ou a qualquer outro 

acontecimento milagroso em Port-Royal, as cartas atribuem aos milagres a importante tarefa de 

discernir a verdadeira religião de Jesus Cristo das falsas684. É, sobretudo, na décima carta que 

isso fica mais evidente. Ela tem início com uma ponderação acerca do fundamento de todas as 

falsas religiões: a fraqueza (foiblesse) e uma razão guiada pelo bom senso (raisonable)685: 

 
682 “Concluímos, pois, Senhor, que os Jesuítas lograram êxito na disputa da Graça, como em todas as outras, a 

atormentar as pessoas, o que não é coisa mui espantosa. Não é senão o efeito natural da violência. A lei do mundo 

é que o fraco sucumba sob o mais forte; e assim não há lugar de ser surpreendido que um pequeno número de 

Teólogos, que não têm para si senão a verdade e a inocência, sejam acabrunhados pelos Jesuítas, isto é, por uma 

Companhia de trinta mil homens, que se tem há muito tempo tão cruelmente encarniçado contra eles”.  

“Concluons donc, Monsieur, que les Jesuites ont reüssi dans la dispute de la Grace comme dans toutes les autres, 

à tourmenter les personnes, ce qui n'est pas une chose fort étonnante. Ce n'est que l'effet naturel de la violence. La 

loy du monde est que le foible succombe sous le plus fort; et ainsy il n'y a pas lieu d'estre surpris qu'un petit nombre 

de Theologiens, qui n'ont pour eux que la verité et l'innocence, soient accablez par les Jesuites, c'estadire par une 

Compagnie de trente mille hommes, qui s'est depuis longtemps si cruellement acharnée contre eux”. Ibidem. p. 

108 a 109. 
683 “Sei mui bem que esta distinção entre a vantagem das pessoas e a vantagem da causa é assaz sutil para muitos, 

que são grosseiros e carnais, para julgarem as coisas senão pelo exterior e pelo ruído; e a quem não se fará 

compreender facilmente que a causa daqueles que parecem oprimidos seja, com efeito, vitoriosa, e que a daqueles 

que os oprimem seja abatida”. 

“Je sais très bien que cette distinction entre l'avantage des gens et l'avantage de la cause est trop subtile pour 

beaucoup, qui sont grossiers et charnels pour jugent des choses que par le dehors et bruit, et qu'on ne leur sera pas 

aisément comprendre que la cause de ceux qui paroissent opprimez soit victorieuse en effet, et que celle de ceux 

qui les oppriment soit abbatue”. Ibidem. p. 109.  
684 “Os milagres e a santidade admirável dos primeiros Cristãos não puderam, durante 300 anos, destruir no espírito 

de uma infinidade de Pagãos essa impressão de seus sentidos, nem persuadi-los de que pessoas que se matavam 

pudessem ter a razão a seu lado. Não há nada de mais comum que este raciocínio: “É perseguido””.  

“Les miracles et la sainteté admirable des premiers Chrestiens, n'ont pû durant 300 ans détruire dans l'esprit d'une 

infinité de Payens cette impression de leurs sens, ny leur persuader que des gens qu'on tuoit, pussent avoir la raison 

de leur costé. Il n'y a rien de plus commun que ce raisonnement: Il est persecuté”. Ibidem.  
685 “Os homens têm duas qualidades que são sequelas de sua natureza e de seu estado neste mundo. Eles são fracos, 

são racionais. Como fracos, são comumente incapazes de encontrar, por exame e por estudo, as verdades que 

necessitam de longas discussões, e que dependem de grande número de princípios, os quais cumpre reunir para 

dela tirar uma conclusão justa e verdadeira. A multidão dos conhecimentos os acabrunha; a sutileza os deslumbra. 

Assim, em todas as coisas obscuras, embaraçadas, e que são afastadas dos sentidos e da imaginação, eles se 

evaporam em seus pensamentos, e se partilham em diversas seitas. Mas, como essa fraqueza não os impede de 

serem racionais, veem bem também que não devem escolher ao acaso suas opiniões, e principalmente as da 

religião, e que devem ter algum fundamento sólido. 

Todas as falsas religiões pecaram contra uma ou outra dessas duas qualidades inseparáveis do homem. Porquanto, 

ou quiseram fazer-lhe encontrar verdades obscuras por longos exames, como se não houvesse sido frágil; ou 

quiseram conduzi-lo à verdade por uma autoridade destituída de provas e de razões, como se não houvesse sido 

razoável”. 

“Les hommes ont deux qualitez qui sont des suites de leur nature et de leur estat dans ce monde. Ils sont foibles, 

ils font raisonnables. Comme foibles ils sont communément incapables de trouver par examen et par étude les 



183 

 

 

A via da razão toda pura e sem o auxílio da autoridade não nos conduz, pois, senão à 

loucura, ou ao desespero de encontrar a verdade. Mas a segunda via, que é a da 

autoridade sem razão, não nos engaja em menores egareamentos; e é também 

propriamente a via dos impostores e dos falsos profetas. Maomé gabava-se diante 

daqueles que ele abusava, que tinha comunicações com Deus, e que um Anjo lhe 

ditava seu Alcorão. Mas era razoável crê-lo em sua palavra? Ele não fazia milagres; 

dizia coisas ridículas; nada se via nele que não lhe pudesse ser comum com todos os 

outros trapaceiros686. 

 

Segundo o Dictionaire Universel (1690), de Antoine Furetière, a foiblesse pode ser 

entendida como sinônimo de abatimento (abatement)687 ou de baixeza (bassesse)688. O emprego 

do termo, nos casos em que visava a uma descrição das atribuições naturais da humanidade, era 

tido como uma figura descritiva da moral ou, então, da natureza espiritual, pois o homem 

“fraco” de espírito é aquele “que se deixa persuadir facilmente”689, sendo, portanto, oposto à 

virtude da fortaleza690. Já a tradução de raisonable exige uma atenção especial, dado amplo 

emprego do termo. Segundo Furetière, tal palavra designa, genericamente, “aqueles que são 

providos de razão”691, sendo essa, por sua vez, “a primeira potência da alma, que distingue o 

bem do mal”692. Segundo a teologia agostiniana – mas não só –, a faculdade racional da alma 

 
veritez qui ont besoin de longues discussions, et qui dependent d'un grand nombre de principes, qu'il faut reünir 

pour en tirer une conclusion juste et veritable. La multitude des connoissances les accable, la subtilité les éblouit. 

Ainsy dans toutes les choses obscures, embarassées, et qui font éloignées des sens et de l'imagination, ils 

s'évaporent dans leurs pensées, et ils se partagent en diverses fectes. Mais comme cette foiblesse ne les empesche 

pas d'estre raisonnables, ils voient bien aussy qu'ils ne doivent pas choisir au hazard leurs opinions, et 

principalement celles de la religion, et qu'ils doivent avoir quelque föndement solide.  

Toutes les fausses religions ont peché contre l'une ou l'autre de ces deux qualitez inseparables de l'homme. Car ou 

elles ont voulu luy faire trouver des veritez obscures par de longs examens, comme s'il n'cust pas esté foible; ou 

elles ont voulu le conduire à la verité par une autorité destituée de preuves et de raisons, comme s'il n'eust pas esté 

raisonnable”. Ibidem. p. 294 e 295.  
686 La voye de la raison toute pure et sans l'aide de l'autorité ne nous conduit donc qu'à la folie, ou au desespoir de 

trouver la verité. Mais la seconde voye, qui est celle de l'autorité sans raison, ne nous engage pas en de moindres 

égaremens; et c'est aussy proprement la voye des imposteurs et des faux prophetes. Mahomet se vantoit devant 

ceux qu'il abusoit, qu'il avoit des communications avec Dieu, et qu'un Angeluy dictoit fon Alcoran. Mais estoit - l 

raisonriable de le croire sur sa parole? Il ne faisoit aucuns miracles: il disoit des choses ridicules: on ne voyoit rien 

en luy qui ne luy pust efsre commun avec tous les autres fourbes. Ibidem. p. 296.  
687 FOURETIÈRE, Antoine. Dictionaire Universel Contenant generalement tous les mots françois ... le tout extrait 

des plus excellens Auteurs anciens & modernes. Tome Premier. Paris: 1690. p. 43. 
688 Ibidem. p. 225. 
689 “FOIBLE, se dit figurément en Morale de l'esprit. L'homme est foible, et vain. NI c. Un esprit foible, qui se 

laiſſe aisément persuader, qui ne peut soûtenir les adversitez, qui se choque, ou se scandalise facilement”. 

FOURETIÈRE, Antoine. Dictionaire Universel Contenant generalement tous les mots françois ... le tout extrait 

des plus excellens Auteurs anciens & modernes. Tome Second. Paris: 1690. p. 299.  
690 “FOIBLESSE d'esprit, fignifie aussi, Inconstance, imbecillité, molesse, facilité de fe laisser aller, de croire. La 

foiblesse est plus opposée à la vertu que le vice”. Ibidem. p. 300. 
691 " RAISONNABLE : Qui est pourveu de raison". RAISON, f . f . Entendement , premiere puiſsan- ce de l'ame 

qui difcerne le bien du mal , le vray d'avec le faux”. FOURETIÈRE, Antoine. Dictionaire Universel Contenant 

generalement tous les mots françois ... le tout extrait des plus excellens Auteurs anciens & modernes. Tome 

Troisieme. Paris: 1690. p. 298. 
692 "Premiere puissance de l'ame qui difcerne le bien du mal". Ibidem. p. 297. 



184 

 

se dava muito mais pelo auxilio da graça divina do que pelo esforço analítico exclusivamente 

humano, como fica evidenciado logo no início do trecho, no qual o autor critica o uso “da razão 

pura”, entendia aqui como aquela que ignora os mistérios da fé, não alcançáveis exclusivamente 

por nossa racionalidade693. Desse modo, o termo é empregado no sentido de explorar uma razão 

humana desprovida de bom senso e de autoridade (proveniente dos milagres), incapaz de 

discernir os tempos e as doutrinas, facilitando, dessa maneira, a proliferação de fações e de 

seitas. Postulado semelhante é encontrado na Apologie pour les religieuses de Port-Royal, onde 

os autores afirmam que a disposição em perseguir as religiosas do monastério ia de encontro 

“às Leis de Deus e da Igreja, ao sentimento da humanidade natural e à luz da razão e do bom 

senso”694, apontando para uma união umbilical entre esses elementos. Por esse motivo, optamos 

por traduzir o termo raisonable em sua forma literal, a saber “racional” – como “bom 

senso/sensato” ou “razoável” – nos referindo à ponderação dispensada pelo correto uso das 

atribuições racionais embasadas pela autoridade e pela lei divina.  

Apesar da atonia humana, o Senhor, conhecedor das fraquezas naturais de sua criação 

caída, não os deixaria ao curso de suas próprias debilidades. Antes, já havia dispensado 

providências para guiá-los:  

 

Uma das maiores marcas da verdadeira religião que JESUS CRISTO veio ensinar aos 

homens é o cuidado que Ele teve de evitar essas duas vias de engano, e de Se 

proporcionar, todo junto, à fraqueza e à razão deles. Ele não empreendeu instruir os 

homens de suas regras e de seus dogmas por longos raciocínios e por disputas 

embaraçosas. Ele não submeteu sua doutrina ao exame deles. Ele não Se deteve a 

fazer ver por argumentos a falsidade das outras religiões e das seitas de filosofia. Mas 

também não quis ser crido por sua palavra. Sua vinda foi predita por um grande 

número de Profetas, que nos dela advertiram, e que lhe marcaram o tempo e as 

principais circunstâncias. Ele provou por seus milagres que era Aquele que era 

predito. Após isso, Ele decidiu com autoridade soberana todas essas grandes questões 

que ocuparam os filósofos durante toda a sua vida, sem que jamais pudessem, por 

todos os seus raciocínios, encontrar a verdade. Perguntai aos filósofos em que consiste 

a felicidade desta vida: eles vos remeterão a uma infinidade de volumes que em nada 

terminam695.   

 
693 Ibidem.  
694 "qu'elle est contraire aux Loix de Dieu & de l'Eglise , au sentiment de l'humanité naturelle et aux lumieres de 

la raison et du sens commun". ARNAULD, Antoine MARTHE, Claude de Saint. NICOLE, Pierre. Apologie pour 

les religieuses de Port-Royal du Saint-Sacrement, contre les injustices et les violences du procédé dont on a usé 

envers ce monastère. Premiere Partie. 1665. p. 10. 
695 “Une des plus grandes marques de la vraye religion que JESUS CHRIST est venu apprendre aux hommes, est 

le soin qu'il a eu d'éviter ces deux voyes d'égarement, et de se proportionner tout ensemble à leur foiblesse et à leur 

raison. Il n'a point entrepris d'instruire les hommes de ses regles et de ses dogmes par de longs raisonnemens, et 

par des disputes embarassées. Il n'a point soumis sa doctrine à leur examen. Il ne s'est point arresté à faire voir par 

des argumens la fausseté des autres religions, et des sectes de philosophie. Mais aussy il n'a point voulu estre crû 

sur sa parole. Sa venüe a esté predite par un grand nombre de Prophetes, qui nous en ont avertis, et qui en ont 

marqué le temps et les principales circonstances. Il a prouvé par ses miracles qu'il estoit celuy qui estoit predit. 

Aprés cela il a decidé avec une autorité souveraine toutes ces grandes questions, qui ont occupé les philosophes 

pendant toute leur vie, sans qu'ils aient jamais pâi par tous leurs raisonnemens en trouver la verité. Demandez aux 



185 

 

 

 Como uma profilaxia contra a “razão pura sem autoridade” e a “autoridade sem razão”, 

os milagres forneciam uma guia assertiva e discernível pelo bom senso. Sem se aperceber dessa 

realidade, um terço da humanidade havia caído sob o jugo maometano, sem que qualquer razão 

sobrenatural os impelisse a isso. Cristo, por outro lado, em seu ministério terrestre, não se 

preocupou em arrazoar contra os seus adversários, estendendo infindavelmente as suas teses. 

Antes, cumpriu a profecia e realizou milagres que validavam a Sua presença no mundo. 

Vemos nessa passagem a retomada de um locus comum nos escritos pascalianos e 

arnauldianos nos anos da querela do Santo Espinho, ou seja, o dos milagres enquanto 

marcadores dos tempos e das doutrinas. Aqui, todavia, ele ocupa um lugar distinto, pois integra 

um esforço de síntese, demandado pela proliferação de escritos, os quais acabariam, por fim, 

embotando o discernimento do público. Dessa forma, a narrativa dos milagres robustecia o 

sentido dessa publicação, na medida em que servia como arbítrio sobrenatural nessa que é 

alegadamente a última querela. Esse argumento foi reforçado em seguida pela conclusão do 

autor, apontando a razão humana como insuficiente para compreender não apenas as verdades 

acerca da natureza divina, mas também a própria infinidade de discussões, as quais se 

multiplicavam em cada ponto da doutrina, tendendo ao infinito:  

 

Mas que sucesso pode-se esperar nesse exame? Uma só questão produz embaraços 

infinitos, e é a matéria de vários volumes. Um único artigo da Trindade é capaz de 

ocupar várias vidas, se for mister examinar todos os livros dos Arianos e dos 

Socinianos sobre esse ponto. Quando se houvesse resolvido sobre esse artigo, há cem 

outros que cumpre examinar em seguida, e que padecem de iguais grandes 

dificuldades696.  

 

 Até aqui, enfatizamos o caráter de sintetização e de arquivamento da querela para fins 

de organização, de disputa de termos e de sentidos. No entanto, passagens como essa 

direcionam a nossa atenção para outro aspecto. A inflação de publicações, possibilitada pelos 

avanços tecnológicos da prensa de tipo móvel, havia criado uma avalanche de escritos que 

potencializavam a extensão da querela, cenário já disposto pela própria natureza complexa dos 

temas em disputas. Dessa forma, os milagres ofereciam aos leitores e aos ouvintes uma espécie 

de purga à dispersão reinante. Como sinal visível emanado diretamente dos céus, satisfaziam a 

 
philosophes en quoy consiste le bonheur de cette vie, ils vous renvoiront à une infinité de volumes qui ne se 

terminent à rien”. NICOLE, Pierre. Les imaginaires, ou letres sur l’heresie imaginaire. Volume I. p. 296.  
696 “Mais quel succés peuton esperer dans cet examen? Une seule question produit des embaras infinis, et est la 

matiere de plusieurs volumes. Le seul article de la Trinité est capable d'occuper plusieurs vies, s'il faut examiner 

tous les livres des Arriens et des Sociniens sur ce point. Quand on se feroit resolu sur cet article, il y en a cent 

autres qu'il faudroit examiner ensuite, et qui souffrent d'aussy grandes difficultez”. Ibidem. p. 301.  



186 

 

inclinação natural a explicações racionais, ao mesmo tempo em que não deixavam espaço para 

nenhum tipo de autossuficiência do intelecto, pois a sua operação superava as próprias leis da 

natureza conhecida, estando, por isso, além da compreensão humana. 

Por fim, a décima carta termina com uma ponderação negativa acerca do estado da Igreja 

à época, a qual estaria cooptada pela ganância jesuítica697. Todavia, o autor recorda que a Igreja, 

como um todo, não poderia ser confundida com a demora institucional em dar resposta aos 

erros da Companhia, e o episcopado, principalmente na França, dava mostras de força e de 

insubmissão ao erro698. A ênfase na autonomia dos bispos, dentre os quais o autor inclui os que 

se recusaram a se curvar ao mandonismo do arcebispo e das cortes de Roma, será uma tendência 

crescente no então chamado “segundo jansenismo” do século XVIII, cuja bandeira maior será 

o galicismo699. 

 

3.3.3 Prejugés legitimes contre le jansenisme: uma história abreviada do jansenismo 

 No ano de 1686, na esteira dos acontecimentos citados, é publicado na cidade Imperial 

Livre de Colônia – então integrante do Sacro Império Romano-Germânico – o livro Prejugés 

legitimes contre le jansenisme. Avec une histoire abrege’e de cette erreur depuis le 

commencement des troubles que Jansenius & M. Arnauld ont causé dans le monde jusques à 

leur pacification. Sua publicação em um território estrangeiro pode ser explicada pela tentativa 

de não incorrer no rompimento da concórdia clementina que, embasada por decisões do 

 
697 “Ora, o estado da Igreja é que nem todos os Pastores são santos; que todos os seus mandamentos não são justos; 

que a doutrina de todos os doutores não é sã e verdadeira; que há alguns que avançam erros perniciosos no seio 

mesmo da Igreja, e que são tão temerários que os querem autorizar de seu nome; que há sedutores e falsos profetas; 

que a verdade aí é por vezes como que sufocada; que a iniquidade parece triunfar; que a palha cobre o trigo, de 

sorte que se crê quase que não o há”.  

“Or l'estat de l'Eglise est que tous les Pasteurs ne sont pas saints; que tous leurs commandemens ne sont pas justes; 

que la doctrine de tous les docteurs n'est pas saine et veritable; qu'il y en a qui avancent des erreurs pernicieuses 

dans le sein même de l'Eglise, et qui sont si temeraires que de les vouloir autoriser de son nom; qu'il y a des 

seducteurs et de faux prophetes; que la verité y est quelquefois comme étoussée; que l'iniquité semble triompher; 

que la paille couvre le froment, en forte qu'on croit presque qu'il n'y en a point”. Ibidem. p. 306 e 307.  
698 “Que se considere quais são os Bispos de França os menos suspeitos de paixão e de interesses nos assuntos 

presentes, e os mais exemplares em seus costumes, mais dignos de ser defensores da doutrina da Igreja, e que se 

pode tomar com mais justiça por órgãos do Santo Espírito; e vê-los-á todos unidos nesse sentimento: que é injusto 

exigir a crença do fato. Ver-se-á que não se contentam de o estarem persuadidos em seu coração, mas que o 

publicam, e de viva voz e por escrito, por seus mandamentos, por seus autos, por suas cartas, por suas instruções 

pastorais”.  

“Qu'on considere quels sont les Evêques de France les moins suspects de passion et d'interests dans les affaires 

presentes, les et les plus exemplaires dans leurs mœurs, plus dignes d'estre defenseurs de la doctrine de l'Eglise, et 

que l'on peut prendre le plus justement pour les organes du S. Esprit; et l'on les verra tous unis dans ce sentiment, 

qu'il est injuste d'exiger la creance du fait. L'on verra qu'ils ne se contentent pas d'en estre persuadez dans leur 

cœur, mais qu'ils lo le publient, et de vive voix et par écrit, par leurs mandemens, par leurs proces verbaux, par 

leurs lettres, par leurs instructions pastorales”. Ibidem. p. 318 e 319.  
699 DELUMEAU, Jean. Op cit. p. 133.  



187 

 

Conselho do Clero700, proibia publicações dessa natureza na França. Levada à prensa por 

Abraham du Bois, era um in-8º com 325 páginas, incluindo o prefácio. Desprovido de indicação 

de autoria, o frontispício informa apenas que a obra foi escrita por um “Doutor da Sorbonne”. 

Sylvio Hermann de Franceschi afirma que a autoria é comumente atribuída ao abade François 

de La Ville701, de quem não temos nenhuma notícia biográfica. Apesar disso, os argumentos 

apresentados em seu texto são favoráveis às teses jesuíticas e sublinham o protagonismo da 

Companhia no combate ao jansenismo.  

  O texto era uma resposta satírica aos Prejugez legitimes contre les Calvinistes, cuja 

autoria é reputada a Pierre Nicole702, tendo sido publicado em 1683, no momento em que figuras 

de proa associadas ao jansenismo promoviam a já referida campanha publicitária contra os 

calvinistas. Em sua obra, o Doutor da Sorbonne apontou como as acusações desferidas pelos 

jansenistas aos discípulos de Calvino poderiam, sem muita dificuldade, ser mobilizadas contra 

os próprios seguidores de Jansênio, aparentemente replicando a lógica encontrada no capítulo 

7, versículos 3 e 5 do Evangelho de Mateus (e também no capítulo 6 de Lucas), no qual Cristo 

teria censurado os fariseus que, estando preocupados com o “cisco” no olho de seus fiéis, não 

viam a “trave” em seus próprios olhos.  

 O título do livro é bastante elucidativo em uma de suas outras funções: a proposta de 

elaborar uma “historie abregée” daquilo que considerava o nascimento de uma nova heresia 

sendo, por isso, também uma contrapartida aos esforços de arquivamento elaborados por Pierre 

Nicole na Hérésie Imaginaire. Já na dedicatória, feita ao príncipe de Piemonte e ao Duque de 

Savoia – Victor Amé II –, a pretensão de se fazer uma histoire du Jansenisme legitimadora dos 

pré-juízos (prejugés) contra o que ele chamava de partido disseminador de “novidades” fica 

ainda mais evidente:  

 

História do Jansenismo e os pré-juízos contra este partido, que faço aparecer sob o 

augusto nome de VOSSA ALTESA REAL, darão um conhecimento suficiente da 

natureza, da origem, do progresso, da decadência e da falsidade deste erro. Encontrar-

se-ão ali luzes, as quais, ao fazerem ver toda a diformidade do verdadeiro Jansenismo, 

dele darão também um justo horror; e dissiparão, ao mesmo tempo, as ilusões daqueles 

 
700 COTTRET, Monique. Op cit. p. 110. 
701 DE FRANCESCHI, Sylvio Hermann. Op cit. p. 12. 
702 Apesar de comumente associada a Pierre Nicole, o texto que ensejou a escrita das Prejugés legitimes contre les 

jansenistes é reputado, no prefácio, como tendo sido concebido por Antoine Arnauld. LA VILLE, Fraçois de. 

Prejugés legitimes contre le jansenisme. Avec une histoire abrege’e de cette erreur depuis le commencement des 

troubles que Jansenius & M. Arnauld ont causé dans le monde jusques à leur pacification. Colônia: Abraham du 

bois. 1688. p. XXX.  



188 

 

que por vezes se alarmam com uma quimera de Jansenismo, que não conhecem e que 

não saberiam definir703. 

 

 Há, aqui, assim como nas cartas de Nicole, uma tentativa de se estabelecer um balanço 

positivo acerca da querela, nesse caso fazendo-a pender para o lado dos jesuítas ao apontar a 

evidente e pacificada impostura dos jansenistas, criando, com isso, a expectativa de conclusão 

iminente da querela por meio desse texto. Assim como na dedicatória, vemos ao longo do 

prefácio o empenho em definir o jansenismo, associando-o a outras heresias e, ao mesmo 

tempo, diminuindo a sua importância704.  

 É dito sobre o jansenismo que ele poderia ser definido, essencialmente, como uma 

“doutrina herética”705, comprovada pela adesão de Jansênio, e depois de Arnauld, à primeira 

proposição condenada pela Sorbonne706, o que, como sabemos, era rejeitado por Arnauld. O 

autor do prefácio chamou a atenção, ainda, para o fato de a sua obra pecar na profundidade das 

reflexões apresentadas, pois o intuito, nesse caso, era o de “fazer um livro que todos pudessem 

 
703 “L'histoire du Jansenisme et les prejugés contre ce parti que je fais paroître sous l'auguste nom de VOTRE 

ALTESSE ROIALE, donneront une connoissance suffisante de la nature, de D'origine, du progrés, de la décadence 

& de la fausseté de cette erreur. L'on y trouvera des lumiéres, lesquelles en faisant voir toute la difformité du vrai 

Jansenisme  en donneront aussi une juste horreur; et dissiperont en même tems les illusions de ceux qui s'alarment 

quelquefois sur une chimere de Jansenisme, qu'ils ne connoissent pas et qu'ils ne favroient definir”. Ibidem. p. 

Dedicatória.  
704 “Quase todos aqueles que escreveram contra esses Senhores tinham assaz estudo, mas muitos careceram de 

justeza de espírito. Deixaram-nos falsas ideias deste partido e deram-lhe muita vantagem por esse zelo pouco 

esclarecido; porquanto as pessoas inteligentes, que conheciam o abuso de tantos falsos reproches, inclinavam-se 

facilmente a crer que não se lhes podia fazer nenhum verdadeiro; e aquelas que tinham menos conhecimento, 

crendo que todos os erros dos séculos passados estavam renovados em Port-Royal, e que estavam ocultos sob a 

piedade austera e a doutrina profunda de todos os Eclesiásticos zelosos, alarmavam-se inoportunamente, tomavam 

por um zelo espantado por Jansenismo tudo o que viam, e faziam parecer o partido mil vezes mais poderoso e mais 

redutável do que não era”. 

“Presque tous ceux qui ont écrit contre ces Messieurs, avoient aslés d'étude, mais plyusieurs ont manque de justesse 

d'esprit. Ils nous ont laisse de fausses idées de ce parti et lui ont donne' beaucoup d'avantage par ce zéle peu éclaire'; 

car les personnes intelligentes que connoissoient l'a- bus de tant de faux reproches, se portoient facilement à eroire 

qu'on ne leur en pouvoit faite de veritables; et celles qui avoient moins de connoissance, croiant que toutes les 

erreurs des siécles passés étoient renouvellées dans Port-Royal , et qu'elles étoient cachées sous la piete' austére et 

la doctrine profonde de tous les Ecclésiastiques zélés, s'alarmoient mal à propos, prennoient par un zéle essarouché 

pour Jansenisme tout ce qu'elles voioient, et faisoient paroître le parti mille fois plus puissant et plus redoutable 

qu'il n'étoit pas”. Ibidem. p. XXII.  
705 “doctrine heretique”. Ibidem. p. LI.  
706 “Encontra-se também ocasião de convencer de má-fé no direito os defensores de Jansênio, fazendo-lhes ver, 

pelos próprios termos de Jansênio e de Monsieur Arnauld, que eles sustentam a primeira proposição condenada. 

Somos concisos em tão grande abundância de matérias, porquanto se quis fazer um livro que todo o mundo pudesse 

ler facilmente, e tirar o fruto que se espera desta obra, que é de prevenir felizmente toda sorte de pessoas contra os 

artifícios dos Jansenistas”.  

“On trouve aussi occasion de convaincre de mauvaise foi dans le droit, les défenseurs de Jansenius, en leur faisant 

voir par les propres termes de Jansenius et de M. Arnauld, qu'ils soûtiennent la premiére proposition condamnée. 

On est concis dans une si grande abondance de matiéres, parce qu'on a voulu faire un livre que tout le monde pût 

lire facilement, et tirer le fruit qu'on attend de cet ouvrage, qui est de prévenir heureusement toute sorte de 

personnes contre les artifices des Janfenistes”. Ibidem. p. XXXII. 



189 

 

ler facilmente”707, fato perceptível pelo formato compacto. Essa escrita, aparentemente 

concebida para um amplo consumo, era um convite àqueles de maior “lazer, ajuda e 

iluminação” do que o próprio autor, para que assumissem o encargo de elaborar um compêndio 

mais detalhado – afinal, previa-se que tal disputa seria considerada, no futuro, como “a maior 

parte da história eclesiástica do nosso século”708. Devemos encarar tais declarações como uma 

ação que buscava chancelar o valor dessa intervenção no futuro. Assim como as querelas contra 

os arianos, os montanistas, os albigenses e tantos outros hereges ao longo da história produziram 

santos protagonistas, de igual modo os jesuítas se imortalizariam como os sustentáculos da fé 

no século XVII contra os hereges da vez. 

 Por fim, há ainda, no prefácio, uma retomada da crítica à proliferação excessiva de 

escritos – o que justifica o esforço de síntese empreendido, tanto mais porque os textos 

jansenistas gozaram de uma divulgação significativamente maior do que a de seus oponentes709. 

Na conclusão da seção, La Ville dispensou conselhos para dois grupos de cristãos: aqueles que 

combatiam os erros de Jansênio e aqueles que defendiam seu legado. Para os primeiros, era 

necessário ter em mente que, apesar de arruinado, o jansenismo poderia facilmente se levantar 

e, por isso, demandava-se deles cautela e vigilância710. Já para o segundo grupo, o autor os 

exorta à deposição das armas, demonstrada por meio da assinatura do formulário sem nenhum 

tipo de reservas, principalmente naquilo que tocava a questão de direito e de fato, com pena de 

serem apartados da Igreja, caso não o fizessem711:  

 
707 “qu'on a voulu faire un livre que tout le monde pût lire facilement”. Ibidem. p. XXXII.  
708 “Cependant j'espere que mon travail ne sera pas tout - à - fait inutile dans sa briévete ; et que ceux qui hiront 

céc Ouvrage , seront satisfaits d'apprendre sans beaucoup d'étude , tout ce qui s'est passe ' de confiderable dans 

une dispute , qui sera la plus grande partie de l'histoire Ecclesiastique de nostre siécle.”. Ibidem. p. XXXV.  
709 “Todas as obras publicadas para a defesa de Jansênio estão nas mãos de todo o mundo, e previnem todos os 

dias os espíritos em favor de seus discípulos. Os escritos, ao contrário, dos Teólogos opostos são pouco conhecidos, 

e mesmo tão dispersos, que a custo se os encontra. Era, pois, a propósito ajuntar em um pequeno volume o que 

pode ser alegado de mais forte e de mais considerável para a defesa dos julgamentos da Igreja”.  

“Tous les ouvrages publiés pour la défense de Jansenius font entre les mains de tout le monde, et préviennent tous 

les jours les esprits en faveur de fes disciples. Les écrits au contraire des Théologiens opposés font peu connus, et 

même tellement dispersés, qu'on a peine à les trouver. Il étoit donc à propos de ramasser dans un petit volume, ce 

qui peut être allegue de plus fort et de plus considerable, pour la défense des jugemens de l'Eglise”. Ibidem. p. 

XXIX.  
710 “Quoi - que le Janfenifme foit prefque ruine ' il peut facilement fe relever”. Ibidem. p. XLII. 
711 “Respondo, pois, distintamente, que se os discípulos de Jansênio não condenam de boa-fé as cinco proposições 

em todos os sentidos condenados, deve-se portar na Igreja Romana o mesmo julgamento deles que de Lutero e de 

Calvino, e eles mesmos não ousariam exteriormente discordar disso. Se contestam apenas o fato, ou o contestam 

de viva voz, ou por escrito, e então faltam a esse silêncio respeitoso que prometem, e cometem uma irreverência 

notável contra os julgamentos da Igreja, a qual, seguramente, não pode ser desculpada de pecado mortal: Ou então 

guardam o silêncio, mas não querem submeter interiormente seu julgamento, e, nesse caso, digo ousadamente e 

sem tremer que são temerários, rebeldes e desobedientes à Igreja universal, a qual tem direito sobre nossos 

espíritos, tão bem quanto sobre nossas palavras e nossos escritos”.  

“Je répons donc nettement, que si les disciples de Jansenius ne condamnent pas de bonne foi les cinq propofitions 

dans tous les sens condamnés, l'on doit porter dans l'Eglise Romaine le même jugement d'eux que de Luther & de 



190 

 

 

Digo, ademais, que não se pode positivamente convencer de heresia Monsieur 

Arnauld e seus amigos, porquanto declaram que condenam as cinco proposições em 

todos os sentidos condenados: mas que são legitimamente suspeitos de heresia. Pois, 

por que defenderiam eles com tanta obstinação o livro de Jansênio, se não tivessem 

desígnio de renovar a doutrina herética que ele contém? De que utilidade pode jamais 

ser à Igreja essa questão de fato separada do direito?712 

 

Havia, portanto, esperança para os jansenistas que, apesar da violenta admoestação, não 

poderiam, àquela altura, serem considerados plenamente hereges, tendo em vista a rejeição 

nominal às cinco proposições. Esse “novo dogma” encontrava-se, nessa conjuntura, em um 

estado de “suspeita de heresia”, cenário que, reclama o autor, estava prestes a mudar, pois já se 

consolidava entre o Papa e os concílios gerais a disposição de relegar Jansênio ao rol dos 

heresiarcas: 

 

Que se lembrem de que cada seita teve em seu tempo a graça da novidade antes de ser 

encarregada, aos olhos de todo o mundo, do horror da heresia, e que se persuadam de 

que em pouco tempo a Igreja Romana porá, do consentimento de todo o mundo, 

Jansênio na lista dos outros heréticos, porquanto já vemos as Constituições dos Papas 

impressas com os Concílios gerais tidos contra os heresiarcas713. 

 

 Como explicado no primeiro capítulo, a simples existência da controvérsia, nos termos 

em que se manifestava no seio da Igreja, já era, por si só, um indicativo de não ruptura total, 

pois contra os hereges propriamente ditos era empregada não só a violência da pena, mas 

também da espada. Recapitular as querelas passadas e transmitir à questão de direito e de fato 

um papel decisório era uma forma de prolongar a querela em tempos de paz.  

 Passando para as considerações acerca do texto das Préjugés, cabe observar que ele era 

composto por vinte e quatro capítulos, dos quais os quatro primeiros se ocupavam em elaborar 

 
Calvin, & ils n'oseroient euxmêmes en disconvenir extérieurement. S'ils ne contestent que le fait, ou ils le 

contestent de vive voix, ou par écrit, & alors ils manquent à ce filence respectueux qu'ils promettent, & commettent 

une irreverence notable contre les jugemens de l'Eglise , qui assurement ne peut être excusée de peché mortel: Ou 

bien ils gardent le silence, mais ne veu lent pas soumettre intérieurement leur jugement, & en ce cas je dis 

hardiment & sans trembler, qu'ils sont temeraires, rebelles , & desobéissans à l'Eglise universelle, laquelle a droit 

sur nos esprits , aussibien que sur nos paroles, & nos écrits”. Ibidem. p. XLIX.  
712 Je dis de plus, qu'on ne peut positivement convaincre d'héresie M. Arnauld & ses amis, puis qu'ils déclarent, 

qu'ils condam nent les cinq propositions dans tous les sens condamnés: mais qu'ils font légitimement suspects 

d'héresie. Car pourquoi défendroient - ils avec tant d'obstina- tion le livre de Jansenius, s'ils n'a- voient dessein de 

renouveller la doctrine heretique qu'il contient? de quelle utilite' peut jamais être à l'Eglise cette queftion de fait 

separée du droit? Ibidem. p. LI.  
713 Qu'ils se souviennent que chaque secte a eu dans son tems la grace de la nouveauté avant que d'être chargée 

aux yeux de totit le monde de de l'horreur de l'héresie, et qu'ils soient persuadés que dans peu de tems l'Eglise 

Romaine mettra, du consentement de tout le monde, Jansenius dans la liste des autres héretiques, puisque nous 

voions déja les Constitutions des Papes imprimées avec les Conciles generaux tenus contre les héresiarques. 

Ibidem. p. LV e LVI. 



191 

 

uma breve história da controvérsia contra Jansênio e seus seguidores, sendo os outros vinte 

voltados a responder, capítulo a capítulo, às Prejugez legitimes contre les Calvinistes, bem 

como outros escritos atribuídos aos seguidores de Jansênio. Nas primeiras páginas do capítulo 

um, o autor definiu o jansenismo da seguinte forma:  

 

A graça de Jesus Cristo, nosso Salvador, tem sido, em todos os séculos, um abismo 

fatal para os espíritos temerários e presunçosos, que demasiado quiseram penetrar-lhe 

o mistério. Alguns se revoltaram contra o império soberano da Graça, para sustentar 

a liberdade do homem; outros arruinaram o franco-arbítrio do homem, para defender 

a autoridade onipotente da Graça do Salvador. Aqueles formaram vários grandes e 

formidáveis partidos que foram, enfim, inteiramente destruídos: estes tiveram 

sectários mais opiniáticos e em maior número, dos quais parece que a Igreja ainda não 

triunfou perfeitamente [...]. 

 

Porquanto, ainda que se tivesse motivo de esperar que aqueles que se intitulam com 

os nomes veneráveis de fiel e de Católico não ousassem mais atacar o livre-arbítrio 

após as decisões claras e precisas do último Concílio Ecumênico reunido contra 

Lutero e Calvino; contudo, Teólogos, que querem passar por ortodoxos, e que seriam 

dignos de louvor e de estima, se tivessem tanta docilidade e humildade cristã quanta 

têm de luzes e de capacidade, empreenderam renovar um erro tantas vezes condenado. 

Sem se separarem inteiramente da Igreja Romana, dilaceraram seu seio e alteraram a 

pureza de sua fé. O disfarce, a cabala, a erudição, a facilidade de bem escrever, o 

pretexto da piedade, a aparência da austeridade, a moral severa, a obstinação 

assombrosa das Virgens tolas que esses Senhores engajaram em seu partido, os nomes 

brilhantes de graça toda-poderosa e vitoriosa; cem outros artifícios teriam seduzido 

um grande número de espíritos amantes da novidade: se a autoridade dos Papas, dos 

Bispos, da Sorbonne e das outras Universidades Católicas, junta à dos Reis e dos 

Príncipes que fizeram executar seus santos decretos, não houvesse extinguido um fogo 

que ameaçava a Igreja de um grande incêndio714.  
 

Conforme a descrição do autor, o fio condutor que define, fundamentalmente, o 

jansenismo era a doutrina da graça elaborada por Jansênio, a qual teria sido deturpada e emulada 

de forma incorreta a partir dos escritos do Santo de Hipona. Tal definição, aparamente trivial, 

nos parece hoje familiar, pois é, frequentemente, ao redor da doutrina da graça de Jansênio que 

 
714 L’ A grace de Jesus - Christ nôtre Sauveur, a été dans tous les siécles un abime fatal pour les estprits temeraires 

et presomptueux, qui en ont trop voulu penetrer le mystere. Quelques-uns se sont revoltés contre l'empire souverain 

de la Grace, pour soûtenir la liberté de l'homme; d'autres ont ruiné le franc - arbitre de l'homme, pour défendre 

l'autorité toute - puislante de la Grace du Sauveur. Ceux - là ont formé plusieurs grands et redoutables partis qui 

ont enfin été entiérement détruits: ceuxci ont eu des sectateurs plus opiniatres et en plus grand nombre, dont il 

semble que l'Eglise n'ait point encore parfaitement triomphé [...]  

Car quoi qu'on eût sujet d'espérer que ceux qui intendant aux noms vénérables de fidèle et de Catholique, 

n'oseroient plus attaquer le libre arbitre après les décisions claires et précises du dernier Concile Oecuménique 

assemblé contre Luther et Calvin; cependant des Théologiens, qui veulent passer pour orthodoxes, et qui seroient 

dignes de louange et d'estime, s'ils avoient autant de docilité et d'humilité chrétienne qu'ils ont de lumières et de 

capacité, ont entrepris de renouveller une erreur tant de fois condamnée. Sans se séparer entièrement de l'Église 

Romaine, ils ont déchiré son sein et altéré la pureté de sa foi. Le déguisement, la cabale, l'erudition, la facilité de 

bien écrire, le pretexte la pieté, laapparence de l'austerité, la morale severe, l'obstination effroiable des Vierges 

solles que ces Messieurs ont engagé dans leur parti, les noms éclatans de grace toute puissante et victorieuse; cent 

autres artifices avroient seduit un grand nombre d'esprits amateurs de la nouveauté: si l'autorité des Papes, des 

Evêques, de la Sorbone, et des autres Universités Catholiques, jointe à celle des Rois et des Princes qui ont fait 

executer leurs saints decrets, n'avoit éteint un feu qui menaçoit l'Eglise d'un grand embrasement. Ibidem. p. 1 a 3.  



192 

 

se define na historiografia o assim chamado “primeiro jansenismo”715. Todavia, conforme 

vimos nas obras de Nicole e de Arnauld, não havia, sob sua ótica, qualquer elemento que 

justificasse tal imputação – nem mesmo a autoridade de Jansênio. Era a oposição e a malícia 

inacianas que reduziam tudo ao rótulo de heresia, o verdadeiro fator aglutinador dessa 

“quimera”. Diante disso, é imperioso constatar que, de certa forma, prosperou entre os 

historiadores do cristianismo Ocidental seiscentista o paradigma interpretativo dos jesuítas, 

muito mais do que o “jansenista”, constatação essa evidenciada residualmente pelo próprio uso 

do termo “jansenismo”. Como propomos, o jansenismo pode, em parte, ser explicado pela 

emulação das teses expostas pelo bispo de Ypres em seu Augustinus, algo certamente válido 

para Arnauld e para algumas outras figuras ligadas a Port-Royal, porém menos aplicável a 

Nicole – para não falar de Quesnal. Assumir essa proposição incita uma pergunta fundamental, 

ainda que não estejamos em condições de desenvolvê-la nesta tese: quando a história 

eclesiástica pacificou a ideia de que o jansenismo se define mediante uma doutrina acerca da 

graça? A resposta, provavelmente, nos conduziria a compêndios de história eclesiástica do 

século XVIII e XIX, nos quais, possivelmente, a interpretação jesuítica encontrava maior eco. 

Poderá, ainda, conduzir-nos ao século XX, quando o tema passou a ocupar lugar no espaço 

acadêmico.   

Importa, sobretudo, não perder de vista que a construção de um jansenismo doutrinal, 

chamemos assim, era peça chave no esforço de arquivamento promovido pela Companhia e por 

seus aliados, pois criava para os seus adversários uma unidade passível de condenação e de 

censuras institucionais, visto que a heresia, por definição, só poderia ser concebida como uma 

contrafação a uma outra doutrina e esta seria, por sua vez, ortodoxa e eternamente verdadeira. 

Para isso, era necessário dar conta da questão da graça como estando resolvida antes mesmo da 

elaboração das teses de Jansênio, algo perceptível no trecho acima, no qual o autor situa as 

disputas acerca da graça como tendo sido encerradas no “último concílio ecumênico”, visando, 

com isso, a dar à questão um status de resolução. Jean Delumeau, por outro lado, aponta 

justamente a imprecisão do texto final elaborado pelo Concílio de Trento como um dos fatores 

que permitiu o ressurgimento teses no seio da Igreja que tendiam a majorar o poder da graça 

divina em detrimento da livre agência humana716.  

Outro ponto digno de nota é que o doutor da Sorbonne dispensou algumas páginas à 

explicitação das relações pessoais entre o bispo de Ypres e as figuras de proa associadas à 

 
715 Ou seja, refere-se ao primeiro grupo de teólogos e de fiéis que, ainda apegados às proposições de Cornélio 

Jansênio, sustentam que foram abertas as teses da Graça eficaz, conforme definidas no Augustinus.  
716 DELUMEAU, Jean. Op cit. p. 120.  



193 

 

abadia de Port-Royal – como a amizade entre Jansênio e o Abade de Saint-Cyran, durante a 

estadia do bispo na cidade de Paris. Trata-se de uma informação ausente na síntese elaborada 

por Nicole em sua terceira carta717. La Ville se aprofundou ainda na biografia de Jansênio, 

ressaltando o fato de que, por duas vezes, o bispo de Ypres esteve na Espanha, onde teria escrito 

seu Mars Gallicus, texto reputado como “antifrancês”, pois acusava aquele reino de todos os 

crimes imagináveis em toda a Europa718. Suas disposições antifrancesas, contudo, não se 

comparam ao mal causado pela publicação post-mortem do Augustinus Jansenii (é a primeira 

vez que vemos o livro com essa grafia), sua obra prima, responsável por trazer “tantas 

tempestades à Igreja”719. Teria sido nela que Jansênio espalhou “todo o veneno de sua heresia, 

sob o venerável nome do incomparável Doutor da Graça”720. Nela, também, o prelado teria 

 
717 “Ele [Jansênio] veio em seguida a Paris, onde subsistiu por longo tempo em qualidade de simples preceptor. Aí 

conheceu Jean Hauranne du Verger, Baionês, Abade de Saint-Cyran, e com ele concertou o projeto de sua heresia. 

Havendo retornado a Lovaina, foi eleito Professor de Teologia, e o escolheram em seguida para explicar a Santa 

Escritura”.  

“Il vint ensuite à Paris, où il subsista assés longtems en qualité de simple precepteur. Il y connut Jean Hauranne du 

Verger, Bayonnois Abbé de Saint Cyran, et il concerta avec lui le projet de son heresie. Etant retourné à Louvain, 

il fut elû Professeur en Théologie, et on le choisit ensuite pour expliquer la Sainte Ecriture”. LA VILLE, Fraçois 

de. Prejugés legitimes contre le jansenisme. Avec une histoire abrege’e de cette erreur depuis le commencement 

des troubles que Jansenius & M. Arnauld ont causé dans le monde jusques à leur pacification. Colônia: Abraham 

du bois. 1688. p. 4.  

Cabe destacar que em outros capítulos como, por exemplo, no terceiro, essas relações são expandidas para outros 

agentes, como é o caso de Arnauld, cuja família é acusada de sustentar um ódio antigo aos jesuítas: “Este Monsieur 

Arnauld, digo, é irmão de Monsieur o Bispo de Angers e tio de Monsieur de Pompone, que exerceu em França, 

durante vários anos, o cargo de Ministro e Secretário de Estado para os Negócios Estrangeiros. A aversão aos 

Jesuítas é antiga na família, e resta-nos ainda um pleito célebre, cheio de invectivas contra a Sociedade, que um 

certo Monsieur Arnauld Advogado pronunciou perante o Parlamento de Paris. Mas aquele de quem falamos reuniu 

em si tudo o que a malignidade, o espírito de singularidade, de sedição e de cabala, um natural inquieto e 

melancólico, um fundo inesgotável de presunção e de vaidade podem inspirar de aversão não somente contra os 

Jesuítas, mas ainda contra todos aqueles que não se apegaram cegamente a seus sentimentos. Ele é o digno pupilo 

do Abade de Saint-Cyran, como o Abade de Saint-Cyran era o digno confidente de Jansênio”. 

“Ce M. Arnauld , dis je , est frére de M. l'Evêque d'Angers et oncle de M.de Pompone qui a exercé en France 

pendant plusieurs années la charge de Ministre et Secretaire d'Etat pour les affaires étrangères. La haine pour les 

Jesuites est ancienne dans la famille, et il nous reste encore un plaidoïer celebre plein d'invectives contre la Société, 

qu'un M. Arnauld Avocat a prononcé devant le Parlement de Paris. Mais celui dont nous parlons a recueilli en foi 

tout ce que la malignité , l'esprit de singularité, de sedition et de cabale, un naturel inquiet et chagrin, un fonds 

inépuisable de presomption et de vanité peuvent inspirer de haine non seulement contre les Jesuites, mais encore 

contre tous ceux qui ne se sont pas attachés aveuglément à ses sentimens. Il est le dignë élevé de l'Abbé de Saint - 

Cyran, comme l'Abbé de Saint - Cyran étoit le digne confident de Jansenius”. Ibidem. p. 24 e 25.  
718 “Ele compôs um livro, a que chamou Mars Gallicus, no qual dilacera impiedosamente a reputação da França, 

e lhe imputa todos os males que têm desolado a Europa desde vários séculos”. 

“Il composa un livre, qu'il appella Mars Gallicus, dans lequel il déchire impitoiablement la reputation de la France, 

et lui impute tous les maux qui ont desolé l'Europe depuis plusieurs siccles”. Ibidem. p. 4. 
719 “Sua obra mais famosa, à qual dedicou os melhores anos de sua vida, que foi impressa logo após sua morte e 

que posteriormente provocou grandes tempestades na Igreja, é o livro que ele chamou de Augustinus Jansenii” 

“Son ouvrage favori , auquel il don- na les meilleures années de la vie , qui a été imprimé peu de tems aprés fa 

mort , et qui enfuite a excite de fi grandes tempêtes dans l'Egliſe , eſt le livre qu'il a appellé Auguftinus Jansenii". 

Ibidem. p. 5.  
720 “É neste grande volume que ele espalha todo o veneno da sua heresia, sob o ilustre e venerável nome do 

incomparável Doutor da Graça”. 

“C'est dans ce gros volume, qu'il répand tout le venin de son héresie, sous le nom illustre et venerable de 

l'incomparable Docteur de la Grace”. Ibidem.  



194 

 

eleito Molina como o seu grande inimigo, o qual, juntamente com outros escolásticos de sua 

época, são acusados de semi-pelagianismo721. Nas páginas seguintes, o autor recorda o fato de 

as teses molinistas, apesar de duramente contestadas pelos dominicanos, jamais terem sido 

condenadas pela Igreja, ainda que o mesmo não pudesse se dizer em relação ao livro de 

Jansênio. Enquanto um balanço acerca da história das disputas, não bastava apenas 

desmoralizar a autoridade de Jansênio; era necessário também exaltar a de Molina, cuja força 

era revigorada na medida em que iam sendo expedidas as condenações papais contra as cinco 

proposições.  

Como era de se esperar, as disputas do presente também estavam sob escrutínio do 

doutor da Sorbonne. Na medida em que figuras como Nicole, e depois Quesnal, se 

aproximavam das postulações tomistas, mostrava-se pertinente elucidar as divergências entre 

Jansênio e os dominicanos, artifício levado a cabo mediante a afirmação de que o bispo de 

Ypres combatia a tese da graça necessária, ao contrário do que era difundido pelos jansenistas 

de seu tempo, a fim de ganhar a adesão dos filhos de São Dominique722.  

Por fim, na conclusão do primeiro capítulo, o autor cita um suposto testamento em que 

Jansênio, meia hora antes de sua morte, haveria condicionado a publicação de sua obra magna 

à aprovação da Igreja, vontade essa desrespeitada por seus sucessores723. O que segue entre os 

capítulos dois e quatro é uma síntese das controvérsias ocorridas até o momento da instauração 

do formulário por parte do arcebispo de Paris. No capítulo quarto, Port-Royal aparece pela 

primeira vez, no qual são destacadas as relações entre a abadia, Saint-Cyran e a família Arnauld. 

Ao contrário do que ocorreu na época da campanha do Santo Espinho, as freiras não são 

 
721 “Ele trata sem cessar de semipelagianos os Escolásticos de seu tempo; e entre aqueles, Molina é o grande 

adversário que ele quis combater, porquanto, para o fim do século passado, esse Jesuíta Espanhol havia publicado 

um livro da concórdia do livre-arbítrio com a graça”.  

“Il traitte sans cesse de demi-Pelagiens les Scholastiques de son temps; et entre ceux-là Molina est le grand 

adversaire, qu'il a voulu combattre, parce que vers la fin du siécle passé ce Jesuite Espagnol avoit publié un livre 

de la concorde du libre-arbitre avec la grace”. Ibidem. p. 5 e 6.  
722 “Ele elevou sua graça necessária sobre as ruínas de nossa liberdade, e conquanto a Congregação de Auxiliis 

unicamente tenha parecido favorecer a graça prederminante dos Dominicanos, que este Bispo combate ele mesmo 

em vários lugares de sua obra, seus discípulos quiseram fazer crer aos simples e aos ignorantes que ela havia estado 

prestes a estabelecer a graça necessária que seu Mestre em seguida publicou na obra de que falamos”. 

“Il a élevé sa grace necessitante sur les ruines de notre liberté, et quoi - que la congregation de auxiliis, ait 

uniquement semblé favoriser la grace prédéterminante des Dominiquains que cét Evêque combat lui- même dans 

plusieurs endroits de son ouvrage, ses disciples ont voulu faire croire aux simples et aux ignorans, qu'elle avoit été 

prête d'établir la grace necessitante que leur Maître a ensuite publiée dans l'ouvrage dont nous parlons”. Ibidem. p. 

8.  
723 “Ele fez, meia hora antes de sua morte, um Testamento expresso para o submeter ao julgamento da Santa Sé, 

que se pôs no começo do livro e que é a propósito inserir aqui em latim e em francês para satisfazer a curiosidade 

de meu Leitor”. 

“Il fit demi heure avant sa mort un Testament exprés pour le soumettre au jugement du Saint Siege, qu'on a mis au 

commencement du livre et qu'il est à propos d'inserer ici en latin et en François pour satisfaire la curiosité de mon 

Lecteur”. Ibidem. 



195 

 

poupadas, pois a sua obstinação em não assinar o formulário derivava da herança jansenista de 

seu mentor, Saint-Cyran724, e, por extensão, de Antoine Arnauld – descrito como ainda mais 

culpado do que elas725. Após avaliar o estado de rebeldias desse “partido”, o autor discorre 

sobre como a memória desses fiéis seria legada ao futuro:  

 

Quando aqueles que vierem após nós julgarem a sangue-frio um Teólogo, que levou 

Religiosas a morrer sem Sacramentos e em excomunhão, para defender Jansênio, a 

quem todos os Prelados haviam condenado, eles não terão assaz anátemas para 

repudiar sua memória, e não crerão que nosso século pôde encontrar especiosas as 

más razões pelas quais ele ensaiou justificar uma tão detestável conduta726. 

 

 O objetivo do percurso histórico feito ao redor da querela contra os jansenistas é exposto 

aqui de forma bastante clara. Na medida em que se apresentavam como intérpretes legítimos 

da história das controvérsias, revestidas aqui da milenar disputa entre a verdade e o erro, esses 

autores dispensavam a cada agente envolvido os seus respectivos lugares. De um lado, uma 

Companhia zelosa da verdade católica, tendo consigo reis piedosos e até a corte romana; do 

outro, um partido cujas origens eram antifrancesas e acumulavam sobre si um histórico de 

desobediências e adesão a doutrinas já pacificamente condenadas. Tudo isso estava sob 

contestação, é verdade, mas, como ação publicitária, o horizonte de expectativa transcendia em 

muito o estado de impasse do presente. O juízo acerca da memória não era uma prerrogativa 

deixada aos católicos do futuro – era um dever cristão do presente.  

 Para além das passagens dedicadas propriamente ao arquivamento da controvérsia, nos 

interessa um elemento presente no capítulo dez, no qual o Doutor da Sorbonne retomou as 

 
724 “Em nenhum lugar se encontrou tanta resistência e obstinação como entre as Religiosas de Port-Royal. O Abade 

de Saint-Cyran havia sido Diretor deste Mosteiro. A Madre Angélica, a Madre Inês, e quantidade de outras parentes 

de Monsieur Arnauld eram ali Religiosas, e elas eram todas conduzidas por esse Doutor, ou por Eclesiásticos de 

seu partido”.  

“On ne trouva nulle part, tant de resistance et d'obstination, que parmi les Religieuses de Port-roial. L'Abbé de 

Saint - Cyran avoit été Directeur de ce Monastére. La Mére Angelique, la Mére Agnes, et quantité d'autres parentes 

de M. Arnauld y étoient Religieuses, et elles étoient toutes conduites par ce Docteur, ou par des Ecclésiastiques de 

son parti”. Ibidem. p. 37.  
725 “Assim, Monsieur Arnauld assinalou-se no Cristianismo. Assim, este Doutor, que se faz passar por Católico 

zeloso, engajou em seu cisma e em seu erro pobres moças menos culpadas que ele, mas assaz culpadas para não 

deixar nenhuma esperança de se salvar. Assim, ele se fez célebre no mundo e se acreditou em seu partido. O tempo 

não mudou este Diretor infiel e estas filhas rebeldes”.  

“Ainsi M. Arnauld s'elt signalé dans le Christianisme. Ainsi ce Docteur qui fait le Catholique zélé a engagé dans 

son schisme et dans son erreur de pauvres filles moins coupables que lui, mais assés coupables pour ne laisser 

aucune espérance de leur salut. Ainsi il s'est rendu celebre dans le monde et s'est accredité dans son parti. Le tems 

n'a point changé ce Directeur infidéle et ces filles rebelles”. Ibidem. p. 39.  
726 Quand ceux qui viendront aprés nous jugeront de sang froid un Théologien, qui a porté des Religieuses à mourir 

sans Sacremens et dans l'excommunication, pour défendre Jansenius, que tous les Prelats avoient condamné, ils 

n'auront pas assés d'anathémes pour flétrir sa memoire, et ils ne croiront pas que nôtre siécle ait pû trouver 

specieuses les méchantes raisons, par lesquelles il a essaié de justifier une si detestable conduite. Ibidem. p. 40.  



196 

 

discussões acerca do milagre do Santo Espinho. O texto visava a dar resposta ao capítulo cinco 

das Prejugés legitimes contre le Calvinisme, em que Nicole acusava os calvinistas de não 

possuírem nenhum tipo de vocação extraordinária. Essa petição despertou severa contestação 

de La Ville que entendia estar aí subentendida a ideia de que os jansenistas, ao contrário dos 

seguidores de Calvino, possuíam, então, um chamado especial, como podemos ver na 

introdução do capítulo:  

 

No capítulo quinto ele mostra que os pretendidos Reformadores não tiveram missão 

extraordinária alguma. E eu não creio que seja fora de propósito fazer ver também que 

os discípulos de Jansênio não tiveram vocação extraordinária alguma. Porquanto, 

encontro que o tradutor das Cartas ao Provincial, que tomou o nome de Venderokins, 

publica com uma confiança espantosa um pretendido milagre que ele diz ter sido feito 

em Port-Royal na pessoa de uma jovem Donzela pensionista nesse Mosteiro. É em 

sua terceira nota sobre a décima sexta carta ao Provincial que ele quer informar a toda 

a terra da proteção extraordinária que Deus dá às pessoas de seu partido, as quais, diz 

ele, são oprimidas pela violência dos homens727. 

 

 Chama atenção, em um primeiro momento, o fato de o assunto ser introduzido por meio 

de uma digressão, a qual, deixando de lado os argumentos propriamente expostos no capítulo 

cinco da obra jansenista, buscava em uma nota de rodapé da edição latina das Provinciales uma 

referência ao acontecimento milagroso de Port-Royal. Essa edição das cartas de Pascal, diga-

se de passagem, é acusada pelo autor de romper a paz da Igreja ao defender o legado de 

Jansênio728, em que pese o fato de ter sido publicada dez anos antes da concórdia, como nos 

lembra Arnauld em sua resposta729. A digressão de La Ville explica-se, no entanto, por diversos 

 
727 DAns le chapitre cinquième il montre, que les prétendus Reformateurs n'ont point eu de mission extraordinaire. 

Et moi je ne crois pas qu'il foit hors de propos, de faire voir aussi que les difciples de Jansenius, n'ont point eu de 

vocation extraordinaire. Car je trouve que le traducteur des lettres au Provincial, qui a pris le nom de Venderokins, 

publie avec une confiance étonnante un pretendu miracle qu'il dit avoir été fait à Port - roial en la personne d'une 

jeune Demoiselle pensionnaire dans ce Monastére. C'est dans sa troisiéme note fur la seiziéme lettre au Provincial, 

qu'il veut informer toute la terré de la protection ex-traordinaire, que Dieu donne aux personnes de son parti 

lesquelles, dit - il, sont opprimées par la violence dés hommes. Ibidem. p.79. 
728 “Estes senhores compilaram recentemente no seu Venderokius tudo o que escreveram de mais subtil e capcioso 

em defesa de Jansénio, puseram-no em latim e publicaram-no por toda a Europa sem medo de perturbar esta paz 

profunda, da qual são os fanáticos quando alguém escreve contra eles”. 

“Ces Messieurs ont compile nouvellement dans leur Venderokius, tout ce qu'ils ont écrit de plus subtil et de plus 

captieux pour la défense de Jansenius, l'ont mis en latin, et l'ont publie dans toute l'Europe sans craindre de troubler 

cette profonde paix, dont ils sont les zelateurs quand on écrit contre eux”. Ibidem. p. XXXVIII.  
729 “Se nosso Doutor de Savoiardo houvesse lido ele mesmo o Livro de que aparentemente só fala com base em 

alguma má memória que lho terão dado, ele haveria sabido que não se chama Venderokius, mas Wendrockius; que 

não é uma compilação do que se havia escrito de mais sutil para a defesa de Jansênio, mas uma tradução em Latim 

das Cartas Provinciais, com Notas e Dissertações, onde os maiores princípios da Moral Cristã são explicados de 

maneira tão eloquente quanto edificante e sólida: e que, tendo este Livro sido feito e dado ao público mais de dez 

anos antes da paz, nada é mais ridículo que supor que foi RECENTEMENTE que esses Senhores o compilaram e 

publicaram por toda a Europa sem temer perturbar a paz”. 

“Si nostre Docteur Savoiard avoit lû luy mesme le Livre dont apparemment il ne parle que sur quelque méchant 

memoire qu'on luy en aura donné, il auroit sçu qu'il ne s'appelle point Venderokius, mais Wendrockius; que ce n'est 

point une compilation de ce qu'on avoit écrit de plus subtil pour la défense de Jansenius, mais une tradu Ction en 



197 

 

fatores, entre os quais se destacam a dinâmica dos embates publicitários – nos quais se buscava 

refutar não apenas uma obra específica, mas também multiplicar as respostas aos principais 

argumentos do adversário –, além do fato de a edição das Pensées de 1670 e as próprias 

traduções das Provinciales terem reacendido o fôlego dos debates ocorridos nas décadas de 

1650. Deve se destacar, também, o fato de que, no contexto das pressões promovidas por 

Péréfixe contra as internas, no âmbito da assinatura do formulário, surgiram uma série de relatos 

milagrosos envolvendo curas extraordinárias entre as freiras, conforme apontado na primeira 

seção do capítulo. Assim como no caso de Perrier, esses novos relatos recrudesciam a posição 

das solitárias de Port-Royal e, portanto, exigiam uma resposta por parte dos opositores da 

abadia.  

 Há, em relação aos enfrentamentos libelísticos de 1656 e de 1657, entretanto, uma 

grande mudança argumentativa. A tese apresentada nesse capítulo destoa dos libelos jesuíticos 

principalmente pelo fato de o autor não reconhecer como verdadeira a cura de Perrier. Para 

prová-lo, o doutor tece um longo comentário acerca da natureza dos milagres e de suas funções. 

De saída, toma para si a definição tomista de milagre: um evento exclusivamente operado por 

Deus, capaz de romper o curso da natureza730. A cura de um cego de nascença ou a ressureição 

de um morto, por exemplo, seriam milagres legítimos, haja vista que o demônio não teria 

poderes de fazê-lo731. Para La Ville, esses seriam milagres de “primeira ordem”, cuja autoria 

 
Latin des Lettres Provinciales, avec des Notes et des Dissertations, où les plus grands principes de la Morale 

Chrestienne font expliquez d'une maniere aussi éloquente qu'edifiante et solide: et que ce Livre ayant esté fait et 

donné au public plus de dix ans avant la paix, rien n'est plus ridicule que de supposer que c'est NOUVELLEMENT 

que ces Messieurs l'ont compilé et publié par toute l'Europe sans craindre de troubler la paix”. ARNAULD, 

Antoine. Phantosme du jansenisme ou justification des pretendus jansenistes par le livre mesme: D’un Savoiard 

Docteur de Sorbonne leur nouvel Accusateur; intitule Les Préjugez legitimes contre le Jansenisme: avec un Abregé 

de l'Hiftoire de cette erreur depuis le commencement des troubles que Fanfenius & M. Arnauld ont causé dans le 

monde juf- ques à leur pacification . Par un Docteur de Sorbonne. Impresso por Nicolas Scouten, Colônia, 1688. 

p. 4 e 5. 
730 “Um milagre, a bem dizer, é um efeito extraordinário que ultrapassa a força de todas as causas naturais. Assim, 

o eclipse não é um milagre, conquanto seja uma obra rara e surpreendente, porquanto não está acima das forças da 

natureza, mui longe de ultrapassar a virtude dos Demônios”.  

“Un miracle à proprement parler, est un effet extraordinaire qui surpasse la force de toutes les causes naturelles. 

Ainsi l'eclipse n'est pas un miracle quoiqu'elle soit un ouvrage rare et surprenant, parce qu'elle n'est pas au dessus 

des forces de la nature, bien loin de surpasser la vertu des Demons”. LA VILLE, Fraçois de. Prejugés legitimes 

contre le jansenisme. Avec une histoire abrege’e de cette erreur depuis le commencement des troubles que 

Jansenius & M. Arnauld ont causé dans le monde jusques à leur pacification. Colônia: Abraham du bois. 1688. p. 

81.  
731 “Mas a ressurreição de um morto é um milagre a rigor, porquanto nenhuma causa natural pode render a vida 

àquele que a tem absolutamente perdida. Parece também que a cura súbita de um coxo ou de um cego de nascença 

não pode ser o efeito da potência do Demônio, porquanto, como ele não age senão aplicando a natureza, parece 

impossível que em um instante ele tempere suficientemente, e reduza a uma justa mediocridade um órgão 

inteiramente corrompido”. 

“Mais la resurrection d'un mort est un miracle à la rigueur, parce que nulle cause naturelle ne peut rendre la vie à 

celui qui l'a absolument perduë. Il semble aussi que la guerison subite d'un boiteux ou d'un aveugle né ne peut être 

l'effet de la puissance du Demon, parce que comme il n'agit qu'en appliquant la nature, il paroit impossible que 



198 

 

divina era sempre inquestionável. Haveria também os milagres de “segunda ordem”, cujas 

operações, apesar de prodigiosas, não traspassavam o curso da natureza, podendo ser 

promovidos pela vontade divina ou pelas artimanhas do demônio, caso de “curas 

surpreendentes de uma febre comum, aparições fugazes, a compreensão de várias línguas num 

camponês” e demais eventos que, nesses casos, exigiriam um grau de discernimento maior em 

relação a sua autoria732. Para os milagres de primeira ordem, a única regra necessária seria 

observar as procedências de tais relatos, buscando confirmar se eles provinham de fontes 

confiáveis, “dignas de fé”733. A ressureição de Lázaro, narrada no capítulo 11 do Evangelho de 

João, despontaria como um importante exemplo, pois rompia o curso ordinário da natureza e 

havia sido “relatada por testemunhas demasiado desinteressadas e demasiado sinceras para 

tentarem enganar o mundo”, motivo pelo qual nem mesmo os judeus lhes puderam contestar734. 

Para os milagres de segunda ordem, duas regras adicionais deveriam ser observadas: 

 

Para julgar os milagres de segunda ordem, isto é, que não ultrapassam absolutamente 

todas as forças das causas segundas, é mister ainda observar duas regras. Não somente 

é preciso examinar a autoridade daquele que os reporta, como nos milagres do 

primeiro ordem, mas ainda é preciso observar se são confirmados por algum milagre 

de primeira ordem, ou bem se o fim para o qual são produzidos é para estabelecer uma 

verdade já confirmada por prodígios que não podem emanar da onipotência de Deus, 

ou bem se não tem por fim senão o culto do verdadeiro Deus e a reforma dos costumes; 

pode-se e deve-se razoavelmente presumir que é obra de Deus, e não um artifício do 

Demônio. Assim, a cura de uma febre comum feita por Jesus Cristo devia passar por 

um verdadeiro milagre que não vinha senão de Deus, porquanto confirmava a missão 

do Salvador autorizada por milagres do primeiro ordem, isto é, pela ressurreição dos 

mortos; e que não tendia senão a honrar Deus na missão de seu Filho e a destruir o 

culto do Demônio735.  

 
dans un instant il tempere suffisamment, et reduise à une juste mediocrité un organe entiérement corrompu”. 

Ibidem. p. 80 e 81.  
732 “Tels pourroient être des guerisons surprenantes d'une fiévre commune, des apparitions passagéres, 

l'intelligence de plusieurs langues dans un paisan”. Ibidem. p. 82.  
733 Ibidem. 
734 “La seule régle necessaire pour croire prudemment les prodiges du premier ordre, est d'observer s'ils sont 

rapportés par des personnes dignes de foi. Ansi la resurrection du Lasare que les Juifs n'ont pû desavouër, et qui 

est rapporté par des témoins trop desinteressés et trop, sinceres pour chercher à tromper le monde, est 

incontestablement un effet, par lequel le Dieu tout - puissant a rendu témoignage à la mission de Jesus - Christ, et 

que toutes les personnes raisonnables ne peuvent contredire sans renoncer à la prudence et au bon sens”. Ibidem. 

p. 82 e 83.  
735 “Pour juger des miracles du second ordre, c'est à dire, qui ne surpassent pas absolument toutes les forces des 

causes secondes, il faut encore observer deux régles. Non seulement il faut examiner l'autorité de celui qui les 

rapporte comme dans les miracles du premier ordre, mais encore il faut observer s'ils sont confirmés par quelque 

miracle du premier ordre, ou bien si la fin pour laquelle ils sont produits pour établir une verité déja confirmée, 

par des prodiges qui ne peuvent émaner de la toute - puissance de Dieu, ou bien s'il n'a pour but que le culte du 

vrai Dieu et la reformation des mœurs, l'on peut et l'on doit raisonnablement presumer qu'il est l'ouvrage de Dieu, 

et non pas un artifice du Demon. Ainsi la guerison d'une fiévre commune faite par Jesus Christ, devoit passer pour 

un vrai miracle qui ne venoit que Dieu, parce qu'elle confirmoit la mission du Sauveur autoritée par des niracles 

du premier ordre, c'est à dire, par la resurrection des morts; et qu'elle ne tendoit qu'à honorer Dieu dans la mission 

de son Fils et à détruire le culte du Demon”. Ibidem. p. 84 a 85.  



199 

 

 

 Esse argumento, que não aprece nos dois libelos produzidos por Annat, não deixava 

dúvida acerca da natureza da cura de Port-Royal: ela não poderia ser acreditada como um 

milagre autêntico. Opondo-se à sustentação de Pascal nas Pensées, não seriam os milagres os 

árbitros das doutrinas, e sim as doutrinas os árbitros dos milagres. O autor mobilizou ainda um 

topos bastante recorrente na controvérsia do Santo Espinho, a saber o milagre elaborado pelos 

magos do Faraó, os quais replicaram – na frente do monarca do Egito e de sua corte – a 

transformação do bordão de Arão em uma serpente, evento que não denotaria um milagre 

legítimo, pois não sobrepassava o poder do demônio, não havia sido precedido por outros 

milagres legítimos e não conduzia à adoração verdadeira736. O que poderia se concluir a partir 

daí? Que a cura da infecção no olho de Perrier “não ultrapassava toda sorte de potência natural, 

que esse prodígio não foi confirmado por nenhum milagre de primeira ordem, e que, se fosse 

feito para autorizar a rebelião de Port-Royal, não haveria de ter por fim senão o derrotamento 

da Igreja e da Religião”737. Em nenhum momento, todavia, o doutor da Sorbonne citou o fato 

do acontecimento de Port-Royal ter sido testemunhado por pessoas dignas de confiança e, 

principalmente, reconhecido como um milagre legítimo pelas autoridades eclesiásticas, algo 

que François Annat não poderia ter feito, dado a proximidade com o evento relatado.  

 Os Prejugés legitimes contre le jansenisme foram respondidos por Antoine Arnauld, 

ainda naquele mesmo ano, por meio da publicação anônima intitulada Phantosme du 

Jansénisme ou justification des prétendus Jansénistes par le livre mesme d'un savoiard docteur 

de Sorbonne leur novel accusateur. Como vimos no capítulo um, esse livro foi dedicado a 

refutar a existência do chamado jansenismo, sob a alegação de que não era possível defini-lo 

ou sequer comprovar empiricamente a sua existência. 

 
736 “Quanto aos prodígios dos Magos de Faraó, responde-se que lhes faltavam todas as condições necessárias para 

um verdadeiro milagre. Porquanto: 1. Eles não ultrapassavam o poder do Demônio. 2. Não eram confirmados por 

nenhum milagre precedente que não pudesse ser produzido senão por Deus somente. 3. Não tinham por fim o culto 

de Deus e o amor da virtude. Acrescento que Deus os permitiu para fazer triunfar, tanto por Moisés, seu servo, 

toda a força do Demônio: porquanto esses encantadores não empreenderam fazer morrer todos os primogênitos 

dos Israelitas, como Moisés entregou à morte todos os primogênitos dos Egípcios”. 

“Quant aux prodiges des Magiciens de Pharaon, on répond que toutes les conditions necessaires pour un vrai 

miracle leur manquoient. Car 1. Ils ne surpassoient point le pouvoir du Demon . 2. Ils n'étoient confirmés par aucun 

miracle precedent qui ne pût être produit que de Dieu seul. 3. Ils n'avoient pas pour fin le culte de Dieu et l'amour 

de la vertu. J'ajoute que Dieu les permit pour faire triompher tant par Moïse son serviteur toute la force du Demon: 

car ces enchanteurs n'entreprirent pas de faire mourir tous les premiers-nés des Israëlites, comme Moïse livra à la 

mort tous les premiers-nés des Egiptiens”. Ibidem. p. 87 e 88.  
737 Qu'il est donc aifé de répondre aussi au miracle de Port - roial. Car il est certain que la guerison de cette 

héresipele ne surpassoit pas toute sorte de puissance naturelle, que ce prodige n'a été confirmé par aucun miracle 

du premier ordre, et eque s'il étoit fait pour autoriser la rebellion de Port- roial, il n'auroit pour fin, que le 

renversement de l'Eglise et de la Religion. Ibidem. p. 90.  



200 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Na introdução desta tese, formulamos algumas perguntas que agora podemos retomar 

com maior assertividade. No que se refere à variedade de propostas apoiadas em fontes e em 

referenciais comuns, demonstrou-se que o formalismo e a generalidade das práticas discursivas 

vigentes não levaram a um achatamento ou à perda de especificidade em seu repertório, 

fenômeno que se explica, entre outros fatores, pela dinâmica da emulação. A natureza agônica 

da formação dos dogmas católicos foi intensificada no século XVII pelas querelas letradas que, 

por definição, exigiam o embate entre teses divergentes. Longe da estabilidade do dogma – 

representado como verdade incontestável pelos atores envolvidos –, vigorava o princípio da 

disputa, que deveria ocorrer dentro de regras precisas, ditadas pelo decoro. Essas normas 

regulavam não apenas a doutrina eclesiástica, mas também o comportamento dos letrados no 

Antigo Regime. 

Embora compartilhassem um horizonte comum sobre a definição dos milagres e a 

centralidade da graça no processo salvífico, a interpretação de casos específicos estava aberta 

àqueles que conseguiam mobilizar os mecanismos necessários para validar as suas teses – 

fossem eles de natureza política, religiosa, econômica ou social, daí a noção de autoridade 

emergir como elemento central. Ao emularem figuras como Jansênio, Molina, Aquino ou 

Agostinho, os protagonistas da querela do Santo Espinho vinculavam-se a um sistema de 

consagração social, cuja função não só os munia de premissas epistêmicas, mas também os 

conectava a autoridades do passado, com o objetivo de torná-los, eles próprios, figuras 

consagradas pelo tempo. Tal mecanismo, cujas origens remontam ao mundo greco-romano, era 

interpretado pela ótica cristã como uma forma de integrá-los à história da Igreja, cujos feitos, 

tal como os dos heróis da fé no passado, ecoariam na eternidade da vida futura. 

No entanto, até mesmo as autoridades estavam em questão. O magistério da Igreja, as suas 

resoluções conciliares, as teses dos santos doutores e, inclusive, as manifestações divinas por 

meio de milagres eram recursos autoritativos que exigiam esforço elocutivo e publicitário para 

serem mobilizados em favor de uma causa. Comparações, amplificações, entimemas e outras 

provas discursivas constituíam os meios legítimos pelos quais os agentes em questão 

articulavam essa autoridade, buscando criar no adversário um estigma que o indisporia contra 

o próprio Corpo de Cristo, personificado à época pelo estado monárquico católico. Contudo, 

em meio à violência retórica, cada ação era meticulosamente calculada, de modo a evitar que 



201 

 

os beligerantes ultrapassassem as tênues linhas que separavam os debatedores legítimos dos 

hereges. 

Nessa delicada esgrima de plumas, um lado saiu vitorioso, enquanto o outro foi relegado 

ao rol das inúmeras doutrinas condenáveis da Igreja. Esse desfecho, no entanto, não estava 

disposto no início da disputa, que poderia ter se prolongado por séculos, como ocorrera em 

outros momentos. A resolução desses impasses dependia da submissão do adversário, seja por 

meio de seu silenciamento publicitário, da imposição de formulários de abjuração, seja por meio 

de "silêncios obsequiosos". No entanto, havia também forças que, embora não fossem alheias 

ao universo letrado, transcendiam as suas capacidades retóricas. No caso em análise, interesses 

específicos da monarquia francesa e da Cúria Romana foram decisivos para a exclusão dos 

postulados jansenistas do debate autorizado – fato que se materializou na expulsão de suas 

principais lideranças da França e na destruição da abadia de Port-Royal. 

A disputa pela vinculação às autoridades explica também o emprego de termos como 

“calvinistas” para se referir aos seguidores das teses de Jansênio e “pelagianos” para os 

partidários de Molina. Longe de despontarem como categorias de definição estáticas, elas 

podem ser perfeitamente discerníveis mediante o emprego de técnicas elocutivas, normatizadas 

pelos inúmeros manuais de retórica do século XVII e de tempos pretéritos. Tratá-los pelas 

categorias contemporâneas de verificação seria ignorar as práticas discursivas vigentes na 

Época Moderna, ofuscando seu papel enquanto ações de publicação. Longe de menosprezar a 

importância de tais enunciados, essa análise os adéqua, dentro do que o hiato temporal nos 

permite, os discursos às práticas, duas realidades que, como fartamente demonstrado, retiram 

seus sentidos umas das outras. Diante disso, julgamos ter evidenciado um dos primados 

orientadores dessa tese: a saber, que a análise das técnicas retóricas nos fornece indícios 

privilegiados das práticas sociais discursivas específicas das sociedades de corte seiscentistas. 

A relevância metodológica desta tese, portanto, reside em deslocar a Controvérsia do 

Santo Espinho da esfera exclusiva da taxonomia teológica para o campo da História Social, 

demonstrando que a eloquência de Deus – materializada no milagre e na graça – era 

indissociável da eloquência dos homens. Ao privilegiar a análise das estruturas retóricas, o 

trabalho transcende a dicotomia entre ortodoxia e heresia para investigar os mecanismos de 

construção da autoridade e de legitimação da verdade. Esta abordagem permite compreender o 

discurso como um ato fundador da realidade social do Antigo Regime, um esforço ativo e 

calculado que não apenas refletia, mas instituía as identidades (jansenista, molinista) e os 

limites do debate autorizado. 



202 

 

Somos conscientes das limitações deste escopo, que em momento algum se pretendeu 

totalizante. A querela da graça, no geral, e a do Santo Espinho, em particular, apresenta-se como 

um problema de pesquisa cujos diversos vértices podem ser abordados por diferentes formas. 

Em nosso recorte, priorizamos uma abordagem específica em meio a tantas outras possíveis. 

Tal opção, imposta pelas contingências necessárias aos prazos e limites de uma tese, não deixou, 

contudo, de nos informar sobre as dinâmicas de uma importante faceta desse momento 

histórico, cujas repercussões marcariam o catolicismo francês e europeu. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



203 

 

FONTES  

 

ARISTÓTELES. Retórica. Trad: Manuel Alexandre Júnior, Paulo Farmhouse Alberto e Abel 

de Nascimento Pena. São Paulo: Folha de São Paulo, 2015. 

 

ARNAULD, Antoine MARTHE, Claude de Saint. NICOLE, Pierre. Apologie pour les 

religieuses de Port-Royal du Saint-Sacrement, contre les injustices et les violences du procédé 

dont on a usé envers ce monastère. Seconde Partie. 1665. 

Disponível em: https://play.google.com/books/reader?id=MIWVwtmx98AC&pg=GBS.PP4. 

Acesso em: 30 de maio de 2024. 

 

ANNAT, François. Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre les 

déguisemens et artifices de la response faite par MM. de Port-Royal, à un escrit intitulé: 

"Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé à Port-Royal au sujet de la Saincte 

Espine". Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie. Florentin Lambert: Paris.  1657.  

Disponível em: 

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k65292095.r=François%20Annat?rk=21459;2. Acesso 

em: 18 de dezembro de 2019. 

 

ANNAT, François. Rabat-joye des jansenistes ou Observations necessaires sur ce qu'on dit 

estre arrivé au Port-Royal, au sujet de la sainte espine. Par un docteur de l'Eglise catholique. 

1656. 

Disponível em : https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k620371?rk=21459;2. Acesso em: 18 de 

dezembro de 2019. 

 

ARNAULD, Antoine. PONTCHÂTEU, S.-J. de (1656), Réponse à un écrit publié sur le sujet 

des miracles qu'il a plu à Dieu de faire à Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte 

Epine de la couronne de Notre Seigneur. Paris. 1656.  

Disponível em: 

 https://overnia.bibliotheques-

clermontmetropole.eu/notice.php?q=Antoine%20Arnauld&spec_expand=1&sort_define=scor

e&sort_order=1&rows=10&start=72. Acesso em: 14 de agosto de 2020.  

 

ARNAULD, Antoine, NICOLE, Pierre. Phantosme du jansenisme ou justification des 

pretendus jansenistes par le livre mesme: D’un Savoiard Docteur de Sorbonne leur nouvel 

Accusateur; intitule Les Préjugez legitimes contre le Jansenisme : avec un Abregé de 

l'Hiftoire de cette erreur depuis le commencement des troubles que Fanfenius & M. Arnauld 

ont causé dans le monde juf- ques à leur pacification . Par un Docteur de Sorbonne. Seconde 

Edition. Nicolas Scouten: Colônia. 1688.  

Disponível em:  

https://play.google.com/books/reader?id=teuvOoQ-Y2YC&pg=GBS.PP6. Acesso em: 18 de 

julho de 2023. 

 

CÍCERO. Do orador. SCATOLIN, Adriano. A invenção do orador de Cícero: um estudo a luz 

de Ad Familiares I, 9, 23. Tese de doutorado apresentada ao Departamento de Letras Clássicas 

e Vernáculas da Universidade de São Paulo, São Paulo, 2009. 

 



204 

 

FOURETIÈRE, Antoine. Dictionaire Universel Contenant generalement tous les mots 

françois ... le tout extrait des plus excellens Auteurs anciens & modernes. Tome Premier. 

Paris: 1690. 

Disponível em: https://play.google.com/books/reader?id=4FU_AAAAcAAJ&pg=GBS.PP8. 

Acesso em: 04 de maio de 2024. 

 

FOURETIÈRE, Antoine. Dictionaire Universel Contenant generalement tous les mots 

françois ... le tout extrait des plus excellens Auteurs anciens & modernes. Tome Second. 

Paris: 1690. 

Disponível em: https://play.google.com/books/reader?id=RLdKAAAAcAAJ&pg=GBS.PP4. 

Acesso em: 04 de maio de 2024. 

 

FOURETIÈRE, Antoine. Dictionaire Universel Contenant generalement tous les mots 

françois ... le tout extrait des plus excellens Auteurs anciens & modernes. Tome Troisieme. 

Paris: 1690. 

Disponível em: https://play.google.com/books/reader?id=IYNMAAAAcAAJ&pg=GBS.PP6. 

Acesso em: 04 de maio de 2024. 

 

LA VILLE, Fraçois de. Prejugés legitimes contre le jansenisme. Avec une histoire abrege’e de 

cette erreur depuis le commencement des troubles que Jansenius & M. Arnauld ont causé 

dans le monde jusques à leur pacification. Colônia: Abraham du bois. 1686. 

Disponível em: 

https://play.google.com/books/reader?id=vnimoxYSIlcC&pg=GBS.PP4&hl=pt. Acesso em: 

15 de janeiro de 2024. 

 

LAMY, Bernard. La rhétorique, ou l'art de parler. Par le R. P. Bernanrd Lamt. Prêtre de 

l’Oratoire. Troissième édition. Paris: Andre Pralard. 1688. 

Disponível em: https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k65583647.texteImage. Acesso em: 15 de 

janeiro de 2024. 

 

NICOLE, Pierre. Les imaginaires, ou letres sur l’heresie imaginaire. Volume I Contenat les 

dix premières. Par le Sr de Damvilliers. Liege: Adolphe Beyers. 1667. 

Disponível em: https://play.google.com/books/reader?id=PTAtAAAAYAAJ&pg=GBS.PP4. 

Acesso em: 20 de janeiro de 2024. 

PASCAL, Blaise. Pensées de M. Pascal sur la religion, et sur quelques autres sujets, qui ont 

esté trouvées après sa mort parmy ses papiers [publiées avec une préface par Étienne 

Perier]. Paris. Chez Guillaume Desprez, ruë Saint Jacques, à Saint Prosper. 1670. 

Disponível em:  

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k1511234f.image. Acesso em: 23 de janeiro de 2023. 

 

PASCAL, Blaise. Recueil des papiers originaux des Pensées de Pascal. Ms 9202 e Ms 9203. 

Disponível em:  

http://www.penseesdepascal.fr/General/Copies.php e 

http://www.penseesdepascal.fr/General/RO-histo.php. Acesso em: 23 de janeiro de 2023. 

 

 

TESAURO, Emanuele. O Juízo. Trad: João Adolfo Hansen. In: MINÉ, Elza, CANIATO, 

Benilde Justo. Orgs. Abrindo Caminhos. Homenagem a Maria Aparecida Santilli. São Paulo: 

Lato Sens, 2002. 

 



205 

 

VIEIRA, Antônio. Sermão das lagrimas de S. Pedro na S. Caza da Misericordia de Coimbra: 

sendo Provedor Dom Fadrique [sic] Antonio de Magalhães & Menezes Senhor da Barca, &c. 

/ pregado pello P. M. Antonio de S. Carlos Conego Secular da Congregação de S. Ioão 

Evãgelista, Lente de Artes, & Theologia no seu Collegio de Coimbra; dedicado ao Rmo. P.M. 

Antonio da Conceição Saro, Geral da Congregação do Evãgelista. - Em Coimbra: na 

Impressão de Manoel Diaz Impressor da Universidade, 1679.  

Disponível em:  

https://purl.pt/29445/1/index.html#/1/html. Acesso em: 12 de abril de 2025.  

 

 

  



206 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

AGAMBEM, Giorgio. Signatura rerum: sobreo método. Trad: Andrea Santurbano e Patricia 

Peterle. São Paulo: Boitempo, 2019. 

 

ANHEIM, Étienne. L’humanisme est-il um polémisme? À propôs des Invectives de 

Pétrarque. In: AZOULAY, Vincent. BOUCHERON, Patrick. Le mot qui tue: une histoire des 

violences intellectuelles de l’antiquité à nos jours. Sewessel: Champ Vallon. 2009. 

 

ARAÚJO, André de Melo. DORÉ, André. LIMA, Luís Filipe Silvério. MACHEL, Marília de 

Azambuja Ribeiro. RODRIGUES, Rui Luis. A Época Moderna. Organizadores: ARAÚJO, 

André de Melo... [et al]. Petrópolis, RJ: Vozes, 2024. 

 

ARMOGATHE, Jean-Robert. “De Port-Royal à Nordstrand: introduction au “premier 

jansénisme””, TOLLET, Daniel (éd.), Le jansénisme et la Franc-Maçonnerie en Europe 

centrale aux XVIIe et XVIIIe siècles, Paris, PUF, 2002. 

 

AUERBACH, Erich. Mimesis: a representação da realidade na literatura ocidental. São Paulo: 

Perpectiva, 2015. 

 

AUERBACH, Erich. Figura. São Paulo: Editora Ática. 1997. 

 

BERGER, Klaus. As formas literárias do Novo Testamento. Trad: Fredericus Antonius Stein. 

São Paulo: Edições Loyola, 1998. 

 

BOIXIÈRE, Thibault. Une théorie du libelle: Linguet et l’émergence de l’idée de littérature. 

Le Monde Français du Dix-Huitième Siècle. Volume 3, Issue 1, 2018. 

 

CANTILLON, Alain, GIAVARINI, Laurence, RIBARD, Dinah e SCHAPIRA, Nicolas. 

Écriture et action. XVII – XIX siècle, une enquete collective. Paris: Éditions de l’École des 

hautes études en sciences sociales, 2016. 

 

CANTO REIS, Renato Ulhoa. Público e privado: construção conceitual e política no Brasil 

(Sécs. XVII – XVIII). Tese de Doutorado apresentada ao Programa de Pós-Graduação em 

História da Universidade Federal de Juiz de Fora. Juiz de Fora, 2021. 

 

CERTEAU, Michel. L'expérimentation d'une méthode: les mazarinades de Christian Jouhaud. 

Annales. Histoire, Sciences Sociales, 41e Année, No. 3 (May - Jun., 1986). 

CHALINE, Oliver. Des parlementaires jansénistes? AUBERT, Gauthier, CHALINE, Oliver. 

Les parlaments de Louis XIV. Opposition, coopération, autonomisation? Rennes, 

PUR/Société d’histoire et d’archéologie de Bretagne, 2010. 

 

CHÉDOZEAU, Bernard. “Antoine Arnauld et Pierre Nicole: le conflit de la grâce générale", 

Antoine Arnauld (1612-1694). Philosophe, écrivain, théologien, Chroniques de Port-Royal, 

44, 1995. 

 

CHARTIER, Roger. A mão do autor e a mente do editor. Trad: George Schlesinger.  São 

Paulo: Ed. UNESP, 2014. 

 



207 

 

CHARTIER, Roger. Editar e traduzir. Mobilidade e materialidade dos textos (séculos XVI – 

XVIII). Trad. Mariana Echalar. São Paulo: Editora Unesp, 2022. 

 

CHARTIER, Roger. Escribir las prácticas: discurso, práctica, representación. In: Cuadernos 

de Trabajo n. 2. Valencia: Fundación Cañada Blanch, 1998. 

 

CHARTIER, Roger. Mapas e ficções (séculos XVI e XVII). Trad: Pedro Paulo Pimenta. São 

Paulo: Editora Unesp, 2024. 

 

CHARTIER, Roger. O mundo como representação. Estudos avançados 11 (5), 1991. 

 

CLARK, Stuart. Vanities of the eye: vision in Early Modern European Culture. New York: 

Oxford University Press, 2007. 

 

COTTRET, Monique. Histoire du jansenisme XVI – XIX siècle. Perrin Editions: Paris, 2016. 

 

CROUZET, Denis. Une histoire à l’envers? Le roi et la division de la foi dans le royaume de 

France au XVIe siècle. In; Ed. By H. Daussy, V. Chichkine; Editor-in-chief А. Y. Prokopiev. 

Saint-Peters burg: PRAVO. Politique et religion dans la France du XVIe siècle. 2016. Vol. 

1(13). 

 

DASTON, Lorraine. Marvelous Facts and Miraculous Evidence in Early Modern Europe. In: 

Critical Inquiry, Vol. 18, No. 1, (Autumn, 1991). 

 

DAUVOIS, Nathalie. Annotations d'auteurs à l'aube de l'imprimerie: d'une autorité à l'autre. 

Littératures classiques, 64. 2008. 

 

DEAR, Peter. Discipline & experience: the mathematical way in the scientific Revolution. 

Chicago: The University of Chicago Press, 1995. 

 

DEAR, Peter. Miracles, Experiments, and the Ordinary Course of Nature. Isis, Vol. 81, N. 4 

(Dec., 1990). 

 

DE FRANCESCHI, Sylvio Hermann. Autorités doctorale et théologique dans la polemique 

antijanséniste: la stature auctoriale du P. Annat (1590 – 1670), jésuite, polémiste et confesseur 

du roi. In: Chroniques de Port-Royal, n° 66. Louis XIV et Port-Royal. Textes réunis par 

Olivier Chaline, Sylvio Hermann De Franceschi et Laurence Plazenet, Société des Amis de 

Port-Royal, 2016. 

 

 DE FRANCESCHI, Sylvio Hermann. L'empire thomiste dans les querelles doctrinales de 

l'âge classique Le statut théologique de saint Thomas d'Aquin au XVIIe siècle. Dans Dix-

septième siècle 2010/2 (n° 247). 

 

DE FRANCESCHI, Sylvio Hermann. Le jansénisme face à la tentation thomiste. Antoine 

Arnauld et le thomisme de gratia après les cinq Articles de 1663”. Revue Thomiste, 

Dominicains de la Province de Toulouse, 2009, CIX (1). 

 

DELUMEAU, Jean. El catolicismo de Lutero a Voltaire: Barcelona: Nueva Clio, 1973. 

 



208 

 

DELUMEAU, Jean. O pecado e o medo - a culpabilização no ocidente (séculos 13-18). 

Bauru: EDUSC, 2003. Vol 1. 

 

DELUMEAU, Jean. O pecado e o medo - a culpabilização no ocidente (séculos 13-18). 

Bauru: EDUSC, 2003. Vol 2. 

 

DEBBAGI-BARANOVA, Tatiana. LIbelles et jeu politique pendant les guerres de religion 

l’exemple du parti protestant (1562 – 1570). In: By H. Daussy, V. Chichkine; Editor-in-chief 

А. Y. Prokopiev. Saint-Peters burg: PRAVO. Politique et religion dans la France du XVIe 

siècle. 2016. Vol. 1(13). 

 

DE SÁ, Luiz César. Alegoria de uma guerra poética: figuras da autoridade na França do 

século XVII. Revista de História DH FFLCH: n. 181 (2022).  

 

DE SÁ, Luiz César. Artes de querelar: autoridade e controvérsia na França dos séculos XVI 

e XVIII. Chapecó: Argos, 2023. 

 

DE SÁ, Luiz César. Auctoritas e controvérsia nas práticas letradas francesas (1540-1630). 

Tese de Doutorado apresentada ao Departamento de História da Universidade Federal do Rio 

de Janeiro, Rio de Janeiro, RJ, 2017. 

 

DUBOIS, Jean-Daniel. Polêmicas, Poder e exegese: o exemplo dos gnósticos antigos no 

mundo grego. ZERNER, Monique. Inventar a heresia? Discurso polêmico e poderes antes da 

inquisição. Trad: Néri de Barros Almeida et al. Campinas: Editora da Unicamp, 2009. 

 

FERBER, Sarah. Demonic Possession and Exorcism in Early Modern France. London and 

New York: Routledge, 2004. 

 

FERREYROLLE, Gérard. Le XVIIe siècle et le statut de la polemique. In: Littératures 

classiques: La polémique au XVIIe siècle. Org: COLIN, Armand. 2006/1 (N° 59). 

 

FILLIOZAT, Jean. Le “miracle” de la Sainte Épine. Communication présentée à la Société 

Française d’Histoire de la Médecine. 16 décembre 1967. 

 

FOA, Jérémie. La miroir aux clercs: les disputes théologiques entre catholiques et réformés au 

début des guerres de Religion (1560 – 1574). In: AZOULAY, Vincent. BOUCHERON, 

Patrick. Le mot qui tue: une histoire des violences intellectuelles de l’antiquité à nos jours. 

Sewessel: Champ Vallon. 2009. 

 

FOISNEAU, Luc. Dictionnaire des philosophes français du XVIIe siècle. Paris: Editions 

Classiques Garnier, 2015. 

 

FOUCALT, Michel. As palavras e as coisas. Uma arqueologia das ciências humanas. 

Tradução: Salma Tannus Muchail 10ª ed. São Paulo: Martns Fontes, 2016. 

 

FUMAROLI, Marc. L’âge de L’Éloquence: rhétorique et “res literária” de la renaissance au 

seuil de l’époque classique. Genève: Libraire Droz S.A, 2009. 

 

HABERMAS, Jürgen. L’espace public: Archéologie de la Publicité comme dimension 

constitutive de la société bourgeois. Trad: Marc B. de Launay. Payout: Paris, 1978. 



209 

 

 

HANSEN, João Adolfo. Instituição retórica, técnica retórica, discurso. Matraga. Rio de 

Janeiro, v. 23, n. 33, jul/dez. 2013. 

 

HANSEN, João Adolfo. Lugar-comum. In: MUHANA et al. (orgs.) Retórica. São Paulo: 

Annablume, 2012. 

 

HANSEN, João Adolfo. O discreto. In: HANSEN, João Adolfo. Agudezas seiscentistas e 

outros ensaios. São Paulo: EdUsp, 2019.  

 

HANSEN, João Adolfo. O discurso engenhoso no Sermão da Sexagésima. In: SARAIVA, 

Antônio José. O discurso engenhoso. São Paulo: Perspectiva, 1980. 

 

HESPANHA, António Manuel. Cultura jurídica europeia. Síntese de um milénio, Coimbra: 

Almedina, 2012. 

 

ISSARTEL, Thierry. De l’antijansénisme à la lutte contre Port-Royal: Pierre de Marca 

(1594-1662), ministre d’État, archevêque et président du Conseil de Conscience de Louis 

XIV. Colloque de Port-Royal 2015: Louis XIV et Port-Royal. 

 

JEDIN, Humberto. BAUS, K. Manual de historia de la Iglesia. Barcelona: Herder, 1966, vol 

6. 

 

JOHNSON, Paul. História do Cristianismo. Trad: Cristina de Assis Serra. Rio de Janeiro: 

imago Ed, 2001. 

 

JOUHAUD, Christian. Les libelles en France au XVIIe siècle: action et publication. Cahiers 

d’histoire. Revue d’histoire critique. 2003. 

 

JOUHAUD, Christian. Richelieu et l’écriture du pouvoir. Autour de la journée des Dumpes. 

Paris: Editions Gallimard. 2015. 

 

KANTOROWICZ, E. H. Os dois corpos do rei: um estudo sobre teologia política medieval. 

São Paulo: Companhia das Letras, 1998. 

 

KOSSELECK, Reinhart. Futuro passado: contribuições à semântica dos tempos históricos. 

Trad. Wilma Patrícia Maas e Carlos Almeida Pereira. Rio de Janeiro: Contraponto; Editora 

PUC/Rio, 2006. 

 

LAFUMA, Louis. Histoire des Pensées de Pascal (1656 – 1952). Paris: Éditions du 

Luxemburgo, 1969. 

 

LATOUR, Bruno. WOOLGAR, Bruno. A vida em laboratório: a produção dos fatos 

científicos. Trad: Angela Ramalho Vianna. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 1997. 

 

LE BRUN, Jacques. Mutations du débat philosophique et théologique à la fin du XVIIe siècle 

et au début du XVIII. In: Littératures classiques: La polémique au XVIIe siècle. Org: COLIN, 

Armand. 2006/1 (N° 59). 

 

LÉVI, Florence. Vois ou pleurer: Los Larmes de père António Vieira. Reflexão, n. 93, 2008. 



210 

 

 

LESTRINGANT, Frank. Une Sainte Horreur ou le Voyage em Eucharistie. 2ª Edição. 

Librarie Droz: Genebra, 2012. 

 

LIBERA, Alain. Arqueologia do Sujeito. Nascimento do Sujeito. Trad. Fátima Conceição 

Murad. São Paulo. Editora Fap-Unifesp. 2013. 

 

LILTI, Antoine. A invenção da celebridade (1750 – 1850). Trad: Raquel Campos, Ver. 

Técnica Andrea Daer. 1° ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2018. 

 

LUIZ, Guilherme Amaral. Flores do Desengano: Poética do Poder na América Portuguesa 

(séculos XVI – XVIII). São Paulo: Editora Fap-Unifesp, 2013. 

 

MACK, Peter. A history of renaissance rhetoric 1380 – 1620. New York: Oxford University 

Press, 2011. 

 

MARTÍN, Javier Panpanaquatro. La teoría del signo en la Logique de Port Royal. Vol. 66 

Núm. 247 (2010): enero-abril 2010. 

 

MERLIN, Hélène. Public et littérature en france au XVII siècle. Paris: Les Belles Lettres, 

1994. 

 

NAGY, Piroska. Le Don des larmes au Moyen Âge. Paris: Albin Michel Histoire, 2000. 

 

ORCIBAL, Jean. La signification du miracle et as place dans l’eclésiologie pascaline. In: 

Chroniques de Port-Royal, n° 20-21, Paris, 1972. 

 

PÉCORA, Alcir. Gracián e Vieira: o lugar do “mistério”. Ellipsis 12 (2014). 

 

PÉCORA, Alcir. Máquina de gêneros. São Paulo: Edusp, 2018. 

 

PIQUÉ. Nicolas. La controverse religieuse: questions de méthode et dynamique de la 

confrontation. In: Littératures classiques: La polémique au XVIIe siècle. Org: COLIN, 

Armand. 2006/1 (N° 59). 

 

QUANTIN. Jean-Louis. Histoires de la grâce: “Semi-pélagiens” et “prédestinatiens” dans 

l’érudition ecclésiastique du XVIIe siècle, dans Thomas Wallnig, Thomas Stockinger, Ines 

Peper et Patrick Fiska éd., Europäische Geschichtskulturen um 1700 zwischen Gelehrsamkeit, 

Politik und Konfession [actes du coloque Historia als Kultur, Vienne, 23-25 septembre 2010], 

Berlin, De Gruyter, 2012. 

 

QUANTIN. Jean-Louis. Ces autres qui nous font ce que nous sommes: les jansénistes face à 

leurs adversaires. In: Revue de l'histoire des religions, tomo 212, n°4, 1995. 

 

QUANTIN. Jean-Louis. Les institutions de censure religieuse en France (XVIe- XVIIe 

siècles). Hétérodoxies croisées. Catholicismes pluriels entre France et Italie, XVI e-XVIIe 

siècles. Publications de l’École française de Rome. Roma. 2015. 

 

RODIER, Yann. Les libelles et la fabrique de l’odieux (1615-1617): l’imaginaire de la haine 

publique et le coup d’État de Louis XIII. Dix-septième siècle 2017/3 (n° 276). 



211 

 

 

ROSANVALLON, Pierre. Por uma história conceitual do político; Por uma história filosófica 

do político. In: ROSANVALLON, Pierre. Por uma história do político. São Paulo: Alameda, 

2010. 

 

SCHAPIRA, Nicolas. Quand le privilège de librairie publie l’auteur. Org:JOUHAUD, 

Christian, VIALA, Alain. De la publication: entre renaissance et lumières. Librairie Arthème 

Fayard. 2010. 

 

SCHMUTZ, Jacob. Molina retourne a Paris. Prefácio. NICOLAS. Paola. Luis de Molina des 

secours de la Grânce. Les Belles Lettres. Paris. 2016. 

 

SELLIERS, Philippe. Port-Royal et la littérature - Tome 2, Le siècle de saint Augustin, La 

Rochefoucauld, Mme de Lafayette, Mme de Sévigné, Sacy, Racine. Honoré Champion. Paris. 

2012. 

 

SHIOKAWA, Tetsuya. Pascal Et Les Miracles. Paris: Éditions A – Z Nizet. 1977. 

 

SIGGEN, Michel. L’experience chez Aristote: aux confins des connaissances sensible et 

intellectuelle en perspective aristotélicienne. Berne: Peter Lang SA, 2005. 

 

VAN DAMME, Stéphane. L’éprouve libertine. Morale, supçon et pouvoirs dans la France 

baroque. Paris: CNRS Éditions. 2008. 

 

VIDAL, Fernando. Miracles, Science, and Testimony in Post-Tridentine Saint-Making. 

Science in Context   20(3), 481–508 (2007). 

 

WALKER, D. P. "The Cessation of Miracles". In Hermeticism and the Renaissance: 

Intellectual History and the Occult in Early Modern Europe. Edited by Ingrid Merkel and 

Allen G. Debus. Washington, DC: Folger Books, 1988.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



212 

 

APÊNDICE  

 

CRONOLOGIA DOS PRINCIPAIS ACONTECIMENTOS RELACIONADOS À 

QUERELA DO SANTO ESPINHO 

 

ANO          ACONTECIMENTO  

1640 É publicado postumamente, em Louvain e depois em Paris, o Augustinus de 

Jansênio.  

 

1643 Por ordem do Papa Urbano VIII é expedida a bula In Eminenti, que condenava o 

Augustinus por romper o silêncio paulino e por suas relações com as teses de 

Miguel Baio. 

 

Antoine Arnauld publica De la fréquente Communion, em resposta aos ataques 

jesuítas à autoridade de Jansênio e de Sanit-Cyran. 

 

1649 Foi elaborada na Sorbonne as cinco proposições, supostamente retiradas do 

Augustinus. 

 

1653 Por ordem do Papa Inocêncio X, é expedida a bula Cum Occasione que 

condenava as teses de Jansênio no Augustinus, conforme resumidas pelas cinco 

proposições formuladas pela Sorbonne. 

 

1654 François Annat publica sua primeira obra em francês contra os jansenistas: La 

bonne foy des jansenistes. 

 

1656 Em janeiro foi publicada a primeira carta de Pascal aos Provinciais da 

Companhia.  

 

No dia 24 de março desse ano, Marguerite Perrier foi curada de sua fistula 

lacrimal.  

 

Entre abril e maio vem ao prelo o Rabat-joye des jansénistes. 

 

Em 16 de outubro foi expedida, pelo Papa Alexandre VII, a bula Ad sanctam 

beati Petri sedem que, além de reafirmar as condenações de 1653, afirmava que 

as cinco proposições estavam no Augustinus de Jansênio, que só seria publicada 

na França no ano seguinte. 

 

Em novembro, os jansenistas publicam sua Réponse à un écrit publié sur le sujet 

des miracles. 

 

 

1657 É poublicada a Défense de la vérité catholique touchant les miracles.  

 

É publicada a última carta provincial de Pascal aos Provinciais da Companhia. 

 

1661 Iniciam-se os esforços de elaboração e de assinatura do Formulário dedicado à 

submissão dos jansenistas às resoluções papais.  



213 

 

 

1665 É publicada l’Apologie pour les religieuses de Port-Royal. 

 

É concluída a campanha das Lettres sur l’heresie imaginaire, encabeçada por 

Pierre Nicole.  

 

1669 Foi publicada a primeira edição das Pensées de Pascal, levada a cabo por seus 

partidários de Port-Royal.  

 

Se estabelece a Paz Clementina.  

 

1679 Antoine Arnauld se exila em decorrência da retomada das tensões.  

 

1686 Foi publicada a primeira edição das Prejugés legitimes contre le jansenisme, de 

autoria reputada a François de La Ville.  

 

É publicada em resposta o Phantosme du Jansénisme, de autoria atribuída a 

Antoine Arnauld.  

 

 


