UNIVERSIDADE DE BRASILIA
INSTITUTO DE CIENCIAS HUMANAS
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM HISTORIA

A ELOQUENCIA DE DEUS: MILAGRE, GRACA E AUTORIDADE NA
CONTROVERSIA DO SANTO ESPINHO (1653 — 1669)

THALES CONTIN FERNANDES

BRASILIA
2025



THALES CONTIN FERNANDES

A ELOQUENCIA DE DEUS: MILAGRE, GRACA E AUTORIDADE NA
CONTROVERSIA DO SANTO ESPINHO (1653 — 1669)

Tese de doutorado submetida ao Programa de Pés-Graduacdo em
Histéria da Universidade de Brasilia, como parte dos requisitos
necessarios a obtenc¢ao do titulo de Doutor.

Linha de Pesquisa: Ideias, Historiografia e Teoria.

Orientador: Prof. Dr. Luiz César de Sa.

BRASILIA
2025



THALES CONTIN FERNANDES

A ELOQUENCIA DE DEUS: MILAGRE, GRACA E AUTORIDADE NA
CONTROVERSIA DO SANTO ESPINHO (1653 — 1669)

Tese de doutorado submetida ao Programa de Po6s-Graduagdo em
Histéria da Universidade de Brasilia, como parte dos requisitos
necessarios a obtengao do titulo de Doutor.

Linha de Pesquisa: Ideias, Historiografia e Teoria.

Orientador: Prof. Dr. Luiz César de Sa.

BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. Luiz César de Sa
(Universidade de Brasilia)

Prof. Dr. Gabriel de Carvalho Godoy Castanho
(Universidade Federal do Rio de Janeiro)

Prof. Dr. Jean Marcel Carvalho Franga
(Universidade Estadual Paulista)

Prof. Dr. André Gustavo de Melo Araujo
(Universidade de Brasilia)

BRASILIA
2025



AGRADECIMENTOS

Com imensa alegria e gratidao pela conclusdo dessa etapa, dedico meus mais sinceros
agradecimentos ao meu orientador — o qual tenho a felicidade de chamar de amigo — Luiz César
de Sa, cujas valiosas contribui¢cdes ultrapassaram, em muito, a elaboragdo desta tese. Sou
profundamente grato pelos ensinamentos e pelo tempo generosamente dedicado a minha
formagdo, tanto académica quanto pessoal. Agrade¢o pela sua enorme generosidade ao
compartilhar um mundo que, até entdo, me era desconhecido, mas que hoje ¢ parte fundamental
de quem sou. Agradeco, sobretudo, por ter possibilitado tantos encontros, dos quais destaco os
companheiros de pesquisa, especialmente a Dhyan Ramos e o Lucas Pietra, aos quais estendo
meus agradecimentos pela amizade. Vocés tornaram a caminhada rumo a construcdo desta tese
menos solitdria e muito mais viva.

Agradeco a minha esposa Priscila e & minha enteada Yasmin, pelo conforto do lar que
me proporcionaram nos dois Ultimos anos de escrita desta tese. Seus carinhos, seus abragos e
seus sorrisos foram um balsamo nos periodos em que a conciliagdo entre a vida profissional e
académica se mostrou desafiadora. Agradeco, também, aos meus pais, Lelion e Regina, pelo
apoio incondicional e por sempre colocarem minha educag¢do em primeiro lugar.

Agradeco ao professor Roger Chartier, cujos conselhos ajudaram na elaboragdo e no
enriquecimento desta tese. Igualmente, manifesto minha gratiddo ao Programa de Pos-
Graduagdo em Historia da Universidade de Brasilia, em particular aos professores Arthur Assis,
Andrea Daher, André Araujo e Maria Filomena. As aulas ministradas por eles ndo so
contribuiram para minha formagdo académica, mas também inspiraram minha trajetoria
docente.

Por fim, registro meu apreco as instituigdes responsaveis pela preservacdo e pela
divulgacdo de acervos historicos digitais, em especial & Bibliotheque Nationale de France e a
Bibliotheque du Patrimoine de Clermont-Ferrand, sem as quais esta pesquisa ndo teria sido

viavel no Brasil.



Quiza la historia universal es la historia
de la diversa entonacion de algunas

metdforas.

(Jorge Luis Borges, La Esfera de Pascal)



RESUMO

Esta tese examina a controvérsia entre jansenistas e jesuitas na Franca do século XVII, tomando
como ponto de partida um milagre ocorrido em 1656 na abadia de Port-Royal-des-Champs.
Conhecido como a “controvérsia do Santo Espinho”, o episédio emerge como mais um
enfrentamento letrado entre os dois grupos no contexto dos debates sobre a graga divina que
marcaram o periodo. Por meio da andlise dos dispositivos elocutivos entdo em voga, o estudo
investiga como ambos os lados mobilizaram o evento milagroso para legitimar as suas
respectivas teses teoldgicas, ao mesmo tempo em que buscavam consolidar as suas autoridades,

criar uma imagem negativa do adversario e forjar uma memoria sobre as proprias querelas.

PALAVRAS-CHAVE: Graca. Milagre. Jansenismo. Jesuitas. Querelas.



ABSTRACT

His thesis examines the controversy between Jansenists and Jesuits in seventeenth-century
France, taking as its starting point a miracle that occurred in 1656 at the Port-Royal-des-Champs
abbey. Known as the Holy Thorn Controversy, the episode stands as yet another doctrinal
disputation clash between the two groups within the broader debates on divine grace that
defined the period. Through an analysis of the rhetorical practices then in use, the study explores
how both sides instrumentalized the miraculous event to legitimize their respective theological
positions, while simultaneously seeking to consolidate their authority, vilify their opponents,

and shape a lasting narrative of the disputes themselves.

KEYWORDS: Grace. Miracle. Jansenism. Jesuits. Quarrels.



LISTA DE ILUSTRACOES

Figura 1 - Frontispicio da Response JaNSENIStaA ..........cccueeeeuieeeiiieeniiieesiieerieeesveeesveesseneesnneenns

Figura 2 - Les Travaux Inutiles

Figura 3 - Le Janssenisme FOVAYOYE ............cccocooviiiiiiiiiiiiiiiieieeeieeeeseee et



SUMARIO

INTRODUGAO ..ottt v e e 11
1 A GRACA DISPUTADA E A CISAO DO CORPO DE CRISTO............cc.coeovrennn.. 17
1.1 A formacao polémica do dOZMA.........cc.eeviiiiiiiiiiieiieie et 17
1.1.1 A graca disputada, uma querela de longa duracao: dos primeiros séculos a
ESCOLASTICA. ..ttt ettt et st sh ettt s h et et 18
1.1.2 O estatuto da querela no SEcUlo XVII ......coooviieiiiiciiiieieeeee e 20
1.1.3 A controvérsia da graga na época MOAEINA..........ccevueeeerieeeirieeriieeriee e eereeeaaeeens 23
1.1.4 A questdo da graca na Francga até a querela do Santo Espinho ..........ccccceveveeeneenns 30
1.1.5 A querela do Santo ESPINNo .......ccc.ooiiiiiiiiiiiiiieeeeee e 35
1.1.6 A guerra de papel: os libelos e a agao difamatdria...........cceeeveeeiienieeniienieeiieeeee, 45
1.2 A fungdo polémica dO JANSENISINO ......c.eeruieeiieiieeieeriieeiee e ereesereereesteeenseesereeseesnneenns 49
1.2.1 O que fO1 0 JANSENISINO? ....eeiuiieniieeiiieiieeiieeite et estteeteesteeesbeessreesaessseeseessseenseensseenne 50
1.2.2 O jansenismo enquanto artificio difamatorio...........cceeeveeviierieeiiieniienieeie e 55
1.2.3 Representacdes “jansenistas” do “JanseniSmO”.........cevueerveerieenieenieesieenieeneeeiee e 58
1.3 A violéncia publicitaria e a cisdo do Corpo de CriSto .......ccceeevveerieriieenieeiieeie e 61
1.3.1 O jansenismo face ao espelho da ameaga calvinista ..........cccceceevenericniinceniennenne. 62
1.3.2 A amplificacdo e a comparagdo na estrutura difamatoria ...........cccceeeeeveeeeveeeenneennne. 68
1.3.3 Consideragdes sobre 0 molinismo e 0 semipelagianisSmo ...........ccoeceeeveeereerieennnne. 70
1.4. A violéncia publicitaria € 0 et/0s dO CISMA ......ccueeerviieiiieeiiieeieeeee e 71
1.4.1 A ameaga protestante € 0 PEriZ0 da CISAO ..ovveeeereeeruieeeiieeriieerieeerreeeireeeereeeaaeeens 72
1.4.2 O ethos dO CISMALICO .....eeuiiiiiiiiiiiiieiie ettt et 73
1.4.3 Rebeldes, fariSeus € @ 1ra SANTA...........coooeviiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee 77
1.5 A cisdo do corpo de Cristo nos signos da Eucaristia........cc.cceceeveeveenienennenecncenieneene. 83
1.5.1 Corpo Mistico, Corpo POIICO ....cc.ueeiuiiiiieiiieiieie e 83
1.5.2 A Logique de Port-Royal como reverberacao da querela ..........c.cccoceevueevenieneennene 89
2 “LE PLUS HAUT ET LE PLUS DIVIN LANGAGE DE SA PROVIDENCE”: O
MILAGRE COMO ORATORIA DIVINAL ......ooiiiiiiiiieiteteeetee et 93
2. 1 O paradigma da inducdo: exemplos e entimemas como base das demonstracdes......... 93
2.1.1 Os entimemas na constru¢ao de MAXIMAS..........eeeeeeiuiireeiiiiieeeeeiiee e e e e 94
2.1.2 Historia e exemplaridade..........cccueeeeiiieiiiieiiie e 100
2.1.3 0 JOZO dAS CAUSAS ..eeeuvvieeurieeeiieesieeesieeesteeesiteeessteeesereeesreeesseeessseeessseeessseesnsseesnssens 103
2.1.4 A disposicao elocutiva e a tipificagdo do publiCo.......cccvveeiveerciiieriieeeieeeeee e, 105
2.2 A evidéncia dos milagres na oratdria cristd do século XVII .......ccocooviiiiniiiinicnennnns 110

2.2.1 A alegria desmesurada e o0 sinal do engano............coccueevieiiienieeiiienie e, 110



2.2.2 A linguagem da providéncia como oratoria divina .........cccceceeveereriereeneenieneenne. 116

2.2.3 O milagre como convite a0 arrependimento .............cceeeveerueerieeinienieenieeneeeneennnes 122
2.2.4 AfigUIa do 0RO ...ooieeeiieciecee e e e e 129

2.3 Questdes disputadas € a negagdo da CONtTOVETSIA.......uueeevreervieeriieeeiieeeieeeereeeeaee e 135
2.3.1 Da negacao do ponto controverso a negacao da controversia.........ccceeeeveeervveeenneen. 136
2.3.2 A 1etOrica da NA0 TEIOTICA ....evuuieutieriiieiieeie ettt ettt ettt st e st 140

3 A LONGA DURACAO DA QUERELA E AS SUAS REPRESENTACOES AO
LONGO DO TEMPO........oooiiiiiiiieeeeee ettt st sttt st sb et st 151
3.1 A paz dos vencidos e dos vencedores: formularios, submissdo e concordia................ 151
3.1.1 A querela do fOrmuUIATIO .........coovieriiiiiiieiie et 151
3.1.2 A vitdria da CONCOTAIA.....c..eeiiriiiiieieeiiettete ettt s 154
3.1.3 A paz necessaria a continuidade da querela............cceeeeveiiriieiicii e, 157

3.2 Pensées sur les miracles, a querela revisitada em tempos de paz ........c.cccceveeeenveenneen. 158
3.2.1 O contexto de producao das PemsSEes ...........ccoeevuereeriienieeiiiesieeiieesieeieesee e 158
3.2.2 A edig@o de Port-Royal de 1669/1670 ......cc.ooviiiiiiiiiiiieieeee e 159
3.2.3 A extensao da qUETEIA .......cccvieeiiiiiieccee e e 160
3.2.4 As peculiaridades da edicdo de Port-Royal face aos papiers originaux de Pascal 165

3.3 O arquivamento da QUETEIA ........c.eecuiiruiieiieiie ettt ettt siaeeaeeseaesnaens 167
3.3.1 A Apologie pour les religieuses de Port-Royal frente a ameaga jesuita................ 168
3.3.2 A “Heresia Imagindria” e o jansenismo a contraluz dos jesuitas.............cccoc....... 173

3.3.3 Prejugés legitimes contre le jansenisme: uma historia abreviada do jansenismo.. 186

CONSIDERACOES FINAIS ...ttt ettt seeeteseteseseseseseseseseseeesesesesesees 200
FONTES ..o, 203
REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS ....ooooeoeoeeeeoeoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee, 206

APENDICE ..o e e s e e e e, 212



INTRODUCAO

No dia 24 de mar¢o de 1656, em uma antiga abadia cisterciense na zona rural de Paris,
a jovem Marguerite Pérrier teria vivenciado um milagre. Seu olho, acometido por uma fistula
lacrimal!, foi curado por um relicario contendo um espinho da coroa de Cristo. O evento
desencadeou uma campanha publicitaria sob a forma de trés libelos? entre aqueles que
enxergavam no milagre um sinal da aprovagdo divina e aqueles que viam, ali, uma clara
mensagem de condenagdo. A polémica suscitada pelo “milagre do Santo Espinho” refletia
questdes mais amplas, perceptiveis ja a partir do local em que ocorreu: a abadia de Port-Royal-
des-Champs. Epicentro do reformismo catolico de matriz agostiniana, em Port-Royal se reunia
um grupo de letrados que, naquele momento, travava uma acirrada disputa com os religiosos
da Companhia de Jesus em torno do significado, das atribui¢des e da abrangéncia da graga
divina.

A “controvérsia da graga”, como ficou conhecida, foi protagonizada na Franga
seiscentista pelos “jansenistas” — cujas interpretagdes, derivadas das obras de Cornélio Oto
Jansénio, tendiam a avantajar as atribui¢des da graca em detrimento da livre agéncia humana —
, € pelos “molinistas”, caudatarios das teses do frei espanhol Luiz de Molina, entre os quais se
destacavam seus coirmaos jesuitas que possuiam a tendéncia de reforgar as faculdades humanas
do livre-arbitrio. Tal disputa, cujos postulados gerais acompanharam o cristianismo desde a sua
fundacao institucional, sofreu uma forte inflexdo em meados do século XVII, resultado na
exclusdo das teses soteriologicas ditas jansenistas que detinham principios que remontavam a
autoridade de Santo Agostinho.

Se ja ¢ consolidado o senso, por parte da historiografia especializada, de que tais

embates ndo representaram um perigo real de cisdo do corpo eclesiastico catdlico — apesar do

! De acordo com o médico Jean Filliozat, a doenga descrita como fistula lacrimal era, provavelmente, uma
dacriociste cronica, responsavel pela inflamagdo do canal lacrimal que ocasionava o inchago e o vazamento de
secre¢do purulenta. FILLIOZAT, Jean. Le “miracle” de la Sainte Epine. Communication présentée a la Société
Frangaise d’Histoire de la Meédecine. 16 décembre 1967. Disponivel em:
https://www.biusante.parisdescartes.fr/sthm/hsm/HSMx1968x002x001/HSMx1968x002x001x0041.pdf. Acesso
em: 06 de junho de 2024.

2 Nos referimos a dois libelos produzidos pelo jesuita Francois Annat, a saber Le Rabat-joye des jansénistes,
publicado entre margo e abril de 1656 e o seu libelo de tréplica intitulado Défense de la vérité catholique touchant
les miracles, contre les déguisemens et artifices de la response faite par MM. de Port-Royal, a un escrit intitulé:
"Observations nécessaires sur ce qu’on dit estre arrivé a Port-Royal au sujet de la Saincte Espine de 1657. Além
do libelo de réplica jansenista, cuja autoria € reputada a Antoine Arnauld e a Sébastien Joseph du Cambout de
Pontchateau, com uma provavel participagdo de Blaise Pascal, tio da jovem Perrier, intitulado Réponse a un écrit
publié sur le sujet des miracles, levado ao prelo em outubro de 1656. Esses libelos compdem o corpus principal
de nossa analise, mas nao nos limitaremos a eles.

11



9 ¢

amplo emprego de termos como “cisma”, “divisdo”, “seita” e “heresia” nas fontes —, nas tltimas
trés décadas, surgiram novas pesquisas que chamam a atencao para a necessidade de analisar
tal evento a luz das praticas discursivas vigentes. Citamos como exemplo Nicolas Piqué que,
em um artigo intitulado La controverse religieuse: questions de méthode et dynamique de la
confrontation, analisa de forma geral a pratica das controvérsias religiosas francesas; Jean-
Louis Quantin que aborda em seus estudos acerca do emprego de figuras difamatdrios o termo
“semi-pelagianismo” e as pratica de censuras eclesidsticas na querela da graca e, ainda, Jean-
Robert Armogathe, cuja produgdo contribuiu para a compreensao do “jansenismo” enquanto
categoria difamatoria. No entanto, pouca atencao foi dedicada a polémica em torno do milagre
de Perrier que teve o estudo mais aprofundado realizado por Tetsuya Shiokawa, ainda em 1975°.
Dessa forma, a sua analise ndo incorporou as discussdes mais recentes sobre as praticas
discursivas envolvidas nesse tipo de embate. Por ter contemplado a sobrinha de Blaise Pascal e
impactado a produgdo de suas Pensées, as analises acerca da cura ocorrida em Port-Royal sao
frequentemente reduzidas a orbita do pensador francés, deixando de lado as suas dindmicas
proprias de circulagao.

Portanto, partindo da controvérsia do Santo Espinho, analisaremos as praticas sociais
envolvidas na produgdo dessas disputas. Tal abordagem mostra-se indispensavel, sobretudo,
quando tratamos da época moderna®, em que as no¢des fundamentais da “institui¢io literaria”
contemporanea ainda nio estavam disponiveis °>. Ao contrério, o universo letrado europeu do
século XVII era marcado por produgdes coletivas, regidas por uma logica formal® e operadas
por meio de categorias implicitas, ocultas para nos, mas perfeitamente discerniveis aos letrados
da época.

Para compreender melhor essas praticas, ¢ fundamental considerar a “longuissima
duragdo” das praticas retoricas’, na qual os "atos discursivos" mobilizavam preceitos como

propor¢ao, decoro e verossimilhanga, cujo dominio consolidava auctoritates consagradas pelo

3 Nos referimos a Pascal et les Miracles.

4 Utilizamos o termo “época moderna” como sindnimo de “primeira modernidade” e em paralelo ao termo Early
Modern, conforme apontado em: ARAUJO, André de Melo. DORE, André. LIMA, Luis Filipe Silvério.
MACHEL, Marilia de Azambuja Ribeiro. RODRIGUES, Rui Luis. 4 Epoca Moderna. Organizadores: ARAUJO,
André de Melo... [et al]. Petrdopolis, RJ: Vozes, 2024. p. 12.

5 Quais sejam; a ideia de que uma obra se produz para o leitor, o qual 1 em siléncio e decifra seu sentido a luz de
sua propria subjetividade. CHARTIER, Roger. Escribir las practicas: discurso, prdctica, representacion. In:
Cuadernos de Trabajo n. 2. Valencia: Fundacion Cafiada Blanch, 1998. p. 182.

¢ CERTEAU, Michel. L expérimentation d’une méthode: les mazarinades de Christian Jouhaud. Annales. Histoire,
Sciences Sociales, 41e Année, No. 3 (May - Jun., 1986). p. 508.

7 FUMAROLI, Marc. L’dge de L’Eloquence: rhétorique et “res literdria” de la renaissance au seuil de 1’époque
classique. Genéve: Libraire Droz S.A, 2009. p. X.

12



tempo e dignas de emulagio®. De igual modo, ¢ preciso reconhecer que cada ocasiio demandava
géneros especificos — com destaque para o género da controvérsia —, 0s quais, por sua vez,
determinavam os mecanismos discursivos a serem empregados. Tais disposi¢cdes sdo
claramente identificaveis na documentagdo analisada e a sua verificacao empirica ¢ amplamente
demonstrada ao longo de toda tese. Vale ressaltar, ainda, que o carater formal e genérico desses
discursos ndo implica mera repeticdo, pois as proprias praticas sociais de sua elabora¢ao nio os
tratavam como formas puras ou essenciais’, mas como moldaveis as demandas de cada evento
especifico.

Longe dos efeitos de uma cama de Procusto, as ferramentas tedricas e metodologicas
adotadas nos permitem ndo ceder a uma empobrecida leitura literal das fontes, o que implicaria
em sérias distor¢des cognitivas, especialmente no que se refere as topicas do “cisma” e da
associacgdo entre os “jansenistas” e os “molinistas” as fac¢des reconhecidamente heréticas pela
ortodoxia catdlica. Esse aporte serve também como profilaxia contra as pouco construtivas
dicotomias: “acontecido” versus “ndo acontecido”, “coerente” versus “incoerente”, dado que
tais categorias operam em uma logica alheia aos interesses e as funcdes desses textos. Isso ndo
significa negar a releviancia da experiéncia religiosa dos envolvidos na querela, vista
erroneamente, sob uma nog¢ao vulgar de retoérica, como um teatro cinico de formas vazias. Ao
contrario, buscamos alocar os discursos nas categorias e nas praticas entdo vigentes, sem trata-
los como monumentos estaticos, a maneira do que Roger Chartier critica ao abordar
perspectivas que tomam as fontes escritas como estaticas, ignorando as dindmicas extratextuais
que envolvem a sua producio, veiculacio e leitura'.

Com esse proposito, explicaremos no Capitulo 1, em que termos se deu a querela da
graca, o que sO pode ser feito com um olhar de duracdo mais longa, dada as varias alternativas
teologicas disputadas em torno do tema. Feito esse percurso, estaremos munidos das bases
necessarias para explicar como esses embates se deram na Franga da época moderna, onde o
protagonismo da querela coube aos padres da Companhia de Jesus e aos seguidores da doutrina
apregoada por Jansénio. Buscando nos afastar de categorias guiadas por uma espécie de
coeréncia epistémica sem referente historico, o corpus formado pelos escritos desses religiosos
sera analisado segundo a dinamica das disputas letradas que nos informam sobre a disposi¢ao

das forcas no interior da sociedade francesa e da hierarquia catolica.

8 HANSEN, Jodo Adolfo. Institui¢do retorica, técnica retérica, discurso. Matraga. Rio de Janeiro, v. 23, n. 33,
jul/dez. 2013. p. 15.

9 PECORA, Alcir. Mdaquina de géneros. Sao Paulo: Edusp, 2018. p. 12.

10 E importante destacar que o autor baseou esse conceito nas nogdes de monumento e de movimento
desenvolvidos por Florence Dupont. In: CHARTIER, Roger. Op cit. p. 182.

13



O caminho que levou a condenagdo das teses de Jansénio passa pelas guerras
publicitarias travadas por ambas as fac¢des, da qual a controvérsia do Santo Espinho desponta
como mais um afluente. O esforgo para langar o inimigo beligerante ao ostracismo passou, no
caso dos jesuitas, pela tentativa de associar os jansenistas aos calvinistas, uma vez que ambos
construiam a sua autoridade sob as mesmas bases. Essa associagdo era promovida por meio de
praticas elocutivas bastante difundidas na época, tais como a comparagao e a amplificacdo, com
vistas a comover emocionalmente o publico catdlico que ja tinha consolidado o senso dos
perigos representados pela “seita de Calvino”. Movimento parecido foi também feito pelos
jansenistas, a fim de imputar a Companhia a milenar heresia pelagiana, cuja referéncia a historia
cristd visava gerar um efeito de verossimilhang¢a que associasse os adversarios a uma fagao
igualmente condenada e separada do corpo da Igreja.

Por meio do vitupério e do recurso as provas do ethos, veremos, também, como os
jesuitas buscaram tecer, ao redor de seus adversarios, o estigma da desobediéncia, com o fito
de desmoralizar as interpretagdes destes acerca do milagre ocorrido na abadia de Port-Royal.
De igual modo, os jansenistas também se esforcaram para se revestir da condi¢cdo da Igreja
perseguida. Nesse sentido, os adversarios, tomados pela cobica e pelo orgulho semelhante aos
dos fariseus, teriam ignorado a revelacdo divina que, naquele momento, falava por meio do
milagre. Em ambos os casos, os adversarios eram atrelados ao terrivel pecado de cisdo do corpo
de Cristo.

A violéncia publicitaria e as imputagdes de cisdo tém seu exemplo maximo na campanha
de vitupério promovida pelos jesuitas, com o objetivo de associar as postulagdes eucaristicas
dos jansenistas aquela defendidas pelos calvinistas. Como signo maximo do mistério cristdo, a
eucaristia representava as bases da revelacdo divina e da legitimagdo do poder terreno, motivo
pelo qual a negacdo da presenga real de Cristo no sacramento do altar se apresentava como uma
linha diviséria que, em hipotese alguma, poderia ser trasposta sem graves consequéncias para
a unidade crista.

Compreendida a querela do Santo Espinho, combinando a anélise dos documentos as
condi¢des sociais de sua primeira circulacdo, focaremos no Capitulo 2 no exame dos
mecanismos elocutivos empregados na querela. Analisaremos como os letrados envolvidos
mobilizaram mecanismos de prova baseados em entimemas e em raciocinios indutivos, os
quais, a partir do acumulo de eventos passados, visavam a possibilidade de ler o presente e

formular juizos sobre ele. O uso dessas ferramentas, como se verd, permitia aos atores a

14



construcdo de argumentos bem elaborados e embasados, além de refor¢ar as provas mobilizadas
pelo ethos e pelo pathos abordadas no capitulo anterior.

Feita essa andlise, partiremos para o lugar ocupado pelas evidéncias geradas pelos
milagres na oratoria sacra seiscentista. Conforme expresso em uma citacao jansenista da Cidade
de Deus, tem-se a maxima agostiniana de que os milagres sdo como que “a eloquéncia de

Deus”!!

. Valendo-se de uma recente e diversificada bibliografia, elucidaremos o peso da
evocagao dos milagres, bem como a luta interpretativa ao redor dele, uma vez que o evento, a
depender do lado, pendia para palavras de condenacao ou de absolvigao.

O esfor¢o empreendido pelos protagonistas para interrogar e “fazer com que falassem”
0s signos ocultos no acontecimento sobrenatural no se destinava unicamente a fixar um sentido
ou o atestar uma mensagem, mas também a formular um juizo sobre o proprio ato de querelar.
Especialmente no caso dos jesuitas, era negada a controvérsia do Santo Espinho qualquer
capacidade deliberativa do ponto de vista da interpretagdo religiosa, embora tenham sido eles
os iniciadores da campanha publicitaria. Portanto, negavam a querela enquanto querelavam.

No Capitulo 3, o escopo temporal de nossa anélise serd deslocado para o periodo que
compreende as décadas de 1660 e de 1680, pois 14 podemos identificar um esforgo de diferentes
agentes em revisitar a querela do Santo Espinho com vistas a produzir um arquivamento dessas
disputas, a medida em que construiam uma memoria sobre ela. Tal memoria, por sua vez,
apresentava-se como uma extensdo do ato de querelar, ndo interrompido com o aparente
siléncio das prensas apoOs a publicag¢do da Defense de la verité catholique de Frangois Annat.
Explicar esse momento resolve parte do quebra-cabecas do enfrentamento entre jansenistas e
jesuitas, além de nos fornecer informagoes introdutorias daquilo que seria o primeiro momento
forte da constru¢ao de uma histéria dessas controvérsias.

Para isso, vamos analisar as disposi¢des politicas e sociais da Franca apods a segunda
condenacao as teses de Jansénio, pois o esforco de arquivamento em muito se deveu as questdes
advindas dessa realidade. Daremos um enfoque especial ao estabelecimento da Paz Clementina,
periodo de aparente concordia entre as forcas beligerantes e que nos serviu de baliza temporal

para o encerramento de nossa analise.

' No libelo de resposta jansenista, os autores descrevem as manifestagdes sobrenaturais do poder divino da
seguinte forma: “E por isso que esse Santo diz excelentemente: Que seus milagres sdo como sua eloquéncia, que
ndo se entende pelos ouvidos;, mas que se considera pelos olhos e pelo espirito”.
“C'est pourquoy ce Saint dit ex cellemment : Que ses miracles font comme son éloquence, qui ne s'entend pas par
les aitreilles ; mais quife considéré par les yeux & parsesprit”. ARNAULD, Antoine. PONTCHATEU, S.-J. de
(1656), Réponse a un écrit publié sur le sujet des miracles qu'il a plu a Dieu de faire a Port-Royal depuis quelque
temps par une Sainte Epine de la couronne de Notre Seigneur. Paris. 1656.

15



Em seguida, investigaremos as condi¢des de publicagdo das Pensées de Pascal, de longe
o documento relacionado a querela do Santo Espinho de maior repercussao até os dias de hoje.
Frequentemente eclipsado pela estatura de que goza o filoésofo, tal texto retira do evento
estudado a sua razao de ser enquanto agao publicitaria.

Por fim, analisaremos trés obras dedicadas a produgdo de uma memoria acerca das
querelas entre jansenistas e jesuitas que, tal como as Pensées, integravam um esforco de
arquivamento e de disputa de sentidos deixados pelas querelas. Nos referimos a /’Apologie pour
les religieuses de Port-Royal, escrita por Antoine Arnauld, Pierre Nicole e Claude de Sainte-
Marthe, levada ao prelo em 1665, as Lettres sur [’heresie imaginaire, escrita por Pierre Nicole,
publicada entre 1665 e 1666 e Prejugés legitimes contre le jansenisme, de autoria comumente
atribuida a Frangois de La Ville, publicada em 1686. Tais publicagdes retomaram temas centrais
das querelas ocorridas na década de 1650, como a existéncia ou ndo do jansenismo € 0
significado do milagre ocorrido em Port-Royal, porém ressignificando esses temas a luz das
preocupagdes em voga na época.

Algumas questdes prioritarias guiardo a nossa investigagdo ao longo dessa tese: Como
diversos personagens ¢ comunidades que, partindo dos mesmos referenciais e das mesmas
matérias textuais, puderam chegar a conclusoes tao dispares sobre os mesmos temas, a saber, a
natureza da graca e o significado dos milagres? Por qual motivo jansenistas e jesuitas
empregavam termos que, aos nossos olhos, soam como incoerentes, tais como “calvinistas”
para se referir aos partidarios de Jansénio e “pelagianos” aos partidarios de Molina? Quais eram
os instrumentos elocutivos que autorizavam a resolu¢do de uma divergéncia assim constituida?
Como responder a essas questdes sem incorrer em categorias como “incoeréncia”’ ou
“falsidade™?

Para guiar o leitor, e facilitar o seu discernimento em meio a proliferacdo de
acontecimentos e publicagdes, disponibilizamos no fim do texto uma tabela contendo os
principais acontecimentos relacionados a controvérsia do Santo Espinho, como as bulas

expedidas pelos Papas, datas e titulos das publicagdes mais importantes da querela.

16



1 A GRACA DISPUTADA E A CISAO DO CORPO DE CRISTO

1.1 A formacao polémica do dogma

Desde os primeiros séculos da historia cristd, a conformagao dos dogmas assumiu uma
dindmica dialogica. As definicdes do que poderia ser considerado heresia e, por que nao,
também ortodoxia, foram concebidas com base em uma constru¢io discursiva.'? Esse
pressuposto ¢ sobretudo valido quando pensamos em um momento no qual as instituigdes
eclesiasticas, responsaveis pelo julgamento de questdes teologicas, ainda ndo haviam sido
completamente formadas. Nesse momento, a polémica despontava como o forum maior de
definicao do nascente corpo doutrindrio.

Jean-Pierre Weiss descreveu bem esse cenario ao estudar as polémicas em torno da
heresia marcante do alvorecer da era cristd — o gnosticismo. De acordo com Weiss, a partir do
Concilio de Caledonia (451 d.C.), foi possivel perceber uma grande mudanga no campo
doutrindrio cristdo, ja que as heresias deixavam de ser vistas como uma discordancia em relagao
a um ponto pacificado ou a uma doutrina estabelecida em concilio, passando a denotar o nao
reconhecimento da autoridade eclesial em sua totalidade.!* Dessa forma, na medida em que a
ideia de uma unidade ortodoxa se consolidava, “as heresias” antigas desapareciam, dando lugar
“a Heresia”, ou seja, o rompimento com a unidade e a ndo submissdo a autoridade tradicional
apostolica da Igreja.'* Doravante, a heresia e a ortodoxia passam a “rivalizar em vitalidade™!®,
estando, assim, imbricadas em um jogo de espelhos no qual a defini¢do de uma se daria pela
negacdo da outra.

E o caso, por exemplo, dos embates entre Santo Agostinho ¢ Fausto de Milevo.
Agostinho, no Contra Faustum, utilizou-se de uma série de artificios, a fim de vencer o “dialogo
de surdos” causado pela discordancia exegética entre ambos.'® Dentre esses artificios, Weiss

destacou, especificamente, o esquecimento do adversario, a troca de injurias € o uso das

ironias!’, além da adocdo da estratégia de confundir a dissidéncia com a doutrina alterada com

12 ZERNER, Monique. Inventar a heresia? Discurso polémico e poderes antes da inquisicdo. Trad: Néri de Barros
Almeida et al. Campinas: Editora da Unicamp, 2009. p. 11.

13 WEISS, Jean-Pierre. O método polémico de Agostinho no Contra Faustum. In: ZERNER, Monique. Inventar a
heresia? Discurso polémico e poderes antes da inquisi¢do. Trad: Néri de Barros Almeida et al. Campinas: Editora
da Unicamp, 2009. p. 16.

14 Ibidem. p.16.

15 Ibidem.

16 Ibidem. p. 22.

17 Ibidem. p. 30 a 33.

17



o cisma e a heresia'®, estratégia que, veremos, também aparece na querela da graca no século

XVIIL

1.1.1 A graca disputada, uma querela de longa duracio: dos primeiros séculos a escolastica

Assim como as disputas envolvendo o gnosticismo € o maniqueismo, outra doutrina
teve a sua génese em um cenario agonico muito parecido, apesar de sua gestagdo compreender
um hiato muito mais longo. O Novo Testamento aponta, principalmente nos escritos paulinos,
uma constante tensdo entre a vontade escravizada'® e o apelo a responsabilidade do fiel em
relagdo a seus atos e as suas vontades.”’ Esse “impasse” presente no corpus neotestamentario,
de forma muito pouco organizada, veio a tona a medida em que o cristianismo se consolidava
como uma theos logoi frente a cizénia contra as filosofias helenistas.

Autoridades ligadas a patristica formularam as primeiras sistematizacdes do debate,
cujos paradigmas continuaram a suscitar nao poucas questdes até o século XVII, como se vera.
Os primeiros escritos agostinianos sobre a graga teriam sido elaborados na querela entre o bispo
de Hipona e um monge bretdo chamado Peldgio. As teses defendidas por este, caracterizadas
por uma clara emulagio de principios estoicos?!, foram relegadas pela Igreja ao rol das inimeras
heresias dos primeiros séculos. Da forma como a questdo foi transmitida, Pelagio defende uma
espécie de livre-arbitrio irrestrito, de modo que o homem, mesmo apos a corrupgao promovida
pelo lapso da queda, seria perfeitamente capaz de se aproximar de Deus, ou de rejeita-lo, sem
que, para isso, uma forca superior cooperasse para a sua realizacdo. Por outro lado, Santo
Agostinho advogava em prol da incapacidade do homem pos-lapsariano em buscar a salvacao
ou qualquer outro tipo de benesse celeste, haja vista que, nas palavras de Paulo, “militava em
seus membros a lei do pecado”®?. Para isso, a Unica esperan¢a de redencdo da perdida
humanidade seria o socorro divino por meio da graga que, ndo so salvaria imerecidamente o
pecador, mas também moveria a sua vontade rumo a salvagdo e a santidade.

Implicacdes desses argumentos sustentaram a justificativa teoldgica de uma série de
querelas, entre as quais se destaca aquelas ligadas a propria Reforma Protestante. De acordo

com Philippe Selliers, os principais desdobramentos da teologia agostiniana se encontram no

18 Ibidem. p. 17.

19 Por exemplo Romanos 6 a 7.

201 Corintios 10:23.

2 SELLIERS, Philippe. Port-Royal et la littérature - Tome 2, Le siécle de saint Augustin, La Rochefoucauld, Mme
de Lafayette, Mme de Sévigné, Sacy, Racine. Honoré Champion. Paris. p. 72.

22 Romanos 7: 23.

18



livro De correptione et gratia, do ano 426, escrito, supostamente, no fim da vida do bispo?>.
Essa obra era composta por trés eixos fundamentais: a necessidade da graga para a realizagdo
de qualquer ato profundo de valor religioso; a sua distribui¢do a um pequeno nimero de
individuos a serem salvos e o poder irresistivel, ou ndo, dessa mesma graca®*. A partir de tais
eixos, algumas perguntas passam a se impor, como: a graca de Deus ¢ invencivel? Se sim, o
que explicaria o pequeno nimero de salvos, referidos por Jesus em Mateus 7:13, quando falava
da “estreita porta”? Seria, entdo, parte da predestinagao e da vontade divina que a maioria das
pessoas fossem condenadas? Esté claro que a gragca de Deus nao esta disponivel para todos, mas
qual ¢ a responsabilidade divina nesse processo, se a vontade humana nio pode se opor a
celeste? O bispo africano assumia o seu desconhecimento sobre a implicacdo das respostas a
todas essas perguntas25.

Essas questdes seguiram vivas e alimentando fervorosos debates logo apos a sua morte,
seja através de resolugdes conciliares, seja através de tratados de teologia. De acordo com o
segundo concilio d’Orange (529 d.C.), por exemplo, a iniciativa do encaminhamento para Deus
pertencia somente ao livre-arbitrio humano e a graga de Deus viria em um segundo momento
para fazer a manutencio desse intento®S. Outros autores também se tornaram autoridades nessa
matéria, como Fausto de Reiz (405 a 490 contemporaneo de Agostinho), Sdo Bernardo Claraval
(1090 a 1153) e, principalmente, Sdo Tomds de Aquino (1225 - 1274)*’. O actimulo de
publicacdes concernentes a esse tema foi tdo grande que os jansenistas, no século XVII,
entendiam que o debate em torno dos poderes papais de condenagdo das doutrinas de Jansénio
havia passado a ser um esfor¢o de interpretacdo de formulac¢des conciliares, motivo pelo qual
nem o Pontifice ou o colégio de cardeais eram detentores de quaisquer faculdades especiais
para fazé-10%%, conforme veremos adiante.

O referido acimulo polémico, por sua vez, era alimentado no medievo pelas novas
disposicdes discursivas que se cristalizavam no seio do catolicismo, na medida em que a Igreja
militante dos primeiros séculos ganhava robusta arquitetura institucional. Durante quase todo

esse periodo, os dialogos ocuparam um lugar de destaque nao s6 nas disputas teologicas, mas

23 SELLIERS, Philippe. Op cit. p. 74.

24 Ibidem. p. 74.

2 Ibidem. p. 75.

26 Ibidem. p. 91.

27 DE FRANCESCHI, Sylvio Hermann. Autorités doctorale et théologique dans la polemique antijanséniste: la
stature auctoriale du P. Annat (1590 — 1670), jésuite, polémiste et confesseur du roi. In: Chroniques de Port-Royal,
n° 66. Louis XIV et Port-Royal. Textes réunis par Olivier Chaline, Sylvio Hermann De Franceschi et Laurence
Plazenet, Société des Amis de Port-Royal, 2016, p. 314.

28 SELLIERS, Philippe. Op cit. p. 91.

19



também em uma série de outros géneros — que iam das biografias aos elogios funebres —, todos
marcados por uma dindmica dialégica®®. Foi, porém, com a disputatio escolastica que esse
modelo se consagrou de forma mais expressiva. Herdeira de praticas helenisticas, a disputatio
partia de um principio emulado de Platdo e de Aristételes, para quem o pensamento era
concebido como uma forma de didlogo interior no qual todos os seus vértices poderiam ser
explorados na confrontagdo com o outro ou consigo mesmo>’. Nas palavras de Peter Moos, tal
praxis gozou de um crescimento expressivo apos o século XI, vindo a ser considerada quase

que como “o unico instrumento” capaz de resolver os mais dificeis problemas?!.

1.1.2 O estatuto da querela no século XVII

No século XVII, a logica agdnica e dialogica da disputatio manteve-se nas iniimeras
refregas religiosas do periodo. Contudo, profundas mudangas ocorreram nas formas de
veiculagdo desse debate. A vista disso, a invengdo da prensa de tipo movel deu mais alcance as
polémicas de papel, o que parte da historiografia interpreta como a génese de um campo
publicitario, marcada pelo dominio das técnicas de divulgacdo. Para Christian Jouhaud e Alain
Viala, as publicagdes representavam muito mais que um meio simboélico de fixagdo de um
sentido®? ou de entrada em um horizonte publico estatico®®, podendo ser melhor compreendida
pelo seu viés de agéncia®*. Dessa forma, a dinAmica discursiva dialdgica de estabelecimento e
de refutacdo das doutrinas assume uma nova configuracdo, pois o publico que a consome € 0s
modos de persuadi-lo ndo podiam ser estritamente os mesmos da disputatio escolastica.

Antes de adentrarmos nas defini¢cdes especificas dessa disputa, € preciso ter em mente
um principio estabelecido por Gérard Ferreyrolle de que “todo discurso ¢ um discurso
polémico™?°. Para ele, isso quer dizer que o paradigma metafisico heraclitiano do polemos esta
por detras de todo discurso que se pretende contririo a algo.’® De fato, desde a dialética
socratica (para ndo recuarmos ao proprio Heraclito), passando pela disputatio escolastica, a

oposicao de proposi¢des impde-se como uma constante. Seria dificil refutar o carater macro

2 MOOS, Peter 1. Le dialogue latin au Moyen Age: l'exemple d'Evrard d'Ypres. Annales. Histoire, Sciences
Sociales, Volume 44, Issue 4, Augosto 1989. p. 994.

30 Ibidem. p. 996.

31 “le suel "instument" capable de résoudre les problémes scientifiques et herméneutiques les plus ardus” Ibidem.
p- 994.

32 JOUHAUD, Christian, VIALA, Alain. De la publication: entre renaissance et lumiéres. Librairie Arthéme
Fayard. 2010. Paris. p.12.

33 Ibidem.

34 Ibidem.

3 FERREYROLLE, Gérard. Le XVIle siécle et le statut de la polemique. Littératures classiques 2006/1 (N° 59).
p. 4.

36 Ibidem. p. 4.

20



antropologico da controvérsia, por sua posi¢ao central na ordem do discurso que prevaleceu no
Ocidente até, pelo menos, meados do século X VIII. Por isso mesmo, dado que as disputas eram
entendidas sempre em situagao, segundo o contexto dos destinatarios e dos efeitos visados, os
vetores socioculturais e epistemoldgicos da época moderna exigem-nos um esforgo de
delimitagao.

De saida, ¢ necessario destacar que as formas discursivas ndo sdo e ndo podem ser
deslocadas do locus social e politico em que foram concebidas. Nesse sentido, cabe sublinhar,
primeiro, a configuracao da “sociedade de corte” francesa, especialmente entre os reinados de
Francisco I e de Luis XIV, pois foi o periodo em que todo um processo de instru¢do formal
encontrou respaldo na polémica como um método de conducdo de disputas indolores, “sem
sangue”, discurso mondrquico necessario durante as guerras de religido.>”.

Assim, a controvérsia, além de sua orientagao “disciplinar”, isto é, 0 modo como era
efetivamente aprendida e exercida, coabitava com a estrutura de poder entdo vigente nas
monarquias europeias, metafisicamente orientadas. Cabia ao monarca, representante do poder
divino e signo da propria ordem cosmica, a importante tarefa de hierarquizar e de legitimar os
produtores de controvérsias®®. Ao dignificar e ser dignificado pelas Letras, o rei transmitia a
elas parte de seus valores transcendentais®, motivo pelo qual as controvérsias eram eficazes
nos processos de distingao e de hierarquizagao social descritos por Norbert Elias em Sociedade
de Corte®.

Em segundo lugar, € necessario definir a que nos referimos quando falamos desse “novo
protagonista”, a saber o publico e o proprio campo publicitario. As discussdes em torno da
nocao de pubico e, especialmente, de espago publico, foram iniciadas, a0 menos na ultima
metade do século XX, por Jiirgen Habermas ainda na década de 1960, mas s6 passaram a contar
com maior circulag@o a partir da década de 1980, devido as traducdes para o inglés e para o
francés, realizadas quase vinte anos apds a sua elaboragio*!. Em Mudanca estrutural da esfera
publica, Habermas prop0s que, entre finais do século XVII e inicio do século XVIII, a comecar

pela Inglaterra, operou-se uma grande transformagdo em relagdo a esfera publica, com o

37 DE SA, Luiz César. Artes de querelar: autoridade e controvérsia na Franga dos séculos XVI e XVIII. Chapeco:
Argos, 2023. p. 32.

38 Ibidem. p. 67.

39 Ibidem.

40 ELIAS, Norbert. 4 Sociedade de Corte. Investigagdo sobre a sociologia da realeza e da aristocracia de corte.
Tradugdo: Pedro Siissekind. Rio de Janeiro, Zahar, 2001.

4 CANTO REIS, Renato Ulhoa. Piblico e privado: construcdo conceitual e politica no Brasil (Sécs. XVII - XVIII).
Tese de Doutorado apresentada ao Programa de Pds-Graduagdo em Histéria da Universidade Federal de Juiz de
Fora. Juiz de Fora, 2021. p. 35.

21



nascimento de uma instancia de reflexdo da burguesia liberal que, valendo-se de espagos
comunitarios, passava a exercitar o uso da razdo critica*’. Tal nogdo, como apontado por
Antoine Lilti, implicava, por sua vez, uma concepg¢ao excessivamente “racionalista’ do publico,
visto por ele como ambivalente, permeado ndao somente pelo “exercicio coletivo da critica”,
mas também por interesses mercantis € por arroubos passionais, caracteristicas de uma
publicidade enquanto pratica®.

Todavia, enquanto vigorou em seu apogeu as instituicdes e as praticas do Antigo
Regime, o espaco publico era regido pelo principio da representagao. No século XVII, ele tinha
uma dupla dimensdo: de um lado, a representagdo como presenca de uma auséncia; de outro,
como apresentagdo de uma presenga*®. A auséncia fazia-se ver mediante uma “imagem” capaz
de trazer a memoria aquilo que ndo ¢ presente, como fica evidenciado na utilizacdo de
manequins mortudrios nos funerais da realeza inglesa®, ou entdo, como destacou Lilti, na
pintura de retrato, cuja funcdo, no século XVIII, era “substituir o amigo ausente”, sendo sua
posse uma demonstragdo clara de intimidade de seu portador para aquele a quem a imagem
fazia referéncia.*® Mas a representacdo também alude as relacdes entre as propriedades internas
semelhantes do representante e do representado. E o caso, por exemplo, do ledo, que
simbolizava o valor, e do pelicano, visto como signo do amor paterno*’. Dessa forma, podemos
constatar que o publico estruturado ao redor desse paradigma da representacao encerrava um
forte principio de hierarquizagdo social e, com ele, o exercicio da autoridade subjacente as
proprias controvérsias.

Tragos dessa estrutura representativa podem ser vistos através das praticas protocolares
das cortes europeias. Nelas vigorava uma série de rituais e de cerimoOnias que iam desde
encenagoes, entradas e festas até o uso de habilidades elocutivas, com base no dominio da
oratoria. Lilti afirma que, longe de assumirem fun¢des meramente etiquetarias, essas praticas
davam noticia de uma cultura aristocratica na qual o valor de cada individuo era indissocidvel
de seu estatuto publico.

A dimensao da publicidade para esse periodo foi discutida em detalhe por Hélene Merlin

em Public et littérature em France au XVII siecle. Ao analisar o campo semantico do termo ao

2 HABERMAS, liirgen. Mudanga estrutural da esfera publica. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1984.
43 LILTI, Antoine. 4 invengdo da celebridade (1750 — 1850). Trad: Raquel Campos, Rev. Técnica Andrea Daer. 1°
ed. Rio de Janeiro: Civilizagao Brasileira, 2018. p. 20 e 21.
4 CHARTIER, Roger. O mundo como representagdo. Estudos avangados 11 (5), 1991. p. 184.
4 Ibidem.
46 LILTI, Antoine. Op cit. p. 91.
47 CHARTIER, Roger. Op cit. p. 184.
48 LILTI, Antoine. Op cit. p. 45.
22



longo do século XVII, a autora observa que publicar ndo pressupunha a existéncia de um
“pliblico” como uma comunidade de agentes espectadores®. Para Merlin, o ato de publicar
denotava a agfio de tornar algo disponivel a todos®’, de modo que o publico, aqui, era visto
muito mais como um espago de exposicao do que propriamente uma comunidade de receptores,
individuais ou coletivos’!, podendo, dessa forma, divisar um publico anterior a propria obra’>
e, por que ndo, nesses termos, ao proprio leitor.

A acdo de publicar tinha, entdo, um horizonte especifico: a comunidade abstrata de
leitores pacificamente submetidos ao poder monarquico>>. Esse espaco era pensado em analogia
com o Corpo de Cristo. Especialmente nas querelas letradas, a publicagdo era uma tomada de
posicao que visava difundir, junto as instancias representativas do poder monarquico/teologico,
as disposi¢des da res publica christiana. Esse arranjo foi percebido por Jouhaud quando diz
que os impressores de livros e de folhas volantes participavam da criacao de “meios materiais
e simbolicos de fixar um senso”*, de tornar publicos valores, reputagdes e sucessos a imagem
da sociedade™.

Assim, disputas, como a que se deu em torno da questdo da graga, ndo eram puramente
intelectuais ou dogmaticas, pois interferiam nos critérios publicos de reconhecimento do
sucesso de certas teses e individuos, tornando-se modelo a ser seguido como melhor imagem
do pacto de sujeicao ante o Estado. Ao postular em que termos se dava a operagdao divina em
prol da salvacdo humana, os agentes envolvidos na querela buscavam instituir uma
representacdo do corpo social e, com ela, uma pratica politico-institucional que fosse adequada

aos agentes envolvidos.

1.1.3 A controvérsia da graca na época moderna

Dentro da teologia catdlica, a chamada predestinagdo agostiniana passou a ser recebida
com hostilidade na época moderna®. Apesar das conhecidas criticas a essa doutrina desferidas
por letrados como Erasmo de Roterda em sua Diatribe, entendemos que uma explicagdo tao

ampla — e vaga — ndo basta para explicar o fendmeno. Ainda assim, ¢ importante destacar que,

49 MERLIN, Héléne. Public et littérature en france au X VII siécle. Paris: Les Belles Lettres, 1994. p. 37.

50 Ibidem.

S Ibidem.

52 Ibidem. p. 38.

53 JOUHAUD, Christian. Richelieu et I’écriture du pouvoir. Autour de la journée des Dupes. Gallimard: Paris,
2015.p.9.

54 Ibidem. p.12.

55 Ibidem. p. 13.

5 SELLIERS, Philippe. Op cit. p. 21.

23



a partir do século XVI, € possivel perceber uma disposicao adversaria a esse tipo de teologia,
que viria a consolidar-se com a exclusdao do campo ortodoxo de algumas proposi¢des que, até
entdo, haviam despertado pouca ou nenhuma resisténcia entre letrados cristaos.

Uma explicagdo dessa virada seria a tentativa, por parte de alguns religiosos cat6licos,
de se afastarem dos postulados protestantes®’. Uma das principais motivacdes teologicas da
Reforma — as questdes disputadas acerca da graga — aparecem com destaque nos escritos de
Martinho Lutero e de Jodo Calvino, adeptos das interpretagdes agostinianas que tendiam a
limitar o livre-arbitrio humano. Segundo essa corrente explicativa, parte do clero catolico
ressaltou a defesa do livre-arbitrio com o intuito de reafirmar sua ortodoxia, diferenciando-se
dos protestantes®. Seja como for, a empreitada por parte desses agentes de se afastar do dogma
protestante foi coroada de um éxito parcial, pois eram incapazes de formar uma unidade em
torno do assunto. Marcas disso podem ser vistas no Concilio de Trento, o qual considerou
heréticas quaisquer doutrinas que negassem a liberdade humana, apesar de reconhecer que a
vontade p6s queda pendia ao mal, ressaltando, portanto, a centralidade da graga, reafirmando,
assim, as condenag¢des ao pelagianismo e ao semi-pelagianismo®. Jean Delumeau viu nesse
impasse deixado pelo concilio as condigdes que possibilitaram o surgimento do jansenismo e
da querela da graga no século XVII®,

Buscando dar respostas a essa questdo em aberto, Miguel Baio (1513 — 1589), entdo
professor de exegese biblica da universidade de Louvain, tomou posicdo ao lado das
interpretacdes mais literais de Santo Agostinho — o que, nas palavras de seus detratores, era
uma concessao clara as teses de Calvino. Entre 1567 e 1579, Baio teria visto boa parte de suas
proposi¢des serem condenadas pelo pontificado de Gregorio XIII. Décadas mais tarde, naquela
mesma universidade, Cornélio Oto Jansénio seria acusado de sustentar ideias muito parecidas,
contudo, nesse periodo, a querela estava longe de se limitar a oposi¢do entre agostinianos e
antiagostinianos. Entre os dominicanos, a autoridade maxima pertencia aos escritos de Aquino.
Entre os intérpretes mais relevantes de sua obra estava o espanhol Domingos Bafiez (1528 —
1604), cujas proposi¢des foram fundamentais para a composi¢ao das controvérsias no periodo.

A despeito das diferencas internas na ordem, como a conhecida indisposi¢do entre

Bafiez e Bartolomeu de Mediana (1527 — 1581)%!, as postulagdes tomistas tendiam a seguir

57 Essa tese foi apresentada por Philippe Selliers, mas também é compartilhada por Bruno Neavou. Ibidem. p. 83
e 24.

38 Ibidem. p. 83.

59 Ibidem. p. 84.

% DELUMEAU, Jean. El catolicismo de Lutero a Voltaire: Barcelona: Nueva Clio, 1973. p. 120.

61 JEDIN, Humberto. BAUS, K. Manual de historia de la Iglesia. Barcelona: Herder, 1966, vol 6. p. 734 € 745.

24



diretrizes mais ou menos homogéneas quando se tratava do combate a seus rivais. Essas
diretrizes tinham como postulado bésico a no¢ao de que Deus havia concedido ao homem uma
graga suficiente, que lhe daria um tipo de poder de agéncia, tido por eles como potestas proxima
— ou poder préoximo —, o qual permitia a humanidade realizar um ato sobrenatural: a vitoria
sobre a natureza corrompida. Contudo, essa capacidade, para poder ser completa, demandava
uma graga eficiente que aparecia como um auxilio celeste sem o qual a maxima joanina
fatalmente se cumpriria: “sem mim nada podeis fazer” (Jodo 15:5). Dessa forma, a virtude se
baseava em uma pré-mocgao divina que, segundo Sylvio Hermann de Franceschi, era uma forma
encontrada pelos dominicanos para “respeitar o axioma tomasico segundo o qual Deus ¢ a causa
primeira de todas as coisas”®.

Contra essas duas definicdes, a cristandade catdlica quinhentista viu surgir, também na
Peninsula Ibérica, outra formulagdo, cujas bases ndo estavam diretamente ligadas aos principios
teologicos de Agostinho ou de Aquino. Em 1588, foi publicada em Lisboa a obra Liberi arbitra
cum gratiae donis, divina praescientia, providentia, praedestinatione et reprobatione
concordia, do jesuita espanhol Luis de Molina (1535 — 1600), a qual, além de ndo se ancorar
nas duas maiores autoridades teoldgicas do periodo, tendia a reforgar o livre-arbitrio humano,
em oposi¢ao ao que havia sido visto até aquele momento.

Segundo Jean Delumeau, as teorias molinistas eram muito parecidas com as de outro
jesuita de Lovain, o qual, dois anos antes da publicacio de Molina, havia participado dos
embates contra Miguel Baio%. Leonardo Lessius (1554 — 1523), ao contrrio de seu
companheiro de catedra, supostamente tendia a desvalorizar o papel da graga como motriz da
vontade humana — razdo pela qual teve as suas teses condenadas, assim como Baio, pela
universidade®®. Ainda de acordo com o autor, niio fosse a interveng¢io de Paulo V, o jesuita teria
sofrido 0 mesmo destino nas mios do concilio de bispos das dioceses dos Paises Baixos®’.

Talvez por sua inventividade e pela falta de paralelos claros na ortodoxia catdlica até
entdo, o molinismo por pouco nao foi relegado ao calabougo das heresias. Sabe-se que o Papa
Clemente VIII (1592 — 1605), adepto das teses agostinianas, estava inclinado a condenar o
molinismo, algo que s6 ndo aconteceu por conta da morte do Pontifice em 1605. Paulo V (1605

— 1621), seu sucessor, era da mesma opinido, chegando até a redigir uma bula condenando 40

62 DE FRANCESCHI, Sylvio Hermann. Le jansénisme face a la tentation thomiste. Antoine Arnauld et le
thomisme de gratia aprés les cinq Articles de 1663”. Revue Thomiste, Dominicains de la Province de Toulouse,
2009, CIX (1), p. 3.

6 DELUMEAU, Jean. Op cit. p. 121.

4 Ibidem.

8 Ibidem.

25



proposi¢des de Molina que nio foi publicada devido ao medo de debilitar a Companhia de
Jesus®®. Nas palavras de Philippe Selliers, para uma importante se¢io do catolicismo “nutrido
pelas visdes agostinianas e pela Summa de Theologia (1267-1273) de Sao Tomas de Aquino”,
os postulados molinistas nio eram nada menos que escandalosos®’. Em que pese o tom
difamatorio da opinido dos detratores do jesuita espanhol, o fato ¢ que o molinismo teve um
caminho dificil até a sua estabilizagdo como uma doutrina aceitavel.

A falta de estabilidade do molinismo se explica em alguma medida pela auséncia de
auctoritates em que a doutrina pudesse ser apoiada. A auctoritas, tal como praticada na longa

duragdo, desde o mundo romano®®

, repousava entre os séculos XVI e XVII sobre bases
metafisicas. Calcada em principios analdgicos®®, o recurso a autoridades antigas e modernas
estendia as formulagdes propostas em uma rede argumentativa que pretendia fornecer um
cabedal de experiéncias que comandava as expectativas, borrando, dessa maneira, as marcas do
tempo e dotando os enunciados’® de uma perenidade estranha aos conceitos atuais de
originalidade. A pratica da controvérsia implicava vincular polemicamente os argumentos a
defender ou atacar a longa extensdo de autoridades competentes, tirando delas sua chancela e,
ao mesmo tempo, vinculando-se a elas. Nesse sentido, a propria afirmag¢ao da autoridade
dependia do teste que as controvérsias permitiam encenar, assegurando a validade das
proposi¢des a serem recebidas por outros letrados no futuro’'.

Tais principios sdo especialmente importantes quando pensamos no universo catolico e
no papel do magistério eclesiastico para a conformacdo das doutrinas que, como propomos,
estava em jogo no caso. Jean-Louis Quantin chama a atenc¢ao para a necessidade de se tomar as
disputas concernentes a relagdo entre a graga e o livre-arbitrio diacronicamente, uma vez que

os debates giravam em torno de fontes antigas, indo desde os escritos de Agostinho até os

codices formados por concilios eclesidsticos’?. Percebendo a proliferacio de citagdes

% Ibidem. p. 122.

7 SELLIERS, Philippe. Op cit. p. 22.

6 DE SA JUNIOR, Luiz César. A autoridade entre os antigos. Histéria Unisinos. Vol. 23 N° 2 - maio/agosto de
2019.

% Michel Foucault foi um dos primeiros, ainda na década de 1960, a destacar a funcdo basilar da semelhanga como
epicentro da epistéme ocidental do periodo — que seria responsavel por organizar a cognoscibilidade de um “mundo
que se enrolava sobre si mesmo” — estando, por isso, aberto a infinitas interpretagdes. Por meio da analogia “as
figuras do mundo poderiam se aproximar”, aboliu-se ndo s as distancias entre a ordem coésmica, humana ou
natural, mas também entre as proprias limitagdes impostas pelo tempo. FOUCALT, Michel. As palavras e as
coisas. Uma arqueologia das ciéncias humanas. Tradugdo: Salma Tannus Muchail 10 ed. Sdo Paulo: Martins
Fontes, 2016. p. 23 a 30.

0 DE SA, Luiz César. Op cit. p. 24 e 25.

" Ibidem. 27.

2. QUANTIN, Jean-Louis. Histoires de la grice: “Semi-pélagiens” et ‘“prédestinatiens” dans 1’érudition
ecclésiastique du XVlIle siecle. Em: FISKAED. Patrick, PEPER, Ines, STOCKINGER, Thomas e WALLING,

26



(especialmente as historicas), Nathalie Davevois conclui que o século XVII, além de ser o

73 era também o “século das notas” acerca do santo’*. Essas notas,

“século de Santo Agostinho
onipresentes nas publicagdes do periodo, longe de servirem ao principio contemporaneo do
embasamento cientifico, auxiliavam na composi¢ao de argumentos bem fundados e bem
delimitados pelo costume. Isso ilustra o dificil cendrio que os molinistas divisavam diante de
si.

Como um novo principio de interpretagao da graga, o molinismo buscava ganhar espago
e, para isso, precisava polemizar com as duas interpretagdes hegemonicas no século XVI. No
inicio, os embates ocorreram contra os dominicanos na Peninsula Ibérica, onde Molina dividia
lugar institucional com Bafiez ¢ Medina. De acordo com Franceschi, as contendas ao redor do
tema comecaram justamente entre os dominicanos e os jesuitas, a partir das primeiras
publica¢des de Molina”. As disputas principais na peninsula ocorreram especialmente contra
Baiiez, que tentou levar os escritos de Molina para o index do Santo Oficio, acusando-o de
pelagianismo. Em resposta, o jesuita respondeu imputando as propostas de pré-mogdo do
dominicano a pecha de calvinista — argumento que, como veremos mais adiante, era comum
entre os jesuitas’s. Em carta ao Papa Clemente VIII, Bafiez asseverava somente sustentar a
doutrina de Santo Agostinho e de Tomas de Aquino’’, nos mostrando que, longe de serem
canones fixos aos quais os religiosos aderiam ou ndo, recurso a essas autoridades visava, antes
de tudo, a legitimacao das proposicdes. A esse artificio os molinistas ndo poderiam recorrer, de
modo que lhes restava, dentre outras coisas, o caminho do vitupério.

Ainda no ambito dessa disputa, o estranhamento das altas instancias do clero em relacao
as proposi¢cdes molinistas seguiam cobrando seu preco. A partir de 1598, a querela passou a
pender fortemente para o lado dos dominicanos, razao pela qual o tratado de Molina foi
condenado e exposto diversas vezes. Em 1602, corria na Espanha o rumor de que o Papa havia
condenado o molinismo e a efigie de seu artifice ja havia sido queimada em Roma’®. Para piorar
a situacdo de Molina, desenrolava-se, ainda, uma disputa pessoal entre Clemente VIII e a

Companhia, devido ao debate teologico, surgido no colégio Jesuita de Alcald, sobre a

Thomas (dir.), Europdische Geschichtskulturen um 1700 zwischen Gelehrsamkeit: Politik und Konfession, Berlin,
De Gruyter, 2012, p. 357 e 358.

3 SELLIERS, Philippe. Op cit. p. 25.

7 DAUVOIS, Nathalie. Annotations d'auteurs a l'aube de l'imprimerie: d'une autorité a l'autre. Littératures
classiques, 64. 2008, p. 7.

> DE FRANCESCHI, Sylvio Hermann. Op cit. p. 1.

76 JEDIN, Humberto. BAUS, K. Op cit. p. 740.

7 Ibidem.

8 Ibidem. p. 740 742.

27



legitimidade da sucessdo de Clemente”. As dificuldades de se sustentar as teses molinistas
foram tamanhas que os jesuitas chegaram a afirmar que essa ndo era a doutrina da Companbhia,
tendo sido imputada a eles de forma difamatoria pelos dominicanos®’.

O pontificado de Paulo V ndo melhorou o cenério, apesar de o Papa ter barrado maiores
condenacgdes ao jesuita. A fim de pacificar a questdo e evitar uma cisao maior, o Papa utilizou
um artificio que viria a ser recorrente nas querelas das décadas posteriores: impds um siléncio
obsequioso a ambas as facgdes beligerantes. Reforgou essa medida ao estabelecer, também, a
diferenciagdo entre as teses de Bafiez em relagdo as de Calvino, e as de Molina em relagao as
de Pelagio®!. O que Roma obtinha com isso, efetivamente, era a manutencio das duas posigdes,
as quais, afastadas das formulagdes reconhecidamente heréticas, ganhavam félego para
continuar a disputa, mesmo que sob censura®?. Responsével por guardar o siléncio, a Inquisi¢io,
em uma publicacdo de 1611, submetia todos os escritos sobre a graca a sua aprovacao,
evidenciando a profunda imbricagdo entre as instituicdes eclesiais ¢ a manutengdo da logica
agonica no estabelecimento de novas doutrinas.

Do outro lado da Europa, todavia, mais uma vez na universidade de Louvain, a querela
estava prestes a irromper, dessa vez ndo entre tomistas e molinistas, mas entre estes € uma nova
geracdo de agostinianos. Quebrando o siléncio paulino, no ano de 1640, ocorria a publicagao
postuma daquela que seria conhecida como a obra magna de Jansénio, o Augustinus. O bispo
de Ypres retomou algumas definigdes agostinianas para insistir que, antes da queda, a vontade
humana tendia ao bem, ainda que para isso fosse necessdria uma graga suficiente. Apds o
pecado de Adao, contudo, essa graca j4 ndo mais bastava para manter os bons designios
humanos, dai o porqué de Deus enviar a graca eficaz para se apoderar da vontade humana e
coloca-la na direcao de Sua vontade. Uma vez outorgada, a graga eficaz era irresistivel, haja
vista que o contrario significaria a negacdo da onipoténcia divina. O argumento de Jansénio
fazia pender a delicada balanca da relacdo entre graga e livre-arbitrio para uma posi¢do que
prestigiava a primeira em detrimento da ultima. O ponto mais polémico da obra estava no fato
de que essa graca eficaz, ao menos na opinido dos seus detratores, ndo era outorgada a todos,

nem mesmo aqueles que a pediam®. Como podemos perceber, os escritos de Jansénio se

™ Ibidem. p. 742.

80 Ibidem. p. 741.

81 Ibidem. p. 743.

82 A titulo de curiosidade, atualmente, a Igreja reconhece como validas ambas as postulagdes, o que nos mostra o
quao longe de uma resolugdo essa questao estava em finais do século XVI e inicio do XVII.

8 DELUMEAU, Jean. Op. cit. p. 122 ¢ 123.

28



distanciavam, em muito, dos de Molina e, também, das teses de pré-mocdao dominicanas,
embora — em relagdo a estas — as diferengas fossem bem mais sutis®*.

A obra foi impressa no proprio palacio episcopal de Ypres e a sua publicacao se deu
dois anos depois da morte de Jansé€nio, que havia assumido o bispado em 1636. Em Louvain e
em Paris o livro recebeu uma boa aceitacdo, apesar das condenagdes dirigidas as teses de Baio
décadas antes®>. As polémicas antijansenistas obscureceram o fato de que, durante essas
décadas, ndao se passou um ano sem uma importante publicagdo ou uma tradugdo de Santo
Agostinho®®.

Algumas conclusdes. Fica claro que as teses divergentes acerca da graca foram forjadas
em um ambiente de polémica no qual, mesmo com o revés sofrido pelos “partidos
agostinianos”, mantinham-se como interpretacdes legitimas e ortodoxas. Isso se deve ao fato
de que os debates ndo eram regidos por uma légica primordialmente epistémica, mas sim por
dindmicas sociais que encontravam na controvérsia um meio de afirmacdo de convicgdes
publicamente partilhadas. As disputas envolviam elementos extratextuais que iam desde a
posicao social — perceptivel na recusa de condenar as teses molinistas, dado o poder e o prestigio
da Companhia — até a estima pessoal advinda da adesdo aos preceitos morais. Jacques Le Brun
recorda, especialmente em matéria das polémicas religiosas, que deslegitimar o adversario,
transformando-o em suspeito ou sectario, superava a propria refutacdo das proposigoes
contrarias em si®’. Dai a tentativa de vincular molinistas ao pelagianismo, e os agostinianos ao
calvinismo. Nao por acaso, Michel de Certeau, ao comentar as contribui¢des de Christian

Jouhaud para os estudos das controvérsias da época moderna, viu nesse tipo discursivo o

8 A fim de melhor elucidar as diferenciagdes entre jansenistas e tomistas, optamos por citar integralmente uma
passagem do Manual de historia de la Iglesia, volume 6, de Hubert Jedin, por julgar que a natureza dessa
diferenciagdo € tdo especifica que nds ndo poderiamos evidencia-la tdo bem quanto o fez o autor: “Jansenio subraya
con energia que la gracia es infaliblemente activa, sin por ello destruir la libertad del hombre, y que Dios concede
esta gracia al hombre en virtud de un decreto de predestinacion absolutamente gratuito. Pasa por alto la clasica
explicacion de los tomistas, que se apoya en la praemotio physica, y rechaza la concepcion, igualmente tomista,
de una libertad que consistiria en la capacidad de plantear actos opuestos. Desde su punto de vista, la libertad se
identifica con la espontaneidad inagotable de la naturaleza, que ¢l designa como voluntad; por consiguiente,
renuncia a la distincion escolastica entre la voluntad como instinto y como libre eleccion. Esta voluntad busca
espontaneamente su satisfaccion y su placer. Pero la naturaleza caida sélo puede encontrar su satisfaccion en la
criatura, en el amor a si mismo, y por ello necesariamente se aparta de Dios. Se impone una intervencion de la
gracia, para sanarla, para insuflarle una inspiracion. Esta es su teoria del placer victorioso, que conduce
infaliblemente la voluntad al consentimiento.”. Humberto Jendi ainda afirma que as postulagdes eram tio parecidas
que os jansensitas poderiam ter contado com muito mais apoio por parte dos dominicanos tomistas, nao fosse a
sua escrita com uma linguagem excessivamente agostiniana”. JEDIN, Hubert. BAUS, K. Op cit. p. 73.

85 SELLIERS, Philippe. Op cit. p. 22.

8 Ibidem. p. 272.

87 LE BRUN, Jacques. Mutations du débat philosophique et théologique a la fin du XVIle siécle et au début du
XVIIL In: Littératures classiques: La polémique au XVIle siecle. Org: COLIN, Armand. 2006/1 (N° 59). p. 83 ¢
84. PIQUE, Nicolas. La controverse religicuse: questions de méthode et dynamique de la confrontation. In:
Littératures classiques: La polémique au XVlle si¢cle. Org: COLIN, Armand. 2006/1 (N° 59). p. 68.

29



emprego de contetidos generalistas e universais®®, constatacio corroborada pela tese de uma
ndo primazia do contetido sobre a forma. Por esse motivo, informa o autor, importa menos,

aqueles que se debrucam sobre o tema, o contetido do que o jogo das publicagdes®.

1.1.4 A questiao da graca na Franca até a querela do Santo Espinho

Em solo francés, as disputas em torno da graca ndo conheceram um desenvolvimento
muito acirrado, como na Peninsula Ibérica em finais do século XVI. As defini¢cdes tomistas e
agostinianas vigoravam no alto clero e no corpo doutrinario das universidades® e elas pareciam
atender bem aos anseios contra as postulagdes protestantes que, muito proximas dali, em
Genebra, haviam deitado profundas raizes gragas ao calvinismo. O molinismo era, para todos
os efeitos, minoritario. Todavia, o cendrio comecara a mudar apds a publicacdo do Augustinus,
responsavel por fornecer uma boa base de polemizacdo e de promocgdo para os seguidores de
Molina, bem como para todos os outros contrarios as teses do bispo de Ypres.

Ainda no ano de 1640, a publica¢do de Jansénio chegou a Paris, onde recebeu o aval de
oito doutores para a sua publicacdo’’. O livro foi bem recebido por muitos oratorianos,
carmelitas, doutores da Sorbonne (instituicao que, décadas mais tarde, protagonizaria a ofensiva
antijansenista) e, até mesmo, por alguns dominicanos’’. Contudo, um dos maiores
promulgadores das teses de Jansénio foi Jean Duvergier de Hauranne, o abade de Saint-Cyran,
cuja amizade com o prelado remontava ao ano de 1610, isto €, muito antes da publicagdo do
Augustinus.

A oposicao sofrida pelos aliados de Jansénio na Franca tem origens que excedem
largamente a controvérsia da graca. Além de sua obra magna, o presbitero trouxe ao publico,
no verdo de 1635, um panfleto intitulado Mars Gallicus dirigindo pesadas criticas a politica
externa do Cardeal Richelieu que, desde 1629, havia assumido a fung¢do de principal ministro
do reino®®. O texto criticava a op¢do de Richelieu de associar a Franca as poténcias protestantes,
as quais, durante a Guerra dos Trinta Anos, se batiam contra a coalizao catdlica capitaneada
pela Espanha dos Habsburgo. A atitude de Richelieu despertou a oposicao de figuras como o
Cardeal Pierre de Bérulle, defensor da unido entre franceses e espanhois contra a alianga

protestante. Com essa obra, Jansénio tomava partido junto a Saint-Cyran que, por sua vez,

8 CERTEAU, Michel. Op cit. p. 508.

8 Ibidem. p. 509.

% JEDIN, Humberto. BAUS, K. Op cit. p. 76.
1 Ibidem. p. 80.

%2 Ibidem. p. 80.

% Ibidem. p. 56.

30



colocava-se como continuador de uma campanha iniciada por Bérulle e o chamado “partido
devoto™.

Nessa mesma época, Saint Cyran aproximou-se de um esfor¢o reformista que comegava
a tomar forca na abadia de Port-Royal-des-Champs. Em 1620, o abade travou os primeiros
contatos com Robert Arnauld d’Andilly, cuja irma, Angélica Arnauld, havia comecado onze
anos antes a reforma da casa cisterciense’®. Conhecida por sua piedade, seu rigorismo e sua
austeridade, Angélica Arnauld comandava uma diligéncia religiosa de retorno as Regras de S.
Benoit que, nas palavras de Philippe Selliers, estavam “dentro do espirito dos reformadores
cistercienses do século XII"%. Inserida em um movimento muito mais amplo de reformismo
moral — o qual havia tomado o clero catdlico desde antes da Reforma Protestante —, os
acontecimentos que se desenvolviam na abadia de Port-Royal tinham como objetivo restaurar
a adoracdo ao Santo Sacramento, em respeito as formulagdes tridentinas e em dire¢do contraria
as disposi¢des protestantes. A adoragdo aos mistérios do sacramento da eucaristia era tamanha
que Angélica Arnauld havia feito as internas abandonarem o negro tradicional da ordem,
substituindo-o pelo branco com a cruz escarlate”’.

Uma caracteristica central da pratica religiosa de Port-Royal era a rejei¢do a qualquer
tipo de racionalizagdo da experiéncia do fiel com Deus, conferindo nitidas conota¢des misticas
ao movimento reformista. A énfase da adora¢do ao Dieu caché, marcante nas publicacdes
pascalinas, embasava a adoracdo através dos mistérios eucaristicos’®. Nesse cendrio, as teses do
bispo de Ypres encontrariam um terreno muito fértil naquela casa religiosa, pois 0 pessimismo
ontoldgico agostiniano foi visto como uma arma no combate a casuistica dos jesuitas.

Apo6s a morte de Saint-Cyran, Antoine Arnauld, irmao da abadessa reformista, destacou-
se como o grande continuador das disputas iniciadas por Hauranne. No dia 14 de novembro de
1635, Arnauld concluiu seus estudos de teologia na Sorbonne, defendendo teses
tradicionalmente associadas ao agostinianismo de Jansénio e Baio, algo que, a principio, parece
ndo ter gerado divergéncias®.

Entre as décadas de 1630 e 1640, a exemplo do ocorrido na Peninsula Ibérica décadas

antes, os jesuitas iniciariam uma ampla campanha publicitaria contra as teses agostinianas de

% Ibidem. p. 55.

% Ibidem. p. 76.

% SELLIERS, Philippe. Op cit. p. 42.

7 Ibidem. p. 28.

% PECORA, Alcir. Gracian e Vieira: o lugar do “mistério”. Ellipsis 12 (2014). p. 173 e 174. Disponivel em:
http://sibila.com.br/mapa-da-lingua/gracian-e-vieira-o-lugar-do-misterio/12060. Acesso em 20 de junho de 2020.
% JEDIN, Humberto. BAUS, K. Op cit. p. 80.

31



Jansénio. Parte dessa campanha pode ser vista nas publica¢des de Jacques Sirmond, o qual
buscava imputar ao Augustinus a antiga condenacio de uma espécie de predestinacionismo'®.
Além disso, valendo-se de sua ampla rede de apoio na Santa S¢, os padres da Companhia
fizeram chegar até o Cardeal Barberini diversas listas de teses supostamente atribuidas a recente
obra de Jansénio para que fossem censuradas, ao que o Santo Oficio recusou dar seu aval antes
de uma analise mais cuidadosa'®!. Contudo, segundo Hubert Jedin, o Cardeal Barberini
empenhou-se nesse intento, baseando-se, para isso, nas condenagdes de Gregorio XIII e de Pio
V102

Em 1643, o Papa Urbano VIII condenou a obra através da bula /n Eminenti, por romper
o siléncio estipulado por Paulo III e por sustentar algumas doutrinas ja condenadas nas
controvérsias envolvendo Baio. Todavia, os efeitos dessa bula foram restritos. O texto original
possuia graves problemas juridicos e doutrinirios a ponto de sua autenticidade ter sido
questionada'®. Na regido das Flandres, a publica¢io oficial s6 se deu em 1651'%*, Além disso,
para Jean-Louis Quantin, o fato de a construg¢do do texto ndo refutar ponto a ponto as principais
teses de Jansénio — desrespeitando, por conseguinte, a dindmica dialogica das controvérsias —
fez com que o seu alcance na Franca fosse irrisorio'®>. Em todo caso, os jesuitas, aps obterem
uma copia do documento na sede do papado, conseguiram tornar publica uma versao da bula
em Bruxelas, antes mesmo que ela fosse fulminada em Roma!®.

Mesmo com efeitos eclesiasticos reduzidos, os inimigos dos partidarios de Jansénio que,
nesse momento, estavam longe de se limitar aos jesuitas, viram na bula uma importante
ferramenta de combate. Na corte, o Cardeal Mazarino deu continuidade a luta empreendida por
Richelieu e, valendo-se de seu prestigio junto a rainha regente, Ana da Austria, iniciou, naquela
década, uma feroz ofensiva contra todos os que demonstravam simpatia pelos “jansenistas”,
como passaram a ser conhecidos os defensores das teses do bispo de Ypres. Apesar de ainda

107 Arnauld viu crescer sobre a tutela

receber a simpatia da parte de alguns membros da corte
de Mazarino um ferino antijansenismo, agravado pela Fronda (1648 e 1653), quando a abadia

serviu de base para os opositores as forcas leais ao rei Luis XIV. Para aqueles que insistiam em

190 1hidem. p. 83.

101 1bidem.

192 1bidem.

103 1hidem.

104 Ibidem. p. 84.

105 QUANTIN, Jean-Louis. Les institutions de censure religieuse en France (XVIe- XVlle siécles). Hétérodoxies
croisées. Catholicismes pluriels entre France et Italie, XVI e-XVIle siecles. Publications de I’Ecole frangaise de
Rome. Roma. 2015. p. 52.

106 JEDIN, Humberto. BAUS, K. Op cit. p. 84.

197 Ihidem. p. 86.

32



seguir apoiando Port-Royal, a perda de cargos e a segregacdo a oposicdo eram um destino
provavel'%,

Percebendo a pouca eficacia produzida pela bula /n Eminenti, especialmente por seu
carater generalista, inimigos do jansenismo, encastelados agora na Sorbonne, comegaram a
empreender esfor¢os para produzir um resumo da obra de Jansénio, facilitando, assim, a sua
condenacdo. Nascem dai as cinco proposi¢des, supostamente retiradas do Augustinus, as quais
cumprirdo um papel chave na derrocada das posigdes teoldgicas jansenistas. Tais proposicoes
sdo transcritas abaixo a partir de uma carta enviada por dezenas de bispos, em 1651, ao Papa

Inocéncio X, e se encontram nas Obras Completas de Sao Vicente de Paulo, organizadas por

Pierre Coste no século XIX:

1° - Alguns preceitos de Deus sdo impossiveis para homens justos e que querem e se
esforcam por cumpri-los, segundo as for¢as presentes de que dispdem. Falta-lhes
também a graga que lhos torne possiveis.

2° - Em estado de natureza decaida, jamais se resiste a graga interior.

3° - Para o mérito e demérito em estado de natureza decaida ndo se requer no homem
a liberdade de necessidade, mas basta a liberdade de coagao.

4° - Os semipelagianos admitem a necessidade da graga proveniente interior para cada
ato, mesmo para o inicio da fé; e nisto os hereges incorrem em erro pelo fato de
quererem que essa graga seja de tal espécie que a vontade humana possa resistir a ela.
5° - Dizer que Cristo morreu ou derramou o seu sangue por todos os homens sem
excecdo é semipelagianismo!®’.

As dimensdes da mobilizagdo eclesidstica dao nota do quao importante era firmar um
parecer negativo das teses por parte de Roma. De fato, o proprio rei Luis XIV se interpos,
solicitando ao Papa que realizasse a condenacdo das proposi¢des elaboradas pela Sorbonne!!°.
Contudo, havia na Santa S¢é o receio de que, ao fazé-lo, estivessem também colocando em
perigo a propria autoridade de Santo Agostinho'!!. Seja como for, em 1653, foi fulminada a
bula Cum Occasione que marcava, até aquele momento, a maior derrota dos jansenistas e,
também, um ponto de virada para as teses agostinianas do género.

Ap0s sua chegada na Franga, Mazarino fez com que a bula fosse divulgada e acatada
em todo o territorio, porém ndo sem sofrer a oposi¢ao de alguns bispos, os quais, assim como

Roma, nutriam o mesmo receio de que ela pudesse debilitar a autoridade do Doctor Gratiae''?.

108 Ibidem. p. 87.

109 VICENTE DE PAULO, Santo. Obras completas Sdo Vicente de Paulo: correspondéncias, coldquios,
documentos, tomo IV. Organizado por Pierre Coste; tradugdo de Getulio Mota Grossi. Belo Horizonte: Editora o
Lutador, 2015. p. 706.

110 JEDIN, Humberto. BAUS, K. Op cit. p. 91.

" Ihidem.

12 Ihidem. p. 93.

33



A fim de minorar esses temores, Francois Annat, cuja estreia no debate ja havia se dado com a
publicagdo de diversas obras em latim, assumiu o protagonismo das querelas que se seguiram,
ao publicar em francés La bonne foy des jansenistes, de 1654. A partir da obra, ele argumentava
que a bula papal nao tocava na figura de Agostinho, evidenciando, desse modo, uma cisdo entre

1130 fato dessa publicagdo ter se

as obras de Jansénio e o legado deixado pelo bispo de Hipona
dado originalmente em latim pode indicar que o alvo pretendido tenha sido a cupula eclesiastica
francesa, ao contrario do que ocorrera em seus escritos futuros.

De acordo com Philippe Sellier, a redacdo das 5 proposi¢des era dubia e generalista,
motivo pelo qual, ao fulminé-las, a Igreja acabava favorecendo, ndo nominalmente, os
molinistas em detrimento dos agostinianos!''*. Isso ocorria especialmente na segunda
proposi¢do, a qual forgava uma proximidade entre o calvinismo e o jansenismo ao tratar da
irresistibilidade da graga, como podemos ver por este trecho: “Em estado de natureza decaida,
jamais se resiste a graga interior”. Entretanto, essa aproximac¢do nao corresponde
empiricamente as teses sustentadas por Jansénio. A diferenca entre jansenistas e calvinistas
repousaria no fato de que, para os calvinistas, a vontade humana nao poderia, de forma alguma,
resistir & graca, enquanto, para Jansénio, essa capacidade seria pequena, mas possivel!’>. Da
forma como a segunda condenagao foi escrita, essa diferenca ficava reduzida e o senso comum

molinista recrudescia''S.

Mais que um equivoco dissertativo, podemos supor que essa
dubiedade fazia parte da campanha difamatoria promovida pelos detratores do jansenismo, com
vistas a aproxima-los das ideias calvinistas.

As dificuldades em verificar se essas proposi¢des estavam ou ndo nas obras de Jansénio
se agravam ainda mais quando vemos que Arnauld teria retirado do Augustinus cinco citagdes
diretas e diametralmente opostas aos topicos levantados pela Sorbonne!!”. As questdes em torno
da existéncia ou ndo das cinco proposi¢des na obra de Jansénio abriu uma querela a parte,
envolvendo a oposicao entre as questio juris e questio facti. De forma resumida, os jansenistas
tediam a conceder ao pontifice a autoridade de condenar as cinco proposi¢cdes como heréticas

(uma questdo de justica); contudo, negavam sua autoridade em julgar se elas estavam ou nao

nas obras de Jansénio (questdo de fato). Esse debate, iniciado a principio por Arnauld, pode ser

3 Ihidem.

114 SELLIERS, Philippe. Op cit. p. 88.

115 JEDIN, Humberto. BAUS, K. Op cit. p. 93.

116 SELLIERS, Philippe. Op cit. p. 88.

17 ARMOGATHE, Jean-Robert. “De Port-Royal a Nordstrand: introduction au “premier jansénisme””, TOLLET,
Daniel (éd.), Le jansénisme et la Franc-Magonnerie en Europe centrale aux XVIle et XVIlie siecles, Paris, PUF,
2002. p. 29.

34



visto na campanha promovida por Blaise Pascal, a partir de 1656, através das Provinciales e é

aqui que o acontecimento milagroso de Port-Royal encontra o debate acerca da graga.

1.1.5 A querela do Santo Espinho

Em meio as polémicas geradas pela publicacdo clandestinas das cartas pascalinas,
Marguerite Perrier (sobrinha de Pascal e interna de Port Royal) foi curada em circunstancias
misteriosas. Seu olho, acometido por uma fistula lacrimal, fora repentinamente sanado apos o
contato com um relicario contendo os espinhos da coroa de Cristo. As autoridades religiosas e
os médicos da corte (incluindo aqueles que se preparavam para opera-la) passaram a se debrugar
sobre o caso, a fim de constatar a autenticidade do milagre. Apds o evento, a oposi¢do ao
jansenismo que, como vimos, j& se encontrava mobilizada e atuante, acionou seu aparato
publicitirio com o intuito de dar uma reposta ao ocorrido, pois o fato dava aos jansenistas um
maior folego argumentativo, necessario em um cenario de condenagdes. E dificil precisar qual
o real impacto dos relatos milagrosos de Port-Royal na piedade francesa da época. Contudo, ¢
sabido que os milagres ndo so faziam parte do cotidiano religioso francés, mas a sua dimensao
mistica era importante para os jansenistas. De fato, o caso parece ter despertado ampla
comog¢ao, resultando em um grande afluxo de fieis que iam até a abadia, com o proposito de
cultuar a reliquia, entre os quais destacam-se membros da alta nobreza, como a duquesa de
Roannez e, at¢ mesmo, a rainha da Inglaterra, que teria visitado o monastério no dia 2 de agosto
daquele mesmo ano''®.

Esse cendrio impeliu os jesuitas a abrir uma nova frente na querela da graca com a
publicacdo, entre abril e maio de 1656, do Le Rabat-joye des jansénistes, ou observations
nécessaires sur ce qu’on dit étre arrivé a Port-Royal au sujet de la Sainte Epine, par un docteur
de I’Eglise catholique. Escrito por “um doutor da Igreja Catdlica”, a autoria desse libelo de 12
paginas in-quarto ¢ comumente atribuida a Francois Annat, uma figura de proa nos embates
entre jesuitas e jansenistas, responsavel por obras como Le libelle intitulé “Théologie morale
des Jésuites”, contredit et convaincu en tous ses chefs par un P. théologien de la Compagnie
de Jésus, de 1644, e Evasions ou subterfuges des jansénistes, contre la sentence rendue par le
Saint-Siege, de 1654. Muito bem entrincheirados na corte, os jesuitas tinham na pessoa de
Francois Annat uma verdadeira autoridade eclesiastica. Confessor do rei, diretor do Conselho

de Consciéncia do monarca, doutor em teologia e Provincial da Companhia, Annat havia

118 SHIOKAWA, Tetsuya. Pascal Et Les Miracles. Paris: Editions A — Z Nizet. 1977. p. 99.
35



construido uma solida reputacdo como polemista. Nao € por acaso que Pascal, em suas Lettres
Provinciales, o elegeu como um dos alvos prioritarios de sua agudeza ironica.

Ao contrério de Evasions ou subterfuges des jansénistes, por exemplo, o Rabat-joye foi
escrito de forma andnima e sem a ostentacao de qualquer privilégio ou informagdes acerca do
livreiro e do editor, como era comum em escritos clandestinos. O anonimato, a falta de
privilégios ou o aval de autoridades religiosas, bem como a auséncia de informagdes acerca do
local de sua impressdo, explicam-se pela natureza dindmica dessas publicagdes que
demandavam rapidas tiragens, a fim de ndo perder o tempo oportuno para responder ao
adversario. Tratava-se também de uma forma de proteger livreiros e autores da censura
eclesiastica, uma vez que as autoridades religiosas ainda nao haviam chegado a uma conclusao
quanto a veracidade ou ndo do acontecimento milagroso, o que tornava arriscada qualquer
tomada de posicdo. Até mesmo figuras eclesidsticas da estatura de Francois Annat podiam
tornar-se alvo de censuras episcopais — ainda que estas fossem duramente criticadas pela
Companhia, cuja mobilizagdo poderia, em tltima instancia, resultar em sua suspensdo.'!’.
Todavia, ¢ preciso sublinhar que, apesar de seu uso difundido, o anonimado estava longe de ser
absoluto. De acordo com Christian Jouhaud, mesmo que nao fossem formalmente nominados,
as caracteristicas da impressao, da escrita e das respostas empregadas acusavam a identidade

dos produtores de um libelo!'?°

. Uma evidéncia disso € que muito provavelmente os jansenistas
sabiam que Frangois Annat estava por tras da confec¢io do Rabat-joye!?!, motivo pelo qual ele
¢ citado em seu texto de resposta, sendo também apontado por Pierre Nicole, em um segundo
momento de revisitagdo da querela, como a mente por detras da persegui¢cdo aos jansenistas €

da corrup¢io na Igreja'?2.

Sobre o anonimato e a autoria, Roger Chartier, ao comentar o artigo Barroco,
neobarroco e outras ruinas de Jodo Adolfo Hansen, nos lembra que, em se tratando do século
XVII, vigoravam as publicacdes coletivas e os escritos comunitarios, sendo muito comuns a
ingeréncia dos livreiros, os quais muitas vezes detinham os direitos de copia, haja vista que a

consagracdo do autor e o copyright passaram a ser uma realidade na Europa somente apds o

19 QUANTIN, Jean-Louis. Op cit. p. 55.

120 JOUHAUD, Christian. Les libelles en France au XVlle siécle: action et publication. Cahiers d’histoire. Revue
d’histoire critique. 2003. p.5.

12l ARNAULD, A.; PONTCHATEAU, S.-J. de (1656), Réponse a un écrit publié sur le sujet des miracles qu'il a
plu a Dieu de faire a Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte Epine de la couronne de Notre Seigneur. p.
12.

122 Conforme veremos no terceiro capitulo.

36



século XVIII'Z, A constatacdo dessa pratica traz implicagdes sensiveis como, por exemplo, a
impossibilidade de reduzir esse tipo de documento a pura esfera intencional dos escritores
responsaveis por sua redagdo. Vestigios dessa dinamica podem ser observados ja no titulo da
publica¢do, o qual, conforme declarado pelo proprio provincial em sua tréplica aos jansenistas,
teria sido elaborado pelo livreiro encarregado da impressdo'?*.

Ainda no que se refere ao titulo, ¢ possivel tragar sua vinculacdo a subgéneros que
contavam com a ampla circulagdo no século XVII, como a satira, evidenciada pela abordagem
jocosa com que os jesuitas se posicionam diante da “novidade” trazida pelo milagre, deslocando
o foco da aten¢do para o engenho jesuita e fazendo da satira, ela propria, a verdadeira novidade.
Tendo como referéncia a obra paradigmatica de Jodo Adolfo Hansen, 4 Sdtira e o Engenho,
Guilherme Amaral Luz sintetiza o carater de vitupério da sétira por meio da exemplaridade
negativa'?®>. Enquanto escérnio, o texto satirico simultaneamente criticava o objeto da censura
e exaltava a atitude oposta. No caso do libelo citado, sua fungdo era servir como um “desmancha
prazeres”, refutando a alegria que havia tomado conta das fileiras jansenistas ap6s o milagre e
sugerindo uma constri¢cdo resignada as condenacdes fulminadas pela Santa Sé. Enquanto
artificio do livreiro, o titulo nos fornece também uma dimensdo dos mecanismos editorias em
vigéncia, 0s quais, nesse caso, ndo s6 ajudaram a compor um esfor¢o de ridicularizaco,
esvaziava o milagre de seu significado vindicativo, mas também submetia os jansenistas ao
escarnio publico, como podemos ver na introdugdo da obra, em que o editor afirma ter recebido

o libelo de um amigo ja falecido:

E eu acreditava que a caridade me obrigava a torna-lo publico, para que os jansenistas
encontrassem ali um rabat-joye e um corretivo para suas mas disposi¢des; ou ao

123 CHARTIER, Roger. Editar e traduzir. Mobilidade e materialidade dos textos (séculos XVI — XVIII). Trad.
Mariana Echalar. Sao Paulo: Editora Unesp, 2022. p. 45.
124 “No entanto, eles se escandalizam com este titulo de Rabat-Joye dos Jansenistas, o qual foi colocado na auséncia
do Autor pelo Livreiro; como pode ser bastante conhecido pela pouca conexdo que essas palavras t€ém com as que
seguem no mesmo titulo. Mas seja como for, este titulo ndo deixa de ser muito verdadeiro, pois no que diz respeito
a palavra de Rabat-Joye, ¢ bastante notorio quais eram os sentimentos dos jansenistas sobre o assunto desse
milagre; dos quais um deles escreveu que ele havia levantado todas as suas esperangas”.
“Cependant ils se sacandalisent de ce titre de Rabat-Joye des jansenistes, qui a esté mis en 1'abscence de 1'Autheur
par le Libraire; comme il se peut assez connoistre par le peu de liaison qu'ont ces mots avec ceux qui suivent dans
le mesme tiltre. Mais quoy qu'il en soit, ce tiltre ne laisse pas d'estre tres-veritable: car pour ce qui est du mot de
Rabat-Joye, il est assez notoire quels ont esté les sentimens des Jansenistes sur le sujet de ce miracle; duquel 1'un
d'eux a escrit qu'il avoit relevé toutes leurs esperances”. ANNAT, Frangois. Défense de la vérité catholique
touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de la response faite par MM. de Port-Royal, a un escrit
intitulé : "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé a Port-Royal au sujet de la Saincte Espine” . Par
le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie 1657. p. 19.
125 LUZ, Guilherme Amaral. Flores do Desengano: Poética do Poder na América Portuguesa (séculos XVI —
XVIII). Sao Paulo: Editora Fap-Unifesp, 2013. p. 51.

37



menos que outros encontrem nele uma salvaguarda contra suas falsas persuasdes e
contra todos os artificios do espirito da mentira'?®.

Em resposta aos jesuitas, os jansenistas se organizaram para publicar, em novembro
daquele mesmo ano, a Réponse a un écrit publié sur le sujet des miracles qu’il a plu a Dieu de
faire a Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte Epine de la couronne de Notre
Seigneur. Esse segundo libelo era significativamente mais denso que o Rabat-joye, contando
com 27 paginas impressas em formato in-quarto. Assim como a primeira peca jesuitica, nao
consta na folha de rosto nem no final da publicacdo qualquer referéncia ao livreiro, autor ou
privilégios de impressdo, elementos que indicam uma possivel impressdo clandestina'?’. A
Unica pista acerca de suas origens pode ser vista no frontispicio da obra, onde se pode observar
um anjo de asas abertas segurando um estandarte com o rosto de Cristo coroado com sua
grinalda de espinhos (Figura 1), em uma referéncia a reliquia através da qual o poder de Deus
supostamente se fez presente. A gravura aprece em outras publicacdes ligadas aos jansenistas
de Port-Royal, como pode ser visto no final de um panfleto intitulado Miracle arrivé a provins
par la devotion a la ste epine reverée a Port-Royal, de 1656, que da noticias da aprovacao do
milagre por parte das autoridades eclesiasticas. A obra provavelmente foi escrita coletivamente,
com a participagdo de Antoine Arnauld, Sébastien Joseph du Cambout de Pontchateau e, muito
provavelmente, de Blaise Pascal'*®. O frontispicio indica também Paris como local de sua
impressao, em consonancia com o chiste proferido pelo padre Annat aos jansenistas, acusados

de imprimir folhas volantes a serem distribuidas na capital do reino:

E sabido que eles [os jansenistas] contrataram impressores 14 [em Paris]; servem, no
entanto, apenas para publicar suas Obras clandestinas, e todas aquelas pequenas pegas
de Autores desconhecidos, de Imaginarios, de Visionarios, de Chamillardes, de
Apologias, de Dialogos, ¢ dessas rodas de passagem que langam as multiddes por
conta. Por exemplo, o Décimo Escrito, a Décima Quinta Carta, a Oitava Memorias,
com suas Satiras, e seus Libelos difamatorios em Poesia ¢ Prosa. [...] Mas a honra
que o Evangelho de Port-Royal merecia impediu que fosse exposto a infimia de ser
rejeitado por todos sem 1é-lo, se se apresentasse como suas outras obras. Era, portanto,
necessario encontrar alguma Aprovagdo, alguma Permissdo para imprimi-lo, algum
lugar de impressao que pudesse ser nomeado, e algum homem que fosse responsavel
pela lealdade dos Artesdos. Que maneira de encontrar tudo isso na Franga? Que pena

126 Bt i' ay cril que la charité m' obligeoit de le rendre public, afin que Messieurs les Jansenistes y puissent rencontrer
un rabat-joie, e un correctif de leurs mauvaises dispositions; ou pour le oins que les autres y trounent un preservatif
contre leurs fausses persuasions, e contre tous les artifices de I' espirit de mensonge. ANNAT, Frangois. Rabat-
Jjoye des jansenistes ou Observations necessaires sur ce qu'on dit estre arrivé au Port-Royal, au sujet de la sainte
espine . Par un docteur de I'Eglise catholique. 1656. p. 11

127 DE SA, Luiz César. Op cit. p. 236.

128 SHIOKAWA. Tetsuya. Op cit. p. 106.

38



eles irem procura-lo na Holanda? Para evitar essas dificuldades, eles foram para
Louvain para obter um Aprovador!'?’.

O volume que utilizamos em nossa analise encontra-se disponivel em formato digital
nos acervos da Biblioteque du Patrimoine de Clermont-Ferrand, responsavel por abrigar uma
série de publicacdes ligadas ao jansenismo. Conforme consta na descrigdo fornecida pelo site
da biblioteca, a obra foi integrada a posteriori — sendo um recueil factice — em uma colegao
intitulada Apologie du Port-Royal'*®, publicada em 1665. Uma pesquisa nos acervos
documentais do Catalogue Collectif de France nos mostra que a publicagdo de 1656 da Réponse
conta com um numero de copias arquivadas muito menor do que a dos outros escritos jesuiticos

131 Contudo, enquanto os libelos da Companhia contaram com apenas uma

da mesma querela
edicdo, a resposta jansenista foi publicada diversas vezes nos séculos seguintes, como € o caso
das Oeuvres de Messier Antoine Arnauld'>?, figura essa com uma sobrevida historica muito
mais significativa do que a de Francois Annat. Em nossa pesquisa, optamos por utilizar o
volume produzido em 1656 em detrimento das edi¢des posteriores, como se fez usual em outros

trabalhos'*>.

129 On scait bien qu’ils [les jansénistes] y ont [a Paris] des Imprimeurs a gages ; ils ne servent neanmoins que pour
publier leurs Ouvrages clandestins, et toutes ces petites pieces d’Autheurs inconnus, des Imaginaires, des
Visionnaires, des Chamillardes, des Apologies, des Dialogues, et de ces passe-volans qu’ils jettent en foule et par
compte neanmoins. Par exemple, le dixiéme Ecrit, la quinziéme Lettre, le huictiéme Memoire, avec leurs Satyres,
et leurs Libelles diffamatoires en Poésie et en Prose. [...] Mais I’honneur que meritoit I’Evangile de Port-Royal a
empesché qu’on ne I’exposast a cette infamie d’estre rejetté de tout le monde sans le lire, s’il se presentoit comme
leurs autres Ouvrages. Il a donc fallu trouver quelque Approbation, quelque Permission de I’imprimer, quelque
lieu de I’'impression qu’on pust nommer, et quelque homme qui répondist de la fidélité des Ouvriers. Quel moyen
de trouver tout cela en France? Quelle honte pour eux d’en aller chercher en Holande? Pour obvier a ces difficultez,
ils sont allez a Louvain prendre un Approbateur. Apud QUANTIN, Jean-Louis. Op cit. p. 84.

130 Como pode ser verificado em:
https://www.bibliothequesclermontmetropole.eu/iguana/www.main.cls?surl=search&p=*#recordld=1.156788.
Acesso em: 09 de junho de 2024.

131 Como pode ser verificado em:

https://ccfr.bnf . fr/portailccfr/jsp/public/search/public_search result exec.jsp?pagerName=search&sortCol=sortC
ol&sortWay=sortWay&action=public_search federated&query=PUBLIC_CATALOGUE_SIMPLE&source=all
_simple&ts=1737026278189.

https://ccfr.bnf.fr/portailccfr/jsp/public/search/public_search result exec.jsp?pagerName=search&sortCol=sortC
ol&sortWay=sortWay&action=public_search federated&query=PUBLIC CATALOGUE SIMPLE&source=all
_simple&ts=1737026360594. Acesso em: 09 de junho de 2024.

132 ARNAULD, Antoine. Qeuvres de Messier Antoine Arnauld, docteur de la Maison et société de Sorbonne. Tomo
23. Paris: Sigismond d’Arnay et Compagnie. 1779.

133 No que diz respeito ao libelo jansenista, Shiokawa, em Pascal et les miracles, fez uso do compilado das obras
de Arnauld, o que ao nosso ver atrapalha na compreensdo da dindmica publicitaria exposta nesta tese.

39


https://ccfr.bnf.fr/portailccfr/jsp/public/search/public_search_result_exec.jsp?pagerName=search&sortCol=sortCol&sortWay=sortWay&action=public_search_federated&query=PUBLIC_CATALOGUE_SIMPLE&source=all_simple&ts=1737026360594
https://ccfr.bnf.fr/portailccfr/jsp/public/search/public_search_result_exec.jsp?pagerName=search&sortCol=sortCol&sortWay=sortWay&action=public_search_federated&query=PUBLIC_CATALOGUE_SIMPLE&source=all_simple&ts=1737026360594
https://ccfr.bnf.fr/portailccfr/jsp/public/search/public_search_result_exec.jsp?pagerName=search&sortCol=sortCol&sortWay=sortWay&action=public_search_federated&query=PUBLIC_CATALOGUE_SIMPLE&source=all_simple&ts=1737026360594

Figura 1: Frontispicio da Response jansenista.

O milagre ocorreu em um dos momentos mais sensiveis da controvérsia acerca da graca,
quando a maré da guerra politica e teologica comecava a pender fortemente para as fac¢des
antijansenistas. A importancia desse acontecimento se torna ainda maior quando temos em vista
que as publica¢des de Arnauld gozavam de uma boa recepcao dentro das catedras de teologia,
mas enfrentava dificuldades com o putiblico, como nos informa Hubert Jedin!**. Tido como
evidéncia sensivel da vontade divina'*, o milagre dispunha de um grande potencial de impacto
na cena religiosa, motivo pelo qual os jesuitas dispensaram grande atenc¢ao ao caso.

Apesar da defesa jansenista de uma interpretacdo chanceladora dos milagres e da

36

campanha das Provinciales, cuja publicacio rendeu cerca de seis mil exemplares'*®, uma

segunda condenagdo papal as cinco proposi¢des ndo pdde ser impedida. Emitida ainda no ano

134 JEDIN, Hubert. BAUS, K. Op cit. p. 97.

135 DASTON, Lorraine. Marvelous Facts and Miraculous Evidence in Early Modern Europe. In: Critical Inquiry,
Vol. 18, No. 1, (Autumn, 1991). A dimens@o retorico-poética das evidéncias geradas por milagres no catolicismo
ocidental do século XVII sera discutida de forma mais detalhada no capitulo 2.

136 JEDIN, Humberto. BAUS, K. Op cit. p. 97.

40



de 1656, por meio da bula Ad sanctam beati Petri, essa nova condenagao, além de reforgar as
disposi¢des anteriores, asseverava que as cinco proposi¢des estavam, de fato, na obra de
Jansénio — ao contrario do que defendiam as figuras vinculadas ao bispo. A bula foi recebida
na Franga no mesmo ano, mas a sua publicacdo e a sua aceitacao por parte do parlamento de
Paris foram postergadas, sendo efetivadas apenas em 1657, por ocasido de sua apresentagdo ao
rei, em marco daquele ano'?’.

Diante do duro golpe, restava aos jansenistas sustentar a tese de que o Papa nao detinha
autoridade para decidir questdes de fato. Por esse motivo, nem o Pontifice nem os concilios
estariam habilitados a afirmar se determinada doutrina estava ou ndo presente em uma obra

especifica. Essa posi¢do, que ndo era nova dentro das fileiras jansenistas'®

, agradava aos
clérigos e aos politicos galicanos, ansiosos por ver o poder de Roma sobre a Igreja da Franca
minorado, permitindo que, por vezes, aliancas ocasionais fossem forjadas'*, conforme veremos
com mais detalhes no ultimo capitulo.

Possivelmente embalados pela condenagao, os jesuitas retomaram o esforgo publicitario
com aquele que serd o maior libelo da querela, a Défense de la vérité catholique touchant les
miracles, contre les déguisemens et artifices de la response faite par MM. de Port-Royal, a un
escrit intitulé: "Observations nécessaires sur ce qu 'on dit estre arrivé a Port-Royal au sujet de
la Saincte Espine", publicado em 1657. O libelo contava com 44 paginas impressas in-quarto,
cuja estrutura se dividia em duas partes — a primeira contém uma teorizagdo detalhada acerca
dos milagres, sua diferencia¢do em relagdo aos eventos naturais, preternaturais e sobrenaturais,
e a segunda ¢ uma resposta aos argumentos apresentados no libelo jansenista. Diferente das
demais publicacdes dessa querela, a peca jesuitica trazia informacdes referentes ao livreiro
(Florentin Lambert), além de possuir privilégios de publicagdo, que levanta implicagdes que
valem ser discutidas em pormenor.

No século XVII francés, sobretudo apos 1630, tais privilégios garantiam uma série de
beneficios econdmicos aos livreiros e aos autores, indicando também o favorecimento
monarquico que, até entdo, era restrito, nas obras religiosas, a Sorbonne!’. Segundo Jean-Louis

Quintin, a partir da segunda metade do século X VII foi possivel perceber uma ofensiva do poder

37 Ibidem. p. 99.

138 SELLIERS, Philippe. Op cit. p. 35.

139 CHALINE, Oliver. Des parlementaires jansénistes? AUBERT, Gauthier, CHALINE, Oliver. Les parlaments de
Louis XIV. Opposition, coopération, autonomisation? Rennes, PUR/Société d’histoire et d’archéologie de
Bretagne, 2010. p. 25.

140 SCHAPIRA, Nicolas. Quand le privilége de librairie publie ’auteur. Org: JOUHAUD, Christian, VIALA,
Alain. De la publication: entre renaissance et lumieres. Librairie Artheéme Fayard. 2010. Paris. p.122.

41



régio dirigida as universidades e aos magistrados, particularmente no contexto da promulgacao

de censuras'*!

. Apesar de obter resultados contestaveis, o ganho de poder por parte do rei em
matéria de censuras e de concessao de privilégios ¢ fundamental para compreender as posi¢des
dos agentes envolvidos nas disputas publicitarias, pois revela uma assimetria entre os lados
beligerantes. Diferente dos debates académicos contemporaneos, dispostos em um ambiente
pretensamente impessoal e estéril que seria o das publicagdes cientificas'*?, cuja blindagem de
interesses sociais e econdmicos deveriam dar a nota de autoridade, nas querelas da época
moderna a posi¢do hierarquica era ostensivamente decisiva. Baseado, de saida, em um
“principio de assimetria”, Nicolas Piqué nos lembra que “os controversos nao siao iguais em
dignidade e nio tém o mesmo direito de falar”'*. No interior dessa légica de corte, escrever e
publicar ndo correspondiam a livre expressao de grupos ou de individuos autonomos. Qualquer
disputa intelectual exigia, por parte de ambos os lados, uma adequagdo as “normas do jogo”
que poderiam ser escritas por meio de leis e de decretos ou difundidas no habitus da
comunidade, como ¢ o caso da consuetudo retorico-poética e do decoro.

No que diz respeito ao libelo de tréplica inaciano, cabe destacar nao apenas sua resposta
aos argumentos apresentados pela réplica jansenista, mas também sua contestacdo a uma série

de outras publica¢des, como se observa no seguinte trecho:

E motivo de espanto que esses senhores se sintam ofendidos por uma palavra que lhes
parece tdo pouco séria; eles que, tdo recentemente, publicaram cartas repletas de
zombarias sobre as matérias mais importantes da Teologia Moral; e que, pouco antes,
trataram as mais elevadas verdades de nossa Fé em versos burlescos, nessas ridiculas
iluminuras que tantas vezes fizeram imprimir em tdo belos caracteres — e para as
quais tiveram tanta complacéncia que chegaram a compor uma grande Apologia, a
fim de provar, pelas Escrituras, pelos Padres e pelos Concilios, que se pode trogar e
escrever versos cOmicos até sobre os mais sagrados mistérios de nossa Religido;
contanto que isso sirva para difamar e caluniar os jesuitas'#*.

4l QUANTIN, Jean-Louis. Op cit. p. 2.

42 £ Bruno Latour que nos mostra a vocagio purista da epistéme contemporanea em seu ensaio A vida em
laboratorio. LATOUR, Bruno. WOOLGAR, Bruno. 4 vida em laboratorio: a produgdo dos fatos cientificos. Trad:
Angela Ramalho Vianna. Rio de Janeiro: Relume Dumara, 1997. Apesar de ndo constituir um dos focos de nossa
pesquisa, as contribuigdes dessa virada ontoldgica na antropologia ajudam a elucidar alguns temas aqui levantados.
143 PIQUE, Nicolas. La controverse religieuse: questions de méthode et dynamique de la confrontation. In:
Littératures classiques: La polémique au XVlle si¢cle. Org: COLIN, Armand. 2006/1 (N° 59). p. 72.

14411 y a sujet s'étonner que ces Messieurs se trouvent blessez par une parole qui leur semble moins sericuse; eux
qui tout recemment ont publié des lettres pleines de railleries sur les plus importantes matieres de la Theologie
morale; & qui un peu aparavant avoient traité les plus hautes veritez de nostre Foy en Vers burlesques, dans ces
ridicules enluminures qu'ils ont fait tant de fois imprimer en si beaux caracteres; & pour lesquelles ils ont eu tant
de complaisance, qu'ils ont composé une grande Apologie pour prouver par I'Ecriture, par les Peres, & par les
Conciles, qu'on pouvoit railler & faire des Vers burlesques sur les plus saictes mysteres de nostre Religion; pourveu
qu'ils piissent servir a décrier & calomnier les Jesuites.

ANNAT, Frangois. Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de la
response faite par MM. de Port-Royal, a un escrit intitulé: "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé
a Port-Royal au sujet de la Saincte Espine”. Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie 1657. p. 19.

42



Além de uma referéncia clara as Provinciales que, como dito, em grande medida
vituperava as doutrinas morais laxistas jesuiticas, o trecho parece fazer uma referéncia a
Seconde apologie pour Monsieur Jansenius evesque d’Ipre & pour la doctrine de S. Augustin
expliquée dans son livre, intitulé, Augustinus, escrita por Antoine Arnauld, em 1645, que visava
desfazer os efeitos da obra publicada por Annat, em 1644'%°. Essa constatagdo nos permite tirar
algumas conclusdes relevantes: em primeiro lugar, evidencia-se o fato de que, mesmo
andnimos, os autores eram amplamente conhecidos. Em segundo lugar, a referéncia a outras
publicagdes explicita a dinamica publicitaria na qual se dava esse tipo de debate, caracterizado
pela profusdo de escritos. Conforme apontado por Jacques Le Brun, as respostas ¢ as refutagdes
no ambito publicitario eram partes integrantes da constru¢do do proprio argumento, sendo a
vitoria, muitas vezes, obtida mais pela silenciamento do adversario através da enxurrada
publicitaria do que pela refutagio do argumento propriamente dito!*®. Por esse motivo, titulos
que continham o termo Resposta ou Comentdrio eram bastante comuns no século XVII'*’,
caracteristica observada, por exemplo, no libelo jansenista que se apresentava uma Réponse a
un écrit publié sur le sujet des miracles, a saber o Rabat-joye des Jansenistes, o qual, por sua
vez, era um “observations nécessaires sur ce qu'on dit étre arrivé a Port-Royal acerca do
milagre ocorrido. No caso da Réponse jansenista, as citacdes ao Rabat-joye aparecem dispersas
em italico junto ao corpo do texto, desde a pagina 3 até a 25, devidamente referenciada nas
manchetes localizadas na margem esquerda das paginas pares ou a direita das paginas impares.
Contudo, ¢ na tréplica jesuitica que vemos essa caracteristica de maneira mais evidente, tendo
em vista que os padres da Companhia dedicaram toda a segunda parte do libelo a refutagao,
ponto por ponto, das proposi¢des extraidas da réplica de seus adversarios'*.

Por fim, cabe ressaltar ainda que, apesar de esses libelos formarem o corpo principal da
querela — verificado a partir das proprias referéncias utilizadas nas respostas — outros
documentos também foram produzidos no periodo, tendo alguns deles ajudado a mover a
maquina de difamacdao promovida por ambos os lados. Tetsuya Shiokawa nos informa, por

exemplo, de um sermao pregado pelo padre jesuita Claude de Lingendes no inicio de fevereiro

195 Nos referimos a Le libelle intitulé "Théologie morale des Jésuites", contredit et convaincu en tous ses chefs par
un P. théologien de la Compagnie de Jésus.

146 .E BRUN, Jacques. Op cit. p.84.

147 Ibidem. 80.

148 ANNAT, Frangois. Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de
la response faite par MM. de Port-Royal, a un escrit intitulé: "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre
arrivé a Port-Royal au sujet de la Saincte Espine". Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie 1657. p.19.

43



de 1657 acerca da natureza dos milagres, condenando a postulacdo jansenista de que eles
representavam um favorecimento tacito de doutrinas contestadas'*’. Encontramos um exemplar
transcrito desse sermao em uma obra intitulada Concionum in quadragesimam: reverendi patris
Claudii de Lingendes e Societate lesu; tomus tertius et ultimus, publicado em 1661'.
Infelizmente, devido a edigdo estar disponivel apenas em latim, ndo conseguimos acessar por
completo o seu contetido. Todavia, em se tratando de uma publica¢do de 1661, ndo podemos
inseri-la plenamente nos desdobramentos imediatos da querela do Santo Espinho — mais
precisamente, nao podemos tomar essa publicagdo como sendo o proprio sermao pregado em
fevereiro de 1657.

Dessa forma, nos interessa muito mais compreender o lugar ocupado pelo argumentario
do sermao de Lingendes através das referéncias que foram feitas a ele nos libelos jansenistas e
nas publica¢des de Pascal. Ainda que tomassemos o contetido do sermao publicado como uma
representacdo fiel das palavras do padre jesuita, o teor da publicagdo, conforme nos informa

Shiokawa!>!

, retomava, em grande medida, os argumentos apresentados no Rabat-joye € na
Défense de la vérité catholique. Muitos outros sermdes podem ter movimentado os pulpitos das
assembleias e das missdes daquele periodo, contudo cairam no esquecimento, ndo tendo sido
inseridos no corpus principal da querela como referéncias dignas de respostas.

No campo jansenista, nenhum outro libelo foi publicado em resposta a Defense de
Annat. Consta que Antoine Arnauld escreveu o texto De [’autorité des miracles en résponse au
libelle intitule: Defense de la vérité catholique touchant les miracles, mas que so foi publicado
postumamente, em 1779, no vigésimo terceiro tomo das Oeuvre de Messier Antoine Arnaul,
docteur de la Maison et société de Sorbonne. Os motivos que levaram os jansenistas a nao
publicar tal obra sdao desconhecidos. Seja pela bula fulminada por Alexandre VII, seja pela
decisdo da Assembleia do Clero de impor a assinatura do formuldrio de reconhecimento
destas'?, o fato € que as prensas jansenistas parecem ter se silenciado sobre esse assunto, tendo
outras controvérsias ocupado mais atencdo dos beligerantes, como os embates acerca das
questdes de direto e de fato.

A nosso juizo, a querela ndo se encerra, todavia, com a publicacdo da Defense.
Conforme exploraremos com mais detalhes no ultimo capitulo, a edicdo das Pensées pascalinas,

levada a cabo pela abadia de Port-Royal em 1669 e 1670, bem como outros textos publicados

149 SHIOKAWA. Tetsuya. Op. cit. p. 113 e 113.

150 Disponivel em: https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=ucm.5326787003&view=1up&seq=5. Acesso em: 09 de
janeiro de 2024.

151 SHIOKAWA. Op. cit. p. 114.

152 Ibidem. p. 116 € 117.

44



durante a vigéncia da Paz Clementina, representam um ultimo esfor¢o por parte dos jansenistas
de ndo s6 dar uma reposta a ofensiva panfletaria dos jesuitas, como também arquivar os
acontecimentos daqueles anos. O dito esfor¢o, no entanto, foi realizado em um momento no
qual a querela entre ambas as facgdes ja estava arrefecida, deixando marcas na escolha editorial

final desses textos, conforme veremos no Capitulo 3.

1.1.6 A guerra de papel: os libelos e a a¢ao difamatoria

Esses exemplos mostram bem como a dimensao material dos textos constituia um
elemento fundamental na elaboragao ¢ na veiculacao dos contetidos. Donald Mackenzie ilustra
esse principio quando analisa um ensaio publicado por John Locke, no qual o filésofo afirmou
que a formatacdo de textos religiosos poderia ensejar erros de interpretagdo doutrindria,
acarretando dissengdes religiosas'>®. Dessa forma, antes de encerrarmos a se¢do, faz-se
necessario um percurso mais detalhado acerca das condigcdes materiais das publicagdes
referentes a querela, com destaque para as ferramentas utilizadas para o seu uso na arena
publica.

O cavalo de batalha da querela do Santo Espinho é, primordialmente, o libelo —
consagrado na Franca do século XVII — tido como um dos mais eficientes instrumentos de
divulgagdo das polémicas, gracas ao seu dinamismo e a facilidade de circulagdo. Por esse
motivo, Christian Jouhaud acredita ser possivel definir o periodo que vai do fim da Liga até o
reinado de Luis XIV como “o tempo dos libelos”!**. O termo deriva originalmente do latim e
significa “pequeno livro”'*®, dado o fato de estarem geralmente disponiveis em encadernagdes
de poucas paginas e em formatos diminutos, privilegiando a tiragens de baixo custo e a
impressdo agil, at¢ mesmo de forma clandestina e anonima, tornando-os importantes pegas de
difamacdo dos adversarios'*®, fazendo do libelo um aliado incontornavel do vitupério. O
diciondrio de Furetiére!>’ chama a atenciio para essa caracteristica, ao associar os livretos a

insultos, censuras e ataques a honra ou a reputa¢do de um individuo'*®, vindo a se somar uma

153 MCKENZIE, Donald Francis. Bibliografia e a sociologia dos textos. Trad: Fernanda Verissimo. Sdo Paulo:
Edusp, 2018.p. 78 ¢ 79.

154 JOUHAUD, Christian. Op cit. p. 2.

155 BOIXIERE, Thibault. Une théorie du libelle: Linguet et I’émergence de I’idée de littérature. Le Monde Frangais
du Dix-Huitieme Siécle. Volume 3, Issue 1, 2018. p. 6.

156 FERREYROLLE, Gérard. Op cit. p. 11.

157 Publicado postumamente em 1690, o Dictionnaire Universel de Antoine Furetiére (1619-1688) consagrou-se
como um dos primeiros esforcos de sintese e de explicagdo pratica de conceitos na lingua francesa. Seus verbetes
sao fontes incontornaveis para a compreensao de palavras e de expressdes utilizados na segunda metade do século
XVII e nos forneceram uma valiosa base de investigacdo para a querela analisada, como se vera, sobretudo, no
capitulo trés.

158 JOUHAUD, Christian. Op cit. p. 2.

45



nogio difundida de que tal género era incompativel com qualquer forma de escrita elevada'’.

Sua ma fama, todavia, contrastava diametralmente com a sua popularidade.

Cometeriamos, no entanto, um grave erro se reduzissemos os libelos a simples funcao
de veiculo de difamacao e de polémica. Jouhaud nos lembra que, por detras das redes de textos,
existiam “redes de homens” que, por sua vez, informam sobre as “praticas sociopoliticas de
uma determinada época”, sendo elas, muitas vezes, pré-existentes ao evento polémico a que se
referiam!®’. Portanto, os libelos sdo, antes de tudo, dispositivos de poder'®!, pois eram
responsaveis por mover as engrenagens polémicas que determinavam as disposi¢des do espaco
publico. Como destacou Alain de Cantillon, a critica, desde ao menos Michel de Certeau,
sinalizou para a natureza escrituraria das sociedades modernas, motivo pelo qual os textos
devem ser encarados prioritariamente pelo prisma das a¢des que pressupdem!'2.

Outra nocao relevante desse debate ¢ a de acdo publicitaria, definida por Christian
Jouhaud em sua analise da ascensdo politica de Richelieu, entre a regéncia de Ana da Austria e
os primeiros anos do reinado de Luis XIV. O autor mostra que a escalada de Richelieu ao poder
foi antecedida de uma intensa campanha publicitaria, a qual teria servido de ensaio para o fato
politico que o sucedeu'®.

Uma das varias formas de emprego desse artificio entra em cena quando os atores
envolvidos em querelas letradas tentavam criar, por meio da agdo de escrita, os efeitos por ela
almejados. Desse modo, antecipavam-se as implicacdes pretendidas pela pega, tomando-as
como fatos ja pacificados, de modo que “a publicagdo permitia ndo s6 vilipendiar o adversario,
mas agir como se esse vilipéndio j4 tivesse causado os efeitos pretendidos”!'®*. A dissimulagao,
portanto, caminhava lado a lado com a acfo'%.

Esse recurso foi amplamente utilizado tanto pelos partidarios de Port-Royal quanto
pelos padres da Companhia. Se repararmos bem, a publicacdo do primeiro libelo inaciano em
si ¢ uma tentativa de se adiantar aos beneficios colhidos pelos religiosos de Port-Royal com o
advento do milagre, pois no momento em que foi impresso e publicado, sequer havia um
posicionamento por parte das autoridades religiosas a respeito do carater verdadeiramente

milagroso da cura de Perrier. Por isso, a argumentagao jesuitica se dividia em duas frentes: por

159 Ibidem.

160 Ibidem. p. 5.

161 Ibidem.

162 CANTILLON, Alain, GIAVARINI, Laurence, RIBARD, Dinah e SCHAPIRA, Nicolas. Ecriture et action. XVII
— XIX siécle, une enquete collective. Paris: Editions de I’Ecole des hautes études en sciences sociales, 2016. p. 9.
163 JOUHAUD, Christian. Op cit.

164 JOUHAUD, Christian. Op cit. p. 10.

165 Ibidem.

46



um lado asseveravam que os milagres ndo serviam para reforcar o apoio divino e, por outro,
sugeriam que a cura pode ndo ter sido verdadeira ou sobrenatural, posicdo argumentativa
formalmente abandonada apds a confirmacdo por parte das autoridades eclesiasticas
competentes.

Outro momento em que a dissimulagdo enquanto a¢ao de descredenciamento fica ainda
mais evidente ¢ no seguinte trecho do Rabat-joye: “E primeiro, ndo ¢ apenas falsidade, mas
também blasfémia, dizer que Deus opera milagres para autorizar erros condenados por sua
Igreja e justificar aqueles que obstinadamente os sustentam contra a autoridade da mesma
Igreja”!%. Nessa passagem, Annat fez questdo de destacar as condenacgdes eclesidsticas ao
jansenismo, bem como a resisténcia desses religiosos em reconhecé-las. Porém, na época da
publicacdo do libelo, apenas uma condenagao direcionada especificamente as obras de Jansénio
havia sido fulminada pela Santa Sé por meio da bula Cum occasione, cujos efeitos na Franga
foram ignorados por amplos setores do clero, conforme visto anteriormente. Sendo assim, a
condicdo de rebeldia de Port-Royal e dos jansenistas em relagdo a Santa S¢é estava longe de ser
um fato consumado.

Esses exemplos vém corroborar a observagdao de Jouhaud, para quem a cognicdo dos

termos dispostos nesse tipo de embate ndo pode se dar sendo pela mobilizacao de “uma grande

99167 168

quantidade de informacdes contextuais” ®’, contexto esse primordialmente politico ™ que,

longe de ser uma aporia genérica, diz respeito a relagdo concreta entre o texto e o ambiente
direto de sua producdo. No caso especifico dos enfrentamentos desencadeados por libelos, a

acdo de publicar fazia parte — dada a dimens@o metafisica em que todo discurso estava inscrito

169

e a dindmica das relagdes na sociedade de corte ®” — da propria politica em si. Tal relagdo entre

o reporte do texto com o contexto ¢ ilustrada mediante um eloquente exemplo:

Em abril de 1651, a facgdo da “velha Fronda”, da qual Jean-Frangois de Gondi
(Cardeal de Retz) era o lider, e o partido do Principe de Condé se entreolharam e
comegaram a confrontar-se através de difamagdes impressas. Nas suas Memodrias,
Retz evoca o seguimento que escolheu dar a publicagdo de “doze ou quinze
difamagdes, uma mais ma que a outra”, escritas contra ele: “Mandei trazé-las logo
apos o meu jantar, para lé-los publicamente, apos sair da mesa, na frente de todos que

166 Bt premierement c'est non seulemente fausseté, mais aussi un blaspheme, de dire que Dieu fasse des miracles
pour authoriser des ereurs condamnées par son Eglise, e pour justifier ceux qui les soustiennent avec obstination
contre 'authorité de la mesme Eglise. ANNAT, Frangois. Rabat-joye des jansenistes ou Observations necessaires
sur ce qu'on dit estre arrivé au Port-Royal, au sujet de la sainte espine. Par un docteur de I'Eglise catholique.
1656. p. 6.

167 JOUHAUD, Christian. Op cit. p. 3.

168 Ibidem.

169 RDIER, Yann. Les libelles et la fabrique de I’odieux (1615-1617): ’imaginaire de la haine publique et le coup
d’Etat de Louis XIII. Dix-septiéme siécle 2017/3 (n° 276), pages 441 a 454.

47



estavam em casa; e quando pensei ter dado a conhecer suficientemente as pessoas que
desprezava este tipo de invectivas, resolvi mostrar ao publico que sabia como cria-las.
Para isso trabalhei, cuidadosamente, numa resposta curta, mas geral, que intitulei
Apologia da antiga e legitima Fronda, cuja carta parecia ser contra Mazarin, ¢ cujo
significado era estritamente contra aqueles que usaram o seu nome para derrubar a
autoridade real. Mandei-o gritar e vender em Paris por cinquenta vendedores
ambulantes, que apareciam ao mesmo tempo em ruas diferentes, e que eram apoiados
em todas elas por pessoas designadas para esse fim. Fui, na mesma manha, ao Palacio,
com quatrocentos homens...””!7°

O excerto ¢ uma grande fonte de reflexdo, nao sé para o caso analisado nesse episodio,
mas também para outros cendrios tipicos nas sociedades de Antigo Regime. Nele vemos que a
dindmica de circulacdo dos impressos apresentados pelo Cardeal de Retz consistia na leitura
dos textos difamatdrios para um pequeno publico e, posteriormente, na sua distribuicdo entre
vendedores ambulantes responsaveis pela capilarizagao de tais pecgas difamatoérias. Essa pratica
elucida a natureza do publico e dos espagos publicos discutidas na segdo anterior,
personificados, nesse caso, por um grupo seleto formado provavelmente por partidarios do
Cardeal e, posteriormente, pela divulgagdo mais ampla nas ruas de Paris. A leitura “publica”
nos saldes da nobreza ndo era um ato privativo, uma vez que estava intimamente ligada aquela
realizada pelos “cinquenta vendedores” de rua. Outro fator que também nos chamou a atencao
¢ a forte conotag@o simbolica que liga o ato de ler as pecas a sua divulgagdo nas ruas de Paris e
a ida de Gondi ao paléacio — feita sob pesada escolta de quatrocentos homens que, além de
encenar, reafirmavam o poder e a autoridade do Cardeal. Entradas armadas, leituras ptblicas e
divulgacdo de libelos faziam parte da mesma acdo politica, a qual estabelecia um senso
especifico em meio as disputas palacianas.

Outro caso especifico, apresentado por Yann Rodier, ¢ bastante eloquente quanto aos
efeitos desse tipo de acdo. Ao analisar a campanha libeslitica promovida pelos inimigos da
rainha Maria de Medici contra Concino Concini, no ambito da disputa que levou ao poder o rei

Luiz XIII, o autor propde que a explosdo de 6dio culminada com o assassinato brutal de

170 En avril 1651, la faction de « la vieille Fronde », dont Jean-Francois de Gondi (le cardinal de Retz) est le chef,
et le parti du prince de Condé se toisent et commencent a s’affronter par le truchement de libelles imprimés. Dans
ses Mémoires, Retz évoque la suite qu’il a choisi de donner a la parution de « douze ou quinze libelles plus mauvais
I’un que I’autre », écrits contre lui : « Je me les faisais apporter réglément sur I’heure de mon diner, pour les lire
publiquement, au sortir de table, devant tout ce qui se trouvait chez moi ; et quand je crus avoir fait connaitre
suffisamment aux particuliers que je méprisais ces sortes d’invectives, je me résolus de faire voir au public que je
les savais relever. Je travaillai pour cela, avec soin, a une réponse courte, mais générale, que j’intitulai I’ Apologie
de I’ancienne et 1égitime Fronde, dont la lettre paraissait étre contre le Mazarin, et dont le sens était proprement
contre ceux qui se servaient de son nom pour abattre 1’autorité royale. Je la fis crier et débiter dans Paris par
cinquante colporteurs, qui parurent, en méme temps, en différentes rues, et qui étaient soutenus, dans toutes, par
des gens apostés pour cela. J’allais, le méme matin, au Palais, avec quatre cents hommes...”. JOUHAUD,
Christian. Op cit. p. 6.

48



Concini, antes de representar um sentimento popular de oposi¢do a uma figura estrangeira, foi
um exemplo bem acabado de uma “literatura de acdo”, agenciada pelas faccdes opostas ao

protegido da rainha!”!

. Como parte do ethos nobiliarquico, a difamagao nesse caso cumpriu seu
intento final, na medida em que foi responsavel ndo apenas pela destruicdo moral de um
desafeto, mas também viabilizou sua aniquilagdo fisica.

Apesar de ndo dispormos de informacdes semelhantes sobre as diligencias envolvidas
na divulgagdo da querela do Santo Espinho, podemos conjecturar, por meio de algumas
evidéncias textuais, que a campanha libelistica em questdo compartilhava da mesma natureza e
do mesmo propoésito difamatorio. Assim como no caso apresentado por Rodier, os libelos
funcionavam como elementos de “deformacao e reforma do imaginario”, pois eram ferramentas
capazes de despertar a emogao piiblica!’?, como no episodio do édio direcionado a Concini. Em
seus respectivos textos, jansenistas e jesuitas visavam criar uma atmosfera de suspeicao e de
rejeicdo dos adversarios, ndo se limitando a contestacdo acerca dos sentidos atribuidos ao
evento milagroso. O fim ultimo era vituperar de tal modo o rival, atribuindo a ele um ethos
suspeito a ponto de for¢a-lo a submissao ou, em ultimo caso, a exclusdo do corpo de Cristo.
Sem esse pano de fundo, a guerra de libelos perde seu sentido primordial, conforme
demonstraremos nas proximas se¢des. Partindo desse paradigma, ¢ importante que levantemos
algumas questoes: se esses livretos tinham como fim o vilipéndio, quem eles vilipendiavam?
Qual o sentido do vitupério? Quais valores eram imputados aos rivais? Quem os promovia?

Que agdes politicas os sucedem? Tais perguntas norteardo as analises que seguem.

1.2 A funcio polémica do jansenismo
Em sua Défense de la vérité catholique, ap6s concluir um extenso comentario acerca do
estatuto simbolico dos milagres na historia crista, Francois Annat passou para a refutagdo da

Response jansenista da seguinte forma:

Quanto ao nome de jansenistas, se os senhores de Port-Royal o consideram odioso e
se irritam quando assim sdo chamados, ¢-lhes muito facil apaga-lo e calar a boca de
todos os que os designam por esse titulo. Basta que digam de coragdo e de boca o que
o Papa e os Bispos declararam sobre os erros de Jansénio: que reconhecam e
confessem humilde e sinceramente que as Proposi¢des condenadas como heréticas
sdo de fato de Jansénio, que foram condenadas no sentido que lhes deu Jansénio, e
que as rejeitam como tais. Que igualmente se retratem de tudo o que escreveram em

17 RDIER, Yann. Op cit. p. 442 e 447.
172 Ibidem. p. 444.

49



defesa dessa doutrina perniciosa de Jansénio; e que condenem todos os livros que
compuseram para sustentar esse Autor, assim como a Igreja os condenou.!”.

Essa passagem nos interessa por alguns motivos. Em primeiro lugar, a recusa por parte
dos jansenistas em ostentar esse nome ndo aparece em nenhum momento na Response,
sugerindo que essa discussdo tenha sido induzida propositalmente pelos jesuitas ou que ela
fosse conhecida pelos agentes envolvidos na querela, possivelmente tendo aparecido em outras
disputas. Em segundo lugar, ela aponta para a recusa de um termo que comumente utilizamos
para definir o lado daqueles que sustentavam o legado agostiniano de Jansénio, mas que, pelo

sugerido, estava longe de ser uma alcunha pacificada.

1.2.1 O que foi o jansenismo?

A atitude de rejeicdo por parte dos jansenistas levanta uma indagacdo de primeira
ordem: o que foi o jansenismo? A questdo ¢ tdo antiga quanto o proprio termo. Em 1686, veio
ao prelo o Phantosme du jansenisme ou justification des pretendus jansenistes par le livre
mesme: D un Savoiard Docteur de Sorbonne leur nouvel Accusateur cuja autoria ¢ atribuida a
Antoine Arnauld, constituindo uma das mais assertivas sinteses dos jansenistas acerca desse
assunto. A obra foi publicada em Colonia, por Nicolas Schouten, devido ao temor de que a
abertura de uma nova frente publicitaria pudesse causar distarbios em meio a Paz da Igreja'’.
Como o titulo completo indica, ela foi concebida como uma resposta a outro livro escrito pelo
abade Frangois de La Ville, sob o pseudonimo de “Um doutor da Sorbonne”, intitulado Prejugés
legitimes contre le jansenisme. Avec une histoire abrege’e de cette erreur depuis le
commencement des troubles que Jansenius & M. Arnauld ont causé dans le monde jusques a

leur pacification. O volume, cujo contetido trataremos com mais detalhes no terceiro capitulo,

173 Pour ce qui est du nom de Jansenistes, si Messieurs de Port-Royal le trouvent odieux, & se faschent lors qu'on
les nomme de la sorte, il leursest tres-facile de 1'effaser, & de fermer la bouche a tous ceux qui voudroient les
appeller de ce nom. Qu'ils disent de coeur & de bouche, ce que le Pape & les Evesques ont dit touchant les erreurs
de Jansenius: Qu'ils recconoissent & confessent humblement & sincerement, qui les Propositions qui ont esté
condamnées comme heretiques son de Jansenius, & qu'elles ont esté condamnéens selon le sens de Jansenius, &
qu'ils les rejettent comme telles. Qui'ils se retractent pareillement de tout ce qu'ils ont écrit pour soustenir cette
mauvaise doctrine de Jansenius; & qu'ils condamnet tous les livres qu'ils ont escrits pour la defense de cét Autheur,
comme 1'Eglise les a condamnez. ANNAT, Francois. Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre
les déguisemens et artifices de la response faite par MM. de Port-Royal, a un escrit intitulé: "Observations
nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé a Port-Royal au sujet de la Saincte Espine”. Par le sieur de Sainte-Foy,
docteur en théologie 1657. p. 20.

174 O volume que utilizamos é a segunda edi¢do da obra, feita no ano de 1688 que encontra-se disponivel no acervo
digital de livros do Google. Phantosme du jansenisme ou justification des pretendus jansenistes par le livre mesme:
D ’un Savoiard Docteur de Sorbonne leur nouvel Accusateur, intitule Les Préjugez legitimes contre le Jansenisme
: avec un Abregé de I'Hiftoire de cette erreur depuis le commencement des troubles que Fanfenius & M. Arnauld
ont causé dans le monde juf- ques a leur pacification. Par un Docteur de Sorbonne. Impresso por Nicolas Scouten,

Coldnia, 1688. p. 1.
50



também fora publicado em Coldnia, no mesmo ano de 1686, pelo livreiro Abraham du Bois e
contou com a aprovacao de dois doutores da Sorbonne.

A tese principal apresentada por Arnauld ¢ a de que o jansenismo nao passava de uma
quimera'’>, uma invencdo de seus detratores, com a tnica finalidade de vituperar e de condenar
uma doutrina que havia sido sustentada por muitas outras autoridades antes deles e de Jansénio,
tais como Santo Agostinho, Sdo Jodo Criséstomo e Sdo Tomds de Aquino'’®. Entre os
argumentos que amparam essa alegacao, Arnauld destacou o fato de que seu proprio detrator
nas Prejugés reconhecia a dificuldade de se alcancar uma definicdo clara em relacao ao que

viria a ser esse fenomeno, como podemos ver neste trecho:

Pois assim reconhece que o jansenismo ¢ uma quimera que nos alarmamos sem
motivo, ja que nem mesmo sabemos defini-lo. E esta tdo convencido de que a maioria
dos que se inquietam com o jansenismo ndo seriam capazes de defini-lo, que alega ser
precisamente nisso que seu livro serd util: dissipara essa ilusdo, ao proporcionar meios
de conhecer o verdadeiro jansenismo aqueles que o temem sem compreendé-lo!””.

Como saber, entdo, quem sdo os jansenistas? Arnauld afirmava que nessa matéria os
opositores caiam em contradi¢des ou em defini¢des genéricas e pouco elaboradas. Um exemplo
disso seria o habito de acusar de jansenismo todos aqueles que pregavam uma moralidade mais
severa!’® ou que se recusavam a conceder absolvi¢do imediata, nas confissdes, aos fiéis que nio
demonstrassem verdadeira contri¢cio por seus pecados'”®. Outra definicdo precaria teria sido
elaborada pelo abade, quando asseverava que eram jansenistas todos aqueles que sustentavam

algumas das cinco proposi¢des condenadas pela Santa Sé e formuladas pelos doutores da

175 Ibidem. p. 63.

176 “Ele também teve que provar, € ndo supor, que a Proposi¢do da Carta do Sr. Arnauld, que nunca poderia ser
demonstrada como diferente das Proposi¢des de Santo Agostinho e Sdo Crisdstomo, ¢ a mesma que a primeira das
cinco condenadas. [...]Pois ele sabia que enquanto trabalhavam nesta bela Censura, o Sr. Arnauld escreveu um
Escrito que tinha o titulo: Vera S. Thoma de Gratia suficiente & efficaci doctrina diluci de explanata: onde mostra
claramente que a doutrina de Sdo Tomas, o que ele ndo disfarca, propondo-o sempre nos seus proprios termos, ¢
tdo coerente com a sua Proposi¢ao, que ndo poderiamos condend-lo sem condenar este Santo, e sem derrubar toda
a sua Teologia”.

“I1 devoit de plus prouver, et non pas suppofer que la Proposition de la Lettre de Mr. Arnauld , qu'on n'a jamais pQ
faire voir estre differente des Propositions de S. Augustin et de S. Chrysostome , est la méme que la premiere des
cinq condamnées. [...]Car il avroit sgu que pendant qu'ils travailloient a cette belle Censure , Mr. Arnauld fit un
Ecrit qui avoit pour titre : Vera S. Thoma de Gratia sufficiente & efficaci doctrina diluci de explanata : ou il montre
clairement que la doctrine de saint Thomas , qu'il ne déguise point , la propofant toljjours dans ses propres termes
, est tellement conforme a sa Proposition , qu'on ne la pouvoit condamner sans condamner ce Saint , & sans
renverser toute sa Theologie”. Ibidem. p. 53 e 57.

177 Car il reconnoist par 1a quele Jansenisme est une chimere dont on s'allarme mal a propos , quand on ne le
scavroit definir . Et il est tellement convaincu que la plupart de ceux qui s'allarment sur le Jansenisme , ne le
scavroient definir , qu'il prétend que c'est en cela que son livre sera utile , qu'il dissipera cette illusion , en donnant
moyen de connoistre le vray Jansenisme , & ceux qui en ont peur sans le connoistre. /bidem. p. 36.

178 Ibidem. p. 37.

179 Ibidem. p. 37.

51



180 Como vimos,

Sorbonne ou que simplesmente negassem que Jansénio as houvesse elaborado
toda a querela ao redor das questdes de direito e de fato orbitava em torno do fato de que a
maior parte daqueles que apoiavam a autoridade do bispo de Ypres ndo reconhecia as cinco
proposi¢des como sendo uma justa expressao de suas teses, motivo pelo qual ndo viam razdes
para defendé-las. A virtual inexisténcia de adesdes as cinco proposicdes foi ilustrada pelo autor
do Phantosme em um levantamento encomendado pelo arquidiacono de Rouen, o senhor
Mallet, que em 1660 buscava mapear quantos fié¢is daquela diocese se identificavam com as
teses de Jansénio, seguindo o critério das cinco proposi¢des — o eclesidstico nao pdde encontrar
em todo aquele territorio (um dos mais populosos do reino) sequer uma alma que tenha admitido
associa¢do a essas teses!®!. A conclusdo de Arnauld era que, se nio havia defensores das
proposi¢des da Sorbonne, o jansenismo ndo passava de uma quimera e, portanto, ndo existia'®2,
J4 no que tange ao argumento de que a “seita de Jansénio” poderia ser definida pelo ndo
reconhecimento de que as teses da Sorbonne faziam reporte fiel a doutrina do bispo de Ypres,
o autor replicava que tal postulagdo nao encerraria em si nenhum problema doutrinal capaz de
justificar o arrolamento dos supostos jansenistas ao rol de inimigos da autoridade eclesidstica e
da verdadeira “Religido”!®?. Arnauld recordava ainda, utilizando cronistas reconhecidos por
defenderem a infalibilidade papal — como o Cardeal Baronius, Belarmino e Palavicini — que os
concilios gerais e os papas poderiam cometer erros em matéria de questdes de fato's4.

Essa problematica envolvendo a definicdo do jansenismo nao passou desapercebida pela

historiografia especializada, tendo sido frequentemente visitada por aqueles que se dedicaram

a estudar esse importante fendmeno religioso francés. Em uma recente publicacdo intitulada

180 “Existe na Franga uma seita reprovada por Deus e pelos homens chamada Jansenismo, da qual se participa de
duas maneiras: ou apoiando algumas das cinco Proposi¢des, ou negando que Jansénio as tenha ensinado. Ora, nada
¢ mais facil do que mostrar que essa seita é uma quimera, de acordo com um ou outro membro desta definicéo,
mas de duas maneiras muito diferentes”.

“Il y a en France une Secte reprouvée de Dieu et des hommes qu'on appelle le Jansenisme , de laquelle on est en
deux manieres , ou en solitenant quelques unes des 5. Propositions , ou en niant que Jansenius les ait enseignées .
Or rien n'est plus aisé que de faire voir que cette secte est une chimere selon 1'un et I'autre membre de cette
definition , mais en deux manieres toutes diferentes”. Ibidem. p. 41.

81 Ibidem. p. 44.

182 Ibidem. p. 63.

183 Ibidem. 43.

184 “Mas ndo ¢ verdade que disseram sobre isto, que ndo eram obrigados a submeter-se a decisdo relativa a este
facto, porque esta ndo tinha sido tomada por um “concilio geral, mas por papas sujeitos a falta”. Pois eles
sustentavam, pelo contrario, que os Concilios Gerais ndo eram infaliveis nessas questdes de fato, assim como os
Papas, e provaram isso pelos Autores, mesmo aqueles mais apegados a infalibilidade do Papa, como os Cardeais
Baro6nio, Belarmino e Palavicina”.

“Mais il n'eft point vray qu'ils ayent dit sur cela , qu'ils n'estoient pas obligez de se solimettre a la decision touchant
ce fait, a cause qu'elle n'avoit pas esté faite par un" Concile general , mais par des Papes sujets amanquer . Car ils
ont solitenu , au contraire , que les Conciles generaux n'estoient point infaillibles sur ces questions de fait, non plus
que les Papes , & ils l'ont prouvé par les Autheurs méme les plus attachez a l'infaillibilité du Pape , comme les
Cardinaux Baronius , Bellarmin , et Palavicin”. Ibidem. p. 48.

52



Histoire du jansénisme, Monique Cottret reconhece as dificuldades em se definir tal termo,
motivo pelo qual dedicou a introducdo de sua obra para responder a pergunta: “o jansenismo
existiu?”. A autora pondera sobre as diferentes facetas do movimento € como as suas
postulagdes mudaram ao longo do tempo, destacando, ainda, que nenhum dos agentes mais
comumente associados ao jansenismo se reconhecia dessa maneira'®®. J4 na década de 1970,
Jean Delumeau acentuava, assim como Cottret, a dificuldade de se definir o conceito, dada a
pluralidade de seu emprego e as mutagdes que sofreu, aderindo a opinido de tantos outros de
que ¢ possivel dividir o jansenismo em varias vertentes como o “lovanismo”, “cyranismo” ou
“quesnelismo”!%. Se recuarmos um pouco mais, para o ano de 1953, veremos, em um artigo
publicado por Jean Orcibal, a tentativa de se fazer frente a essa complexa questdo. No caso, o
autor buscou definir o jansenismo através do mapeamento de trés postulados bésicos, a saber:
o rigorismo moral, a austeridade e a tristeza do crente!®’. Todavia, se reparamos bem, essas
caracteristicas eram comuns a todo o cristianismo europeu da época'®® sendo encontradas
especialmente na abadia de Port-Royal, antes mesmo do contato com Jansénio ¢ com Saint
Cyran no ambito ainda das reformas promovidas pela madre Angélica Arnauld.

Uma das abordagens possiveis da questdo seria reduzir o jansenismo as teses defendidas
por Jansénio acerca da funcdo e do alcance da graga, tal como formuladas no Augustinus. Se,
por um lado, as discussdes teoldgicas em torno da graca e as mobilizagdes em defesa da
autoridade e do legado de Jansénio sdo centrais — ao menos em um primeiro momento —, por
outro, sua definicdo como sistema intelectual ou como “correntes de pensamento”, como

classificou Delumeau'®’

, revela-se precaria. De saida, € preciso destacar que as proposigdes de
Jansénio acerca da graca estavam longe de ser uma unanimidade ou uma prioridade entre
algumas das personagens comumente associadas ao termo. Essa falta de um consenso interno
ao jansenismo ficava evidente, inclusive, no peso atribuido a autoridade de Santo Agostinho no
que concernia a graga. A titulo de exemplo, podemos citar as divergéncias entre Antoine

Arnauld e Pierre Nicole acerca do conceito de graca geral, o qual irrompeu nas fileiras

jansenistas, sobretudo ap6s as condenacdes papais da década de 1650.

185 COTTRET, Monique. Histoire du jansenisme XVI — XIX siécle. Perrin Editions: Paris, 2016. p. 10.

18 DELUMEAU, Jean. Op. cit. p. 145. Linha parecida ¢ adotada por Laurence Devillairs em contribuigdo feita ao
Dicionario dos tempos, dos lugares e das figuras do cristianismo organizado por André Vauchez. No verbete a
autora aponta ser mais conveniente utilizar o termo “jansenismos” no plural. DEVILLAIRS, Laurence. In:
VAUCHEZ, André. Cristianismo. Dicionario dos tempos, dos lugares e das figuras. Trad: Abner Chiquieri. Rio de
Janeiro: Forense, 2013. p. 214.

137 ORCIBAL, Jean. Apud. SELLIERS, Philippe. Op cit. p. 58 € 61.

188 Acerca desse tema ver: DELUMEAU, Jean. O pecado e o medo - a culpabilizagdo no ocidente (séculos 13-
18). Tradugdo: Alvaro Lorencini. Bauru: EDUSC, 2003. Vol 1.

18 DELUMEAU, Jean. Op. cit. p. 120.

53



Conforme destacou Bernard Chédozeau, uma das grandes questdes enfrentadas pelos
tedlogos adeptos das teses agostinianas mais tradicionais era o problema de explicar a existéncia
de império “pagdos”, cuja complexidade e sofisticagdo eram capazes de rivalizar com a dos
reinos cristdos europeus'®’. Essa realidade impunha a seguinte questio: uma vez que a graca
ndo foi igualmente distribuida a todos, por que podemos encontrar vestigios da bondade divina
em povos que nao receberam a fé, tais como a criacdo de leis justas ou o desenvolvimento de
verdades filosoficas? Uma das tentativas de se responder essa indagacao foi empreendida por
Pierre Nicole, criador do conceito de graga geral. Segundo Nicole, entre a graga que ¢ dada
para os salvos e a que falta para os reprovados, ha um espaco para a misericérdia de Deus; caso
contrério, os condenados seriam incapazes de fazer o bem, inclusive aquele indispensavel a
manutenc¢do de qualquer tipo de civilizagdo, como a obediéncia as leis!®!. Desse modo, Deus
dispensaria uma espécie de graca comum a todos, e esta, apesar de ser inabil para suscitar a
conversao ¢ a salvagao, era suficiente para alicergar boas agdes que, assim, se tornavam atos de
piedade.

Essa opinido, no entanto, foi rejeitada por grande parte dos religiosos ligados a Port-

192~ As teses de Nicole eram tdo

Royal, sendo Antoine Arnauld um de seus maiores criticos
diferentes das de Jansénio que os jesuitas chegaram a utilizar os seus escritos para combater 0s
proprios jansenistas'®. Por esse motivo, Arnauld associou as postulagdes sobre a graca geral a
uma espécie de molinismo, acusando essa proposi¢do, por consequéncia, de pelagianismo!**.
Apesar da resisténcia arnauldiana, fato ¢ que, desde 1653, quando da segunda
condenagdo as obras de Jansénio, muitos religiosos associados a essa fac¢do passaram a adotar
posi¢des doutrinarias acerca da graga muito mais parecidas com as teses tomistas, abrindo

195 Egse fato ndo deve nos

concessoOes para a aceitagdo de formulagdes como a graga suficiente
causar estranheza, pois, apesar dos postulados de Jansénio possuirem diferencas substanciais
em relacdo as teses tomistas'®®, aproximagdes entre as doutrinas desses santos doutores nio

eram novidade no século XVII. Segundo uma opinido corrente a época (sustentada por Arnauld,

19 CHEDOZEAU, Bernard. “Antoine Arnauld et Pierre Nicole: le conflit de la grice générale”, Antoine Arnauld
(1612-1694). Philosophe, écrivain, théologien, Chroniques de Port-Royal, 44, 1995. p. 121.

1 Ibidem. p. 113.

192 Ibidem. p. 120.

193 Ibidem. p. 122.

194 Ibidem. p. 124.

195 DE FRANCESCHI, Sylvio Hermann. Op cit. p. 5.

19 Ibidem. p. 4.

54



Bossuet e o proprio Jansénio), em se tratando de graga, o que Aquino havia feito era traduzir
escolasticamente as proposi¢des do bispo de Hipona!®’.

A variedade encontrada no interior do jansenismo estava dada ainda desde a sua chegada
a Port-Royal. Em matéria das questdes disputadas sobre a graga, Saint-Cyran se aproximava
muito mais das teses defendidas pelo Cardeal Bérulle, para quem uma explicagdo sistematica
sobre a graga ficava em segundo plano em relacdo as reflexdes morais, cujo objetivo era
conduzir o crente ao reconhecimento de sua total dependéncia de Deus!*®. Dessa forma, sua
tomada de posicao ao lado de Jansé€nio seria uma forma de juntar esfor¢cos em prol do combate
ao molinismo e as forcas ligadas ao Cardeal Richelieu, a ponto de Jedin afirmar que o
agostinianismo representava duas coisas muito diferentes para cada um desses religiosos!.

Outro fato que depde contra as interpretacdes baseadas no paradigma — chamemo-lo
idealista — das correntes de pensamentos ¢ o fato de a querela da graca ter sido concebida, como
nos lembra Alain de Libera, em um momento no qual a propria forma¢do de um sujeito

200 Dessa forma, cabe-nos questionar a eficacia

psicologico e pessoal ainda estava por se fazer
de categorizagdes que primam por um tipo de adesdo, individual ou coletiva, de sujeitos a
determinados sistemas de pensamento — como a nog¢do de ‘“correntes” faz supor —, em
detrimento de uma abordagem que privilegie os usos sociais e as praticas discursivas em uso

na época.

1.2.2 O jansenismo enquanto artificio difamatorio
Com base nessas reflexdes, podemos, entdo, retomar a pergunta feita no inicio dessa
secdo: o que foi o jansenismo? Acreditamos que um passo importante na elucidacao dessa

complexa questdo foi dado por Philippe Selliers quando observou o seguinte:

O que impressiona o historiador moderno das ideias é a frequéncia com que o
conveniente “jansenismo” ¢ usado hoje para evitar olhar para as praticas que eram
entdo comuns na Igreja Catolica. Até o inicio do século XX, ela permaneceu
impregnada de uma forma particular de religido que pode ser chamada de
"cristianismo agostiniano": sentimento pela fraqueza e corrup¢do do homem,
insisténcia sobre o pecado original, desconfianga do corpo, pedagogia da suspeita,
tudo isso fazia parte das representagdes coletivas. Colocar esses discursos e essas

17 DE FRANCESCHI, Sylvio Hermann. Op cit. p. 317.

198 JEDIN, Humberto. BAUS, K. Op cit. p. 75.

199 Ibidem.

200 LIBERA, Alain. Arqueologia do Sujeito. Nascimento do Sujeito. Trad. Fatima Conceigdo Murad. Sdo Paulo.
Editora Fap-Unifesp. 2013. p. 36.

55



praticas nas costas de um “jansenismo” fabricado as pressas revela um verdadeiro
fendmeno do bode expiatorio?!.

O efeito expiatorio associado a criagdo do jansenismo nos parece muito pertinente. Ao
longo da analise de nossa documentacao, bem como da bibliografia, podemos perceber que o
jansenismo do século XVII — especialmente das duas décadas que antecedem e sucedem o
milagre — era muito mais uma construcao discursiva de seus inimigos do que um dado empirico
verificadvel. Nesse quesito, ¢ irretocavel a observacao de Jean-Robet Armogathe quando diz que
0 jansenismo “aparece, com efeito, como uma construcdo polémica de seus adversarios”?%2,

Essa proposta participa sensivelmente de nossa disposi¢ao analitica e encontra amparo ainda

em Jean-Louis Quantin quando afirmou que:

Se quisermos evitar que a referéncia encantatoria ao agostinianismo nos estudos do
século XVII se torne um truque de prestidigitacdo — a maneira conveniente de evitar
examinar a recepgdo textual de Agostinho, inclusive tratando da edicdo da Opera
Omnia de Agostinho — devemos estudar ndo apenas o que os jansenistas e os anti-
jansenistas disseram, mas o que fizeram: os procedimentos que implementaram, a sua
manipulacdo das autoridades, o trabalho através do qual criaram uma genealogia
doutrinal, a0 mesmo tempo que identificaram os seus adversarios com os hereges do
passado?®,

Nessa dire¢cdo, lembremos que o termo foi empregado pela primeira vez por um padre
jesuita, Marin Mersene?**, em uma publica¢do de 1642, pouco apds a chegada do Augustinus a
Franca. A consideragdo encontra amparo também em uma passagem do Rabat-joye, na qual
Francois Annat e seus colaboradores afirmam que os ‘“senhores de Port-Royal” eram

2205

“comumente chamados de jansenistas” ", em uma clara referéncia ao fato de que essa alcunha

era atribuida a eles, € ndo um nome comumente adotado.

201 Ce qui saute aux yeux de I’historien moderne des idées, c’est a quel point le fourre-tout commode du

‘jansénisme’ est souvent utilisé aujourd’hui pour éviter de regarder em face des pratiques qui étaient alors courantes
dans I’Eglise catholique. Jusqu’au début du XX siécle, celle-ci est restée imprégnée d’une forme de religion
particuliére qu’on peut nommer le ‘christianisme augustinien’: sentiment de la faiblesse et de la corruption de
I’homme, insistance sur le Péché originel, méfiance a 1’égard du corps, pédagogie du soupgon, tout cela faisant
partie des représentations collectives. Mettre ces discours et ces pratiques sur le dos d’um ‘jansenisme’ hativement
fabriqué reléve d’un véritable phénomene de bouc émissaire. SELLIERS, Philippe. Op cit. p. 61.

202 ARMOGATHE, Jean-Robert. Op cit. p. 25. Tese parecida é levantada por Phillipe Selliers em obra ja
exaustivamente citada aqui. SELLIERS, Philippe. Op cit. 56 ¢ 57.

203 Si I’on veut éviter que la référence incantatoire a I’augustinisme dans les études dix-septiémistes ne devienne
un tour de passe-passe, — le moyen commode de se dispenser de jamais examiner la réception textuelle d’ Augustin,
y compris en traitant de 1’édition des Opera omnia d'Augustin, — il faut étudier non pas seulement ce que disaient
janseénistes et anti-jansénistes, mais ce qu’ils faisaient: les procédures qu’ils mettaient en oeuvre, leur manipulation
des autorités, le travail par lequel ils se fabriquaient une généalogie doctrinale, tout en identifiant leurs adversaires
avec les hérétiques du passé. QUANTIN, Jean-Louis. Op cit. p. 367 —358.

204 Ibidem. p. 25.

205 ANNAT, Frangois. Rabat-joye des jansenistes ou Observations necessaires sur ce qu'on dit estre arrivé au Port-
Royal, au sujet de la sainte espine . Par un docteur de I'Eglise catholique. 1656. p. 5.

56



O emprego desse “fantasmagoérico” substantivo, que também cumpria fungdo de
adjetivagdo, trazia um contetido difamatério extra, uma vez que o uso do nome de uma
autoridade teologica associado ao sufixo “ismo” geralmente denotava uma heresia, como

destaca o proprio Annat na sequéncia do trecho citado:

Que se retratem, portanto, de tudo o que escreveram para sustentar essa perniciosa
doutrina de Jansénio; e que condenem todos os livros que compuseram em defesa
desse Autor, tal como a Igreja os condenou. Quando, pois, se apartarem assim de
Jansénio, ndo havera mais motivo para os designar por jansenistas. Mas se se
obstinarem, como até agora o t€m feito, a sustentar esse Autor contra a autoridade da
Igreja; e se preferirem permanecer degradados do seu Doutorado, cortados do corpo
da Sorbonne e atingidos pelos anatemas da Igreja, a renunciar a condenada doutrina
de Jansénio; pode-se, ¢ mesmo se deve, chama-los de jansenistas, com igual razdo,
como os Santos Padres e os Concilios denominaram Montanistas, Origenistas ¢
Donatistas aqueles que sustentavam os erros de Montano, Origenes e Donato; contra
a autoridade da mesma Igreja. E ainda que ninguém lhes atribuisse esse nome de
jansenistas perante os homens, seriam sempre reconhecidos como tais perante Deus:
e deveriam temer muito mais ouvir um dia da boca do soberano Juiz o reproche de
terem sido jansenistas; isto €, rebeldes a sua Igreja, do que serem marcados por todas
as injurias mais atrozes que pudessem receber da parte dos homens?%.

A pratica descrita acima remonta aos primoérdios do cristianismo, quando Justino
defendia que o conceito de heresia estava associado as comunidades cristds seguidoras de
“escolas filosoficas”, ameagando, desse modo, a unidade doutrindria da Igreja ao ostentarem
cada um o nome dos fundadores de seus sistemas teologicos**’. Além de promover o estigma
do cisma e da heresia, essa a¢do servia a fins pragmaticos muito especificos, pois ajudava forjar
uma identidade que, mesmo ficticia, reunia sob a bandeira de Jansénio aqueles agentes
interessados na prote¢do de seu legado. Olivier Chaline aponta para um cendrio parecido, ao

destacar que um dos efeitos gerados pela bula Unigenitus foi for¢ar uma aglutinagdo dos

206 Qui'ils se retractent pareillement de tout ce qu'ils ont écrit pour soustenir cette mauvaise doctrine de Jansenius;
& qu'ils condamnet tous les livres qu'ils ont escrits pour la defense de cét Autheur, comme I'Eglise les a condamnez.
Quand ils se serony ainsi separez de Jansenius, ils n'yaura plus aucun sujet de les apeller Jansenistes. Mais s'ils
s'opiniastrent comme ils ont fait jusques a present, a soustenir cét autheur contre l'authorité de I'Eglise; & s'ils
aiment mieux demeurer dégradez de leur Doctorat, retranchez du corp de la Sorbonne, & frappez des anathemes
de I'Eglise, que de renoncer a la doctrine condamnée de Jansenius; on peut, & mesme on doit les nommes
Jansenistes, avec autant de raison, que les Sainctes Peres & les Conciles, ont appellé Montanistes, Origenistes , &
Donatistes, ceux qui soustenoient les erreurs de Montanus, Origene, & Donat; contre l'authorité de la mesme
Eglise. Et quand bien aucun ne leur donneroit ce nom de Jansenistes devant les hommes, ils seroient tousiours
reconnus pour tels devant Dieu: & ils devorient craindre beaucoup plus d'enentendre un jour de la bouche du
souverain Juge, le reproche d'avoir esté Jansenistes; c'est a dire, rebelles a son Eglise, que d'estre nottez de toutes
les injures les plus atroces qu'ils pourroient recevoir de la part des hommes. ANNAT, Frangois. Défense de la vérité
catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de la response faite par MM. de Port-Royal,
a un escrit intitulé : "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé a Port-Royal au sujet de la Saincte
Espine" . Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie. 1657. p. 20.

207 DUBOIS, Jean-Daniel. Polémicas, Poder € exegese: o exemplo dos gndsticos antigos no mundo grego.
ZERNER, Monique. Inventar a heresia? Discurso polémico e poderes antes da inquisigdo. Trad: Néri de Barros
Almeida et al. Campinas: Editora da Unicamp, 2009. p. 42.

57



chamados jansenistas no Parlamento de Paris, pois, ao se reunirem em nome do combate a bula,
os partidarios da causa se mostravam, expondo-se ao ataque de seus inimigos?®®.

Nossa hipotese ¢ que a controvérsia do Santo Espinho, iniciada pelos jesuitas, fazia
parte, dentre muitas outras coisas, de uma campanha publicitaria mais ampla contra uma
comunidade dispersa a qual se pudesse atribuir o0 nome “jansenismo”, comunidade essa que,
naquele momento, acabava de ter sua autoridade nominal condenada por duas fulminagdes
papais. Ao abrir a polémica acusando os religiosos de Port-Royal de terem anunciado um
milagre sem a aprovagdo das autoridades eclesiasticas e de o fazerem sob o espirito de uma

9209

“alegria perniciosa””"”, os jesuitas esperavam uma reacao que certamente viria, forcando a

exposicao daquela comunidade para, logo em seguida, acusa-la de jansenismo.

1.2.3 Representacoes “jansenistas” do “jansenismo”
Quanto aos religiosos associados & promogdo das teses de Jansénio, como eles se
tratavam? O termo, como destacou Annat em seu libelo, ndo era bem-visto por eles, pois se

pretendiam émulos de Santo Agostinho e de Sdo Paulo®!”

. Devemos lembrar de um argumento
comum entre as fileiras jansenistas de que, ao condenar as cinco proposigoes, a Igreja estava
condenando Santo Agostinho, sem querer dizé-lo, constituindo-se um pecado terrivel de
hipocrisia®!!. Essas considera¢des ganham mais sentido quando temos em mente a estrutura
autoritativa na qual as controvérsias seiscentistas se embasavam. Em Artes de querelar, Luiz
César de S4 recorda que a emulagdo de autoridades do passado apresentava-se como parte
essencial dos conflitos letrados a época moderna, uma vez que cumpria duas fungdes
primordiais: a legitimagao e a depuragdo da exceléncia, além de sustentar o que se poderia
chamar de “politica da imortalidade”!%. Nesse processo de emulagiio, buscava-se selecionar
“os melhores predicados” da autoridade emulada a0 mesmo tempo em que se visava a emula-
los sob os artificios do engenho — nesse processo, a voz enunciativa recobria-se com o0 peso € a

boa-fé da autoridade emulada’'?

. Desse modo, a emulacdao ndo pode, em hipdtese alguma, ser
confundida com a simples copia ou com a mera repeticdo dos postulados antigos. Na medida

em que conferia legitimidade, a emulacdo de auctoritates, passadas ou contemporaneas,

208 CHALINE, Oliver. Op cit. p. 4.

209 ANNAT, Frangois. Rabat-joye des jansenistes ou Observations necessaires sur ce qu'on dit estre arrivé au Port-
Royal, au sujet de la sainte espine . Par un docteur de I'Eglise catholique. 1656. p. Introdugao.

210 SELLIERS, Philippe. Op cit. p. 70 e 71.

21 Ibidem. p. 38.

22 DE SA, Luiz César. Op cit. p. 24 e 25.

213 Ibidem. p. 24.

58



“causava um deslocamento da autoridade” que, segundo o autor, era coroado com a ascensao a

214

imortalidade®'”. Ao proceder de tal modo, ambicionava-se deter a voraz marcha do tempo, a

qual impiedosamente relegava ao calabougo do esquecimento os ineptos no trato das delicadas
variaveis dispostas nessa equacio®!>.

Essa dinamica de recurso a autoridade do tempo explica, dentre outras coisas, a
variedade encontrada dentro de um sistema que, mesmo partindo dos principios deixados por
costumes construidos em longa duracao, apresentava distingdes importantes a depender do
lugar, da época e dos personagens envolvidos, como se verifica na controvérsia da graca, em
que os ditos molinistas e jansenistas partiam dos mesmos referenciais teoldgicos para chegar a
conclusodes, por vezes, diametralmente opostas. No caso em tela, as disputas pela composi¢ao
de sentido em torno dos significados da gragca — ou entdo da mensagem que um milagre ocorrido
no olho de uma garotinha — significava o favorecimento ou a condenagdo de determinada
doutrina, isto ¢, antes de mais nada, era um embate para definir quais agentes poderiam se apoiar
em autoridades ja pacificamente legitimadas pela Igreja.

Vemos o referido principio expresso de forma ainda mais enfitica em uma gravura
encontrada nos acervos digitais da Biblioteque du Patrimoine de Clermont-Ferrand, sob o titulo
de Les Travaux Innutiles (Figura 2), cuja data e autoria ndo sdo informadas, mas que, pelas

personagens elencadas, data do século XVIII, possivelmente produzida apds a publicagdao da

Bula Unigenitus.

214 Ibidem.
215 Ibidem. p. 24 e 25.
59



216

Figura 2: Les Travaux Inutiles

Ao observar a imagem vemos nove individuos se empenhando em derrubar uma arvore
coroada de medalhdes, onde estdo destacadas as imagens de grandes personagens ligados ao,
assim chamado, “jansenismo”, como Pascal Quesnal, Blaise Pascal, Antoine Arnauld, dentre
outros. Em galhos ainda mais elevados, podemos observar as figuras de Santo Agostinho, Sao
Tomas de Aquino, Sdo Cipriano e o apdstolo Paulo, todos iluminados pela colomba do Espirito
Santo e pelo proprio Deus Pai. A mando do “inutil trabalho”, um homem vestindo roupas
clericais, possivelmente representando os padres da Companhia de Jesus, ostenta o que parece
ser uma sacola — uma provavel referéncia as moedas de prata dadas como pagamento a Judas
quando ele traiu o Cristo durante a ultima ceia. O trecho escrito abaixo da imagem aponta que
a gravura tem a sua origem em Amsterdd e traz, também, uma oragdo para que o Senhor
preservasse as raizes da arvore, a qual estava para ser derrubada. A suplica pedia ainda que,
caso derrubada, pudesse crescer novamente e, a0 mesmo tempo, invocava o anatema sobre os

inimigos empenhados em derrubé-la.

216 Disponivel em: https://overnia.bibliotheques-
clermontmetropole.eu/notice.php?q=Les%20travaux%?20inutiles&spec_expand=1&start=0. Acesso em: 08 de
junho 2025.

60



Apesar de sua producdo tardia, a iconografia expressa em caracteres imagéticos um
argumento que, como vimos, ja circulava a época da querela do Santo Espinho. A figura da
arvore constituia-se, também, como um fopos candnico da oratdria neotestamentaria, pois,
como dito por Jesus no capitulo 15 do Evangelho de Joao, Cristo era a videira cuja vida pendia
para os ramos. A permanéncia da unido ao tronco principal poderia render bons frutos, mas sua
cisdo acarretaria em morte. Todavia, Deus Pai, apresentado como agricultor, era o inico capaz
de separar a arvore do galho, motivo pelo qual o trabalho jesuita de promover tal cisdo quedava
como um esforg¢o inutil.

Acreditamos ser agora possivel dar resposta a questdo colocada no inicio da se¢do. O
jansenismo foi um fenomeno que, a exemplo de tantos outros, era marcado por uma
complexidade e por uma variedade irredutivel, a ponto de sua defini¢do, a partir de um termo
singular, s6 poder ser concebida dentro de uma estratégia elocutiva montada pelos seus
detratores. Ao mesmo tempo, podemos asseverar que o jansenismo, sobretudo nas primeiras
décadas apds a publicagdo do Augustinus, faz referéncia a uma comunidade, majoritariamente
francesa, disposta a emular e a defender o legado do bispo de Ypres como uma legitima

autoridade e intérprete das verdades cristas acerca da graga.

1.3 A violéncia publicitaria e a cisdo do Corpo de Cristo

Intrinseca a constru¢ao de uma identidade do jansenismo estava a tentativa de qualifica-
lo. Essa campanha era promovida por meio da aproximagao entre o jansenismo € o calvinismo,
haja vista que tal pratica cumpria também a funcdo de desautorizar as interpretacdes dessa
faccao e torna-la ainda mais condenavel e passivel de censura. Por sustentarem doutrinas que
tendiam a avantajar as prerrogativas da graca e minorar as atribui¢des do livre-arbitrio, a
associagdo entre calvinistas e jansenistas ndo demandava muito esforco e € possivel que tenha
tido um potencial de convencimento amplo. Esse mecanismo elocutivo ndo estava circunscrito
as pecas de difamacgao jesuiticas, podendo ser visto em uma carta enviada por Sdo Vicente de

Paulo a Jean Dehorgny, no dia 25 junho de 1648.

A segunda razdo ¢ a do conhecimento que tenho da inteng@o do autor dessas opinides
novas [refere-se ao Abade de Saint-Cyran] de aniquilar o presente estado da Igreja e
colocé-la sob seu poder. Disse-me um dia que o designio de Deus era o de arruinar a
presente Igreja e que aqueles que se empenhavam em sustentd-la estavam agindo
contra o seu designio; ao dizer-lhe que esse era o pretexto assumido de ordinario pelos
heresiarcas, como Calvino, respondeu-me que Calvino ndo fizera mal em tudo que
empreendera, mas que se defendera mal. [...] A Congregagdo de Santa Genoveva
ordena a seus doutores que sustentem as opinides de Santo Agostinho. Nés também
pretendemos fazé-lo, explicando, porém, Santo Agostinho pelo Concilio de Trento, e

61



ndo o Concilio por Santo Agostinho, porque o primeiro ¢ infalivel e o segundo ndo

é217,

Conhecido como uma das mais importantes figuras no combate aos jansenistas na
Franca, o fundador da Congregacdo da Missdo manteve uma relacdo de amizade com Saint-
Cyran até o surgimento das primeiras condenagdes as obras de Jansénio na década de 1640,
momento em que comegou a se afastar do abade. Longe de constituir uma mera confidéncia
entre amigos, a carta cumpre um papel difamatorio importante ao desvincular a autoridade de
Agostinho das obras de Jansénio e aproxima-la a de Calvino, fazendo com que os doutores
agostinianos da Congregagdo de Santa Genoveva mantivessem suas postulagdes, mas se

afastassem dos apoiadores de Saint-Cyran.

1.3.1 O jansenismo face ao espelho da ameaca calvinista

Entre os jesuitas, um dos grandes promotores da tese aproximativa entre jansenistas e
calvinistas foi Francois Annat que, em sua Response a la XVIle lettre des jansénistes, de 1657,
dizia existir apenas duas maneiras de defender a doutrina da grag¢a eficaz — a forma de Calvino
e a forma dos tomistas, escotistas, doutores da Sorbonne e dos jesuitas?'®. Curiosamente, o
mesmo provincial também acusou os dominicanos tomistas de sustentarem teses calvinistas,
vindo a mudar seu discurso apenas quando buscou angariar o poio desses religiosos para a causa
antijansenista®!’.

A amplitude desse artificio elocutivo, bem como suas variedades de emprego sao
notaveis. Em Mapas e ficgoes, Roger Chartier analisa um relato ficcional de viagem publicado
em 1660 por Zacarias de Lisieux, sob o pseudonimo de Louis Fontaine. Em sua narrativa
alegorica da viagem ao pais de Jansénia, o Sieur de Saint Marcel, como ¢ chamado Lisieux,
informa que o pais dos jansenistas estava localizado entre duas outras nagdes, a saber,

Libertinia, ao oriente, e Desespéria, a ocidente??’

. Ao Norte, todavia, encontrava-se Calvinia
que fornecia a Jansénia seus exércitos?’!. Da capital desse pais era possivel acessar por igual
distancia todos os trés reinos vizinhos, com quem Jansénia fazia comércio®??. Como destaca

Chartier, a proximidade geografica trazia implicagdes teologicas. Por reduzirem o escopo da

217 Obras completas Séo Vicente de Paulo: correspondéncias, coldéquios, documentos, tomo III. Organizado por

Pierre Coste; traducdo de Getulio Mota Grossi. Belo Horizonte: Editora o Lutador, 2014. p. 394.

218 DE FRANCESCHI, Sylvio Hermann. Op cit. p. 253.

219 Ibidem. p. 254.

220 CHARTIER, Roger. Mapas e ficgdes (séculos XVI e XVII). Trad: Pedro Paulo Pimenta. Sdo Paulo: Editora
Unesp, 2024. p. 151.

2! Ibidem. p. 152.

22 Ibidem.

62



salvacdo oferecida por Cristo, as teses de Jansénio avizinhavam seus moradores do desespero
e, por sustentarem a necessidade de uma pré-mo¢ao ao bem, o jansenismo conduziria também
a libertinagem??®. Esse ultimo ponto nos chama especialmente a atencdo, uma vez que o
rigorismo moral era uma das principais caracteristicas dos partidarios de Port-Royal, tendo
inclusive sido elencada por Jean Orcibal como uma das caracteristicas definidoras do
jansenismo, conforme dissemos. As estradas que ligavam Jansénia a Calvinia eram ainda mais
tortuosas, pois passavam nao so pela negacao da liberdade dos homens e pelas impossibilidades
de estes seguirem os decretos da lei divina, mas também pela desobediéncia ao papado e aos
seus decretos®?*.

Em 1657, apos a expedi¢ao da bula Ad sanctam, foi levado ao prelo por Florentin
Lambert (o mesmo impressor da Defense de la verite catholique de Annat) uma estampa do

pintor Albert Flemen, intitulada Le Jansenisme Foudroyé, cuja funcdo era ressaltar uma

disposi¢do parecida com as do mapa de Lisieux (figura 3).

223 Ibidem. p. 154.
224 Ibidem.

63



e TR, i T e - S A E o LB o

yurce gallica.bnf.fr / Bibliothéque nationale de Fra

Figura 3: Le Janssenisme Fovdroyé®.

Na imagem, ¢ possivel ver o Papa ao centro, cercado a direita por uma figura feminina
que representa o Poder da Igreja (Puissance de [’Eglise) e a esquerda pela Verdade (Verité). Na
retaguarda, cercado por ambos os lados, bispos e cardeais estdo reunidos. O Poder da Igreja
sustenta o braco do Pontifice, o qual fulmina a hidra do jansenismo com um raio, ag¢do
perpetrada sob consentimento do rei, assentado a direita do Papa, cujo brago que ergue o baculo
real também ¢ sustentado por uma figura celeste, desempenhando o papel de Zelo pela gléria
de Deus (Le zele pour la gloire de Dieu). A hidra golpeada apresenta uma feroz catadura em
suas sete cabecas, sobre as quais rugem os supostos dogmas enganosos proferidos pelos
jansenistas, como a afirmagdo de que Jesus ndo morreu por todos, que a graga ¢€ irresistivel ou

que a Igreja estava corrompida. Sob as patas do monstro jazem algumas obras em que suas

225 Disponivel em: https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b840433 1w.r=Albert%20Flamen?rk=493564;4. Acesso
em : 08 de junho 2025.

64



garras se apegam, a saber: o Augustinus de Jansénio, as Lettres de Arnauld, as Provinciais de
Pascal, dentre outras. Como muitas sao as cabeg¢as, também muitas sdo as mascaras com as
quais a hidra se escondia, mas que agora lhes aparecem caidas na parte detras da imagine — sao
elas a singularidade (singularité), a boa linguagem (beau langage), a virtude aparente (vertu
apparente), o desprezo pelos outros (mepris des autres) e o pretexto de reforma (pretexte de
reforme). Essas mascaras caidas ndo podem mais esconder o que esta diante da criatura: o
espirito do jansenismo ¢ a cobica de tesouros terrenos, guardados por um demonio, cujo
gazofilacio ¢ preenchido pela multidao dos jansenistas, homens e mulheres, dispostos a marchar
firmemente em direcdo contraria ao rei, mas ao encontro de Calvino e dos ministros de Zurique
e de Genebra. Gravuras como essa ilustravam as principais acusagdes elaboradas pelos
opositores do jansenismo, as quais eram a rebeldia contra o Papa e o rei, a promogdo de
novidades doutrinarias e o ocultamento de tantos erros por detrds de um falso rigor moral.
Porém, era a marcha dos jansenistas para os bragos de Calvino a acusagdo mais evidente.

Esse tipo de publicacdo vinha a se somar a outra grande peca publicitaria atribuida aos
jesuitas, a saber, Le grand chemin du jansénisme au calvinisme, enseigné par le sieur Jean de
Labadie, publicada em 1651. Labadie foi membro da Companhia de Jesus até a sua conversao
a religido reformada em 1650, data em que teria escrito esse ensaio, tracando paralelos entre o
jansenismo e o calvinismo. A obra, como pode se ver no aviso ao leitor, foi publicada pelos

rivais de Port-Royal e tinha o objetivo de vituperar os jansenistas:

A Declara¢do de Labadie impressa in-octavo contém mais de trezentas paginas, e as
Cartas do mesmo a seus amigos quase duzentas, da qual extraimos fielmente alguns
extratos, para mostrar que o espirito e a doutrina dos Doutores da Sorbonne, e outros
Doutores Escoldsticos, Seculares e Religiosos, estd em conformidade em todos os
aspectos com o espirito e a doutrina da Santa Igreja Catdlica, Apostolica e Romana.
E que, ao contrario, o espirito e a doutrina dos jansenistas e Saneyranistas, estd
inteiramente em conformidade com o espirito e a doutrina dos calvinistas, que cedo
ou tarde o jansenismo leva ao calvinismo, e que Port-Royal, se persiste nos
sentimentos de seus Diretores, esta mais proximo de Chareton e Genebra do que de
Roma e Notre-Dame de Paris.

A mencionada Carta e Declaragoes de Labadie, foram vistas e lidas por varias
pessoas dignas de fé, e sdo impressas em Montauban, por Philippe Braconier,
Impressor da Academia e Livreiro Comerciante. 1650. e 1651%%.

226 La Declaration de Labadie imprimée in Octavo contient plus de trois cents pages, Et la Lettre du mesme 4 ses
Amis prés de deux cents, desquelles nous anons tiré fidellement qulques Extraicts, pour faire voir, que l'esprit Et
la doctrine des Doxteurs de Sorbonne, Et autres Docteurs Scholastiques, tant Seculiers que Religieuses, est
conforme en tout a l'esprit Et a la doctrine de la Saincte Eglise Catholique, Apostolique Et Romaine. Et qu'au
contraire l'esprit Et la doctrine des Jansenistes Et des Saneyranistes, et tout a fait conforme a I'esprit Et a la doctrine
des Calvinistes, que toft ou tardle Jansenisme conduit au Calvinisme, Et quele Port Royal, s'il persiste dans les
sentimens de ses Directeurs, est plus proche de Chareton Et de Geneve, que de Rome Et de Notre-Dame de Paris.
Les susdites Lettre Et Declarations de Labadie, ont esté veiies et leiies par plusieurs personnes dignes de foy, et
sont imprimées @ Montauban, par Philippe Braconier, Imprimeur de '"Academie. et Marchand Libraire. 1650. et
1651. LABADIE, Jean. Le grand chemin du jansénisme au calvinisme, enseigné par le sieur Jean de Labadie.

65



Além de associar irremediavelmente o jansenismo ao calvinismo — apresentando-o
como um destino inelutavel de todos os que se seduzem pelas palavras de Jansénio —, os autores
do aviso fazem questdo de ressaltar toda uma institucionalidade que, segundo eles, estava
naquele momento contra os jansenistas: os doutores da Sorbonne, os escolasticos, religiosos e
seculares que sustentavam a verdadeira doutrina catélica. Nao temos informagdes mais
aprofundadas sobre essa publicagdo, como o nimero de edigdes, de distribuigcdo, etc. No
entanto, em seu libelo de resposta, Arnauld e seus colaboradores fizeram referéncia a ela, em

especial na secdo de adverténcia aos leitores:

Quando, apds homens passionais haverem escrito — o que ¢ horrivel sequer de se
pensar — que Port-Royal esta mais proxima de Genebra e Charenton do que de Roma
e de Notre-Dame de Paris, Deus escolheu essa casa Religiosa para nela fazer admirar
o seu poder por meio de milagres; isto é, para lhe conceder a mesma honra que outorga
em diversos tempos a essas duas Igrejas, aquela de Sao Pedro, Principe dos Apostolos,
e a da Virgem Mae de Deus; que se deve dai concluir, sendo que Ele quis fazer ver
que ela esta tdo afastada de Genebra e de Charenton por sua fé toda catélica e por sua
piedade toda cristd, qudo proxima de Roma por sua mui humilde submissdo a Santa
Sé, e de Nossa Senhora de Paris por sua fiel obediéncia ao seu Arcebispo???’

Além de afirmarem a sua fidelidade a Santa Sé e a ortodoxia, os autores apontam o
milagre como sendo um atestado de seu vinculo e de sua submissdao a Roma, a Nossa Senhora
de Paris e aos arcebispos. E ainda mais interessante notar que os chamados jansenistas ndo s6
negavam a comparagdo de seus seguidores ao calvinismo, como também eles mesmos a

promoviam contra os seus inimigos jesuitas, como podemos ver nessas citagdes da Response:

Todo esse designio esta tdo distante da piedade cristd e catodlica, que parece que o
proprio autor temeu que sua obra fosse atribuida a algum ministro calvinista, e foi
precisamente por isso, bem como para fazer crer, mediante a mais ultrajante das
calinias, que Port-Royal esta fora da Igreja, que ele arvorou o titulo de Doutor da
Igreja Catolica. Pois, em verdade, semelhante escrito so seria de esperar daqueles que
tém motivos para se sentirem ofendidos pelos milagres que Deus opera na Igreja
Catolica, para confundir todas as seitas heréticas e cismaticas. Ninguém se admiraria
se um ministro de Charenton produzisse, nessa circunstancia, um livro analogo aquele

1651. p. Aviso ao leitor. Disponivel em: https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9611745v.texteImage. Acesso em:
24 de marco de 2023.

227 Lorsqu'aprés que des hommes passionnés ont écrit, ce qui est horrible a penser, Que Port-Royal est plus proche
de Genéve et de Charenton, que de Rome et de Notre-Dame de Paris, Dieu choisit cette maison Religieuse pour y
faire admirer son pouvoir par des miracles, c'est a dire pour luy faire le mesme honneur, qu'il fait en divers temps
a ces deux Eglises, cella de S. Pierre Prince des Aprostres, & cella de la Virge Mere de Dieu qu'en doit on conclete,
sinon qu'il a volu faire voir, qu'elle est aussi elognée de Genéve & de Charenton par sa foy toute catholique, & par
sa pieté toute chrestienne, que proche de Rome par sa tres-humble solimission au S. Siege, & de Nostre Dame de
Paris par sa fidele obissance a son Archevesque? ARNAULD, A.; PONTCHATEAU, S.-J. de (1656), Response a
un écrit publié sur le sujet des miracles qu'il a plu a Dieu de faire a Port-Royal depuis quelque temps par une
Sainte Epine de la couronne de Notre Seigneur. p. 11.

66



que um ministro da Provenca publicou ha alguns anos, para se opor aos milagres que
Deus realizava em Marselha, no timulo do Sr. Jean-Baptiste Gault, seu Gltimo bispo,
e assim impedir que os catélicos deles se valessem contra os de seu partido®?,

Nessa passagem, € possivel notar como a obstinagdo dos padres da Companhia em ndo
se alegrar com o milagre, ndo lhe rendendo o significado que julgavam correto, ¢ associada a
peticdo dos protestantes, os quais negavam a existéncia de milagres apds a era apostdlica®®.
Cometeriamos, doravante, um grave erro se as interpretassemos literalmente, pois estariamos,
assim, ignorando todos os mecanismos elocutivos que esse tipo de operagdo encerra. Aos
nossos olhos, a comparagdo entre jansenistas e calvinistas — e mais ainda entre calvinistas e
jesuitas — ¢ empiricamente absurda. Por beberem da mesma fonte autoritativa de Santo
Agostinho, de Jansénio e de Calvino (tomados aqui como auctoritates), certamente
compartilhavam referéncias que remetiam a um tronco comum. Contudo, devemos lembrar que,
apesar de possiveis semelhancas, as diferencas se sobrepunham?*’. Uma das maiores distingdes
foi aludida pelos proprios jansenistas ao se referirem ao fato de que em Port-Royal se adorava

“real e substancialmente” a presenga de Cristo na Eucaristia, como apresentado nesta passagem:

E, com efeito, pode alguém ter verdadeira afei¢do pela Igreja Catdlica e ndo sentir
grande alegria por Deus haver querido manifestar seu poder numa igreja consagrada
ao Santissimo Sacramento, ¢ por meio de um espinho de sua Coroa? Acaso esses
milagres ndo servem para confundir a heresia calvinista; que nos acusa de idolatria
por adorarmos a JESUS CRISTO realmente e substancialmente presente na
Eucaristia, e de supersticdo por venerarmos as santas reliquias? Pois, se este culto da
Igreja Catodlica ndo estivesse fundado na fé dos Apodstolos e dos Padres, na Tradi¢do
de todos os séculos, isto é, sobre a rocha inabalavel da verdade divina, Deus operaria
milagres que o autorizam??*!

228 Tout ce dessein est si éloigné de la pieté chrestienne e catholique, qu'il semble que cét Auteur a apprehndé luy-
mesme, qu'on attribuast son écrit a quelque Ministre Calviniste, e que c'est autant pur cette raison, que pour faire
croire par la plus outrageuse des calomnies que Port-Royal est hors de I'Eglise, qu'il a pris la qualité de Docteur de
I'Eglise catholique. Car il est vray qu'on n'avroit deu attendre un pareil écrit que de ceux qui ont quelque raison
d'estre blessez des miracles, que Dieu fait dans I'Eglise catholique pour la confusion de toutes les sectes heretiques
e schismatiques. On n'avroit pas esté estonné de voir, qu'un Ministre de Charenton eust produit en cette rencontre
un livre semblable a celuy, qu'un Ministre de Provence mit au jour il y a quelques annés, pour s'opposer aux
miracles que Dieu faisoit dans Marseille au tombeau de Messire Jean-Batiste Gault son dernier Evesque, e
empescher que les catholiques n'en prissent avantage contre ceux de leur party. Ibidem. p. 2.

22 WALKER, D. P. "The Cessation of Miracles". In Hermeticism and the Renaissance: Intellectual History and
the Occult in Early Modern Europe. Edited by Ingrid Merkel and Allen G. Debus. Washington, DC: Folger Books,
1988.

230 SELLIERS, Philippe. Op cit. p. 28.

231 Et en effet peut-on avoir une véritable affection pour I'Eglise Catholique, e ne pas ressentir beaucoup de joye,
de ce que Dieu a voulu montrer sa puissance dans une Egliseconsacrée au saint Sacrement, e par une espine de sa
Couronne? Ces miracles ne servent-ils pas a confondre 1'hérésie Calviniste, qui nous accuse d'estre idolatres, parce
que nous adorons JESUS-CHRIST comme present reellment e substantiellement dans 1'Eucharistie; e d'estre
supertitieux, parce que nous reverons les saintes Reliques: puisque si ce culte de I'Eglise Catholique n'estoit fondé
sur la foy des Apostres e des Peres, e sur la Tradition de tous les siecles, c'est a dire sur la pierre inébranlable de la
verité divine, Dieu ne feroit pas des miracles qui l'autorisent? ARNAULD, A.; PONTCHATEAU, S.-J. de (1656),

67



A adoragao em torno do Santissimo Sacramento Eucaristico, como veremos no fim deste
capitulo, era tema caro a espiritualidade da abadia e diametralmente oposto a doutrina
calvinista, hostil a nogdo de transubstanciagdo. Poderiam os jesuitas ignorar essa informagao?
Evidentemente, ndo. Estamos, provavelmente, diante de um artificio de amplificagdo — muito
difundido a época como um lugar-comum —, o qual escapa a uma leitura exclusivamente

empirica da querela, razdo pela qual consideramos prudente esmiugé-lo com maior atengao.

1.3.2 A amplificacdo e a comparacao na estrutura difamatoria

De acordo com a Retorica de Aristoteles, as provas de persuasao fornecidas pelo
discurso poderiam ser divididas em trés espécies: o ethos, quando se utilizava como elementos
da prova o carater do orador; o logos, que se baseava na utilizacdo da razdo como forma de
persuasdo e o pathos, quando se apelava a comoc¢do emocional. Conforme veremos mais
adiante, todos esses recursos de prova aparecem em maior ou em menor grau nas publicagdes
da querela. Entretanto, cabe, nesse momento, nos dedicarmos as provas oriundas do ethos e do
pathos, mais especificamente a um dispositivo elocutivo conhecido como amplificatio.

Como definida na Retdrica, a amplificacdo tinha por objetivo alterar a disposi¢cdo do
publico e mover seus sentimentos**?, sendo, portanto, ideal para o elogio ou para o vitupério®**
que, nesse caso, era o emprego mais comum promovido pelos jesuitas. Outra pratica
comumente associada a amplificatio era a comparacao, a qual, nos casos de vitupério, era feita
com figuras conhecidas e de pior fama®*, a fim de trazer para diante dos olhos do publico o
mal a ser destacado, despertando a sua indigna¢do. Em nosso recorte, o elemento de
comparagdo era dado pelos calvinistas que, ao contrario dos jansenistas, ja haviam sido
excluidos do corpo catolico, com seu status de heréticos plenamente consolidado.

Essa pratica foi bem difundida nos manuais de retdrica — por exemplo, Cicero, em Do
Orador propds que a amplificagdo dos temas — uma das qualidades mais altas do orador®*> —
fosse utilizada para inflamar ou para apaziguar o juiz, destacando também a comparagdo como

uma das formas de vitupério ou de elogio, pois ressaltava os vicios ou as virtudes daquele que

Response a un écrit publié sur le sujet des miracles qu'il a plu a Dieu de faive a Port-Royal depuis quelque temps
par une Sainte Epine de la couronne de Notre Seigneur. p. 1.

22 ARISTOTELES. Retérica. Trad: Manuel Alexandre Janior, Paulo Farmhouse Alberto e Abel de Nascimento
Pena. Sao Paulo: Folha de Sao Paulo, 2015. p. 63.

233 Ibidem. p. 90.

234 Ibidem.

235 C{CERO. Do orador. SCATOLIN, Adriano. 4 inven¢do do orador de Cicero: um estudo a luz de Ad Familiares
I, 9, 23. Tese de doutorado apresentada ao Departamento de Letras Classicas ¢ Vernaculas da Universidade de Sao
Paulo, Sao Paulo, 2009. p. 282.

68



se pretendia diminuir ou elevar®*®. Ainda entre as autoridades latinas, Quintiliano, na Instituicdo
Oratoria, asseverou que a amplificacdo ressaltava uma das maiores forgas da eloquéncia: a
capacidade de compelir o juiz para além daquilo que era levado pela propria natureza dos
fatos?’.

O uso da comparacdo como ferramenta persuasiva €, sem davida, “um fendmeno de
longissima duragdo”?*®. Em sua minuciosa anlise dos manuais de retorica da Europa na época
moderna, Peter Mack chamou a atencao para os compéndios de Bartolomeu Keckemann e de
Nicola Caussin (membro da Companhia de Jesus), os quais ddo instru¢des acerca do uso

239 Outro manual, escrito por um contemporaneo da querela do Santo

patético da amplificacao
Espinho, nos oferece importantes informagdes sobre o uso da comparacdo e como ela se
enquadrava nas categorias aristotélicas de prova pelo pathos. Estamos nos referindo ao livro La
rhétorique, ou L art de parler, feita sob a autoridade do padre oratoriano Bernard Lamy. Nesse
compéndio, Lamy tratou — dentre outros varios assuntos — de figuras e de lugares-comuns.
Seguindo os principios da Retorica de Aristételes e do Orador de Cicero, o autor apregoou que
uma das formas de se excitar as paixdes em seus respectivos auditorios era trazer a tona a
presenca do objeto, haja vista que, muitas vezes, a sua distdncia poderia embacar as percepgdes

240 Uma das formas de fazé-lo seria por

emocionais daqueles a quem se objetivava comover
meio da comparacao, exemplificada por ele em passagens da Biblia, como o Salmo 17 que
compara as leis de Deus ao ouro e ao mel, como vistas a exaltar os mandamentos>*!. Mais
adiante, Lamy acrescentou um comentario que julgamos ser importante para compreender o

uso da comparagao:

Observai duas coisas na Comparagdo: a primeira ¢ que ndo devemos buscar uma
relagdo exata entre todas as partes de uma Comparagdo e o assunto do qual estamos
falando. Ai estdo incluidas certas coisas que s6 sdo colocadas para tornar as

236 Ibidem. p. 259.

237 QUINTILIANO. Instituicdo Oratdria. Tomo III. Trad: Bruno Fregni Bassetto. Sdo Paulo: Editora Unicamp,
2016. p. 455.

238 “phénomeéne de trés longue durée”. FUMAROLI, Marc. Op cit. p. X. Essa longa duragdo, nos lembra Jodo
Adolfo Hansen, ndo pode ser confundido com uma imobilidade, ou como qualquer negacdo das mudancas
historicas. Para o autor, é possivel perceber que, nessa longa temporalidade, “coexistem temporalidades
heterogéneas” em sua vertente grega, latina e cristd, marcadas pela descontinuidade e heterogeneidade. In:
HANSEN, Jodo Adolfo. Op cit. p. 11, 12 e 14.

239 MACK, Peter. 4 history of renaissance rhetoric 1380 — 1620. New York: Oxford University Press, 2011. p. 190
e 204.

20 LAMY, Bernard. La rhétorique, ou l'art de parler. Par le R. P. Bernanrd Lamt. Prétre de I’Oratoire. Troissiéme
édition. Paris: Andre Pralard. 1688. p. 145.

241 Ibidem. p. 126. Disponivel em:
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k65583647.r=La%20rh%C3%A9torique%2C%200u%20L %2 7art%20de%2
Oparler?rk=21459;2. Acesso em 10 de janeiro 2024.

69



comparagdes mais vivas, como na comparacdo que Virgilio faz do jovem liguriano

derrotado por Camilo; com uma Pomba que est4 entre as garras de um Gavido?*.

Percebe-se que a comparacao ndo consistia, para ele, em um elo fiel entre os elementos
comparados; antes, se dava como uma alegoria proposta para afetar a emocao do publico a
quem elas eram destinadas. Dessa forma, ao comparar os jansenistas aos calvinistas, os jesuitas
nao estavam ignorando as distancias metafisicas entre ambos, € sim utilizando-se de uma pratica
comum com vistas a infundir no publico catdlico a repulsa ja cristalizada contra os calvinistas.
Tal artificio era perfeitamente discernivel aos atores da época por seus efeitos elocutivos. O

mesmo principio se aplica, como vimos, a amplificagao.

1.3.3 Consideragdes sobre o molinismo e o semipelagianismo

Apesar de desconhecermos qualquer trabalho dedicado a esse tema, temos evidéncias
para acreditar que algo parecido ocorreu com o termo “molinismo”. Na décima sétima
Provincial, por exemplo, Pascal resumiu os ataques de Annat a uma campanha de promogao do
molinismo jesuita, tirando o foco das recentes condenagdes dirigidas as proposicdes de

Jansénio:

Mas tudo isso € feito com mistério. Todas as suas a¢des sdo politicas. Devo explicar
por que vocé ndo explica esse sentido de Jansénio. Escrevo apenas para revelar seus
projetos e para torna-los intteis ao revela-los. Devo, portanto, ensinar aqueles que néo
o sabem que o seu principal interesse nesta disputa é engrandecer a graga suficiente
do seu Molina, vocé ndo pode fazé-lo sem arruinar a graca eficaz que lhe ¢é
completamente oposta®*.

Assim como ocorreu com o jansenismo, o molinismo foi pintado pelos jansenistas de
forma tipificada e ampliada, como se a sua aceitagdo se desse por igual em toda a Companbhia.
Todavia, segundo Jacob Schmutz, o molinismo estava longe de ser uma forga teologica
hegemonica entre os inacianos, que viram prosperar muito mais as formula¢des tomistas de

Francisco Suarez (1548 — 1617) e de Gabriel Velazquez (1549 — 1604)**. A falta de alicerces

242 Remarquez deux choses dans la Comparaison: la premiere que I'on ne doit pas rechercher un rapport exact
entre touts les parties d'une Comparaison, et le sujet don on parle. On y fait entrer de certaines choses qui n'y sont
placées que pour rendre Comparaisons plus vives, comme dans la comparaison que Virgile fait de ce jeune Ligurien
vaincu par Camille; avec une Colombe qui est entre les ferres d'un Epervier. Ibidem. p. 127.

243 Mais tout cela se conduit avec mystere. Toutes vos demarches sont politiques. II faut que j'explique pourquoy
vous n'expliquez pas ce sens de Jansenius. Je n'écris que pour découvrir vos desseins, et pour les rendre inutiles en
les découvrant. Je dois donc apprendre a ceux qui l'ignorent, que vostre principal interest dans cette dispute estant
de relever la grace suffisante de vostre Molina, vous ne le pouvez faire sans ruiner la grace efficace qui y est tout
opposée. PASCAL, Blaise. Les Provinciales. Cologne: Pierre de la Valée, 1657. p. 353.

244 SCHMUTZ, Jacob. Molina retourne a Paris. Preficio. NICOLAS. Paola. Luis de Molina des secours de la
Grdnce. Les Belles Lettres. Paris. 2016. p. XVIL.

70



autoritativos fazia com que a propria Companhia, vez ou outra, se afastasse das teses de Molina,
especialmente até meados do século XVII, quando suas formulagdes ainda eram minoritarias e
beiravam a condenacio®*.

Tal qual os jesuitas, que buscavam aproximar o jansenismo do calvinismo, esses
também procuravam imputar as teses de Molina a heresia do semipelagianismo, como podemos

ver na terceira Provincial:

E assim admire as maquinas do Molinismo, que fazem reversdes tdo prodigiosas na
Igreja: que aquilo que € catolico nos Padres, torna-se herético no Sr. Arnauld. Que o
que era herético nos Semipelagianos, torna-se ortodoxo nos escritos dos Jesuitas. Que
a antiga doutrina de Santo Agostinho ¢ uma novidade insuportavel; e que as novas
invengdes que fazem todos os dias a nossa vista passam pela antiga fé da Igreja?*S.

O trecho chama a atencdo, pois aqui, Pascal ndo apenas associa o molinismo ao
semipelagianismo — referindo-se a uma heresia milenar —, como também acusa a inventividade
dos molinistas que introduziam “novidades” no seio da cristandade catolica, fazendo-se passar
pela “antiga fé da Igreja”. A aparente contrariedade das acusacdes ¢ melhor compreendida se
levarmos em conta os efeitos patéticos e, ndo necessariamente, 16gicos da enunciacdo. Nesse

caso, valia o mesmo principio de comparagdo e de amplificatio presente na oratoria jesuitica.

1.4. A violéncia publicitaria e o ethos do cisma

A associagdo entre jansenistas e calvinistas ou a dos molinistas com os pelagianos, era
apenas uma das formas de promover o vitupério dos adversarios nas disputas letradas. Outro
grande objetivo era lancar sobre os oponentes uma sombra de suspei¢cao daquele que pode ser
considerado um dos maiores pecados dentro da configuracao teologico politica das monarquias

catélicas do século XVII: a cisdo do Corpo de Cristo®*’.

25 Ibidem. p. XV1 e XVIL.

248Et ainsi admirez les machines du Molinisme, qui font dans I'Eglise de si prodigieux renversemens: Que ce qui
est catholique dans les Péres, devient hérétique dans M.Arnauld: Que ce qui estait hérétique dans les
Semipelagiens, dévient orthodoxe dans les escrits des Jesuites : Que la doctrine si ancienne de S. Augustin est une
nouveaute insupportable; et que les inventions nouvelles qu'on fabrique tous les jours a nostre veug, passent pour
l'ancienne foy de 'Eglise. PASCAL, Blaise. Op cit. p. 67.

247 Em se tratando das monarquias catolicas entre os séculos XVI e XVII, a fronteira entre o politico e o religioso
ndo estava tdo bem definida. Contrariando as opinides correntes de que a instituicdo dos Estados Nacionais
modernos representou um recuo da logica religiosa presente na Idade Média, Alcir Pécora reivindica que o mais
correto seria compreender que, nesse processo, “ndo se trata de secularizagdo da Igreja, mas de sobrenaturalizagdo
do Estado”. PECORA, Alcir. Op cit. p. 26.

71



1.4.1 A ameaca protestante e o perigo da cisao

Entre os séculos XVI e XVII, o catolicismo europeu no geral, e o francé€s em particular,
foi assombrado por esse fantasma — o perigo da cisdo. Desde as 95 teses de justificacao pela fé
sustentadas por Martinho Lutero em 1517, o rastilho da divisdo se espalhou como o da poélvora.
De Jodao Calvino na Basileia, passando por Henrique VIII na Inglaterra, o cristianismo
reformado fazia divisdes, até mesmo, em seu proprio ventre quando anabatistas ameacaram a
unidade eclesiastica luterana recém-formada, abrindo, por conseguinte, um periodo de disputas
e de persegui¢des destes contra aqueles*®.

Para Denis Crouzet, o surgimento das religides reformadas na Franca apresentava-se
como um enorme problema, ndo apenas para o clero catdlico, mas para o proprio Estado, uma
vez que elas representavam o mal maior da quebra de hierarquia®*’. Longe de ser apenas o fruto
de uma discordéancia ideoldgica, a intolerancia ao movimento reformado impunha-se como uma
necessidade, tendo em vista que o ataque a hierarquia era um golpe direto a ordem natural do

250

corpo mistico do Estado”" e que levaria a toda a sua destrui¢ao. Em uma sociedade de tal forma

estratificada, em que as desigualdades compunham a prépria razdo de ser do corpo politico®!,

o rompimento com o ordenamento eclesidstico significaria um perigo para a propria monarquia

francesa, cuja pessoa do rei despontava como a figuracdo da imagem de Cristo?>2.

248 JOHNSON, Paul. Histéria do Cristianismo. Trad: Cristina de Assis Serra. Rio de Janeiro: imago Ed, 2001, p,
347 —349.

249 CROUZET, Denis. Une histoire a I’envers? Le roi et la division de la foi dans le royaume de France au XVle
siécle. In; Ed. By H. Daussy, V. Chichkine; Editor-in-chief A. Y. Prokopiev. Saint-Peters burg: PRAVO. Politique
et religion dans la France du XVlIe siécle. 2016. Vol. 1(13). p. 86.

239 Em sua obra paradigmatica sobre esse tema: A Cultura Juridica Europeia: Sintese de um Milénio, Antdnio
Manuel Hespanha nos informa que os pressupostos sustentados pelo aristotelismo tomista foram vitais na criagdo
da ideia de que existia uma ordem no corpo juridico e politico que, assim como no mundo natural, estabelecia
lugares e fungdes para todos os entes envolvidos. Esse principio teleoldgico que retira as suas forgas da metafisica
das causas aristotélicas — em especial da quarta causa, a final (thelos no grego) — veio a se somar as epistolas
paulinas referentes ao governo do Corpo de Cristo que dedicava a cada ente da corporacdo um lugar e uma fungdo
especifica, tal e qual a dos 6rgdos e dos membros do corpo fisico (1 Cor 12,12-18). Essa disposi¢ao era calcada
por leis fundamentais que, assim como aquelas que governavam a natureza, independiam da vontade do individuo,
sendo o desrespeito a tais leis um atentado a todo ordenamento do corpo, ou seja, de toda a sociedade e de todo o
Estado. HESPANHA, Anténio Manuel. Cultura juridica europeia. Sintese de um milénio, Coimbra: Almedina,
2012, p. 101 a 106.

21 Ibidem, p, 108.

252 Sobre a difusdo e o enraizamento dessa visdo geminada do monarca, Kantorowicz fala, por exemplo, de um
curioso caso da tripla condenag@o do suicidio na Inglaterra que, nas palavras do juiz superior Lorde Deyer, atentava
contra a natureza, “uma vez que era contrario a lei de autopreservacdo”, contra Deus, ja4 que constituia uma
“violagdo ao sexto mandamento” e contra o rei, “pelo fato de que, com ele, o rei havia perdido um Sudito e, sendo
ele a Cabega, perdeu um de seus Membros misticos”. Como podemos perceber, a natureza corporativa do Estado
estava muito bem difundida no periodo, inclusive em monarquias nao catdlicas, como € o caso da Inglaterra do
século XVI e XVII. KANTOROWICZ, E. H. Os dois corpos do rei: um estudo sobre teologia politica medieval.
Sao Paulo: Companhia das Letras, 1998. p. 26.

72



Para Denis Crouzet, a fé reformada pretendia comungar, a0 menos em suas primeiras
décadas, com a Igreja primitiva na busca de uma religido calcada na relagdo entre o fiel e a
Palavra, sendo, portanto, pratica em sua esséncia e desvinculada de estruturas institucionais?>>.
Vista aos olhos do corpo eclesiastico e das monarquias catélicas, as teses protestantes (como a
sola scriptura) comprometiam as instancias de mediagdo entre Deus e os homens e, por isso,
incitavam a autonomia do fiel diante do corpo eclesiastico — logo, também do politico*>*. Pesava
sobre a nascente comunidade a acusagao de “comer cru o Evangelho”, uma disposi¢ao que s
poderia levar ao rompimento da ordem cosmopolitica, a devassidao, as paixdes irrefreadas e ao
comprometimento da salvagio coletiva®>”.

Na Franca, o crescimento das fac¢des calvinistas — também conhecidos como
huguenotes — era acompanhado de uma sangrenta repressdo, a medida que a guerra de religido
(1562 a 1598) se difundia pelo reino. Com a conversdo de Henrique de Navarra ao catolicismo,
a fim de que pudesse assumir o trono, o longo conflito chegou ao fim em 1598 com a assinatura
do Edito de Nantes — ndo sem antes de graves celeumas que deixaram a Francga a beira da ruina.
Em outras partes da Europa, porém, a paz tardaria a chegar, com protestantes e com os catolicos
se digladiando até o estabelecimento da paz de Vestefalia, em 1648, ap6és um longo conflito
que se estendeu por trinta anos.

Visando evitar esse que seria o pior dos males, as controvérsias letradas despontaram
como mais um campo de batalha, em que a violéncia das plumas concorreria com a mobilizagao
das tropas e a destruicao do adversario poderia se dar ndo apenas pela espada, mas também pela
pena. Para os defensores da monarquia catolica francesa, essa forma superior de enfrentamento
poderia mitigar os males da guerra aberta, criando a oportunidade da destrui¢do do pecado no
adversario, sem implicar, necessariamente, em sua obliteragdo fisica. Segundo Luiz César de
S4, as querelas letradas do Antigo Regime eram uma forma encontrada pela monarquia de

256

reduzir o perigo da cisdo ao institucionalizar os conflitos*°. Nao obstante, a violéncia letrada

nao excluia a violéncia fisica e, a depender do caso, poderia servir como um meio para ela.

1.4.2 O ethos do cismatico
Uma das formas de se alcangar ambos os propositos, seria através da criagdo de um

ethos que, promovido pelas campanhas polémicas publicitarias, seria imposto ao adversario.

253 CROUZET, Denis. Op cit, p, 89.

234 Ibidem, p, 87.

25 Ibidem, p, 93.

256 DE SA, Luiz César. Alegoria de uma guerra poética: figuras da autoridade na Franca do século XVII. Revista
de Historia DH FFLCH: n. 181. 2022.

73



Dentro dos critérios de prova pelo ethos. Conforme estabelecido por Aristoteles, o
convencimento se dava “quando o discurso ¢ proferido de tal maneira que deixa a impressao de
o orador ser digno de fé”, sendo esse um dos “principais meios de persuasio”?’. Luiz César de
Sa chama a atengdo para a forca desse dispositivo, derivado da compreensdo aristotélica de
propensdo natural do auditério a justica e a verdade, motivo pelo qual o discurso persuasivo
seria tomado, probabilisticamente, como verdadeiro®*8. Dessa forma, tal disposi¢do ndo seria

fruto de uma opinido prévia, e sim um efeito do proprio discurso?”

. O autor nos lembra, ainda,
que a prova pelo ethos nao deve ser confundida com a opinido aceita pela maioria dos sabios
(endoxa), pois, nessa, a autoridade resultava do escrutinio coletivo e impessoal, enquanto
naquela, a autoridade promovida pelo ethos derivava da pericia discursiva do orador em
situacdes especificas. De modo parecido, Quintiliano advogava em favor do “bom carater” do
orador que, ndo sendo conhecido, deveria ser apresentado como forma de captar a benevoléncia
nos litigios aos quais estivesse envolvido®®’. Oradores latinos como Cicero e o proprio
Quintiliano concorreram também para a imbricagdo entre o ethos ¢ a autoridade, na medida em
que emulavam, em seu discurso, personagens consagrados pelo tempo, cujos feitos e o engenho
os tornavam exempla aos quais o orador do presente deveria se associar?®!.

Na oratdria crista, esse principio foi acrescido aos valores pregados pelos discipulos,
pelos profetas e pelo proprio Cristo que, como relatam os Evangelhos, “ensinava como
autoridade”, ndo como os mestres da lei, escribas e fariseus?®>. Em seu manual de retorica,
Bernard Lamy acrescentava que a boa fama era fundamental para o orador cristdo, tendo em
vista que a vida em conformidade com as leis de Deus era a marca de Jesus Cristo®%.

Dessa forma, vilipendiar um adversario seria um passo importante na criagdo de uma
autoridade negativa, ou seja, na invengdo de uma persona que nao devesse ser emulada, como
fez o padre Antdnio Vieira em seu sermao da sexagésima, no qual apontava para o que os

264

pregadores ndo deveriam fazer ao elaborar os seus sermdes~**. A fim de cumprir semelhantes

objetivos, os jesuitas se dirigiram aos jansenistas da seguinte forma:

257 ARISTOTELES. Op cit. p. 63.

28 DE SA JUNIOR, Luiz César. Op cit, p. 223.

2 Ibidem.

260 QUINTILIANO. Op cit. p. 451.

261 DE SA JUNIOR, Luiz César. Op cit. p. 228.

262 Mateus 7:29.

263 LAMY, Bernard. Op cit. p. 331 € 332.

264 HANSEN, Jodo Adolfo. O discurso engenhoso no Sermdo da Sexagésima. In: SARAIVA, Antonio José. O
discurso engenhoso. Sao Paulo: Perspectiva, 1980.

74



E, decerto, cumpre reconhecer que ndo foi sem uma Providéncia singular que Deus
quis eleger um dos instrumentos da Paixdo de Jesus Cristo para servir de remédio e
antidoto contra uma nova heresia, a qual se opde diretamente a virtude e ao mérito da
Paixdo desse mesmo Jesus Cristo, pois os sectdarios [grifo nosso] de Jansénio negam
que este divino Salvador ofereceu seu sangue e sua morte pela salvagido de todos os
homens: eles ousam até sustentar com uma estranha impiedade, que Jesus Cristo ndo
orou para a salvacgdo dos pecadores que perecem por sua impeniténcia, quanto pela
salvagdo dos demonios: embora o apodstolo Sdo Paulo nos declare expressamente o
contrario; assegurando-nos que existe um Jesus Mediador de Deus e dos homens, que
se entregou em redencao por todos os homens; e que este divino Redentor deseja que
todos os homens sejam salvos e cheguem ao conhecimento da verdade. E que o amado
discipulo Sdo Jodo nos ensine que, se algum de nos pecar, temos um Advogado junto
ao Pai Celestial, e este Advogado ¢ Jesus Cristo, o Justo, que no sé é a propiciacdo
pelos nossos pecados, mas também pelos pecados de todos>®,

Pela primeira vez em nossa documentagao, os seguidores de Jansénio sdo chamados de
sectateurs, o que lhes renderia uma imagem inequivoca de cismaticos e de heréticos. Como
aponta Tatiana Baranova, nesse tipo de querela por libelos, a representagao que se fazia do
adversario era parte inseparavel das estratégias de difamacdo?®®. Como elemento dessa
representacdo, havia a tentativa de utilizar elementos pré-existentes para se construir um estado

de espirito hostil ao alvo vituperado?®’

que, como devemos lembrar, ainda ndo havia sofrido
com as condenagdes promovidas pela constituicdo Ad Sanctam beati Petri, de 1656. No caso
dos jesuitas, eles se valeram das condenagdes fulminadas anteriormente pela Santa Sé contra
os postulados da graga de Jansénio, na base da criacao de um estigma cismatico a ser vinculado
a todas as outras acusagdes, especialmente as que careciam de lastro empirico.

Outros exemplos dessa forma elocutiva podem ser vistos quando os padres da

Companhia relacionam as condenagdes a quebra da hierarquia eclesiastica, o que invalidaria

qualquer evidéncia de que pudesse ser apresentada por milagres e por sinais maravilhosos.

265 Et certes il faut avoiier que ce n'est pas sans une particuliere Providence, que Dieu a voulu choisir un des
instrumens de la Passion de Jesus-Christ, pour servir de remede e d'antidote contre une nouvelle heresie, qui est
directement opposée a la vertu e au merite de la Passion du mesme Jesus-Christ, puisque les sectateurs de Jansenius
deniet que ce divin Sauveur ait offert son sang e sa mort pour le salut de tous hommes: e mesme ils oset soustenir
avec une estrange impieté, que Jesus Christ n'a non plus prié pour le salut des pecheurs qui se perdent par leur
impenitence, que pour le salut des demons: quoy que I'Apostre saint Paul nous declare expressement tout le
contraire; nous asseurant qu'il y a un Jesus Mediateur de Dieu et des hommes, qui s'est donn¢ lui-mesmeen
redemption pour tous les hommes; et que ce divin Redempteur veut que tous les hommes soient sauvez, et viennent
a la connoissance de la verité. Et que le bien-aimé Disciple S. Jean nous ensigne, que si qulq'un de nous venoit a
pecher, nous avons un Advocat auprés du Pere Celeste, et cét Advocat est Jesus-Christ le Juste, lequel est la
propitiation pour nos pechez: et non seulement pour nos pechez, mais aussi pour les pechez de tout le monde.
ANNAT, Francois. Rabat-joye des jansenistes ou Observations necessaires sur ce qu'on dit estre arrivé au Port-
Royal, au sujet de la sainte espine. Par un docteur de I'Eglise catholique. 1656. p. 10.

266 DEBBAGI-BARANOVA, Tatiana. Libelles et jeu politique pendant les guerres de religion I’exemple du parti
protestant (1562 — 1570). In: By H. Daussy, V. Chichkine, A. Y. Prokopiev. Politique et religion dans la France
du XVI siecle. Saint-Petersburg: PRAVO, 2016. p. 153.

267 Ibidem. p. 167.

75



[...] tendo a certeza de que, embora todos fossem brilhantes em milagres, nem por isso
seriam menos heréticos, enquanto permanecessem obstinadamente mantendo seus
erros, contra a autoridade da Igreja. [...]Finalmente, para aprofundar um assunto que
ndo tem outros limites além dos da onipoténcia divina, bastara, para a resolucdo da
questdo proposta, observar que quando Deus opera algum milagre em lugares
infectados suspeitos de heresia, ou pelas maos de pessoas que ndo tém uma fé sa e
ortodoxa, ¢ ordinariamente para adverti-los a renunciar a seus erros, reconhecer e

confessar a verdade®¢8.

O mesmo argumento ¢ replicado no segundo libelo jesuita, no qual os jansenistas sdo
censurados por, supostamente, divulgarem novos milagres ocorridos na abadia sem a
autorizagao das instancias superiores eclesiasticas. Fica evidenciado nesse trecho a oposi¢ao
entre dois ethe distintos no seio da Igreja, um formado por agentes rebeldes — a autoridade
clerical, chamados de “filhos de Belial” — e outro formado por “toda a Igreja” e pelos

“verdadeiros discipulos”:

Eis, pois, toda a Igreja que estritamente proibe admitir ou publicar qualquer novo
milagre que, primeiro, ndo tenha sido reconhecido e aprovado pelo Bispo: e eis os
Senhores Jansenistas, que se dizem filhos mui submissos ¢ mui obedientes a Igreja;
os quais, desejando responder aos reproches que lhes sdo feitos por sua rebelido e
contumacia contra a Igreja, iniciam sua resposta com uma agao de rebelido expressa
e formal contra a Igreja: publicando por sua propria autoridade multiplos novos
milagres, sem qualquer reconhecimento nem aprovacao dos Superiores Eclesiasticos.
Tao verdadeiro ¢ que esses Senhores estdo habituados a ndo obedecer, o que ¢ o
proprio espirito do Jansenismo. Verdadeiros filhos de Belial, que romperam e
sacudiram o jugo da obediéncia Cristd; e que disseram em seus coragdes que ndo
queriam submeter-se: bem diferentes daqueles a quem Sao Pedro chama Filhos da
obediéncia; os quais sdo os verdadeiros discipulos daquele que preferiu perder a vida

a obediéncia®®.

268 [...] estant tres-asseuré que bien qu'ils fussent tout éclattans en miracles, ils n'en seroient pas pour cela moins
heretiques, tant qu'ils demeureront obstitnez a soustenir leurs erreurs, contre l'authorité de I'Eglise [...]Enfin pour
nous estendre davantage sur une matiere qui n'a point d'autres bornes que celles de la Toute-puissance divine, il
sussira pour la resolution de la question proposée, d'observer que quand Dieu opere quelque miracle dans les lieux
infectez ou suspects d'heresie, ou entre les mains des persones qui n'ont pas une foy saine & Orthodoxe, c'est
ordinairement pour les advertir de renoncer a leurs erreurs, & de reconnoistre & confesser la verité. ANNAT,
Francois. Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de la response
faite par MM. de Port-Royal, a un escrit intitulé: "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé a Port-
Royal au sujet de la Saincte Espine”. Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie 1657. p. 16 e 17.

269 Vpoila donc toute I'Eglise qui deffend estroitement d'admettrer, ou de publier aucun nouveau miracle, que
premierement il n'ait esté reconnu et approuvé par 'Evesque: et voicy Messierus les Jansensites qui se disent enfans
tres-soumis et tres-obeyssans a 1'Eglise; lesquels voulans répondré aux reproches qu'on leur fait de leurs rebellion
et contumace contre I'Eglise, commecent leur réponse par une action de rebellion expresse et formelle contre
I'Eglise: publiant leur propre authorité plussieurs nouveaux miracles, sans aucune reconoissance ny approbation
des Superieurs Eclesiastiques. Tant il est vray que ces Messieurs sont habituez a ne point obeyr, que est le propre
esprit du Jansenisme. Vrais enfans de Belial, qui ont rompu et socoiie le jug de I'obeyssance Chrestienne; et qui
ont dit en leur coeur, qu'ils ne vouloient point se solimettre: bien differens de ceux que Sainct Pierre appelle Enfans
d'obeyssance; qui sont les veritables disciples de celuy qui a mieux aimé perdre la vie, que 'obeyssence. Ibidem.
p. 22.

76



Nesse momento, a segunda condenacdo ja havia ocorrido e, paralelo a esse embate,
desdobrava-se a querela entre questdes de juizo e questdes de fato. Dessa forma, os jesuitas
parecem dar uma resposta, nao s6 aos novos relatos de milagres ocorridos em Port-Royal, mas
também atribuir a luta dos jansenistas ao redor da existéncia — ou ndo — das cinco proposigoes
nas obras de Jansénio a rebelido aberta contra a Igreja. O texto faz referéncia, mesmo que sutil,
aos jesuitas, os quais, como o reflexo oposto no espelho, se colocam ao lado de “toda a Igreja”
na luta contra os “filhos de Belial”, termo empregado na Biblia frequentemente para se referir
aqueles que haviam se afastado dos caminhos de Deus?"’.

Como uma peti¢do de principio, a “rebeldia” dos jansenistas contra o corpo hierarquico
eclesidstico tornaria rota qualquer interpretacdo que Port-Royal e seus aliados pudessem
elaborar acerca dos acontecimentos milagrosos. Essa disposicdo argumentativa deveria ser
levada em conta pelo publico que, somente depois, viria analisar o argumentario produzido por
ambos os lados, realizando, desse modo, o contrario do que Lamy postulava ao orientar acerca
das marcas do bom orador cristao.

Tais acusacdes ganhavam corpo junto as amplificacdes e as comparagcdes com 0s
calvinistas, ensejando contra os jansenistas a utilizacdo de toda a violéncia permitida pelas
palavras, pois 0 que estava em jogo era alegadamente a manutencao e a sanidade do Corpo de
Cristo. Como bem destaca Etienne Anheim, a violéncia nesse tipo de querela letrada tomava,
muitas vezes, a forma da negagdo da razao do outro, e ndo somente da refutagdo logica de seus

argumentos®’!

. Era, justamente, nesse proposito que repousava as provas pelo ethos, pois, a
medida que avangava a disputa, concretizava-se a transicdo do desprestigio das teses para o
desprestigio do adversario®’?, assaltado pelo estigma da heresia e da desobediéncia. A vista

disso, o argumento €, mais uma vez, apenas uma das variaveis da equacao.

1.4.3 Rebeldes, fariseus e a ira santa
Construida ao redor dos jansenistas a suspeicao do cisma e da rebeldia, autorizava-se

contra eles a justa indignagao:

Ora, como essas persegui¢cdes de Port-Royal s3o mui distintas das da Igreja, assim
também os perseguidores de que os Jansenistas se lastimam sao sobremaneira diversos

270 Como € possivel perceber nas seguintes passagens: Deuteronémio 13:14 e 15:9, Juizes 19:22 € 20:13,eem I e
1 Samuel em diversos versiculos.

27! ANHEIM, Etienne. L’humanisme est-il um polémisme? A propos des Invectives de Pétrarque. In: AZOULAY,
Vincent. BOUCHERON, Patrick. Le mot qui tue: une histoire des violences intellectuelles de [’antiquité a nos
Jjours. Sewessel: Champ Vallon. 2009. p. 126.

272 Ibidem. p. 136.

71



daqueles que outrora afligiram a Igreja. E esses Senhores, na pagina duodécima de
seu libelo, explanaram com bastante clareza seus sentimentos sobre este assunto, onde
falam de uma conspiragdo feita contra eles no més de Margo passado; pois é assim
que qualificam, com sua modéstia ¢ humildade usuais, o que entdo se efetuou, em
execugdo da censura da Sorbonne, pela autoridade ¢ mesmo por ordens expressas do
Rei: De sorte que, se quiserem sinceramente confessar o que lhes vai na mente, dirdo
que seus perseguidores ndo sdo outros sendo aqueles que os premiram e os quiseram
obrigar a renunciar a doutrina condenada de Jansénio e a submeter-se humilde e
sinceramente a autoridade da Igreja! E, para falar abertamente, esses perseguidores
ndo sdo outros que o Papa, os Bispos, os Doutores e, geralmente, todos os que
autorizaram, sustentaram e defenderam a verdade da Fé Catolica contra seus designios
perniciosos. E apds isso, ainda ousardo dizer que Deus fez um milagre para proteger
sua inocéncia contra esses perseguidores e os livrar de suas perseguicdes!"?’3.

Em um dos raros usos da exclamagdo que, como ressaltou Causin em La Retorique,
cumpria as mesmas fungdes patéticas da comparagdo, por exaltar e agucar os crimes
cometidos?’*, os jesuitas reduzem as dentincias de perseguicio feitas pelos jansenistas a justa
disciplina catdlica contra as ideias condenaveis de Jansénio. Ao utilizarem o milagre como o
alibi para as teses do bispo de Ypres, invocando contra si uma injusta perseguicio, os
jansenistas cometiam, na verdade, uma arbitrariedade que, longe de surtir os efeitos de captacao
da benevoléncia e da compaixao do publico, deveria, antes, suscitar indignagao.

Na Retorica, Aristoteles definiu a indigna¢do como sendo o contrario da pena, a qual
era sentida quando males imerecidos se abatiam sobre os inocentes. Ja a indignacdo seria
despertada ao se ver os injustos gozarem de felicidade e de dadivas de que ndo eram

merecedores?”?

. Como vimos, o primeiro libelo jesuita foi produzido justamente para dar “um
remédio contra essa alegria perniciosa”?’® dos jansenistas que, de forma torpe, utilizaram-se de
uma dadiva imerecida, destinada a sua conversao, para reforcar a sua posi¢ao de rebeldia diante

da Santa Sé, da Sorbonne e das demais autoridades eclesiasticas. Eis o que motivava a

273 Or comme ces persécutions du Port-Royal sont fort différentes de celles de I'Eglise, aussi les persecuteurs dont
se plaignent les Jansenistes, sont tout autres que ceux qui ont autrefois tourmenté 'Egliseglise: Et ces Messieurs
ont assez expressemnts declaré leurs sentimens sur ce sujet dans la page douziesme de leur libelle; ou ils parlent
d'une conjuration faite contre eux au mois de Mars dernier, car c'est ainsi qu'ils qualifient, avec leur mosdestie &
humilité ordinaire, ce qui fut fait en ce temps-1a, en execution de la censure de Sorbonne, par 'authorité & mesme
par les orders exprés du Roy: De sorte que s'ils veulent sincerement avotier ce qu'ils ont dans la pensée, ils diront
que leurs persecuteurs ne sont autres, sinon ceux qui les ont pressez, & qui les ont voulu obliger de renoncer a la
doctrine condamnée de Jansenius! & de se soumettre humblement & sincerement a 'authorité de 1'Eglise: Et pour
parler ouvertement, ces persecuteurs ne sont autres que le Pape, les Evesques, les Docteurs, & generallment tous
ceux qui ont authorisé, soustenu, & deffendu la verité de la foy Catholique contre leurs pernicieux dessenins. Et
apres cela ils oferont dire que Dieu a fait un miracle pour proteger leur innocence contre ces persecuteus, & les
delivrer de leurs persecutions. ANNAT, Frangois. Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre les
déguisemens et artifices de la response faite par MM. de Port-Royal, a un escrit intitulé: "Observations nécessaires
sur ce qu'on dit estre arrivé a Port-Royal au sujet de la Saincte Espine”. Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en
théologie 1657. p. 25.

24 MACK, Peter. Op cit. p. 203.

275 ARISTOTELES. Op cit. p. 138.

276 ANNAT, Frangois. Rabat-joye des jansenistes ou Observations necessaires sur ce qu'on dit estre arrivé au Port-
Royal, au sujet de la sainte espine. Par un docteur de l'Eglise catholique. 1656. Introducao.

78



indignagdo dos jesuitas, tomada aqui como um ato de nobreza, uma vez que “é por causa da
superioridade que se indignam os homens™?’’. Dessa forma, ao demonstrar indignagio, o autor
se colocava efetivamente como superior aos seus antagonistas, € estes, por sua vez, eram

considerados insensatos, pois haviam trocado a justi¢a pela injusti¢a®’®

. Longe de se reduzirem,
exclusivamente, a uma expressdo de inconformismo e de paixdo zelosa, as exclamacdes
jesuiticas sdo, também, um artificio de exposicdo da superioridade moral daqueles que
combatiam o jansenismo.

Os apologistas da autoridade de Jansénio reagiam a essas acusagdes, buscando construir
ao redor dos jesuitas uma é€tica que inspirasse a suspei¢do. Uma das formas de se fazé-lo era
através da comparacao entre os padres da Companhia e os fariseus do Novo Testamento,

tomados como o exemplo de uma moral débil e hipdcerita, como disposto na seguinte passagem:

Ousa ele dizer: Que essa devogdo do povo é um motivo de escindalo para o proximo,
caso este seja enfermo na fé. E ndo ¢, ao contrario, um motivo de edificagdo para o
proximo, ainda que seja enfermo na fé, visto que a enfermidade da fé ndo pode ser
mais fortalecida sendo pelos milagres que se veem obter numa Casa Religiosa da
Igreja Catolica? E qual pode ser o escandalo que esse Autor nos quer fazer apreender
sendo um escandalo de Fariseus, como os proprios Tedlogos o denominam,
scandalum Pharisaorum, ao qual somos obrigados, segundo o Evangelho, a ndo dar
qualquer atencdo, e a nao deixar de bendizer a Deus a vista das maravilhas, posto que
se encontrem pessoas assaz maldispostas para se escandalizarem com o que outorga
alegria a toda a Igreja??”®

Vemos, aqui, o esfor¢o dos jansenistas em se contraporem ao argumento de que eles, de
alguma forma, estariam cortados do ramo principal da Igreja Catdlica, como fora proposto pelos
jesuitas. De outra parte, fazia-se um esfor¢o para associa-los aos fariseus, os quais deveriam ser
sumariamente ignorados. O fariseu desponta também como uma figura tipologica cuja analogia
aos jesuitas aparece de forma direta em mais trés passagem da Response, bem como em outros

escritos jansenistas, como o De [’autorité des Miracles, de Arnauld.

277 ARISTOTELES. Op cit. p. 118.

278 Ibidem. p. 91.

279 11 ose dire: Que cette devotion du peuple est un sujet de scandale pour le prochain, s'il est infirme dans la foy.
Et n'est-ce pas au contraire un sujet d'edification pour le prochain, quand mesme il seroit infirme en la foy, puisque
l'infiormité de la foy ne peut estre plus fortifiée que par les miracles qu'elle voit s'obtenir dans une maison
Religieuse de I'Eglise Catholique? Et quel peut estre le scandale que cét Auteur nous veut faire apprehendre sinon
un scandale de Pharisiens, comme les Theologiens mesmes l'appellent, scandalum Pharisaorum, aulquel nous
sommes obligez selon I'Evangile de n'avoir aucun égard, e de pas laisser de benir Dieu dans la veu€ des merveilles,
quoy qu'ils se trouve des personnes assez mal disposées pour se scandaliser de ce qui donne de la joye a toute
I'Eglise? ARNAULD, A.; PONTCHATEAU, S.-I. de (1656), Response a un écrit publié sur le sujet des miracles
qu'il a plu a Dieu de faire a Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte Epine de la couronne de Notre
Seigneur. p. 24 e 25.

79



Em uma outra passagem, os autores do libelo afirmaram que a campanha promovida
pelos inacianos contra a abadia fazia deles “imitadores dos fariseus, que dissuadirdo as pessoas
de recorrer ao mesmo JESUS, que aparece aos olhos da fé que opera em Port-Royal”?%’. O
recurso a esse argumento ¢ interessante, pois uma das principais acusagdes contra os jansenistas
era a de que eles promoviam o afastamento do crente de Deus, por meio de sua concepgao
restritiva acerca da graca, a qual, nesse trecho, aparece associada a campanha jesuitica, ja que
ela desviava a piedade popular de uma emanagao tao clara da misericordia divina.

Na conclusao da Response, vemos o argumento da rebeldia ser retomado, dessa vez ndo
em relagdo as instituigdes eclesidsticas e aos postos de comando clerical — como fizeram os

jesuitas —, mas contra o proprio Deus:

Mas se este Escritor ¢ os do seu partido tém uma paixdo inimiga por Port-Royal, ndo
devemos deixar de ter uma caridade fraterna para com eles. E isso que me leva a
adverti-los a se precaverem contra tdo deploravel ciime. Eles comegaram a condenar
e destruir as obras de Deus. Eles querem mudar a ordem de seus conselhos e alterar o
curso de sua providéncia. Eles censuram sua conduta. Dizem-lhe com efeito: cur ita
facis? Que eles se lembrem deste conselho que os mesmos inimigos de Sdo Paulo
tomaram nos Atos: se o espirito de Deus, disseram eles, ou um anjo do céu falou com
ele, ndo lutemos contra Deus. Porque a Escritura nos ensina que ndo é facil lutar
contra Ele. E isso ¢ lutar diretamente contra Deus, pois ¢ ele quem faz essas
maravilhas, e acontece onde quer, diz Santo Agostinho. [...] Se continuarem a
murmurar ¢ a queixar-se por escrito, como se fosse um escandalo. Se extinguirem em
si o espirito da piedade catolica e da caridade cristd enquanto eles querem persuadir
que o espirito da fé se extinguiu em Port-Royal, devem compreender que JESUS
CRISTO, que se vé agindo tdo bem nesta casa que é toda dele, ndo olhe para eles com
raiva do alto céu, e com tristeza ao ver a cegueira dos seus coragdes, como outrora
olhou segundo o Evangelho para aqueles a quem eles imitam na sua inveja®®!.

A peticdo por uma “caridade fraterna” para com os irmaos caidos em pecado constituia

um jogo de forgas assimétricas, tendo em vista que o requerente da misericordia divina sempre

280 Bt il se trouvera encore des imitateurs des Pharisiens, qui détourneront les peuples de recourir au mesme JESUS,
lequel paroist aux yeux de la foy afgissant a Port-Royal. Ibidem. p. 26.

281 Mais si cét Ecrivain e ceux de son party ont pour Port-Royal une passion d'ennemis, on ne doit pas laisser
d'avoir pour eux une charité de freres. C'est ce qui me porte a les advertir de se garder desormains d'une si
deplorable jalousie. Ils entreprennent de décrier e de détruire les eouvres de Dieu. Ils veulent changer 1'ordre de
ses conseils, et errester le cours de sa providence. Ils censurent sa conduit. Ils lui disent en effet: cur ita facis?
Qu'ils se souviennent de cét avis que les ennemis mesms de S. Paul prirent dans les Actes: si 1'esprit de Dieu,
dirent-ils, ou un Ange du ciel luy a parlé, ne combattons pas contre Dieu. Car I'Escriture nous apprend qu'il n'est
pas facile de combattre contre luy. Et c'est icy combattre directement contre Dieu, puisque c'est luy feul qui fait
ces merveilles, et a lieu ou il veut, dit S. Augustin. [...]S'ils continuent d'en murmurer et de s'en plaindre par des
escrits, comme d'un scandale. S'ils esteignent en eux-mesmes l'esprit de la pieté catholique et de la charité
chrestienne lorsqu'ils veulent persuader que celuy de la foy est esteint dans Port-Royal, ils doivent apprehender
que JESUS-CHRIST qu'on voit agir si hautement dans cette maison qui est toute a luy, ne les regarde avec colere
du haut du ciel, et avec tristesse de voir l'aveuglement de leur coeur, comme il regarda autrefois selon I'Evangile
ceux qu'ils imitent dans leur envie. ARNAULD, A.; PONTCHATEAU, S.-J. de (1656), Response a un écrit publié
sur le sujet des miracles qu'il a plu a Dieu de faire a Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte Epine de la
couronne de Notre Seigneur. 1656. p. 27.

80



estd em uma posi¢cdo de maior vantagem em relacdo aquele por quem essa misericordia €
requerida. Por esse motivo, citagdes desse tipo sdo muito mais presentes nos libelos jesuitas?®2.
Como um exército que comanda um cerco, 0s inacianos ofereciam, repetidas vezes, a rendi¢ao
aos jansenistas, colocando-os em uma condicdo de fragilidade que, de fato, se confirmava
quando levamos em conta o ambiente politico e social que se desenrolava com o avangar da
querela. Em um cenario de condenagdo, em que o peso das instituigdes clericais francesas
parecia cair por sobre as suas cabegas, 0s jansenistas nao tinham a quem recorrer contra os
jesuitas, dessa forma, cabia reputar a eles a macula de estarem lutando contra os propositos de
Deus. A citagdo ao livro de Atos dos Apdstolos refere-se a uma cena em que o apostolo Paulo
estava sendo julgado em Jerusalém, acusado pelos fariseus e pelos mestres da lei de corromper
a religido, uma analogia com a entdo situag¢ao de Port-Royal, assolada de maneira injusta pelos
poderes religiosos. Tentava-se, dessa forma, captar a benevoléncia do publico, mediante o tipo
da Igreja perseguida, a0 mesmo tempo em que se dispensava ao adversario o ethos farisaico
daqueles detentores do poder religioso que, perdidos em suas posicdes de prestigio, estavam
em aberta rebeldia aos céus, enquanto assolavam os eleitos de Deus.

Todos os libelos dessa querela, sejam jesuitas, sejam jansenistas, terminam com
adverténcias veladas ou explicitas ao castigo de Deus que se destinaria a cada um que nao se
convertesse de sua desobediéncia. O apelo ao castigo divino, além de servir como um recurso
comum a epiditica crista, também mostra um padrado na escalda da violéncia, igualmente usual
na oratdria sacra. Para Bernard Lamy, essa era a conduta adotada pelos pais da Igreja: “Eles
comegaram com suavidade; mas terminaram com severidade, quando a gentileza era inutil”?%,
Seguia-se, aqui, o exemplo de Santo Agostinho que teria decidido poupar Pelagio em seus
primeiros escritos, mas mudou o seu padrdo de atuagdo a medida que percebeu persistir a
obstinagio herética do monge?®*. Por fim, o Doctor Gratia se convencera de que a docilidade
do inicio deveria se converter em “remédios mais violentos e proporcionais a doencga deste

Heresiarca, seja para cura-lo, seja para alertar o povo do perigo com ele”®’,

282 Para além do Rabat-joye, encontramos apelos & submissdo e a conversdo na tréplica jesuita nas paginas
ANNAT, Francois. Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de la
response faite par MM. de Port-Royal, a un escrit intitulé: "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé
a Port-Royal au sujet de la Saincte Espine". Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie 1657. p.39 a40 ¢
43 a 44.

283 “[Is ont commencé par la douceur; mais ils ont fini par la severité, lorsque la douceur a été inutile”. LAMY,
Bernard. Op cit. p. 342.

284 Ibidem.

285 “remedes plus violens, et proportionnez a la maladie de cet Heresiarque, ou pour le guerir, ou pour avertir les
peuples du danger qu'il y avoit de communiquer avec lui”. Ibidem.

81



Para um leitor discreto a época, ou seja, dotado dos coédigos sociais atrelados aos
costumes retorico-poéticos — portanto contrario ao tipo cultural do vulgar?®® — os signos da
representacao alegdrica eram muito legiveis, de modo que poderiamos dar por indecorosos
aqueles que os tomassem de outra forma. Em seu primeiro libelo, os jesuitas, referindo-se aos

jansenistas, o fizeram da seguinte forma:

Mas seja como for que se trate dos hereges, cumpre esperar que os Catdlicos, ao verem
como ressuscitam neste século corrompido os milagres da Paixdo de Jesus Cristo,
fardo reviver em suas almas a verdadeira devocdo e piedade para com este adoravel
mistério, e conceberdo novos sentimentos de reconhecimento e de amor para com este
divino Redentor e novos desejos de honrar a memoria de sua morte, oferecendo-Lhe
e dedicando-Lhe a vida; e, tomando uma firme resolucdo de ndo viver mais para si
mesmos, mas unicamente para Aquele que quis morrer para sua salvagio®®’,

Diferente das sentengas anteriores que pretendiam representar os jansenistas como
estando fora dos ramos da videira principal, os vemos, aqui, serem chamados de catdlicos.
Mesmo que considerdssemos essa afirmativa tdo somente como um louvor ao milagre,
separando esse evento dos hereges ao qual ele foi dirigido, podemos afirmar que outras
evidéncias sustentam nossa afirmagdo. A propria existéncia do debate libelistico, bem como as
constantes ofertas de rendi¢ao oferecida pelos jesuitas, indicam que o debate se dava entre lados
muito mais proximos do que a viruléncia publicitaria dava a entender. De acordo com Denis
Crouzet, a unica linguagem cabivel aos responsaveis por cindir o corpo de Cristo era a
violéncia®®®, de modo que essa poderia ser entendida, até mesmo, como a teatralizacio da
exclusio®®, algo que ndio se apresenta aqui. Ainda nos primeiros séculos, Sdo Jerdonimo alertava
que o embates entre cristdos, especialmente aqueles da mesma casa, ndo deveria se dar como
uma “disputa de gladiadores”, antes, seu objetivo era destruir no outro aquilo que era obstaculo
para sua salvagdo®”.

Em matéria de violéncia, os proprios jesuitas reconheciam a atmosfera de paz que

circundava os jansenistas naquele momento:

286 Para referimo-nos ao conceito trabalhado por Jodo Adolfo Hansen: HANSEN, Jodo Adolfo. O Discreto. In:
HANSEN, Jodo Adolfo. Agudezas seiscentistas e outros ensaios. Sao Paulo: EdUsp, 2019.

287 Mais quoi qu'il en soit des heretiques, il faut esperer que les Catholiques voyans come ressusciter en ce siecle
corrompu, les miracles de la Passion de Jesus-Christ, feront revivre en leurs ames la vraye devotion e pieté envers
cét adorable mistere, e concevront de nouveaux sentimens de reconnoissance e d'amour envers ce divin
Redempteur e de novueaux desirs d'honoorer le souvenir de sa mort, en lui offrant e dediant leur vie; e prenant une
ferme resolution de ne vivre plus pour eux mesme, mais uniquement pour celui qui a voulu mourrir pour leur salut.
ANNAT, Francois. Rabat-joye des jansenistes ou Observations necessaires sur ce qu'on dit estre arrivé au Port-
Royal, au sujet de la sainte espine. Par un docteur de I'Eglise catholique. 1656, p. 11.

288 CROUZET, Denis. Op cit, p, 106 € 107.

289 Ibidem, p, 102.

20 FERREYROLLE, Gérard. Op cit. p. 25.

82



Antes, porém, de adentrar nesta pesquisa, esses Senhores serdo advertidos de que ¢
com mui grande imprudéncia (para ndo dizer mais) que se servem dessa palavra
'perseguicdo’, acerca de um assunto que concerne a Religido, num Reino
cristianissimo, sob o dominio de um Rei piedosissimo e mui zeloso pela conservagao
e defesa da Fé Catélica, Apostolica e Romana. E apenas em terras infiéis, ou nos
lugares que pertencem aos Principes infiéis, que os Cristdos sdo perseguidos. [...]No
tempo das perseguicdes da Igreja, demoliam-se ¢ abatiam-se as Capelas, os Templos
e outros locais que serviam as assembleias dos Fiéis: E durante a perseguicao de Port-
Royal, ali se ergueram edificios magnificos, edificou-se uma nova cidade no recinto
desse Mosteiro; e jamais os Arquitetos e os Pedreiros tiveram ali mais ocupagao do
que durante o tempo em que os Jansenistas publicaram que essas Religiosas eram
perseguidas®!.

O “rei piedoso” do qual falavam os jesuitas viria, por for¢a da violéncia de suas tropas,
expulsar, prender e enviar para o exilio as principais liderancas do jansenismo, ndo sem antes
derrubar, pedra por pedra, os “magnificos edificios” da abadia. Contudo, enquanto decorreu a
querela, essa ndo era ainda a disposi¢ao das forcas, indicando que uma grande mudanga no
delicado equilibrio do xadrez das cortes havia se operado. Teriam as a¢des letradas encampadas

pelos jesuitas e pelos demais inimigos de Port-Royal atingido o seu termo?

1.5 A cisdo do corpo de Cristo nos signos da Eucaristia

A querela entre jansenistas e jesuitas era sensivelmente afetada pela divisdo maior entre
protestantes e catolicos, uma vez que os esfor¢os de amplifica¢do e de comparagdo promovidos
por ambos os lados tendia a aproximar essas duas facc¢des catolicas de seus ja consagrados rivais
protestantes. Dessa forma, ndo ¢ de se estranhar que os mesmos temas que opuseram romanistas
e reformados sejam espelhados nas disputas internas do catolicismo, como ¢ o caso das questdes

relacionadas a eucaristia, da qual nos ocuparemos na proxima secao.

1.5.1 Corpo Mistico, Corpo Politico
No rol das doutrinas protestantes condendveis, uma se destacava por seu potencial

corrosivo para a estrutura metafisica montada em torno daquela configuragao politica e social:

2! Mais avant que d'entrer dans cette recherche, ces Messieurs seront avertis que c'est avec une tres -grande
imprudence (pour ne rien dire davantage) qu'ils usent de ce mot de persecution, sur un sujet qui regarde la Religion,
dans un Royaume tres Christien, sous la domination d'un Roy tres pieux, e tres-zelé pour la conservation e deffence
de la foy Catholique, Apostolique e Romaine. Ce n'est que dans les terres infidelles, ou dans les lieux qui
appartiennent aux Princes infidelles que les Chrestiens son persecutez [...]JAu temps des persécutions de I'Eglise
on démolissoit & abattoit les Chappelles, les Temples, & autres lieux qui servoient aux assemblées des Fidelles:
Et pendant la persecution du Port-Royal, on y fait dos bastimes magnifiques, on edifie une nouvelle ville dans
I'enceinte de ce Monastere; & jamais les Architectes & les Massons n'y ont eu plus d'occupation, que pendant le
temps auquel les Jansenistes ont publié¢ que ces Religieuses estoient persecutées. ANNAT, Francgois. Défense de la
verité catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de la response faite par MM. de Port-
Royal, a un escrit intitulé: "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé a Port-Royal au sujet de la
Saincte Espine". Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie 1657. p. 24 e 25.

83



a negacdo da transubstanciagdo, especialmente a sustentada pelos huguenotes. De forma
resumida, a principal diferenca entre os catolicos e os calvinistas orbitava a antiga questdo do
: Se caianc92 .
relacionamento das palavras as coisas”~. Ao negarem a presenga real de Cristo no sacramento
da ceia, os reformados ligados ao ramo de Joao Calvino ressaltavam a presenca intercessora de
Cristo no céu e o proprio ato sacrificial na cruz, a0 mesmo tempo em que acusavam os catolicos
de enfraquecé-lo ao invocarem e reencenarem constantemente esse sacrificio na missa, em uma
clara evidéncia de insuficiéncia do ato original®®*. Esse postulado, que Frank Lestringant

294

entende compor o centro da cristologia calvinista®”, era ilustrado pela analogia feita entre o

sacramento do altar catolico e os sacrificios mosaicos, aos quais 0s romanistas eram acusados

de retomar®®>

. A fim de sustentar essa doutrina, os reformados desenvolveram uma semiologia
disjuntiva®®®, segundo a qual a linguagem se comunicava com o mundo por meio de
figuracdes®”’. Dessa forma, tedlogos calvinistas, como Pierre Viret, compreendiam que a
sentenga evangélica “Isto ¢ meu corpo” (Lucas 22:19), proferida por Jesus ao referir-se ao pao
compartilhado entre os discipulos na noite anterior a sua crucificagdo, nao poderia ser
interpretada sendo como uma figura de linguagem calcada em “comparagdes familiares”

(catacrese)*s.

A transubstanciagdo catolica se enquadraria, dessa forma, em um erro
semiotico?””.

A periculosidade desse dogma para o arranjo teoldgico/politico montado ao redor das
monarquias catolicas estava no fato de que a duplicidade do corpo de Cristo repousava sobre a

mesma base teoldgica da eucaristia®®

. Da mesma forma em que as espécies do pao e do vinho
se transformavam na carne e no sangue do cordeiro de Deus crucificado, assim também a figura
incorporea do rei se revestia da santidade do Pai que lhe dava a autoridade do céu para governar
sobre o seu corpo terrestre. Nas palavras de Denis Coruzet, seria impossivel dissociar a dupla
corporalidade do Principe da “presenca real de Cristo nas espécies do pao e do vinho durante a

cerimonia eucaristica”?!.

292 LESTRINGANT, Frank. Une Sainte Horreur ou le Voyage em Eucharistie. 2* Edi¢do. Librarie Droz: Genebra,

2012. p. 31.

293 Ibidem. p. 53.
294 Ibidem. p. 53.
25 Ibidem. p. 54.
2% Ibidem. p. 50.
27 Ibidem. p. 48.
28 Ibidem. p. 57.

29 Ibidem. p. 51.
300 CROUZET, Denis. Op cit, p, p, 96.
301 Ibidem. p. 97.

84



Uma vez que o esfor¢o publicitario jesuita se empenhava em aproximar os jansenistas
dos calvinistas, ndo ¢ de se estranhar que essa questdo também tenha sido trazida a tona. Uma
das principais obras responsaveis por promover essa associacao foi Le Port Royal Et Genevre
d’intelligence contre le S. Sacrrement de [’autel, escrito pelo jesuita Bernard Meynier. Esse
libelo foi publicado in quarto, em janeiro de 1656, em Poitier, com a aprovagdo de doutores da
Igreja e os direitos de venda foram concedidos em Paris ao livreiro Antoine Pasdelov. A obra
foi concebida, dentre outras coisas, como uma forma de contestar alguns escritos jansenistas
acerca da transubstanciagdo, asseverando que tais declaragoes, sobretudo de Antoine Arnauld,
alinhavam Port-Royal aos calvinistas de Genebra e aos huguenotes de Charenton, uma
comunidade de reformados que haviam se instalado nos arredores de Paris.

O livro, que desencadeou respostas nas Provinciales e na Response jansenista, possuia
113 paginas, divididas em trés partes. Na primeira, Meynier dedicou-se a algumas publicagdes
associadas a Port-Royal, as quais ele reputava ensinamentos condenados por Roma, mas
acolhidos por Genebra*?. Na segunda, o jesuita empenhou-se no exame daquela que foi uma
das obras mais conhecidas de Antoine Arnauld, De La Frequente Communion, que representou
um duro golpe contra as teses probabilistas defendida pelos religiosos da Companhia®®. Por
fim, a terceira parte foi direcionada ao vitupério de uma das cartas publicadas de Arnauld que,
segundo o autor, ndo refutava as teses calvinistas acerca do mistério eucaristico, mas, antes,

304

assumia posi¢des condenadas por Roma’*". Uma das principais teses defendidas no libelo seria

a de que a linguagem imprecisa utilizada pelos jansenistas (sobretudo por Arnauld) fazia com
que o publico menos avisado as tomasse como uma defesa da ortodoxia catolica concernente
ao sacramento do altar, enquanto, na verdade, consistiam em uma outra forma de negar a
presenca real de Cristo nas espécies do pao e do vinho, como fora realizado pelos seguidores

de Calvino:

A manducacdo bucal do Corpo de JESUS CRISTO na Eucaristia, tal como a Igreja
Romana nela cré, é mui diferente da Manducagio pela fé somente, que a pretensa
Religido admite: a presenca local do Redentor sob as espécies do pao separadas de
sua substancia natural € de outra natureza que aquela falsa presenca que os Calvinistas
forjaram, e que denominam meramente sacramental, e que ndo ¢ sendo uma presenca
ou simples e significativa, ou, no mais, virtual; como sabiamente observa o Cardeal
du Perron: Aquilo que ndo é sendo uma simples figura de Jesus Cristo ndo é o proprio
Jesus Cristo; nem aquilo que € apenas o sinal de sua carne e de seu sangue nio é nem

302 MEYNIER, Bernanrd. Le Port Royal Et Genevre d’intelligence contre le S. Sacrrement de 1’autel dans leurs
Livres. Et particulierement dans les equivoques de I’art. XV de la seconde Partie, de la seconde Lettre de Monsieur
Arnauld. Quoy qu’il y pretende faire passer une horrible imposture cette intelligence. Poitiers: Chez Antoine
Pasdelov, 1656. p. 1 a 39.

393 Ibidem. p. 40 a 56.

304 Ibidem. p. 57 a 113.

85



seu sangue nem sua carne. Nao obstante, porquanto a Manducagao pela fé tem alguns
tracos da Manducagdo bucal, e a presenca metaforica ¢ similar a verdadeira presenga;
porquanto a figura assume as aparéncias da pessoa de quem ela ¢ a figura; e o signo ¢
frequentemente tomado pela coisa significada; porquanto no uso das Linguas,
particularmente da Latina e da Francesa, somos constrangidos, por causa da escassez
de vocabulos, a servir-nos dos mesmos termos, tanto quando nos referimos as
Imagens, quanto quando nos referimos as coisas representadas pelas Imagens, e tanto
quando nos valemos de figura e de metafora, quanto quando delas nio nos valemos:
Dai advém que os Catolicos e os Huguenotes tém habitualmente na boca as mesmas
expressdes concernentes as matérias da Eucaristia, e que Genebra prega as heresias
que destroem esse adoravel Mistério, quase nos mesmos termos que Roma emprega
para elaborar os Canones que as condenam’®.

As dificuldades no emprego dos conceitos em lingua latina e em lingua francesa seriam
somadas a utilizag@o de termos “obscuros e ambiguos” que, ao fim e ao cabo, culminavam por

negar a presenca real, ndo simbélica, do corpo de Cristo nas espécies da eucaristia®’

. Meynier
também fez uso de algumas citagdes de Arnauld, nas quais o autor teria feito uma diferencia¢ao
entre a comunhao de Deus com os homens no sacramento do altar daquela que sera feita pelos
crentes no Reino dos Céus — quando o véu do mistério tera sido revelado e o pecado ndo mais
obstruird a comunhdo dos salvos — para afirmar que, com isso, 0s jansenistas usavam de sua
intelligence, a fim de dissimular sua verdadeira crenga, muito mais proxima de Chareton e de
Genebra®"’.

Por ter sido publicado no inicio de 1656 e veicular uma acusagao com grande potencial
destrutivo para os defensores de Port-Royal, a refutacdo ao libelo parece ter sido uma das
prioridades dos jansenistas. Por esse motivo, detectamos uma referéncia a ele logo na primeira

pagina da Response (ja analisada na se¢io anterior’®®) e, mais adiante, no momento em que 0s

jansenistas fazem referéncia direta a imputacao dos jesuitas:

3% La manducation de bouche du Corps de JESUS-CHRISTE en I'Eucharistie, telle que 1'Eglise Romaine 1'a croit;
est fort differente de la Manducation par foy seulement, que la Religion pretendué admet: la presence locale du
Redempteur sous les especes du pain separées de leur substance naturelle, est d'une autre nature que cette fausse
presence que les Calvinistes ont forgée, et qu'ils appellent sacramentale seulement, et qui n'est qu'une simple
presence ou significative ou pour le plus virtuelle; comme remarque sagement le Cardinal du Perron: Ce qui n'est
qu'une simple figure de Jesus - Christ , n'est pas Jesus- Christ mesme; ny ce qui n'est que le signe de sa chair et
de son fang , n'est ny son sang ny sa chair. Neantmoins par ce que, et la Manducation par foy a quelques traits de
la Manducation de bouche , et que la presence metaphorique est semblable a la vraye presence; par ce que , et la
figure porte les apparences de la personne dont elle est la figure : et le signe , est pris souvent pour la chose signifiée
: par ce que dans l'usage des Langues , particulierement de la Latine et de la Francoise , nous sommes contraints
, a cause de la disette des mots , de nous servir des mesmes termes , et lors que nous parlons des Images , et lors
que nous parlons des choses representées par les Images , et lors que nous usons de figure et de metaphore, et lors
que nous n'en usons point: Il arrive de 1a , que les Catholiques et les Huguenots , ont ordinairement en bouche les
mesmes expressions touchant les matieres de 1'Eucharistie, & que Geneve prefche les herefies qui ruinent cét
adorableMystere , presque dans les mesmes termes que Rome employe pour faire les Canons qui les condamnent.
Ibidem.p. 1 e 2.

39 Ibidem. p. 4.

397 Ibidem. p. 5 a7 € 55 € 56.

398 No referimos a seguinte passagem: “E, de fato, pode-se ter uma verdadeira afei¢io pela Igreja Catélica, e ndo
sentir muita alegria, que Deus quis mostrar seu poder em uma Igreja consagrada ao Santissimo Sacramento, € por

86



Uma casa religiosa foi dilacerada por varios anos por continuas imposturas. Inimigos
e pessoas violentas em todos os lugares o denunciam como infectado com heresia.
Eles até empregam caltnias tdo horriveis como a de publicar, que nao se acredita na
presenca real de JESUS CRISTO no Santissimo Sacramento, embora o adore 14 sem
cessar, ndo num instituto particular. Eles sdo tratados como excomungados e tentam
fazer com que todos aqueles que ndo os conhecem acreditem que é um crime colocar
meninas em suas maos para cria-las e educa-las. Querem até nos persuadir, que
devemos fugir de sua Igreja como uma Igreja de Cismaticos. Eles estdo ameagados
com a perseguicdo final. Ndo lhes resta consolo sendo em sua inocéncia, nenhuma
esperanga que esteja em suas oragdes, nenhum refugio sendo em Deus. E no exato
ponto em que parecia que tudo estava preparado para subjuga-los, Deus irrompe entre
eles as marcas mais visiveis de sua protegdo e de seu amor®%

Nessa passagem, além de acusar o vitupério adversario, os autores destacaram a
tentativa de cisdo promovida pelos padres da Companhia, uma vez que a comunidade associada
a Port-Royal estava, em suas palavras, “ameacada com a perseguigao final”, visto que a negagao
do mistério da transubstanciacio corroia os fundamentos da propria sociedade catolica que os
abrigava. Reforgar o seu compromisso de submissao a Santa Sé e defender a ortodoxia catolica
no que concernia a transubstanciacdo era uma das condigdes para que os jansenistas nao
cruzassem a ténue linha que separava um movimento religioso litigante de uma seita herética.
Essa linha fica clara quando observamos a viruléncia das palavras todas as vezes que esse
assunto aprece em nossa documentagao.

Em uma outra referéncia a questdo, vemos os autores da Response contraporem um
argumento encontrado no Rabat-joye, em que Annat sugeria que, da mesma forma como o
relato da cura milagrosa de uma mulher sarracena ndo implicaria na justificagdo de sua fé
i1slamica, o evento sucedido em Port-Royal ndo atestaria a sanidade espiritual dos jansenistas.

Ao respondé-lo, os autores se manifestam da seguinte forma:

um espinho de sua Coroa? Esses milagres ndo servem para confundir a heresia calvinista, que nos acusa de ser
idolatras, porque adoramos a JESUS CRISTO como real e substancialmente presente na Eucaristia; e ser
supersticiosos, porque reverenciaremos as santas Reliquias”. ARNAULD, A.; PONTCHATEAU, S.-J. de (1656),
Response a un écrit publié sur le sujet des miracles qu'il a plu a Dieu de faive a Port-Royal depuis quelque temps
par une Sainte Epine de la couronne de Notre Seigneur. 1656. p. 1.

309 Une maison religieuse est dechirée depuis plusieurs années par de continnuelles impostures. Des personnes
ennemies e violentes taschent de la décriér partout comme infectée d'heresie. Ils u employent jusqu'a des calomnies
aussi horribles qu'est celle de publier, qu'on n'y croit pas la presence reelle de JESUS-CHRIST dans le saint
Sacrament, quoy qu'on I'y adore sans cesse pas un institut particulier. On les traite d'excommunniées, e on tasche
de faire croire a tous ceux qui ne les connoissent pas, que c'est un crime de mettre de petites filles entre leurs mains
pour les ¢élever e pour les instruire. On veut mesme persuader, qu'on doit fuir leur Eglise comme une eglise de
Schismatiques. On les menace de la dernier persecution. Il ne leur reste aucune consolation qu' en leur innocence,
aucune esperance qui'en leurs prieres, aucune refuge qu'en Dieu. Et dans le point mesme ou il sembloit que toute
estoit preparé pour les accabler, Dieu fait éclater parmy elles les marques les plus visibles de sa protection e de son
amour. /bidem. p. 11.

87



Nao seria essa consequéncia mui bem inferida? E se um huguenote cego, havendo ido
orar a Deus na Igreja de Port-Royal, e beijando o Santo Espinho, ali recobrasse
miraculosamente a vista, ndo teriamos razédo para lhe dizer, como a esses Sarracenos:
Confessai que a religido Catolica é a Uinica verdadeira, porquanto Deus vos curou
numa Igreja de virgens Catdlicas que adoram JESUS CRISTO como estando sem
cessar realmente presente sobre os nossos altares, o que vos considerais uma idolatria;
e por uma santa Reliquia que elas reverenciam, o que voOs considerais uma
supersti¢do?31°.

Ao operar esse deslocamento argumentativo, Arnauld e Pontchat€éau marcavam o fato
de que Port-Royal estava muito bem inserido dentro da fé catolica e que seu status ndo poderia,
de forma alguma, ser confundido com os da mulher sarracena ou com o do huguenote cego.
Desse modo, inserir a informagao de que 14 se adorava de maneira “presente” e “verdadeira” o
corpo Cristo no sacramento do altar — mesmo que a passagem referida do Rabat-joye nao
excitasse essa provocacao — era uma forma de contestar a campanha difamatodria promovida por
Maynier e marcar as diferencas entre os partidarios de Jansénio e de Genebra.

Os jesuitas, por sua vez, ddao continuidade a campanha promovida pelo seu coirmao; na

pagina seis da Défense de la vérité catholique, lemos:

Este exemplo faz ver até onde podem por vezes ir os prestigios e imposturas do
espirito maligno; ¢ ndo obstante, com que firmeza cumpre persistir na crenga das
verdades que nos sdo ensinadas pela Igreja, e rejeitar todos os erros que ela condena.
Da também a conhecer quédo grande ¢ a virtude da presenga do corpo de Jesus Cristo
no Santissimo Sacramento do Altar, e qudo salutares sdo as intercessdes de sua
Santissima Mie, contra todas as investidas do espirito de mentira'!.

A referéncia chama a atencdo, entre outras aspectos, pela abordagem do tema, sem
recorrer a comentarios elaborados ou a refutacao do postulado adversario, e sim a contraposi¢ao
das imposturas do “espirito do maligno” contra as “crengas da verdade”, entre as quais estdo a
presenca do corpo de Cristo no santissimo sacramento. Nao importava, nesse momento, a Annat

e aos seus colaboradores, dar resposta a afirmacgdo dos jansenistas de que a eucaristia era um

310 Cette conséquence ne seroit elle pas tres-bien tirée? Et si un huguenot avengle estét allé prier Dieu dans I'Eglisc
de Port Royal, et ayant baisé la sainte Espine, y recouvroit miraculeusement la veué, n' mroit on pas sujet de luy
dire comme a ces Sarazins: Confessez que la religion Catholique est la seule véritable, puisque Dieu vous a guery
dans une Eglise de vierges Catholiques , qui adorent JESUS-CHRIST, comme estant sans cesse réellement présent
sur nos autels, ce que vous tenez pour idolatrie; et par une sainte Relique qu'elles reverent, ce que vous tenez pour
superstition. Ibidem. p. 21.

31T Cét exemple fait voir jusques ou peuvent quelquefois aller les prestiges e impostures du malin esprit; e
neantmoins avec quelle fermeté il faut persister dans la crence des veritez qui nous sont enseignées par 1'Eglise, e
rejetter toutes les erreurs qu'elle condamne. Il donne aussi a connoistre combien grande est la vertu de la presence
du corps de Jesus-Christ au tres-sainte Sacramentde 1'Autel, e combien salutaire sont les interssecions de sa tres-
Saincte Mere, contre toutes les entreprises de l'eprit de mensonge. ANNAT, Frangois. Défense de la vérité
catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de la response faite par MM. de Port-Royal,
a un escrit intitulé: "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé a Port-Royal au sujet de la Saincte
Espine" . Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie. 1657. p. 6.

88



elemento fundamental da piedade em Port-Royal e de que 14 se adorasse a presenca real do
corpo de Cristo “sem cessar”. Estava em jogo a criagdo de um estigma de heresia e de cisma
que, no caso da transubstanciagdo, se somava a concepgao restritiva da graca, compondo um
quadro que aproximava cada vez mais Port-Royal de Genebra.

Nao podemos ignorar, também, as implicagdes politicas inerentes a essa campanha.
Somados aos escritos sobre a natureza do poder divino elaborados por Jansénio em seu Mars
Gallicus e, principalmente, ao apoio prestado por Port-Royal aos rebeldes da Fronda, tais
acusagOes carregavam um grande potencial de encrespacao junto a corte. Dessa forma, estavam
dadas as senhas que fundamentavam a ampla ofensiva perpetrada pelos jesuitas contra os

jansenistas.

1.5.2 A Logique de Port-Royal como reverberacio da querela

A discussdo sobre a fungdo polémica da evocagao eucaristica nessa querela ndo estaria
completa sem um breve comentario acerca daquela que ¢, sem duvidas, uma das maiores € mais
longevas publicagdes da abadia: a Logique de Port-Royal (1662). Escrita no ambito das
polémicas envolvendo os jansenistas e os calvinistas que se deu logo apds o estabelecimento da
Paz da Igreja®'? e durante a reacdo catdlica no Ambito da revogagio do Tratado de Nantes, essa
obra, nos lembra Lestringant, tinha como objetivo atacar a concep¢io calvinista de simbolo®!?,
a qual dispensava a enunciagao de Jesus em Lucas 22:19 um mero emprego catacrético. Nesse
quesito, a publicagdo teve como mérito a criagdo de uma “arte de pensar” que produziu uma
série de argumentos calcados em demonstracdes l6gicas da presenga real e substancial de Cristo
no sacramento da Eucaristia, sendo responsavel por dar as posigdes ortodoxas catdlicas uma
“audiéncia e uma autoridade sem precedentes”*'*. Apos as diversas condenagdes sofridas na
década de 1650, interessava aos jansenistas ressaltar as suas diferencas em relagdo a Igreja de
Genebra — medida tanto mais necessaria se considerarmos que as pegas difamatdrias jesuiticas
visavam justamente a borrar essas distancias.

Na opinido de Javier Pampanacuatro Martin, além de se imortalizar como um dos
primeiros esforcos de sistematizacdo do que viria a ser a definicdo de um signo e substituir a

315

sua logica terndria por uma bindria” >, a Logique era, antes de tudo, uma apologia da literalidade

da sentencga: “este € meu corpo”, proferida por Jesus enquanto referia-se a espécie do pao na

312 Uma discusso mais detalhada desse cenario sera feita no terceiro capitulo.

313 LESTRINGANT, Frank. Op cit. p. 323.

314 Ibidem. p. 327.

315 MARTIN, Javier Panpanaquatro. La teoria del signo en la Logique de Port Royal. Vol. 66 Num. 247 (2010):
enero-abril 2010. p. 109.

&9



Giltima ceia®!'%. A obra, por sua vez, seria inserida em uma campanha publicitaria muito maior,
iniciada em 1670, quando Arnauld e Nicole publicaram Le Pérpetuité de la foi de I’Eglise
touchant I’Eucharistie. Segundo ele, 14 estao as bases da semiologia, que foi adicionada a l6gica
em sua ultima versdo, em 1685°!7.

Os reformados haviam difundido a ideia de que a argumentagao silogistica escolastica,
desenvolvida pelos catolicos, era inacessivel as partes menos instruidas do corpo cristdo, motivo
pelo qual eles, de outro modo, preferiam se apegar aos argumentos gramaticos>!®. Essa tese era
exemplificada na comparacao que Martinho Lutero fazia entre o senso comum (representado
pela gramaética) e a agudeza dos sofistas (representado pelo emprego dos silogismos)*!®. Por
isso, um dos objetivos gerais da Logique era minar o bastido gramatico construido ao redor das
teses protestantes, principalmente aquelas defendidas pelos seguidores de Calvino®?°. Para isso,
Antoine Arnaul e Pierre Nicole, autores andnimos da obra, concentraram-se em dois postulados
principais: destacar o valor performativo da enunciacdo “Esse ¢ meu corpo” e, tomando a
defini¢do agostiniana de signo, desmoralizar a interpretacdo simbolica do reformador de
Genebra*?!.

Ao invés de confinar o debate no interior do argumento calvinista, que limitava a
questdo a relagdo significante e significado, os autores da Logigue transferiram a discussao para
o reporte entre significante e referéncia, reforcando, dessa maneira, uma teologia da presenca,

t322, Arnauld e Nicole acusavam os calvinistas de terem falsificado o

como definiu Lestringan
sentido original da fala de Cristo, fazendo parecer que ele havia dito “Este pao ¢ meu corpo,
este vinho ¢ meu sangue/Ce pain est mon corps, ce vin est mon sang”, enquanto, na verdade, o
Redentor disse: “Isto ¢ meu corpo, isto ¢ meu sangue/Ceci est mon corps, ceci est mons
sang”>%. Essa pequena diferenca era fundamental, haja vista que ela deslocava para o campo
da significagdo uma questdo que dizia respeito & interpenetragdo das palavras e das coisas®>*,
Como forma de contestagdo a esse artificio calvinista, os autores propuseram uma dissecacao
da frase, destacando que ela possuia uma tripla temporalidade; sendo o comeco composto por

“Isto/Ceci”, 0 meio por “é/est” e o final por “meu corpo/mon corps”**. Feita essa divisdo, eles

316 Ibidem. p. 117.

317 Ibidem. p. 129.

318 LESTRINGANT, Frank. Op cit. p. 45.
319 Ibidem. p. 323.

320 Ibidem. p. 324 e 325.

321 Ibidem. p. 325.

322 Ibidem. p. 328.

323 Ibidem.

324 Ibidem.

325 Ibidem. p. 334.

90



identificaram, entre os dois primeiros momentos, um intervalo indicativo de uma enunciacao
performativa®?¢, atestando a eficacia referencial da Palavra®?’ que transformava o p3o no
proprio Corpo de Cristo. Lestringant resume bem o argumento jansenista quando diz que por
meio do termo “é/est”, “a significagdo trasborda na referéncia e funde-se com ela em uma
espécie de ‘coalescéncia’, sendo esta coalescéncia ela mesma gerada pelo Deus logoteta, doador
da coisa-significada™28,

Deslocado o foco da questdo para a relagdo significante e referéncia, caberia agora
combater a imputacdo figurativa sustentada pelos calvinistas, o que os autores fizeram
encarando a dificil questao de se determinar quando é que poderiamos dar ao signo o nome das
coisas*?’. Segundo Arnauld e Nicole, os signos responderiam a uma demanda interpretativa, tal
como aquela apresentada ao profeta Daniel por Nabucodonosor, quando o rei da Babilonia lhe
exigiu uma interpretacao acerca da revelagdo divina que lhe fora apresentada em um sonho, no
qual as partes de uma estatua representavam a sucessao dos reinos que se seguiriam a Babilonia
(Daniel 2)**°. Tal demanda interpretativa, todavia, nio havia sido colocada por Cristo no
momento da ceia. Portanto, o pao e o vinho ndo poderiam ser signos, caso os tomassemos dentro

da definicdo agostiniana®’!

. Pensar que o enunciado de Jesus sé poderia ser corretamente
compreendido a luz de uma interpretacao simbdlica — sem que, em nenhum momento, tenham
sido indicadas as condi¢Oes para tal leitura — iria contra o senso comum — defendido pelos
proprios reformados — além de sugerir que o filho de Deus, em um momento tao crucial,
induziria ao erro seus discipulos, uma sugestdo, claramente, blasféma’2.

Tal ponderagdo evidencia, mais uma vez, a enorme distdncia entre a teologia
desenvolvida ao redor de Port-Royal e aquela formulada pelas igrejas reformadas de matriz
calvinista. Também nos mostra a dimensao da querela da graga, cujas irradiagdes sao muitas
vezes esquecidas no trato de textos candnicos como a Logique. Ter esse fato bem estabelecido
nos ajuda a explicar os termos nos quais se dava a construgdo das identidades de grupos

religiosos no momento estudado, além de nos precaver, mais uma vez, contra possiveis

326 Ibidem.

327 Ibidem.

328 “la signification débordant sur la référence et fusionnant avec elle em une sorte de ‘coalescence’, et cette
coalescence étant elle-méme garantie par le Dieu logothéte, donateur de la chose-sense”. Ibidem.

32 Ibidem.

330 Ihiem. p. 335.

331 Para o bispo de Hipona, o signo encerra duas ideias: uma da coisa que representa e outra da coisa representada,
sendo sua natureza derivada do fato de excitar a segunda pela primeira. Idem. p. 329. Dessa forma, o pdo ndo
poderia ser um signo, uma vez que ndo excitava simplesmente a presenga de Cristo, sendo, ao contrario, a sua
propria presenga em si.

332 Ibidem.

91



transliteragdes de sentido que transportam, para aquela época, juizos que ndo fazem sentido

para muito além de nosso tempo.

92



2 “LE PLUS HAUT ET LE PLUS DIVIN LANGAGE DE SA PROVIDENCE”: O
MILAGRE COMO ORATORIA DIVINA.

2.1 O paradigma da inducio: exemplos e entimemas como base das demonstragoes

Ao estudar os debates letrados entre catolicos e protestantes nos séculos XVI e XVII,
Jérémie Foa percebeu que os argumentos dispostos se estruturavam, na maioria das vezes, por
meio de chaves silogisticas**®. Esse método tinha suas origens formais nos embates escol4sticos
que, por sua vez, foram inspirados nas epistolas paulinas®**, as quais serviram de paradigma
para boa parte da oratdria crista, gragas a seu carater instrutivo e explicativo.

No caso dos enfrentamentos entre os proprios catdlicos, em especial entre os jesuitas e
0s jansenistas na controvérsia do Santo Espinho, o cerne do argumento orbitava um silogismo
dedutivo resumido da seguinte forma: para os jansenistas, a premissa era a de que milagres
apenas ocorriam entre os justos ou entre aqueles a quem Deus pretendia justificar. Uma vez que
o evento ocorreu em Port-Royal, era for¢oso concluir que Deus buscava atestar, por meio dessa
operacdo sobrenatural, a justica daquela casa e daqueles que a defendiam. Por outro lado, o
argumento jesuita se estruturava sobre uma outra premissa: Deus comumente opera sinais €
milagres entre os descrentes e hereges. Portanto, os milagres ndo podem servir como elemento
vindicativo da aprovacao divina. A premissa jesuita se alterava e era disposta de outras formas,
mas nunca foi abandonada. Podemos dizer que todos os libelos produzidos nessa querela sao
destinados, dentre muitas outras coisas, a comprovar ou a refutar essas premissas ou conclusoes.
A construcdo mais ampla dos argumentos, todavia, apesar de girar em torno desses principios,
1a muito além deles.

As provas de demonstragdo mais utilizadas na controvérsia do Santo Espinho sdo os
entimemas (uma espécie de silogismo retdrico) e os exemplos, frequentemente associados entre
si. O regramento dos usos desses dispositivos foi apresentado na ja amplamente citada Retorica
de Aristoteles. Segundo o estagirita, o entimema era uma espécie de silogismo, tal como
definido na dialética®**, com a diferenga de que, na retdrica, a natureza logica das premissas

maior e menor era substituida por uma razao probabilistica, provendo, dai, a sua flexibilidade

333 FOA, Jérémie. La miroir aux clercs: les disputes théologiques entre catholiques et réformés au début des guerres
de Religion (1560 — 1574). In: AZOULAY, Vincent. BOUCHERON, Patrick. Le mot qui tue: une histoire des
violences intellectuelles de I’antiquité a nos jours. Sewessel: Champ Vallon. 2009. p. 135.

334 Ibidem.

335 ARISTOTELES. Op cit. p. 60.

93



e a sua persuasio’>°. Os entimemas comporiam para o orador o corpo da prova®*’, pois de certas

38 as quais, gragas a sua demonstracio verossimil,

premissas resultavam novas proposicdes’
possuiam um grande potencial de convencimento. Esses mecanismos estavam em amplo uso
na época moderna, motivo pelo qual vemos em La rhétorique, de Bernard Lamy, peticdes
parecidas, ja que o autor advogava em favor dos entimemas como uma das figuras mais
eficientes, capazes de desarmar até mesmo as opinides mais obstinadas>*°. Essa primazia se
devia ao fato de que o entimema viabilizava a ligagdo de um argumento extraido de uma

premissa logica a um de natureza provavel ou possivel**°.

2.1.1 Os entimemas na construcio de maximas

Um dos entimemas presentes no Rabat-joye foi elaborado tendo como base o seguinte
raciocinio: Deus, por meio de sua Igreja, condenou o jansenismo. Nas palavras de Annat, Deus
ndo poderia e ndo alteraria as suas disposi¢des. Logo, o milagre na abadia de Port-Royal nao
pode servir a justificacdo do jansenismo3*!. Para reforgar esse argumento, Annat € os seus
provaveis colaboradores elencaram uma série de exemplos, retirados da histéria eclesiastica, de
que Deus havia feito milagres entre os infiéis, pelas maos dos infiéis e, até mesmo, em favor
deles**?. Essa demonstragio compde uma boa parte do libelo. A deducdo que se faz ao final
dessa longa exposicao ¢ a de que Deus ndo s6 opera milagres entre infié¢is, mas também o faz

para que €sSeSs S€ arrependam. Em suas palavras:

E, pois, evidente, por tudo o que foi dito, que ndo se pode tirar nenhuma consequéncia
dos milagres ocorridos em Port-Royal para a comprovagao dos erros de Jansénio, nem
para a justificacdo daqueles que sustentam a sua doutrina; e que, muito pelo contrario,
porquanto, segundo a maxima de Sdo Paulo referida por este Patriarca, os sinais e 0s
milagres sdo ordinariamente empregados para a conversdo daqueles que ndo possuem
a verdadeira fé, ha justo motivo para crer que, na conjuntura das mas disposi¢des em
que se encontram atualmente esses Senhores, Deus, que € o Pai das Misericordias e
que nao deseja a morte do pecador, mas que ele se converta e viva da Paixdo de Jesus
Cristo, e considerando que este Santo Espinho, que opera em suas maos milagres, foi
tingido com esse precioso sangue que foi derramado para a salvacao de todo o mundo,
eles rendem a esse Soberano Senhor a gloria que Lhe quiseram destruir, ao tentar

336 Ibidem. p. 159.

337 Ibidem. p. 58.

338 Ibidem. p. 64.

339 LAMY, Bernard. Op cit. p. 142.

340 Ibidem. p. 142.

341 A citagdo completa dessa passagem encontra-se na cessdo 2.3, pagina 137 desse capitulo. ANNAT, Frangois.
Rabat-joye des jansenistes ou Observations necessaires sur ce qu'on dit estre arrivé au Port-Royal, au sujet de la
sainte espine. Par un docteur de I'Eglise catholique. 1656. p. 6.

392 Ibidem.p. 6 2 9.

94



apagar a mais amavel de todas as suas qualidades, que ¢ a de Redentor e Salvador de
todo 0 mundo.’®,

A peticao de que os milagres sdo, na verdade, evidéncias da vontade divina de curar
aqueles que padecem de doengas espirituais aparece aqui de forma timida na conclusdo de uma
longa cadeia argumentativa, porém, sera retomada de forma mais enfatica na Defense de la
Veritée Catholique. A bem da verdade, cabe destacar, por ora, que esse tipo de conclusao,
advinda do actimulo de casos individuais provenientes da observa¢do de fatos passados,
contribuia para a formac¢ao de maximas que, segundo Aristoteles, eram parte da prova obtida
por meio da indugio dos exemplos ou pelos entimemas>**. Essas maximas, ou principios, além
de servirem como provas, seriam posteriormente empregadas na base de novos argumentos.

O uso de maximas também aparece na documentacido produzida pelos jansenistas —
dessa vez, em uma estrutura ligeiramente diferente daquela apresentada pelos padres da
Companhia de Jesus. Valendo-se, primeiramente, do exemplo dos milagres realizados por Jesus
nos Evangelhos, os autores da Response concluiram que os milagres sdo fruto da verdadeira e
da legitima fé, haja vista que as curas ¢ as demais operagcdes miraculosas perpetradas pelo
messias estavam condicionadas a fé empenhada por aqueles que reclamavam as benesses de
Deus**. O que advém dai é um principio: o de “que Deus nunca realiza obras milagrosas [...]
em tempos e circunstancias, que podem levar homens que julgam razoavelmente, a entrar ou a
confirmar-se no erro”**°. Antes, uma observagio correta das a¢des de Cristo levaria a conclusdo
inquestionavel de que “os milagres sempre marcam alguma verdade para os homens”, sendo

essa, inclusive, a marca e o fundamento da “verdadeira religiio™*’. Essa mdxima que

343 11 est donc evident par tout ce qui a esté ci-dessus dit, que I'on ne peut tirer aucune consequence des miracles
arivez au Port-Royal pour la prevue des erreurs de Jansenius, ni pour la justification de ceux qui en soustiennent
la doctrine: e que tout au contrarie, puisque, selon la maxime de sainct Paul rap. portée par ce Patriarche, les signes
e les miracles sont ordinairement emploiez pour la conversion de ceux qui n'ont pas la vraye foi, il y a un juste
sujet de croire, que dans la conjoncture des mauvaises dispositions ou se trouvent a present ces Messieurs, Dieu
qui est le Pere des Misericordes, e qui ne desire point la mort du pecheurs, mais qu'il se convertisse e qu'il viuement
de la Passion de Jesus-Christ, e considerans que cette sainte Espine, qui fait entre leurs mains des miracles, a esté
teinte de ce precieux sang qui esté respandu pour le salut de tout, le monde, ils rendent & ce Souverain Seigneur la
gloire qu'ils lui ont voulu truir, en taschant d'effacer la plus aimable de toutes ses qualitez, qui est celle de
Redempteur e Sauveur de tout le monde. Ibidem. p. 9 e 10.

344 ARISTOTELES. Op cit. p. 153.

345 ARNAULD, A.; PONTCHATEAU, S.-I. de (1656), Response a un écrit publié sur le sujet des miracles qu'il a
plu a Dieu de faire a Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte Epine de la couronne de Notre Seigneur. p.
8e9.

3461l est certain que Dieu ne fait jamais des oeuvres miraculeuses [...]en des temps et en des circonstances, qui
puissent porter les hommes qui en jugent raisonnablement , a entrer ou a se confirmer dans 'erreur”. Ibidem. p. 9.
347 “les miracles marquent toujours aux hommes quelque vérité, a toujours esté le fondement de la veritable
religion. Ibidem.

95



reaparecera nos manuscritos de Pascal, publicados posteriormente sobre o titulo de Pensées de
Mprs Pascal, aparece em um primeiro momento aqui.

A fim de sustentar tais maximas, os autores recorrem a indugdo, na medida em que
acreditavam que “a Histéria Eclesidstica esta repleta de exemplos que confirmam esta
verdade™*. O que segue dai ¢ uma série de casos. Ao concluir a exposi¢do, os autores

relataram:

Agora s6 nos resta aplicar estas maximas ao que foi feito em Port-Royal. E ndo tenho
duvidas de que aqueles que consideram as circunstancias particulares reconhecero
que Deus dificilmente falou de forma mais inteligivel para apoiar a inocéncia
perseguida do que neste encontro®#.

A aplicagdo dessa maxima ¢ acompanhada de numerosas outras consideracdes que
buscavam comprovar que a operacdo dos milagres era, inquestionavelmente, o atestado divino
em favor da boa-fé de Port-Royal. Apesar de termos limitado a nossa andlise inicial a apenas
uma passagem do libelo jansenista, devemos ressaltar que a estrutura demonstrada acima, ou
seja, do uso de exemplos historicos para a formacdo de maximas a serem aplicadas em
estruturas argumentativas silogisticas, estd presente em diversas outras partes do texto,
compondo, portanto, a espinha dorsal das provas mobilizadas. Como podemos ver em outra

passagem:

E, pois, visivel que este segundo exemplo, ainda que seja falsificado e suposto por
este Escritor, pode servir por uma mui justa consequéncia a provar todo o contrario
do que ele pretende, a saber que os milagres que Deus opera em Port-Royal justificam
que Ele ali seja adorado com pureza de fé, como aqueles que Ele operava nessa Capela
da Virgem justificavam o mesmo>®,

A ocorréncia dessa estrutura argumentativa no libelo jansenista traz algumas
implica¢des a nivel doutrindrio que vale a pena discutir. De acordo com Michel Siggen,
Aristoteles estabeleceu uma série de divisdes hierarquicas entre as formas de conhecer, nas

quais a compreensao das causas — em especial a causa final, associada a teleologia na época

38 Ibidem.

349 Nous n'auons maintenant qu'a appliquer ces maximes & ce qui s'est fait a Port- Royal. Et je ne doute point, que
ceux qui en considéreront les circonstances particulieres, ne reconnoissent que Dieu n'a gueres parlé plus
intelligiblement pour soustenir I'innocence persécutée, qu'il a fait cn cette reencontre. /bidem. p. 10.

35011 est donc visible que ce second exemple, mesme comme il est falsifié et supposé par cét Escrivain, peut servir
par une tres- juste conséquence a prouver tout le contraire de ce qu'il prétend , s¢avoir que les miracles que Dieu
fait a Port-Royal justifient qu il y est adoré avec pureté de foy , comme ceux qu'il faisoit dans cette Chapelle de la
Vierge justifioiét la mesme chose. Ibidem. p. 22.

96



moderna — ocuparia o topo da capacidade epistémica humana, enquanto o conhecimento das
individualidades, obtido pela experiéncia, estaria na base®>!.

A obtencao da compreensdo exata das causas e de sua relagdo entre o universal e o
individual, advogava o filosofo, ndo poderia ser alcangada sendo pelo recurso a logica e ao

silogismo™>?

, sendo essa a forma mais elevada de conhecimento. Entretanto, para que essa
relacdo pudesse se estabelecer, era necessario, antes, que houvesse a formulacio de um
conhecimento prévio dos universais, obtidos por meio da experimentagdo e do raciocinio

353

indutivo®”. De forma resumida, podemos dizer que o raciocinio dedutivo estabeleceria relagdes

causais a partir da experiéncia, gerando, assim, formas superiores de conhecimento>*,

Ora, como vimos, essa estrutura de raciocinio se repetia nos libelos produzidos durante
a querela dos Santo Espinho, na medida em que, para ambos os lados, as experiéncias obtidas
por meio da demonstracao de exemplos do passado forneceria, através da inducdo, elementos
para a estruturagao das premissas a serem aplicadas aos entimemas. Analisando as controvérsias
entre Blaise Pascal — um dos provaveis colaboradores do libelo jansenista — e o jesuita Etienne
Noél, a respeito da natureza do véacuo, que antecederam em uma década a querela do Santo
Espinho, Peter Dear percebeu o mesmo principio. Segundo o autor, longe de gozarem do status
empirico atual, os experimentos — que nada mais eram do que experiéncias, como fica nitido
no titulo Expériences nouvelles touchant le vide, publicada em 1647 — sdo apresentados nos
escritos pascalinos como uma forma de exemplificar e de demonstrar verdades universais
evidentes*, além de formarem premissas para elaboragdo de silogismos*°. Esse horizonte de

compressio epistémico se adequava perfeitamente a logica aristotélico-tomista>’

. Ap0s essas
consideragdes, a conclusdo de Dear merece destaque: “nesse cenario”, afirma o autor, “a
‘heresia’ jansenista permanece perfeitamente catélica”®. Tal consideragdo vem corroborar a
nossa tese de que a “heresia jansenista” possui uma dimensdo polémica e discursiva que, se
tomada de forma literal, embaca as reais distancias a separar, naquele momento, jansenistas e

jesuitas, ortodoxos e heréticos.

351 SIGGEN, Michel. L’expérience chez Aristote. Aux confins des connaissances sensible et intellectuelle en
perspective aristotélicienne. Berne: Peter Lang AS, Editions scientifiques européennes, 2005. p. 184-216.

352 Ibidem. p. 216.

353 Ibidem. p. 184.

334 Ibidem. p. 212.

355 DEAR, Peter. Discipline & experience: the mathematical way in the scientific Revolution. Chicago: The
University of Chicago Press, 1995. p. 183.

3356 Ibidem.

357 DEAR, Peter. Miracles, Experiments, and the Ordinary Course of Nature. Isis, Vol. 81, No. 4 (Dec., 1990). p.
680 ¢ 681.

358 “In this setting, the Jansenist "heresy" remains perfectly Catholic”. Ibidem. p. 680.

97



Feita essa digressdo, retomemos a analise do argumentario jesuitico por meio de seu
ultimo libelo, a Défense de la vérité Catholique. Aqui, vemos a repeticao da estrutura elocutiva
adotada nos libelos anteriores. Na primeira parte de seu texto, os jesuitas fizeram uso de um
exemplo de operacdo supostamente milagrosa ocorrida com um herege chamado Guido de
Lacha, cujo pecado de heresia foi descoberto apenas ap6s a sua morte, resultado, assim, em sua
condenacdo publica e na sentenga de fogueira. Contudo, ao ser langado nas chamas, o seu
cadaver ficou suspenso no ar, acima das labaredas, preservando-se intacto. A populagao,
tomada de revolta contra as liderangas eclesiasticas responsaveis pela condenagdo, comegou a
acusa-las de inveja, vendo naquele ato da providéncia a justificagdo de Guido de Lacha. Os
bispos, temendo o castigo divino, realizaram uma missa no local quando, no momento da
consagragao do corpo de Cristo, vozes bradaram dizendo: “O Guido, Guido de Lacha, nds te
sustentamos e te aliviamos tanto quanto pudemos, mas agora ndao podemos mais,
principalmente porque ha alguém maior e mais forte do que nds que estd aqui presente”>>’.
Logo em seguida, o corpo despencou dos céus e foi consumido pelas chamas.

Esse exemplo ¢ interessante, pois, a rigor, ndo deveria se aplicar ao caso ocorrido em
Port-Royal, uma vez que, a julgar pelas vozes que se proliferaram no ar, a sustentagdo do corpo
do herege foi um fendmeno preternatural, ou seja, uma operacao que nao fugia as normas
estritas da natureza, podendo, por isso, ter sido operada pelo demonio, como a narrativa faz
supor’®’. No caso do Santo Espinho, as autoridades eclesidsticas ja haviam fechado questdo
sobre o assunto, o que deveria impedir os inacianos de advogarem abertamente em prol de uma
operacdo diabolica. A utilizagdo desse exemplo servia a seu fim, na medida em que ndo
confrontava abertamente o parecer dos responsaveis pela confirmacao do milagre, mas deixava,
ainda assim, essa sugestdo. Além disso, o exemplo cumpria o objetivo de exaltar a presenca
real do corpo de Cristo no santissimo sacramento, cuja imputa¢do da negacdo fazia parte da
campanha de vitupério promovida pelos padres da Companhia.

De toda forma, retirava-se desse exemplo a seguinte maxima:

E, pois, certo que Deus jamais opera milagres para autorizar ou favorecer de qualquer
modo os hereges; e, por conseguinte, cumpre ter por mui constante e mui asseverado
que o milagre ocorrido em Port-Royal, nem quaisquer outros que ali pudessem operar-
se, ndo visam aprovar a doutrina condenada de Jansénio, nem para justificar, de modo

3% 0 Guido, Guido de Lacha , nous t'avons soustenu et dessendu autant que nous avons pil , mais maintenant
nous ne le pouvons plus , d'autant qu'il y en a un plus grand et plus fort que nous qui eft icy present”. ANNAT,
Francois. Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de la response
faite par MM. de Port-Royal, a un escrit intitulé: "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé a Port-
Royal au sujet de la Saincte Espine"”. Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie 1657. p. 6.

360 Acerca da separagdo entre fendmenos naturais e preternaturais, veremos na se¢io 2.2. desse capitulo.

98



algum, aqueles que se obstinam em sustenta-la contra os decretos de nosso Santo
Padre o Papa ¢ as declaragoes de Nossos Senhores os Bispos; ¢ que preferem ver-se
degredados de seu Doutorado, e apartados do corpo de uma Faculdade mui ilustre e
mui Catélica, a retratar-se para se submeterem ao julgamento da Igreja®°!.

Nessa conclusdo, os jesuitas ignoraram a sugestdo feita na pagina anterior acerca da
falsidade da cura em Port-Royal, afirmando que o que 14 acontecera era, de fato, um milagre e
que as consequéncias deste ndo poderiam, em hipotese alguma, justificar os jansenistas. Ha aqui
também uma clara referéncia a figura de Antoine Arnauld, expulso da Sorbonne e degredado
de seu grau de doutor por defender as teses do bispo de Ypres, evidenciando o envolvimento
umbilical das instituigdes, especialmente as universidades, nesse tipo de querela. Passagens
como essa sao abundantes nos libelos jesuitas.

A sustentacdo dos pontos levantados acima foi feita seguindo os mesmos padroes de
exemplaridade histérica descritos nos outros libelos. A comecar pela citagdo de Mateus 7: 22 ¢
23, na qual Jesus teria dito que “muitos me dirdo naquele dia; ‘Senhor, Senhor, ndo foi em teu
nome que profetizamos e em teu nome que expulsamos demonios e em teu nome que fizemos
muitos milagres?’”” ao que o mesmo Cristo os responderia: “Nunca vos conheci. Apartai-vos de
mim, vos que praticais a iniquidade™$?. Nas proximas paginas, os jesuitas descreveram
exaustivamente muitos outros casos nos quais Deus teria operado milagres entre os infiéis,
corroborando, assim, a passagem de Mateus 7 e, por conseguinte, demonstrando a validade do

argumento inaciano, como podemos ver:

Ademais, esse exemplo faz ver varias verdades opostas aos erros do jansenismo;
como, que Deus ndo recusa a graca, mesmo aos pecadores mais endurecidos e
obstinados; que essa graca ndo necessita da vontade para nela consentir; que a vontade
pode resistir aos movimentos da graga; ¢ que, de fato, ela muitas vezes resiste. Ele
demonstra claramente que os milagres nem sempre sdo marcas da santidade, ou da fé
sd e Ortodoxa daqueles que os operam, nem daqueles que permanecem nos lugares
onde se realizam. Eis um judeu que ndo cria em Jesus Cristo, e que, ndo obstante,
opera um milagre em sua casa, pela virtude do nome de Jesus Cristo. E por que se
achara estranho que Deus permita que um jansenista, que nega a virtude e a eficacia
da Paixdo de Jesus Cristo, opere algum milagre pela aplicagdo de uma reliquia da
Paixdo do mesmo Jesus Cristo? Esse divino Salvador, que bem quis comunicar essa

361 1] est donc certain que Dieu ne fait jamais de miracles pour authoriser en aucune fagon favoriser les heretiques
; et par consequent il faut tenir pour tres - constant et tres - assevré , que le miracle qui s'est fait a Port - Royal , ny
tous les autres qui s'y pourroient faire , ne sont point pour approuver la doctrine condamnée de Jansenius , ny pour
justifier en quelque fagon que ce soit , ceux qui s'opiniarent a la soustenir contre les decrets de nostre sainct Pere
le Pape , et les declarations de Nosseigneurs les Evesques ; et qui aiment mieux se voir dégradez de leur Doctorat
, et retranchez du corps d'vne Faculté tres - illustre et tres - Catholique , que de se retracter pour se soumettre au
jugement de I'Eglise. ANNAT, Francois. Défense de la verité catholique touchant les miracles, contre les
déguisemens et artifices de la response faite par MM. de Port-Royal, a un escrit intitulé: "Observations nécessaires
sur ce qu'on dit estre arrivé a Port-Royal au sujet de la Saincte Espine”. Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en
théologie 1657. p. 7.

362 Ibidem. p. 8.

99



graca a um judeu para convencer a sua incredulidade, ndo tera bastante bondade para
fazer a mesma misericordia a um Jansenista?3%3

Tomando particularmente o exemplo de um judeu, a quem Deus havia concedido a graga
de operar milagres, os jesuitas ndo s6 reforcam a tese principal do libelo, mas também
aproveitaram a ocasido para atacar a soteriologia jansenista, asseverando que ¢ perfeitamente
possivel aos homens resistirem a graca de Deus. Como uma das varias frentes de enfrentamento
entre as facgoes, os padres da Companhia ndo poderiam perder a oportunidade de emplacar, na
querela do Santo Espinho, principios que estavam de acordo com seu coirmao ibérico, Luiz de
Molina. Outro efeito possivel desse argumento ¢ mostrar que, assim como o judeu citado foi
capaz de resistir ao assédio da gracga, os jansenistas também o faziam, mesmo negando a

possibilidade de que isso pudesse ocorrer.

2.1.2 Historia e exemplaridade

Ajudando a compor o corpo da prova e, em associagdo com os entimemas, estavam os
exemplos. De acordo com Aristoteles, na falta de entimemas ou, entdo, para embasa-los sob a
forma de epilogos, o orador deveria recorrer a demonstragdes por meio de exemplos*®*, cuja

forca era retirada justamente da légica indutiva®®

. Aristoteles exemplificou esse uso quando
disse que se esperava de Dionisio a tentativa de se tornar um tirano, uma vez que Pisistrato,
assim como outros, também havia solicitado uma guarda antes de tentar impor uma tirania®®.
Desse modo, o acimulo de casos passados habilitaria o julgamento das acdes presentes ou
futuras, o que, na época moderna, se acomodava perfeitamente a uma experiéncia do tempo que

privilegiava o espago de experiéncia, para falar na linguagem de Koselleck®®’. A retérica

aristotélica ressalta, ainda, que ha duas formas de exemplo: uma formada por casos inventados,

363 Qutre que cét exemple fait voir plusieurs verités opposées aux erreurs du jansenisme ; comme , que Dieu ne
refuse point la grace , mesme aux pecheurs les plus endurcis et obstinez : que cette grace ne necessite point la
volonté d'y consentir : que la volonté peut resister aux mouvemens de la grace ; et qu'en effet elle y resiste souvent.
Il monstre clairement que les miracles ne sont pas tousiours des marques de la saineteté , ou de la foy saine st
Orthodoxe de ceux qui les sont , ny de ceux qui demeurent aux lieux ou ils se font. Voila un juif lequel ne croyoit
point en Jesus Christ, et qui neantmoins fait un miracle dans sa maison , par la vertu du nom de Jesus - Christ : &
pourquoy trouvera - t'on estrange que Dieu permette qu'un janseniste qui dénie la vertu & l'efficace de la Passion
de Jesus - Christ , fasse quelque miracle par I'application d'une relique de la Passion du mesme Jesus - Christ . Ce
divin Sauveur qui a bien voulu communiquer cette grace a un juif pour convaincre son incredulité , n'a - t'il pas
assez de bonté pour faire la mesme misericorde a un Janseniste? /bidem. p. 14.

364 ARISTOTELES. Op cit. p. 155.

365 Ibidem. p. 67.

3% Ibidem.

367 KOSSELECK, Reinhart. Futuro passado: contribuicdes a semantica dos tempos histéricos. Trad. Wilma
Patricia Maas e Carlos Almeida Pereira. Rio de Janeiro: Contraponto; Editora PUC/Rio, 2006.

100



como se da nas fabulas, e outra por casos reais, retirados de acontecimentos histoéricos, sendo
esses tiltimos os mais eficazes**®.

Podemos dizer, com seguranga, que essa forma de prova pela demonstracao foi a mais
utilizada nos libelos, por ambos os lados da controvérsia. Para isso, os autores fizeram pesado
uso de citagdes retiradas de compilados de historia eclesiastica, com destaque para aquele
produzido pelo Cardeal Baronius, além de resolucdes do concilio de Niceia, com vistas a relatar
uma série de milagres direcionados a grupos tidos como inimigos da Igreja®*®. Essas mesmas
referéncias, incluindo os Annales Ecclesiastici, de Cesare Baronius, publicado entre 1588 e

1607, sdo também usadas pelos jansenistas para provar a tese contraria®’’

. Apesar de que, no
caso dos seguidores de Jansénio, foi acusada a problematica envolvendo as fontes citadas por
Baronius, especialmente aquelas concernentes aos relatos de Metafrates e de Nicéforo, autores

tidos por “muito fabulosos” e portadores de “muito pouca autoridade entre os estudiosos™:

Mas ¢ mui falso que Bardnio diga algo de tudo isso, nem neste ano de 474, nem em
qualquer outro. Ele faz apenas referéncia, sobre este assunto, a Metafrastes e Nicéforo,

368 ARISTOTELES. Op cit. p. 154.

3% No caso dos jesuitas, destacamos os seguintes paragrafos: “O Eminentissimo Cardeal Baronius, no Sexto tomo
de suas Anais Eclesiasticos, refere que uma mulher vitiva, Judia de nagéo e de religido, possuia em sua casa uma
das vestes da Santissima Mae de Deus, que ela guardava com certa espécie de respeito, havendo-a posto num
pequeno cofre em lugar apartado; e que, ndo obstante sua falsa religido e sua incredulidade, Deus nio deixava de
operar grandes e numerosos milagres em sua casa por meio dessa preciosa reliquia: de sorte que ali havia, todos
os dias, um grande concurso ndo s6 de Cristdos, mas também de Sarracenos e outros infiéis, que se curaram
miraculosamente de muitas enfermidades. O que ndo impediu que essa miseravel Judia permanecesse sempre em
sua infidelidade. E, finalmente, essa reliquia, apds ter operado grande nimero de milagres durante varios anos
nessa casa, foi dela retirada por dois Senhores Catdlicos, de nomes Galbio ¢ Candido, que a ofereceram ao
Imperador Ledo, o primeiro desse nome: o qual, havendo recebido com alegria esse sagrado deposito, mandou
edificar uma magnifica Igreja nos arredores de Constantinopla em honra da Santissima Mae de Deus, onde
depositou essa preciosa joia que continuou a resplandecer em milagres”.

“L'Eminemtissme Cardinal Baronius au Sixiesme tome de ses Annales Ecclesiastiques, rapporte qu'une femme
vesue, Juisve de nation et de religion, avoit en sa maison une des robbes dela tres-Saincte Mere de Dieu, qu'elle
tenoit avec quelque sorte de respect, I'ayant mise dans un petit coffret en un lieu separé; et que non obstant sa
fausse religion et son incrédulité, Dieu ne laissoit pas de faire plsieurs grands miracles dans sa maison par le moyen
de cette precieuse relique: de sorte qu'il y avoit tous les jours en ce lieu un grand concours non seulement de
Chrétiens, mais aussi de Sarazins et autres infideles, qui croient miraculeusement gueris de plusieurs maladies: Ce
qui n'épescha pas que cette miserable juisve ne demeurat tousiours dans son infidelité. Et enfin cette relique apres
avoir sait grand nombre de miracles durant plusieurs années en cette maison, elle en faut ostée par deux Seigneurs
Catholiques nommés Galbius et Candidus, qui en firent present a I'Empereur Leon premier de ce nom: lequel ayant
receu avec joye ce sacré despot, fit bastier une magninfique Eglise aux fauxbourgs de Constantinople en 'honneur
dela trés sainte-Mere de Dieu ou il déposa ce precieux joyau qui continua d'y eclatter en miracles". ANNAT,
Francois. Rabat-joye des jansenistes ou Observations necessaires sur ce qu'on dit estre arrivé au Port-Royal, au
sujet de la sainte espine. Par un docteur de I'Eglise catholique. 1656. p. 7.

370 "Esta pretensdo € tdo estranha que por si so ¢ suficiente para desacreditar pessoas tdo irracionais. E os exemplos
que produzem para apoia-la servem apenas para deixar mais claro o quao injustas e contrarias ao espirito da Igreja”.
“Cette prétention est si estrange , qu'elle suffit toute seule pour oster créance a des personnes si déraisonnables. Et
les exemples qu'ils produisent pour I'appuy er, ne servent qu'a faire voir davantage combien elle est injuste, et
contraire a l'esprit de 'Eglise. ARNAULD, A.; PONTCHATEAU, S.-J. de (1656), Réponse a un écrit publié sur
le sujet des miracles qu'il a plu a Dieu de faire a Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte Epine de la
couronne de Notre Seigneur. p. 19.

101



que se sabe serem Autores mui fabulosos e de mui pouca autoridade entre os eruditos.
Os Cardeais Belarmino e Baronio notam do primeiro que ele acrescentou as vidas dos
Santos que escreveu muitas falsas circunstancias, e principalmente milagres; e eles
tém quase nenhuma estima a mais pelo segundo quanto a verdade da historia. E,
todavia, este Escritor ndo se contentou em atribuir a Bardnio o que ele jamais disse,
mas deturpa mesmo, com muitos disfarces e falsidades, o que foi dito por esses dois
Gregos®’!.

O recurso a esse tipo de relato acerca da historia sacra, a nosso ver, servia a dois grandes
propositos, a saber: a composicao de verossimilhanga e a invengao/vinculagdo a uma unidade
teologica. Sobre a importancia dos referenciais do passado, Jacques Le-Brun destaca o fato de
que essa pratica, ndo necessariamente, visava ao reforco de uma convicgdo religiosa ou
institucional daquele que argumentava, mas era antes parte de uma peca discursiva que buscava
a “verossimilhanga™’2. Essa composi¢do ajudava na elaboragdo de argumentos tidos como
“indiscutiveis”, sendo uma boa mobilizagdo de tais relatos, em muitos casos, mais eficaz que

argumentos que careciam da fundamentagdo autoritativa do passado®”

. Dessa forma, a resposta
a questdo: “Deus opera milagres entre os infi€is e hereges?” s6 poderia ser respondida a luz de
forma jurisprudencial. E preciso, contudo, evitar compreender essa operagdo como uma busca
por critérios de verifica¢ao das verdades historicas nos moldes oitocentistas, pois a questao ndo
era encarada pela chave do acontecido versus ndo acontecido. Caso contrario, todo esfor¢o
polémico se reduziria a uma simples analise dos materiais disponiveis. Como dissemos, 0s
tomos de historia eclesiastica de Baronius e as resolugdes conciliares estavam igualmente a
mercé de jansenistas e de jesuitas e a sua utilizagdo se dava nas mesmas chaves de emulagdo de
autoridades apresentada no capitulo anterior. Apesar de fontes iguais, as conclusdes que delas
se derivavam eram diametralmente opostas.

Intrinseca a verossimilhanga, estava o esfor¢o de se inventar e de se vincular a uma
unidade teologica que, como sabemos, nao existia. Ao comparar as formas literarias da tradi¢dao
crista biblica com a dos padrdes narrativos encontrados na Odisseia helénica, Erich Auerbach

repara em um principio que nos parece fulcral se quisermos compreender o lugar dos eventos

passados na querela do Santo Espinho. Para Auerbach, a literatura biblica era marcada,

371 “Mais il est tres-faux que Baronius dise rien de tout cela, ny en cette année 474. ny en aucune autre. Une fait
que renvoyer sur ce sujet & Metaphraste et aNicephore, qu'on sgait estre des Auteurs tres-fabuleux et de fort peu
d'autorité parmy les s¢avans. Les Cardinaux Bellarmin et Baronius remarquent du premier, qu'il a adjotité aux vies
des Saints qu'il aeicrites, beaucoup de fausses circonstances, et principalement des miracles: et ils ne font gueres
plus d'estime du second pour la vérité de I'histoire. Et Cependant cét Escrivain ne s'est pas contenté de supposer a
Baroniusce qu'il n'aiamais dit, mais il altere mesme par beaucoup de déguisemens et de faussetez ce qui a esté dit
par ces deux Grecs". Ibidem.

372 LE BRUN, Jacques. Op cit. p. 87 € 88.

373 PIQUE. Nicolas. Op cit. p. 69.

102



essencialmente, pela ideia de um drama oculto, aberto a interpretagdes e cheio de significados
éticos e historicos>’. Ao tentar associar o milagre a uma manifestagio sobrenatural de Deus em
favor da causa de um povo oprimido, os jansenistas emulavam uma série de passagens biblicas
e, ao fazé-lo, se colocavam como continuadores desse mesmo drama. Por outro lado, ao
inserirem a sua luta contra o jansenismo dentro de um contexto apocaliptico — que representaria
o culminar de uma histodria de rebeldia humana contra o divino —, os jesuitas assumiam o papel
contrario, cujas raizes profundas no bom solo produziriam os frutos da salvagido’’>. Para isso,
era fundamental vincular a sua luta ao sentido geral da histdria cristd, conforme podemos

perceber através dessa citagao do Rabat-joye:

E para melhor compreender isso, deve-se observar que quando em virtude de uma
reliquia bem aprovada, milagres sdo realizados em algum lugar, ou nas maos de
poucas pessoas, nao se segue que esses milagres sejam uma prova da sa doutrina, ou
da virtude das pessoas que habitam neste lugar, ou em cujas maos estdo os milagres:
Pois encontramos na histdria eclesidstica varios milagres, que Deus quis que fossem
feitos por santas reliquias nos infiéis, e pelas maos dos infiéis, e mesmo em favor dos
infiéis: os quais, apesar desses milagres, ndo deixaram de ser mantidos pela Igreja
como infiéis, e ser rejeitado e condenado por Deus como infiéis37®.

Passagens como essa serviam, também, como fontes tuteis para estabelecer cadeias
indutivas, a fim de demonstrar a validade de um argumento. Como era amplamente orientado
pelos manuais de retdrica, esses exemplos serviam para compor premissas de entimemas ou,
entdo, para demonstrar a validade das provas adquiridas por meio deles, como se demonstrou

na se¢ao anterior.

2.1.3 O jogo das causas

Outro recurso elocutivo muito utilizado, especialmente pelos jesuitas, foi o de afirmar
que o motivo de algo ser ou acontecer constituia, por si sO, a causa de que isso fosse ou
acontecesse. Em outras palavras, o argumento consistia em estabelecer que a causa provavel de

um evento era, de fato, uma das causas possiveis. Aristoteles desenvolveu esse raciocinio ao

374 AUERBACH, Erich. Mimesis: a representacdo da realidade na literatura ocidental. Sdo Paulo: Perpectiva, 2015.
p. 1a20.

375 Mateus 13:4-9.

376 Et pour mieux entendre ceci, il faut observer que lors que par la vertu d'une relique bien approuvée, il se fait
des miracles en quelque lieu, ou entre les mains de quelques personnes, il ne s'ensuit pas que ces miracles soit une
preuve de la saine douctrine, ou de la vertu des personnes qui demeuret en ce lieu, ou entre les mains desquelles
se sont les miracles: Car on trouve dans I'historie Ecclesiastique plusieurs miracles, que Dieu a voulu estre faits
par des sainctes reliques chez les infidelles, e par les mains des infidelles, e mesme en faveur des infidelles: lequels,
nonobstant ces miracles, n' ont pas laissé d' estre tenus par 1'Eglise pour infidelles, e d'estre rejettez e condamnez
de Dieu comme infidelles. ANNAT, Francgois. Rabat-joye des jansenistes ou Observations necessaires sur ce qu'on
dit estre arrivé au Port-Royal, au sujet de la sainte espine. Par un docteur de I'Eglise catholique. 1656.p. 6 ¢ 7.

103



orientar os retores acerca dos topicos mais comuns para o uso dos entimemas, oferecendo, para
isso, o seguinte exemplo: “Diomedes escolheu Ulisses, ndo para o honrar, mas para ter um
companheiro que lhe fosse inferior, pois é possivel que tenha feito por essa razio”*”’. Os
entimemas apresentados acima seguiam exatamente esse principio, pois era provavel que Deus
tivesse realizado o milagre em Port-Royal para advertir os jansenistas de seus erros. Logo, Deus
operou o milagre, justamente, para esse fim. Ao empregarem seus entimemas, Annat € 0s seus
colaboradores buscavam tomar para si o controle causal da situacao.

O emprego dessas provas através do logos, apesar de estimados e de amplamente
utilizados, ndo passavam, obviamente, incélumes pelos seus adversarios que, em ambos os
casos, buscavam acusar a irracionalidade ou a perversao argumentativa operada por seus rivais.
Exemplo eloquente, para ficarmos apenas em um caso, foi empregado pelos jansenistas na

Response:

Contudo, esse Escritor esta to cegado pela paixdo que o anima, que, bem longe de
reconhecer o dedo de Deus numa tdo visivel prote¢do de suas servas, pretende, ao
contrario, que todas essas maravilhas que Deus operou em favor delas em sua Igreja
ndo provam outra coisa sendo a sua infidelidade, e justificam contra elas todas as
acusacdes de seus inimigos®’s.

Nesse trecho, os jansenistas, além de acusarem a faldcia das demonstragdes jesuiticas,
atribuiram a seus rivais a cegueira promovida pela paixao hostil. Devido a diferenca entre a
natureza das provas (ethos, o pathos e o logos), os manuais de retorica ofereceram orientagdes
explicitas quanto a seu uso. A pericia do orador passava pela capacidade de discernir os lugares,
os publicos e as formas como cada um desses recursos deveriam ser dispostos. Bernard Lamy,
por exemplo, dispensou profilaxias necessarias quanto ao emprego de determinadas figuras,
cuja fungdo primeva era excitar as paixdes®’?, alertado os seus leitores para que ndo cometessem
excessos. Segundo ele, “os franceses” — tomados aqui como publico genérico e tipologico —

tomavam como ridiculos o uso de “figuras extraordinarias”, tendo em vista o carater moderado

377 ARISTOTELES. Op cit. p. 168 ¢ 169.

378 Cependant cét Escriuaincst si aueuglé de la pastion qui I'anime, que bien loin de reconnoistre le doigt de Dieu
dans vne si visible protection de ses servantes, il prétend aucontraire que toutes ces merueilles que Dieu a faites
en leur faveur Sedans leur Eglise, ne prouvent autre cfioic que leur infidélité, et justifient contr'elles toutes les
accusations de leurs ennemis. ANNAT, Francgois. Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre les
déguisemens et artifices de la response faite par MM. de Port-Royal, a un escrit intitulé: "Observations nécessaires
sur ce qu'on dit estre arrivé a Port-Royal au sujet de la Saincte Espine”. Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en
théologie 1657. p. 18.

379 LAMY, Bernard. Op cit. p. 145.

104



380 A sentenca jansenista apresentada na passagem acima é ainda mais eloquente,

desse povo
uma vez que na oratoria cristd a incontinéncia emocional, muitas vezes, denotava fraqueza de
espirito, abatendo, logo, a estima que se tem do orador. Os proprios partidarios de Port-Royal
foram alvos desse artificio elocutivo no momento em que os jesuitas os acusaram de uma alegria

desmedida no Rabat-Joye®®!.

2.1.4 A disposicao elocutiva e a tipificacao do publico

Antes de avangar, faz-se importante destacar uma questdo de ordem conjuntural: as
disposi¢des elocutivas apresentadas acima nos ddo importante pista acerca do publico ao qual
elas eram destinadas. Para tanto, ¢ necessario compreender ao que nos referimos quando
falamos de publico nas disputas letradas do século XVIIL. Ao analisar a campanha publicitaria
que culminou na condenagdo de Théophile de Viau, Stéphane Van Damme chega a seguinte
conclusdo: “a invocacdo do publico €, antes de tudo, uma figura textual e uma invencao
conceitual”®2. Ao colocar a questdo dessa forma, o autor nio pleiteava a inexisténcia de grupos
a quem essas publicagdes fossem destinadas, mas, antes, argumentava que a criagdo tipoldgica
de um leitor fazia parte da constru¢do do argumento naquele universo.

Evidéncias da natureza formal e tipificada pela qual o publico era concebido nessa
querela podem ser encontradas em nosso corpus que, de forma pontual, mas inegéavel, faz
referéncia as instancias receptoras dos libelos. Na Réponse jansenista, por exemplo, vemos 0s
autores evocarem a func¢ao vindicativa dos leitores apos transcreverem uma carta com o parecer
do cirurgido de Port-Royal, responsavel por atestar a cura, supostamente milagrosa, de
Marguerite Perrier: “O Leitor julgara por essas linhas tdo modestas com que disposi¢do essa
graca foi recebida em Port-Royal. O proprio Eclesidstico aprovou essa modéstia na resposta

que lhe fez a 2 de Abril, a qual foi concebida nesses proprios termos™>%3,

380 Cioso ¢ qualquer comentario que busque alertar para o contetido alegérico da fala, tendo em vista que a
temperanca ¢ uma virtude estimada de longa data no cristianismo, e ndo s6. “On a en France de la douceur et de
la politesse, on ne peut souffrir les humeurs chaudes et violentes: On estime et 1'on aime ceux qui s¢avent se
moderer, c'est pourquoi les Figures extraordinaires nous paroissent ridicules, si ce n'est dans de certaines occasions
qui son rares". "Na Franga, temos a gentileza e a polidez, ndo toleramos estados de &nimo violentos e exaltados:
estimamos e amamos aqueles que sabem moderar-se, eis por que as figuras extraordinarias nos parecem ridiculas,
exceto em certas ocasides, que sdo raras”. Ibidem. p. 151 e 152.

381 ANNAT, Frangois. Rabat-joye des jansenistes ou Observations necessaires sur ce qu'on dit estre arrivé au Port-
Royal, au sujet de la sainte espine. Par un docteur de I'Eglise catholique. 1656. p. introdugdo.

382 VAN DAMME, Stéphane. L’éprouve libertine. Morale, supgon et pouvoirs dans la France baroque. Paris:
CNRS Editions. 2008. p. 43.

383 Le Lecteur jugera par ces lignes si modestes, avec quelle disposition on a receu cette gracea Port-Royal. Cét
Ecclesiastique mesme approuva cette modestie dans la response qu'il luy fit 2. d'Avril, lasquelle estoit concevue
en ces propres termes. ARNAULD, A.; PONTCHATEAU, S.-J. de (1656), Réponse a un écrit publié sur le sujet

105



O mesmo pode ser visto nos escritos dos jesuitas, nos quais percebemos uma dicotomia:
ao mesmo tempo em que aludem a uma fun¢do cognitiva dos espectadores — capazes de julgar
entre as questoes dispostas —, também apontam para uma possivel fragilidade dos fiéis, os quais

poderiam cair vitimas da oratoria jansenista:

[...] reserva-se aos Superiores Eclesiasticos a discussdo dos demais milagres
mencionados neste libelo. O leitor poderd julgar, por essas amostras que aqui
exibimos, qual a boa-fé e a sinceridade desses Senhores no relato que deles fizeram,
e que crédito se deve dar a todos os seus discursos.$,

Além do publico receptor mais amplo, ha uma referéncia especifica aos fiéis catdlicos
que iam a Port-Royal, enganados por serem incapazes de discernir sobre as questdes teoldgicas

em disputa:

E, pois, um povo fiel e catolico que se dirige a Igreja de Port-Royal, com simplicidade,
sem desconfian¢a nem temor de encontros perigosos que ali possa achar. Ele ndo sabe
que os Diretores ¢ Confessores desse lugar sustentam uma doutrina que a Igreja
condena como herética, com tamanha obstinagdo, que preferem ser degradados da
dignidade de Doutores, ¢ ser afastados da casa e dessas assembleias da Sorbonne, a
submeter-se humilde e sinceramente ao julgamento do Papa e as declaragdes de
Nossos Senhores os Bispos*°.

Como podemos perceber a partir dessas passagens, as referéncias ao publico se
enquadram em uma defini¢do tipologica, e ndo empirica. Essa nogdo tipoldgica era tdo bem
difundida na oratoria crista europeia seiscentista que o seu uso foi sistematizado e regulado por
meio de manuais de retdrica, dentre os quais destacamos um pequeno panegirico, de 1625,
intitulado O juizo, de autoria atribuida ao padre jesuita Emanuele Tesauro. Nesse texto, o autor
recorreu ao lugar-comum de que “o fim intrinseco da oratoria” era o ouvinte, no mais das vezes

apresentado como uma multidao e cuja fungdo era se colocar como juiz das sentengas proferidas

des miracles qu'il a plu a Dieu de faire a Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte Epine de la couronne
de Notre Seigneur. p. 5.

384 [...] On laisse aux Supérieurs Ecclésiastiques de faire la discussion des autres miracles mentionnez dans ce
libelle. Le lecteur pourra juger de ces échantillons que nous avons icy fait voir, quelle est la bonne foy e sincerité
de ces Messieurs dans le rapport qu'ils en ont fait, e qu'elle creance 1'on doit donner a tous leurs discours. ANNAT,
Francois. Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de la response
faite par MM. de Port-Royal, a un escrit intitulé : "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé a Port-
Royal au sujet de la Saincte Espine" . Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie 1657. p. 35.

385 C'est donc un peuple fidelle & catholique qui va en I'Eglise de Port-Royal, avec simplicité sans défiance ny
craiant des recontres perilleuses qu'il y peut trouver. Il ne fagait pas que les Directeurs & Confesseurs de ce lieu
soustiennent une doctrine que I'Eglise condamne comme heretique, avec une telle obstination, qu'ils aiment mieux
estre dégradez de la dignité de Docteurs, & estre chaffez de la maison & des ces assemblées de Sorbonne, que de
se soumettre bumblement & sinceremen au juguement du Pape, & aux declarations de Nossegneurs les Euvesques.
Ibidem. p. 40.

106



pelo orador®%®. Tal multidio materializava-se como “um corpo heterogéneo de mil cabegas™®’,

capaz de jogar por terra qualquer esfor¢o elocutivo de quem ignorasse o fato dessas muitas
cabecas produzirem “um mar ondulante sem constancia”, proferindo, portanto, muitos juizos,
persuadidos por meios diversos e até opostos>*®,

A infinidade da proliferagdo dos juizos ndo pode ser tomada, todavia, com a simples
existéncia empirica de individuos distintos. Ao contrario, Tesauro acreditava ser possivel
depura-los em dois grandes tipos, os quais eram: os de “aguda vista” e aqueles do “do povo”,
sendo o primeiro capaz de ver com discernimento e em detalhes, € o segundo como quem “vé
debilmente e como que de longe™®. A existéncia dos dois tipos de intelectos somavam-se um
terceiro, a saber, o de senso mediano, cuja comparagdo se estabelecia mediante a analogia com
as aves anfibias*°, nas quais a natureza orbitava entre dois mundos, sendo capazes, portanto,
de nadar e de voar. O publico assim definido seria inconstante. Por isso, “nas audiéncias
publicas, cansados do rapido curso da oragio, recaem entre a turba”*!.

O orador perspicaz precisaria discernir entre essa dupla variedade dos intelectos,
adaptando, para tanto, a mobilizagdo de seus recursos elocutivos, como as demonstragoes, as
provas, etc. Tesauro evidéncia, logo, a existéncia de dois géneros destinados aos dois tipos de
intelectos: o peregrino e o concertativo’®?, sendo o primeiro “4tico e salgado”, e o segundo
“asiatico e doce™**. Enquanto aquele apelava a capacidade cognitiva racional de seu auditério,
sendo, por isso, preferido pela academia, este operava com mais simplicidade e eficacia sendo,
assim, ideal para o ambiente forense***. A escolha entre ambos se daria pela capacidade do retor
em divisar o decoro exigido em cada ocasido, ao que o autor ilustra, muito bem, o fato com um
episodio supostamente passado na Atenas antiga, quando os cidadaos daquela cidade, buscando

homenagear a sua matrona, deram ordens para que os artifices Fidias e Alcmene esculpissem o

386 TESAURO, Emanuele. O Juizo. Trad: Jodo Adolfo Hansen. In: MINE, Elza, CANIATO, Benilde Justo. Orgs.
Abrindo Caminhos. Homenagem a Maria Aparecida Santilli. Sdo Paulo: Lato Sens, 2002. p. 166.

387 Ibidem. p. 166.

388 Ibidem.

389 Ibidem. p. 167.

30 Ibidem.

91 Ibidem.

392 Ibidem. p. 168.

393 A divisdo entre os estilos aticos e asiaticos estava muito bem difundida nos manuais de retorica do século XVI
e XVII. Como nos informa Marc Fumaroli, tal divisdo foi originalmente proposta por Cicero, que via no estilo
atico um retorno a oratoria grega, cujo primado era a precisdo e a conten¢do nos adornos, enquanto o asiatico era
mais afeito ao luxo e a ornamentacdo discursiva. Ainda segundo Fumaroli, nos séculos XVI e XVII, o aticismo
estava muito ligado & autoridade de Séneca e de Tacito, enquanto o asianismo remontava a oratoria de Ovidio.
Como apontado por Tesauro, a escolha desses estilos se dava mediante a apreciagdo do decoro necessario para
cada ocasido. FUMAROLI, Marc. Op cit. p. XIV.

3% TESAURO, Emanuele. Op cit. p. 168.

107



busto de Minerva, a fim de ser depositado em um ponto alto da cidade. Enquanto a escultura de
Alcmene era uma obra prima, rica em detalhes, a de Fidias parecia grosseiramente talhada,
disforme, como pouca qualidade — despertando o riso dos expectadores. Os risos, todavia,
cessaram quando Fidias, que tinha o intelecto mais agudo, pediu que ambas as esculturas fossem
observadas a distancia, revelando a perfeicdo de seu artificio, enquanto o busto de Alcmene
despontava como “uma bola irregular’®>.

Da alegoria dos escultores, Tesauro concluiu que a perfei¢ao oratoria tinha como base
o discernimento do publico, o que nos permite inferir que este também pode ser reconhecido
por meio da escolha decorosa dos géneros empregados. Observando as caracteristicas
estilisticas presentes nos libelos em questao, podemos presumir a que tipo de publico os autores
dessas missivas pretendiam contemplar idealmente.

O cenario compreendido entre as décadas de 1650 e 1660 na Franga foi marcado, como
vimos, por uma grande proliferacdo de impressos, estendendo, de forma sensivel, o espectro do
publico a ser alcangado. Se, por um lado, ainda ndo havia uma massa de alfabetizados como a
que veremos na Europa pods século XIX, por outro, a inven¢do de Gutenberg criava um ambiente

muito diferente daquele encontrado em séculos anteriores>%¢

, em que proliferavam as multiddes
de leitores e de ouvintes e, com elas, a multidao de juizos — e quanto maior a multiddo, mais de
longe ela observava®”’. Isso impunha aos envolvidos na querela do Santo Espinho um desafio
amais. A opcao pelo uso do francés, em vez do latim, aliada a falta de avangos pormenorizados
em questdes teoldgicas de natureza mais complexa, evidencia que as produgdes impressas dessa
querela ndo se destinavam exclusivamente ao ambiente escolar das universidades, dos “poucos
e engenhosos™”. No entanto, a utilizagdo massiva de silogismos retoricos, que remetiam as
provas mediante o logos, eram artificios elocutivos muito mais sofisticados do que aqueles
empregados para o trato com o publico vulgar.

Somos, entdo, levados a outra instrug¢do apresentada por Tesauro, que julgou por bem
dividir a comunicagdo com esse publico mais amplo em dois estilos — um sustentado com
majestade e o outro com simplicidade e com familiaridade —, ambos considerados perfeitos e
copiosissimos para se falar “a multiddo”*. Enquanto o segundo tinha por fulcro as similitudes
com o doméstico, valendo-se de amplo uso de recurso patéticos, apelando, por vezes, aos

sentimentos que mais comovem “as gentes baixas”, tais como o “medo, terror e desejo de bens

395 Ibidem.

3% JOUHAUD, Christian. Op cit. p. 24.
397 TESAURO, Emanuele. Op cit. p. 168.
398 Ibidem. p. 169.

39 Ibidem.

108



uteis” — tdo comuns nas missdes destinadas a moralizagao dos povos e que vigoraram desde a
reforma catdlica até o século XIX** — o primeiro impunha-se por principios diferentes, nas

proprias palavras de Tesauro:

O primeiro sustenta o seu decoro exalando majestade em toda parte. Majestade no
tema; conceitos gravissimos, raros, mas bem vestidos; autoridades de peso e eficazes;
costumes compostissimos e graciosamente severos; afetos ora suaves ¢ ora galhardos;
razdes solidas e convincentes; cerimdnia no punir, mas temperada com sal. [...]
Majestade na trama, de modo que no discurso, nas passagens, nas divisoes das partes,
nas suas ligagdes e vinculos nada de baixo nem de casual ocorra. Majestade nas agoes;
memoria fidelissima nas amplificacdes figuradas, nas correspondéncias das antiteses,
nas autoridades sinceramente recitadas; voz sonora e clarissima, gesto medido e grave,
¢ na presenca ndo sei que misto de amabilidade e terror®”!.

Por tratar dos temas mais elevados da oratoéria, a explanagdo da vontade divina mediante
a intepretacdo de seus atos, os termos empregados ndo poderiam ser outros que ndo aqueles da
majestade, mas tendo como alvo a grande multiddo, a qual, vendo como que de longe, pudesse
discernir de forma clara a vontade de Deus expressa mediante a pena de seus interlocutores
eleitos. O uso de conceitos “gravissimos” e “raros”, além do emprego de “autoridades de peso
[...] sinceramente recitadas”, eram uma imposi¢ao ao se tratar da natureza e da fungao dos
milagres. Tudo isso deveria ser feito com o auxilio das amplificagdes, das figuracdes e das
demonstragdes construidas de modo a permitir que o publico divisasse, no tempo presente, as
verdades ha tanto tempo proferidas.

Esse breve percurso leva a considerar que os volumes produzidos na querela do Santo
Espinho visavam a um publico mais amplo, ainda que por efeito da murmuragdo ptblica. Mas
considerava, na mesma medida, um tipo de espectador letrado, capaz de discernir as referéncias
autoritativas, acompanhar as exemplificacdes fornecidas pelos canones de historia sacra, bem
como seguir a elaboracdo dos silogismos retoricos empregados.

Cabe ressaltar que ndo hé contradicdo em pensar que o contetido dos assuntos debatidos
extrapolasse o publico mais agudo. Como visto no capitulo anterior, uma versdo dos
argumentos jesuiticos em relagdo ao milagre foi defendida em um sermao publico pregado pelo
padre Claude de Lingendes, evidéncia de que as proposi¢des expressas no libelo circulavam em
um dindmica além daquela do proprio volume impresso. As leituras em espacos publicos e

privados, como pulpitos, saldes da nobreza e até a corte do rei, reverberavam em muitas outras

400 DELUMEAU, Jean. O pecado e o medo - a culpabiliza¢do no ocidente (séculos 13-18). Volume 2. Tradugio:
Alvaro Lorencini. Bauru: EDUSC, 2003.
401 TESAURO, Emanuele. Op cit. p. 169.

109



instancias, cujo alcance s6 podemos imaginar, tendo em vista que a recuperagdo empirica dessa

recep¢do ¢ uma tarefa, muitas vezes, irrealizavel.

2.2 A evidéncia dos milagres na oratoria crista do século XVII

Entendidos os mecanismos de prova utilizados na controvérsia, cabe agora analisar
como esses recursos foram mobilizados para atribuir sentido ao evento ocorrido na abadia de
Port-Royal-des-Champs, com vistas a elucidar de que forma o milagre despontava como uma

fonte de exposi¢ao da vontade revelada de Deus.

2.2.1 A alegria desmesurada e o sinal do engano

J& no prefacio do Rabat-joye, nos deparamos com a seguinte passagem:

A alegria, quando excessiva, pode por vezes prejudicar a saide do corpo, mas quando
causada por algum vicioso motivo, sempre muito danifica o bem espiritual da alma:
porquanto, quando um pecador, em vez de lamentar o seu pecado, dele se regozija e
quer tirar gloria do que lhe deveria causar confusdo; ¢ um sinal de que esta na
extremidade do mal ¢ de que tem mui grande necessidade de que se o ajude a dele se
retirar. Essa ¢ a razdo por que, vendo os Senhores Jansenistas numa extraordinaria
alegria, ndo pela gloria que adviria a Deus dos milagres que Lhe aprouvesse operar,
mas sim porquanto falsamente se persuadem, e se esforcam por persuadir os outros,
de que os milagres que dizem haver sido feitos em Port-Royal pelo Santo Espinho sdo
marcas pelas quais Deus aprova o Jansenismo, posto que condenado pela Igreja: e
que, assim, em vez de se retratarem de seus erros e se arrependerem de sua rebelido
contra a Igreja, nela se confirmam com maior obstinagdo, e se esforgam por nela
engajar os outros..*? [Grifo nosso].

Na medida em que os jansenistas buscavam, desesperadamente, uma marca da
aprovacao divina frente as condenagdes papais, a sua alegria afetada e desmedida seria, em si,
um “sinal” de que essa faccdo estaria “no extremo do mal”. O efeito publicitario aqui passava
pela ja conhecida atribuicdo de um ethos patologico. Porém, outra implicagdo ¢ a de que o
acontecimento milagroso se apresenta como um sinal que apontava para a extremidade do mal

que se abateu sobre o espirito daquela comunidade. Tais sinais ndo foram dados pelos signos

402 La joie, quand elle est excessive, peut quelquefois prejudicier a la santé du corps, mais quand elle est causée
par quelque vicieux motif, elle nuit tousiours beaucoup au bien spirituel de 1' ame: lors qu' un pecheur au lieu de
regretter son peché s' en resiuyst, e veut tirer de la glorie de ce qui dentroit luy donner de la confucion; ¢' est un
signe qu' il est dans 1' extremité du mal, e qu' il a un tres-grand besoin qu' on luy aide a s' en retirer. C' est la raison
pour laquelle voyans Messieurs les Jansenistes dans une extraordinarie joye, non pas de la glorie qui reviendroit a
Dieu des miracles qu' il luy plairoit operer, mais de ce qu' ils se persuadent faussement, e taschent de persuader
aux autres, que les miracles qu' ils disent avoir esté faits au Port-Royal par la Sainte Espine, sont des marques
parrtes quelles Dieu approuve le Jansenisme, quoy que condemné par I' Eglise: e qu' ainsi au lieu de se retracter
de leurs erreurs, et se repentir de leur rebellion contre 1'Eglise, ils s'y confirment avec plus d' obstination, e taschent
d'y engager les autres. ANNAT, Francois. Rabat-joye des jansenistes ou Observations necessaires sur ce qu'on dit
estre arrivé au Port-Royal, au sujet de la sainte espine . Par un docteur de l'Eglise catholique. 1656. p. 1.

110



presentes na realizacdo do milagre, e sim na disposicao pecaminosa daqueles que teriam feito
da benc¢ao dispensada por Deus uma terrivel maldi¢do. Deve-se notar que esses “sinais” (signes)
apontados pelos autores sdo colocados em oposicao as “marcas” (marques) reclamadas pelos
jansenistas, em uma tentativa de descredibilizacdo da interpretagdo elaborada pelos defensores
de Port-Royal.

Na sequéncia, o texto apresenta uma apologia da adoracao das reliquias ao advertir os
leitores de que era “uma verdade reconhecida por toda a Igreja, que as Reliquias dos Santos e
com mais razao as do Santo dos Santos”, a saber aquelas que havia tocado a carne do salvador,
eram “dignas de veneragio particular’*®3. Na guerra contra os jansenistas, nem tudo era vélido.
Os jesuitas ndo podiam incorrer no risco de serem acusados de arrefecer na veneragdo das
reliquias, algo que muito facilmente seria — e foi — apontado pelos jansenistas como uma
imputagao de praticas protestantes.

Dessa forma, era imperativo que, na argumentagdo jesuitica, estivessem nitidas as
diferengas entre a verdadeira importancia das reliquias e dos milagres operados e a pratica

adotada pelos jansenistas:

As honras prestadas desde os primeiros séculos do Cristianismo aos sepulcros dos
Martires; as peregrinagdes feitas aos lugares santificados pelos mistérios de nossa
redengdo; o culto Religioso de todos os povos, ¢ mesmo dos maiores Principes e
Monarcas, para com a Cruz, os Cravos, os Espinhos e outros instrumentos da Paix@o
de Jesus Cristo, sdo provas evidentes dessa verdade. Mas, sobretudo, os milagres que
Deus operou de tempos em tempos por meio das santas Reliquias — dos quais hd uma
infinidade de exemplos relatados nos escritos dos santos Padres — sfo marcas
asseguradas de que essa honra e esse culto sdo um exercicio de Religido mui agradavel
aos olhos de sua divina Majestade. Nao obstante, como (seguindo a palavra de Nosso
Senhor) o homem inimigo se esfor¢a por semear o joio entre o bom grdo, e por
corromper as a¢des mais santas pela mescla de alguma supersti¢do ou outro vicio:
assim também por vezes aconteceu, pela instigagdo desse espirito de falsidade, que
varios abusos se insinuaram no tocante as Reliquias e aos Milagres. A respeito do que
a lIgreja, conduzida pelo espirito de Deus, julgou necessario adotar diversas
precaugdes para impedir abusos e para conservar a verdadeira Religido em sua
primeira pureza: E para esse efeito, em diversos Sinodos, e particularmente no tltimo
Concilio Geral, apds ter estritamente proibido toda sorte de a¢des supersticiosas, todo
ganho sordido e todas essas outras desordens que poderiam encontrar-se na exposicao
e veneragdo das Reliquias, e na publicagdo dos Milagres; ela mui sabiamente ordenou
que ndo se recebesse nem expusesse nas Igrejas quaisquer novas Reliquias, e que ndo
se publicasse nem reconhecesse quaisquer novos milagres, sendo que o todo fosse
primeiramente examinado e aprovado pelo Bispo: o qual, apos ter tomado conselho
dos Teologos e de outras pessoas sdabias e virtuosas, faria o que fosse mais
conveniente a verdade e a piedade*®*.

403 “une verité recogneue de toute I' Eglise, que les Reliques des Saints e a plus forte raison celles du Sain des

Saintes [...]sont dingnes d' une veneration toute particuliere”. Ibidem. p. 1.

404 Les honneurs rendusdes les primieres Sicecles du Chrestianisme aux sepulchres des Martirs; Les peleririanges
faits aux lieux santifiés par les misteres de nostre redemption, le culture Religieux de tous les peuples, e mesme
des plus grands Princes e Monarques enuers la Croix, les Clous, les Espines, e autres instrumens de la Passion de
Jesus-Christ, sont des preuves evidentes de cette verité: Mais sur tout, les miracles que Dieu a operés de temps en

111



Assim como o adversario saiu a0os campos para semear o joio juntamente com o trigo,
que, em suas respectivas fases de germinacdo, ndo podem ser discernidos uns dos outros
(Marcos 13: 24-30), também os jansenistas plantavam junto as boas praticas as sementes de seu
engano. Aqui, pela primeira vez, podemos ver uma associac¢ao, ainda que muito velada, entre a
acao dos jansenistas e a obra do anticristo, cujas caracteristicas conhecidas na tradi¢ao crista ¢
a mimetizagdo do messias*®>. Essa topica ganhara, na medida em que se escalona a violéncia
publicitaria, uma importancia cada vez maior.

Nesse libelo, uma das principais criticas desferidas aos jansenistas ¢ a de que eles,
mesmo tendo sidos contemplados por uma eventual manifestagdo sobrenatural, ndo deveriam
ter divulgado a cura como fizeram. Elaborando uma lista de exemplos historicos e
contemporaneos que teriam passado por um evento parecido com o dos jansenistas, os jesuitas
procuravam demonstrar a presuncao dos partidarios de Port-Royal como as verdadeiras marcas
da perdicdo, da soberba e da desobediéncia*®®.

Ainda em relagdo as insinuagdes dubias acerca da veracidade ou ndo do milagre, os
jesuitas chegaram mesmo a dizer que a divulgacdo, da forma como foi realizada, ndo passava
de um “commun bruit**’. Ao agirem assim, Annat e os seus colaboradores podiam minimizar
o impacto gerado pela repercussdo do evento, a0 mesmo tempo em que os jansenistas eram
acusados de descumprir os mandamentos conciliares responsaveis por regular a divulgacao
dessas manifestacdes. E interessante notar que, apos a confirmacio do milagre por parte das
autoridades eclesidsticas, a argumentagao jesuitica ¢ formalmente abandonada, restando apenas
sugestoes. A estratégia era eficaz por sua dubiedade, pois, a depender da vindicacao dos setores

eclesiasticos, ainda por vir, o argumento valeria tanto para questionar a validade da cura de

temps par les saintes Reliques, dont il y a une infinité d' exemples rapportés dans les escrites des saints Peres, sont
des marques asseurées que cet honneur e ce culture est un exercice de Religion tres-agradable aux yeux de sa
divine Majesté. Neantmoins comme (suivant la parolle de Nostre Seigneur) 1' homme ennemy tache de semer 1'
yuroye parmy le bon grain, e de corrompre les actions les plus saintes par le meslange de quelque supertition ou
autre vice: aussie est-il quelque-fois arrivé par l'instigation de cét espirit de mensonge, que plusieurs abus se sont
glissés sur le fait des Reliques e des Miracles. Au sujet de quoy 1' Eglise conduite par 1' espirit de Dieu a jugé
necessaire d' apporter diverses precautions pour empescher abus, e pour conferuer la veritable Religion en sa
premiere pur eté: Et pour cét effect, en divers Sinodes, e particulierment au dernier Concile geeral, aprés avoir
estroittement deffendu toute sorte d' actions superstitieuses, tout gain sordide, et tous ces autres desordres qui
pouroient se rencontrer en 1' expositione veneration des Reliques, e en la publication des Miracles; elle a
tresagement ordenné, qu' on ne recevroit ni exposeroit dans les Eglises aucunes nouvelles Reliques, ef qu’ on ne
publiroit ni recognoistroit aucuns nouveaux miracles, que le tout ne fust au paranant e examiné et approuve par '
Evesque: lequel apres avoir pris conseiil des Theologens, et autres s¢avantset vertueux personnagens, seroit ce
qu' il estre le plus convenable a la verité et a la preté. Ibidem. p. 1 e 2.

405 yer Mateus capitulo 24, em especial os versiculos 23 e 24.

406 Ibidem. p. 3 ¢ 4.

47 Ibidem. p. 4.

112



Perrier, em caso de aprovagdo, quanto para minorar seus efeitos. De qualquer forma, as
atribuicdes patologicas e cismaticas, como visto, persistiram em ambos os libelos, valendo-se
basicamente dos mesmos argumentos. Isso nos dé a evidéncia de um principio explorado no
primeiro capitulo, mas que, aqui, exemplificamos com maior clareza: em se tratando de querelas
do século XVII, a dindmica argumentativa esta limitada por critérios publicos e compartilhados.
Como veremos mais adiante, esse principio ndo exclui as possibilidades inventivas de seus
autores, os quais, a depender do andamento da querela, alteravam e reformulam os seus
argumentos, sem se desprenderem das postulagdes inicialmente reclamadas.

A patologia dos jansenistas, avidos por encontrar sinais do favorecimento divino em

todos os cantos, seria também um sinal da inconstancia do coragdo desses religiosos:

Ademais, ¢ contra as ordenangas da Igreja publicar e querer fazer crer em milagres
que ainda ndo foram reconhecidos nem aprovados pelos Superiores, ¢ aqueles que tdo
facilmente se permitem refletir sobre esta adverténcia do Sabio, o qual diz que aquele
que facilmente cré, faz ver a leveza de seu cora¢io®.

A “leveza” dos coragdes jansenistas, evidenciada por esse episodio, desautorizava os
seus proprios postulados acerca da graca, haja vista que as suas doutrinas seriam desprovidas
de sobriedade e de ponderagdo necessarias. Em uma comunidade eclesiastica caudataria das
nogdes causais da metafisica aristotélico-tomista, a inconstancia, especialmente quando
aplicada as questdes morais, despontava como signo de uma contrafacdo perniciosa. Os jesuitas
estavam familiarizados com essa recorrente topica nos debates letrados da época, sendo a obra
La Cour Sainte, do padre Nicolas Coussin (1624), um de seus maiores exemplos. Nela, o
religioso da Companhia dispensou uma série de consideragdes e de conselhos espirituais, a fim
de instruir a nobreza cortesd nos principios da vida e da oratoria cristd, seguindo um modelo

semelhante aos exercicios espirituais de Inacio de Loyola*®

. Na segunda se¢do de seu livro, ao
emular A4 ilha dos sonhos, de Luciano de Samosata, ¢ o ensaio sobre a inconstancia, de Michel
de Montaigne, Coussin descreveu um “reino da inconstancia”, no qual os seus cortesdos
comportavam-se como camaledes, em contraposicao a uma elite que, diferente deles, conseguia
levar uma vida tdo regulada quanto uma bussola*'®. Tal nogdo é reforcada poucas paginas

depois com a alegoria do “Palacio do amor falso”, o qual possuia comodos adornados de

408 D' ailleurs ¢' est contrevenir aux ordonnances de 1' Eglise, que de publier e vouloir faire croire des miracles, qui
n' ont point encore esté reconnus ni approuvez des Superieurs, e ceux qui se laissent si aisement faire reflexion sur
cet avertissiment du Sage, lequel dit que celuy qui croit facilment, fait voir la legreté de son coeur. Ibidem. p. 5.
409 FUMAROLI, Marc. Op cit. p. 365.

419 Ibidem. p. 368.

113



ociosidades, de sonhos e de inconstancias, sendo a sua corte formada por homens desprovidos
de virtude que ao mesmo tempo “sdo e ndo sio™*!!.

Dessa forma, a inconstancia implicava fraqueza de espirito, concessao as vaidades e
falta de regramento ou, entdo, uma desconsideracdo dos mesmos — justamente o pecado pelo
qual os jansenistas sdo censurados, ao supostamente atropelarem o ordenamento tridentino
referente a divulgacao de milagres. Coragdes leves, alegria desmedia, esses atributos passionais
estavam muito longe do ideal cristdo a ser seguido, fato que contrastava com a piedade austera
e rigorista defendida pelos partidarios de Port-Royal, cujas obras faziam contraponto ao
relaxamento moral dos jesuitas.

Apbs essas consideragdes, percebe-se uma alteragdo no rumo da narrativa, que passa a
considerar a hipétese de que o milagre, afinal de contas, poderia ter sido real. Nesse caso,
mesmo que confirmado por parte das autoridades eclesiasticas, a conclusdo de que o fato
atestaria a justica da causa jansenista persistiria como falsa e “contraria a toda a razio”*!?,
seguindo-se o forte uso de referéncias dos ja citados exemplos da histdria eclesiastica, a fim de
demostrar que Deus operou frequentemente milagres entre heréticos e inimigos da fé. A questao
do precedente da operacdo miraculosa em hereges que, a nossos olhos, pode parecer se limitar
a uma simples verificagdo dos canones da historia sacra, aparece aqui como um dos maiores
pontos em disputa.

Apods desenvolver esse tema, os jesuitas introduzem um novo argumento que sera
reproduzido e refor¢ado no segundo libelo. Utilizando-se de um principio apresentado no

primeiro capitulo da epistola de Paulo aos cristdos da Galacia, em seu versiculo 84!3

, 0S jesuitas
insinuaram que as ‘“novas” doutrinas ensinadas por Jansénio ndo deveriam ser aceitas,
independentemente de qualquer manifestacao sobrenatural. A ideia de que Deus poderia operar
milagres entre os infiéis — e de que esses milagres nao significariam o seu favorecimento divino
em relacdo a sua doutrina — era contrario, no entanto, as interpretacdes mais comuns daquele
tempo. Fernando Vidal aponta a operagdao de milagres, especialmente de curas, como um dos
principais critérios a serem considerados nos processos de canoniza¢do, pois demostravam o

414

favorecimento divino a seus servos™ *. Ainda que pudéssemos objetar, no caso de Port-Royal,

41 Ibidem. p. 369.

412 ANNAT, Frangois. Rabat-joye des jansenistes ou Observations necessaires sur ce qu'on dit estre arrivé au Port-
Royal, au sujet de la sainte espine . Par un docteur de lI'Eglise catholique. 1656. p. 6.

413 “Ainda que n6s mesmos ou um anjo do céu vos anunciasse outro evangelho diferente do que recebestes, seja
anatema”. Galatas 1:8.

414 VIDAL, Fernando. Miracles, Science, and Testimony in Post-Tridentine Saint-Making. Science in Context
20(3), 481-508. 2007. p. 482.

114



que o milagre ndo foi obrado por um individuo, e sim por um relicério, diante do qual os
proprios jesuitas fizeram ressalvas respeitosas, o fato dele ter se dado na abadia jansenista era,
na opinido corrente a época, um fator complicador para a causa jesuita. Segundo Lorraine
Daston, o entendimento acerca dos milagres no século XVII seguia algumas caracteristicas: o
fato de que eles deveriam ser publicos, tendo a sua veracidade atestada por autoridades ou por

415

especialistas, além de estarem vinculados a uma doutrina revelada™”. Dessa forma, era natural

16 em favor de sua

que os jansenistas vissem na cura de Perrier a manifestacio divina*
intepretacdo das questdes disputadas acerca da graca. Como veremos, os jesuitas nao
discordavam desse principio, mas buscavam modificar a sua dire¢do, fazendo dos eventos
ocorridos em Port-Royal um elemento a ser alistado em sua causa.

Ainda em relagdo a fungdo reveladora dos milagres, vemos em um trecho do Rabat-joye

uma colocac¢do no minimo curiosa*!”’

. De acordo com Annat, os milagres seriam sim um signo
da vontade de Deus, mas, ao invés de servir a vindicagdo de doutrinas contestadas, teriam como
fim principal a conversao dos infi¢is em estado de rebeldia.

Contudo, em que pese a forga indutiva da cadeia de exemplos suscitadas pelos inacianos,
uma rapida analise das referéncias aos milagres na Biblia e na propria historia do cristianismo
mostrard que nem sempre os milagres possuiam a fun¢do direta de conversdo de infiéis. Ao
argumentar dessa forma, os jesuitas pretendiam transformar o evento sobrenatural em uma agao
velada de Deus para evidenciar os enganos propagados pelos seus rivais. Isso fica ainda mais
claro nos versos seguintes, quando os jesuitas apresentam quais dispositivos hermenéuticos

deveriam ser levados em conta para compreender, verdadeiramente, a mensagem divina por

tras daquele sinal:

Visto que, portanto, os testemunhos desses santos Apdstolos ndo foram assaz fortes
para convencer a incredulidade dos jansenistas; visto que os decretos do Soberano
Vigario de Jesus Cristo, e as declaragdes de Nossos Senhores os Bispos, sucessores
dos Apdstolos, ndo puderam infletir sua obstinagao; eis que Deus faz ouvir a voz do
sangue de seu Filho, do qual este santo Espinho foi empurpurado, para tentar amolecer
a dureza de seus coracdes. Ele quer que esta santa reliquia, que € uma das librés de
Jesus Cristo, humilhado e obediente até a morte, lhes pregue a humildade e a
obediéncia, que sdo duas virtudes até agora desconhecidas entre os jansenistas. Ele
quer que este Espinho, que transpassou a sagrada Cabeca de Jesus Cristo, lhes declare
que, para serem verdadeiramente do niumero de seus Fiéis, devem mortificar seu

45 DASTON, Lorraine. Op. cit. p. 114.

416 Ihidem. p. 97.

417 Nos referimos a seguinte passagem, cuja citagdo ja foi feita na pagina 98: “pois, segundo a méaxima de Sdo
Paulo sinais e milagres sdo ordinariamente empregados para a conversdo daqueles que ndo tém a verdadeira fé”.
ANNAT, Frangois. Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de la
response faite par MM. de Port-Royal, a un escrit intitulé: "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé
a Port-Royal au sujet de la Saincte Espine”. Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie. 1657. p. 9 e 10.

115



proprio julgamento e cativar seu entendimento em obediéncia aquele que na Igreja
ocupa o lugar de Jesus Cristo. Enfim, Ele quer, por meio deste Santo Espinho, que foi
um dos instrumentos que causaram a morte que Jesus Cristo sofreu com tanto amor
para a salvag@o de todos os homens, exorta-los a depor as armas de sua obstinagdo e
a dar gloria a este divino Salvador, reconhecendo e confessando de boca e de coragéo
a excessiva caridade que Ele fez transparecer, sofrendo e morrendo para salvar todos
os homens*!%.

O excerto ¢ um dos mais importantes momentos do texto, pois mostra uma elaborada
construgdo elocutiva que encontra, nas particularidades do milagre, a condenacao das doutrinas
jansenistas, por um lado, e exalta as doutrinas menos restritivas da graga, por outro. Em sua
infinita misericordia, Deus teria utilizado um dos instrumentos de sua paixdo para ferir o
orgulho jansenista, mostrando que a sua graga estava disponivel, até mesmo, para os sectarios
e os heréticos. Como figura de linguagem, Annat descreve o espinho que feriu a cabega de
Cristo como uma “libré”, ou seja, como as vestes distintivas geralmente utilizadas pelos criados
de uma casa para discernir a subordinagao desses a seus mestres, sendo ela, portanto, uma marca
dos verdadeiros seguidores do Senhor. A defesa de uma graca abrangente, aos moldes daquela
defendida pelos inacianos, desponta, portanto, como um sinal distintivo para os cristdaos. No
libelo de tréplica, Annat ird reproduzir esse mesmo argumento, inserindo ainda um outro dado
a sua analise, vendo na cura do olho de Perrier um simbolo do monumental esfor¢o de Deus
para curar a cegueira espiritual de Port-Royal. Vale destacar que a ocasido ¢ aproveitada para
atribuir aos jansenistas, mais uma vez, a desobediéncia contra a hierarquia catdlica, contrastada

pela obediéncia de Cristo, entregue a vontade do Pai na cruz.

2.2.2 A linguagem da providéncia como oratoria divina
Em uma das poucas referéncias indiretas ao milagre do Santo Espinho encontrada nas
Provinciales, Pascal defende a piedade das freiras internas de Port-Royal: “ouvimo-la hoje [a

voz de Deus], essa voz santa e terrivel, que pasma a natureza e consola a Igreja”*!®. Se, de fato,

413 Puis donc que les testmoignages de ces saints Apostres n'ont pas esté assez forts pour convaincre l'incredulité
des jansenistes: puisque les decrets du Souverain Vicarie de Jesus-Christ, e les declarations de Nosseigneurs les
Euveques sucesseurs des Apostres, n'ont pliflechir leur obstination; voicy que Dieu fait entendre la voix du sang
de son Fils, dont cette sainte Espine a esté¢ empourée, pour essayer d'amollir la dureté de leurs coeurs. Il veut que
cette sainte relique, qui est une des liurées de Jesus-Christ humilié e obeyssant jusques a la mort leur presche
I'humilité e I'obeissance, que sont deux vertus inconnués jusques a present entre les jansenistes. Il veut que cette
espine qui a transpercé le sacré Chef de Jesus-Christ, leur declare que pour estre vraiment du nombre de ses
Fidelles, ils doivent ortiser leur propre jugement, e captiver leur entendement en s'obeissance de celuy qui dans
I'Eglise tient la place de Jesus-Christ. Ensin il veut par cette sainte Espine, qui a esté un des instrumens qui on
causé la mort, que Jesus-Christ a soufferte avec tat d'amour pour le salut de tous les homes, les presser de rendre
les armes de leur obstinatio, e de doner gloire a ce divin Sauveur, en reconoissant e cofessant de bouche e de coeur,
l'excessive charité qu'il a fait paroistre, en souffrant e mourant pour sauver tous les hommes. /bidem. p. 10 e 11.
419 “On 1'entend aujourd’huy, cette voix sainte et terrible, qui estonne la nature, et qui console 1'Eglise.”. PASCAL,
Blaise. Op cit. p. 324.

116



essa passagem faz uma referéncia en passant ao milagre de 24 de margo de 1656, algo
permanece muito claro: a acdo sobrenatural muniu as fileiras jansenistas de um poderoso
argumento em favor de sua causa.

Cabia aos jansenistas realizar uma defesa ferrenha de seus postulados, a fim de que a
vantagem angariada ndo fosse perdida para os argumentos da habil pena de Annat e dos demais
membros de sua Companhia. Logo na introdu¢do de sua Response vemos os jansenistas
aludirem ao fato de que a abadia respeitou todos os tramites conciliares na publicagdao de seu
milagre, estando, portanto, isentos da acusacgdo de atropelarem a hierarquia eclesiastica*?’. Por
ter sido publicado apos a vindicacdo do milagre por parte do arcebispo André de Sussay*?!, o

libelo tinha a seu favor a chancela episcopal e os testemunhos dos médicos responsaveis pela

420 «“J4 ha muito tempo que esta Resposta foi feita, e ela estava mesmo toda impressa antes do fim do més de
Setembro. Mas sempre se diferiu de a publicar, até que a Igreja houvesse pronunciado sobre o milagre ocorrido
em Port-Royal a 24 de Margo ultimo, e o houvesse tornado veneravel a todos os fiéis pela aprovagdo auténtica que
ela lhe deu. Creu-se dever aguardar esse julgamento, porque foi esse milagre que deu ensejo aos inimigos dessa
casa Religiosa a publicar contra ela o escrito escandaloso ao qual este responde. Como haviam sido atingidos pela
impressdo que uma maravilha tdo certa fazia no espirito de todo o mundo, e pela devogdo publica que ela havia
atraido a essa Igreja, fizeram o que puderam para destruir essa obra do Céu. Mas Deus, que ndo a quis deixar
imperfeita, acabou de convencer sua malignidade tdo obstinada pela voz publica de sua Igreja. O Senhor de
Hodencq, Doutor de Sorbonne, Cura ¢ Arcipreste de S. Severino, ¢ Vigario-geral de Monseigneur o Cardeal de
Retz, Arcebispo de Paris, tendo tomado para seus Conselheiros outros cinco Doutores de Sorbonne, declarou por
sua sentenca de 22 de Outubro tltimo, segundo as informagdes feitas por Monseigneur o Bispo de Toul, ¢ as
conclusdes de Monsieur o Promotor, que uma cura tdo stbita e tdo perfeita de um mal tdo grande, atestada por
tantos Médicos e Cirurgides, e ocorrida logo apés o toque de um santo Espinho da Coroa de Nosso Senhor, ndo
podia ser sendo um efeito extraordinario da onipoténcia de Deus. Ele ordenou que na Sexta-feira seguinte se
dissesse no Mosteiro de Port-Royal uma Missa solene em acdo de gragas, a qual ele mesmo celebrou, e que esse
milagre fosse publicado em Paris e em toda a diocese, a fim de que todo o mundo pudesse glorificar a Deus. Ele
também concedeu a Monsieur o Promotor a permissao que ele lhe pediu para informar sobre os outros milagres
que havia sabido terem sido feitos pela virtude do mesmo santo Espinho”.

“Il y a assez long-temps que cette Réponse est faite, & elle estoit mesme toute imprimeé avant la fin du mois de
Septembre. Mais on a toujours differé de la publier, jusques a ce que 1’Eglise eust prononcé sur le miracle arrivé a
Port-Royal le 24. Mars dernier, & 1’eust rendu venerable a tous les fideles par ’approbation authentique que’elle
luy a donnée. On a creu devoir attendre ce juguement, parceque ¢’a esté ce miracle qui a donné sujet aux ennemis
de cette maison Religieuse, de publier contre’elle 1’écrit scandaleux auquel celui-ci répond. Comme ils avoient
esté blessez de I’impression qu’une merveille si certaine faisoit dans 1’esprit de toute le monde, & de la devotion
publique qu’elle avoit attirée dans cette eglise, ils ont fait ce qu’ils ont pl pour destruire cette oeuvre du Ciel. Mais
Dieu qui ne I’a pas voulu laisser imparfaite, a achevé de convaincre leur malignité si opiniastre par la voix publique
de son Eglise. Monsieur de Hodencq Docteur de Sorbonne, Curé & Archiprestre de S. Severin, & Vicaire general
de Monseigneur le Cardinal de Retz Archeveque de Paris, ayant pris pour ces Conseillers cinqg autres Docteurs de
Sorbonne, a declaré par sa sentence du 22. d’Octobre dernier, suivant les informations faites par Monsieur
I’Evesque de Toul, & les conclusions de Monsieur le Promoteur, qu’une guerison si foudaine & si parfaite d’un si
grand mal attestée par tant de Medecins & de Chirurgiens, & arrivée aussi-tout aprés 1’attouchement d’une sainte
Espine de la Couronne de Nostre Seigneur, ne pouvoit estre qu’un effet extraordinaire de la toute-puissance de
Dieu. Il a ordenné que le Vendredy suivant on en diroit au Monastere de Port-Royal une Messe solennele en action
de graces, laquelle il a luy-mesme celebrée, & que ce miracle seroit publié dan Paris & dans toute diocese, afin
que toute le monde en peut glorifier Dieu. Il a aussi accordé a Monsieur le Promoteur la permission qu’il luy a
demandée d’informer des autres miracles qu’il avoit apris s’estre faits par la vertu de la mesme saint Epine".
ARNAULD, A.; PONTCHATEAU, S.-J. de (1656), Response a un écrit publié sur le sujet des miracles qu'il a
plu a Dieu de faire a Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte Epine de la couronne de Notre Seigneur.
1656. p. 1.

21 SHIOKAWA. Op. cit. p. 97.

117



inspecdo de Perrier. H4 trechos de correspondéncias anexados para conferir veracidade e
clareza ao processo seguido para a publicagdo e confirmacao da cura. De acordo com Vidal, os
depoimentos de médicos e de autoridades competentes eram uma pega-chave no rigoroso

422 Nas sociedades de corte do século XVII, testemunhos

processo de verificacao de milagres
como os de M. Felix, eminente cirurgido do rei, eram de fundamental importincia*?®. Além
disso, formar consenso acerca da veracidade de um evento sobrenatural — ou nao — dependia de
um processo social de negociagdo*?*, motivo pelo qual o aval das testemunhas era importante
ndo apenas pelo seu peso epistemoldgico, mas também por sua posi¢io hierarquica*®’.

No caso especifico da querela do Santo Espinho, o parecer das testemunhas médicas era
decisivo, dado que se espalhou entre as fileiras jesuiticas a noticia de que Marguerite Perrier
ndo havia sido curada, estando, ao contrario, a beira da morte pelo agravamento de sua
doenca®?S. Essa resposta aponta para a existéncia de uma série de argumentos que circulavam
de forma anénima entre os participantes da querela. Em todo caso, ao fazerem correr a
informagdo de que a cura ndo havia sido completada, os detratores do jansenismo colocavam
em xeque uma das duas principais evidéncias de uma operagdo miraculosa: a incurabilidade e

427

a instantaneidade do evento™’, motivo pelo qual era imperativo que os jansenistas dessem uma

pronta resposta a esses rumores.
Outro ponto relevante do libelo jansenista diz respeito a apresentagdo do milagre:
“Como acontece com todas as coisas externas, nada desperta tanto nossa ¢, nem fortalece tanto

nossa esperanga, como as obras milagrosas que tornam mais visivel a presenca do Deus

42 VIDAL. OP, cit. p. 481.

423 ARNAULD, A.; PONTCHATEAU, S.-I. de (1656), Response a un écrit publié sur le sujet des miracles qu'il a
plu a Dieu de faire a Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte Epine de la couronne de Notre Seigneur.
1656. p. 6.

424 VIDAL. Op cit. p. 495.

425 Ibidem. p. 482.

426 «“Primeiro, eles disseram a varias pessoas que se tratava de uma fraude e de uma suposigdo, € que se apresentava
a irma mais velha da pequena doente em seu lugar. O que obrigou a fazer ver a Monsieur o Promotor e a muitos
outros as duas irmas juntas. Publicaram depois que sua fistula lacrimal havia retornado, e que ela estava mais
doente do que nunca. O que levou o Senhor Dalencé, Cirurgido, que a vira doente e perfeitamente curada, a vir a
Port-Royal com o Médico de um Principe de sangue para o convencer, como fez por seus proprios olhos, da
falsidade desse rumor”.

“D'abord ils ont dit a plusieurs personnes, que c'estoit une fourbe e une supposition, e qu'on produisoit la soeur
aisnée de la petitefille malade ai lieu d'elle. Ce qui obliguea de fairevoir a M. le Promoteur e a plusieurs autres les
deux soeurs ensemble. Ils publierent depuis que sa fistule lachyrimale estoi revenué, e qu'elle estoi plus malade
que jamais. Ce qui porta M. Dalencé Chirurgien, qui l'avoit veiie malade e parfaitement guerie, a venir a Port-
Royal avec le Medecin d'un Prince du sang pour le convaincre, ainsi qu'il fit par ses propres yeux, de la faussete
de ce bruit". ARNAULD, A.; PONTCHATEAU, S.-J. de (1656), Response a un écrit publié sur le sujet des
miracles qu'il a plu a Dieu de faire a Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte Epine de la couronne de
Notre Seigneur. 1656. p. 6.

4“7 VIDAL. Op cit. p. 493.

118



invisivel™?®. A topica do Dieu Caché, retomada por Pascal em suas Provinciales, é
considerada, por Shiokawa, como o “fundamento ontoldgico da hermenéutica” pascalina
“exigida pelo fato dos milagres”**’, logica que parece se replicar no libelo. O Deus oculto que
se mostra aos santos através de manifestagdes sobrenaturais também estd no amago da
instituicdo eucaristica que, como dito, era cultuada com especial importancia na abadia de Port-
Royal, desde a reforma protagonizada por Angélica Arnauld. Essas manifestacdes da apari¢cao

divina foram entendidas pelos autores como sinais de sua vontade:

E por esta razdo que, segundo Sdo Tomas e os Tedlogos apos ele, os milagres sdo
chamados nas Escrituras pelo nome de sinais, porquanto significam e sempre marcam
alguma verdade aos homens, quasi veritatis alicuius ad homines significatua. E assim,
como esta linguagem ¢ ainda mais divina do que as palavras, ¢ impossivel que Deus,
que ¢é a propria Verdade, opere jamais milagres que por si mesmos levem os homens
a abracar a falsidade*°.

Como a linguagem da providéncia, os milagres falavam mais alto do que quaisquer
palavras. Conforme vimos no capitulo anterior, estava cristalizada nas publica¢des jansenistas,
como a Logique de Port-Royal, a ideia de que o senso comum regeria as comunicagdes entre o
divino ¢ o homem, motivo pelo qual, ao anunciar a sua presenga real nos sacramentos da
eucaristia, Deus ndo poderia ter utilizado uma linguagem meramente simbdlica sem que isso
induzisse o seu povo ao erro. Da mesma forma, ao se revelar extraordinariamente no episddio
da cura, Deus somente poderia fazé-lo como forma de vindicagdo da mensagem defendida por
aqueles que foram contemplados. Argumento parecido pode ser encontrado nas Pensées,
conforme mostraremos no proximo capitulo.

Outro aspecto que nos chamou atengdo ¢ o esfor¢o de vinculagdo a autoridade de
Aquino. Ao analisar a constru¢do do argumento jansenista nesse libelo e, especialmente, em
algumas passagens das Pensées, Shiokawa ressaltou uma aparente contradicdo entre a

concepcao de natureza apresentada nesses textos e aquelas elaboradas por Pascal no De [’esprit

428 Comme de toutes les choses exterieures rien ne réveillet tant nostre foy, e ne fortifie tant nostre esperance, que
les eauvres miraculeuses, qui nous rendent commo visibles la presence de Dieu invisible. ARNAULD, A.;
PONTCHATEAU, S.-J. de (1656), Response a un écrit publié sur le sujet des miracles qu'il a plu a Dieu de faire
a Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte Epine de la couronne de Notre Seigneur. p. 1.

429 SHIOKAWA, Tetsuya. Op. cit. p. 167.

430 C'est pour cette raison que selon S. Thomas € les Theologiens apres luy, les miracles son appeles dans I'Ecriture
du nom de signes , parce qu'ils signifient e marquent totijours quelque verité aux hommes, quasi veritatis alicuius
ad homines significatua. Et ainsi, comme ce langage est encore plus divin que les paroles, il est impossible que
Dieu, qui est la verité mesme, en fasse iamais qui d'eux mesme portent les hommes a embrassent la fausseté.
ARNAULD, A.; PONTCHATEAU, S.-J. de (1656), Response a un écrit publié sur le sujet des miracles qu'il a
plu a Dieu de faire a Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte Epine de la couronne de Notre Seigneur. p.

9.
119



31 Essa aparente contradicdo, ja

géométrique e nos demais escritos acerca da physis®
evidenciada por autores como Julien-Eymard e Jean Orcibal, repousava especialmente no fato
de que, na décima sexta carta aos provinciais, na Response ¢ em determinadas passagens das
Pensées, o milagre ¢ definido em sentido tomista como uma contrafagdo ao curso normal da
natureza, enquanto, nos demais escritos pascalianos, adotou-se o postulado agostiniano que
negava a visdo de totalidade e de cognoscibilidade das leis naturais**2. Jean-Orcibal explicou
essa descontinuidade chamando a atengdo para o cendrio polémico em que Pascal estava
envolvido**, lembrando que essa defini¢do dos milagres era majoritria entre os tedlogos da

434 Dado o fato de os jansenistas estarem na defensiva*®, retiraram dai a justa utilizagao

época
dessa autoridade. J4 Shiokawa argumentou contra a tese de Eymard, sustentando que a
contradi¢do era apenas aparente e que uma analise mais detida das passagens mostraria que a
visdo apresentada por Pascal niio contrariava as disposi¢des agostinianas**S.

Ao nosso ver, a explica¢do para a aparente contradi¢do passa por uma outra perspectiva
de analise. Como evidenciou Sylvio Hermes de Franceschi, a autoridade de Tomas de Aquino
era um percurso indesvidvel para qualquer debate teoldgico catdlico da época*’’, ainda mais em
se tratando da interferéncia divina no mundo natural, cujas bases aristotélico-tomistas gozavam
de um quase consenso. Ao recorrer as formulagdes tomistas, os jansenistas buscam se inserir
em uma narrativa ortodoxa, indispensavel em meio as condenagdes e as acusagdes de heresia
promovida pelos jesuitas. A questao poderia ser colocada de outra forma, valendo tanto para os
jesuitas molinistas quanto para os jansenistas agostinianos: seria possivel ndo recorrer as
autoridades de Santo Agostinho ou de Sdo Tomas de Aquino? Ou, em certo sentido, ndo “ser”
agostiniano ou tomista? Nesse quesito, a proposta de Orcibal parece mais adequada, pois leva
em conta as dindmicas formais e conjunturais desse tipo de texto. O paradigma personalista por
tras da problematizagdo apontada por Shiokawa acaba por esconder um universo muito mais
complexo de emulacdo de autoridades, o qual — de forma alguma — pode ser explicado pelas
lentes contemporaneas de adesdo a correntes de pensamento. Dessa forma, seria impreciso

pensar que uma comunidade catélica do século XVII pudesse ndo “ser tomista”, “agostiniana”,

etc.

41 SHIOKAWA, Tetsuya. Op. cit. p. 143.

432 Ibidem. p. 144.

433 ORCIBAL, Jean. La signification du miracle et as place dans ’eclésiologie pascaline. In: Chroniques de Port-
Royal, n° 20-21, Paris, 1972. p. 83.

434 Ibidem. p. 86.

435 Ibidem. p. 89.

436 Ibidem. p. 145 € 146.

47T DE FRANCESCHI, Sylvio Hermann. Op cit. p. 313.

120



Dando segmento a argumentagdo, como era de praxe, os autores recorreram a historia
do cristianismo, buscando evidenciar o seu ponto: em tempos de duvidas e de ameaga de cisdo,
Deus se manifesta através das acdes sobrenaturais visando a discernir os tempos ¢ as doutrinas.
Como demonstracdo, os autores utilizaram aquela que foi, talvez, uma das maiores querelas
teologicas do periodo de natividade da Igreja — quando a heresia ariana rasgava pela primeira
vez o corpo de Cristo em formagdo. L4, também, Deus teria se manifestado operando milagres
através de Santo Ambrosio, a fim de que os verdadeiros cristaos pudessem resistir aos enganos
de Ario*®. A topica do embate contra o arianismo também serd retomada nas Pensées para
sustentar ¢ melhor desenvolver essa maxima segundo a qual os milagres serviam como um
arbitro final enviado por Deus para solucionar questdes disputadas.

O que se pode concluir disso? Que os milagres sdo “a linguagem mais elevada e divina
de Sua providéncia”**®. Nisso, os jansenistas se baseavam textualmente nos postulados
agostinianos, afirmando que o milagre ocupa o lugar da oratéria divina. A poténcia desse
argumento s6 pode ser corretamente compreendida se consideramos o ambiente mais geral em
que ele se deu. Daston nos diz que o milagre recebia, em principios do século XVII, o status de
evidéncia inequivoca e irresistivel, pois aglutinava em si tanto o carater de evidéncia interna
quanto externa**®. Esse pressuposto parecia estar bem difundido entre os autores da época — ao
citar Bacon, em The New Atlantis, a autora destacou a percepc¢ao do filosofo naturalista de que
os milagres eram por natureza fendmenos publicos dedicados a expressao de uma mensagem
divina. Na mesma linha, Sarah Ferber argumentou que esses sinais sobrenaturais ndo eram
indiferentes aos lugares e aos tempos, fazendo do contexto escolhido por Deus para sua
manifestagdo (seja uma abadia, uma igreja, seja uma pessoa) um local a ser honrado pelos
espectadores do fato**!.

Entretanto, em finais daquele mesmo século, uma mudanca de paradigmas teria tido
lugar, com outras interpretacdes acerca do milagre comecando a surgir para questionar a

442 Uma vez realizado

primazia aprovativa dos feitos sobrenaturais em relagdo as doutrinas
entre aqueles que sustentavam doutrinas questionaveis, o milagre (mesmo comprovado) passou

a ser questionado enquanto evidéncia aprobativa pura. Por fim, ao citar um comentario de David

48 ARNAULD, A.; PONTCHATEAU, S.-I. de (1656), Response a un écrit publié sur le sujet des miracles qu'il a
plu a Dieu de faire a Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte Epine de la couronne de Notre Seigneur. p.
10.

439 "e plus haut e le plus divin language de sa providence". Ibidem. p. 13.

40 Ibidem. p. 116.

41 FERBER, Sarah. Demonic Possession and Exorcism in Early Modern France. London and New York:
Routledge, 2004. p. 21 e 22.

442 DASTON. Lorraine. Op. Cit. p. 119.

121



Hume acerca de um milagre ocorrido na pardquia parisiense de Saint-Medard, em 1731, Daston
constatou que, apesar das inumeras evidéncias de sua veracidade, as curas foram condenadas
pelo arcebispo local devido a aproximagio dessa comunidade com os jansenistas***. Esse ainda
ndo parece ser o caso aqui. Em que pese o fato de os jesuitas ndo reconhecerem na cura de
Perrier os signos da aprovacao divina, tampouco a eles ¢ negada a funcdo de representar a grave
e a audivel oratoria de Deus, naqueles para a exaltacdo e nestes para a condenagao.

Por fim, a conclusdo do libelo fornece uma pista da correta interpretagdo dos milagres:

Que, se continuam a desacredita-los por todas as sortes de calinias, tanto secretas
quanto publicas, que permitam ao menos que se interroguem essas obras de Deus, ¢
que se ouga a sua linguagem que justifica Port-Royal: Interrogemus ipsa miracula;
habent enim, si intelligantur, linguam suam. Que cessem de odiar uma casa Religiosa
que, visivelmente, Deus ndo odeia. Que cessem de persegui-la, visto que Deus a
defende e a protege. E que considerem, com um espirito tranquilo, sabio e cristdo, que
ndo ha vergonha em temer, quando se cede apenas a voz de Deus: que ndo ha
seguranca a esperar, quando se opde a soberania de seu poder; e que ndo ha honra a

aguardar quando se quer abafar o esplendor de sua gloria***.

Ao advertirem os jesuitas para que cessassem o seu ataque contra os religiosos de Port-
Royal, os autores do libelo os exortaram, em latim, a que “interroguem os milagres”, pois, se
bem compreendidos, revelariam a “sua propria linguagem”. Ao se colocarem contra uma casa
que havia passado por uma tdo evidente emanacao do favorecimento divino, os jesuitas corriam

o risco de estarem se colocando contra os designios de Deus.

2.2.3 O milagre como convite ao arrependimento

O libelo de tréplica jesuita, especialmente em sua primeira parte, ¢ antes de tudo um
manual acerca da teorizagdo e da definicao de como eram concebidos os milagres na cristandade
catdlica do século XVII. Eivado de sutis ironias e de insinuagdes, o livreto de Annat estava

composto por trés partes: uma introducdo de uma péagina e outras duas se¢des. A primeira se

443 Ibidem. p. 122.
444 Que s'ils continuent de les décrier par toutes sortes de calomnies et secrettes et publiques, qu'ils souffrent au
moins qu'on interroge ces oeuvres de Dieu, e qu'on entende leu langage qui justifie Port-Royal: Interrogemus ipsa
miracula; habent enim, si intelligantur, linguam suam. Qu'ils cessent de hair une maison Religieuse, qu'il paroist
visiblement que Dieu ne hait pas. Q'ils cessent de la persecuter, puisque Dieu la deffend e la protege. Et qu'ils
considerent avec un esprit tranquile, sage, cherstien, qui'il n'ya a point de honte a craidre, lorqu'on ne cede qu'a la
voix de Dieu: qu'il n'y a point de sevreté a esperer, lorsqu'on s'oppose a souveraineté de son ouvoir; e qu'il n'y a
point d'honneur a attendre losrqu'on veut étousser 1'éclat de sa glorie. ANNAT, Frangois. Défense de la vérité
catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de la response faite par MM. de Port-Royal,
a un escrit intitulé : "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé a Port-Royal au sujet de la Saincte
Espine". p. 27.

122



dedicava a defini¢cdo e a classificacdo dos milagres e seus significados enquanto signo, ja a
segunda era uma acurada resposta, ponto por ponto, do texto jansenista.

Logo na introdugdo, vemos uma insinuagao que reaparecera em outras partes do libelo,
sugerindo que, muitas vezes, o demonio pode estar por detras de operagdes que, a primeira
vista, sdo tomadas como milagrosas. Uma vez confirmados pela autoridade eclesiastica, nao
seria prudente aos jesuitas afrontar diretamente tal decisdo, motivo pelo qual o autor margeia,

na medida do que o decoro permite, a questao:

Houve mesmo falsos Profetas, os quais, pela operacdo de Satd, fizeram sinais e
prodigios para enganar e seduzir seus Filhos. Mas ndo se 1€ que nenhum desses
inimigos da verdade tenha empregado os verdadeiros milagres operados pela
Onipoténcia de Deus para autorizar o erro e a mentira. O Inferno nio ousara ainda
cometer tal atentado, sendo neste ultimo e infeliz século, no qual (segundo o que diz
a Escritura) parece que o Principe das trevas comeca a ser desencadeado para
desdobrar seus mais perigosos artificios e empregar seus mais violentos esforgos
contra a Igreja. [...] E ndo se deve achar estranho se aqueles que ousam sustentar, nao
s6 que este divino Redentor ndo deu seu sangue, nem ofereceu sua morte para a
salvagdo de todos os homens; mas mesmo que Ele tampouco orou pela salvagdo dos
pecadores que se perdem por sua impeniténcia, do que pela salvacdo dos demonios;
se esforgam por obscurecer a gloria dos milagres que Ele opera pelos instrumentos de
sua Paixdo, querendo torna-los semelhantes aos prodigios do Anticristo, que s6 serdo
empregados para persuadir o erro € a mentira*®,

Em que pese o abandono formal do argumento proposto no Rabat-joye, o qual buscava
colocar em suspei¢do a veracidade do milagre, vemos aqui uma afirmag¢do ainda mais grave.
Pior do que a operacdo satanica que pretendia confundir e ofuscar a gloria dos verdadeiros
milagres, os jansenistas valeram-se de um evento reconhecidamente sobrenatural para obter os
mesmos fins. Ao utilizarem a agdo da graga divina como justificativa para ndo se submeterem
aos ordenamentos da Igreja, os jansenistas estavam cumprindo, na pratica, o papel escatoldgico
do anticristo, roubando a gléria devida a Deus em prol do engano.

Devemos lembrar que, apos a cura de Perrier, diversos outros relatos supostamente

milagrosos foram registrados em Port-Royal, sem que fossem igualmente verificados e

445 "1 y a méme eu des faux Prophetes, lesquels par I'operation de Satan, ont fait des signes e des prodiges pour
tromper e seduire ses Enfants. Mais on ne lit point qu'aucun de ces ennemis de la verité ait employ¢ les veritables
miracles operez par la Toute-puissance de Dieu, pour authoriser l'erreur e le mensoge. L'Enfer n'avoit pas encore
osé commettre cét attentat, sinon en ce dernier e malheureux siecle, au quel (suivant ce que dit 'Escriture) il semble
que le Prince des tenebres commence d'estre deschaine, pour déployer ces plus dangereux artifices, e employer ses
plus violens efforts contre le Eglise. [...] Et on ne doit pas trouvé estrange, si ceux la qui osent soustenir, non
seulement que ce divin Redempteur n'apoint donné son sang, ny offert sa mort pour le salut de tous les hommmes;
mais mesme qu'il n'a non plus prié pour le salut des pecheurs qui se perdent par leur impenitence, que pour le salut
des demons; s'efforcent d'obscurcir la gloire des miracles qu'il opere par les instrumens de sa Passion, en voulant
les rendre semblables aux prodiges de I'Ante-Christ, qui ne seront employez, que pour persuader l'erreur e le
mensoge". Ibidem. p. 1.

123



atestados. O fato ndo passou desapercebido pelos jesuitas que afirmaram, categoricamente,
terem descoberto que varios deles eram falsos*®. E, ainda em relacdio a cura reconhecida,

observa-se um esfor¢o para dissocia-la do jansenismo:

E primeiramente poder-se-lhes-ia responder que, de todos esses milagres que alegam,
ndo ha sendo um que tenha sido reconhecido como tal pelo Superior Eclesiastico, ¢
que esse Unico milagre se deu em sua auséncia, ¢ a seu desconhecimento, na pessoa
de uma menina que ndo ¢ Religiosa, mas somente pensionista, sem mesmo que nem
essa menina, nem as Religiosas disso se apercebessem, como eles o confessam; E que
de todos os outros milagres que relatam, ndo ha um unico que tenha sido examinado
e aprovado pela autoridade Eclesidstica; e mesmo que ja se descobriram diversas
falsidades que eles entremeiam no relato desses pretensos milagres, como seré dito
adiante*’.

Sugerir que a cura tenha sido dispensada a uma crianca pensionista era a melhor forma
de ndo ceder aos jansenistas o privilégio dessa manifesta¢do divina. Cabe ressaltar também que,
no libelo de réplica, os autores fizeram o esforco de transferir as criticas dos jansenistas as
freiras de Port-Royal, empenho rebatido por Annat**, indicando que essas religiosas gozavam
de uma certa reveréncia, raramente concedida a seus demais rivais.

Apbs essa breve introducdo, os jesuitas elaboraram um resumo acerca das posigoes
catolicas tomistas sobre os milagres, buscando evidenciar a diferencia¢do entre os eventos
sobrenaturais dos preternaturais. Para ser considerado como tal, o milagre precisava romper o
curso regular da natureza (sobrenatural)**, algo possivel apenas a potestade divina. Contudo,
era sabido que o demonio, mesmo nao tendo tal ingeréncia sobre as leis naturais, possuia uma
capacidade de agencia que, vistas aos olhos mortais, poderia facilmente ser confundida com

1450

uma operagcdo sobrenatura Para Shiokawa, ¢ possivel que as referéncias ao

preternaturalismo e a agao demoniaca de contrafacao fossem uma tentativa, mesmo velada, de

colocar em davida os eventos que vinham tendo lugar na abadia**!

ou, no minimo, de arrefecer
os animos dos novos relatos de cura. Porém, ha no libelo um trecho que nos chamou a atengao

por outros motivos:

448 Ibidem. p. 1.

447 Bt premiérement on pourroit leur respondre, que de tous ces miracles qu'ils alléguent, il n'yen a qu'i un qui ait
esté reconnu tel par le Supérieur Ecclesiastique, et que cét unique miracle s'est fait en leur absence, et a leur insceu,
en la personne d'une petite fille qui n'est point Religieuse, mais seulement pensionnaire, sans mesme que ny cette
fille, ny les Religieuses s'en apperceussent comme ils le confessent; Se que de tous les autres miracles qu'ils
rapportent, il n'yen a pas un seul qui ait esté examiné et approuué par l'authorité Ecclesiastique; et mesme qu'on a
désia découuert plusieurs faussetez qu'ils entremeslent parmy le récit de ces prétendus miracles, comme il fera dit
cy-apres. Ibidem. p. 7.

448 Ibidem. p. 22.

49 Ibidem. p. 4.

40 Ibidem. p. 3 e 4.

1 SHIOKAWA, Tetsuya. Op. cit. p. 113.

124



O nome de milagre, segundo a doutrina de Santo Agostinho, de Sdo Tomas e de todos
os Tedblogos, significa um efeito que é contra o curso ordinario da Natureza, e que
ultrapassa o poder de todas as criaturas, tanto corporais quanto espirituais, e, por
conseguinte, que ndo pode ser produzido sendo pela Onipoténcia de Deus*¥,

De acordo com Daston, uma das primeiras defini¢des de milagre como contrafagdo ao
curso normal da natureza foi elaborada por Tomas de Aquino; mas, ao contrario do que da a
entender o autor, essa nao era a concepcao de Agostinho. Se, por um lado, Aquino buscava
definir em uma ordem hierarquica bem acentuada uma diferenciagdo entre o natural ¢ o
sobrenatural, Agostinho pleiteava o fato de que — ambas — eram fruto de uma mesma obra
milagrosa, sendo os milagres propriamente ditos discerniveis apenas pela sua mensagem
especial transmitida*>. Nio se trata aqui de um erro conceitual dos jesuitas, e sim da ja referida
tentativa de se vincular a duas grandes autoridades, as quais eram disputadas por ambos os lados
da querela. A constru¢do de um consenso, mesmo onde ele ndo existia, era um atestado em prol
da ortodoxia do anunciante.

Surge dai uma questdo de primeira ordem: se Deus ndo operou o milagre em Port-Royal
para a justificag@o dos partidarios de Jansénio, o que teria motivado um evento tdo maravilhoso?
Apesar de reconhecer que os designios de Deus sdo inescrutdveis**, Annat dedicou toda uma
secdo de seu libelo para dar respostas as perguntas: “por que Deus opera milagres?” e, em
especial, “por que Deus operou o milagre em Port-Royal?”. Entre os possiveis motivos
elencados por ele estdo: a glorificagdo do nome de Jesus, de sua doutrina ou daqueles a quem
ela foi destinada, para exaltar a veneracdo aos santos ou as reliquias, para fazer cessar as
divisdes e, quando o fazia em locais infectados de heresia, para que os culpados se convertessem
a vontade soberana de Deus*>, categoria na qual os jansenistas estavam inseridos.

Todavia, em um outro momento do texto, os autores retomaram a questao das possiveis

motivacdes por detras da realizagdo do milagre em Port-Royal. Ao apelar a topica paulina, os

452 Le nom de miracle, selon la doctrine de saint Augustin, de saint Thomas, e de tous les Theologiens, signifie un
effectqui est contre le cours ordinaire de la Nature, e qui surpasse le pouvoir de toutes les creatures, tant corporelles
que spirituelles, e par consequent qui ne peut estre produit que par la Toute-puissance de Dieu. ANNAT, Frangois.
Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de la response faite par
MM. de Port-Royal, a un escrit intitulé : "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé a Port-Royal au
sujet de la Saincte Espine". p. 3.

433 DASTON, Lorraine. Op. cit. p. 96.

454 ANNAT, Frangois. Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de
la response faite par MM. de Port-Royal, a un escrit intitulé : "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre
arrivé a Port-Royal au sujet de la Saincte Espine". p. 15.

45 Ibidem. p. 15a 17.

125



autores afiram que a operag¢do dos milagres e dos sinais sdo dispensados para aqueles que se

encontram fracos na fé ou, entdo, estdo desprovidos dela:

Tudo isso ¢ invengdo do espirito desses Senhores, os quais ndo consideraram o que
disse S@o Paulo: que os sinais sdo para os infiéis, e ndo para os fiéis; e que, quando
uma verdade houver sido uma vez reconhecida pela Igreja e proposta para se crer
como verdade de fé, os verdadeiros Cristdos ndo mais necessitam de milagres para
serem confirmados nessa fé; ndo lhes cumpre ver operarem-se milagres para concluir
que devem crer nessa verdade: basta-lhes que ¢ Deus quem fala por sua Igreja; e eles
ndo buscam outro apoio para sua fé que a palavra de Deus, que lhes ¢ declarada pela
Igreja*s.

E, também:

Dizeis, pois, que Deus ndo quer operar milagres em parte alguma sendo em Port-
Royal; mas tomai cuidado para que ndo vos respondam o que disse Nosso Senhor: que
aqueles que gozam de boa saude ndo necessitam de médico nem de medicina, mas
somente os que estdo enfermos. E que, porquanto os milagres, segundo Sao Paulo,
ndo sdo para os fiéis e para aqueles que t€m a fé sa, os quais deles ndo necessitam;
mas sim para os infiéis, e para aqueles que estdo enfermos e frageis em sua fé: Tirai
vos mesmos a conclusdo dessas palavras, e vede se outorgais grande louvor as
Religiosas de Port-Royal, quando dizeis que elas sdo as unicas que Deus julga, neste
tempo, necessitar de milagres*’.

Essas peti¢cdes encontravam respaldo ndo apenas nas palavras do Apostolo (1 Corintios
14:22), mas também na maxima evangélica de que os sdos ndo precisavam de médicos, e sim
os doentes (Mateus 9:12). Dessa forma, o milagre deixava de despontar como um sinal de
favorecimento e passava a ser o signo da doenga espiritual. Se, por um lado, os cristdos
verdadeiros viveriam exclusivamente pela fé na Igreja e na doutrina revelada, por outro, os
jansenistas incrédulos demandariam uma operacao sobrenatural para serem tocados acerca de
seus pecados contra a ortodoxia.

Conforme destacou Daston, resumir os milagres ao auxilio divino dispensado aos
faltosos na fé era uma afirmativa que estava longe das praticas mais comuns no periodo — que

seguia vendo nesse tipo de manifestacdo o signo do favor divino. Contudo, para os seus fins

456 Tout cela est de I'invention de l'esprit de ces Messieurs, lesquels n'ont pas consideré ce qu' a dit Saint Paul, que
les signes sont pour les infidelles, e non pas pour les fidelles: et que lors qu' une verité a esté une fois reconnué par
'Eglise, e proposée pour croire comme verité de foi: les vrays Chrestiens n'ont plus besoin de miracles pour estre
confirmez en cette foi; il ne faut point qu'ils voyent faire des miracles pour conclure qu'ils doivent croire cette
verité: il leur suffit que c'est Dieu qui parle par son Eglise; e ils ne cherchent point d'autre appuy pour leur foy que
la parole de Dieu, qui leur est declarée par I'Eglise. Ibidem. p. 30 a 31.

457 Vous dites donc que Dieu ne veut point faire de miracles ailleurs qu'a Port Royal; mais prenez garde qu'on ne
vous réponde ce qu'a dit Nostre Seigneur: que ceux qui se portent bien n'ont que faire de medecin, ny de medecine;
mais seulement ceux qui sont malades: Et que puisque les miracles, selon Sainct Paul, ne font pas pour les fidelles,
& pour ceux qui ont la foy saine, lesquels n'en ont pas besoin; mais pour les infideles, & pour ceux qui sont malades
& infirmes en leur foy: Tirez vous-mesme la conclusion de ces paroles, & voyez si vous donnez une grande lotiange
aux Religieuses de Port Royal, lors que vous dites qu'elles sont les seules que Dieu juge en ce temps, avoir besoin
de miracles. Ibidem. p. 33.

126



polémicos, a publicagdo jesuitica cumpria o seu papel, na medida em que reforgcava o ethos
cismatico e patoldgico dos jansenistas. A questdo parecia tdo cara aos membros de Port-Royal
que podemos encontrar uma possivel resposta a essas sentencas nas Pensées pascalinas, algo a
discutir no proximo capitulo.

Outro motivo elencado pelos autores ¢ o apaziguamento da Igreja: “Deus também as
vezes opera milagres para acabar com a dissensdo e a inimizade; como aquela de que fala S.
Gregorio de Nissa no seu Panegirico de S. Gregoério Bispo de Novacessareia”*®. Esse
apaziguamento, contudo, ndo se daria mediante a simples conciliagdo e a deposicao de armas
pelos beligerantes. Antes, quando ocorria em “lugares infectados suspeitos de heresia” e por
“maos de pessoas que nao tém uma f¢é sa e ortodoxa”, os milagres serviriam como adverténcia
para a submissdo a vontade divina*°. Uma vez submetidos a ortodoxia, a paz poderia
novamente reinar na Igreja.

A publicacdo jesuita chega a seu apice ao elaborar uma acurada analise do milagre,
visando a provar, por simbolos sutis, a minifesta vontade de Deus em condenar a heresia

jansenista:

Sera facil reconhecer que assim ¢, para quem quiser considerar diante de Deus todas
as circunstancias desse milagre. Porque, primeiramente, em que tempo foi feito esse
milagre? Foi no tempo em que a Igreja, havendo inutilmente empregado toda sorte de
meios para levar os jansenistas a conhecer e abjurar seus erros; o Papa, havendo
proferido seu julgamento e enviado seus Decretos a todos os lugares da terra; os
Bispos, havendo publicado esses mesmos Decretos e dado suas declaragdes para fazé-
los ainda melhor entender e mais exatamente observar. Os Doutores da mais célebre
Faculdade do mundo, havendo-os notado de censura e afastado de seu corpo, aqueles
que ndo quiseram sinceramente a ela submeter-se; ndo obstante tudo isso, os
jansenistas sempre permaneceram obstinados em seus erros, e preferiram ser
degradados de seu Doutorado, e atingidos pelos anatemas da Igreja, a separar-se de
Jansénio, e renunciar as blasfémias contidas em seu livro, contra a virtude e os méritos
do Sangue e da Paix@o de Nosso Senhor Jesus Cristo. E Deus, que é o Pai das
misericordias, quis ainda empregar este Gltimo meio, e servir-se de um Espinho que
foi tingido do Sangue que Jesus Cristo derramou para a salva¢do de cada um dos
homens, para tocar mais eficazmente seus coragdes, ¢ leva-los a uma salutar
compuncao.

Em que lugar foi feito esse milagre? Em Port-Royal, isto €, num lugar que esta sob a
dire¢do dos Jansenistas, onde tiveram suas ordinarias assembleias, onde mantiveram
seus conselhos, onde fizeram seus complos para roubar de Jesus Cristo a qualidade de
Redentor de todos os homens, e levar cada um dos Cristaos a duvida de que Ele
houvesse derramado seu Sangue, e oferecido sua morte para sua salvacao.

De que forma e de que maneira se fez esse milagre? Curando os olhos doentes de uma
menina, pensionista em Port-Royal: para convidar os Jansenistas a refletir sobre sua

438 “Dieu aussi fait quelquefois des miracles, pour faire cesser les dissentions & les inimitiez; comme celuy dont
parle S. Gregorie de Nisse en son Panegyrique de S. Gregoire Evesque de Neocesarée”. Ibidem. p. 16.

4% “dans les lieux infectez ou suspects d'heresie, ou entre les mains des persones qui n'ont pas une foy saine &
Orthodoxe”. Ibidem. p. 17.

127



cegueira interior, e leva-los a pedir a Deus que Lhe aprouvesse clarear os olhos de
suas almas, pela luz de sua graga, para conhecer e confessar a verdade*®,

Nao somente a disposicao interna dos envolvidos na acdo milagrosa, mas também a
investigacdo cuidadosa de suas peculiaridades seriam signos da vontade divina. Deus havia
ocultado nos detalhes da cura a sua inten¢ao de condenar a doutrina da graga de Jansénio por
meio da utilizagdo do espinho que feriu a carne de seu filho, morto por toda a humanidade. O
local e os tempos também deveriam ser discernidos, pois era a vontade manifesta de Deus que
atuava, mediante o Papa e o colégio de cardeais, e a Sorbonne, para a condenagdo de Jansénio.
Dessa forma, o milagre e as bulas, longe de colidirem, comungavam em propésito € em
natureza, como emanacdo da mensagem divina, uma por meio das palavras e do sinete papal,
outra pela escrita sobrenatural que s6 poderia ser concebida pela majestade celeste. Como se
ndo bastasse, o 6rgao escolhido pela providéncia, o olho de Perrier, significava, como vimos, a
cegueira de Port-Royal.

O exercicio hermenéutico apresentado por Annat permite retomar a arqueologia das
assinaturas de Giorgio Agambem. Seguindo os passos de Michel Foucault na década de 1960,
o autor recorda que, entre os séculos XVI e XVII, vigorou na Europa central uma forma de
representacao cuja compreensdo do mundo se dava mediante o reporte analdgico entre as coisas

461

e os signos que manifestavam as suas qualidades ocultas™’. A cognicdo da assinatura divina

por detras dos signos assinalados era a forma de desvelar as cadeias de sentido que, ao fim e a

460 11 sera aisé de reconnoistre qu'il en est ainsi, a celuy qui voudra considerer devant Dieu, toutes les circonstances
de ce miracle. Car premieremnt, en queltemps est ce que ce miracle a esté fait? cest au temps que 1'Eglise ayant
inutilement employ¢ toute sorte de moyenspour porter les jansenistes a connoistre & abjurer leurs ereurs; le Pape
ayant rendu son jugement, & envoyé ses Decrets en tous les lieux de la terre: le Evesques ayans publié ces mesme
Decrets, & donné leurs declarations pour les faire encore mieux entendre, & plus exactement observer. Les
Docteurs de la plus celebre Faculté du monde, ayant noté de censure, & retranché de leur corps, ceux qui n'ont pas
voulu sincerement s'y foumettre , nonobftant tout cela, les jansenistes font tousiours demeurez obstinez dans leurs
erreurs, et ont mieux aimé estre degradez de leur Doctorat, et frappez des anathemes de I'Eglise, que de se separer
de Jansenius, et renoncer aux blasphemes contenus dans son livre, contre la vertu et les merites du Sang et de la
Passion de Nostre Seigneur Jesus Christ. Et Dieu qui est le Pere des misericordes a voulu encore employer ce
dernier moyen, & se servir d'une Epine qui a esté teinte du Sang que Jesus Christ a versé pour le salut d'un chacun
des hommes, pous toucher plus efficacement leurs coeurs , et les porter a vne salutaire componction .

En qui lieu est-ce que ce miracle a esté fait? a Port-Royal c'est a dire, dans un lieu qui est sous la direcdtion des
Jansenistes, ou ils ont pris leurs orinaires assemblées, ou ils ont tenu leurs conseils, ou ils ont fait leurs complots,
pour rauir & Jesus-Christ la qualité de Redempteur de tous les hommes, & porter un chacun des Chrestiens dans le
doute qu'il eust versé son Sang, & offert sa mort pour son salut.

De quelle fagon, & en quelle maniere s'est fait ce miracle? En guerrissant les yeux malades d'une fille,
pensionnaire a Port-Royal: pour inviter les Jansenistes a faire reflexions sur leur aveuglement interieur, & les porter
a demander a Dieu qu'il luy pleust éclaircir les yeux de leurs ames, par la lumiere de sa grace, pour connoistre &
confesser la verité. [bidem. p. 17.

41 AGAMBEM, Giorgio. Signatura rerum: sobreo método. Trad: Andrea Santurbano e Patricia Peterle. Sdo Paulo:
Boitempo, 2019. p. 45.

128



cabo, permitiriam uma cogni¢do das mensagens ocultas em cada coisa. Esse principio parece
estar bem evidenciado no exercicio interpretativo de Annat, o qual divisou nos detalhes da cura
a assinatura divina de um Deus que procurava revelar sua mensagem de condenagdo e
arrependimento a uma facgao dissidente.

Como podemos perceber também, esse enunciado ¢ uma ampliagdo do argumento
encontrado no Rabat-joye, onde os autores afirmavam ser o espinho da coroa de Cristo uma
representacao da morte de Jesus em prol de todos os pecadores, motivo pelo qual essa se¢ao do
libelo se encerra com o seguinte apelo: “se os protestos dos doutores nao puderam enfraquecer
seu espirito, que a voz do meu sangue, do qual este Espinho esta tingido, toque seu coragio’*2.

Durante muitos anos, a Defense jesuita ficou sem resposta a altura. A excegao, talvez,
seja o ja referido De [’autorité des Miracles, escrito por Antoine Arnauld a época da querela,
mas que so seria publicado no século seguinte. Contudo, uma provavel resposta foi redigida por

Blaise Pascal no momento da querela, mas que, por conta de sua morte, seria publicada apenas

em 1669. E o que demonstraremos no proximo capitulo.

2.2.4 A figura do olho

A interpretacdo apresentada por Annat nos obriga a analisar um tema central: o papel
simbolico do olho. Esse 6rgdo ocupa um lugar de destaque na tradicao cristd, pois nele se
aglutinava a tensao entre o corpo € a alma, tensao essa advinda do fato de que ¢ o corpo ao
mesmo tempo prisdo da alma e sede dos pensamentos*®®. Passagens em sua referéncia podem
ser vistas tanto no Antigo, quanto no Novo Testamento, tendo o registro veterotestamentario ja
relacionado o sentido da visdo ao discernimento espiritual. Em Salmos 119, no versiculo 18, o
salmista rogava a Deus que lhe abrisse os olhos para que, assim, pudesse ver “as maravilhas de
Sua lei”, formulago repetida em outros trechos, como a da tentagio no Eden, quando a Serpente
sugeriu & Eva que a ingestdo do fruto da arvore da vida abriria os seus olhos, permitindo que
ela pudesse discernir o “bem e o mal” (Génesis 3:5). A fungdo figurativa e espiritual do olho ¢
reforgada nos Evangelhos quando Jesus assevera, no Sermao do Monte, que eles sdo como as
“lampadas do corpo”, motivo pelo qual, “se eles estiverem sdos, todo o teu corpo ficard
iluminado; mas se teu olho estiver doente, todo teu corpo ficara escuro” (Mateus: 22 e 23). Por
esse motivo, o proprio Cristo dispensaria instrugdes para que, “caso o teu olho direito te leve a

pecar, arranca-o e lanca-o para longe” (Mateus 5:29). Dessa forma, dentre todos os 6rgaos dos

462 “si les remonstrances des docteurs n'ont pi fléchir ton esprit, que la voix de mon sang dont cette Epine est

teinte, touche ton coeur”. Ibidem. p. 18.
463 LEVI, Florence. Vois ou pleurer: Los Larmes de pére Antonio Vieira. Reflexdo, n. 93, 2008. p. 24.

129



sentidos, o olho seria 0 mais proximo da natureza espiritual — somente os donos de um coragao
puro veriam a Deus (Mateus 5:8). Klaus Berger nota a primazia do olho na argumentacao
simbuléutica do Novo Testamento, especialmente como um raciocinio de “admonicao
metafdrica”, como fica claro em Lucas 11: 34 — 36 (versiculo paralelo a Mateus 5:29)**.

A fungdo biblica do olho, reporte do mundo exterior e da iluminagao interior, nao passou
despercebida por figuras de proa da oratéria cristd, as quais fizeram dele um /locus
argumentativo. Santo Agostinho, por exemplo, cunhou em suas Confissoes a nogao de “olho da
carne” que, no texto, aparece relacionado as distor¢des cognitivas advindas do pecado, bem

465

como a estreiteza da alma ndo convertida®™>. A essa debilidade se opunha a “forca da verdade”,

466 sugerindo, por conseguinte,

a qual, mediante as maravilhas do divino, “saltava aos olhos
uma distingao entre a visao carnal e a espiritual.

No século XVII, esse fopos sera revisitado por autores como Bossuet, Pascal e Vieira,
cujo sermdo sobre as lagrimas de Sdo Pedro, pregado em Lisboa no ano de 1669, exemplifica
a funcao retorica desse 6rgao na oratoria sacra. De acordo com Florence Lévi, o olho guardaria
em Vieira uma intima ligacdo com a interioridade, pois, além de permitir o reporte entre as
formas sensiveis e o entendimento racional, elas também anunciavam as disposi¢des da alma
mediante as lagrimas*®’. Estas, enquanto expressdes diretas da consternacio e do
arrependimento, realizavam por um duto distinto a funcao inversa da visdo, haja vista que trazia
para fora as disposi¢des interiores*®®. Seguindo as proposicdes filosoficas da época, Vieira dizia

haver trés meios de nascimento das lagrimas: a concavidade dos olhos, o umido do cérebro e a

ardéncia do peito. Em sua prédica, essas causas tornavam-se signos das lagrimas referentes ao

464 BERGER, Klaus. As formas literdarias do Novo Testamento. Trad: Fredericus Antonius Stein. Sdo Paulo:
Edicdes Loyola, 1998. p. 95.

465 Como, por exemplo: “Encontrei a mulher audaz e desprovida de prudéncia que, na alegoria de Salom3o, estd
sentada a porta e diz: “Comei 4 vontade o pdo tomado as escondidas e bebei as doces aguas roubadas”. Ela me
seduziu, porque me encontrou fora de mim, atento que eu estava a ruminar o que ja havia devorado com os olhos
da carne”. AGOSTINHO, Santo. Confissoes. Maria Luiza Jardim Amarantes. S3o Paulo: Paulus, 1984. p. 71.

466 “Eu porém, ndo percebia ainda o fulcro de tdo grandes coisas na tua sabedoria, 6 Deus onipotente, o tinico que
opera maravilhas! Meu espirito percorria as varias formas corpoéreas e definia como belo o que ¢ bem-feito em si,
e como conveniente o que ¢ harmonioso em relacdo aos demais objetos; e justifica essa distingdo por meio de
exemplos corretos. Voltei-me entdo para a natureza da alma mas a falsa opinido que tinha sobre as coisas espirituais
impedia-me de ver a verdade. A propria forca da verdade saltava-me aos olhos, e eu desviava da realidade
incorporea a mente ansiosa para fixa-la nas linhas, nas corres, nas grandes massas”. Ibidem. p. 104.

467 LEVI, Florence. Op cit. p. 23.

468 Ibidem. p. 24 a 27.

130



entendimento, ao coracdo e a vontade*®®. Enquanto as primeiras eram discretas e rapidas*’’, as

segundas eram profundas e revelavam a verdadeira consternacdo, pois eram acompanhadas de

sangue, sendo cada lagrima vertida “um coragdo que despedia”*’!

. O pranto que brotava da
vontade, por sua vez, era aquele do coragdo compungido e penitente, o qual preparava o crente
para a vitoria*’? e possibilitava a contemplagio de Deus. Ao ponderar sobre a manifestagio do
Espirito Santo no batismo de Jesus, Vieira questionava o porqué de tal manifestacdo ter sido
visivel no Jordao, e ndo em Tabor — ao que o pregador explica que 1a no Jordao haviam almas

penitentes*’*. Portanto, a ldgrima sincera preparava o crente para a manifestacdo divina. Esse

principio remonta as formulacdes mais sistematicas de Agostinho, passando pela pratica

29474 475

medieval do “dom de lagrimas™ ', até os exercicios espirituais de Santo Inacio de Loyola
Desse modo, ambos os lados da disputa estavam muito familiarizados com essa
tematica, a qual aparece de forma abundante em todos os libelos da controvérsia. Nos escritos
S . . , 1
jesuiticos, a operagdo de maravilhas ¢ frequentemente apresentada como estando “diante dos
olhos”, sendo, por isso, responsavel pela conversdo de infié¢is que passavam a render glorias a
Deus*’®. Assim, além da evidéncia empirica e irresistivel da soberania divina, as ldgrimas
vertidas em comogdo diante de tais relatos maravilhosos, atestavam de forma espontanea — e

ndo afetada — a pureza do coragio convertido*”’.

49 VIEIRA, Antonio. Sermdo das lagrimas de S. Pedro na S. Caza da Misericordia de Coimbra: sendo Provedor
Dom Fadrique [sic] Antonio de Magalhdes & Menezes Senhor da Barca, &c. / pregado pello P. M. Antonio de S.
Carlos Conego Secular da Congregagdo de S. lodo Evagelista, Lente de Artes, & Theologia no seu Collegio de
Coimbra; dedicado ao Rmo. PM. Antonio da Concei¢do Saro, Geral da Congregagdo do Evagelista. - Em
Coimbra: na Impressdo de Manoel Diaz Impressor da Universidade, 1679. p. 3.

470 Ibidem. p. 8 € 9.

471 Ibidem. p. 16.

472 Ibidem. p. 32.

473 Ibidem. p. 33.

474 NAGY, Piroska. Le Don des larmes au Moyen Age. Paris: Albin Michel Histoire, 2000.

475 LEVI, Florence. Op cit. p. 24.

476 “e¢_como o rumor dessas curas miraculosas se houvesse espalhado pela cidade, varios outros doentes, tanto
Judeus quanto Sarracenos, e mesmo alguns Cristdos, fizeram-se transportar a esse lugar, onde, havendo sido
ungidos do mesmo sangue, obtiveram todos inteira cura. Entdo, os Judeus, estupefatos com esses prodigios que se
operavam diante de seus olhos, e mesmo por suas maos; e, reconhecendo a poténcia daquele que lhes era o autor,
deram gloria a Deus”.

“et comme le bruit de ces guerisons miraculeuses se fust respandu par la ville, plusieurs autres malades tant juifs
que Sarazins, ¢ mesme qulques Chrestiens, se firent porter en ce lieu, ol aians esté oings du mesme sang, ils
receurent tous une entiere guerison. Alors les juifs estonnez de ces prodiges, qui se faisoient devant leurs yeux, e
mesme par leurs mains; e reconnoissant la puissance de celuy qui en estoit 'autheur, ils donnerent gloire a Dieu”.
ANNAT, Frangois. Rabat-joye des jansenistes ou Observations necessaires sur ce qu'on dit estre arrivé au Port-
Royal, au sujet de la sainte espine. Par un docteur de I'Eglise catholique. 1656. p. 9.

477 “Esta historia relatada na assembleia do Concilio mereceu nfo s6 a aprovagdo, mas também as lagrimas da
maioria dos Prelados, que foram sensibilizados por tdo admiravel efeito da infinita misericordia de Deus para com
estes pobres cegos.”

“Cette histoire rapportée dans l'assemblée du Concile, merita non seulement I'approbation, mais aussi les larmes
de la pluspart des Prelats, qui furent sensiblesment touchez d'un effect si admirable de la misericode infinie de
Dieu enverse ces pauvres aveuglez”. Ibidem. p. 9.

131



Também sdo frequentes os paralelismos que opunham a qualidade visivel do milagre a
cegueira dos jansenistas, cegueira essa espiritual, cuja cura fisica de Perrier despontava como
signo. Conforme visto na secao anterior, a analise empreendia por Annat buscava divisar, nas
circunstancias especificas do milagre, as assinaturas que permitiriam distinguir a vontade

celeste. Para isso, a regido anatomica contemplada era fundamental:

De que forma, e de que maneira se fez esse milagre? Curando os olhos doentes de
uma menina, pensionista em Port-Royal: para convidar os jansenistas a refletir sobre
sua cegueira interior, e leva-los a pedir a Deus que Lhe aprouvesse clarear os olhos de
suas almas, pela luz de sua graca, para conhecer ¢ confessar a verdade. [...] Quem é
aquele que, considerando e pesando todas essas circunstancias, ndo vé claramente que
Deus quis como que erguer um troféu a Paixdo de seu Filho, no mesmo lugar que
serve de praca de armas, aqueles que impugnam a sua virtude ¢ o seu mérito; para lhes
inspirar uma confusdo de sua ingratiddo ¢ desconhecimento para com este divino
Salvador. E pois que todos os outros meios foram inuteis, Ele quer lhes remeter diante
dos olhos as feridas que recebeu em seu corpo; e particularmente em seu chef [cabeca],
por causa de sua obstinacdo e contumacia contra aquele que Ele estabeleceu como
Chefe de sua Igreja: Ele quer empregar o Sangue que este Espinho tirou de suas veias,
para tentar amolecer a dureza de seus coragdes*’s.

Quando nenhum outro meio era mais capaz de remediar a cegueira da alma jansenista,
o milagre se apresentava como um ultimo clamor da graca para a deposi¢do de armas do
obstinado adversario. O apelo divino a recursos tdo extraordinarios atestava, ainda, sua
misericordia, mostrando que o Cristo crucificado ndo apenas orava pelas almas dos pecadores,
mas também se dispunha a alterar o curso normal da natureza em beneficio de sua salvagdo. A
relagdo entre a restauracao da saude ocular e a cura da visao espiritual ¢ refor¢ada por meio de
uma estrutura textual baseada em paralelismos, como ocorre com a palavra chef, que designa
tanto a cabega quanto a lideranga exercida por Cristo em sua Igreja.

As consideragdes jesuiticas apontam, também, para o status cognitivo proporcionado
pela visdo, cuja origem remete a tradicdo aristotélica e escoléstica. Segundo Stuart Clarck, era

comum pensar que os olhos fornecessem uma espécie de relato fidedigno da realidade sensivel

478 De quelle fagon , et en quelle maniere s'est fait ce miracle ? En guerissant les yeux malades d'une fille ,
pensionnaire a Port - Royal : pour inviter les jansenistes a faire reflexion sur leur aveuglement interieur , et les
porter a demander a Dieu qu'illuy pleust éclairer les yeux de leurs ames , par la lumiere de sa grace , pour connoistre
et confesser la verité. [...] Qui est celuy , lequel considerant et pesant toutes ces circonstances , ne voye clairement
que Dieu a voulu comme eriger un trophée a la Passion de son Fils, dans le lieu mesme qui sert de place d'armes,
a ceux qui en impugnent la vertu et le merite; pour leur inspirer une confusion de leur ingratitude, et
méconnoissance envers ce divin Sauveur. Et puis que tous les autres moyens ont esté inutiles, il veut leur remettre
devant leurs yeux les blessures qu'il a receves en son corps; et particulierement en son chef a cause de leur
obstination, et contumace contre celuy qu'il a estably chef de son Eglise: Il veut employer le Sang que cette Epine
a tiré de ses veines, pour ellayer d'amollir la dureté de leurs cceurs. ANNAT, Frangois. Défense de la vérité
catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de la response faite par MM. de Port-Royal,
a un escrit intitulé: "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé a Port-Royal au sujet de la Saincte
Espine". Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie 1657. p. 18.

132



circundante, pois os objetos exteriores emitiam semelhancgas ou réplicas de si que, por sua vez,
eram captadas pelos olhos e transmitidas ao cérebro através de ventriculos especialmente

479

direcionados a esse fim""”. A teoria das espécies, como ficou conhecida, era, para o autor, fruto

das intepretagdes de Aquino e de Roger Bacon acerca das obras de Aristoteles®®® e se
evidenciavam, muitas vezes, pela metafora entre a visdo e a pintura ou entre esta e o reflexo no
espelho — muito comuns entre os séculos XIII e o XVII*¥!, Dessa forma, a imagem fornecida

pelos olhos gozava de uma credibilidade niio encontrada entre os outros 6rgios dos sentidos**?,

483

opinido essa compartilhada também por Santo Agostinho™’ que, apesar disso, também

484

destacava os perigos dos olhos para a alma™*”. De fato, em Aristételes, o conhecimento humano

485 Hansen

comeca nos sentidos, ainda que o ponto fundamental seja a ponderacio do intelecto
destacou ainda, partindo desse paradigma aristotélico, que a empiria seria também racional,
pois os dados fornecidos pelos sentidos precisariam ser interpretados a luz da “Causa divina” e
dos significados impressos nelas*®®. A “luz da graca” cumpriria um papel importante nesse
processo, pois era ela quem iluminava e guiava a compreensido do crente®’. Desse modo,
podemos compreender como o apelo visual, proporcionado pelos milagres, agiria em diversas
frentes, proporcionando uma cascata de evidéncias, as quais iam desde a captacao das espécies
até o apelo a alma, onde a graca lutava contra a vontade corrompida pelo pecado.

A relacdo entre o milagre e o status do olho, como fornecedor de imagens fidedignas,
nao era, todavia, um consenso. Joao Calvino que, sabemos, enfatizava o potencial degenerativo
do pecado sobre as faculdades humanas, encarava a visdo como um “espetaculo ilusorio”, seja
pelas suas debilidades, seja pelos seus excessos que, na maioria das vezes, conduziriam ao
engano, motivo de relegar os relatos de milagres ocorridos apds a era apostolica a categoria de
fraudes visuais*®®. Os demondlogos também contribuiram para que, especialmente apods o
século X1V, a teoria das espécies aristotélica fosse demovida de seu posto de primazia, pois o

diabo, em seu poder de agéncia sobre a physis, poderia atuar na contrafacdo da natureza,

47 CLARK, Stuart. Vanities of the eye: vision in Early Modern European Culture. New York: Oxford University
Press, 2007.p. 1 e 2.

480 Ibidem. p. 15

B Ibidem. p. 2.
482 Ibidem. p. 15
43 Ibidem. p. 9.
484 Ibidem. p. 24.

45 SIGGEN, Michel.Op cit. p. 212.

486 HANSEN, Jodo Adolfo. Agudezas Seisentistas e Outros Ensaios. Ogrs: CUNHA, Cilaine Alves. LAUDANNA,
Mayra. Sao Paulo: EDUSP, 2019. p. 31.

7 Ibidem. p. 32.

488 CLARK, Stuart. Op cit. p. 4.

T T T

133



enganando, assim, os sentidos**’

através de agdes preternaturais. Ilustragdo eloquente dessa
realidade seria a passagem do livro de Exodos em que os sacerdotes ¢ os magos de Farad
replicaram, na frente do auditorio, os milagres apresentados por Ardo e por Moisés, a fim de
convencer o imperador dos egipcios**.

Os partidarios de Port-Royal, por sua vez, também se valeram da figura do olho como
um signo da relagdo entre a evidéncia externa e a conversio interna. E relatado em seu libelo
de resposta que o milagre despertou no primo da priora da abadia “lagrimas do coracao e dos

OlhOS”491

, atestando, dessa maneira, a pureza de sua alegria contra a afetagdo emocional acusada
no Rabat-joye. A sinceridade espiritual das lagrimas se somava ao dom da cura que ndo poderia
evidenciar outra coisa sendo a sanidade doutrinal da educacdo jansenista direcionada as jovens
internas, “tdo benéfica para suas almas quanto para seus corpos”**2. Mais uma vez, os autores
valeram-se da méxima agostiniana de que o milagre desponta como a pedra angular da oratéria

divina, pois seria capaz de trazer aos olhos e, por conseguinte, ao coragdo, os designios da

providéncia:

Os grandes e os pequenos ali vdo com reveréncia, porque, assim como Santo
Agostinho diz, nada é mais veneravel que esses efeitos divinos e sobrenaturais, qgue
parecem, diz ele, tornar visivel aos olhos dos homens a eficdcia de sua poténcia, como
presente no lugar onde produz suas operagdes miraculosas. E essas pessoas querem
persuadi-los a ndo mais ali ir, querem tirar-lhes esse respeito que o espirito de Deus
forma em seus coragdes**.

O Deus que, por vezes, se oculta a vista da humanidade, se mostra presente nas
operagdes milagrosas. Desse modo, a cura sobrenatural se reveste da natureza do mistério que,
como a eucaristia, tornava presente a auséncia criadora. Em ambos os casos, a comunhdo com
a presenga sagrada seria capaz de alterar as disposi¢des do corag@o e de forcar a entrada pelas
vias do corpo e da alma. Ha aqui também uma semelhancga entre os relatos jansenistas e a fala
de Vieira concernente a manifestacao do Espirito Santo nos rios Jordao e Tabor, pois, em ambos

0s casos, a presenga divina so seria discernivel aos coragdes penitentes.

49 Ibidem. p. 3 e 20.

0 Ihidem. p. 29 e 30.

91T ARNAULD, A.; PONTCHATEAU, S.-I. de (1656), Response a un écrit publié sur le sujet des miracles qu'il a
plu a Dieu de faire a Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte Epine de la couronne de Notre Seigneur. p.
5.

492 Qu'a-t'il voulu monstrer par cette guérison si merveilleuse , sinon que 1'education qu'elles y regoivent est aussi
salutaire pour leurs ames, que pour leurs corps. /bidem. p. 11.

493 Les grands et les petits y vont avec reverence, parce qu'ainsi que S. Augustin dit, rien n'est plus venerable que
ces effets divinns et surnaturels, qui semblent, dit- il, rendre visible aux yeux des hommes l'effcace de sa puissance,
comme presente au lieu ou elle produit ses operations miraculeuses. Et ces personnes leur veulent persuader de n'y
aller plus, leur veulent oster ce respect que I'esprit de Dieu forme dans leurs coeurs. Ibidem. p. 26.

134



Dessa forma, acreditamos que o recurso retdrico ao olho, aqui exemplificado, ultrapassa
a dimensdo metaforica, revestindo-se de uma dimensdo figural, no sentido de Auerbach.
Segundo o autor, a patristica cristd muniu o termo de significado — até entao nao divisado pela
oratdria classica. Em autores como Tertuliano e Agostinho de Hipona, a relagdo figural se
colocava mediante o reporte entre duas realidades histéricas, cuja semelhanca permitia que uma
anunciasse a outra, como ¢ o caso das personagens do Antigo Testamento que apontariam para

494 A figuragdo poderia ser vista, também, na

o cumprimento profético do Novo Testamento
relagdo entre a realidade carnal e a espiritual, caso do episddio miraculoso no tanque de
Bethesda, narrado no capitulo 5 do Evangelho de Jodo, entre os versiculos 1 ao 15. Nele, a cura
fisica promovida por Jesus prefigura a cura espiritual dos pecados**®. De igual modo, a operagio
milagrosa no olho carnal de Perrier aponta para uma realidade ainda mais profunda, na medida
em que permitiria a abertura do olho espiritual, seja para o reconhecimento da vindicagdo do

favor divino, no caso dos jansenistas, seja para a corre¢ao de um caminho pecaminoso, no caso

dos jesuitas.

2.3 Questdes disputadas e a nega¢io da controvérsia

E possivel perceber, a partir da querela do Santo Espinho, uma caracteristica mais geral
das controvérsias religiosas do século XVII. Elas negavam a natureza disputada de seus objetos
ao mesmo tempo em que a confirmavam pela manutencao da prépria polémica. Dito de outro
modo, por se tratar supostamente de verdades reveladas pelo Deus eterno e inamovivel, as
querelas religiosas, pretensamente, manejam dogmas tdo estaveis e tdo verdadeiros como o
proprio Deus que as estabeleceu. Partindo dessa perspectiva, ndo deveria haver espago para que
tais preceitos fossem questionados, sendo para apontar o evidente erro e o descaminho
sustentado pelos seus adversarios. O debate religioso ndo se apresentava como um espago de
construgdo dialético da verdade, pois esta ja estaria estabelecida desde a funda¢do do mundo.
A posic¢ao sustentada por jansenistas e por jesuitas pretendia representar a vontade expressa do
proprio Deus, tanto nas Escrituras quanto por meio do magistério de sua Igreja. Todavia, como
vimos no capitulo anterior, a pratica polémica e o seu papel na construgdo dos dogmas catdlicos,

ao longo dos séculos, aponta outro caminho.

4% Um exemplo seria Josué, escolhido por Deus para guiar o povo de Israel a terra prometida, uma prefiguragdo

de Jesus (cujo nome é uma derivacdo de Josué) que, por seu sacrificio, também conduziria os bem aventurados
para a eternidade. AUERBACH, Erich. Figura. Sdo Paulo: Editora Atica. 1997. p. 27.
495 Ibidem. p. 30.

135



2.3.1 Da negacao do ponto controverso a negaciao da controvérsia
Essa disposicdo aparece expressa no primeiro libelo inaciano, onde Annat, ao recusar a
possibilidade de que os milagres pudessem autorizar doutrinas reconhecidamente condenadas,

conclui da seguinte forma:

Pois Deus, sendo a primeira e soberana verdade, ndo pode ser contrario a Si mesmo;
e, como diz o Apoéstolo Sao Paulo, por mais que nos falte fé, Deus permanece sempre
fiel, ndo podendo negar-se a Si mesmo. De sorte que, quando Ele [fala], devemos crer
como verdade, ou rejeitar como erro, ainda que um Anjo descesse do Céu, como fala
o mesmo Apostolo, para nos persuadir do contrario,; seria necessario pronunciar
andtema contra esse Anjo e contra tudo o que ele dissesse. Ora, ¢ a Igreja que fala,
quando fala aquele que Jesus Cristo estabeleceu para seu Vigario ¢ para Chefe dessa
Igreja; e quando os Principes e Pastores dessa mesma Igreja fazem ouvir a voz desse
chefe aos Fiéis que estdo sob sua diregdo. [...]

E, portanto, dizer que Deus opera milagres em Port-Royal para justificar aqueles que
a sustentam, ¢ tanto quanto se dissesse que Deus ja ndo ¢ o Deus da verdade, e que se
tornou pai e autor da mentira; o que ndo se pode dizer nem pensar sem uma horrivel
blasfémia*®.

A passagem ndo nos deixa davidas: além de distorcer o argumento jansenista — que, em
momento algum, sustentava a possibilidade de os milagres justificarem heresias ou mudar a
disposicdo da Igreja sobre elas —, os jesuitas procuram construir uma impressdo de consenso ao
redor da matéria disputada. Como, nas palavras de Annat, a Igreja j4 havia fechado questdo a
respeito de tal doutrina, o milagre jamais poderia significar absolvi¢ao do céu, com risco dessa
postulagdo ferir o principio da ndo contradi¢do da divindade. Para os casos de aberta heresia e
de negacdo do Evangelho ensinado pelos apostolos, a orientagdo era clara: mesmo que um anjo
do céu viesse os persuadir do contrério, o fiel ndo deveria lhe dar ouvido (Gdlatas 1:8 € 9). A
estabilidade eterna de Deus ¢ colocada aqui como fiadora, ndo do ponto sustentado pelos padres
da Companhia, mas sim de toda a fé genuina, a qual transcendia o tempo. Ao adversario era
relegada a transitoriedade das novidades, que logo se dissipariam diante da verdade. A

imprecacao estava longe da realidade, ao menos naquele momento, quando ainda ndo havia

4% Car Dieu estant la primiere e souveraine verité, ne pent pas estre contraire a luy-mesme; e comme dit I'Apostre
S. Paul, quoy que nous manquions de foy, Dieu demoure tou sion, fidele, il ne peut pas se nier soy mesme: De sorte
que quand il nous devons croire comme verit, ou reietter comme erreur, quand bien un Ange desendroit du Ciel,
come parle le mesme Apostre, pour nous persuader le contrarire ; il faudroit prononcer nateme contre cét Ange,
et contre tout ce qu'il diroit. Or c'est 'Eglise qui parle, quand celuy-la que Jesus Christe a estably pour son vicaire,
e pour Chef de cette Eglise, parle; e quand les Princes e Pasteurs de cette mesme Eglise sont entendre la voix de
ce chef aux Fideles qui sont sous leur direction. [...]

Et partant dire que Dieu fait des miracles au Port-Royal, pour justifier ceux qui la soustinnent, ¢' est autant comme
si I'on disoit, que Dieu n' est plus le Dieu de verité, e qu' il est devenute pere e I' autheur du mensoge; ce qui ne se
peut dire ni penser, sans un horrible blaspheme. ANNAT, Frangois. Rabat-joye des jansenistes ou Observations
necessaires sur ce qu'on dit estre arrivé au Port-Royal, au sujet de la sainte espine . Par un docteur de I'Eglise
catholique. 1656. p. 6.

136



sido fulminada a bula Ad sanctam beati Petri, responsavel por reforcar as condenagdes de 1653
e afirmar que as cinco proposi¢des se encontravam, de fato, no Augustinus de Jansénio.

Essa agdo publicitaria, que visava a obter os ganhos das condenagdes adiantando os
efeitos que ela porventura poderia causar, reforcava a ideia de que, no trato das verdades
divinas, a disputa ndo era uma opgao. Tal peti¢ao de principio, que no Rabat-joye aparece ainda
de forma incipiente e pouco elaborada, serd retomada na Defense de la Verite Catholique,

quando vemos os jesuitas operarem uma estratégia elocutiva sutil, mas muito eficiente:

E, primeiramente, cumpre ter por indubitavel a doutrina de Sdo Tomas, que diz que
aqueles que sustentam ou ensinam uma falsa doutrina jamais podem operar algum
verdadeiro milagre para a confirmagdo dessa doutrina, ainda que pudessem operar
alguns para a exaltagdo do Nome de Jesus Cristo que invocam, ou pela virtude das
coisas santas que empregam. E, por conseguinte, ¢ uma falsidade dizer, ¢ uma
impiedade querer persuadir, que Deus opera milagres para aprovar uma heresia, ¢ uma
contumacia e rebelido contra sua Igreja, ou para justificar qualquer herege, cismatico,
ou rebelde a essa mesma Igreja. Ele ¢ o Deus da verdade e da caridade, que possui
uma oposi¢ao essencial a tudo o que se opde a uma ou a outra dessas virtudes: Ele é
fiel, como diz o santo Apdstolo, e ndo pode negar-se a Si mesmo. De sorte que, quando
Ele uma vez falou e definiu uma verdade pelo 6rgdo de sua Igreja, ela é e sera
eternamente reconhecida por verdade: e, aconteca o que acontecer, quaisquer que
sejam os sinais e prodigios que apare¢am, ou mesmo quando toda a Natureza se
transtornasse diante de nossos olhos para nos persuadir do contrario, seria necessario
sempre crer constantemente nessa verdade, e permanecer firmes e inabaldveis em uma
inteira obediéncia e submissdo a Igreja que no-la ensinasse*’’.

No libelo jansenista, os sinais fornecidos pelos milagres serviriam de marca para
questoes teologicas disputadas, como um arbitro em momentos nos quais a davida pairava sobre
o corpo da cristandade. Ao mobilizar o tema da forma como foi feito, o libelo jesuita negava,
na pratica, o status de questdo disputada a controvérsia da graga, alterando o foco da afirmagao

“Deus opera os milagres para elucidar doutrinas contestadas” para “Deus ndo realizaria um

milagre para alterar a disposicao da Igreja sobre determinada doutrina”. Se, por um lado, a troca

497 Bt premierement il faut tenir pour indubitable la doctrine de Saincte Thomas, qui dit, que ceux qui soustiennent
ou enseignent une fausse doctrine, ne peuvent jamais faire aucun veritable miracle, pour la confirmation de cette
doctrine, bien qu'ils en pussent faire quelques - uns pour I'exaltation du Nom de Jefus Christ qu'ils invoquent, ou
par la vertu des choses sainctes qu'ils employent. Et par confequent c'eft une fausseté de dire, et une impieté de
vouloir persuader, que Dieu fasse des miracles pour approuver une heresie, et une contumace et rebellion contre
son Eglise, ou pour justifier aucun heretique, schismatique, ou rebelle a cette mesme Eglise. Il est le Dieu de verité
et de charité, qui a une opposition essentielle a tout ce qui est opposé a I'une ou a l'autre de ces vertus: Il est fidelle,
comme dit le sainct Apostre, et ne peut pas se nier luy - mesme: De sorte que lors qu'il a une fois parlé, et defini
une verité par 1'organe de son Eglise, elle est et sera eternellement reconnue pour verité: et quoy qu'il arrive, quels
signes et prodiges qui paroissent, voire mesme quand toute la Nature se renverseroit devant nos yeux pour nous
persuader le contraire, il faudroit tousiours constamment croire cette verité, et demeurer fermes et inesbranlables
dans une entiere obeyssance et foumission a 1'Eglise qui nous 1’enseigneroit. ANNAT, Frangois. Défense de la
verité catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de la response faite par MM. de Port-
Royal, a un escrit intitulé: "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé a Port-Royal au sujet de la
Saincte Espine". Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie. 1657. p. 5.

137



de entimemas ndo ia ao cerne da tese jansenista, por outro, ela criava um efeito igualmente
prejudicial as posig¢des sustentadas por aqueles religiosos.

O trecho citado ¢ uma repeti¢ao do argumento apresentado no primeiro libelo, uma vez
que aqui vemos, mais uma vez, o recurso a eternidade divina como fornecedora da autoridade
final, inclusive citando a mesma passagem da epistola de Paulo aos cristdos da Galacia. A essa
considera¢do somava-se o fato de que a Réponse jansenista cometia o grave sacrilégio de
sonegar a Deus a sua onipoténcia, ao pretender monopolizar a vontade celeste e sugerir que Ele

se contradizia em suas agoes:

E, certamente, ndo se deve estranhar se a Ultima e a mais perniciosa de todas as
heresias, apos haver tentado arrebatar a Jesus Cristo o titulo glorioso de Redentor de
todos os homens — que constitui a mais bela flor de sua coroa — tenta também tirar-
Lhe das maos a Onipoténcia, ou, a0 menos, assujeita-la e fazé-la servir para autorizar
suas imposturas**®,

Ao assim dispor a questdo, Annat partia do pressuposto de que as intepretagdes
agostinianas acerca da graca estavam pacificamente decididas em prol da causa tomista ou
molinista. Se, por um lado, j& comecava a cristalizar o fato de que as cinco proposi¢des nao
poderiam ser assumidas pela ortodoxia, por outro, os jansenistas mantinham-se firmes na defesa
de que elas ndo faziam parte de seus dogmas e que o Papa, apesar de possuir autoridade para
condena-las, ndo poderia afirmar se elas estavam ou ndo no Augustinus. Portanto, essas
passagens podem ser vistas, também, como uma negacdo da disputa elaborada ao redor das
quaestiones juris € das quaestiones facti, sumariamente ignoradas por Annat.

Os jansenistas davam mostra de estarem cientes das consequéncias de tal artificio. E a

razao de, em sua resposta, citarem textualmente a referida passagem do Rabat-joye, com o fito

de refuta-la:

E por isso que este Escritor tem razdo em sustentar: Que ndo é somente uma falsidade,
mas também uma blasfémia, dizer que Deus opere milagres para autorizar erros
condenados por sua Igreja, e para justificar aqueles que os sustentam com obstinagdo
contra a autoridade da mesma Igreja. Mas qual é a consequéncia que a luz da fé, a
caridade do proximo, e a honra do proprio Deus devem dela tirar, sendo que, quando
uma casa Religiosa foi enegrecida por acusagdes sem prova, as quais foram
convencidas de caliinia por escritos sem réplica, ¢ que Deus ali opera em seguida
milagres certos e visiveis, deve-se julgar, ndo que Deus queira justificar pessoas que
sustentavam erros — o que seria uma blasfémia dizé-lo — mas sim para justificar a

498 Et certes il ne faut pas s'estonner, si la derniere et la plus pernicieuse de toutes les heresies, apres avoir effayé
de ravir a Jesus Christ le tiltre glorieux de Redempteur de tous les hommes, qui fait le plus beau fleuron de sa
couronne; tasche aussi de luy oster des mains la Toute puissan. ce, ou du moins de se I'asfuiettir, & la faire servir
pour authorifer fes impostures. Ibidem. p. 1.

138



sinceridade de sua fé, contra as imposturas daqueles que os acusavam de sustentar
499
erros™”.

Percebendo a armadilha montada ao seu redor, os autores concordaram com a afirmagao
de Annat, mas lhe negaram a conclusdo dali extraida. Ao invés de refirmar a rebeldia de Port-
Royal, o milagre continuava sendo uma prova das virtudes encontradas naquela casa, a0 mesmo
tempo em que se servia de armadilha para os “estraga-prazeres”, os quais se recusavam a render
a Deus a sua gloria, vilipendiando o alvo da misericordia divina. Antes disso, os autores
chegaram, até mesmo, a repetir o argumento dos jesuitas de que Deus ndo se contradizia em

seus atos, mostrando que a eternidade da potestade celeste era uma arma a ser alistada ao favor

de ambas as causas’?’.

Os jansenistas, por sua vez, também nao fugiam a tentativa de fechar a seu favor a
controvérsia, utilizando, para isso, outros mecanismos. Ao buscarem demonstrar a proposicao
de que os milagres marcam tempos especificos, em momentos em que hé disputas ao redor de

doutrinas, os autores concluem o argumento da seguinte forma:

E verdade, portanto, que Deus opera milagres principalmente para a conversio dos
infiéis, mas isso ndo impede que Ele os opere também para a consolacdo e a
justificacdo dos fiéis: ou, antes, todos aqueles que Ele opera podem contribuir para
esses dois fins, sendo sempre proprios de si mesmos para confundir a falsa religido e
para confirmar a verdadeira. Mas eles s6 podem servir a conversdo dos infiéis de uma
ou de outra destas duas maneiras. A primeira ¢ quando os milagres encerram em si
mesmos, ou nas circunstancias dos tempos, dos lugares e dos meios de que Deus se
serve, marcas sensiveis que sejam contrarias aos erros daqueles que Ele quer
converter. E ¢ isso o que se v€ nos trés exemplos que este Escritor relata; visto que
milagres feitos pela veste da santa Virgem, ou numa igreja da mesma Virgem, ou por
sangue miraculoso saido de uma imagem de Jesus Cristo, ndo podiam levar
Sarracenos e Judeus sendo a abragar a religido cristd, onde a Virgem € reverenciada e
Jesus Cristo adorado. A segunda maneira ¢ quando os milagres fazem como que parte
do culto da verdadeira religido, porquanto se obtém pelas adoragdes e oragdes dos
verdadeiros fiéis, de sorte que todo homem que os considera possa ser naturalmente

499 (C'est pourquoy cet Escrivain a raison de sofitenir: Que c'est non seulement une fausseté, mais aussi un
blaspheme de dire, que Dieu fasse des miracles pour autoriser des erreurs condamnées par son Eglise, et pour
Justilfier ceux qu'i les soutiennent avec obstination contre la utorité de la mesme Eglise. Mais quelle est la
conséquence, que la lumiére de la foy, la charité du prochain, et 'honreur de Dieu mesme en doivent faire tirer,
sinon que quand une maison Religieuse a esté noircie par des accusations sans preuve, lesquelles on a convaincues
de calomnie par des écrits sans répliqué, et que Dieu y fait ensuite des miracles certains et visibles, on doit juger,
non que Dieu veut justifier des personnes qui solitenoient des erreurs, ce seroit un blasphémé que de le dire; mais
justifier las incerité de leur foy, contre les impostures de ceux qui les accusoient de soutenir des erreurs.
ARNAULD, A.; PONTCHATEAU, S.-I. de (1656), Réponse a un écrit publié sur le sujet des miracles qu'il a plu
a Dieu de faire a Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte Epine de la couronne de Notre Seigneur. p. 23.
390" E ndo mui bem conclui o povo que Deus se achava na Igreja Catdlica, onde operava milagres; e que o Espirito
da verdade estava entre aqueles, entre os quais o Espirito da virtude e o poder de Deus — que néo ¢ sendo o mesmo
— expelia os demonios e curava os enfermos".

“Et le peuple ne conclut-il pas fort bien que Dieu estoit dans 1'Eglise catholique, ou il faisoit des miracles; et que
I'Esprit de la verité estoit parmy ceux, parmy lesquels I'Esprit de la vertu et de la puissance de Dieu, qui n'est que
le mesme, chaoissoit les demons, et guerrisson les malades”. Ibidem. p. 9.

139



levado a toma-los por testemunhos do amor que Deus tem por eles. E entdo ¢ visivel
que, se ha pessoas para cuja conversdo se pode crer que esses milagres sdo operados,
ndo t€m guarda de ser aqueles entre os quais e em favor dos quais eles se ddo, mas
que devem ser necessariamente aqueles que lhes sdo opostos, quer combatam sua fé
por uma crenga contraria, como todas as heresias combatem a da Igreja, quer ataquem
sua virtude e sua inocéncia por falsidades e calinias, que Deus quer confundir por
esses milagres>!.

Para descobrir a que fins se destinavam os milagres, Arnauld e Pontchateau propuseram
uma analise da conjuntura. No caso das operagdes sobrenaturais ocorridas em locais santos,
mas em meio aos infiéis, o milagre serviria para a conversao destes. Todavia, quando ele se
dava por meio daqueles que sustentavam “a verdadeira religido” e por meio dos “verdadeiros
fieis”, a Unica consequéncia seria a vindicacdo. O argumento ¢ claramente circular ou, ao
menos, assim parecia, pois a justica da causa jansenista era o principal ponto em controvérsia
levantado pelos padres da Companhia. Se a sua verdadeira f¢ era evidente, ndo havia matéria a

ser disputada.

2.3.2 A retorica da nio retérica

A negacdo dos pontos de controvérsia era apresentada, muitas vezes, como a negacao
da propria controvérsia em si. Como vimos no inicio dessa se¢do, o engajamento na querela era
apresentado mais como uma forma de exposi¢do dos erros adversarios — um alerta para os
desavisados e um apelo final ao arrependimento dos rebeldes —, do que uma contenda auténtica
pela intepretacdo correta da verdade. Além de negar ao outro o status legitimo de suas questdes
disputadas, essa disposi¢do se apresentava, também, na acusacao dirigida aos mecanismos

argumentativos empregados. Sobretudo no ultimo libelo jesuita, observa-se um esforco de

S0 11 est donc vray que Dieu fait des miracles principalement pour la con version des infidéles mais cela

n'empeschepas qu'il n'en fasse austi pout la consolation et la iustification des fideles: ou pliitost tous ceux qu'il fait
peuvent contribuera ces deux fins, estant toujours propres d'eux mesmes a confondre la fauste religion, et a
confirmer la véritable. Mais ils ne peuvent seruir a la conversion des infidéles qu'en I'une ou l'autre de ces deux
maniérés. La premiere est, quand les miracles enferment en eux mesmes ou dans les circonstances des temps, des
lieux, et des moyens dont Dieu se sert, des marques sensibles qui soient contraires aux erreurs de ceux qu'il veut
convertir. Et c'est ce qu'on voit dans les trois exemples que cét Escrivain rapporte; puisque des miracles faits par
la robe de la sainte Vierge, ou dans une eglise de la mesme Vierge, ou par du sang miriculeux sorti d'une image de
Jesus-Christ, ne pouvoient porter des Sarazins et des juifs qu'a embrasser la religion chrestienne, ou la Vierge est
reverence, et Jesus-Christ adoré. La seconde maniéré est, quand les miracles font comme partie du culte de la vray
e religion, en ce qu'ils s'obtiennent par les adorations et les prieres des vrais fideles, en sorte que tout homme qui
les considéré puisse estre naturellement porté a les prendre pour des témoignages de I'amour que Dieu a pour eux.
Et alors il est visible, que s'il y a des persones, pour la coversion desquelles on peut croire que ces miracles se font,
ce n'a garde d'estre ceux parmy lesquels et en faveur desquels ils se sont, mais que ce doit estre necessiirement
ceux qui leur sont opposez, soit qu'ils combattent leur foy par une créance contraire, comme toutes les heresies
combattent celle de 1'Eglise, soit qu'ils attaquent leur vertu et leur innocence par des faussetez et des calomnies,
que Dieu veut confondre par ces miracles. Ibidem. p. 23.

140



descredenciamento da oratoria jansenista, tida por seus opositores como um uso artificioso da

retorica:

E para excitar a atengdo do Leitor que esses Senhores, que sdo excelentes Retoricos,
julgaram oportuno comecar sua resposta pela exposicdo dos novos milagres que dizem
ter sido feitos pelo Santo Espinho que esta em Port-Royal: o que reiteram de novo no
meio de seu libelo, onde produzem varios outros para renovar essa mesma atengao; ¢
assim preparar o espirito do Leitor para receber todo o resto das coisas que lhe
debitem®2,

Difamadores profissionais e¢ mal-intencionados, os jansenistas sdo acusados de
introduzir um relato dos outros supostos milagres operados pela reliquia em Port-Royal, mesmo
antes de esses receberem a chancela episcopal que os validaria como auténticas manifestagdes
sobrenaturais do poder divino. O objetivo era fazer com que o publico visse a abadia como um
local privilegiado pela graca divina. De fato, o alistamento dos novos “milagres” — que ainda
ndo poderiam ser definidos como tal — violava os ordenamentos da Igreja, os quais estipulavam
(como vimos) uma série de normativas para o seu reconhecimento final. No entanto, os
jansenistas apenas os citam como provaveis, sem equiparar qualquer um deles ao milagre
operado em Perrier. E contra isso que os jesuitas se insurgem, interpretando tal gesto como um
uso capcioso das habilidades elocutivas do adversario — habilidades que, por sua vez, sao
ridicularizadas logo adiante, quando Annat questiona se “esses senhores” carregavam ‘“‘uma
opinido tdo negativa das mentes dos leitores” a ponto de pretender “que um artificio tao
grosseiro” seria “suficiente para surpreendé-los e engana-los quanto ao fato que ele revelou.

Ao se referir dessa forma a retdrica dos jansenistas, os jesuitas buscavam acusar os
adversarios de maquiar a verdade por meio do engano das palavras — artificio proprio das
artimanhas do diabo que, desde o Eden até a tentagdo de Cristo no deserto, operava seus enganos
por meio da elaboragdo de argumentos convincentes. A critica também os aproximava dos
sofistas, cujo uso da retorica se contrapunha a dialética socratica. Jodo Adolfo Hansen aponta

a longa duracdo dessa topica, atribuindo um de seus primeiros usos a Platdo, responséavel por

302 C'est pour exciter l'attention du Lecteur que ces Messieurs, qui sont cxcellens Rethoriciens , ont jugé a propos
de commancer leur réponse par I'exposition des nouveaux miracles qu'ils disent avoir esté faits la saincte Epine
qui est a Port - Royal : ce qu'ils reiterent derechef au milieu de leur libelle , ou ils en produisent plusieurs autres
pour renouveller cette mesme attention ; et ainsi preparer l'esprit du Lecteur a recevoir tout le reste des choses
qu'ils luy debitent. ANNAT, Frangois. Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre les
déguisemens et artifices de la response faite par MM. de Port-Royal, a un escrit intitulé: "Observations nécessaires
sur ce qu'on dit estre arrivé a Port-Royal au sujet de la Saincte Espine”. Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en
théologie 1657. p. 20 a 21.

303 Mais je demande a ces Messieurs s'ils ont une si basse opinion de 'esprit des Lecteurs, qu'ils pensent qu'un
artifice si grossier soit suffisant pour les surprendre, et pour leur donner le change au fait dont il s'a. Ibidem. p. 22.

141



inaugurar uma retorica de oposicao entre a “retorica” e a “filosofia”. Essa distingdo, sobretudo
no didlogo de Gorgias, afirma o compromisso da primeira com o falar bem, mas nao
necessariamente falar o bem>%*. Segundo ele, a retorica se reduziria a cosmética®®, propria dos
sofistas, o que poderia ser definida como doxastiké episteme, a partir da nogao de que o retdrico
seria sinonimo do “ndo verdadeiro”>%. Hansen chama a aten¢io ainda para a necessaria
precaucdo de ndo enxergar aqui uma interpretacdo idealista, comumente encontrada em
manuais que associam a retorica ao artificio, ao formalismo, ao obscurantismo e ao sofismo,
estando, portanto, em oposi¢do ao discurso nao-retorico, natural, singelo, verdadeiro e
filosofico>®’. Essa dimensdo polémica em que a retorica inaugura uma forma de mimontologia
(imitacdo do /ogos), na defini¢do de Derrida e de Labarthe, constitui-se como uma “retorica da
anti-retorica ou uma teatralizacdo do anti-teatral”>%. Também de acordo com Hansen, em De
Oratore, Cicero teria se notabilizado por desferir duras criticas a “misologia” de Platdo, o qual
fora acusado de promover uma separacdo indevida entre a “palavra exterior e palavra
interior?”. Como fica evidente nas falas de Crasso, ao zombar dos oradores em Gorgias, o
mais notavel discipulo de Socrates parecia “ele proprio um excelente orador>!?. Dessa forma,
Cicero buscava borrar a separacgdo rigida entre filosofos e retoricos (diga-se de passagem,
inexistente), sustentando que o bom orador ndo seria o que apenas manejava com destreza as
palavras, mas sim aquele que o fazia com conhecimento do assunto que sustentava, de modo
que “o orador, se o estudar tal como a causa de um cliente, falara mais bem e com mais distingao
do que o proprio inventor e especialista no assunto™!!,

Em outra passagem, ao acusarem os jansenistas de se esconderem por tras das religiosas

internas de Port-Royal, Annat torna essa pratica ainda mais evidente, com a seguinte colocagao:

Depois que esses Senhores tentaram excitar a atengdo do Leitor pela exposicio de
seus milagres, eles querem, seguindo as regras da Retdrica de Cicero, conciliar
também a sua benevoléncia, representando o Autor do escrito a que respondem, como
um inimigo que ndo respira sendo inveja, 6dio e crueldade contra as Religiosas de
Port-Royal; e que ndo tem outro designio sendo enegrecé-las e difama-las por esse
escrito. E, em seguida, em seu discurso, ndo deixam de exagerar a malicia desse

504 HANSEN, Jodo Adolfo. Lugar-comum. In: MUHANA et al. (orgs.) Retérica. Sdo Paulo: Annablume, 2012. p.
13.

305 Ibidem. p. 23.

306 Ihidem.

97 Ibidem. p. 14.

308 Ibidem.

59 Ibidem. p. 13.

510 C{CERO. Do orador. SCATOLIN, Adriano. 4 inven¢do do orador de Cicero: um estudo a luz de Ad Familiares
I, 9, 23. Tese de doutorado apresentada ao Departamento de Letras Classicas ¢ Vernaculas da Universidade de Sao
Paulo, Sao Paulo, 2009. p. 155.

S Ibidem. p. 156.

142



adversario e a inocéncia dessas Filhas: empregam quantidade de passagens da
Escritura e dos Padres, e neles intermeiam exclamagdes, imprecagdes e outras figuras
de Retorica, para testemunhar seu zelo em sustentar e defender a honra dessas
Religiosas®!2.

A evocagdo de Cicero enseja uma consideragdo a parte. Para explicar a fala de Annat ¢
necessario ndo s6 uma digressao ao momento das querelas ciceronianas e anticiceronianas do
século XVI e XVII, mas também a propria origem da contenda, ainda nos tempos de Roma.
Antes de avancarmos nessa analise, ¢ preciso ter em mente duas coisas: a utilizagdo dessas
categorias nos da noticia da longissima duracao das topicas retoricas, o que nao implica em sua
estabilidade ou ignora as suas alteragcdes ao longo do tempo, além disso, o emprego das
categorias “ciceronianismo” e “anticiceronisanismo” se d4 muito mais na esfera das operagoes
de tipos retoéricos do que na descrigdo de fendmenos intelectuais, conforme demonstraremos ao
fim do raciocino.

Como vimos, em De Oratore, emulando os dialogos platonicos, Cicero buscava superar
a separacao estreita entre a técnica dos filosofos e a arte da elocugdo. Dessa forma, ele buscava
criar o ethos de um orador que dispensaria nao so6 os excessos de uma eloquéncia vazia, mas
também da filosofia sem técnica®'®. Pela boca de Crasso, Cicero elencou as qualidades do
“melhor estilo”, sendo ele composto por: correcdo (latinitas), clareza (ut e aquae dicimus
intellegantur), conveniéncia (decorum) e o ornamento (ornatu dicere) — as duas primeiras sao
condi¢des elementares, enquanto a Ultima estd subordinada a penultima, pois ¢, em ultima
instancia, o decoro de casos especificos que determina a forma apropriada a do ornamento’'*,
Segundo Marc Fumaroli, o recurso ao prazer do ornamento ndo era algo que embotaria o

discernimento’ "

, como ditava a epistemologia dualista de Platdo. Ao contrrio, podia ser
entendido como um recurso de Cicero a autoridade aristotélica®'S, especialmente no que tange

a sua metafisica teleologica, responsavel por atribuir, a cada elemento da realidade (como no

512 Apres que ces Mefssieurs ont tasche d'exciter I'attention du Lecteur por l'exposition de leurs miracles , ils
veulent , suivant les regles dela Rethorique de Ciceron , se concilier aussi sa bien - veillance , en representant
I'Autheur de I'escrit auquel ils respondent , comme un ennemy qui ne respire qu'envie , que haine , que cruauté
contre les Religieuses de Port - Royal ; et qui n'a autre dessein que de les noircir et diffamer par cét écrit : et puis
dans la suite de leur discours , ils ne manquent pas d'exagerer la malice de cét adversaire , et 1'innocence de ces
Filles : ils employent quantité de passages de 1'Escriture et des Peres , ils y entre meilent des exclamations , des
imprecations , et autres figures de Rethorique , pour tesmoigner leur zele a soustenir et defendre I'honneur de ces
Religieuses. ANNAT, Frangois. Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et
artifices de la response faite par MM. de Port-Royal, a un escrit intitulé: "Observations nécessaires sur ce qu'on
dit estre arrivé a Port-Royal au sujet de la Saincte Espine”. Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie 1657.
p. 22.

S13 FUMAROLI, Marc. Op cit. p. 48 € 49.

14 Ibidem. p. 50.

515 Ibidem. p. 51.

516 Ibidem.

143



caso os sentidos e os prazeres). Essa perspectiva incluia ainda a valorizagdo da mediania,
considerada uma op¢ao mais virtuosa do que os extremos. De acordo com Fumaroli, Cicero
propunha uma oratoria que se espelhava na mai€utica socratica, mas que dela se distanciava por
ndo alcancar uma verdade ideal e imoével, e sim uma espécie de pragmatica, talvez um
probabilismo que, seguindo as regras do decoro, se adequava a vida social®!’.

Ainda em seu tempo, as concessoes feitas ao ornamento foram interpretadas por seus
opositores como uma espécie de asianismo’'®, proposi¢do rebatida por Cicero em seus tiltimos
didlogos no Orador, momento em que propde um tipo de aticismo condicionado as demandas

ditadas pelo publico®®

. De forma bastante resumida, mas necessaria para fins de entendimento
do argumento central aqui desenvolvido, Cicero propunha uma oratdria pragmatica, centrada
na divisdo dos trés estilos>*’ a serem escolhidos pelo orador em cada ocasidio, mas tendo sempre
como valor a mediana entre a austeridade elocutiva 4tica e o fausto asiatico®?!,

Ja nos primeiros anos do Império, a oratoria civica ciceroniana passou a ser contraposta
por novas formulagdes mais apropriadas ao momento em que o fechamento politico sob as
¢égides de Augusto e os demais Césares impunha. Ja nessa época, a autoridade dos filésofos
passou a ser contraposta a de Cicero e ¢ em S€neca — tanto o pai (o retor da Espanha, também
conhecido com o velho) quanto o filho (mais famoso, por ser um dos grandes expoentes do
estoicismo romano) — que a oposi¢io a Cicero se deu de forma mais notavel’*?. O estilo de

99523

& , que Fu i ‘ , v ua austeri u
Séneca e Fumaroli trata como “filoséfico se destacava por sua austeridade e por se

aticismo, mais “cortado” e “pontudo”, contrario ao ornatus ciceroniano, comprometido com a

fluidez elocutiva presente desde os estilos elevado ao baixo>**

. Ainda segundo o autor, tratava-
se, de fato, de um “estilo filos6fico™?>. Na persona de Séneca, o ornamento e o asianismo
cediam lugar ao vigor (vires magnas) de um “dialogo de amizade filosofica”, no qual as paixdes

seriam refreadas em nome da contencio reflexiva do orador>?°.

317 Ibidem. 52.

318 Ibidem. p. 52 e 53. De acordo com Bernard Lamy, o estilo asitico se caracterizava por ser “elevado, pomposo,
magnifico”, o que o autor reputa o humor dos povos da Asia, cujo o gosto pelo luxo revelava a sua ambigio que o
humor severo nao poderia suportar. Ja o estilo atico se notabilizava pelo regramento — que refletia a exatiddo e a
modéstia dos atenienses (que ocupavam a peninsula atica). LAMY, Bernard. Op cit. p. 259.

319 FUMAROLI, Marc. Op cit. p. 54.

520 Nos referimos aqui ao elevado (genus vehemens), baixo (genus humilis) e médio (genus médium). Ibidem.

321 Ibidem. p. 55.

522 Ibidem. p. 59.

323 Ibidem.

324 Ibidem.

325 Ibidem.

526 Ibidem.

144



O legado ciceroniano continuou sendo disputado no mundo romano. E atribuida a Tacito
uma tentativa de retomada da conciliagdo entre a filosofia ¢ a retdérica, bem como uma maior
concessdo a técnica e ao deleite proporcionado pela construgdo loquaz®?’. Em o Didlogo dos
Oradores, Tacito retomou o locus da corrupcao da oratoria romana causada, segundo ele,
principalmente pela ma educagio e pela eloquéncia destituida de responsabilidade?®. Todavia,
nos séculos XVI e XVII, Tacito sera evocado como uma importante referéncia para os
polemistas anticiceronianos, conforme se vera.

A autoridade de Cicero foi assimilada a crista, sobretudo no que diz respeito a divisao
entre os trés estilos. Mas foi, principalmente, na pena do bispo de Hipona que a emulagdo do
Consul de Roma se deu com mais énfase. Apesar de ter sido originalmente concebida em um
ambiente de formalismo e de refinamento, a retorica dos gregos e dos romanos era encarada
pelos pais da Igreja como uma arma eficiente para a divulgacao do cristianismo, mesmo entre
os mais simples®?®. Em De doctrina christiana, Agostinho sinalizou para o fato de que o estilo
elevado, médio e baixo ja era discernivel no discurso cristdo, antes mesmos de seus escritos>°,

31 A prédica

devendo seu uso variar de acordo com os temas e as ocasides que o decoro exigia
crista operou, no entanto, um deslocamento no que se referia aos sermdes em estilo baixo
(sermo humilis) que, na tradi¢do latina, eram destinados a questdes menores, comezinhas e

cotidianas, como o trato do dinheiro, por exemplo®*

, mas que, para os cristdos, tinha no humos
(de onde se deriva o termo humilis) o signo maximo da encarnacdo de Cristo, a saber o Deus
que se rebaixou ao solo e se fez homem>**. Nesse sentido, ndo ¢ possivel divisar uma retdrica
cristd que ndo tenha na autoridade ciceroniana uma de suas referéncias centrais. Séneca foi
também um velho conhecido da oratdria agostiniana®*. Em sua reorientagiio das prioridades
frente a revelacao divina, Agostinho nao abriu mdo de sua autoridade ao adotar o “estilo
filosofico” no novo status das palavras na prédica sacra, um canal limitado através do qual a
vontade de Deus chegaria ao coragdo dos pecadores®*.

E, doravante, no periodo dito renascentista, com destaque para os séculos XVI e XVII,

que as disputas ao redor da autoridade de Cicero receberao um novo redimensionamento atraveés

527 [bidem. p. 65 a 67.

528 Ibidem. p. 65.

529 AUERBACH, Erich. Op cit. p. 35 e 36.
330 Ibidem. p. 36.

331 Ibidem.

532 Ibidem. p. 39.

533 Ibidem. p. 43.

334 FUMAROLI, Marc. Op cit. p. 63.

335 Ibidem. p. 72.

145



da querela entre ciceronianos e anticiceronianos. Essa querela, nos lembra Fumaroli, ndo ¢
apenas mais uma dentre tantas que ocorreram no periodo, nem mesmo pode ser reduzida a um
debate de ideias e de conceitos, visto que a sua importancia € capital, ja& que contribuiu para
demarcar em que termos a tradicdo latina seria apropriada pelos atores a época®®. No que se
refere especificamente ao estilo, entendia-se por ciceroniano o recurso ao “ornado, harménico,

redondo, ramado, copioso; asiatico” 3’

,j& o anticiceroniano — caudatario da tradi¢do inaugurada
por Séneca e por Tacito — apresentava-se por meio do estilo laconico/atico, “exercitado, nao
mediocre, lento e de multiplas leituras” com frases “curta, sem uso de conectivos, pouco ornada

338 em outras palavras, linguagem de soldado®*. Essas divisdes, diga-

e sem muitas alegorias
se de passagem, precisam ser tomadas com certa ressalva.

Os ditos “asiaticos”, “aticos”, “ciceronianos” e “ndo ciceronianos”, todos eram
apologistas da cautela e da moderag@o no uso dos ornamentos, sobretudo quando se tratava da
oratoria sagrada®¥®. Tais oposi¢cdes ndo devem ser encaradas, por isso, como binomios
definitivos e antagdnicos, nem sequer como adjetivos capazes de definir “escolas” ou “correntes
de pensamento”. Assim como a querela principal estudada nessa tese, o uso performativo dessas
categorias importa mais do que a sua capacidade de definir intelectualmente um individuo ou
um grupo. Ao descrever o entendimento de Bertius sobre o legado ciceroniano, a saber, “a
articulacdo de todo o saber e de toda a virtude a uma fala que os torna operativos na

99541

sociedade”’, Fumaroli, a exemplo de Entienne Gilson, v€ aqui um principio constitutivo de

todo o costume retorico-poético desde Petrarca®*?

. O pai da eloquéncia romana reinava entre os
seus proprios criticos®®. Justo Lipsio, considerado um dos maiores nomes associados ao
anticiceronismo, recomendava a leitura de Cicero ao menos duas horas toda a manha e, também,

antes de comecar a escrever-*

. Orientados pelo pacto decoroso que regia a modéstia crista,
nenhum dos lados da querela cedia ao adversario o uso exagerado de ornamentos e de figuras

elocutivas.

336 Ibidem. p. 46.

337 SINKEVISQUE, Eduardo. A polémica como Historia de longa duragdo: ciceronianos e anticiceronianos do
século XVII. Codex — Revista de Estudos Classicos, Rio de Janeiro, v. 4, n. 1, 2016. p. 12.

338 Ibidem. p. 12 ¢ 14.

53 Ibidem. p. 15.

340 Ibidem. p. 14.

341 “T'articulation de tout savoir et de toute vertu & une parole qui les rendent opérantes dans la société”.
FUMAROLI, Marc. Op cit. p. 42.

42 Ibidem. p. 41 e 42.

%3 Ibidem. p. 45.

54 Ibidem. p. 62.

146



Fumaroli identifica, ao comecar do século XV, uma espécie de “renascimento
ciceroniano”, cujas marcas podem ser perceptiveis nas obras de Pietro Bembo (1470 — 1547),
de Erasmo e de Etienne Dolet (1509 — 1546)>*°. Mais uma vez, a retérica catélica viu em Cicero
uma importante fonte de emulagado, sendo, inclusive, a Companhia de Jesus na peninsula italica
uma de suas maiores propagadoras. Sob o pontificado de Gregério XIII (1572 — 1585), Roma
viu surgir uma série de colégios, cuja administragdo ficou a cargo dos padres da Companhia
que tinham como objetivo formar uma elite letrada que tivesse como base as obras de Cicero,
de Aristoteles e os Exercicios Espirituais de Inacio de Loyola®*®. Desses colégios, partiram
inimeras liderancas laicas e religiosas do século XVII, dentre as quais estdo os papas Urbano
VIII e Inocéncio X, bem como um grande ntimero de cardeais®*’.

Além de Cicero, autores latinos como Séneca, cuja presenga no repertorio letrado
ocidental ndo pode ser ignorada, passaram a gozar de uma maior circulacdo em finais do século
XVI e inicio do século XVII, impulsionada pela publicacdo de algumas de suas obras. A
primeira edi¢do se deu em Napoles, no ano de 1495, quando, por um engano do editor, os
tratados de retérica do pai de Séneca, Marco Aneu Séneca (o Velho)>*®, foram erroneamente
atribuidos ao filésofo Lucio Aneu Séneca (o Jovem). Esse erro foi repetido nos volumes
organizados por Erasmo, em 1529. O equivoco so teria sido plenamente dissolvido com a edi¢ao
de Nicolas Le Fevre, de 1587, que esclareceu a distingdo entre os escritos de Séneca, o Jovem,
e os de seu pai°*. Esse desentendimento contribuiu, ao longo dos séculos XVI e XVII, para que
o “estilo filos6fico” das Cartas a Lucilio sedimentasse a “autoridade dos filésofos” contra a
“excentricidade dos retoricos™*>’. Tais disposi¢des, como destacou Fumaroli, jogavam em favor
dos chamados anticiceronianos™".

Um dos maiores expoentes dessa tradi¢do talvez tenha sido Justo Lipsio, cuja pena
esteve a disposicao dos esforcos reformistas catolicos que marcaram o norte da Europa naquele
periodo®>. Lipsio emulava do Didlogo dos Oradores, de Tacito, o estilo epistolar, breve,
amigavel e modulado, visto por ele como superior ao estilo ciceroniano no trato das reflexdes

filos6ficas®®®. Aliado a brevidade das cartas, o autor era apologista do temperamento

345 Ibidem. p. 77 a 110.
346 Ibidem. p. 179.

47 Ibidem.

38 Ibidem. p. 57.

3 Ibidem.

330 Ibidem.

351 Ibidem.

552 Ibidem. p. 169.

553 Ibidem. p. 156.

147



melancolico, préprio aqueles que se dedicavam as especulagdes mais elevadas™* e que

auxiliaria na busca pelas fontes originais do saber, nos moldes da teoria das reminiscéncias de
Platdo®>. Apos a sua morte, Lipsio teve o seu discipulo Erycus Puteanus como um de seus
maiores continuadores. E atribuida a Puteanus a autoria de De laconismo syntagma (1609),
livro em que se elabora uma teoria sobre a historia da oratdria, cujo nascimento teria ocorrido
em Atenas, de forma sa e sem excessos mas que, posteriormente, fora corrompida pela invasao
do estilo asiatico, tido como barbaro. Nessa conjuntura, somente os espartanos (laconicos),
notorios por sua austeridade militar, se salvaram. Esse mesmo barbarismo teria assaltado os
portdes de Roma por meio de Cicero, mas foi contraposto por Técito e por Salustio®>®. Como
podemos perceber, a construgdo da histéria de Puteanus reforcava a disputa entre estilos com
uma forte conotagdo ética, uma vez que o suposto asianismo de Cicero estava associado a

corrup¢ao moral, responsavel pela escolha do vicio e do excesso, em oposi¢ao a virilidade e a

virtude da moderacgdo™’.

oSl

E a partir dai que podemos elucidar a passagem mencionada por Frangois Annat
“Retérica de Cicero”, imputada aos jansenistas. E provéavel que a referéncia as “exclamacdes”,
as “imprecagdes”, ao “exagero da malicia” e as “outras figuras de Retorica” fossem uma forma
de acusar o uso de uma elocugdo viciosa e viciada em seus adversarios, a qual era mais
comprometida com a vontade do que com a verdade — uma espécie de sofistica. Isso
corroborava o ethos jansenista, incapaz de conter sua “perniciosa alegria” diante da contrafagdo
do verdadeiro significado do milagre dispensado pela potestade divina. No trecho citado, Annat
também sugere que os autores da Response recorreram a suposta perseguicao das freiras de
Port-Royal para captar a “benevoléncia” do publico (captatio benevolentiae), o que revelaria a
“opinifio tdo negativa” que os jansenistas teriam do “espirito dos leitores”>*. O desvelamento
das técnicas do adversario, bem como o descredenciamento do apelo as emogdes (tomadas aqui
como exageradas e indecorosas) sdo manifestas na Defense. Dessa forma, os escritos de Annat
despontariam como sadios, ndo emocionalmente afetados e verdadeiros, enquanto o libelo

jansenista padeceria das imperfei¢cdes contrarias.

554 Ibidem.

5355 Ibidem.

5% Ibidem. p. 159 € 160.

557 Ibidem. p. 160.

538 Mais je demande a ces Messieurs s'ils ont une si basse opinion de 'esprit des Lecteurs, qu'ils pensent qu'un
artifice si grossier soit suffisant pour les surprendre, et pour leur donner le change au fait dont il s'a. ANNAT,
Francois. Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre les déguisemens et artifices de la response
faite par MM. de Port-Royal, a un escrit intitulé: "Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé a Port-
Royal au sujet de la Saincte Espine". Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie 1657. p. 22.

148



E curioso destacar, todavia, que a retdrica de Port-Royal, de forte carater agostiniano e
borromeano, era conhecida por adotar — a exemplo de sua teologia moral — um estilo severo,
avesso a qualquer tipo de afetacdo asiatica®>. Tal realidade teria inclusive for¢ado, a partir da
década de 1640, um recuo dos jesuitas que, até entdo, principalmente na peninsula italica,
estavam comprometidos com a “sofistica sagrada” e com as “pinturas morais”, tendo em Cicero

a sua maior inspira¢io>®

. A figura do orador romano ndo ¢, todavia, estranha as personagens
de proa do jansenismo. Fumaroli aponta que, entre os séculos XVI e XVII, ¢ possivel perceber,
por parte da magistratura, um crescente anseio de participagio no debate publico®®!, a qual tinha
no Parlamento de Paris um lugar privilegiado para isso. Essa ascendente elite togada via-se
imbuida da tarefa de verificar e de vigiar as agdes da coroa, no que entendiam ser um
renascimento da fala publica dos tempos da 4gora ateniense e da Roma republicana®®?.

Estava dado o cendrio, entdo, para uma espécie de retomada da oratoria civica de Cicero
na Fran¢a®®. Esse “estilo parlamentar” pretendia-se ser severo e avesso ao luxo do “estilo

palaciano”>%*

, angariando, assim, a simpatia da nobreza de toga, de cuja familia Arnauld fazia
parte. O pai de Antoine Arnauld (seu homonimo), inclusive, teria sido um de seus maiores
propagadores®®>, motivo pelo qual recebeu — a semelhanca de seu genro Antoine Le Maistre —
o titulo de “Cicero francés>°®. Considerando o papel desempenhado pelas disputas letradas na
demarcagdo de posicdes de prestigio na sociedade de corte francesa, ¢ possivel levantar a
hipotese de que a referéncia de Annat ao ciceronianismo dos jansenistas reflitia, também, uma
oposi¢ao social entre o chamado estilo parlamentar da nobreza de toga e aquele sustentado pela
antiga nobreza palaciana, cuja esfera Annat orbitava na condi¢ao de confessor do rei Luis XIV.

Por fim, cabe considerar, ainda, que a negagao da controvérsia e a retorica da sinceridade
sdo recursos discursivos relativamente comuns nas disputas letradas seiscentistas. Luiz César
de Sa exemplifica essa pratica nos escritos de Guez de Balzac, ao analisar o ethos do “Unico
eloquente”, expressdo associada a autoridade desse letrado, modelo inclusive do solipsismo

cartesiano. Em suas Lettres, publicadas em formato impresso pela primeira vez em 1624, Balzac

se empenhou em construir um discurso isolacionista, em que aliados e adversarios eram

3% FUMAROLI, Marc. Op cit. p. 390 e 391.

50 Ibidem. p. 390 a 393.

561 Entendendo-se esse espago nos moldes em que foram definidos no Capitulo 1.
362 FUMAROLI, Marc. Op cit. p. 438, 439 e 443.

363 Ibidem. p. 439.

54 Ibidem. p. 440.

35 Ibidem. p. 442.

566 Ibidem. p. 558.

149



igualmente afastados por sua pena®®’. Longe de despontar como um exemplo da genialidade
nascente ou de uma negacgao das praticas de emulagdo de auctoritas, a posi¢do do autor assumia
riscos calculados dentro da ordem entdo vigente, uma vez que levava em conta as disposi¢des

568

de Quintiliano acerca da autoridade e das criticas que lhes eram autorizadas*®. A emulagao

radical proposta nas cartas de Balzac, apesar de se apresentar como uma negacao da autoridade,

569

ia ao encontro dela®™ e o seu discurso visava, igualmente, a politica de imortalidade,

possibilitando que esse modelo intelectual e comportamental fosse reproduzido no futuro’’’.
Algo semelhante pode ser visto em Jean-Ambroise Duvergier de Hauranne, o Abade de Saint-
Cyran, que, em seus escritos, pretendia purgar da oratdria cristd toda a heranca paga que, até
aquele momento, a havia acompanhado®’!. Para isso, o aliado e amigo pessoal de Jansénio teria
proposto uma “retorica do natural”, demasiada critica dos ornamentos, a qual foi adotada como
preferéncia pelos oradores do parlamento e pelos solitarios de Port-Royal®’?. Entretanto, tal
pratica nio fugia da “negligéncia diligente” de Cicero, como propde Fumaroli®’>.

Negar o fato controverso, negar mesmo a existéncia de uma querela e dos mecanismos
elocutivos que a compunham era uma forma de sustentar o ponto de que um dos lados carregava
consigo uma verdade indiscutivel, e o outro nada mais era do que a personificacio do erro e do
engano. Essas disposi¢des eram parte de um jogo velado, o qual, longe de negar a controvérsia,
a alimentava e estendia a sua longa duracdo no tempo, s6 podendo ser discernido quando

compreendemos os sistemas sociais que embasaram a sua producdo e sua divulgacao.

567 DE SA, Luiz César. Op cit. p. 172.
58 Ibidem. p. 182.

59 Ibidem. p. 222.

570 Ibidem. p. 196.

ST FUMAROLI, Marc. Op cit. p. 634.
572 Ibidem. p. 639.

573 Ibidem.

150



3 ALONGA DURACAO DA QUERELA E AS SUAS REPRESENTACOES AO LONGO
DO TEMPO

3.1 A paz dos vencidos e dos vencedores: formularios, submissao e concordia

A expedic¢do da bula Ad sanctam beati Petri sedem, em 1656, representou um duro revés
para o entdo denominado jansenismo, pois, além de reforcar a condenagdo das cinco
proposi¢oes da Sorbonne, confirmou a sua presenca nas obras de Jansénio. Embora a publicacao
tenha sido protelada pelo Parlamento de Paris®’*, vindo a ocorrer apenas em 1657, a gravidade
das sentengas ali proferidas ndo permitia que fosse ignorada. Como vimos nos capitulos
anteriores, restava as figuras de proa da faccdo, como Antoine Arnauld, apegar-se a distingao
entre questdes de direito (quaestiones juris) e questdes de fato (quaestiones facti) como uma
forma de margear, no limite, a ténue linha que separava uma querela legitima da rebeldia aberta

contra Roma e o rei.

3.1.1 A querela do formulario

No inicio de 1661, a Assembleia do Clero francés comecou a discutir a redacao ¢ a
assinatura de um formulario destinado a firmar a submissdo dos apoiadores das teses de
Jansénio a autoridade papal®”>. Uma das formas de se fazé-lo — sem a abertura de uma cisdo no
seio da Igreja — seria incorporar ao documento a distingdo entre as questdes de direito e de fato,
garantindo aos partidos agostinianos a possibilidade de permanecerem em discordancia quanto
a infalibilidade papal em matéria de questdes de fato, ao mesmo tempo que reconheciam a
autoridade do Pontifice no que dizia respeito a condenagdo de teses heréticas. Uma vez
flexibilizado o entendimento sobre se as cinco proposigdes estavam ou ndo no Augustinus, seria
possivel aderir a autoridade de Jansénio sem que isso implicasse o rompimento com a Santa S¢é.

Essa posic¢ao era confortavel para Arnauld que — ao lado de Pierre Nicole, de Angélica
Arnauld e de Blaise Pascal — se inclinava a assinar o documento, razao pela qual o Cardeal de
Retz empreendeu ativos esforcos para conceder essa flexibilizagio®’®. Todavia, algumas figuras
influentes enxergavam na condenacao de 1656 um ataque direto as teses agostinianas, dentre
as quais podemos destacar o bispo de Alet, Nicolas Pavillon — conhecido por sua santidade e

por seu comportamento irrepreensivel —, Guillermo Le Roy, abade de Haute-Fontaine, além de

574 JEDIN, Humberto. BAUS, K. Op cit. p. 99.
575 COTTRET, Monique. Op cit. p. 84
576 Ibidem. p. 85.

151



algumas freiras de Port-Royal, como Angélica de San-Jean e Jaqueline Pascal®’’, sendo, por
isso, avessas a qualquer concordata.

Em 8 de julho de 1661, apos a morte do Cardeal Mazarino, dois vigarios gerais de Paris
publicaram uma pastoral exortando os fiéis a assinarem o documento, destacando que, ao fazé-
lo, ndo estariam abjurando a sua fé nas teses agostinianas®’®. Tal medida, cujo objetivo era
conciliar as facgoes dissidentes do jansenismo, desagradou os circulos eclesiasticos ligados a
realeza que, por sua vez, impo0s a retirada da distin¢ao entre as questdes de direito e as de fato

da redacio do documento®”

. A hostilidade demonstrada pela corte so fez acirrar a tenacidade
das freiras de Port-Royal, contrarias a assinatura de qualquer uma das versdes do documento,
despertando a ira do rei Luis XIV que seguia vendo na abadia um antro de sectarios desde os
tempos da Fronda®®’.

Com a rentincia do Cardeal de Retz ao arcebispado de Paris e a morte, quatro meses
depois, de seu sucessor, Pierre de Marca, 0 monarca nomeou para o cargo seu antigo preceptor,
Hardouin de Péréfixe, a quem caberia a missdo de submeter os querelantes rebeldes®®'. Todavia,
ao se instalar no arcebispado em 1664, Péréfixe assumiu uma posicdo mais conciliadora,
promovendo naquele mesmo ano uma pastoral que dava razao a distingao entre as quaestiones
facti e as quaestiones juris, agradando, por conseguinte, os setores agostinianos mais
moderados. Conforme ficava estabelecido, a ordenagdo da assinatura do formulério era seguida
de uma ponderagao que exigia — para as questdes de direito — uma fé divina, mas exigia apenas
uma fé humana para as questdes de fato, algo que o proprio Racine viu como uma indulgéncia
aos jansenistas’®?. Em relacdo as freiras obstinadas, o presbitero de Paris teria agido
inicialmente com cautela, visitando a abadia, a fim de apaziguar as contendas internas.

A boa vontade de Péréfixe, todavia, ndo durou muito. Um dos grandes responsaveis pela
virada de posi¢do do arcebispo foi Pierre Nicole. Apesar de muitas vezes ser descrito como
moderado, ele se colocava nessa época como um dos grandes controversistas em favor das
freiras rebeladas. Antes de seu retorno a Franga — ocasido que marcou seu afastamento das

disputas —, Nicole participou ativamente de inumeras querelas, tendo sido um dos

coparticipantes da Logica e responsavel pela publicacdao de As Provinciais em latim, na cidade

577 JEDIN, Humberto. BAUS, K. Op cit. p. 99 € COTTRET, Monique. Op cit. p. 85.
578 Ibidem. p. 100.

57 Ibidem.

380 Ibidem. p. 101.

381 Ibidem.

382 COTTRET, Monique. Op cit. p. 88 € 89.

152



de Coldnia>®, sob o pseudéonimo de Wendrockius. Valendo-se de outro pseudonimo, dessa vez
Sr. de Damwvilliers, o religioso redigiu, entre 1664 ¢ 1665, dez cartas intituladas L 'Hérésie
Imaginaire, as quais foram concebidas como uma espécie de continuacdo de As Provinciais®®?.
Isto posto, a quarta carta era especialmente problematica, pois direcionava duras criticas aos
esforgos conciliadores do arcebispo e reacendia as provocagdes contra os jesuitas>®.

A gota d’agua para o prelado foi o acirramento da posi¢do de rebeldia de algumas
internas, como Angélica de San Jean, que, apOs a cura supostamente milagrosa da irma
Catherine de Sainte-Suzanne — filha do pintor Philippe de Champaigne —, endureceu sua posi¢ao
de protesto. Em janeiro de 1662, Sainte-Suzanne teria sido agraciada com a reversao subita de
um quadro de paralisia do lado direito do corpo, fato interpretado por ela como um
favorecimento divino, tal como ocorrera nos tempos do milagre do Santo Espinho’®.
Enfurecido pela oposi¢ao que tomava forca, Péréfixe ordenou, em 1665, a transferéncia de doze
freiras de Port-Royal para outras abadias®®’. O impeto de perseguicdo protagonizado pela
realeza e por tdo eminentes liderangas do clero estimulou alguns bispos a tomarem a defesa das
freiras e sustentarem — assim como a fac¢ao de Arnauld — a distingao entre questdes de direito
e fato. Entre eles se encontravam Henry Arnauld e, novamente, Nicolas Pavillon®®8,

A resposta de Roma ndo tardaria. Em fevereiro de 1665, a bula Regiminis apostolici
prescrit, expedida pelo papa Alexandre VII, impunha a assinatura do formulario sem nenhum
tipo de concessdao, bem como uma série de restrigdes aos bispos € aos fi€¢is que nao assinassem
o referido documento. Como de praxe, a ingeréncia agressiva de Roma, estimulada pela corte,
desagradou alguns bispos, como o prelado de Beauvais, Angers e de Pamiers, os quais viam

com preocupacdo o atropelo de sua autoridade®

. Nessa ¢época, Frangois Annat sugeriu a
deposicao dos quatro bispos, medida que agradava ao rei e as cortes de Roma e da Franga, mas
que nao foi acolhida por receio da represalia do restante do episcopado que recusaria tal

disposi¢ao®°. Equilibrando-se no impasse, a Igreja se preparava para a paz.

383 Ibidem. p. 89.

384 Ibidem.

385 Ibidem.

586 Ibidem. p. 92.

587 JEDIN, Humberto. BAUS, K. Op cit. p. 102.
588 Ibidem. p. 103.

58 COTTRET, Monique. Op cit. p. 95.

5% JEDIN, Humberto. BAUS, K. Op cit. p. 103.

153



3.1.2 A vitoria da concordia

O ano de 1667 traria importantes mudancas. Contrariado e furioso com a rebeldia dos
bispos em defesa das freiras, Alexandre VII morreu, sendo substituido pelo papa Clemente X,
muito mais afeito a uma paz sem vencedores. O novo Pontifice, apesar de ndo poder promover
mudangas abruptas na Santa Sé, empenhou-se em retardar a aplicacdo de medidas enérgicas
contra os quatro bispos franceses. No fim daquela década, a nova disposicao por parte de Roma
e as campanhas militares iniciadas por Luis XIV contra os Paises Baixos criavam uma
atmosfera imprépria para o acirramento das tensdes contra o episcopado. A concordata viria
por meio do acondicionamento dos bispos em favor do acatamento da bula Regiminis, bem
como da assinatura do Formulario. Em contrapartida, a distingdo entre a questao de direito ¢ de
fato — além da exigéncia da simples fé¢ humana para essa tltima questao — era acolhida no corpo

591

final do referido texto>”". Outro elemento que pesava em favor dos jansenistas era, segundo

Cottret, o fato dos jesuitas terem sido afastados das delibera¢des, marcando um momento de

claro revés da Companhia na corte*?

. Com a subscrigdo do formulario por parte das principais
liderangas em 1669, estabelecia-se a Paz Clementina.

A Paz da Igreja, como também € conhecida, estendeu-se por trinta anos e deu a Port-
Royal o alivio de que a comunidade tanto necessitava. Cottret descreve as disposigdes gerais

do momento:

Uma decis@o do Conselho admitiu as assinaturas com explicagdes de direito e de fato.
Proibia abordar debates antigos; os quais deveriam ser tratados como se ndo tivessem
acontecido, cobertos pelo véu da vontade real e esquecidos. Foi proibido “usar termos
de hereges, jansenistas e semipelagianos, e escrever sobre os referidos assuntos
contestados™%.

Podemos perceber, a partir dessa deliberagdo do Conselho do Clero, a intencdo de
arrefecer as querelas nos moldes do “siléncio obsequioso” firmado em momentos anteriores. A
recusa em empregar termos como “hereges” e “jansenistas” reforca também a ja apontada
natureza polémica e difamatoria desse ultimo substantivo, o qual servia, na realidade, como um
adjetivo. Essa concordata marca o fim da querela nos moldes em que foi concebida nas décadas

anteriores, menos pela diminuicdo das campanhas publicitarias e mais pela mudanga do

%1 COTTRET, Monique. Op cit. p. 108.

92 Ibidem. p. 109.

593 Un arrét du Conseil admit les signatures avec des explications relevant du droit et du fait. 11 interdisait de
s’attaquer a propos des anciens débats, il fallait les traiter comme non advenus, les recouvrir du voile de la volonté
royale et les oublier. Il était proscrit “d’user des termes d’hérétiques, jansénistes et semi-pélagiens, et d’écrire sur
lesdites matieres contestées”. Ibidem. p. 110.

154



conteudo e dos paradigmas autoritativos que as embasavam. Tais mudancas podem ser
percebidas através do fortalecimento das teses de viés tomista, especialmente na figura de Pierre
Nicole, mas também no proprio Antoine Arnauld que, no fim da vida, passou a se afastar da
autoridade de Jansénio, fato atribuido por Hubert Jedin a proximidade com o oratoriano Pascal
Quesnal®**,

Quesnal foi, sem sombra de davidas, uma das figuras mais importantes do jansenismo
nas ultimas décadas do século XVII e nas primeiras do século XVIII, tendo sido conhecido por
combater, por um lado, as teses molinistas dos jesuitas, mas, por outro, por nao ter se
comprometido com a doutrina da graca de Jansénio — como evidenciado em seu Tradition de
I'Eglise romaine sur la prédestination des saints et sur la grdce efficace de 1687°°°. Como
vimos no Capitulo 1, a defesa das teses restritivas em torno da graga ndo era completamente
estranha as facgOes tomistas, sendo, muitas vezes, tidas como uma forma sintética e bem

596

elaborada das disposigdes de Agostinho>°. Dessa forma, podia-se fazer oposi¢ao ao molinismo

sem, com isso, aderir a autoridade de Jansénio — fendmeno que a historiografia especializada

convencionou chamar de “segundo jansenismo™’.

Para aqueles que sustentam tal
classificagdo, no alvorecer do século das Luzes, as figuras de proa do jansenismo tenderam a
se afastar das teses de Jansénio acerca da graca e a reforcar suas posigdes em relagdo a
autonomia dos prelados frente ao poder de Roma, o que lhes teria garantido uma poderosa
alianga com os setores galicanos da Igreja francesa®®. Polissémico e, por isso mesmo,
instrumentalizado de forma polémica, o jansenismo sempre foi polivalente, motivo pelo qual
as divisdes entre o “primeiro” e o “segundo” jansenismo se mostram pouco precisas para fins
de compreensao desse fendomeno e de suas transformagdes ao longo do tempo.

A respeito das publicacdes, a Paz Clementina proporcionou um momento de expansao
poucas vezes visto pela comunidade de Port-Royal. Vieram ao prelo, nesse periodo, obras como
La Perpetuité de la foy de I'Eglise catholique touchant I'Eucharistie (1669), Considérations sur
les dimanches et les fétes (1671) e as Lettres chrétiennes et spirituelles (1679), bem como as

tradugdes do Novo Testamento, além da ja citada edicao de 1669/1670 das Pensées, de Pascal.

Muitas dessas publicagdes viriam a refor¢ar a campanha, iniciada ja em 1660, contra os

5% JEDIN, Humberto. BAUS, K. Op cit. p. 106.

595 Ibidem. p. 107.

5% FRANCESCHI, Sylvio Hermann de. L’empire thomiste dans les quereles doctrinales de I’age classique: Le
statut théologique de saint "omas d’Aquin au XVlle siécle. In: Systemes théologiques et orthodoxie dans le
catholicisme posttridentin », Mélanges de I'Ecole francaise de Rome. Italie et Méditerranée, 2020/132-1.

5970 termo foi popularizado por Joseph Didieu em uma obra de 1928 intitulada L'agonie du jansénisme (1715-
1790), tendo sido empregado também por Jean Delumeau em seu O catolicismo de Lutero a Voltaire de 1971.

3% DELUMEAU, Jean. Op cit. p. 133.

155



protestantes calvinistas, da qual a Logique e a Grammaire de Port-Royal ¢ uma das pegas mais
importantes. Esse estado de coisas nos leva a crer que a concordia inaugurada pela assinatura
do Formulario foi responsavel por criar um horizonte que permitiu aos jansenistas se dedicarem
ao trabalho de arquivamento das querelas ocorridas nas décadas anteriores — esfor¢o que se
realizaria por meio de escritos voltados a sintese da trajetoria de perseguigdo e de resisténcia
daquela comunidade, além de imortalizar os seus principais protagonistas, entre os quais Pascal
desponta como um dos exemplos mais importantes. Tais esforgos seriam necessarios nas
décadas seguintes, quando a comunidade sofreria com a retomada e o agravamento da
perseguicdo de um modo jamais visto até entdo.

A atmosfera de trégua ndo durou por muito tempo. A paz repousava em frageis alicerces,
demolidos depois da morte da duquesa de Longueville, em 1679 — considerada uma das maiores

apoiadoras e benfeitoras da comunidade de Port-Royal®”®

. A tempestade que se abateria sobre
a comunidade foi, também, alimentada pelas vitorias obtidas por Luis XIV nas campanhas
militares contra os Paises Baixos, fazendo com que a sua atencao se voltasse novamente contra
os antigos apoiadores da Fronda’®’. Percebendo a virada dos acontecimentos, Antoine Arnauld
deixou a Franga, em julho daquele mesmo ano, rumando para o exilio em Bruxelas, de onde
jamais voltaria. O que se seguiu a partir dai foi a expulsdo de algumas freiras de Port-Royal, as

01 " Pierre Nicole,

quais encontraram abrigo junto a corte do Papa Clemente IX em Roma
fazendo o caminho oposto ao de Arnauld, retornou ao reino em 1683, com a condig¢do de se
afastar das polémicas que novamente se avolumavam, rendendo-lhe esse fato a fama de desertor
entre os antigos aliados®®.

A exemplo de Arnauld, muitos religiosos deixaram a Franga, temendo a ferrenha
oposicao empreendida pelo poder monarquico, contribuindo, por conseguinte, para a formagao
de uma comunidade estrangeira, cujo crescimento persistiu entre o final do século XVII e o
inicio do século XVIII. Humberto Jendi destaca que, em 1685, Arnauld recebeu em Bruxelas
cinco oratorianos degredados, dentre os quais estava Pascal Quesnal, um dos grandes
responsaveis por iniciar uma rede de publicagdes por toda a Europa, a qual seria fundamental
para as controvérsias jansenistas no século XVIII®®, Conforme demonstraremos na proxima

secdo, essa rede de publicagdes ajudou a compor um movimento muito mais amplo de releitura

das controvérsias ocorridas nas décadas de 1640 e de 1660, responsavel por manter vivo o

59 JEDIN, Humberto. BAUS, K. Op cit. p. 105.
90 Ihidem.

01 Ihidem. p. 105.

692 Ibidem. p. 106.

893 Ibidem. p. 106 a 108.

156



jansenismo, mesmo apds a desocupagdo de Port-Royal, em 1709, e a sua subsequente

destruicao, em 1711.

3.1.3 A paz necessaria a continuidade da querela

Por ora, vale discutir o significado da Paz Clementina para as controvérsias do Santo
Espinho em particular, mas também para a controvérsia da graga, no geral. Os esforcos
empreendidos pela corte romana e pela corte francesa — no intuito de evitar uma cisdo aberta
entre os partidarios de Jansénio e as demais instituigdes catolicas — ilustram um principio ja
bastante discutido nesta tese: ndo obstante o tom agressivo das publicagdes e as constantes
imputacdes de cisma ou de heresia, os jansenistas continuavam a ser considerados como
membros legitimos do corpo catdlico. A submissdo e a assinatura do formulario, longe de
significar o fim da querela era, at¢ o momento da Paz, a condicdo de sua permanéncia.
Condigdo, portanto, da propria existéncia do jansenismo, pois esse era, antes de tudo, um
artificio polémico. Nao ignoramos o fato de que, ao longo do século XVIII, os “jansenistas da
vez” assumiram uma postura cada vez mais abertamente antagonica as deliberagdes papais e,
sobretudo, as monarquicas, incorporando o ethos forjado por seus acusadores desde o século
anterior®®*. Porém, esse cendrio ainda niio era divisado nas décadas de 1660 e de 1670, enquanto
prosperava entre os fi¢is de Port-Royal a mistica do corpo politico do Estado que via no rei a
face terrena da autoridade de Cristo, reputando as acdes hostis do monarca um problema de mal
aconselhamento®®’.

No que se refere, especificamente, a controvérsia do Santo Espinho, a questdo
aparentemente encerrada no ano de 1657 foi retomada por meio de uma série de publicagdes
entre as décadas de 1660 e de 1680. Algumas delas marcaram esse periodo de acirramento das
tensoes e de posterior concordia, como € o caso de /’Apologie pour les religieuses de Port-
Royal, escrita por Antoine Arnauld, Pierre Nicole e Claude de Sainte-Marthe, levada ao prelo
em 1665; as Lettres sur [’heresie imaginaire, escrita por Pierre Nicole, publicada entre 1665 e
1666; as Prejugés legitimes contre le jansenisme, de autoria comumente atribuida a Frangois
de La Ville, publicada em 1686, as quais serdo analisadas na ultima secdo desse capitulo e os

proprios Pensées de Ms. Pascal em sua edi¢cao de 1669/1670.

604 QUATIN, Jean-Louis. Ces autres qui nous font ce que nous sommes: les jansénistes face a leurs adversaires.
In: Revue de I'histoire des religions, tomo 212, n°4, 1995. p. 400.
605 Ibidem. p. 404.

157



3.2 Pensées sur les miracles, a querela revisitada em tempos de paz

Entre os anos de 1657 e de 1658, Blaise Pascal dedicou-se a redacdo de L ‘apologie de
la religion chrétienne, obra que nao pdde ser concluida devido ao seu adoecimento e ao seu
posterior falecimento em 19 de agosto de 1662. Apds sua morte, os escritos deixados em blocos
de notas foram publicados por seus familiares e por seus amigos ligados a abadia de Port-Royal

€ a0 jansenismo, sob o titulo Pensées de Ms. Pascal.

3.2.1 O contexto de producido das Pensées
Ja temos como cristalizado o fato de que o milagre ocorrido na abadia de Port-Royal-
des-Champs, bem como os embates travados entre os jesuitas € os jansenistas, serviu como

catalisador da redacdo dessa obra®’

, seja pela centralidade dos temas debatidos, seja pela
proximidade pessoal entre Pascal e os querelantes®®’. Louis Lafuma, organizador de uma edigdo
profissional das Pensées pascalinas, afirmou em sua Histoire des Pensées de Pascal (1656 —
1952) que, durante a controvérsia do Santo Espinho, o autor iniciou as Lettres Sur les
miracles®®®,

O processo de escrita, ao contrario do que fora indicado pelos relatos de seu sobrinho
Etienne Périer — difusor da ideia de que o seu tio redigira todo o texto nos pequenos pedagos de
papel que encontrava pela frente —, teria sido realizado mediante anotagdes em grandes folhas
no formato de 23 e meio por 35, nas quais o autor sempre inseria uma pequena cruz no topo®”.
Ap0s a sua morte, foram recolhidos pedacos de papel contendo inscrigdes que derivavam de
recortes dessas grandes folhas, cujo fracionamento havia sido destinado a classificagdes
posteriores®!®. Esse processo teria se estendido por vérios anos, especialmente por conta da
debilitada condi¢do de satde de Pascal, agravada entre janeiro de 1659 a junho de 1660, a ponto

611

de paralisar completamente os trabalhos® ', os quais teriam sido retomados até 1662 — ano de

sua morte. Até 1659, no entanto, o autor, como nos informa Lafuma, ja teria redigido 75% de

612

sua obra”'“, na qual os principais postulados foram sustentados em conferéncias ocorridas na

606 | AFUMA, Louis. Histoire des Pensées de Pascal (1656 — 1952). Paris: Editions du Luxemburgo, 1969. p. 16
e SHIOKAWA, Tetsuya. Op. cit. p. 125.

07 Como se sabe, M. Perrier era sua sobrinha.

68 LAFUMA, Louis. Op cit. p. 16.

9 Ibidem. p. 22.

610 Ihidem.

811 Ibidem. p. 25.

12 Ibidem. p. 22.

158



abadia de Port-Royal, em 1658°'3. Partes desses textos teriam, inclusive, sido utilizados na

redacio das Provinciales, como é o caso da décima segunda carta®'“,

3.2.2 A edi¢iao de Port-Royal de 1669/1670

Apo6s a morte de Pascal, alguns de seus parentes mais proximos — com destaque para os
Perriers e para os colaboradores de Port-Royal — combinaram esfor¢os para editar e para
publicar os fragmentos. Tal diligéncia, antes de tudo, fazia parte de uma empreitada publicitaria,
com o fim de sedimentar, ja no século XVII, a persona de Pascal, como um sabio e grande
polemista. Como podemos ver no prefacio de Etienne Pérrier: “O SENHOR PASCAL, havendo
deixado ainda mui jovem o estudo das Matematicas, da Fisica, e das outras ciéncias profanas,
nas quais havia feito tdo grande progresso”, teria se destacado — sobretudo — nas coisas “mais
sérias e relevantes”, como a religido®!>.

Uma comissao foi montada na abadia, contando com nomes conhecidos do jansenismo
a época, como Antoine Arnauld, Pierre Nicole, Filleau de la Chaise e o proprio Etienne Perrier,
a fim de trazer a publico os escritos de Pascal®!®. De acordo com Lafuma, os membros da
comissdo tinham o objetivo de ordenar os escritos segundo a concepcao original do letrado,
publicando diretamente as copias®!’ realizadas apos a sua morte. Esse intento, no entanto, foi
malogrado®'®, fato atribuido por Lafuma a uma indisposi¢do do mercado livreiro da época®'®,
sem, contudo, explicar em que consistiria tal indisposicao. Vale destacar também que a edigao
de Port-Royal contava apenas com a copia hoje denominada 9203, a qual ndo possuia todos os
fragmentos escritos por Pascal, motivo pelo qual os trechos que se encontram na edi¢ao de 1670

— e que nio estdo na copia 9203 — derivaram de “glosas de diversos membros do comité”?°

813 Ibidem.

14 Ibidem. p. 20.

615 “MONSIEUR PASCAL ayant quitté fort jeune l'estude des Mathématiques, de la Physique, & des autres
sciences profanes, dans lesquelles il avoit fait un si grand progrés [...]”. PASCAL, Blaise. Pensées de M. Pascal
sur la religion, et sur quelques autres sujets, qui ont esté trouvées apres sa mort parmy ses papiers [publiées avec
une préface par Etienne Perier]. Paris. Chez Guillaume Desprez, rué Saint Jacques, a Saint Prosper. 1670. p. I e
1L

616 LAFUMA, Louis. Op cit. p. 33.

17 No que se refere aos primeiros folios dos escritos pascalinos, podemos citar as Recueil des papiers originaux
des Pensées de Pascal (arquivadas na Bibliothéque Nationale de France sob a sigla ms 9202 fonds francais) e
duas copias feitas encomendadas pelos familiares de Pascal logo ap6s sua morte (arquivadas sob a sigla ms 9203
fonds frangais, para primeira copia de 472 paginas e ms 12449 que contém 538 paginas). O primeiro exemplar foi
que serviu, principalmente, de base para a comissdo responsavel pela editoragdo de Port-Royal de 1670. In:
http://www.penseesdepascal.fr/General/Copies.php e  http://www.penseesdepascal.fr/General/RO-histo.php.
Acesso em: 26 de fevereiro de 2024.

618 LAFUMA, Louis. Op cit. p. 33.

1% Ibidem. p. 32.

620 Ibidem. p. 34.

159



responsavel pela editoragdo. A causa da falta seria o fato de Gilberte Pérrier — irma de Pascal —
estar sob posse dos textos em Bienassis®?!. Além de terem rejeitado muitos dos excertos de
Pascal, os editores teriam decidido “embelezar” os excertos, com vistas a atender aos padrdes
de sistematizagdo das obras a época, motivo porqué Victor Cousin, ainda em 1824, acreditava

que uma “edi¢do exata dos papeis” deveria ser feita®??

, em um claro exemplo do personalismo
e do idealismo que orientou os principais estudos acerca da producdo das Pensées e, como
consequéncia, da controvérsia do Santo Espinho.
Concluidos esses processos de editoracao, as primeiras impressdes ocorreram em 1669,
d i h lares®?®. A ulti a d
as quais conhecemos apenas quatro exemplares®™. ultima aprovacdo por parte das

autoridades eclesiasticas ocorreria em 24 de novembro daquele mesmo ano®*

. Apos algumas
retificagdes, veio a luz, em 1670, a primeira edigdo das Pensées, sob o titulo Pensées de M.
Pascal sur la religion, et sur quelques autres sujets, qui ont esté trouvées apres sa mort parmy
ses papiers. Publicada in-12 e contendo 365 paginas, essa edi¢do contava com o ja referido
prefacio panegirico de Etienne Perrier. No corpo do texto, os editores selecionaram uma série
de assuntos divididos em titulos que iam desde “respostas contra a indiferenca dos ateus” até
“prédicas para demandar a Deus um bom uso das adversidades”. As reflexdes relacionadas ao
milagre que, nas palavras de Lafuma, originalmente ocuparam o inicio e o final dos escritos

pascalinos®®, eram confinadas, nessa edi¢do, ao capitulo XXVII — intitulado Pensée sur les

Miracles.

3.2.3 A extensio da querela

Apesar da conhecida relagdo entre a querela do Santo Espinho e a escrita das Pensées,
pouca atencao foi dispensada a investigagao desse texto como uma ac¢ao de resposta aos libelos
jesuitas, fato evidenciado pelas diferengas entre os escritos originais de Pascal e a edi¢dao de
Port-Royal. Uma simples analise dos argumentos apresentados no capitulo XVII das Pensées
nos revela, no entanto, como o texto estd irreversivelmente atrelado ao argumentario jesuita
presente no Rabt-joye € na Defense de la verité catholique.

O texto parte da correlagdo silogistica dos milagres as doutrinas: “Deve-se julgar a

doutrina pelos milagres: deve-se julgar os milagres pela doutrina. A doutrina discerne os

21 Ibidem. p. 34.

622 Deve-se ressaltar que o proprio Victor Cousin foi um dos responséveis pelo levantamento dos excertos originais
que se transformariam, posteriormente, nas Pensées. /bidem.

623 LAFUMA, Louis. Op cit. p. 36.

624 Ibidem. p. 37.

625 Ibidem. p. 27.

160



milagres e os milagres discernem a doutrina. Tudo isso ¢ verdade; mas isso ndo ¢
contraditorio”®?®. H4 aqui uma provavel resposta a topica jesuitica apresentada em ambos os
libelos, segundo a qual, ainda que “Natureza se transtornasse diante de nossos olhos”, isso nao
deveria alterar a convicgdo do crente catolico nas revelagcdes dadas a Igreja. O texto segue
dizendo que a natureza carregava em si uma marca oculta, discernivel apenas aqueles que a
interpretavam pelas vias corretas: “hd milagres que sdo provas certas da verdade; e héa outros
que ndo sdo provas certas da verdade. E preciso uma marca para os conhecer; de outro modo,
seriam inuteis. Ora, eles ndo sdo indteis, e sdo, ao contrario, fundamentos™®?’. Isto posto, a
deducdo se impunha como evidente: se os milagres ndo sdo inuteis, como a Igreja Catolica
apregoava contra os protestantes, eles sdo marcadores divinos, levantados por Deus para guiar
o0 seu povo nos momentos de diivida sobre as verdades divinas. Que marcas, entdo, seriam essas

capazes de fazer discernir os milagres? A resposta ¢ encontrada em algumas paginas adiante:

O que faz que ndo se creiam os verdadeiros milagres € o defeito de caridade: 'V6s ndo
credes', disse JESUS CRISTO falando aos Judeus, 'porque ndo sois das minhas
ovelhas'. O que faz crer os falsos ¢ o defeito de caridade:: Eo quod charitatem veritatis
non receperunt ut salvi fierent, ideo mittetillis Deus operationem erroris, ut credent
mendacio®®.

Se aplicarmos aqui a logica das inferéncias inversas, seremos levados a constatar que
todos aqueles que, na ocasido da querela, ndo concederam ao milagre a correta interpretagao —
a de que Deus vindicava a causa dos jansenistas —, ndo o fizeram por falta de caridade. Contra
1SS0, 0s jansenistas reafirmavam a sua virtude como um povo humilde e atento a voz de Deus.
Nota-se, também, um principio encontrado no libelo de resposta jansenista de que o Deus da
revelacdo biblica ¢ um Dieu caché. Além da caridade, outras marcas ajudariam, ainda, a

distinguir os milagres, como o fato de que estes nao poderiam induzir a idolatria ou a blasfémia,

626 <[] faut juger de la doctrine par les miracles: il faut juger les miracles par le doctrine. La doctrine discerne les
miracles: & les miracles discernet la doctrine. Toute cela est vray; mais cela ne se contradit pas”. PASCAL, Blaise.
Pensées de M. Pascal sur la religion, et sur quelques autres sujets, qui ont esté trouvées apres sa mort parmy ses
papiers [publiées avec une préface par Etienne Perier]. p. 219.

627 i1 y a des miracles qui sont des preuves certaines de la verité; & il en a qui sont pas des preouves certaines de
verité. il faut une marque pour les connoistre; autrement ils seroient inutiles. Or ils ne sont pas inutiles, & sont au
contraire fondemens. /bidem. p. 219.

628 Ce qui fait qu'on ne croit pas les vrais miracles, c'est le défaut de charité: Vous ne coyez pas, dit JESUS-CHRIST
parlant aux Juifs, parce que vous n'est pas de mes brebis. Ce qui fait croire les faux c'est le défaut de charité: Eo
quod charitatem veritatis non receperunt ut salvi fierent, ideo mittetillis Deus operationem erroris, ut credant
mendacio. Ibidem. p. 231.

161



da qual os proprios jansenistas foram acusados enquanto buscavam fazer uso dos milagres em
causa propria®%.
Outro argumento importante apresentado ¢ o de que os milagres eram uma evidéncia da

vontade divina, sobretudo quando havia questdes disputadas no seio da Igreja:

As profecias sozinhas ndo podiam provar JESUS CRISTO durante sua vida. E assim
ndo se haveria sido culpado de ndo crer Nele antes de sua morte, se os milagres ndo
houvessem sido decisivos. Portanto, os milagres bastam quando ndo se vé que a
doutrina seja contraria, e neles se deve crer®?.

E possivel divisar nessa topica o cenario da querela da graga em 1656, quando pairava
sobre os jansenistas a condenacdo das cinco proposic¢des e, por que ndo, também entre 1669 e
1670, quando iniciava-se a Paz Clementina — evento central para a edicao de Port-Royal. Como
as teses de Jansénio e as de Molina estavam sob suspei¢do, os milagres seriam uma espécie de
arbitros nessa decisdo. Para corroborar tal tese, os autores utilizam o exemplo biblico de
Nicodemos, o qual teria se convencido da natureza messidnica de Cristo através das obras por
ele realizadas. Além desse exemplo histérico ha, mais uma vez, a recorréncia a querela entre
cristdos catdlicos e os arianos que, como vimos, estava também presente na pagina dez da

Response jansenista, de 1656:

Assim, se houvesse divisdo na Igreja, e se os Arianos, por exemplo, que se diziam
fundados na Escritura como os Catolicos, houvessem operado milagres, e ndo os
Catolicos, ter-se-ia sido induzido em erro. Pois, como um homem que nos anuncia os

629 Nos referimos, aqui, ao seguinte excerto: “Se nio houvesse milagres unidos a falsidade, haveria certeza. Se ndo
houvesse regra para os discernir, os milagres seriam intteis, e ndo haveria razéo de crer. Moisés deu uma [regra],
que ¢ quando o milagre conduz a idolatria; ¢ JESUS CRISTO outra: "Aquele," disse Ele, "que faz milagres em
meu nome, ndo pode, no mesmo instante, falar mal de mim." Donde se segue que quem quer que se declare
abertamente contra JESUS CRISTO ndo pode operar milagres em seu nome. Assim, se o faz, ndo ¢ em nome de
JESUS CRISTO, e ndo deve ser ouvido. Eis as ocasides marcadas de exclusdo a fé nos milagres. Nao se deve dar
outras exclusdes. No Antigo Testamento, quando se ¢ desviado de Deus. No Novo, quando se é desviado de JESUS
CRISTO.

Primeiro, pois, que se vé um milagre, cumpre ou submeter-se, ou ter estranhas marcas do contrério. E preciso ver
se aquele que o faz nega a Deus, ou a JESUS CRISTO e a Igreja.”.

“S'l n'y avoit point de miracles joins a la fausseté, il y auroit certitude. S'il n'y avoit point de regle pour les
discerner, les miracles seroient inutiles, & il n'y auroit pas de raison de croire.

Moise en a donné une, qui est lors que le miracle mene a 1'idolatrie; & JESUS-CHRIST une: Celuy, dit-il, qui fait
des miracles en mon, ne peut a I'heure mesme mal parler de moy. D'ou il s'ensuit que qui quiconque se declare
ouvertement contre JESUS-CHRIST ne peut faire de miracles en son nom. Alnsi s'il en fait, ce n'est point au nom
de JESUS-CHRIST, & il ne doit point estre écouté. Voila les ocasions d'exclusion a la foy des miracles marquées.
I1 ne feut pas y donner d'autres exclusions. Dans I'ancien Testament, quand on vous détournera de Dieu. Dans le
nouveau ,quand on vous détournera de JESUS-CHERIST.

D'abord donc qu'on voit un miracle, il faut ou se stimettre, ou avoir d'étranges marques du contraire. Il faut voir si
celuy qui le fait nie un Dieu, ou JESUS-CHIRIST & 1'Eglise”. Ibidem. p. 221.

630 Les propheties seules ne pouvaient pas prouver JESUS-CHRIST pendant sa vie. Et ainsi on n'eust pas esté
coupable de ne pas croire en luy avant sa mort, si les miracles n'eussent pas esté décisifs. Donc les miracles suffisent
quand on ne voit pas que la doctrine soit contraire, & on y doit croire. Ibidem. p. 223.

162



segredos de Deus ndo ¢ digno de ser crido por sua autoridade privada; assim também
um homem que, por marca da comunicag¢ao que tem com Deus, ressuscita os mortos,
prediz o futuro, transporta as montanhas, cura os enfermos, merece ser crido, e € impio
quem nao a ele se rende; a menos que seja desmentido por qualquer outro que opere
milagres ainda maiores®!.

Dessa forma, a unica explicagdo cabivel para o milagre do Santo Espinho seria o
favorecimento de Deus a causa dos jansenistas. A utilizacdo dessas tdpicas, longe de uma
repeti¢do formal e mecanica dos argumentos, objetivava cristalizar a validade dos exemplos
como demonstragao das proposigdes, conforme explicamos no capitulo anterior. Reforgava-se
também a uma teorizagdo acerca das fungdes e mecanismos validos para a interpretacao dos
milagres.

Outra evidéncia de que a edicdo de Port-Royal ¢ uma reposta tardia aos libelos
jesuiticos, em especial contra o Defense de la verité catholique, ¢ a constante referéncia aos
milagres como uma forma de protecao contra os enganos do anticristo, como se pode ver neste
trecho: “Nao ha razio para acreditar no Anticristo, exceto para acreditar em JESUS-CHRISTO.
Mas h4 alguns que acreditam em JESUS-CHRISTO, que nio devem acreditar no Anticristo”%*2,
O mau uso dos milagres, a juizo dos jesuitas, havia excitado a critica de que os jansenistas
operavam pela mesma logica do anticristo, com o0s seus sinais, com as suas maravilhas e com
os seus prodigios. Em outra passagem, Pascal reafirmou um dos motivos pelos quais a
interpretagdo e a acdo jansenista jamais poderiam ser confundidas com a operacdo dessa
potestade maligna: “Mas pela mesma regra que se deve acreditar em JESUS CRISTO, ndo se
deve acreditar no Anticristo. JESUS CRISTO ndo falou nem contra Deus nem contra
Moisés”%*3. Assim como Jesus, os jansenistas se jactavam de carregar a marca da inocéncia de
nunca terem maculado a gloria Deus, nem falado contra os seus estatutos.

Por fim, ja nas paginas finais do texto, vemos uma conclusdo que nos parece dar a nota

principal de toda a argumentacdo:

Ha tao poucas pessoas a quem Deus se faga aparecer por esses golpes extraordindrios,
que se deve bem aproveitar essas ocasides; visto que Ele s6 sai do segredo da Natureza

831 Ainsi s'il y avoit division dans I'Eglise, & que les Ariens, par exemple, qui se disoient fondez sur I'Escriture
comme les Catholiques, eussent fait des miracles, & non les Catholiques on eust esté induit en erreur. Car comme
un homme qui nous annonce les secrets de Dieu n'est pas digne d'estre crii sur son authorité privée; aussi un homme
qui pour marque de la communication qu'il a avec Dieu ressuscite les morts. prédit 'avenir, trasporte les
montagnes, guerit les malades, merite d'estre crii, & on est impie si on ne s'y rend; a moins qu'il ne soit démenty
par qulequ'autre qui fasse encore de plus grands miracles. Ibidem. p. 225.

632 11 n'y a nulle raison de croire 4 ' Antichrist, qui ne soit a croire en JESUS-CHRISTO. Mais il y a en a & croire
en JESUS-CHRISTO, qui ne sont pas a corire a I'Antichrist. /bidem. p. 230.

633 Mias par la mesme regle qu'on devoit croire JESUS-CHRIST, on ne devra point corire 1'Antechrist. JESUS-
CHRIST ne parloit ny contre Dieu, ny contre Moise. Ibidem. p. 229.

163



que o cobre, para excitar nossa fé a servi-Lo com tanto mais ardor quanto mais O
conhecemos com mais certeza.

Se Deus Se descobrisse continuamente aos homens, ndo haveria mérito em crer Nele;
e se jamais Se descobrisse, haveria pouca fé. Mas Ele Se esconde ordinariamente, ¢
Se descobre raramente aqueles que quer engajar em seu servico. Esse estranho
segredo, no qual Deus Se retirou, impenetravel a vista dos homens, ¢ uma grande li¢ao
para nos levar a soliddo, longe da vista dos homens. Ele permaneceu escondido sob o
véu da Natureza, que no-Lo cobre, até a Encarnagdo: e quando foi preciso que Ele
aparecesse, ainda mais Se escondeu, cobrindo-Se da Humanidade. Ele era bem mais
reconhecivel quando era invisivel, do que quando Se tornou visivel. E, finalmente,
quando quis cumprir a promessa que fez a seus Apostolos, de permanecer com o0s
homens até o seu ultimo Advento, escolheu permanecer ali no mais estranho e o mais
obscuro segredo de todos, a saber, sob as espécies da Eucaristia. E este Sacramento
que S&o Jodo chama no Apocalipse de mana escondido; e creio que Isaias O via nesse
estado, quando disse em espirito de profecia: “verdadeiramente tu és um Deus
Oculto”. E ai o tltimo segredo onde Ele pode estar. O véu da Natureza que cobre Deus
foi penetrado por varios infiéis, que, como disse Sdo Paulo, reconheceram um Deus
invisivel. Muitos Cristaos heréticos O conheceram através de sua Humanidade, e
adoram JESUS CRISTO, Deus e homem. Mas, quanto a nds, devemos nos estimar
felizes porquanto Deus nos esclarece até a reconhecé-Lo sob as espécies do pao e do
vinho. [...] Todas as coisas cobrem algum mistério. Todas as coisas sdo véus que
cobrem Deus. Os Cristdos devem reconhecé-Lo em tudo®*,

Nessa passagem, vemos citada textualmente a topica introduzida no libelo jansenista do
Dieu Caché, o qual somente se revelaria extraordinariamente aqueles tocados por sua graga. Ao
evocar essa topica e dispo-la assim, Pascal e os seus colaboradores parecem ressaltar o fato de
que a irresistivel graca de Deus se manifestava ao lado de seus eleitos, ao contrario de seus
rivais jesuitas que, além de ndo poderem discernirem espiritualmente esses signos, nao
possuiam obras semelhantes para serem apresentadas. Além disso, o fragmento valorizava
elementos da vida religiosa comumente associados a Port-Royal e aos ditos jansenistas, com
destaque para a eucaristia — alvos prioritarios da mais pesada artilharia jesuitica. Para Shiokawa,

a logica do Deus que se oculta através de um véu e se revela por meio de sua graca em eventos

63411y a si peu de personnes & qui Dieu se fasse paroistre par ces coups extraordinaires, qu' on doit bien profister

de ces occasions; puisque'il ne sort du secret de la naturequi le couvre, que pour exciter nostre foy a le servir avec
d'autant plus d'ardeur que nous le conossons avec plus de certitude.

Si Dieu se découvroit continuellement aux hommes, il n'y auroit point de merite a le croire; & s'il ne se découivroit
jamais, il yaura peu de foy. Mais il se caché ordinairement, & se découvre rarement a ceux qu'il veut engager dans
son service. Cét étrange secret, dans lequel Dieu s'est retiré, impenétrable a la velie des hommes, est une grande
lecon pour nous porter a la solitude, loin de la veiie des hommes. Il est demeuré caché sous le voile de la nature,
qui nous le couvre, jusques a l'incarnation: & quand il a fallu qu'il ait paru, ils s'est encore plus caché en se couvrant
de 1'humanité. Il estoit bien plus reconoissable quand il estoit invisible , que non pas qaund il s'est rendu visible.
Et enfin qaund il a voulu accomplir la promesse qu'il fiat & ses Apostres, de demeurer avec les hommes jusqu'a son
dernier avenement, il a shoisy d'y demeurer das le plus étrange & le plus obscure secret de tous, s¢avoir sous les
especes de 'Eucharistie. C'est ce Sacrement que S. Jean Appele das I'Apocalypse une manne caché; & je crois qu'
Isaie le voyoit en cet estat, lors qu'il dit en esprit de prophetie: veritablement tu es un Dieu Caché. C'est 1a le dernier
secret ou il peut estre. Le voile de la nature qui couvre Dieu a esté penetre pas plusieurs infidelles, qui, comme dit
S. Paul, ont reconu un Dieu invisible. Beaucoup de Chrestiens heretiques I'ont connu a travers son humanité, &
adorent JESUS-CHRIST Dieu & home. Mais pour nous devons nous estimer heurerux de ce que Dieu nous esclaire
jusques a la reconnoistre sous les especes du pain & du vin. [...]Toutes choses couvrent qulque mystere. Toutes
choses son des voiles qui couvrent Dieu. Les Chrestiens doivent le reconnoistre en tout. /bidem. p. 236 a 237.

164



como a eucaristia e as operagdes genuinamente milagrosas estava tdo disseminada na
espiritualidade jansenista no geral, e na de Pascal, em particular, que ela poderia ser tomada

como “uma logica interna” que regeu “toda suas atividades®%.

3.2.4 As peculiaridades da edi¢io de Port-Royal face aos papiers originaux de Pascal

A edi¢do de Port-Royal constitui-se, vimos, como uma publica¢do a parte, se comparada
aos escritos originais deixados por Pascal. Ao apontar as diferengas entre os excertos pascalinos
e a edi¢do de Port-Royal, embasamos a hipotese de que o texto correspondia a uma agao
publicitaria especifica para o momento em que ela foi elaborada. O primeiro ponto a se destacar
¢ a contencao significativa da violéncia publicitaria, se comprarmos os escritos originais com a
edi¢do de Port-Royal. Um dos exemplos mais notorios pode ser visto no seguinte fragmento

dos “escritos originais”:

A Igreja tem trés sortes de inimigos: os Judeus, que jamais foram de seu corpo; os
hereges, que dela se retiraram; e os maus Cristdos, que a dilaceram por dentro. Essas
trés sortes de diferentes adversarios a combatem ordinariamente de modo diverso, mas
aqui a combatem de uma mesma sorte. Como todos estdo sem milagres e a Igreja
sempre teve contra eles milagres, todos tiveram o mesmo interesse em eludi-los e
todos se serviram dessa desculpa: que ndo se deve julgar a doutrina pelos milagres,
mas os milagres pela doutrina. Havia dois partidos entre aqueles que escutavam Jesus
Cristo: uns que seguiam sua doutrina por seus milagres, outros que diziam... Havia
dois partidos no tempo de Calvino. Ha agora os Jesuitas, etc...5%

Aqui, os jesuitas sdo associados diretamente aos inimigos da fé catélica, dentre os quais
estdo os judeus, os hereges e os maus cristdos. Embora possiveis associagdes entre os jesuitas
e os fariseus possam ser vistas na edi¢ao de Port-Royal, os padres da Companhia ndo sdo citados
nominalmente na Pensées sur les Miracles. E o que também ocorre em outro fragmento, quando
Pascal fez uma citacdo direta ao padre Claude Lingendes, responsavel pelo sermdo em defesa

das posic¢oes sustentadas pelos jesuitas em seus libelos ainda nos tempos da querela:

635 SHIOKAWA, Tetsuya. Op. cit. p. 221.

636 " "Eglise a trois sortes d’ennemis: les Juifs qui n’ont jamais été de son corps, les hérétiques qui s’en sont retirés,
et les mauvais chrétiens qui la déchirent au-dedans. Ces trois sortes de différents adversaires la combattent
d’ordinaire diversement, mais ici ils la combattent d’'une méme sorte. Comme ils sont tous sans miracles et que
I’Eglise a toujours eu contre eux des miracles, ils ont tous eu le méme intérét a les éluder et se sont tous servis de
cette défaite, qu’il ne faut pas juger de la doctrine par les miracles mais des miracles par la doctrine. Il y avait deux
partis entre ceux qui écoutaient Jésus-Christ, les uns qui suivaient sa doctrine pour ses miracles, les autres qui
disaient... Il y avait deux partis au temps de Calvin. Il y a maintenant les Jésuites, etc...". Esse Fragmento encontra-
se nas edigdes de Brunschvicg, de Lafuma, de Salliers, dentre outros. Para as citagdes dos textos originais de
Pascal, utilizamos o site http://www.penseesdepascal.fr que, além de realizar um esforgo comparativo, traz a
transcrigao detalhada dos fragmentos originais de Pascal. In:
http://www.penseesdepascal. fi/ X XXIII/XXXIII15moderne.php?rl=Lafuma%20858&r2=Mot%200u%?20express
ion. Acesso em: 22 de fevereiro de 2024.

165



Nao devemos julgar a verdade pelos milagres, mas o milagre pela verdade.

Portanto, os milagres sdo intteis.

Agora eles servem, e ndo se deve ser contra a verdade.

Entdo, o que o padre Lingendes disse, que Deus ndo permitiria que um milagre
enganasse...

Quando ha disputa na mesma Igreja, o milagre decide®’.

Nesse caso especifico, a edicdo de Port-Royal aproveitou a conclusio da proposi¢ao —

como vimos na se¢ao anterior —, mas ocultou a referéncia ao padre Lingendes:

Ha milagres que s@o provas certas da verdade; e ha outros que ndo sdo provas certas
da verdade. E preciso uma marca para os conhecer; de outro modo, seriam infiteis.
Ora, eles ndo sdo inuteis, € sdo, ao contrario, fundamentos.

E necessério, pois, que a regra que nos ¢ dada seja tal que nio destrua a prova que o0s
verdadeiros milagres ddo da verdade, que é o fim principal dos milagres.®.

Ainda que se possa argumentar dizendo que a referéncia ao padre jesuita ndo poderia
ser discernida pelo publico leitor em uma distancia de vinte anos dos fatos ocorridos em 1656,
acreditamos que esse ndo seja o unico motivo. A reducdo da violéncia publicitaria ndo se mostra
apenas em referéncias datadas e de dificil assimilag@o pelos leitores da época, ela € um principio
que percorre toda a secdo da edigdo das Pensées de 1669 ¢ 1670, destoando do tom mais
virulento percebido em outras publicacdes — como os libelos e as Provinciales. Essa mudanga
na escalada de violéncia passa pela nova disposicdo conjuntural provocada pela Paz
Clementina, a qual proibia a utilizagdo de termos e de categorias ofensivas para ambas as partes.
Talvez as palavras de Pascal, dispostas exatamente como nos fragmentos originais, ndo fossem
consideradas tdo apropriadas naqueles novos tempos — especialmente se considerarmos que a
referida edi¢ao foi impressa na Franga, estando, portanto, sujeita a sangdes eclesiasticas caso

nao respeitasse os termos da concoérdia.

83711 ne faut pas juger de la vérité par les miracles mais du miracle par la vérité.

Donc les miracles sont inutiles.

Or ils servent, et il ne faut point étre contre la vérité.

Donc ce qu’a dit le P. Lingendes, que Dieu ne permettrait point qu’un miracle puisse induire a erreur...

Lorsquil 'y aura  contestation dans la méme  Eglise, le  miracle décide. In:
http://www.penseesdepascal. fr/XXXIV/XXXIV4moderne.php?r1=Lafuma%20878&r2=Mot%200u%?20expressi
on. Acesso em: 22 de fevereiro de 2024.

638 i1 y a des miracles qui sont des preuves certaines de la verité; & il en a qui sont pas des preouves certaines de
verité. il faut une marque pour les connoistre; autrement ils seroient inutiles. Or ils ne sont pas inutiles, & sont au
contraire fondemens.

11 faut donc que le regle qu'on nous donne soit telle, qu'elle ne détuisé pas la prouve que les vrais miracles donnent
de la verité, qui est la fin principale des miracles. PASCAL, Blaise. Pensées de M. Pascal sur la religion, et sur
quelques autres sujets, qui ont esté trouvées apres sa mort parmy ses papiers [publiées avec une préface par
Etienne Perier]. p. 219.

166


http://www.penseesdepascal.fr/XXXIV/XXXIV4moderne.php?r1=Lafuma%20878&r2=Mot%20ou%20expression
http://www.penseesdepascal.fr/XXXIV/XXXIV4moderne.php?r1=Lafuma%20878&r2=Mot%20ou%20expression

De toda forma, as Pensées sur les miracles seguem sendo, muito provavelmente, a
ultima agdo publicitaria e o mais bem-sucedido esfor¢o de arquivamento da querela, haja vista
que conta até hoje com uma ampla divulgacao. Aliadas a consolidagdo da figura de Pascal como
grande sabio e polemista nas décadas e nos séculos seguintes, a imponente posicao de poder

dos jesuitas a época da querela acabou eclipsada.

3.3 O arquivamento da querela

Em Artes de querelar, Luiz César de Sa explora, por meio da Nouvelle Allégorique ou
hgistoire des Derniers troubles arrivez au royaume d’éloquence, de Antoine Furetiére, um
principio comum a outras querelas letradas do século XVII: o esforco de arquivamento das

controvérsias®’®

, a fim de “mostrar quem estava autorizado a participar legitimamente dos
embates”%’, Revisitar o momento da querela, levantando os seus protagonistas e os volumes
produzidos era uma forma de reforcar e de legitimar as autoridades envolvidas no bojo de uma
“politica de imortalidade™®*!.

Outra funcdo do arquivamento, explicitada pelos proprios protagonistas das querelas,
era a de selecionar determinados textos em detrimento de outros, sob o argumento de que a
dispersdao provocada pela difusdo de impressos dificultava a distingdo dos verdadeiramente
excelentes. Desse modo, impunha-se um esfor¢o de sintese, capaz de orientar o publico em
meio ao mar de impressos, além de guiar o seu juizo.

Esses “livros de arquivamento”®*> também podem ser encontrados em um momento
imediatamente posterior aos enfretamentos envolvendo os jansenistas e os jesuitas, entre as
décadas de 1640 e de 1660. Destacaremos nesta se¢do trés publicagdes, a saber: a Apologie
pour les religieuses de Port-Royal du Saint Sacrament, Contre les injustices et les violences du
procedé dont on a usé envers ce Monastere, publicada em 1665, de autoria atribuida a Antoine
Arnauld ; L'hérésie imaginaire, de 1667, atribuida a Pierre Nicole e Prejugés legitimes contre
le jansenisme. Avec une histoire abrege’e de cette erreur depuis le commencement des troubles
que Jansenius et M. Arnauld ont causé dans le monde jusques a leur pacification, publicada em

1686 pelo abade Frangois de La Ville, sob o pseudonimo de “doutor da Sorbonne”. Como

demostraremos, essas publicacdes compdem um esfor¢o de rememoracdo das controvérsias

639 DE SA, Luiz César. Op cit. p. 310.
%40 1pidem.

41 Ibidem. p. 24.

642 Ibidem. p. 325.

167



ocorridas nas décadas anteriores, estimulado pela atmosfera de concordia que se desenhava sob
a ténue Paz Clementina.

Apesar de as suas diferencas de conteudo e de proposito, um tema se destacava em todas
essas obras: definir o jansenismo. A memoria disputada das controvérsias foi, também, um
esforco de identificagdo. Tomemos isso como um ponto de partida para pensar, nos casos em
que ¢ evocada, de que forma a cura de Marguerite Perrier foi retomada na narrativa dos jesuitas

e dos jansenistas.

3.3.1 A Apologie pour les religieuses de Port-Royal frente a ameaca jesuita

Em 1665, foi publicada a Apologie pour les religieuses de Port-Royal du Saint-
Sacrement, contre les injustices et les violences du procédé dont on a usé envers ce monastere.
De autoria anonima (comumente atribuida a Antoine Arnauld, a Pierre Nicole e a Claude de
Saint Marthe) e sem referéncias aos responsaveis por sua publicacdo, a obra ¢ dividida em
quatro partes — sendo a primeira datada de outubro de 1664 —, com o prefacio e a quarta parte
tendo sido escritos em janeiro e em abril de 166554, Monique Cottret sugere que ela representa
um primeiro esfor¢o de constru¢do de uma memoria cujo intuito era heroicizar as freiras de
Port-Royal, em um momento em que a abadia comegava a sofrer o forte assédio do arcebispado
de Paris, o qual via no monastério e nas religiosas ali confinadas o maior foco de resisténcia a

assinatura do formulario®**

. O evento capital que da origem ao texto ¢ a primeira deportacado
das freiras daquela casa, motivo pelo qual, além de construir um historico das persegui¢des
sofridas por Port-Royal, o texto também se dedicou a sua defesa. Pretendia-se, com isso, romper
o cerco formado ao seu redor, dando-lhes uma voz que, pretensamente, sua caridade lhes
vedava, inserindo a obra, portanto, no género das apologias — tipo textual comum no universo
letrado cristdo. No contexto da querela, os textos intitulados “apologias” se faziam muito
presentes, por exemplo, a Apologie de Monsieur Jansenius evesque d'Ipre (1643), de autoria
atribuida a Antoine Arnauld ou a Apologie pour monsieur Arnauld docteur de Sorbonne, contre
un libelle publié par les jesuites, intitulé Remarques judicieuse (1645), de Godefroy Hermant,
e, até mesmo, o projeto da Apologie de la religion chrétienne de Pascal. A maior parte da obra
se concentra na descricdo das virtudes cristds daquela comunidade, em dar respostas as

acusagOes sofridas pelas freiras e a acusar a sua injusta perseguicdo por parte das autoridades —

eclesiasticas e civis —, personificadas por Hardouin de Péréfixe. Todavia, ela também formula

643 COTTRET, Monique. Op cit. p. 99.
%44 E o que se pode depreender do subtitulo do quarto capitulo, intitulado L héroisation de la résistance des
religieuses: une mémoire en construction. Ibidem.

168



uma sintese das controvérsias que se dava por meio da constatagdo de que por tras da
perseguicao sofrida estava a Companhia de Jesus, causa motora de todos os ataques contra as
religiosas.

Logo no prefacio, as internas aparecem como objeto de uma injustica, imposta por

forcas que as superavam largamente, pois resistiam nao contra o arcebispo de Paris, e sim contra

“a corrupcdo dos coracdes dos homens”, a qual granjeava sobre os “poderosos no mundo”%.

Do outro lado, personificando os perseguidores da Igreja de Cristo, estavam os jesuitas — forca
oculta e maligna, engajada em maquinagdes junto aos poderosos da Terra. Eram apresentados
como a causa de todos os males que se abatiam sobre a comunidade, como se evidencia no

seguinte trecho:

A primeira ¢ que este crime pretendido, que atualmente se imputa as Religiosas de
Port-Royal, ¢ diferente de todos aqueles que seus inimigos lhes reprovaram antes dos
ultimos trés anos. Ha mais de vinte anos que elas s@o objeto do 6dio dos Jesuitas.
Publicou-se contra elas uma infinidade de maledicéncias de mui grande consequéncia.
Disse-se que ndo tinham Imagens, que ndo oravam nem a Virgem nem aos Santos;
que zombavam do Ter¢o; que rejeitavam a Oracao pelos mortos; que s6 mui raramente
participavam da Eucaristia; que a Confissdo dos pecados veniais ndo estava em uso
entre elas; que tinham doutrinas e maximas particulares; que ndo criam na Eucaristia,
nem mesmo na Encarnagdo. Todas essas acusa¢des fizeram o entretenimento das
devotas dos Jesuitas, ¢ mesmo de varios dos Mosteiros que eles governam. Nio as
semearam apenas em segredo. Publicaram-nas em plena catedra e em livros impressos
com o nome do Impressor e do Autor. Enfim, ja se exerceram contra essas Religiosas
procedimentos e rigores inauditos, retirando-lhes suas Pensionistas, suas Postulantes
e suas Novigas sem forma de justiga, pela s6 ordem do poder secular. E, contudo, isso
ndo era ainda pela recusa da Assinatura, visto que a Assinatura ndo estava ainda
ordenada na Diocese de Paris. E assim, era mister que esse tratamento tdo estranho
fosse fundado nessas maledicéncias que os Jesuitas haviam espalhado contra elas®.

45 «[...] que je ne voye bien que le procedé de Mr.l'Archevesque de Paris estant favorisé par la secrette
complaisance que la corruption du ceeur des hommes leur donne pour ceux qui sont puissans dans le monde [...]".
ARNAULD, Antoine MARTHE, Claude de Saint. NICOLE, Pierre. Apologie pour les religieuses de Port-Royal
du Saint-Sacrement, contre les injustices et les violences du procédé dont on a usé envers ce monastere. Premiere
Partie. 1665. p. 3.

646 La premiere que ce crime pretendu qu'on impute presentement aux Religieuses de Port - Royal est different de
tous ceux que leurs ennemis leur ont reproché avant les trois dernieres années. Il ya plus de vingt ans qu'elles font
l'objet de la haine des Jesuites. On a publié contre elles une infinité¢ de médisances de tres - grande consequence.
On a dit qu'elles n'avoient point d'Images, qu'elles ne prioient ny la Vierge ny les Saints; qu'elles se moquoient du
Chapelet; qu'elles rejettoient la Priere pour les morts; qu'elles ne participoient que tres rarement a 1'Eucharistie;
que la Confession des pechez veniels n'estoit pas en usage parmy elles; qu'elles avoient des doctrines et des
maximes particulieres; qu'elles ne croyoient pas 1'Eucharistie, ny mesme I'Incarnation. Toutes ces accusations ont
fait I'entretien des devotes des Jesuites, et mesme de plusieurs des Monasteres qu'ils gouvernent. On ne les a pas
seulement semées en secret. On les a publiées en pleine chaire, et dans des livres imprimez avec le nom de
I'Imprimeur et de I'Auteur. Enfin on a exercé des -ja contre ces Religieuses des procedures et des rigueurs inoiiyes
en leur ostant leurs Pensionnaires, leurs Postulantes et leurs Novices sans forme de justice par le seul ordre de la
puissance seculiere. Et cependant ce n'estoit pas encore pour le refus de la Signature, puisque la Signature n'estoit
pas encore ordonnée dans le Diocese de Paris . Et ainsi il falloit que ce traitement si étrange fust fondé sur ces
médisances que les Jesuites avoient respandues contre eles. Ibidem. p. 37.

169



Nessa sintese das acusagdes as freiras de Port-Royal, tudo que lhes acontecia era fruto
do artificio dos jesuitas que acabavam por indispor parte do reino contra elas. Tal era a
seguranca de impunidade por parte dos inacianos que seus livros foram “impressos com o nome
do Impressor e do Autor”, mostrando, assim, a sua despreocupagao com eventuais censuras. Os
autores descrevem essas querelas como ja tendo sido superadas e a justica das religiosas por

%47 De acordo com eles, trés conclusdes

fim confirmada pelas proprias autoridades eclesidsticas
poderiam ser retiradas dai: primeiro que, até o advento do formulario, a abadia estava saudavel
e era reconhecida por sua fidelidade; segundo, que os jesuitas foram os grandes responsaveis
pelas calinias empreendidas contra as religiosas de Port-Royal e terceiro, que os perseguidores
nfo estavam interessados no zelo e na justica para a Igreja®®. Entre os jesuitas acusados dessa
injusta persegui¢do, Arnauld e Nicole destacam a figura de Frangois Annat, apontado como o
principal responsavel por moldar os juizos do arcebispo — pintado na obra como uma marionete

649

nas maos do provincial da Companhia®*”. O mesmo raciocinio ¢ repetido na segunda parte do

livro, quando vemos a seguinte ponderagao:

III. Nao ¢ dificil aliar a esta disposicdo o que Monsieur o Arcebispo declara
frequentemente de seus sentimentos sobre este assunto. Diz que ndo ama os Jesuitas.
Cré-se bem, eles ndo sdo mui amaveis. O Rei Henrique, o Grande, néo tinha assaz
motivo para ama-los. Ele, contudo, fé-los voltar a Franga, porque, sem isso, ndo cria
sua vida assegurada, como testemunha Monsieur de Sully em suas Memorias.

647 “O tempo descobriu a falsidade de tantas acusagdes tdo horriveis; e se os caluniadores deste Mosteiro
permaneceram impunes por seu crédito, suas calunias ndo foram menos claramente convencidas. Nada se
encontrou de todas essas pretendidas desordens nas visitas que ali se fizeram; e por menos favoravel que lhe haja
sido o Senhor de Paris, ele foi constrangido a prestar a essas Religiosas este testemunho de justica: Que havia
encontrado todas as coisas ali em uma exata regularidade; que eram boas Religiosas e que eram puras como Anjos”.
“Le temps a descouvert la fausseté de tant d'accusations si horribles; et si les calomniateurs de ce Monastere sont
demeurez impunis par leur credit , leurs calomnies n'en ont pas esté moins clairement convaincués . On n'a rien
trouvé de tous ces defordres pretendus dans les vilites qu'on y a faites; et quelque peu favorable que luy ait esté
Mr. de Paris , il a efté contraint de rendre a ces Religieuses ce témoignage de justice ; Qu'il y avoit trouvé toutes
choses dans une exacte regularité ; que c'estoient de bonnes Religieuses et qu'elles estoient pures comme des
Anges”. Ibidem.

648 «E_ enfim, que ndo ha lugar algum para crer que aqueles que exerceram tantos rigores contra o Mosteiro de
Port-Royal por causa da pretendida desobediéncia que lhe reprocham sobre o assunto da Assinatura tenham sido
animados nisso pelo zelo da justi¢a e da honra da Igreja”.

“Et enfin qu'il n'y a aucun lieu de croire que ceux qui ont exercé tant de rigueurs contre le Monastere de Port -
Royal a cause de la pretendu€ desobeissance qu'ils luy reprochent [ur le sujet de la Signature aient esté animez en
cela du zele de la justice et de I'honneur de 1'Eglise”. Ibidem. p. 38.

649 “Mas longe se esteve de agir com esse espirito de equidade. O Padre Annat, isto é, o chefe dos perseguidores
de Port-Royal, sempre teve a principal parte nas resolucdes que Monsieur o Arcebispo tomou contra essa casa. E
a verdade, sendo mais forte que a dissimulacdo, tirou da prépria boca de Monsieur o Arcebispo essa sincera
confissdo que tem demasiadas testemunhas para poder ser desautorizado: que ele havia cedido o que havia feito a
paixdo dos inimigos de Port-Royal. E assim, com efeito, arruina-se um Mosteiro para contentar o P. Annat”.
“Mais on a esté bien ¢loigné d'agir par cet esprit d'equité. Le Pere Annat, c'est a dire le chef des persecuteurs de
Port - Royala totijours eu la principale part aux resolutions que Mr. I'Archevelque a prises contre cette maison. Et
la verité estant plus forte que la dissimulation a tiré de la bouche mesme de Mr. I'Archevesque cet aveu sincere qui
a trop de témoins pour pouvoir estre desavoii€, qu'il avoit donné ce qu'il avoit fait a la passion des ennemis de Port
- Royal: Et ainsi 'on ruine en effet un Monastere pour contenter le P. Annat”. Ibidem.

170



Monsieur o Cardeal de Richelieu jamais foi partidario dos Jesuitas; e, todavia, que
cuidado ndo teve em os poupar. E pode-se dizer o mesmo de Monsieur o Cardeal
Mazarino, que os conhecia assaz para ndo lhes ter grande afei¢do. Ndo se amam os
tiranos, teme-se-o0s. Os Jesuitas sdo os tiranos da Igreja. Nao dominam nela pelo amor,
mas pelo terror, e fazem-se temer ndo somente aos fracos, mas aos mais poderosos,
particularmente nas coisas que sdo sua principal paixdo, e onde sdo apoiados pelo
favor da Corte. Nao me surpreendo, pois, que Monseigneur o Arcebispo lhes resista
em pequenas coisas, que lhes recuse uma catedra ou outra bagatela: é sua inclinagdo
que entdo age, e que ele ndo pode constranger em tudo. Mas ndo ¢ facil, igualmente,
a empreitada de resistir ao Padre Annat em sua paixdo dominante, e na qual era de
temer que fosse sustentado pelo favor da Corte; era uma empresa mui grande e que
superava as for¢as comuns; mas era, todavia, uma empresa necessaria a quem quer
que entrasse no Arcebispado de Paris. E um extremo infortanio para Monsieur o
Arcebispo que ele se tenha encontrado nessa dura necessidade. Mas era-lhe facil
prevé-la antes de se encarregar de uma dignidade tdo pesada. Devia consultar mais
suas proprias for¢as e examinar seriamente diante de Deus esse importante aviso que
o Santo Espirito deu pela boca do Sabio a todos aqueles que entram nos oficios da
Igreja: 'Noli quarere fieri judex, nisi valeas virtute perrumpere iniquitates' °°.

Conforme veremos, atribuir aos jesuitas uma maquinacdo perversa, a partir das
entranhas do poder temporal e eclesidstico, sera a tonica do esfor¢o de memorizacdo das
controvérsias elaborado por Nicole, motivo pelo qual boa parte do restante da Apologie pour
les religieuses de Port-Royal se dedicou a combater os principais argumentos empregados pelos
jesuitas. Entre eles estd a acusacdo de que os jansenistas, termo rejeitado veementemente na
obra, eram os responsaveis por introduzir as novidades acerca dos dogmas da Igreja e, Port-
Royal como o seu quartel-general, através do qual essas “novidades” teriam sido disseminadas.

Ao citar um trecho de autoria atribuida a Annat, os autores elaboraram o seguinte raciocinio:

Contudo, o P. Annat faz assaz conhecer pela maneira como fala deste assunto que é
uma coisa insustentavel tratar tdo duramente tantas Virgens consagradas a Deus por

650 [11. 1l n'est pas difficile d'allier avec cette dispofition ce que M. 1'Archevesque declare souvent de ses sentimens
sur cette affaire. Il dir qu'il n'ayme pas les Jesuites. On le croit bien, ils ne sont pas fort aymables. Le Roy Henry
le Grand n'avoit pas trop de sujet de les aymer. Il les fit neanmoins revenir en France, parce que sans cela, il ne
croyoit pas sa vie asseurée comme le témoigne Mr.de Sully dans ses Memoires. Mr. le Cardinal de Richelieu ne
fut jamais partisan des Jesuites; et cependant quel soin n'a- t'il point eu de les ménager. Et I'on peut dire le mesme
de Mr. le Cardinal Mazarin qui les connoissoit assez pour n'avoir pas grande affection pour eux. On n'ayme pas
les tyrans, on les craint. Les Jesuites sont les tyrans de 1'Eglise. Ils n'y dominent pas par I'amour, mais par la terreur,
et ils se font craindre non seulement aux foibles, mais aux plus puissans particulierement dans les choses dont ils
font leur principale passion, et ou ils font appuyez de la faveur de la Cour. Je ne m'estonne donc pas que
Monseigneur 1'Archevesque leur resiste dans de petites choses, qu'il leur refuse une chaire ou une autre bagatelle:
c'est son inclination qui agit alors, et qu'il ne peut pas contraindre en tout . Mais il n'est pas facile de mesme
d'entreprendre de resister au P. Annat dans sa passion dominante, et dans laquelle il estoit a craindre qu'il fust
sofitenu de la faveur de la Cour; c'estoit une entreprise tres - grande et qui surpassoit les forces communes; mais
c'estoit neanmoins une entreprise necessaire a quiconque entroit dans I'Archevesché de Paris. C'est un mal - heur
extreme pour Mr. I'Archevesque qu'il se soit trouvé dans cette dure necessité. Mais il luy estoit facile de la prevoir
avant que de se charger d'une dignité si pesante. Il devoit consulter davantage ses propres forces et examiner
serieusement devant Dieu cét important avis que le S. Esprit a donné par la bouche du Sage a tous ceux qui entrent
dans les charges de I'Eglise: Noli quarere fieri judex, nisi valeas virtute perrumpere iniquitates. ARNAULD,
Antoine MARTHE, Claude de Saint. NICOLE, Pierre. Apologie pour les religieuses de Port-Royal du Saint-
Sacrement, contre les injustices et les violences du procédé dont on a usé envers ce monastere. Seconde Partie.

1665. p. 82 e 83.
171



tao leve motivo. E ¢é isso que o obrigou a substituir outro por sua ousadia acostumada
a fazer falsas suposigdes. Ele parece concordar que ndo se deveria ter falado as
Religiosas de subscrigéo, se ndo as houvessem instruido das maximas do Jansenismo.
Mas ¢, diz ele, 0 mal que os Jansenistas fizeram, e que torna necessario o remédio da
subscri¢do. 'Eles fizeram', acrescenta ele em um Ilugar, 'dos dois Port-Royais da
cidade e dos campos as duas primeiras academias de sua seita'. Donde ele conclui
que este Mosteiro de Religiosas, havendo sido a fonte onde aqueles que seguiam essa
pretendida seita iam haurir o conhecimento que dela tinham, foi o que obrigou a
prudéncia e a previdéncia daqueles que devem remediar o mal a dar ordem para que
esse lugar seja desinfetado, e que se limpe essa fonte, porquanto o mal é contagioso...
E que assim ndo se devia consentir na recepgdo, seja das Novicas, seja das
Pensionistas, sem estar assegurado da integridade e pureza daquelas que as devem
educar.

Eis o método ordinario dos Jesuitas. Impdem ousadamente crimes imaginarios aqueles
que querem perseguir. E tomam em seguida suas proprias mentiras por fundamentos
legitimos de suas persegui¢des. Mas o que ha de particular neste encontro é que, apos
haver suposto um mal que ndo existe para denegrir uma casa santa, querem que se
aplique um remédio ridiculo, e que néo se pode julgar sem loucura ser proprio a curar
esse mal. Sdo estes os dois pontos que cumpre tratar para confundir este Jesuita. O
primeiro é que ¢ mui falso que as Religiosas de Port-Royal estejam infetadas de
quaisquer maus sentimentos. O outro ¢ que, quando isso se desse, ndo haveria nada
de mais absurdo que pensar haver remediado a esse mal pela subscricdo do
Formulario.

Para o primeiro, ndo sera dificil derrubar a hipotese imaginaria do P. Annat. Pois ¢
assim que ele mesmo a chama: Fu permaneco, diz ele, na hipotese da aprovagdo
positiva que seu espirito deu a doutrina de Jansénio. E, pois, uma hipotese, isto &,
uma suposi¢do que ndo tem por fundamento sendo caliinias grosseiras, equivocos cem
vezes arruinados, consequéncias ridiculas e contos fabulosos.

Ndo é um fato, diz o P. Annat, de notoriedade publica que os novos Dogmatistas
trabalham ha perto de trinta anos na instrugdo dessas meninas? E ndo é, ao contrario,
de notoriedade publica que os Jesuitas sdo caluniadores sem pudor quando continuam,
ha tantos anos, a tratar de novos Dogmatistas aqueles que os desafiaram cem vezes
sobre um novo dogma em particular que pudessem dizer ser herético, e que pudessem
provar ser sustentado por aqueles que acusam no ar de serem Autores de novos
dogmas; ao invés, sdo eles que sdo verdadeiramente de novos Dogmatistas, pois
sustentam os dogmas de seu Molina, que ele mesmo reconheceu serem novos, que
Mariana, um dos primeiros Jesuitas, chamou de: Hesterna Ludovici Molina
commenta, e que outro Jesuita, Autor da vida do Cardeal Belarmino, confessou haver
nascido da cabeca de um Escritor particular de sua Companhia®'.

651 Cependant le P. Annat fait assez connoistre par la maniere dont il parle de cette affaire que c'est une chose
insoltenable que de traitter si durement tant de Vierges consacrées a Dieu pour un si leger sujet. Et c'est ce qui I'a
obligé d'en substituer un autre par sa hardiesse accoustumée a faire de fausses suppositions. Il semble demeurer
d'accord qu'on n'auroit point deu parler aux Religieuses de souscription, si on ne les avoit point instruites des
maximes du Jansenisme. Mais c'est, dit - il , le mal que les Jansenistes ont fait , et qui rend necessaire le remede
de la souscription . Ils ont fait, ajoiite - t'il en un endroit , des deux Ports - Royaux de la ville et des champs les
deux premieres academues de leur feite . D'ou il conclut, que ce Monastere de Religieuses aiant esté com ue la
source, ou ceux qui suivoient cette pretendue feite alloient puifer la connaissance qu'ils en avoient. C'est ce qui a
obligé la prudence et la prevoyance de ceux qui doivent remedier au mal de donner ordre que ce lieu soit definsecté,
et qu'on nettoye cette fontaine puisque le mal est contagieux ...... Et qu'ainsi on n'a pas deu consentir a la reception
soit des Novices, soit des Pensionnaires, sans estre asseuré de l'integrité et pureté de celles qui les doivent élever.
Voila la methode ordinaire des Jesuites. Ils imposent hardiment des crimes imaginaires a ceux qu'ils veulent faire
persecuter. Et ils prennent en suitte leurs propres mensonges pour des fondemens legitimes de leurs persecutions.
Mais ce qu'il y a de particulier en cette rencontre, c'est qu'aprés avoir supposé un mal qui n'est point pour décrier
une maison sainte, ils veulent qu'on y applique un remedé ridicule, et qu'on ne peut juger ' sans folie estre propre
a guerir ce mal. Ce sont les deux points qu'il faut traiter pour confondre ce Jesuite. L'un qu'il est tres - faux que les
Religieuses de Port - Royal soient infectées d'aucuns mauvais sentimens. L'autre que quand cela feroit il n'y auroit
rien de plus absurde que de penser avoir remedié a ce mal par la souscription du Formulaire.

Pour le premier il ne sera pas difficile de renverser /'zypothese imaginaire du P. Annat. Car c'est ainfi qu'il I'appelle
luy mesme. Je demeure, dit - il, dans I'hypothese de l'approbation positive que leur esprit a donné a la doctrine de

172



Revisitar a querela e contestar a interpretagdo jesuita implicava negar a imposi¢ao do
jansenismo — atribuido a eles pelos padres da Companhia — inicialmente apresentado como uma
mera hipotese. Nesse caso, os autores se ocuparam, em primeiro lugar, de negar a existéncia de
um novo dogma criado por Jansénio para, em seguida, contestar a ideia de que, se assim o fosse,
a comunidade de Port-Royal o teria abragado, pois assumi-lo significaria condescender com o
argumento do provincial em prol da existéncia de um “jansenismo”. Conforme vimos, 0s assim
chamados jansenistas ndo se viam como tal. Para a maior parte dos membros dessa comunidade,
Jansénio era apenas um intérprete de Agostinho e, em ultima instancia, um interprete do
apostolo Paulo que, em suas epistolas, havia estabelecido as diretrizes da graga que o bispo de
Hipona e o de Ypres nada mais fizeram do que sistematizar e divulgar. Dessa forma, os
verdadeiros introdutores da novidade seriam os jesuitas, os quais, pela pena de Molina,
disseminaram dogmas novos e erroneos acerca da f¢.

A tese de uma “heresia imagindaria”, sintetizada no texto, constituird a coluna dorsal dos
escritos de Pierre Nicole nos anos seguintes. Segundo essa perspectiva, o jansenismo s existiria
na pena difamatoria dos jesuitas e, assim como as faldcias citadas anteriormente, seriam

desmoralizadas como alegag¢des caluniosas.

3.3.2 A “Heresia Imagindria” e o jansenismo a contraluz dos jesuitas

As Lettres sur l’heresie imaginaire integram uma campanha epistolar de dez cartas,
iniciadas por Pierre Nicole sob o pseuddonimo de o Senhor de Damvilliers, entre 1664 e 1665,
tendo sido seguidas por Les visionnaires, contendo mais oito cartas. De acordo com Monique

Cottret, essa campanha pretendia ser uma extensdo das Provinciales de Pascal®?

e
compartilhava com elas o objetivo de acusar as imposturas cometidas pela Companhia.
Conforme dissemos, Cottret atribui a essas cartas a mudanca de disposi¢do de Péréfixe®> no

que dizia respeito as freiras de Port-Royal, apesar das acusacdes atribuidas ao arcebispo aqui

Jansenius. C'est donc une hypothese, c'est a dire une supposition qui n'a pour fondement que des calomnies
grossieres, des equivoques cent fois ruinées, des consequences ridicules, et des contes fabuleux.

N'est ce pas un fait, dit le P. Annat, de notorieté publique que les nouveaux Dogmatistes travaillent depuis prés de
trente ans a l'instruction de ces filles. Et n'est- il pas au contraire de notorieté publique , que les Jesuites sont des
calomniateurs sans pudeur lors qu'ils continuent depuis tant d'années a traiter de nouveaux Dogmatistes , ceux qui
les ont defiez cent fois de veau dogme en particulier qu'ils pussent dire estre heretique , et qu'ils pussent prouver
estre solitenu par ceux qu'ils accusent en l'air d'estre Auteurs de nouveaux dogmes ; au lieu que ce sont eux qui
sont veritablement de nouveaux Dogmatistes , puis qu'ils sottiennent les dogmes de leur Molina que luy mesme a
reconnu estre nouveaux , que Mariana I'un des premiers Jesuites a appellez : Hesterna Ludovici Molina commenta
, et qu'un autre Jesuite Auteur de la vie du Cardinal Bellarmin a avoiié estre nez de la teste d'un Escrivain particulier
de leur Compagnie. ARNAULD, Antoine MARTHE, Claude de Saint. NICOLE, Pierre. Op cit. p. 101.

652 COTTRET, Monique. Op cit. p. 89.

833 Ibidem.

173



ndo destoarem muito daquelas escritas anos antes na Apologie. Nesta se¢do, analisaremos uma
compilacdo delas, publicada em Liege por Adolphe Beyers, no ano de 1667, sob o titulo de Les
Imaginaires, ou Lettres sur [ 'heresie imaginaire, separadas em dois volumes — sendo o primeiro
composto pelas dez primeiras cartas, € o segundo pelas outras oito, uma vez que, segundo o
editor, todas elas “dizem respeito todas a um mesmo adversario”®**: a Companhia de Jesus. A
escolha dessa edigdo se deve ao acréscimo de um prefacio dedicado ndo s6 a resumir o conteudo
das cartas, mas também a conferir-lhes um sentido que ia ao encontro do esfor¢o de
arquivamento e de memorializagao das controvérsias ocorridas entre os anos de 1640 e de 1660.
Segundo o editor, a publicagdo optou por manter o estilo das cartas, acrescentando apenas um
cabecalho e um encerramento. Coube também a eles a escolha do titulo da obra, que lhes
pareceu pertinente nomear como L 'Heresie Imaginaire . Desse modo, entendemos que nio
somente as epistolas originalmente escritas por Nicole, mas também o proprio volume impresso
por Beyers, integram a empreitada de recapitulagdo e de arquivamento das disputas passadas,
conferindo-lhes um sentido favoravel a sua causa.

Na sessao de avisos ao leitor, os editores buscaram ponderar acerca das disposi¢des que
levaram o autor a dissertar sobre aqueles determinados temas, destacando que isso se dava em
meio a “querelle du formulaire”®*°. Tal colocagdo evidencia, como raramente se vé em nossa
documentacdo, uma nog¢ao situacional do estatuto desses enfretamentos enquanto querelas,
nomeadamente discerniveis a partir de suas tematicas. Os debates ao redor do formulario se
apresentavam, entdo, como o mais recente desdobramento das disputas letradas entre a
comunidade arregimentada ao redor de Port-Royal e os seus rivais, vindo a se somar a todas as

outras, como pode-se perceber na descri¢ao da Terceira Carta:

Adicionou-se-lhe uma Terceira [carta] pouco tempo depois, porquanto se julgou que
era bom dar uma ideia geral de todas as diferencas que se tiveram com os Jesuitas, os
quais todos tiveram o mesmo sucesso: que os Jesuitas se mantiveram no mesmo
crédito e na mesma autoridade, ao passo que aqueles que os combateram nao tiveram

654 “parce que les huit dernieres regardent toutes un méme adversaire”. Se¢do de Avertissement do editor. In:

NICOLE, Pierre. Les imaginaires, ou letres sur [’heresie imaginaire. Volume I Contenat les dix premiéres. Par le
Sr de Damvilliers. Impresso em Liege por Adolphe Beyers. 1667. p. 2.

655 “Mas, havendo-os comunicado a uma pessoa mui judiciosa, ela julgou que a unido desses escritos ndo seria
agradavel por causa da diversidade do estilo e da matéria: que assim valia mais da-los separadamente, reduzir este
ultimo escrito a forma de uma carta, o que no foi dificil, acrescentando-lhe uma cabega e um fim. Pensou-se, em
seguida, no titulo que se lhe daria, e ndo se encontrou nenhum mais proprio que o de Heresia Imaginadria”.

“Mais les ayant communiquées a une personne fort judicieuse, il jugea que I'union de ces écrits ne seroit pas
agreable acause de la diversité du stile et de la matiere: qu'ainsy il valloit mieux les donner separément, reduire ce
dernier écrit a la forme d'une lettre, ce qui ne fut pas difficile en y ajoitant tant une teste et une fin. On pensa
ensuite au titre qu'on y donneroit, et I'on n'en trouva point de plus propre que celuy d'Heresie Imaginaire”. Ibidem.
3.

836 Ibidem.

174



sendo as perseguicdes por quinhdo; mas que a verdade que eles sustentaram sempre
permaneceu vitoriosa do crédito e da poténcia dos Jesuitas. E o que se fez ver nesta
carta, pelo exemplo das diferencas entre o falecido Monsieur de S. Cyran ¢ o Jesuita
Garase; e entre Petrus Aurelius e a Sociedade inteira; pela disputa da frequente
comunh@o; pela guerra contra os Casuistas; e, enfim, pela querela mesma da graca,
tendo os Jesuitas sido reduzidos a um ponto onde é impossivel que subsistam.

Este ponto era sua pretensdo: que o fato ¢ inseparavel do direito, que se deve crer por
fé divina, e que aqueles que o negavam eram heréticos. O Autor das Heresias
Imagindrias prediz nesta carta a destrui¢do e a ruina desta impertinente doutrina, sem
determinar o tempo. E foi mesmo mais curto do que ele ousara esperar. [Grifo
nosso]®’.

2 G

Valendo-se de termos como “diferengas”, “disputa”, “guerra” e, por fim, “querela”, o
livreiro, ja nas paginas iniciais, conduziria a aten¢ao do leitor para o embate derradeiro, ou seja,
a querela do formulario. Tendo supostamente sido derrotados em todos os confrontos anteriores,
os jesuitas buscariam desesperadamente uma vitoria nessa disputa, tarefa essa impossivel, pois
o arcebispo de Paris ja havia se decidido por ndo exigir nas questoes de fato uma fé divina,
sendo requerido no lugar apenas uma fé humana®® que, vimos, era o tltimo empecilho para o
estabelecimento da concordia. Os inacianos, na figura de Frangois Annat, ndo satisfeitos com a
contestavel exigéncia de uma fé humana®’, lograram éxito em constranger Péréfixe a
abandonar a sua disposi¢do de pacificar a Igreja, pois se mostrava uma tarefa dificil para o
arcebispo “desistir de um compromisso infeliz como esse depois de té-lo assumido*®. Desse

modo, o editor, ao acusar o ventriloquismo do prelado parisiense, atribuia a sustentacdo da tese

%7 On y en ajouta une Troisiéme peu de temps aprés, parce que l'on jugea qu'il estoit bon de donner une idée

generalle de tous les differends que 1'on a en avec les Jesuites qui ont tous eu ce méme succés; que les Jesuites se
sont maintenus dans le méme credit la méme autorité que ceux qui les ont combattus n'ont eu que les persecutions
pour partage mais que la verité qu'ils ont soutenue est toujours demeurée victorieuse du credit et de la puissance
des Jesuites. C'est ce que I'on fit voir dans cette lettre, par I'exemple des differends entre feu M. de S. Cyran, & le
Jesuite Garase; et entre Petrus Aurelius , la Societé toute entiere; par la dispute de la frequente communion; par la
guerre contre les Casuistes; et enfin par la querelle méme de la grace, les Jesuites y ayant esté reduits a un point,
ou il est impossible qu'ils subsistente.

Ce point estoit leur pretention; que le fait est inseparable du droit, qu'il le faut croire de foy divine, et que ceux qui
le nioient estoient heretiques. L'auteur des Heresies Imaginaires predit dans cette lettre la destruction la ruine de
cette impertinente doctrine, sans en determiner le temps. Et il a est¢ méme plus court qu'il ne 1'eust osé esperer”.
Ibidem.p.4 e 5.

658 “Pouco tempo depois, o Arcebispo de Paris emitiu seu primeiro mandato, onde declarou que ndo se poderia
exigir do fato a fé divina sem ignorancia sem malicia; que assim ele pediu apenas a fé humana”.

“Car peu de temps aprés M. 'Archevéque de Paris fit son premier Mandement, ou il declara qu'on ne pouvoit sans
ignorance sans malice exiger la foy divine du fait; qu'ainsy il ne demandoit qu'une foy humaine”. Ibidem. p. 5.
659 “Esta declaragdo de Monsieur de Paris pds fim a uma disputa e abriu outra. Ela derribou de alto a baixo a
inseparabilidade do fato do direito, e a heresia fundada nos vocébulos equivocos de sentido de Jansénio; mas abriu
a contestagdo da fé humana, pela obrigagdo que impunha de crer no fato por uma fé humana e eclesiastica”.
“Cette declaration de M. de Paris termina une dispute et en ouvrit une autre. Elle renversa de fond en comble
l'inseparabilité du fait du droit, et I'heresie fondée sur les mots equivoques de sens de Jansenius; mais elle ouvrit
la contestation de la foy humaine, par l'obligation qu'elle imposoit de croire le fait d'une foy humaine et
ecclesiastique”. Ibidem.

660 “Tant il est difficile de se retirer d'un malheureux engagement comme celuyla lorsqu'on y est une fois entre”.
Ibidem. p.6.

175



jesuitica um mérito exclusiva e mundanamente politico, sendo, por isso. necessario confundi-

66

los®®! novamente e “dissipar seus disfarces”%¢2. Podemos verificar, por meio desse relato, que o

esfor¢o de arquivamento — inserido no contexto da expectativa de conclusao da querela — servia
também a manutencao do estado de beligerancia, o qual persistiria para além das disputas
particulares e da fragil paz que se anunciava, haja vista a l6gica agonica que regia as produgdes
letradas do periodo e a propria estrutura discursiva em que se conformavam.

Logo nas primeiras paginas da terceira carta, Nicole pondera acerca da necessidade de

se compreender a historia, a fim de julgar corretamente o presente:

Contudo, ¢ visivel que esta maneira de ndo apoiar seus julgamentos sendo sobre o
presente estd submetida a uma infinidade de ilusdes. As coisas do mundo ndo se
manifestam a nds em cada instante sendo por algumas de suas partes que se sucedem
umas as outras, porque, sendo sucessivas, ndo subsistem juntas. E, todavia, ¢ pela
unido de todo o corpo ¢ de todas as partes que delas se deve julgar.

Ter-se-ia por vezes dificuldade em reconhecer a vitdria da Igreja sobre as heresias em
todo o seu esplendor, se a ndo se considerasse sendo em uma pequena parte de sua
duragdo, na qual ela pode ser tdo ofuscada pelas trevas dos erros, que ndo se sabe
quem tem a vantagem, se a verdade ou a mentira. O Arianismo ndo pareceu vitorioso
em Rimini, e a doutrina catdlica tdo obscurecida, que fodo o mundo, disse Sdo
Jerénimo, ficou surpreendido de se ver tornado Ariano? E mister, pois, para bem
conhecer a vantagem da Igreja sobre o erro, abragar uma maior extensio de tempo®®.

661 ““de sorte que se creu obrigado a confundir de novo os Jesuitas sobre este renovar de seus erros, para dissipar
os disfarces com os quais procuravam encobri-los”.

“de sorte qu'on se crust obligé de confondre de nouveau les jesuites sur ce renouvellement de leurs erreurs de
dissiper les déguisemens par lesquels ils tdchoient de les couvrir”. Ibidem.

662 “Foram os Jesuitas que deram ocasido a Sétima Heresia Imaginaria; porquanto, depois que os maiores Bispos
de Franga houveram claramente distinguido o fato do direito por seus mandamentos, esses Padres resolveram
envidar todos os seus esforcos a fim de os fazer dobrar por alguma Decisdo do Conselho de Estado, ou por alguma
declaragdo da Assembleia do Clero; e para isso renovaram todos os seus velhos erros da inseparabilidade do fato
e do direito, da infalibilidade do Papa nos fatos, servindo-se, todavia, de diversas estratagemas para afastar da
Corte a sombra que ela poderia tomar dessa doutrina: de sorte que se creu obrigado a confundir de novo os Jesuitas
sobre este renovar de seus erros, para dissipar os disfarces com os quais procuravam encobri-los”.

“Ce furent les Jesuites qui donnerent occasion a la Septiéme Heresie Imaginaire; car aprés que les plus grands
Evéques de France eurent clairement distingu¢ le fait le droit par leurs mandemens; ces Peres resolurent de faire
tous leurs efforts afin de les faire flétrir par quelque Arrest du Conseil d'Etat, ou par quelque declaration de
I'Assemblée du Clergé, et pour cela ils renouvellerent toutes leurs vieilles erreurs de l'inseparabilité du fait et du
droit, de l'insaillibilité du Pape dans les faits, en se servant neanmoins de diverses défaites pour oster a la Cour
l'ombrage qu'elle pouvoit prendre de cette doctrine: de sorte qu'on se crust obligé de confondre de nouveau les
jesuites sur ce renouvellement de leurs erreurs de dissiper les déguisemens par lesquels ils tachoient de les couvrir”.
Ibidem.

663 Cependant il est visible que cette maniére de n'appuyer ses jugemens que sur le présent, est soumise a une
infinité d'illusions. Les choses du monde ne se manifestent a nous dans chaque instant, que par quelques unes de
leurs partis qui s'entresuivent les unes les autres, parce qu'estant successifs, elles ne subsistent pas ensemble. Et
cependant c'est par I'union de tout le corps, et de toutes les parties qu'il en faut juger.

On auroit peine quelquefois a reconnoistre la victoire de 1'Eglise sur les hereties dans tout son éclat , si 1'on ne la
consideroit qu'en une petite partie de sa durée, dans laquelle elle peut etre tellement offusquée par les tenebres des
erreurs, qu'on ne sgait qui a I'avantage, de la verité, ou du mensonge. L' Arianisme ne parut-il pas comme victorieux
a Rimini, et la doctrine catholique si obscurcie, que tout le monde, dit S. Jerome, fut surpris de se voir devenu
Arien? 1l faut donc pour bien connoistre I'avantage de 1'Eglise sur l'erreur, embrasser une plus grande étendue de

176



Essa reflexdo nos chama a atencao pelo fato de que, aqui, o recurso a historia nao ¢
mobilizado com vistas a fornecer um aciimulo de experiéncias prévias — as quais poderiam ser
arregimentadas em entimemas —, nem mesmo como uma forma de fornecer verossimilhanca
para a exemplificagdes, como se fez comum nas querelas anteriores. O discernimento historico
¢ visto muito mais por uma logica causal, na qual o elemento precedente era tido enquanto
efeito de uma causa anterior, de onde advinha seu sentido. Assim, o autor elabora um mosaico
que encaminharia o juizo do leitor as proposi¢des tidas por verdadeiras. Para tanto, Nicole
elegeu o0 ano de 1626 como sendo o momento de inicio das controvérsias, pois teria sido nessa
data que o padre jesuita Frangois Garasse teve publicada sua obra Summa des veritez capitales
de la Religion Chrestienne. Essa obra incitou uma dura resposta do Abade de Saint-Cyran, o

qual via no escrito inaciano uma série de imposturas e de mentiras®®*

. A resposta incisiva do
abade fez com que o reitor da Sorbonne criasse uma comissao para censurar o livro de Garasse,
empreitada bem-sucedida, apesar das dificuldades, evidenciando “que ndo ¢ uma tarefa facil
censurar o livro de um Jesuita”®%. O arrolamento de Garasse nessa controvérsia serve também
como ilustra¢ao do quadro de sobreposi¢ao e de multiplicagao das querelas, uma vez que esse
jesuita foi um dos principais participantes da disputa contra Balzac.

Soma-se a esse incidente outro — igualmente capital para o inicio da querela — quando o
papa Urbano VIII enviou a Inglaterra um bispo que proibiu as ordens de tomar confissdes sem
a aprovagao prévia do prelado. Essa decisdo teria gerado uma forte animosidade entre o bispo
e a Companhia, a qual via na atitude da autoridade eclesidstica um exorbitante excesso,
disparando contra ele uma série de publicagdes®®®. Tais publicagdes, todavia, foram rebatidas

por um célebre libelo intitulado “Petrus Aurelius”, concebido como uma desforra ao bispo, a

Sorbonne e a todos os demais ofendidos pelos jesuitas, os quais foram “totalmente

temps. NICOLE, Pierre. Les imaginaires, ou letres sur [’heresie imaginaire. Volume I Contenat les dix premieres.
Par le Sr de Damvilliers. Impresso em Liege por Adolphe Beyers. 1667. p. 66.

664 “Foi no ano de 1626 que ela comegou pelo livro de um Jesuita chamado Garasse, intitulado: Suma das verdades
capitais da Religidao Cristd. O falecido Monsieur o Abade de S. Cyran, havendo nele notado um niimero prodigioso
de falsificagdes da Escritura e dos Padres, e de proposi¢des heréticas e impias, creu que a honra da Igreja exigia
dele que empreendesse a Refutagdo, ainda que sua modéstia o fizesse resolver ao mesmo tempo esconder seu
nome; como sempre o fez em seus outros livros”.

“Ce fut I'an 1626, qu'elle commenga par le livre d'un Jesuite nommé Garasse, intitulé: Somme des veritez capitales
de la Religion Chrestienne. Feu M. I'Abbé de S. Cyran y aiant remarqué un nombre prodigieux de falsifications de
'Ecriture et des Peres, et de propositions heretiques et impies, crut que I'honneur de 'Eglise demandoit de luy, qu'il
en entreprit la Refutation, quoique sa modestie le fist refoudre en méme temps cacher son nom; comme il a toujours
fait dans ses autres livres”. Ibidem. p. 67 e 68.

665 “ce n'est une entreprise facile que celle de censurer le livre d'un Jesuite”. Ibidem.

666 Ibidem. p. 70 a 71.

177



confundidos®’. Segundo Nicole, o sucesso da obra, aliado a habilidosa pena de Cyran, fez
com que muitos associassem a obra escrita sob um pseudonimo ao, entdo, abade, despertando
novamente a ira dos jesuitas, os quais langaram sobre ele e sobre os seus apoiadores tudo o que
podiam, contribuindo, desse modo, com a prisio de Saint-Cyran®®®. Durante esse evento,
chamado pelo autor de “a querela da hierarquia”®®, Antoine Arnauld publicou uma de suas
obras mais conhecidas, intitulada De La Frequente Communion (1643). Além de promover uma
defesa do abade, o livro atacava a facilidade com que os jesuitas concediam a absolvi¢ao dos
pecados na confissio, sendo esse um dos motivos da grande atragdo gerada pelos inacianos®’’.
A partir dai, os jesuitas passaram a tomar como inimigos todos aqueles que, “por sentimentos

¢ amizade”®”!

, estivessem ligados a Saint-Cyran e a Arnauld, incluindo a comunidade de Port-
Royal. Sem citar especificamente uma obra atribuida aos padres da Companhia, Nicole expds
a difamacdo sofrida por seus partidarios, acusados de serem ‘“ciranistas” e “arnaulditas”,
portanto, hereges e cismaticos®’?, formula essa responsével pela criagio do termo “jansenismo”.
Segundo o autor, esse era o modus operandi preferido dos jesuitas, razdo pela qual eles sdo
descritos nas Imaginarias como os grandes pais da heresia, pois, em seu afa em vilipendiar

adversarios, disseminavam criticas sem qualquer lastro empirico®’>.

667 “Mas essa ousadia ndo lhes foi vantajosa na sequéncia. Porquanto, atrairam para si o tdo célebre livro de Petrus
Aurelius, que defendeu os Bispos e a Sorbonne, e refutou os erros dos Jesuitas com tanta forga, eloquéncia e luz,
que a Igreja foi plenamente vingada, e os Jesuitas foram inteiramente confundidos”.

“Mais cette hardiesse ne leur fut pas avantageuse dans la suite. Car ils s'attirerent par la le livre si celebre de Petrus
Aurelius, qui defendit les Evéques et la Sorbonne, et refuta les erreurs des Jesuites avec tant de force, d'éloquence
et de lumiere, que 1'Eglise fut pleinement vengée, et les Jesuites furent entierement confondus”. Ibidem. p.72.

668 Ibidem. p. 72 a 73.

669 ““dispute de la Hierarchie”. Ibidem. p. 73.

70 Ibidem. p. 73 a 74.

71 “tous ceux qui estoient liez de sentimens et d'amitié avec luy”. Ibidem. p. 74.

672 “Para o autor, era um heresiarca, um cismatico, e um herege declarado, e eles ndo demandavam nada menos
que o sangue ¢ a vida daqueles que chamavam Ciranitas ¢ Arnaudistas [...].

Era a maneira como os Jesuitas falavam naquele tempo, que ¢ toda semelhante aquela de que falam presentemente.
E quanto a heresia desses Arnaudistas, ndo a punham em questio, reprochavam-lhes cem por uma. E como eram
todas de sua invencgao, forjavam todos os dias novas. Ndo se davam sempre ao trabalho de as colorir com algumas
passagens tiradas de seus livros. Porquanto, quando delas tinham necessidade, inventavam tanto passagens e livros
quanto heresias.”.

“Pour l'auteur, c'estoit un herefiarque, un schismatique, et un heretique declaré, et ils ne demandoient rien moins
que le sang et la vie de ceux qu'ils appelloient Cyranites et Arnaudistes [...]

C'estoit la maniere dont les Jesuites parloient en ce temps - 13, qui est toute semblable a celle dont ils parlent a
present. Et pour 1'heresie de ces Arnaudistes, ils ne la mettoient pas en question, ils leur en reprochoient cent pour
une. Et comme elles estoient toutes de leur invention, ils en forgeoient tous les jours de nouvelles. Ils ne se
mettoient pas totjours en peine de les colorer par quelques passages tirez de leurs livres. Car quand ils en avoient
besoin, ils inventoient aussibien des passages et des livres que des heresies”. Ibidem. p. 74 e 75.

673 “Apos isso, ndo se deve espantar se tinham tantas heresias a imputar a seus adversarios. Porquanto, tendo uma
resolucdo tdo firme de os tornar heréticos a qualquer prego que fosse, nao podiam deixar de encontrar dessa sorte.
Assim, viam-se surgir todos os dias alguma nova, que desaparecia em seguida, quando estava desgastada, para
ceder lugar a outra”.

“Aprés cela il ne faut pas s'étonner s'ils avoient tant d'heresies a imputer a leurs adversaires. Car ayant une
resolution si ferme de les rendre heretiques a quelque prix que ce fust, ils ne pouvoient pas manquer d'en trouver

178



E interessante notar que, até esse momento da carta, nenhuma referéncia foi feita a
querela da graga, nem sequer a figura de Jansénio e de seu Augustinus, os quais so sdo citados
quando Nicole menciona a publicagdo do padre Brisancier: Le Port Royal d'intelligence avec

674

Geneve®™. Apos tecer consideragdes sobre a querela envolvendo a autoridade do bispo de

Ypres, lemos o seguinte:

Todas essas acusacdes eram mui diferentemente importantes que aquelas que agora
formam sobre o fato de Jansé€nio. Os Jesuitas as debatiam com a mesma seguranca.
Eles tratavam, de igual modo, seus adversarios de Heresiarcas, de Heréticos, de
Sectérios ¢ de Cismaticos. Davam-lhes nomes de Seita, como lhes ddo agora®”.

A querela da graga foi descrita aqui como sendo apenas mais um desdobramento da
campanha difamatoria dos jesuitas, estando ligada a Port-Royal apenas pela ira publicitaria
daquela ordem. Nicole também descreve a querela acerca da confissdao e da absolvigao,
destacando a vitdria de Arnauld contra a casuistica dos inacianos, os quais, mesmo derrotados,
nfo viram uma diminui¢o de seus poderes temporais®’®. Somente entdo, o legado de Jansénio
¢ retomado por meio de referéncias ao surgimento da querela, desde as suas origens em Flandres
até a sua chegada a Franca, por meio da Apologie de Monsieur Jansenius evesque d'Ipre (1643),
obra que visava refutar as pregacdes do Sr. Habert, tedlogo de Paris, o qual, supostamente, teria

677

encontrado 40 erros no Augustinus®''. Apesar de claramente tomar posicao ao lado de Jansénio

de cette sorte. Aussy en voioit-on paroistre tous les jours quelque nouvelle, qui disparoissoit ensuite, quand elle
estoit usée, pour faire place a une autre”. Ibidem. p.76 a 77.

674 Ibidem. p. 78.

675 “Toutes ces accusations estoient bien autrement importantes que celles qu'ils forment maintenant sur le fait de
Jansenius. Les Jesuites les debitoient avec la méme assurance. Ils traitoient de méme leurs adversaires
d'Heresiarques, d'Heretiques, de Sectaires, et de Schismatiques. Ils leur donnoient des noms de Secte, comme ils
leur en donnent maintenant”. Ibidem. p. 79.

676 «“Ejs, Senhor, a conclusio da guerra contra os Casuistas, pela qual permanece constante que estdo eles repletos
de uma infinidade de méaximas perniciosas e impias; que, sobretudo, a doutrina da Probabilidade, que lhe ¢ a fonte,
¢ uma invengdo diabdlica; e, portanto, que o P. Ferrier, que a defendeu, e tantos Jesuitas que a sustentam, sdo
cooperadores e predicadores da serpente: 'Preedicatores serpentis’, como diz Santo Agostinho; e que, ao contrario,
aqueles que combateram os Casuistas renderam a Igreja um dos maiores servigos que os Tedlogos sdo capazes de
lhe render. Sua doutrina € ainda vitoriosa, ¢ a dos Jesuitas manchada nesta contestagdo. Mas ndo o é o mesmo das
pessoas. A grandeza do servigo que esses Tedlogos renderam a Igreja em nada diminuiu a persegui¢do que sofrem
ha tanto tempo”.

“Voila, Monsieur, la conclusion de la guerre contre les Casuistes, par laquelle il demeure constant qu'ils font
remplis d'une infinité de maximes pernicieuses et impies; que sur tout la doctrine de la Probabilité qui en est la
source, est une invention diabolique; et partant que le P. Ferrier qui I'a defendiie, et tant de Jesuites qui la
soutiennent, sont des cooperateurs et des predicateurs du serpent: Pradicatores serpentis, comme dit S. Augustin;
et qu'au contraire, ceux qui ont combattu les Casuistes, ont rendu a I'Eglise I'un des plus grands services que des
Theologiens sont capables de Iuy rendre. Leur doctrine est encore victorieuse, et celle des Jesuites flestrie en cette
contestation. Mais il n'en est pas de méme des des personnes. La grandeur du service que ces Theologiens ont
rendu a I'Eglise n'a rien diminué de la persecution qu'ils souffrent depuis si long temps”. Ibidem. p. 90 e 91.

677 “Em seguida, a disputa abriu-se em Franca pelas pregagdes de Monsieur Habert, Teologal de Paris, que acusou
publicamente em catedra o livro deste Prelado de quarenta heresias. Mas, havendo a primeira Apologia por

179



contra os jesuitas, Nicole — mais uma vez — parece tentar desassociar a querela da graca das
figuras centrais tradicionalmente associadas ao jansenismo francés, fato evidenciado pela
recusa de reconhecer a autoria da Apologie por parte de Antoine Arnauld, fugindo, portanto, a
regra das demais publicagdes citadas na carta. Outra evidéncia existente em favor dessa
considera¢do ¢ a de que o autor das Imaginaires nao cita, em momento algum, a amizade entre
Saint-Cyran e Jansénio, argumento que colocava em risco a sua tentativa de dissociagdo entre
Port-Royal e as teses do bispo de Ypres.

Pierre Nicole, em determinadas produgdes, assumiu poucos compromissos com a
doutrina da graga de Jansénio, o que poderia explicar a sua aparente negligéncia ao relatar as
ligacdes entre Arnauld e Saint-Cyran e deste tltimo com o bispo de Ypres. Todavia, ha aqui
uma estratégia elocutiva superior a afinidades pessoais. Ndo reconhecer uma unidade
doutrindria no chamado jansenismo era atacar frontalmente essa “quimera”, estabelecendo, a
partir dai, a tese de que o Unico fator de unido de agentes tao distintos era, fundamentalmente,
a sanha jesuitica de generalizar e de tipificar os seus inimigos dentro da logica da fabricagdo de
heresias. A solidariedade anti-jesuita, todavia, obrigava o autor a se empenhar na defesa do
legado de Jansénio, bem como na de seus émulos, a quem ele chama de “discipulos de Santo
Agostinho™®78,

O argumento de Nicole, assim exposto, enseja algumas consideragdes. Tal como
fartamente demonstrado, o “jansenismo”, enquanto categoria, foi uma criacdo dos jesuitas.
Contudo, na terceira carta, essa paternidade jesuitica ¢ reformulada: sdo os ataques desferidos
pela Companbhia o fator de aglutinagao ao redor do qual se constitui a comunidade “jansenista”,
bem como todos os defensores de sua causa. Mas que causa seria essa, sendo a doutrinaria ou
moral? Trata-se, sobretudo, do combate as imposturas dos jesuitas. S3o essas imposturas —
juntamente com orgulho e a cobica obstinada da Companhia — as verdadeiras iniciadoras e
mantenedores da contenda.

O restante da carta estabelece uma cronologia da querela da graca, na qual Nicole
sustentou que as cinco proposi¢oes da Sorbonne foram um ultimo esforco jesuita de imputar

uma heresia ao bispo de Ypres. Esforco em si débil, haja vista que, apos as apologias de

Jansénio um pouco lhe ensinado a moderar seu zelo, ele reduziu essas heresias ao nimero de doze, das quais
continuou a acusa-lo num livro que fez contra essa Apologia”.

“En suite la dispute s'ouvrit en France par les les predications de M. Habert Theologal de Paris, qui accusa
publiquement en chaire le livre de ce Prelat de quarante heresies. Mais la premiere Apologie pour Jansenius luy
aiant un peu appris a moderer fon zele, il reduisit ces heresies au nombre de douze, dont il continua de I'accuser
dans un livre qu'il fit contre cette Apologie”. Ibidem. p. 93 e 94.

678 “les Disciples de S. Augustin”. Ibidem. p. 94.

180



Jansénio, apenas cinco “heresias” haviam sobrado das trinta e cinco originalmente formuladas

pelo padre Cornet®”

. Além disso, o autor da carta apontou o fato de as censuras promovidas
por Inocéncio nao tocarem no cerne da Graga eficaz, motivo pelo qual, assim como eram
imaginarias as heresias, também era imaginaria a vantagem dos jesuitas®®’. O que restava, entfio,
da querela? Apenas a controvérsia entre direito e fato, questdo essa ja pacificada no seio da

Igreja, mas cujo protocolo de discordia jesuita ainda se empenhava em sustentar®!

. Aqui, ¢
possivel divisar novamente a topica da negagao da controvérsia mobilizada na querela do Santo
Espinho e, tal como naquela situacao, a nega¢ao do ponto controverso era uma retificagdo da
querela, mas, dessa vez, assumindo, dentro da tentativa de se criar um roteiro para os embates,
uma defini¢do estavel — a qual ndo seria obtida sem a capitula¢do da parte beligerante.
Reclamar a autoevidéncia da justica da causa anti-jesuita ndo garantia, contudo, a vitoria
na disputa, uma vez que os padres da Companhia eram hébeis tanto em perturbar outros

religiosos quanto em convencer os incautos. Na verdade, de acordo com Nicole, “a maior parte

das pessoas” era persuadida por suas injusti¢as, tendo em vista que os jesuitas operavam nao

67 «“A Segunda Apologia por Jansénio, que apareceu algum tempo depois, fé-lo ainda retranchar outras sete.
Porquanto Monsieur Cornet, por mais envenenado que estivesse contra o livro desse Bispo, ndo ousou, contudo,
propor sendo cinco Proposigdes a Faculdade, e ainda sem o nomear, conquanto no designio de, algum dia, fazer
recair a censura sobre seu livro”.

“La 2 Apologie pour Jansenius, qui parut quelque temps aprés en fit encore retrancher sept autres. Car M. Cornet,
quelque envenimé qu'il fust contre le livre de cet Evéque, n'osaneanmoins proposer que cing Propositions a la
Faculté, et encore sans le nommer, quoique dans le dessein d'en faire quelque jour retomber la censure sur son
livre”. NICOLE, Pierre. Les imaginaires, ou letres sur I’heresie imaginaire. Volume 1. p. 94.

680 «“Por ai, todos esses pretendidos erros dos quais se acusavam esses Tedlogos estavam inteiramente destruidos:
de quarenta, haviam vindo a doze; de doze a cinco; e de cinco a nada. Os Jesuitas ndo tinham sendo uma vantagem
imaginaria, e esses Tedlogos tinham esta vantagem real: que a doutrina da graga eficaz por si mesma era de mais
em mais reconhecida por ortodoxa em toda a Igreja”.

“Par 1a toutes ces pretendués erreurs dont on accusoit ces Theologiens estoient entierement détruites, de quarante
elles estoient venués a douze, de douze a cing, et de cinq a rien. Les Jesuites n'avoient qu'un avantage imaginaire,
et ces Theologiens avoient cet avantage réel, que la doctrine de la grace efficace par elle méme estoit de plus en
plus reconnue pour orthodoxe dans toute I'Eglise”. Ibidem. p. 97.

681 “NFo restava sendo uma dificuldade sobre o fato, a saber, se essas Proposigdes eram ou ndo de Jansénio. Mas,
como ela ndo era de nenhuma importancia, jamais pessoa alguma haveria crido que uma bagatela dessa sorte
devesse inquietar a Paz da Igreja. Ela o fez, contudo, pela paixdo cega que os Jesuitas tinham de encontrar heresias
em seus adversarios. Porquanto, vendo que todos os outros meios lhes falhavam, avisaram-se de edificar uma
heresia de nova espécie, que ndo tinha outro fundamento sendo esta questdo de fato. E foi nesse designio que
avancaram estas extravagantes proposi¢des: Que o fato era inseparavel do direito no assunto de Jansénio; e que
todos aqueles que negavam que as Proposi¢cdes condenadas estivessem no livro desse Prelado, € que assim
recusavam condena-las em seu sentido, eram heréticos”.

“Il né restoit qu'une difficulté sur le fait, sgavoir si ces Propositions estoient ou n'estoient pas de Jansenius. Il né
restoit qu'une difficulté sur le fait, scavoir si ces Propositions estoient ou n'estoient pas de Jansenius. Mais comme
elle n'estoit de nulle importance, jamais personne n'eust cru qu'une bagatelle de cette sorte eust dii troubler la paix
de I'Eglise. Elle le fit neanmoins par la passion aveugle que les Jesuites avoient de trouver des hereties dans leurs
adversaires. Car voiant que tous autres moiens leur manquoient, ils s'aviserent de bastir une heresie d'une nouvelle
espece, qui n'avoit point d'autre fondement que cette question de fait. Et ce fut dans ce dessein qu'ils avancerent
ces extravagantes propositions; Que le fait estoit inseparable du droit dans I'affaire de Jansenius; et que tous ceux
qui nioient que les Propositions condamnées fussent dans le livre de ce Prelat, et qui refusoient ainsy de les
condamner dans son sens, estoient heretiques”. Ibidem.

181



pela logica da lei de Deus, e sim pela lei do mundo, na qual prevaleciam os mais fortes,
reforcando a postulagdo de que via nos jesuitas os operadores das potestades terrestres®®?. Nao
deveria haver, porém, motivo de estranhamento aqui. Ao longo da historia cristd, a verdade

sempre foi discernida pelo pequeno grupo daqueles que entraram pela porta estreita, algo que

683

se confirma desde os primoérdios da Igreja crista®-. A perseguicdo pelos poderosos era uma

constante, a qual, juntamente com a santidade e com os milagres, marcavam o povo de Deus ao
longo das eras. Sem fazer qualquer referéncia a cura de Perrier ou a qualquer outro

acontecimento milagroso em Port-Royal, as cartas atribuem aos milagres a importante tarefa de

684 E
)

discernir a verdadeira religido de Jesus Cristo das falsas sobretudo, na décima carta que

isso fica mais evidente. Ela tem inicio com uma ponderagdo acerca do fundamento de todas as

falsas religides: a fraqueza (foiblesse) e uma razdo guiada pelo bom senso (raisonable)®’:

682 «“Concluimos, pois, Senhor, que os Jesuitas lograram éxito na disputa da Graga, como em todas as outras, a
atormentar as pessoas, o que nao ¢ coisa mui espantosa. Nao ¢ sendo o efeito natural da violéncia. A lei do mundo
¢ que o fraco sucumba sob o mais forte; e assim ndo ha lugar de ser surpreendido que um pequeno numero de
Teblogos, que nao tém para si sendo a verdade e a inocéncia, sejam acabrunhados pelos Jesuitas, isto €, por uma
Companhia de trinta mil homens, que se tem ha muito tempo tdo cruelmente encarnigado contra eles”.
“Concluons donc, Monsieur, que les Jesuites ont reiissi dans la dispute de la Grace comme dans toutes les autres,
a tourmenter les personnes, ce qui n'est pas une chose fort étonnante. Ce n'est que 1'effet naturel de la violence. La
loy du monde est que le foible succombe sous le plus fort; et ainsy il n'y a pas licu d'estre surpris qu'un petit nombre
de Theologiens, qui n'ont pour eux que la verité et I'innocence, soient accablez par les Jesuites, c'estadire par une
Compagnie de trente mille hommes, qui s'est depuis longtemps si cruellement acharnée contre eux”. Ibidem. p.
108 a 109.

683 «“Sei mui bem que esta distingdo entre a vantagem das pessoas € a vantagem da causa é assaz sutil para muitos,
que sdo grosseiros e carnais, para julgarem as coisas sendo pelo exterior e pelo ruido; e a quem ndo se fard
compreender facilmente que a causa daqueles que parecem oprimidos seja, com efeito, vitoriosa, e que a daqueles
que os oprimem seja abatida”.

“Je sais trés bien que cette distinction entre 1'avantage des gens et 'avantage de la cause est trop subtile pour
beaucoup, qui sont grossiers et charnels pour jugent des choses que par le dehors et bruit, et qu'on ne leur sera pas
aisément comprendre que la cause de ceux qui paroissent opprimez soit victorieuse en effet, et que celle de ceux
qui les oppriment soit abbatue”. Ibidem. p. 109.

684 «Os milagres e a santidade admiravel dos primeiros Cristdos ndo puderam, durante 300 anos, destruir no espirito
de uma infinidade de Pagdos essa impressdo de seus sentidos, nem persuadi-los de que pessoas que se matavam
pudessem ter a razdo a seu lado. N&o ha nada de mais comum que este raciocinio: “E perseguido™”.

“Les miracles et la sainteté admirable des premiers Chrestiens, n'ont pi durant 300 ans détruire dans l'esprit d'une
infinité de Payens cette impression de leurs sens, ny leur persuader que des gens qu'on tuoit, pussent avoir la raison
de leur costé. Il n'y a rien de plus commun que ce raisonnement: Il est persecuté”. Ibidem.

685 “Os homens tém duas qualidades que sdo sequelas de sua natureza e de seu estado neste mundo. Eles sdo fracos,
sdo racionais. Como fracos, sdo comumente incapazes de encontrar, por exame ¢ por estudo, as verdades que
necessitam de longas discussoes, ¢ que dependem de grande ntimero de principios, 0s quais cumpre reunir para
dela tirar uma conclusdo justa e verdadeira. A multidao dos conhecimentos os acabrunha; a sutileza os deslumbra.
Assim, em todas as coisas obscuras, embaragadas, e que sao afastadas dos sentidos e da imaginagao, eles se
evaporam em seus pensamentos, € se partilham em diversas seitas. Mas, como essa fraqueza nao os impede de
serem racionais, veem bem também que ndo devem escolher ao acaso suas opinides, e principalmente as da
religido, e que devem ter algum fundamento solido.

Todas as falsas religides pecaram contra uma ou outra dessas duas qualidades inseparaveis do homem. Porquanto,
ou quiseram fazer-lhe encontrar verdades obscuras por longos exames, como se ndo houvesse sido fragil; ou
quiseram conduzi-lo a verdade por uma autoridade destituida de provas e de razdes, como se nao houvesse sido
razoavel”.

“Les hommes ont deux qualitez qui sont des suites de leur nature et de leur estat dans ce monde. Ils sont foibles,
ils font raisonnables. Comme foibles ils sont communément incapables de trouver par examen et par étude les

182



A via da razado toda pura e sem o auxilio da autoridade ndo nos conduz, pois, sendo a
loucura, ou ao desespero de encontrar a verdade. Mas a segunda via, que ¢ a da
autoridade sem raz@o, nd3o nos engaja em menores egareamentos; ¢ ¢ também
propriamente a via dos impostores e dos falsos profetas. Maomé gabava-se diante
daqueles que ele abusava, que tinha comunicagdes com Deus, ¢ que um Anjo lhe
ditava seu Alcordo. Mas era razoavel cré-lo em sua palavra? Ele ndo fazia milagres;
dizia coisas ridiculas; nada se via nele que nio lhe pudesse ser comum com todos os
outros trapaceiros®®°.

Segundo o Dictionaire Universel (1690), de Antoine Fureticre, a foiblesse pode ser

)687 )688

entendida como sindnimo de abatimento (abatement)”®’ ou de baixeza (bassesse)"°°. O emprego

do termo, nos casos em que visava a uma descri¢ao das atribui¢des naturais da humanidade, era

tido como uma figura descritiva da moral ou, entdo, da natureza espiritual, pois o homem

95689

“fraco” de espirito ¢ aquele “que se deixa persuadir facilmente”®®, sendo, portanto, oposto a

virtude da fortaleza®*. J4 a traducdo de raisonable exige uma atencio especial, dado amplo
emprego do termo. Segundo Furetiére, tal palavra designa, genericamente, “aqueles que sao

2691

providos de razdo””", sendo essa, por sua vez, “a primeira poténcia da alma, que distingue o

bem do mal”%*?. Segundo a teologia agostiniana — mas ndo s6 —, a faculdade racional da alma

veritez qui ont besoin de longues discussions, et qui dependent d'un grand nombre de principes, qu'il faut retinir
pour en tirer une conclusion juste et veritable. La multitude des connoissances les accable, la subtilité les éblouit.
Ainsy dans toutes les choses obscures, embarassées, et qui font ¢loignées des sens et de l'imagination, ils
s'évaporent dans leurs pensées, et ils se partagent en diverses fectes. Mais comme cette foiblesse ne les empesche
pas d'estre raisonnables, ils voient bien aussy qu'ils ne doivent pas choisir au hazard leurs opinions, et
principalement celles de la religion, et qu'ils doivent avoir quelque fondement solide.

Toutes les fausses religions ont peché contre I'une ou l'autre de ces deux qualitez inseparables de 'homme. Car ou
elles ont voulu luy faire trouver des veritez obscures par de longs examens, comme s'il n'cust pas esté foible; ou
elles ont voulu le conduire a la verité par une autorité destituée de preuves et de raisons, comme s'il n'eust pas esté
raisonnable”. Ibidem. p. 294 ¢ 295.

686 La voye de la raison toute pure et sans 1'aide de 1'autorité ne nous conduit donc qu'a la folie, ou au desespoir de
trouver la verité. Mais la seconde voye, qui est celle de 'autorité sans raison, ne nous engage pas en de moindres
égaremens; et c'est aussy proprement la voye des imposteurs et des faux prophetes. Mahomet se vantoit devant
ceux qu'il abusoit, qu'il avoit des communications avec Dieu, et qu'un Angeluy dictoit fon Alcoran. Mais estoit - 1
raisonriable de le croire sur sa parole? Il ne faisoit aucuns miracles: il disoit des choses ridicules: on ne voyoit rien
en luy qui ne luy pust efsre commun avec tous les autres fourbes. Ibidem. p. 296.

687 FOURETIERE, Antoine. Dictionaire Universel Contenant generalement tous les mots francois ... le tout extrait
des plus excellens Auteurs anciens & modernes. Tome Premier. Paris: 1690. p. 43.

88 Ibidem. p. 225.

689 “FOIBLE, se dit figurément en Morale de 'esprit. L'homme est foible, et vain. NI ¢. Un esprit foible, qui se
lailfe aisément persuader, qui ne peut solitenir les adversitez, qui se choque, ou se scandalise facilement”.
FOURETIERE, Antoine. Dictionaire Universel Contenant generalement tous les mots francois ... le tout extrait
des plus excellens Auteurs anciens & modernes. Tome Second. Paris: 1690. p. 299.

690 “FOIBLESSE d'esprit, fignifie aussi, Inconstance, imbecillité, molesse, facilité de fe laisser aller, de croire. La
foiblesse est plus opposée a la vertu que le vice”. Ibidem. p. 300.

61 " RAISONNABLE : Qui est pourveu de raison". RAISON, f. . Entendement , premiere puifsan- ce de I'ame
qui difcerne le bien du mal , le vray d'avec le faux”. FOURETIERE, Antoine. Dictionaire Universel Contenant
generalement tous les mots frangois ... le tout extrait des plus excellens Auteurs anciens & modernes. Tome
Troisieme. Paris: 1690. p. 298.

692 "Premiere puissance de I'ame qui difcerne le bien du mal". Ibidem. p. 297.

183



se dava muito mais pelo auxilio da graga divina do que pelo esfor¢o analitico exclusivamente
humano, como fica evidenciado logo no inicio do trecho, no qual o autor critica o uso “da razao

pura”, entendia aqui como aquela que ignora os mistérios da f€, ndo alcangaveis exclusivamente

693

por nossa racionalidade®”. Desse modo, o termo ¢ empregado no sentido de explorar uma razao

humana desprovida de bom senso e de autoridade (proveniente dos milagres), incapaz de
discernir os tempos e as doutrinas, facilitando, dessa maneira, a proliferagdo de facdes e de
seitas. Postulado semelhante ¢ encontrado na Apologie pour les religieuses de Port-Royal, onde
os autores afirmam que a disposi¢cdo em perseguir as religiosas do monastério ia de encontro

“as Leis de Deus e da Igreja, ao sentimento da humanidade natural e a luz da razdo e do bom

senso”%%*, apontando para uma unifio umbilical entre esses elementos. Por esse motivo, optamos

por traduzir o termo raisonable em sua forma literal, a saber “racional” — como “bom
senso/sensato” ou “razoavel” — nos referindo a ponderagao dispensada pelo correto uso das
atribuig¢des racionais embasadas pela autoridade e pela lei divina.

Apesar da atonia humana, o Senhor, conhecedor das fraquezas naturais de sua criagao
caida, ndo os deixaria ao curso de suas proprias debilidades. Antes, j4 havia dispensado

providéncias para guia-los:

Uma das maiores marcas da verdadeira religido que JESUS CRISTO veio ensinar aos
homens ¢ o cuidado que Ele teve de evitar essas duas vias de engano, e de Se
proporcionar, todo junto, a fraqueza e a razdo deles. Ele ndo empreendeu instruir os
homens de suas regras ¢ de seus dogmas por longos raciocinios e por disputas
embaracosas. Ele ndo submeteu sua doutrina ao exame deles. Ele ndo Se deteve a
fazer ver por argumentos a falsidade das outras religides e das seitas de filosofia. Mas
também ndo quis ser crido por sua palavra. Sua vinda foi predita por um grande
nimero de Profetas, que nos dela advertiram, e que lhe marcaram o tempo e as
principais circunstancias. Ele provou por seus milagres que era Aquele que era
predito. Apos isso, Ele decidiu com autoridade soberana todas essas grandes questdes
que ocuparam os filéosofos durante toda a sua vida, sem que jamais pudessem, por
todos os seus raciocinios, encontrar a verdade. Perguntai aos filésofos em que consiste
a felicidade desta vida: eles vos remeterdo a uma infinidade de volumes que em nada
terminam®®’.

3 Ibidem.

694 "qu'elle est contraire aux Loix de Dieu & de 1'Eglise , au sentiment de I'humanité naturelle et aux lumieres de
la raison et du sens commun". ARNAULD, Antoine MARTHE, Claude de Saint. NICOLE, Pierre. Apologie pour
les religieuses de Port-Royal du Saint-Sacrement, contre les injustices et les violences du procédé dont on a usé
envers ce monastere. Premiere Partie. 1665. p. 10.

895 “Une des plus grandes marques de la vraye religion que JESUS CHRIST est venu apprendre aux hommes, est
le soin qu'il a eu d'éviter ces deux voyes d'égarement, et de se proportionner tout ensemble a leur foiblesse et a leur
raison. Il n'a point entrepris d'instruire les hommes de ses regles et de ses dogmes par de longs raisonnemens, et
par des disputes embarassées. Il n'a point soumis sa doctrine a leur examen. Il ne s'est point arresté a faire voir par
des argumens la fausseté des autres religions, et des sectes de philosophie. Mais aussy il n'a point voulu estre crii
sur sa parole. Sa veniie a esté predite par un grand nombre de Prophetes, qui nous en ont avertis, et qui en ont
marqué le temps et les principales circonstances. Il a prouvé par ses miracles qu'il estoit celuy qui estoit predit.
Aprés cela il a decidé avec une autorité souveraine toutes ces grandes questions, qui ont occupé les philosophes
pendant toute leur vie, sans qu'ils aient jamais pai par tous leurs raisonnemens en trouver la verité. Demandez aux

184



Como uma profilaxia contra a “razao pura sem autoridade” e a “autoridade sem razao”,
os milagres forneciam uma guia assertiva e discernivel pelo bom senso. Sem se aperceber dessa
realidade, um ter¢o da humanidade havia caido sob o jugo maometano, sem que qualquer razao
sobrenatural os impelisse a isso. Cristo, por outro lado, em seu ministério terrestre, ndo se
preocupou em arrazoar contra os seus adversarios, estendendo infindavelmente as suas teses.
Antes, cumpriu a profecia e realizou milagres que validavam a Sua presen¢a no mundo.

Vemos nessa passagem a retomada de um locus comum nos escritos pascalianos e
arnauldianos nos anos da querela do Santo Espinho, ou seja, o dos milagres enquanto
marcadores dos tempos e das doutrinas. Aqui, todavia, ele ocupa um lugar distinto, pois integra
um esforco de sintese, demandado pela proliferagdo de escritos, os quais acabariam, por fim,
embotando o discernimento do publico. Dessa forma, a narrativa dos milagres robustecia o
sentido dessa publicagdo, na medida em que servia como arbitrio sobrenatural nessa que ¢é
alegadamente a ultima querela. Esse argumento foi reforcado em seguida pela conclusdo do
autor, apontando a razado humana como insuficiente para compreender nao apenas as verdades
acerca da natureza divina, mas também a propria infinidade de discussdes, as quais se

multiplicavam em cada ponto da doutrina, tendendo ao infinito:

Mas que sucesso pode-se esperar nesse exame? Uma s6 questdo produz embaragos
infinitos, e ¢ a matéria de varios volumes. Um unico artigo da Trindade € capaz de
ocupar varias vidas, se for mister examinar todos os livros dos Arianos e dos
Socinianos sobre esse ponto. Quando se houvesse resolvido sobre esse artigo, ha cem

outros que cumpre examinar em seguida, e que padecem de iguais grandes
dificuldades®*®.

Até aqui, enfatizamos o carater de sintetizacdo e de arquivamento da querela para fins
de organizacdo, de disputa de termos e de sentidos. No entanto, passagens como essa
direcionam a nossa atencao para outro aspecto. A inflagdo de publicagdes, possibilitada pelos
avangos tecnoldgicos da prensa de tipo movel, havia criado uma avalanche de escritos que
potencializavam a extensao da querela, cenario ja disposto pela propria natureza complexa dos
temas em disputas. Dessa forma, os milagres ofereciam aos leitores e aos ouvintes uma espécie

de purga a dispersao reinante. Como sinal visivel emanado diretamente dos céus, satisfaziam a

philosophes en quoy consiste le bonheur de cette vie, ils vous renvoiront a une infinité de volumes qui ne se
terminent a rien”. NICOLE, Pierre. Les imaginaires, ou letres sur [’heresie imaginaire. Volume 1. p. 296.

69 “Mais quel succés peuton esperer dans cet examen? Une seule question produit des embaras infinis, et est la
matiere de plusieurs volumes. Le seul article de la Trinité est capable d'occuper plusieurs vies, s'il faut examiner
tous les livres des Arriens et des Sociniens sur ce point. Quand on se feroit resolu sur cet article, il y en a cent
autres qu'il faudroit examiner ensuite, et qui souffrent d'aussy grandes difficultez”. Ibidem. p. 301.

185



inclinagdo natural a explicagdes racionais, a0 mesmo tempo em que ndo deixavam espago para
nenhum tipo de autossuficiéncia do intelecto, pois a sua operagdo superava as proprias leis da
natureza conhecida, estando, por isso, além da compreensao humana.

Por fim, a décima carta termina com uma ponderagao negativa acerca do estado da Igreja
a época, a qual estaria cooptada pela ganancia jesuitica®’. Todavia, o autor recorda que a Igreja,
como um todo, ndo poderia ser confundida com a demora institucional em dar resposta aos
erros da Companhia, e o episcopado, principalmente na Franga, dava mostras de for¢a e de

insubmissdo ao erro®”®

. A énfase na autonomia dos bispos, dentre os quais o autor inclui os que
se recusaram a se curvar ao mandonismo do arcebispo e das cortes de Roma, sera uma tendéncia
crescente no entdo chamado “segundo jansenismo” do século XVIII, cuja bandeira maior sera

o galicismo®”.

3.3.3 Prejugés legitimes contre le jansenisme: uma historia abreviada do jansenismo

No ano de 1686, na esteira dos acontecimentos citados, ¢ publicado na cidade Imperial
Livre de Colonia — entdo integrante do Sacro Império Romano-Germéanico — o livro Prejugés
legitimes contre le jansenisme. Avec une histoire abrege’e de cette erreur depuis le
commencement des troubles que Jansenius & M. Arnauld ont causé dans le monde jusques a
leur pacification. Sua publicagdo em um territorio estrangeiro pode ser explicada pela tentativa

de ndo incorrer no rompimento da concoérdia clementina que, embasada por decisdes do

97 “QOra, 0 estado da Igreja é que nem todos os Pastores s3o santos; que todos os seus mandamentos ndo sio justos;
que a doutrina de todos os doutores ndo ¢ sd e verdadeira; que ha alguns que avangam erros perniciosos no seio
mesmo da Igreja, e que sdo tdo temerarios que os querem autorizar de seu nome; que ha sedutores e falsos profetas;
que a verdade ai é por vezes como que sufocada; que a iniquidade parece triunfar; que a palha cobre o trigo, de
sorte que se cré quase que ndo o ha”.

“Or l'estat de 1'Eglise est que tous les Pasteurs ne sont pas saints; que tous leurs commandemens ne sont pas justes;
que la doctrine de tous les docteurs n'est pas saine et veritable; qu'il y en a qui avancent des erreurs pernicieuses
dans le sein méme de 1'Eglise, et qui sont si temeraires que de les vouloir autoriser de son nom; qu'il y a des
seducteurs et de faux prophetes; que la verité y est quelquefois comme étoussée; que l'iniquité semble triompher;
que la paille couvre le froment, en forte qu'on croit presque qu'il n'y en a point”. Ibidem. p. 306 e 307.

8 «“Que se considere quais sdo os Bispos de Franga os menos suspeitos de paixdo e de interesses nos assuntos
presentes, € 0s mais exemplares em seus costumes, mais dignos de ser defensores da doutrina da Igreja, e que se
pode tomar com mais justi¢a por 6rgdos do Santo Espirito; e vé-los-4 todos unidos nesse sentimento: que € injusto
exigir a crenca do fato. Ver-se-a4 que nao se contentam de o estarem persuadidos em seu coragdo, mas que o
publicam, e de viva voz e por escrito, por seus mandamentos, por seus autos, por suas cartas, por suas instrucdes
pastorais”.

“Qu'on considere quels sont les Evéques de France les moins suspects de passion et d'interests dans les affaires
presentes, les et les plus exemplaires dans leurs meeurs, plus dignes d'estre defenseurs de la doctrine de I'Eglise, et
que 'on peut prendre le plus justement pour les organes du S. Esprit; et I'on les verra tous unis dans ce sentiment,
qu'il est injuste d'exiger la creance du fait. L'on verra qu'ils ne se contentent pas d'en estre persuadez dans leur
cceur, mais qu'ils lo le publient, et de vive voix et par écrit, par leurs mandemens, par leurs proces verbaux, par
leurs lettres, par leurs instructions pastorales”. Ibidem. p. 318 e 319.

09 DELUMEAU, Jean. Op cit. p. 133.

186



Conselho do Clero’®, proibia publicagdes dessa natureza na Franca. Levada a prensa por
Abraham du Bois, era um in-8°com 325 paginas, incluindo o prefacio. Desprovido de indicagao
de autoria, o frontispicio informa apenas que a obra foi escrita por um “Doutor da Sorbonne™.
Sylvio Hermann de Franceschi afirma que a autoria € comumente atribuida ao abade Frangois
de La Ville’"!, de quem ndo temos nenhuma noticia biografica. Apesar disso, os argumentos
apresentados em seu texto sdo favoraveis as teses jesuiticas e sublinham o protagonismo da
Companhia no combate ao jansenismo.

O texto era uma resposta satirica aos Prejugez legitimes contre les Calvinistes, cuja
autoria é reputada a Pierre Nicole’%2, tendo sido publicado em 1683, no momento em que figuras
de proa associadas ao jansenismo promoviam a ja referida campanha publicitaria contra os
calvinistas. Em sua obra, o Doutor da Sorbonne apontou como as acusacdes desferidas pelos
jansenistas aos discipulos de Calvino poderiam, sem muita dificuldade, ser mobilizadas contra
os proprios seguidores de Jansénio, aparentemente replicando a ldgica encontrada no capitulo
7, versiculos 3 e 5 do Evangelho de Mateus (e também no capitulo 6 de Lucas), no qual Cristo
teria censurado os fariseus que, estando preocupados com o “cisco” no olho de seus fiéis, nao
viam a “trave” em seus proprios olhos.

O titulo do livro ¢ bastante elucidativo em uma de suas outras funcgdes: a proposta de
elaborar uma “historie abregée” daquilo que considerava o nascimento de uma nova heresia
sendo, por isso, também uma contrapartida aos esforcos de arquivamento elaborados por Pierre
Nicole na Hérésie Imaginaire. Ja na dedicatoria, feita ao principe de Piemonte e ao Duque de
Savoia — Victor Amé II —, a pretensdo de se fazer uma histoire du Jansenisme legitimadora dos
pré-juizos (prejugés) contra o que ele chamava de partido disseminador de “novidades” fica

ainda mais evidente:

Historia do Jansenismo e os pré-juizos contra este partido, que fago aparecer sob o
augusto nome de VOSSA ALTESA REAL, daro um conhecimento suficiente da
natureza, da origem, do progresso, da decadéncia e da falsidade deste erro. Encontrar-
se-do ali luzes, as quais, ao fazerem ver toda a diformidade do verdadeiro Jansenismo,
dele dardo também um justo horror; e dissipardo, a0 mesmo tempo, as ilusdes daqueles

790 COTTRET, Monique. Op cit. p. 110.

701 DE FRANCESCHI, Sylvio Hermann. Op cit. p. 12.

702 Apesar de comumente associada a Pierre Nicole, o texto que ensejou a escrita das Prejugés legitimes contre les
Jjansenistes ¢ reputado, no prefacio, como tendo sido concebido por Antoine Arnauld. LA VILLE, Fragois de.
Prejuges legitimes contre le jansenisme. Avec une histoire abrege’e de cette erreur depuis le commencement des
troubles que Jansenius & M. Arnauld ont causé dans le monde jusques a leur pacification. Colonia: Abraham du
bois. 1688. p. XXX.

187



que por vezes se alarmam com uma quimera de Jansenismo, que ndo conhecem e que
ndo saberiam definir’®,

Ha, aqui, assim como nas cartas de Nicole, uma tentativa de se estabelecer um balanco
positivo acerca da querela, nesse caso fazendo-a pender para o lado dos jesuitas ao apontar a
evidente e pacificada impostura dos jansenistas, criando, com isso, a expectativa de conclusao
iminente da querela por meio desse texto. Assim como na dedicatoria, vemos ao longo do
prefacio o empenho em definir o jansenismo, associando-o a outras heresias e, a0 mesmo
tempo, diminuindo a sua importancia’®,

E dito sobre o jansenismo que ele poderia ser definido, essencialmente, como uma

“doutrina herética”’®

, comprovada pela adesdo de Jansénio, e depois de Arnauld, a primeira
proposi¢do condenada pela Sorbonne’®®, o que, como sabemos, era rejeitado por Arnauld. O
autor do prefacio chamou a ateng¢ao, ainda, para o fato de a sua obra pecar na profundidade das

reflexdes apresentadas, pois o intuito, nesse caso, era o de “fazer um livro que todos pudessem

703 «L'histoire du Jansenisme et les prejugés contre ce parti que je fais paroitre sous I'auguste nom de VOTRE
ALTESSE ROIALE, donneront une connoissance suffisante de la nature, de D'origine, du progrés, de la décadence
& de la fausseté de cette erreur. L'on y trouvera des lumiéres, lesquelles en faisant voir toute la difformité du vrai
Jansenisme en donneront aussi une juste horreur; et dissiperont en méme tems les illusions de ceux qui s'alarment
quelquefois sur une chimere de Jansenisme, qu'ils ne connoissent pas et qu'ils ne favroient definir”. Ibidem. p.
Dedicatoria.

704 “Quase todos aqueles que escreveram contra esses Senhores tinham assaz estudo, mas muitos careceram de
justeza de espirito. Deixaram-nos falsas ideias deste partido e deram-lhe muita vantagem por esse zelo pouco
esclarecido; porquanto as pessoas inteligentes, que conheciam o abuso de tantos falsos reproches, inclinavam-se
facilmente a crer que ndo se lhes podia fazer nenhum verdadeiro; e aquelas que tinham menos conhecimento,
crendo que todos os erros dos séculos passados estavam renovados em Port-Royal, e que estavam ocultos sob a
piedade austera e a doutrina profunda de todos os Eclesiasticos zelosos, alarmavam-se inoportunamente, tomavam
por um zelo espantado por Jansenismo tudo o que viam, e faziam parecer o partido mil vezes mais poderoso e mais
redutavel do que ndo era”.

“Presque tous ceux qui ont écrit contre ces Messieurs, avoient aslés d'étude, mais plyusieurs ont manque de justesse
d'esprit. IIs nous ont laisse de fausses idées de ce parti et lui ont donne' beaucoup d'avantage par ce zéle peu éclaire’;
car les personnes intelligentes que connoissoient I'a- bus de tant de faux reproches, se portoient facilement a eroire
qu'on ne leur en pouvoit faite de veritables; et celles qui avoient moins de connoissance, croiant que toutes les
erreurs des siécles passés étoient renouvellées dans Port-Royal , et qu'elles étoient cachées sous la piete' austére et
la doctrine profonde de tous les Ecclésiastiques z€1¢s, s'alarmoient mal a propos, prennoient par un zéle essarouché
pour Jansenisme tout ce qu'elles voioient, et faisoient paroitre le parti mille fois plus puissant et plus redoutable
qu'il n'étoit pas”. Ibidem. p. XXII.

705 “doctrine heretique”. Ibidem. p. L1.

706 “Encontra-se também ocasido de convencer de ma-fé no direito os defensores de Jansénio, fazendo-lhes ver,
pelos proprios termos de Jansénio e de Monsieur Arnauld, que eles sustentam a primeira proposi¢cao condenada.
Somos concisos em tao grande abundancia de matérias, porquanto se quis fazer um livro que todo o mundo pudesse
ler facilmente, e tirar o fruto que se espera desta obra, que ¢ de prevenir felizmente toda sorte de pessoas contra os
artificios dos Jansenistas”.

“On trouve aussi occasion de convaincre de mauvaise foi dans le droit, les défenseurs de Jansenius, en leur faisant
voir par les propres termes de Jansenius et de M. Arnauld, qu'ils sottiennent la premiére proposition condamnée.
On est concis dans une si grande abondance de matiéres, parce qu'on a voulu faire un livre que tout le monde pt
lire facilement, et tirer le fruit qu'on attend de cet ouvrage, qui est de prévenir heureusement toute sorte de
personnes contre les artifices des Janfenistes”. Ibidem. p. XXXII.

188



ler facilmente”’?’

, fato perceptivel pelo formato compacto. Essa escrita, aparentemente
concebida para um amplo consumo, era um convite aqueles de maior “lazer, ajuda e
iluminacao” do que o proprio autor, para que assumissem o encargo de elaborar um compéndio
mais detalhado — afinal, previa-se que tal disputa seria considerada, no futuro, como ‘“a maior
parte da historia eclesidstica do nosso século”’®. Devemos encarar tais declaragdes como uma
acao que buscava chancelar o valor dessa intervencao no futuro. Assim como as querelas contra
0s arianos, os montanistas, os albigenses e tantos outros hereges ao longo da historia produziram
santos protagonistas, de igual modo os jesuitas se imortalizariam como os sustentaculos da fé
no século XVII contra os hereges da vez.

Por fim, ha ainda, no prefacio, uma retomada da critica a proliferacdo excessiva de
escritos — o que justifica o esforco de sintese empreendido, tanto mais porque os textos
jansenistas gozaram de uma divulgacio significativamente maior do que a de seus oponentes’®.
Na conclusdo da se¢ao, La Ville dispensou conselhos para dois grupos de cristios: aqueles que
combatiam os erros de Jansénio e aqueles que defendiam seu legado. Para os primeiros, era
necessario ter em mente que, apesar de arruinado, o jansenismo poderia facilmente se levantar
e, por isso, demandava-se deles cautela e vigilancia’!®. Ja para o segundo grupo, o autor os
exorta a deposi¢ao das armas, demonstrada por meio da assinatura do formulario sem nenhum

tipo de reservas, principalmente naquilo que tocava a questao de direito e de fato, com pena de

serem apartados da Igreja, caso ndo o fizessem’'!:

07 ““qu'on a voulu faire un livre que tout le monde pit lire facilement”. Ibidem. p. XXXIIL.

708 “Cependant j'espere que mon travail ne sera pas tout - a - fait inutile dans sa briévete ; et que ceux qui hiront
céc Ouvrage , seront satisfaits d'apprendre sans beaucoup d'étude , tout ce qui s'est passe ' de confiderable dans
une dispute , qui sera la plus grande partie de I'histoire Ecclesiastique de nostre siécle.”. Ibidem. p. XXXV.

709 “Todas as obras publicadas para a defesa de Jansénio estdo nas mios de todo o mundo, ¢ previnem todos os
dias os espiritos em favor de seus discipulos. Os escritos, ao contrario, dos Tedlogos opostos sdo pouco conhecidos,
e mesmo tdo dispersos, que a custo se os encontra. Era, pois, a proposito ajuntar em um pequeno volume o que
pode ser alegado de mais forte e de mais consideravel para a defesa dos julgamentos da Igreja”.

“Tous les ouvrages publiés pour la défense de Jansenius font entre les mains de tout le monde, et préviennent tous
les jours les esprits en faveur de fes disciples. Les écrits au contraire des Théologiens opposés font peu connus, et
méme tellement dispersés, qu'on a peine a les trouver. Il étoit donc a propos de ramasser dans un petit volume, ce
qui peut étre allegue de plus fort et de plus considerable, pour la défense des jugemens de I'Eglise”. Ibidem. p.
XXIX.

710 “Quoi - que le Janfenifme foit prefque ruine ' il peut facilement fe relever”. Ibidem. p. XLII.

"I «“Respondo, pois, distintamente, que se os discipulos de Jansénio nido condenam de boa-fé as cinco proposi¢des
em todos os sentidos condenados, deve-se portar na Igreja Romana o mesmo julgamento deles que de Lutero e de
Calvino, e eles mesmos ndo ousariam exteriormente discordar disso. Se contestam apenas o fato, ou o contestam
de viva voz, ou por escrito, e entdo faltam a esse siléncio respeitoso que prometem, e cometem uma irreveréncia
notavel contra os julgamentos da Igreja, a qual, seguramente, ndo pode ser desculpada de pecado mortal: Ou entdo
guardam o siléncio, mas ndo querem submeter interiormente seu julgamento, e, nesse caso, digo ousadamente e
sem tremer que sdo temerarios, rebeldes e desobedientes a Igreja universal, a qual tem direito sobre nossos
espiritos, tdo bem quanto sobre nossas palavras e nossos escritos”.

“Je répons donc nettement, que si les disciples de Jansenius ne condamnent pas de bonne foi les cinq propofitions
dans tous les sens condamnés, 1'on doit porter dans I'Eglise Romaine le méme jugement d'eux que de Luther & de

189



Digo, ademais, que ndo se pode positivamente convencer de heresia Monsieur
Arnauld e seus amigos, porquanto declaram que condenam as cinco proposi¢cdes em
todos os sentidos condenados: mas que sdo legitimamente suspeitos de heresia. Pois,
por que defenderiam eles com tanta obstinac¢do o livro de Jansénio, se ndo tivessem
designio de renovar a doutrina herética que ele contém? De que utilidade pode jamais
ser & Igreja essa questdo de fato separada do direito?”'?

Havia, portanto, esperanca para os jansenistas que, apesar da violenta admoestacao, ndo
poderiam, aquela altura, serem considerados plenamente hereges, tendo em vista a rejei¢ao
nominal as cinco proposicoes. Esse “novo dogma” encontrava-se, nessa conjuntura, em um
estado de “suspeita de heresia”, cenario que, reclama o autor, estava prestes a mudar, pois ja se
consolidava entre o Papa e os concilios gerais a disposi¢cdo de relegar Jansénio ao rol dos

heresiarcas:

Que se lembrem de que cada seita teve em seu tempo a graga da novidade antes de ser
encarregada, aos olhos de todo o mundo, do horror da heresia, ¢ que se persuadam de
que em pouco tempo a Igreja Romana pora, do consentimento de todo o mundo,
Jansénio na lista dos outros heréticos, porquanto ja vemos as Constituicdes dos Papas
impressas com os Concilios gerais tidos contra os heresiarcas’">.

Como explicado no primeiro capitulo, a simples existéncia da controvérsia, nos termos
em que se manifestava no seio da Igreja, ja era, por si s6, um indicativo de ndo ruptura total,
pois contra os hereges propriamente ditos era empregada ndo s6 a violéncia da pena, mas
também da espada. Recapitular as querelas passadas e transmitir a questao de direito e de fato
um papel decisorio era uma forma de prolongar a querela em tempos de paz.

Passando para as consideragdes acerca do texto das Préjugés, cabe observar que ele era

composto por vinte e quatro capitulos, dos quais os quatro primeiros se ocupavam em elaborar

Calvin, & ils n'oseroient euxmémes en disconvenir extérieurement. S'ils ne contestent que le fait, ou ils le
contestent de vive voix, ou par écrit, & alors ils manquent a ce filence respectueux qu'ils promettent, & commettent
une irreverence notable contre les jugemens de I'Eglise , qui assurement ne peut étre excusée de peché mortel: Ou
bien ils gardent le silence, mais ne veu lent pas soumettre intérieurement leur jugement, & en ce cas je dis
hardiment & sans trembler, qu'ils sont temeraires, rebelles , & desobéissans a I'Eglise universelle, laquelle a droit
sur nos esprits , aussibien que sur nos paroles, & nos écrits”. Ibidem. p. XLIX.

"2 Je dis de plus, qu'on ne peut positivement convaincre d'héresie M. Arnauld & ses amis, puis qu'ils déclarent,
qu'ils condam nent les cinq propositions dans tous les sens condamnés: mais qu'ils font légitimement suspects
d'héresie. Car pourquoi défendroient - ils avec tant d'obstina- tion le livre de Jansenius, s'ils n'a- voient dessein de
renouveller la doctrine heretique qu'il contient? de quelle utilite' peut jamais étre a 1'Eglise cette queftion de fait
separée du droit? /bidem. p. LI.

13 Qu'ils se souviennent que chaque secte a eu dans son tems la grace de la nouveauté avant que d'étre chargée
aux yeux de totit le monde de de I'horreur de I'héresie, et qu'ils soient persuadés que dans peu de tems 1'Eglise
Romaine mettra, du consentement de tout le monde, Jansenius dans la liste des autres héretiques, puisque nous
voions déja les Constitutions des Papes imprimées avec les Conciles generaux tenus contre les héresiarques.
Ibidem. p. LV e LVIL.

190



uma breve histéria da controvérsia contra Jansénio e seus seguidores, sendo os outros vinte
voltados a responder, capitulo a capitulo, as Prejugez legitimes contre les Calvinistes, bem
como outros escritos atribuidos aos seguidores de Jansénio. Nas primeiras paginas do capitulo

um, o autor definiu o jansenismo da seguinte forma:

A graga de Jesus Cristo, nosso Salvador, tem sido, em todos os séculos, um abismo
fatal para os espiritos temerarios e presuncosos, que demasiado quiseram penetrar-lhe
o mistério. Alguns se revoltaram contra o império soberano da Graga, para sustentar
a liberdade do homem; outros arruinaram o franco-arbitrio do homem, para defender
a autoridade onipotente da Graga do Salvador. Aqueles formaram varios grandes e
formidaveis partidos que foram, enfim, inteiramente destruidos: estes tiveram
sectarios mais opiniaticos e em maior numero, dos quais parece que a Igreja ainda ndo
triunfou perfeitamente [...].

Porquanto, ainda que se tivesse motivo de esperar que aqueles que se intitulam com
os nomes veneraveis de fiel e de Catélico ndo ousassem mais atacar o livre-arbitrio
apos as decisdes claras e precisas do ultimo Concilio Ecuménico reunido contra
Lutero e Calvino; contudo, Tedlogos, que querem passar por ortodoxos, e que seriam
dignos de louvor e de estima, se tivessem tanta docilidade e humildade cristd quanta
tém de luzes e de capacidade, empreenderam renovar um erro tantas vezes condenado.
Sem se separarem inteiramente da Igreja Romana, dilaceraram seu seio e alteraram a
pureza de sua fé. O disfarce, a cabala, a erudicdo, a facilidade de bem escrever, o
pretexto da piedade, a aparéncia da austeridade, a moral severa, a obstinacdo
assombrosa das Virgens tolas que esses Senhores engajaram em seu partido, os nomes
brilhantes de graga toda-poderosa e vitoriosa; cem outros artificios teriam seduzido
um grande numero de espiritos amantes da novidade: se a autoridade dos Papas, dos
Bispos, da Sorbonne e das outras Universidades Catdlicas, junta a dos Reis e dos
Principes que fizeram executar seus santos decretos, ndo houvesse extinguido um fogo
que ameagava a Igreja de um grande incéndio”!4.

Conforme a descricdo do autor, o fio condutor que define, fundamentalmente, o
jansenismo era a doutrina da graga elaborada por Jansénio, a qual teria sido deturpada e emulada
de forma incorreta a partir dos escritos do Santo de Hipona. Tal defini¢do, aparamente trivial,

nos parece hoje familiar, pois €, frequentemente, ao redor da doutrina da graca de Jansénio que

714’ A grace de Jesus - Christ ndtre Sauveur, a été dans tous les siécles un abime fatal pour les estprits temeraires
et presomptueux, qui en ont trop voulu penetrer le mystere. Quelques-uns se sont revoltés contre I'empire souverain
de la Grace, pour sofitenir la liberté de I'homme; d'autres ont ruiné le franc - arbitre de 'homme, pour défendre
l'autorité toute - puislante de la Grace du Sauveur. Ceux - 1a ont formé plusieurs grands et redoutables partis qui
ont enfin été entiérement détruits: ceuxci ont eu des sectateurs plus opiniatres et en plus grand nombre, dont il
semble que 1'Eglise n'ait point encore parfaitement triomphé [...]

Car quoi qu'on et sujet d'espérer que ceux qui intendant aux noms vénérables de fideéle et de Catholique,
n'oseroient plus attaquer le libre arbitre apres les décisions claires et précises du dernier Concile Oecuménique
assemblé contre Luther et Calvin; cependant des Théologiens, qui veulent passer pour orthodoxes, et qui seroient
dignes de louange et d'estime, s'ils avoient autant de docilité et d'humilité chrétienne qu'ils ont de lumiéres et de
capacité, ont entrepris de renouveller une erreur tant de fois condamnée. Sans se séparer entiérement de 1'Eglise
Romaine, ils ont déchiré son sein et altéré la pureté de sa foi. Le déguisement, la cabale, 1'erudition, la facilité de
bien écrire, le pretexte la pieté, laapparence de l'austerité, la morale severe, I'obstination effroiable des Vierges
solles que ces Messieurs ont engagé dans leur parti, les noms éclatans de grace toute puissante et victorieuse; cent
autres artifices avroient seduit un grand nombre d'esprits amateurs de la nouveauté: si l'autorité des Papes, des
Evéques, de la Sorbone, et des autres Universités Catholiques, jointe a celle des Rois et des Princes qui ont fait
executer leurs saints decrets, n'avoit éteint un feu qui menacoit I'Eglise d'un grand embrasement. /bidem. p. 1 a 3.

191



se define na historiografia o assim chamado “primeiro jansenismo”’!>. Todavia, conforme
vimos nas obras de Nicole e de Arnauld, ndo havia, sob sua otica, qualquer elemento que
justificasse tal imputagdo — nem mesmo a autoridade de Jansénio. Era a oposicao e a malicia
inacianas que reduziam tudo ao rotulo de heresia, o verdadeiro fator aglutinador dessa
“quimera”. Diante disso, ¢ imperioso constatar que, de certa forma, prosperou entre os
historiadores do cristianismo Ocidental seiscentista o paradigma interpretativo dos jesuitas,
muito mais do que o “jansenista”, constatacao essa evidenciada residualmente pelo proprio uso
do termo “jansenismo”. Como propomos, o jansenismo pode, em parte, ser explicado pela
emulagdo das teses expostas pelo bispo de Ypres em seu Augustinus, algo certamente valido
para Arnauld e para algumas outras figuras ligadas a Port-Royal, porém menos aplicavel a
Nicole — para ndo falar de Quesnal. Assumir essa proposi¢do incita uma pergunta fundamental,
ainda que ndo estejamos em condicdes de desenvolvé-la nesta tese: quando a historia
eclesiastica pacificou a ideia de que o jansenismo se define mediante uma doutrina acerca da
graca? A resposta, provavelmente, nos conduziria a compéndios de historia eclesidstica do
século XVIII e XIX, nos quais, possivelmente, a interpretacdo jesuitica encontrava maior eco.
Poderd, ainda, conduzir-nos ao século XX, quando o tema passou a ocupar lugar no espago
académico.

Importa, sobretudo, nao perder de vista que a constru¢do de um jansenismo doutrinal,
chamemos assim, era peca chave no esfor¢o de arquivamento promovido pela Companhia e por
seus aliados, pois criava para os seus adversarios uma unidade passivel de condenagdo e de
censuras institucionais, visto que a heresia, por definicao, s6 poderia ser concebida como uma
contrafagdo a uma outra doutrina e esta seria, por sua vez, ortodoxa e eternamente verdadeira.
Para isso, era necessario dar conta da questao da graca como estando resolvida antes mesmo da
elaboracgdo das teses de Jansénio, algo perceptivel no trecho acima, no qual o autor situa as
disputas acerca da graga como tendo sido encerradas no “altimo concilio ecuménico”, visando,
com isso, a dar a questdo um status de resolugdo. Jean Delumeau, por outro lado, aponta
justamente a imprecisao do texto final elaborado pelo Concilio de Trento como um dos fatores
que permitiu o ressurgimento teses no seio da Igreja que tendiam a majorar o poder da graga

divina em detrimento da livre agéncia humana’'®.

\

Outro ponto digno de nota ¢ que o doutor da Sorbonne dispensou algumas paginas a

explicitacdo das relagdes pessoais entre o bispo de Ypres e as figuras de proa associadas a

15 Ou seja, refere-se ao primeiro grupo de tedlogos e de fiéis que, ainda apegados as proposigdes de Cornélio
Jansénio, sustentam que foram abertas as teses da Graga eficaz, conforme definidas no Augustinus.
16 DELUMEAU, Jean. Op cit. p. 120.

192



abadia de Port-Royal — como a amizade entre Jansénio ¢ o Abade de Saint-Cyran, durante a
estadia do bispo na cidade de Paris. Trata-se de uma informagado ausente na sintese elaborada
por Nicole em sua terceira carta’!’. La Ville se aprofundou ainda na biografia de Jansénio,
ressaltando o fato de que, por duas vezes, o bispo de Ypres esteve na Espanha, onde teria escrito
seu Mars Gallicus, texto reputado como “antifrancés”, pois acusava aquele reino de todos os
crimes imagindveis em toda a Europa’'®. Suas disposi¢des antifrancesas, contudo, ndo se
comparam ao mal causado pela publicagdo post-mortem do Augustinus Jansenii (¢ a primeira
vez que vemos o livro com essa grafia), sua obra prima, responsavel por trazer “tantas
tempestades a Igreja”’!°. Teria sido nela que Jansénio espalhou “todo o veneno de sua heresia,

sob o veneravel nome do incomparavel Doutor da Graga”’?°. Nela, também, o prelado teria

17 “Ele [Jansénio] veio em seguida a Paris, onde subsistiu por longo tempo em qualidade de simples preceptor. Ai
conheceu Jean Hauranne du Verger, Baionés, Abade de Saint-Cyran, e com ele concertou o projeto de sua heresia.
Havendo retornado a Lovaina, foi eleito Professor de Teologia, e o escolheram em seguida para explicar a Santa
Escritura”.

“Il vint ensuite a Paris, ou il subsista assés longtems en qualité de simple precepteur. Il y connut Jean Hauranne du
Verger, Bayonnois Abbé de Saint Cyran, et il concerta avec lui le projet de son heresie. Etant retourné a Louvain,
il fut el Professeur en Théologie, et on le choisit ensuite pour expliquer la Sainte Ecriture”. LA VILLE, Fragois
de. Prejugés legitimes contre le jansenisme. Avec une histoire abrege’e de cette erreur depuis le commencement
des troubles que Jansenius & M. Arnauld ont causé dans le monde jusques a leur pacification. Colonia: Abraham
du bois. 1688. p. 4.

Cabe destacar que em outros capitulos como, por exemplo, no terceiro, essas relagdes sdo expandidas para outros
agentes, como ¢ o caso de Arnauld, cuja familia é acusada de sustentar um 6dio antigo aos jesuitas: “Este Monsieur
Arnauld, digo, ¢ irmdo de Monsieur o Bispo de Angers e tio de Monsieur de Pompone, que exerceu em Franga,
durante varios anos, o cargo de Ministro e Secretario de Estado para os Negocios Estrangeiros. A aversido aos
Jesuitas € antiga na familia, e resta-nos ainda um pleito célebre, cheio de invectivas contra a Sociedade, que um
certo Monsieur Arnauld Advogado pronunciou perante o Parlamento de Paris. Mas aquele de quem falamos reuniu
em si tudo o que a malignidade, o espirito de singularidade, de sedicdo e de cabala, um natural inquieto e
melancélico, um fundo inesgotavel de presuncdo e de vaidade podem inspirar de aversdo ndo somente contra os
Jesuitas, mas ainda contra todos aqueles que ndo se apegaram cegamente a seus sentimentos. Ele é o digno pupilo
do Abade de Saint-Cyran, como o Abade de Saint-Cyran era o digno confidente de Jansénio”.

“Ce M. Arnauld , dis je , est frére de M. 1'Evéque d'Angers et oncle de M.de Pompone qui a exercé en France
pendant plusieurs années la charge de Ministre et Secretaire d'Etat pour les affaires étrangéres. La haine pour les
Jesuites est ancienne dans la famille, et il nous reste encore un plaidoier celebre plein d'invectives contre la Société,
qu'un M. Arnauld Avocat a prononcé devant le Parlement de Paris. Mais celui dont nous parlons a recueilli en foi
tout ce que la malignité , I'esprit de singularité, de sedition et de cabale, un naturel inquiet et chagrin, un fonds
inépuisable de presomption et de vanité peuvent inspirer de haine non seulement contre les Jesuites, mais encore
contre tous ceux qui ne se sont pas attachés aveuglément a ses sentimens. Il est le digné élevé de 'Abbé de Saint -
Cyran, comme I'Abbé de Saint - Cyran étoit le digne confident de Jansenius”. Ibidem. p. 24 e 25.

718 “Ele compds um livro, a que chamou Mars Gallicus, no qual dilacera impiedosamente a reputagdo da Franga,
e lhe imputa todos os males que t€ém desolado a Europa desde varios séculos”.

“Il composa un livre, qu'il appella Mars Gallicus, dans lequel il déchire impitoiablement la reputation de la France,
et lui impute tous les maux qui ont desolé I'Europe depuis plusieurs siccles”. Ibidem. p. 4.

719 “Sua obra mais famosa, a qual dedicou os melhores anos de sua vida, que foi impressa logo apds sua morte e
que posteriormente provocou grandes tempestades na Igreja, € o livro que ele chamou de Augustinus Jansenii”
“Son ouvrage favori , auquel il don- na les meilleures années de la vie , qui a été imprimé peu de tems aprés fa
mort , et qui enfuite a excite de fi grandes tempétes dans I'Eglife , elt le livre qu'il a appellé Auguftinus Jansenii".
Ibidem. p. 5.

720 “E neste grande volume que ele espalha todo o veneno da sua heresia, sob o ilustre e veneravel nome do
incomparavel Doutor da Graga”.

“C'est dans ce gros volume, qu'il répand tout le venin de son héresie, sous le nom illustre et venerable de
l'incomparable Docteur de la Grace”. Ibidem.

193



eleito Molina como o seu grande inimigo, o qual, juntamente com outros escolasticos de sua
época, sdo acusados de semi-pelagianismo’?'. Nas paginas seguintes, o autor recorda o fato de
as teses molinistas, apesar de duramente contestadas pelos dominicanos, jamais terem sido
condenadas pela Igreja, ainda que o mesmo ndo pudesse se dizer em relagdo ao livro de
Jansénio. Enquanto um balango acerca da historia das disputas, ndo bastava apenas
desmoralizar a autoridade de Jansénio; era necessario também exaltar a de Molina, cuja forga
era revigorada na medida em que iam sendo expedidas as condenagdes papais contra as cinco
proposigoes.

Como era de se esperar, as disputas do presente também estavam sob escrutinio do
doutor da Sorbonne. Na medida em que figuras como Nicole, ¢ depois Quesnal, se
aproximavam das postulacdes tomistas, mostrava-se pertinente elucidar as divergéncias entre
Jansénio e os dominicanos, artificio levado a cabo mediante a afirmacdo de que o bispo de
Ypres combatia a tese da graca necessaria, ao contrario do que era difundido pelos jansenistas
de seu tempo, a fim de ganhar a adesdo dos filhos de Sio Dominique’??.

Por fim, na conclusao do primeiro capitulo, o autor cita um suposto testamento em que
Jansénio, meia hora antes de sua morte, haveria condicionado a publicacdo de sua obra magna
a aprovagdo da Igreja, vontade essa desrespeitada por seus sucessores’?>. O que segue entre os
capitulos dois e quatro ¢ uma sintese das controvérsias ocorridas até o0 momento da instauragao
do formulério por parte do arcebispo de Paris. No capitulo quarto, Port-Royal aparece pela
primeira vez, no qual sdo destacadas as relagdes entre a abadia, Saint-Cyran e a familia Arnauld.

Ao contrario do que ocorreu na época da campanha do Santo Espinho, as freiras ndo sdo

721 “Ele trata sem cessar de semipelagianos os Escolasticos de seu tempo; e entre aqueles, Molina é o grande
adversario que ele quis combater, porquanto, para o fim do século passado, esse Jesuita Espanhol havia publicado
um livro da concérdia do livre-arbitrio com a graga”.

“Il traitte sans cesse de demi-Pelagiens les Scholastiques de son temps; et entre ceux-la Molina est le grand
adversaire, qu'il a voulu combattre, parce que vers la fin du siécle passé ce Jesuite Espagnol avoit publi¢ un livre
de la concorde du libre-arbitre avec la grace”. Ibidem. p. 5 e 6.

722 “Ele elevou sua graca necessaria sobre as ruinas de nossa liberdade, e conquanto a Congregagdo de Auxiliis
unicamente tenha parecido favorecer a graga prederminante dos Dominicanos, que este Bispo combate ele mesmo
em varios lugares de sua obra, seus discipulos quiseram fazer crer aos simples e aos ignorantes que ela havia estado
prestes a estabelecer a graca necessaria que seu Mestre em seguida publicou na obra de que falamos™.

“Il a élevé sa grace necessitante sur les ruines de notre liberté, et quoi - que la congregation de auxiliis, ait
uniquement semblé favoriser la grace prédéterminante des Dominiquains que cét Evéque combat lui- méme dans
plusieurs endroits de son ouvrage, ses disciples ont voulu faire croire aux simples et aux ignorans, qu'elle avoit été
préte d'établir la grace necessitante que leur Maitre a ensuite publiée dans I'ouvrage dont nous parlons”. Ibidem. p.
8.
723 “Ele fez, meia hora antes de sua morte, um Testamento expresso para o submeter ao julgamento da Santa Sé,
que se pds no comego do livro e que € a propdsito inserir aqui em latim e em francés para satisfazer a curiosidade
de meu Leitor”.

“Il fit demi heure avant sa mort un Testament exprés pour le soumettre au jugement du Saint Siege, qu'on a mis au
commencement du livre et qu'il est a propos d'inserer ici en latin et en Frangois pour satisfaire la curiosité de mon
Lecteur”. Ibidem.

194



poupadas, pois a sua obstinagdo em ndo assinar o formulario derivava da heranga jansenista de
seu mentor, Saint-Cyran’**, e, por extensdo, de Antoine Arnauld — descrito como ainda mais

725

culpado do que elas’*”. Apds avaliar o estado de rebeldias desse “partido”, o autor discorre

sobre como a memoria desses fiéis seria legada ao futuro:

Quando aqueles que vierem apo6s nos julgarem a sangue-frio um Tedlogo, que levou
Religiosas a morrer sem Sacramentos e em excomunhdo, para defender Jansénio, a
quem todos os Prelados haviam condenado, eles ndo terdo assaz anatemas para
repudiar sua memoria, ¢ ndo crerdo que nosso século péde encontrar especiosas as
més razdes pelas quais ele ensaiou justificar uma tdo detestavel conduta’®,

O objetivo do percurso historico feito ao redor da querela contra os jansenistas € exposto
aqui de forma bastante clara. Na medida em que se apresentavam como intérpretes legitimos
da historia das controvérsias, revestidas aqui da milenar disputa entre a verdade e o erro, esses
autores dispensavam a cada agente envolvido os seus respectivos lugares. De um lado, uma
Companhia zelosa da verdade catolica, tendo consigo reis piedosos e até a corte romana; do
outro, um partido cujas origens eram antifrancesas e acumulavam sobre si um historico de
desobediéncias e adesdo a doutrinas ja pacificamente condenadas. Tudo isso estava sob
contestagdo, ¢ verdade, mas, como agao publicitaria, o horizonte de expectativa transcendia em
muito o estado de impasse do presente. O juizo acerca da memoria ndo era uma prerrogativa
deixada aos catolicos do futuro — era um dever cristao do presente.

Para além das passagens dedicadas propriamente ao arquivamento da controvérsia, nos

interessa um elemento presente no capitulo dez, no qual o Doutor da Sorbonne retomou as

724 “Em nenhum lugar se encontrou tanta resisténcia e obstinagio como entre as Religiosas de Port-Royal. O Abade
de Saint-Cyran havia sido Diretor deste Mosteiro. A Madre Angélica, a Madre Inés, e quantidade de outras parentes
de Monsieur Arnauld eram ali Religiosas, e elas eram todas conduzidas por esse Doutor, ou por Eclesiasticos de
seu partido”.

“On ne trouva nulle part, tant de resistance et d'obstination, que parmi les Religieuses de Port-roial. L'Abbé de
Saint - Cyran avoit été Directeur de ce Monastére. La Mére Angelique, la Mére Agnes, et quantité d'autres parentes
de M. Arnauld y étoient Religieuses, et elles étoient toutes conduites par ce Docteur, ou par des Ecclésiastiques de
son parti”. Ibidem. p. 37.

725 «“Assim, Monsieur Arnauld assinalou-se no Cristianismo. Assim, este Doutor, que se faz passar por Catolico
zeloso, engajou em seu cisma € em seu erro pobres mogas menos culpadas que ele, mas assaz culpadas para nao
deixar nenhuma esperanca de se salvar. Assim, ele se fez célebre no mundo e se acreditou em seu partido. O tempo
nao mudou este Diretor infiel e estas filhas rebeldes”.

“Ainsi M. Arnauld s'elt signalé dans le Christianisme. Ainsi ce Docteur qui fait le Catholique z¢1¢ a engagé dans
son schisme et dans son erreur de pauvres filles moins coupables que lui, mais assés coupables pour ne laisser
aucune espérance de leur salut. Ainsi il s'est rendu celebre dans le monde et s'est accredité dans son parti. Le tems
n'a point changé ce Directeur infidéle et ces filles rebelles”. Ibidem. p. 39.

726 Quand ceux qui viendront aprés nous jugeront de sang froid un Théologien, qui a porté des Religieuses a mourir
sans Sacremens et dans I'excommunication, pour défendre Jansenius, que tous les Prelats avoient condamné, ils
n'auront pas assés d'anathémes pour flétrir sa memoire, et ils ne croiront pas que notre siécle ait p trouver
specieuses les méchantes raisons, par lesquelles il a essai¢ de justifier une si detestable conduite. /bidem. p. 40.

195



discussdes acerca do milagre do Santo Espinho. O texto visava a dar resposta ao capitulo cinco
das Prejuges legitimes contre le Calvinisme, em que Nicole acusava os calvinistas de nao
possuirem nenhum tipo de vocagdo extraordinaria. Essa peti¢do despertou severa contestagao
de La Ville que entendia estar ai subentendida a ideia de que os jansenistas, ao contrario dos
seguidores de Calvino, possuiam, entdo, um chamado especial, como podemos ver na

introducao do capitulo:

No capitulo quinto ele mostra que os pretendidos Reformadores ndo tiveram misso
extraordinaria alguma. E eu ndo creio que seja fora de proposito fazer ver também que
os discipulos de Jansénio ndo tiveram vocacdo extraordinaria alguma. Porquanto,
encontro que o tradutor das Cartas ao Provincial, que tomou o nome de Venderokins,
publica com uma confianga espantosa um pretendido milagre que ele diz ter sido feito
em Port-Royal na pessoa de uma jovem Donzela pensionista nesse Mosteiro. E em
sua terceira nota sobre a décima sexta carta ao Provincial que ele quer informar a toda
a terra da protegdo extraordinaria que Deus da as pessoas de seu partido, as quais, diz
ele, sdo oprimidas pela violéncia dos homens’’.

Chama ateng¢@o, em um primeiro momento, o fato de o assunto ser introduzido por meio
de uma digressdo, a qual, deixando de lado os argumentos propriamente expostos no capitulo
cinco da obra jansenista, buscava em uma nota de rodapé da edicao latina das Provinciales uma
referéncia ao acontecimento milagroso de Port-Royal. Essa edi¢do das cartas de Pascal, diga-
se de passagem, ¢ acusada pelo autor de romper a paz da Igreja ao defender o legado de
Jansénio’”?®, em que pese o fato de ter sido publicada dez anos antes da concérdia, como nos

729

lembra Arnauld em sua resposta’””. A digressao de La Ville explica-se, no entanto, por diversos

27 DAns le chapitre cinquiéme il montre, que les prétendus Reformateurs n'ont point eu de mission extraordinaire.
Et moi je ne crois pas qu'il foit hors de propos, de faire voir aussi que les difciples de Jansenius, n'ont point eu de
vocation extraordinaire. Car je trouve que le traducteur des lettres au Provincial, qui a pris le nom de Venderokins,
publie avec une confiance étonnante un pretendu miracle qu'il dit avoir été fait a Port - roial en la personne d'une
jeune Demoiselle pensionnaire dans ce Monastére. C'est dans sa troisiéme note fur la seiziéme lettre au Provincial,
qu'il veut informer toute la terré de la protection ex-traordinaire, que Dieu donne aux personnes de son parti
lesquelles, dit - il, sont opprimées par la violence dés hommes. Ibidem. p.79.

728 “Estes senhores compilaram recentemente no seu Venderokius tudo o que escreveram de mais subtil e capcioso
em defesa de Jansénio, puseram-no em latim e publicaram-no por toda a Europa sem medo de perturbar esta paz
profunda, da qual sdo os fanaticos quando alguém escreve contra eles”.

“Ces Messieurs ont compile nouvellement dans leur Venderokius, tout ce qu'ils ont écrit de plus subtil et de plus
captieux pour la défense de Jansenius, 1'ont mis en latin, et I'ont publie dans toute I'Europe sans craindre de troubler
cette profonde paix, dont ils sont les zelateurs quand on écrit contre eux”. Ibidem. p. XXXVIII.

29 “Se nosso Doutor de Savoiardo houvesse lido ele mesmo o Livro de que aparentemente s6 fala com base em
alguma ma memoria que lho terdo dado, ele haveria sabido que ndo se chama Venderokius, mas Wendrockius; que
ndo € uma compilacdo do que se havia escrito de mais sutil para a defesa de Jansénio, mas uma traducdo em Latim
das Cartas Provinciais, com Notas e Disserta¢des, onde os maiores principios da Moral Cristd sdo explicados de
maneira tdo eloquente quanto edificante e solida: e que, tendo este Livro sido feito e dado ao publico mais de dez
anos antes da paz, nada ¢ mais ridiculo que supor que foi RECENTEMENTE que esses Senhores o compilaram e
publicaram por toda a Europa sem temer perturbar a paz”.

“Si nostre Docteur Savoiard avoit Il luy mesme le Livre dont apparemment il ne parle que sur quelque méchant
memoire qu'on luy en aura donné, il auroit s¢u qu'il ne s'appelle point Venderokius, mais Wendrockius; que ce n'est
point une compilation de ce qu'on avoit écrit de plus subtil pour la défense de Jansenius, mais une tradu Ction en

196



fatores, entre os quais se destacam a dindmica dos embates publicitarios — nos quais se buscava
refutar ndo apenas uma obra especifica, mas também multiplicar as respostas aos principais
argumentos do adversario —, além do fato de a edi¢ao das Pensées de 1670 e as proprias
tradugdes das Provinciales terem reacendido o folego dos debates ocorridos nas décadas de
1650. Deve se destacar, também, o fato de que, no contexto das pressdes promovidas por
Péréfixe contra as internas, no ambito da assinatura do formulario, surgiram uma série de relatos
milagrosos envolvendo curas extraordindrias entre as freiras, conforme apontado na primeira
secao do capitulo. Assim como no caso de Perrier, esses novos relatos recrudesciam a posi¢ao
das solitarias de Port-Royal e, portanto, exigiam uma resposta por parte dos opositores da
abadia.

Ha, em relagdao aos enfrentamentos libelisticos de 1656 e de 1657, entretanto, uma
grande mudanga argumentativa. A tese apresentada nesse capitulo destoa dos libelos jesuiticos
principalmente pelo fato de o autor ndo reconhecer como verdadeira a cura de Perrier. Para
prova-lo, o doutor tece um longo comentario acerca da natureza dos milagres e de suas fungdes.
De saida, toma para si a defini¢do tomista de milagre: um evento exclusivamente operado por

730

Deus, capaz de romper o curso da natureza’””. A cura de um cego de nascenga ou a ressureicao

de um morto, por exemplo, seriam milagres legitimos, haja vista que o demodnio ndo teria

731

poderes de fazé-lo’”". Para La Ville, esses seriam milagres de “primeira ordem”, cuja autoria

Latin des Lettres Provinciales, avec des Notes et des Dissertations, ou les plus grands principes de la Morale
Chrestienne font expliquez d'une maniere aussi éloquente qu'edifiante et solide: et que ce Livre ayant esté fait et
donné au public plus de dix ans avant la paix, rien n'est plus ridicule que de supposer que c'est NOUVELLEMENT
que ces Messieurs ['ont compilé et publié par toute I'Europe sans craindre de troubler la paix”. ARNAULD,
Antoine. Phantosme du jansenisme ou justification des pretendus jansenistes par le livie mesme: D 'un Savoiard
Docteur de Sorbonne leur nouvel Accusateur; intitule Les Préjugez legitimes contre le Jansenisme: avec un Abregé
de l'Hiftoire de cette erreur depuis le commencement des troubles que Fanfenius & M. Arnauld ont causé dans le
monde juf- ques a leur pacification . Par un Docteur de Sorbonne. Impresso por Nicolas Scouten, Colonia, 1688.
p.-4eSs.

730 «“Um milagre, a bem dizer, ¢ um efeito extraordinario que ultrapassa a for¢a de todas as causas naturais. Assim,
o eclipse ndo € um milagre, conquanto seja uma obra rara e surpreendente, porquanto ndo esta acima das forgas da
natureza, mui longe de ultrapassar a virtude dos Demonios”.

“Un miracle a proprement parler, est un effet extraordinaire qui surpasse la force de toutes les causes naturelles.
Ainsi l'eclipse n'est pas un miracle quoiqu'elle soit un ouvrage rare et surprenant, parce qu'elle n'est pas au dessus
des forces de la nature, bien loin de surpasser la vertu des Demons”. LA VILLE, Fragois de. Prejugés legitimes
contre le jansenisme. Avec une histoire abrege’e de cette erreur depuis le commencement des troubles que
Jansenius & M. Arnauld ont causé dans le monde jusques a leur pacification. Colonia: Abraham du bois. 1688. p.
81.

31 “Mas a ressurreicdo de um morto é um milagre a rigor, porquanto nenhuma causa natural pode render a vida
aquele que a tem absolutamente perdida. Parece também que a cura stbita de um coxo ou de um cego de nascenga
ndo pode ser o efeito da poténcia do Demdnio, porquanto, como ele ndo age sendo aplicando a natureza, parece
impossivel que em um instante ele tempere suficientemente, ¢ reduza a uma justa mediocridade um orgéo
inteiramente corrompido”.

“Mais la resurrection d'un mort est un miracle a la rigueur, parce que nulle cause naturelle ne peut rendre la vie a
celui qui I'a absolument perdué. Il semble aussi que la guerison subite d'un boiteux ou d'un aveugle né ne peut étre
l'effet de la puissance du Demon, parce que comme il n'agit qu'en appliquant la nature, il paroit impossible que

197



divina era sempre inquestiondvel. Haveria também os milagres de “segunda ordem”, cujas
operagdes, apesar de prodigiosas, ndo traspassavam o curso da natureza, podendo ser
promovidos pela vontade divina ou pelas artimanhas do demonio, caso de “curas
surpreendentes de uma febre comum, apari¢des fugazes, a compreensao de varias linguas num
camponés” e demais eventos que, nesses casos, exigiriam um grau de discernimento maior em
relagdo a sua autoria’>?. Para os milagres de primeira ordem, a Unica regra necessaria seria
observar as procedéncias de tais relatos, buscando confirmar se eles provinham de fontes
confiaveis, “dignas de 6”73, A ressurei¢io de Lazaro, narrada no capitulo 11 do Evangelho de
Jodo, despontaria como um importante exemplo, pois rompia o curso ordinario da natureza e

havia sido “relatada por testemunhas demasiado desinteressadas e demasiado sinceras para

tentarem enganar o mundo”, motivo pelo qual nem mesmo os judeus lhes puderam contestar’>*,

Para os milagres de segunda ordem, duas regras adicionais deveriam ser observadas:

Para julgar os milagres de segunda ordem, isto €, que ndo ultrapassam absolutamente
todas as forgas das causas segundas, ¢ mister ainda observar duas regras. Nao somente
¢ preciso examinar a autoridade daquele que os reporta, como nos milagres do
primeiro ordem, mas ainda ¢ preciso observar se sdo confirmados por algum milagre
de primeira ordem, ou bem se o fim para o qual sdo produzidos ¢é para estabelecer uma
verdade ja confirmada por prodigios que ndo podem emanar da onipoténcia de Deus,
ou bem se ndo tem por fim sendo o culto do verdadeiro Deus e a reforma dos costumes;
pode-se e deve-se razoavelmente presumir que é obra de Deus, ¢ ndo um artificio do
Demonio. Assim, a cura de uma febre comum feita por Jesus Cristo devia passar por
um verdadeiro milagre que nio vinha sendo de Deus, porquanto confirmava a missao
do Salvador autorizada por milagres do primeiro ordem, isto é, pela ressurreigdo dos
mortos; e que ndo tendia sendo a honrar Deus na missdo de seu Filho e a destruir o
culto do Dem6nio’.

dans un instant il tempere suffisamment, et reduise a une juste mediocrité un organe entiérement corrompu’.
Ibidem. p. 80 e 81.

732 “Tels pourroient étre des guerisons surprenantes d'une fiévre commune, des apparitions passagéres,
l'intelligence de plusieurs langues dans un paisan”. Ibidem. p. 82.

33 Ibidem.

734 “La seule régle necessaire pour croire prudemment les prodiges du premier ordre, est d'observer s'ils sont
rapportés par des personnes dignes de foi. Ansi la resurrection du Lasare que les Juifs n'ont pi desavouér, et qui
est rapporté par des témoins trop desinteressés et trop, sinceres pour chercher a tromper le monde, est
incontestablement un effet, par lequel le Dieu tout - puissant a rendu témoignage a la mission de Jesus - Christ, et
que toutes les personnes raisonnables ne peuvent contredire sans renoncer a la prudence et au bon sens”. Ibidem.
p. 82 e 83.

35 “Pour juger des miracles du second ordre, c'est & dire, qui ne surpassent pas absolument toutes les forces des
causes secondes, il faut encore observer deux régles. Non seulement il faut examiner l'autorité de celui qui les
rapporte comme dans les miracles du premier ordre, mais encore il faut observer s'ils sont confirmés par quelque
miracle du premier ordre, ou bien si la fin pour laquelle ils sont produits pour établir une verité déja confirmée,
par des prodiges qui ne peuvent émaner de la toute - puissance de Dieu, ou bien s'il n'a pour but que le culte du
vrai Dieu et la reformation des meeurs, 1'on peut et I'on doit raisonnablement presumer qu'il est I'ouvrage de Dieu,
et non pas un artifice du Demon. Ainsi la guerison d'une fiévre commune faite par Jesus Christ, devoit passer pour
un vrai miracle qui ne venoit que Dieu, parce qu'elle confirmoit la mission du Sauveur autoritée par des niracles
du premier ordre, c'est a dire, par la resurrection des morts; et qu'elle ne tendoit qu'a honorer Dieu dans la mission
de son Fils et a détruire le culte du Demon”. Ibidem. p. 84 a 85.

198



Esse argumento, que ndo aprece nos dois libelos produzidos por Annat, ndo deixava
duavida acerca da natureza da cura de Port-Royal: ela nao poderia ser acreditada como um
milagre auténtico. Opondo-se a sustentagdo de Pascal nas Pensées, ndo seriam os milagres os
arbitros das doutrinas, e sim as doutrinas os arbitros dos milagres. O autor mobilizou ainda um
topos bastante recorrente na controvérsia do Santo Espinho, a saber o milagre elaborado pelos
magos do Farad, os quais replicaram — na frente do monarca do Egito e de sua corte — a
transformagao do borddo de Ardo em uma serpente, evento que nao denotaria um milagre
legitimo, pois nao sobrepassava o poder do demonio, ndo havia sido precedido por outros

milagres legitimos e ndo conduzia a adoragdo verdadeira’®

. O que poderia se concluir a partir
dai? Que a cura da infec¢ao no olho de Perrier “nao ultrapassava toda sorte de poténcia natural,
que esse prodigio ndo foi confirmado por nenhum milagre de primeira ordem, e que, se fosse
feito para autorizar a rebelido de Port-Royal, ndo haveria de ter por fim sendo o derrotamento
da Igreja e da Religido””*’. Em nenhum momento, todavia, o doutor da Sorbonne citou o fato
do acontecimento de Port-Royal ter sido testemunhado por pessoas dignas de confianca e,
principalmente, reconhecido como um milagre legitimo pelas autoridades eclesiasticas, algo
que Frangois Annat ndo poderia ter feito, dado a proximidade com o evento relatado.

Os Prejugés legitimes contre le jansenisme foram respondidos por Antoine Arnauld,
ainda naquele mesmo ano, por meio da publicacdo andénima intitulada Phantosme du
Jansénisme ou justification des prétendus Jansénistes par le livre mesme d'un savoiard docteur
de Sorbonne leur novel accusateur. Como vimos no capitulo um, esse livro foi dedicado a
refutar a existéncia do chamado jansenismo, sob a alegacdo de que ndo era possivel defini-lo

ou sequer comprovar empiricamente a sua existéncia.

736 “Quanto aos prodigios dos Magos de Farad, responde-se que lhes faltavam todas as condigdes necessérias para

um verdadeiro milagre. Porquanto: 1. Eles ndo ultrapassavam o poder do Deménio. 2. Nao eram confirmados por
nenhum milagre precedente que nio pudesse ser produzido sendo por Deus somente. 3. Nao tinham por fim o culto
de Deus e o amor da virtude. Acrescento que Deus os permitiu para fazer triunfar, tanto por Moisés, seu servo,
toda a for¢a do Demdnio: porquanto esses encantadores nao empreenderam fazer morrer todos os primogénitos
dos Israelitas, como Moisés entregou a morte todos os primogénitos dos Egipcios™.

“Quant aux prodiges des Magiciens de Pharaon, on répond que toutes les conditions necessaires pour un vrai
miracle leur manquoient. Car 1. Ils ne surpassoient point le pouvoir du Demon . 2. Ils n'étoient confirmés par aucun
miracle precedent qui ne pit étre produit que de Dieu seul. 3. Ils n'avoient pas pour fin le culte de Dieu et I'amour
de la vertu. J'ajoute que Dieu les permit pour faire triompher tant par Moise son serviteur toute la force du Demon:
car ces enchanteurs n'entreprirent pas de faire mourir tous les premiers-nés des Israélites, comme Moise livra a la
mort tous les premiers-nés des Egiptiens”. Ibidem. p. 87 e 88.

37 Qu'il est donc aifé de répondre aussi au miracle de Port - roial. Car il est certain que la guerison de cette
héresipele ne surpassoit pas toute sorte de puissance naturelle, que ce prodige n'a été confirmé par aucun miracle
du premier ordre, et eque s'il étoit fait pour autoriser la rebellion de Port- roial, il n'auroit pour fin, que le
renversement de I'Eglise et de la Religion. /bidem. p. 90.

199



CONSIDERACOES FINAIS

Na introducao desta tese, formulamos algumas perguntas que agora podemos retomar
com maior assertividade. No que se refere a variedade de propostas apoiadas em fontes e em
referenciais comuns, demonstrou-se que o formalismo e a generalidade das praticas discursivas
vigentes ndo levaram a um achatamento ou a perda de especificidade em seu repertorio,
fendmeno que se explica, entre outros fatores, pela dindmica da emulacdo. A natureza agonica
da formagao dos dogmas cat6licos foi intensificada no século XVII pelas querelas letradas que,
por definicdo, exigiam o embate entre teses divergentes. Longe da estabilidade do dogma —
representado como verdade incontestavel pelos atores envolvidos —, vigorava o principio da
disputa, que deveria ocorrer dentro de regras precisas, ditadas pelo decoro. Essas normas
regulavam ndo apenas a doutrina eclesiastica, mas também o comportamento dos letrados no
Antigo Regime.

Embora compartilhassem um horizonte comum sobre a defini¢do dos milagres e a
centralidade da graga no processo salvifico, a interpretacdo de casos especificos estava aberta
aqueles que conseguiam mobilizar os mecanismos necessarios para validar as suas teses —
fossem eles de natureza politica, religiosa, econdmica ou social, dai a nog¢do de autoridade
emergir como elemento central. Ao emularem figuras como Jansénio, Molina, Aquino ou
Agostinho, os protagonistas da querela do Santo Espinho vinculavam-se a um sistema de
consagragdo social, cuja funcdo ndo s6 os munia de premissas epistémicas, mas também os
conectava a autoridades do passado, com o objetivo de torna-los, eles proprios, figuras
consagradas pelo tempo. Tal mecanismo, cujas origens remontam ao mundo greco-romano, era
interpretado pela Otica cristd como uma forma de integra-los a historia da Igreja, cujos feitos,
tal como os dos herois da fé no passado, ecoariam na eternidade da vida futura.

No entanto, at¢ mesmo as autoridades estavam em questdo. O magistério da Igreja, as suas
resolucdes conciliares, as teses dos santos doutores e, inclusive, as manifestagdes divinas por
meio de milagres eram recursos autoritativos que exigiam esforco elocutivo e publicitario para
serem mobilizados em favor de uma causa. Comparacdes, amplificacdes, entimemas e outras
provas discursivas constituiam os meios legitimos pelos quais os agentes em questdo
articulavam essa autoridade, buscando criar no adversario um estigma que o indisporia contra
o proprio Corpo de Cristo, personificado a época pelo estado monarquico catdlico. Contudo,

em meio a violéncia retorica, cada acdo era meticulosamente calculada, de modo a evitar que

200



os beligerantes ultrapassassem as t€nues linhas que separavam os debatedores legitimos dos
hereges.

Nessa delicada esgrima de plumas, um lado saiu vitorioso, enquanto o outro foi relegado
ao rol das inimeras doutrinas condenaveis da Igreja. Esse desfecho, no entanto, nao estava
disposto no inicio da disputa, que poderia ter se prolongado por séculos, como ocorrera em
outros momentos. A resolucdo desses impasses dependia da submissdo do adversario, seja por
meio de seu silenciamento publicitario, da imposi¢ao de formulérios de abjuragado, seja por meio
de "siléncios obsequiosos". No entanto, havia também forgas que, embora ndo fossem alheias
ao universo letrado, transcendiam as suas capacidades retéricas. No caso em analise, interesses
especificos da monarquia francesa e da Curia Romana foram decisivos para a exclusdo dos
postulados jansenistas do debate autorizado — fato que se materializou na expulsdo de suas
principais liderancas da Franca e na destruicao da abadia de Port-Royal.

A disputa pela vinculagdo as autoridades explica também o emprego de termos como
“calvinistas” para se referir aos seguidores das teses de Jansénio e “pelagianos” para os
partiddrios de Molina. Longe de despontarem como categorias de defini¢do estaticas, elas
podem ser perfeitamente discerniveis mediante o emprego de técnicas elocutivas, normatizadas
pelos inimeros manuais de retérica do século XVII e de tempos pretéritos. Trata-los pelas
categorias contemporaneas de verificacdo seria ignorar as praticas discursivas vigentes na
Epoca Moderna, ofuscando seu papel enquanto a¢des de publicagdo. Longe de menosprezar a
importancia de tais enunciados, essa andlise os adéqua, dentro do que o hiato temporal nos
permite, os discursos as praticas, duas realidades que, como fartamente demonstrado, retiram
seus sentidos umas das outras. Diante disso, julgamos ter evidenciado um dos primados
orientadores dessa tese: a saber, que a analise das técnicas retoricas nos fornece indicios
privilegiados das praticas sociais discursivas especificas das sociedades de corte seiscentistas.

A relevancia metodologica desta tese, portanto, reside em deslocar a Controvérsia do
Santo Espinho da esfera exclusiva da taxonomia teoldgica para o campo da Histéria Social,
demonstrando que a eloquéncia de Deus — materializada no milagre e na graca — era
indissociavel da eloquéncia dos homens. Ao privilegiar a andlise das estruturas retdricas, o
trabalho transcende a dicotomia entre ortodoxia e heresia para investigar os mecanismos de
construgdo da autoridade e de legitimagao da verdade. Esta abordagem permite compreender o
discurso como um ato fundador da realidade social do Antigo Regime, um esforgo ativo e
calculado que ndo apenas refletia, mas instituia as identidades (jansenista, molinista) e os

limites do debate autorizado.

201



Somos conscientes das limitagdes deste escopo, que em momento algum se pretendeu
totalizante. A querela da graca, no geral, e a do Santo Espinho, em particular, apresenta-se como
um problema de pesquisa cujos diversos vértices podem ser abordados por diferentes formas.
Em nosso recorte, priorizamos uma abordagem especifica em meio a tantas outras possiveis.
Tal opcdo, imposta pelas contingéncias necessarias aos prazos e limites de uma tese, nao deixou,
contudo, de nos informar sobre as dinamicas de uma importante faceta desse momento

histérico, cujas repercussoes marcariam o catolicismo francés e europeu.

202



FONTES

ARISTOTELES. Retérica. Trad: Manuel Alexandre Junior, Paulo Farmhouse Alberto e Abel
de Nascimento Pena. Sdao Paulo: Folha de Sao Paulo, 2015.

ARNAULD, Antoine MARTHE, Claude de Saint. NICOLE, Pierre. Apologie pour les
religieuses de Port-Royal du Saint-Sacrement, contre les injustices et les violences du procédé
dont on a usé envers ce monastere. Seconde Partie. 1665.

Disponivel em: https://play.google.com/books/reader?id=MIWVwtmx98 AC&pg=GBS.PP4.
Acesso em: 30 de maio de 2024.

ANNAT, Frangois. Défense de la vérité catholique touchant les miracles, contre les
déguisemens et artifices de la response faite par MM. de Port-Royal, a un escrit intitulé:
"Observations nécessaires sur ce qu'on dit estre arrivé a Port-Royal au sujet de la Saincte
Espine". Par le sieur de Sainte-Foy, docteur en théologie. Florentin Lambert: Paris. 1657.
Disponivel em:
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k65292095.r=Fran¢ois%20Annat?rk=21459;2. Acesso
em: 18 de dezembro de 2019.

ANNAT, Francois. Rabat-joye des jansenistes ou Observations necessaires sur ce qu'on dit
estre arrivé au Port-Royal, au sujet de la sainte espine. Par un docteur de 'Eglise catholique.
1656.

Disponivel em : https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k6203717rk=21459;2. Acesso em: 18 de
dezembro de 2019.

ARNAULD, Antoine. PONTCHATEU, S.-J. de (1656), Réponse d un écrit publié sur le sujet
des miracles qu'il a plu a Dieu de faire a Port-Royal depuis quelque temps par une Sainte
Epine de la couronne de Notre Seigneur. Paris. 1656.

Disponivel em:

https://overnia.bibliotheques-
clermontmetropole.eu/notice.php?q=Antoine%20Arnauld&spec_expand=1&sort define=scor
e&sort_order=1&rows=10&start=72. Acesso em: 14 de agosto de 2020.

ARNAULD, Antoine, NICOLE, Pierre. Phantosme du jansenisme ou justification des
pretendus jansenistes par le livie mesme: D un Savoiard Docteur de Sorbonne leur nouvel
Accusateur, intitule Les Préjugez legitimes contre le Jansenisme : avec un Abregé de
['Hiftoire de cette erreur depuis le commencement des troubles que Fanfenius & M. Arnauld
ont causé dans le monde juf- ques a leur pacification . Par un Docteur de Sorbonne. Seconde
Edition. Nicolas Scouten: Colonia. 1688.

Disponivel em:

https://play.google.com/books/reader?id=teuvOoQ-Y2Y C&pg=GBS.PP6. Acesso em: 18 de
julho de 2023.

CICERO. Do orador. SCATOLIN, Adriano. 4 invencdo do orador de Cicero: um estudo a luz

de Ad Familiares I, 9, 23. Tese de doutorado apresentada ao Departamento de Letras Cléssicas
e Vernaculas da Universidade de Sdo Paulo, Sdo Paulo, 2009.

203



FOURETIERE, Antoine. Dictionaire Universel Contenant generalement tous les mots
francois ... le tout extrait des plus excellens Auteurs anciens & modernes. Tome Premier.
Paris: 1690.

Disponivel em: https://play.google.com/books/reader?id=4FU AAAAcAAJ&pg=GBS.PPS.
Acesso em: 04 de maio de 2024.

FOURETIERE, Antoine. Dictionaire Universel Contenant generalement tous les mots
francois ... le tout extrait des plus excellens Auteurs anciens & modernes. Tome Second.
Paris: 1690.

Disponivel em: https://play.google.com/books/reader?id=RLAKAAAAcAAJ&pg=GBS.PP4.
Acesso em: 04 de maio de 2024.

FOURETIERE, Antoine. Dictionaire Universel Contenant generalement tous les mots
frangois ... le tout extrait des plus excellens Auteurs anciens & modernes. Tome Troisieme.
Paris: 1690.

Disponivel em: https://play.google.com/books/reader?id=I YNMAAAAcAAJ&pg=GBS.PP6.
Acesso em: 04 de maio de 2024.

LA VILLE, Fragois de. Prejugés legitimes contre le jansenisme. Avec une histoire abrege’e de
cette erreur depuis le commencement des troubles que Jansenius & M. Arnauld ont causé
dans le monde jusques a leur pacification. Colonia: Abraham du bois. 1686.

Disponivel em:

https://play.google.com/books/reader?id=vnimoxY SIlcC&pg=GBS.PP4&hl=pt. Acesso em:
15 de janeiro de 2024.

LAMY, Bernard. La rhétorique, ou l'art de parler. Par le R. P. Bernanrd Lamt. Prétre de
I’Oratoire. Troissieéme édition. Paris: Andre Pralard. 1688.

Disponivel em: https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k65583647.texteImage. Acesso em: 15 de
janeiro de 2024.

NICOLE, Pierre. Les imaginaires, ou letres sur I’heresie imaginaire. Volume I Contenat les
dix premieres. Par le Sr de Damvilliers. Liege: Adolphe Beyers. 1667.

Disponivel em: https://play.google.com/books/reader?id=PTAtAAAAYAAJ&pg=GBS.PP4.
Acesso em: 20 de janeiro de 2024.

PASCAL, Blaise. Pensées de M. Pascal sur la religion, et sur quelques autres sujets, qui ont
esté trouvées aprés sa mort parmy ses papiers [publiées avec une préface par Etienne
Perier]. Paris. Chez Guillaume Desprez, ru€ Saint Jacques, a Saint Prosper. 1670.
Disponivel em:

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k 1511234f.image. Acesso em: 23 de janeiro de 2023.

PASCAL, Blaise. Recueil des papiers originaux des Pensées de Pascal. Ms 9202 ¢ Ms 9203.
Disponivel em:

http://www.penseesdepascal.fr/General/Copies.php e
http://www.penseesdepascal.fr/General/RO-histo.php. Acesso em: 23 de janeiro de 2023.

TESAURO, Emanuele. O Juizo. Trad: Jodo Adolfo Hansen. In: MINE, Elza, CANIATO,
Benilde Justo. Orgs. Abrindo Caminhos. Homenagem a Maria Aparecida Santilli. Sao Paulo:
Lato Sens, 2002.

204



VIEIRA, Antonio. Sermdo das lagrimas de S. Pedro na S. Caza da Misericordia de Coimbra:
sendo Provedor Dom Fadrique [sic] Antonio de Magalhdes & Menezes Senhor da Barca, &c.
/ pregado pello P. M. Antonio de S. Carlos Conego Secular da Congregacdo de S. lodo
Evagelista, Lente de Artes, & Theologia no seu Collegio de Coimbra; dedicado ao Rmo. P M.
Antonio da Concei¢ao Saro, Geral da Congrega¢do do Evagelista. - Em Coimbra: na
Impressao de Manoel Diaz Impressor da Universidade, 1679.

Disponivel em:

https://purl.pt/29445/1/index.html#/1/html. Acesso em: 12 de abril de 2025.

205



REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

AGAMBEM, Giorgio. Signatura rerum: sobreo método. Trad: Andrea Santurbano e Patricia
Peterle. Sao Paulo: Boitempo, 2019.

ANHEIM, Etienne. L’humanisme est-il um polémisme? A propds des Invectives de
Pétrarque. In: AZOULAY, Vincent. BOUCHERON, Patrick. Le mot qui tue: une histoire des
violences intellectuelles de [’antiquité a nos jours. Sewessel: Champ Vallon. 2009.

ARAUJO, André de Melo. DORE, André. LIMA, Luis Filipe Silvério. MACHEL, Marilia de
Azambuja Ribeiro. RODRIGUES, Rui Luis. 4 Epoca Moderna. Organizadores: ARAUJO,
André de Melo... [et al]. Petropolis, RJ: Vozes, 2024.

ARMOGATHE, Jean-Robert. “De Port-Royal a Nordstrand: introduction au “premier
jansénisme””’, TOLLET, Daniel (éd.), Le jansénisme et la Franc-Magonnerie en Europe
centrale aux XVlIle et XVIlle siecles, Paris, PUF, 2002.

AUERBACH, Erich. Mimesis: a representacdo da realidade na literatura ocidental. Sao Paulo:
Perpectiva, 2015.

AUERBACH, Erich. Figura. Sio Paulo: Editora Atica. 1997.

BERGER, Klaus. 4s formas literdrias do Novo Testamento. Trad: Fredericus Antonius Stein.
Sao Paulo: Edi¢des Loyola, 1998.

BOIXIERE, Thibault. Une théorie du libelle: Linguet et I’émergence de ’idée de littérature.
Le Monde Francais du Dix-Huitieme Siecle. Volume 3, Issue 1, 2018.

CANTILLON, Alain, GIAVARINI, Laurence, RIBARD, Dinah ¢ SCHAPIRA, Nicolas.
Ecriture et action. XVII — XIX siecle, une enquete collective. Paris: Editions de 1’Ecole des
hautes études en sciences sociales, 2016.

CANTO REIS, Renato Ulhoa. Publico e privado: construgdo conceitual e politica no Brasil
(Sécs. XVII — XVIII). Tese de Doutorado apresentada ao Programa de P6s-Graduagdo em
Historia da Universidade Federal de Juiz de Fora. Juiz de Fora, 2021.

CERTEAU, Michel. L'expérimentation d'une méthode: les mazarinades de Christian Jouhaud.
Annales. Histoire, Sciences Sociales, 41e Année, No. 3 (May - Jun., 1986).

CHALINE, Oliver. Des parlementaires jansénistes? AUBERT, Gauthier, CHALINE, Oliver.
Les parlaments de Louis XIV. Opposition, coopération, autonomisation? Rennes,
PUR/Société d’histoire et d’archéologie de Bretagne, 2010.

CHEDOZEAU, Bernard. “Antoine Arnauld et Pierre Nicole: le conflit de la grace générale",
Antoine Arnauld (1612-1694). Philosophe, écrivain, théologien, Chroniques de Port-Royal,
44, 1995.

CHARTIER, Roger. A mdo do autor e a mente do editor. Trad: George Schlesinger. Sao
Paulo: Ed. UNESP, 2014.

206



CHARTIER, Roger. Editar e traduzir. Mobilidade e materialidade dos textos (séculos XVI —
XVIII). Trad. Mariana Echalar. Sao Paulo: Editora Unesp, 2022.

CHARTIER, Roger. Escribir las practicas. discurso, practica, representacion. In: Cuadernos
de Trabajo n. 2. Valencia: Fundacion Cafiada Blanch, 1998.

CHARTIER, Roger. Mapas e ficgoes (séculos XVI e XVII). Trad: Pedro Paulo Pimenta. Sao
Paulo: Editora Unesp, 2024.

CHARTIER, Roger. O mundo como representagdo. Estudos avangados 11 (5), 1991.

CLARK, Stuart. Vanities of the eye: vision in Early Modern European Culture. New York:
Oxford University Press, 2007.

COTTRET, Monique. Histoire du jansenisme XVI — XIX siecle. Perrin Editions: Paris, 2016.

CROUZET, Denis. Une histoire a I’envers? Le roi et la division de la foi dans le royaume de
France au XVle si¢cle. In; Ed. By H. Daussy, V. Chichkine; Editor-in-chief A. Y. Prokopiev.
Saint-Peters burg: PRAVO. Politique et religion dans la France du XVIe siécle. 2016. Vol.
1(13).

DASTON, Lorraine. Marvelous Facts and Miraculous Evidence in Early Modern Europe. In:
Critical Inquiry, Vol. 18, No. 1, (Autumn, 1991).

DAUVOIS, Nathalie. Annotations d'auteurs a I'aube de I'imprimerie: d'une autorité a 'autre.
Littératures classiques, 64. 2008.

DEAR, Peter. Discipline & experience: the mathematical way in the scientific Revolution.
Chicago: The University of Chicago Press, 1995.

DEAR, Peter. Miracles, Experiments, and the Ordinary Course of Nature. Isis, Vol. 81, N. 4
(Dec., 1990).

DE FRANCESCHI, Sylvio Hermann. Autorités doctorale et théologique dans la polemique
antijanséniste: la stature auctoriale du P. Annat (1590 — 1670), jésuite, polémiste et confesseur
du roi. In: Chroniques de Port-Royal, n° 66. Louis XIV et Port-Royal. Textes réunis par
Olivier Chaline, Sylvio Hermann De Franceschi et Laurence Plazenet, Société des Amis de
Port-Royal, 2016.

DE FRANCESCHI, Sylvio Hermann. L'empire thomiste dans les querelles doctrinales de
l'age classique Le statut théologique de saint Thomas d'Aquin au XVlIle si¢cle. Dans Dix-
septieme siecle 2010/2 (n° 247).

DE FRANCESCHI, Sylvio Hermann. Le jansénisme face a la tentation thomiste. Antoine
Arnauld et le thomisme de gratia apres les cinq Articles de 1663”. Revue Thomiste,

Dominicains de la Province de Toulouse, 2009, CIX (1).

DELUMEAU, Jean. El catolicismo de Lutero a Voltaire: Barcelona: Nueva Clio, 1973.

207



DELUMEAU, Jean. O pecado e o medo - a culpabilizacdo no ocidente (séculos 13-18).
Bauru: EDUSC, 2003. Vol 1.

DELUMEAU, Jean. O pecado e o medo - a culpabilizagdao no ocidente (séculos 13-18).
Bauru: EDUSC, 2003. Vol 2.

DEBBAGI-BARANOVA, Tatiana. LIbelles et jeu politique pendant les guerres de religion
I’exemple du parti protestant (1562 — 1570). In: By H. Daussy, V. Chichkine; Editor-in-chief
A. Y. Prokopiev. Saint-Peters burg: PRAVO. Politique et religion dans la France du XVle
siecle. 2016. Vol. 1(13).

DE SA, Luiz César. Alegoria de uma guerra poética: figuras da autoridade na Franga do
século XVII. Revista de Historia DH FFLCH: n. 181 (2022).

DE SA, Luiz César. Artes de querelar: autoridade e controvérsia na Franga dos séculos XVI
e XVIII. Chapecé: Argos, 2023.

DE SA, Luiz César. Auctoritas e controvérsia nas praticas letradas francesas (1540-1630).
Tese de Doutorado apresentada ao Departamento de Historia da Universidade Federal do Rio
de Janeiro, Rio de Janeiro, RJ, 2017.

DUBOIS, Jean-Daniel. Polémicas, Poder e exegese: o exemplo dos gnosticos antigos no
mundo grego. ZERNER, Monique. Inventar a heresia? Discurso polémico e poderes antes da
inquisi¢do. Trad: Néri de Barros Almeida et al. Campinas: Editora da Unicamp, 2009.

FERBER, Sarah. Demonic Possession and Exorcism in Early Modern France. London and
New York: Routledge, 2004.

FERREYROLLE, Gérard. Le XVlIle si¢cle et le statut de la polemique. In: Littératures
classiques: La polémique au XVlle siecle. Org: COLIN, Armand. 2006/1 (N° 59).

FILLIOZAT, Jean. Le “miracle” de la Sainte Epine. Communication présentée d la Société
Frangaise d’Histoire de la Médecine. 16 décembre 1967.

FOA, Jérémie. La miroir aux clercs: les disputes théologiques entre catholiques et réformés au
début des guerres de Religion (1560 — 1574). In: AZOULAY, Vincent. BOUCHERON,
Patrick. Le mot qui tue: une histoire des violences intellectuelles de [’antiquité a nos jours.
Sewessel: Champ Vallon. 2009.

FOISNEAU, Luc. Dictionnaire des philosophes franc¢ais du XVIle siecle. Paris: Editions
Classiques Garnier, 2015.

FOUCALT, Michel. 4s palavras e as coisas. Uma arqueologia das ciéncias humanas.
Tradugao: Salma Tannus Muchail 10* ed. Sao Paulo: Martns Fontes, 2016.

FUMAROLIL Marc. L dge de L Eloquence: rhétorique et “res literdria” de la renaissance au
seuil de I’époque classique. Geneve: Libraire Droz S.A, 2009.

HABERMAS, Jiirgen. L espace public: Archéologie de la Publicité comme dimension
constitutive de la société bourgeois. Trad: Marc B. de Launay. Payout: Paris, 1978.

208



HANSEN, Joao Adolfo. Instituicdo retdrica, técnica retdrica, discurso. Matraga. Rio de
Janeiro, v. 23, n. 33, jul/dez. 2013.

HANSEN, Joao Adolfo. Lugar-comum. In: MUHANA et al. (orgs.) Retorica. Sdo Paulo:
Annablume, 2012.

HANSEN, Jodao Adolfo. O discreto. In: HANSEN, Jodo Adolfo. Agudezas seiscentistas e
outros ensaios. Sao Paulo: EdUsp, 2019.

HANSEN, Jodo Adolfo. O discurso engenhoso no Sermao da Sexagésima. In: SARAIVA,
Antonio José. O discurso engenhoso. Sao Paulo: Perspectiva, 1980.

HESPANHA, Antonio Manuel. Cultura juridica europeia. Sintese de um milénio, Coimbra:
Almedina, 2012.

ISSARTEL, Thierry. De ["antijansénisme a la lutte contre Port-Royal: Pierre de Marca
(1594-1662), ministre d Etat, archevéque et président du Conseil de Conscience de Louis
X1V. Colloque de Port-Royal 2015: Louis XIV et Port-Royal.

JEDIN, Humberto. BAUS, K. Manual de historia de la Iglesia. Barcelona: Herder, 1966, vol
6.

JOHNSON, Paul. Historia do Cristianismo. Trad: Cristina de Assis Serra. Rio de Janeiro:
imago Ed, 2001.

JOUHAUD, Christian. Les libelles en France au XVIle siécle: action et publication. Cahiers
d’histoire. Revue d’histoire critique. 2003.

JOUHAUD, Christian. Richelieu et [’écriture du pouvoir. Autour de la journée des Dumpes.
Paris: Editions Gallimard. 2015.

KANTOROWICZ, E. H. Os dois corpos do rei: um estudo sobre teologia politica medieval.
Sao Paulo: Companhia das Letras, 1998.

KOSSELECK, Reinhart. Futuro passado. contribuig¢oes a semdntica dos tempos historicos.
Trad. Wilma Patricia Maas e Carlos Almeida Pereira. Rio de Janeiro: Contraponto; Editora
PUC/Rio, 2006.

LAFUMA, Louis. Histoire des Pensées de Pascal (1656 — 1952). Paris: Editions du
Luxemburgo, 1969.

LATOUR, Bruno. WOOLGAR, Bruno. 4 vida em laboratorio: a produgdo dos fatos
cientificos. Trad: Angela Ramalho Vianna. Rio de Janeiro: Relume Dumara, 1997.

LE BRUN, Jacques. Mutations du débat philosophique et théologique a la fin du XVIle siecle
et au début du XVIIL. In: Littératures classiques: La polémique au XVIle si¢cle. Org: COLIN,
Armand. 2006/1 (N° 59).

LEVI, Florence. Vois ou pleurer: Los Larmes de pére Anténio Vieira. Reflexdo, n. 93, 2008.
209



LESTRINGANT, Frank. Une Sainte Horreur ou le Voyage em Eucharistie. 2* Edigao.
Librarie Droz: Genebra, 2012.

LIBERA, Alain. Arqueologia do Sujeito. Nascimento do Sujeito. Trad. Fatima Conceicao
Murad. Sao Paulo. Editora Fap-Unifesp. 2013.

LILTI, Antoine. 4 inveng¢ado da celebridade (1750 — 1850). Trad: Raquel Campos, Ver.
Técnica Andrea Daer. 1° ed. Rio de Janeiro: Civilizagao Brasileira, 2018.

LUIZ, Guilherme Amaral. Flores do Desengano: Poética do Poder na América Portuguesa
(seculos XVI— XVIII). Sao Paulo: Editora Fap-Unifesp, 2013.

MACK, Peter. A history of renaissance rhetoric 1380 — 1620. New Y ork: Oxford University
Press, 2011.

MARTIN, Javier Panpanaquatro. La teoria del signo en la Logique de Port Royal. Vol. 66
Num. 247 (2010): enero-abril 2010.

MERLIN, Héléne. Public et littérature en france au XVII siecle. Paris: Les Belles Lettres,
1994.

NAGY, Piroska. Le Don des larmes au Moyen Age. Paris: Albin Michel Histoire, 2000.

ORCIBAL, Jean. La signification du miracle et as place dans I’eclésiologie pascaline. In:
Chroniques de Port-Royal, n° 20-21, Paris, 1972.

PECORA, Alcir. Gracian e Vieira: o lugar do “mistério”. Ellipsis 12 (2014).
PECORA, Alcir. Mdquina de géneros. Sio Paulo: Edusp, 2018.

PIQUE. Nicolas. La controverse religicuse: questions de méthode et dynamique de la
confrontation. In: Littératures classiques: La polémique au XVIle siecle. Org: COLIN,
Armand. 2006/1 (N° 59).

QUANTIN. Jean-Louis. Histoires de la grace: “Semi-pélagiens” et “prédestinatiens” dans
I’érudition ecclésiastique du XVlIle siécle, dans Thomas Wallnig, Thomas Stockinger, Ines
Peper et Patrick Fiska éd., Europdische Geschichtskulturen um 1700 zwischen Gelehrsamkeit,
Politik und Konfession [actes du coloque Historia als Kultur, Vienne, 23-25 septembre 2010],
Berlin, De Gruyter, 2012.

QUANTIN. Jean-Louis. Ces autres qui nous font ce que nous sommes: les jansénistes face a
leurs adversaires. In: Revue de l'histoire des religions, tomo 212, n°4, 1995.

QUANTIN. Jean-Louis. Les institutions de censure religieuse en France (XVIe- XVIle
siecles). Hétérodoxies croisées. Catholicismes pluriels entre France et Italie, XVI e-XVIle
siecles. Publications de 1’Ecole francaise de Rome. Roma. 2015.

RODIER, Yann. Les libelles et la fabrique de I’odieux (1615-1617): I’imaginaire de la haine
publique et le coup d’Etat de Louis XIII. Dix-septieme siecle 2017/3 (n°® 276).

210



ROSANVALLON, Pierre. Por uma historia conceitual do politico; Por uma historia filoséfica
do politico. In: ROSANVALLON, Pierre. Por uma historia do politico. Sio Paulo: Alameda,
2010.

SCHAPIRA, Nicolas. Quand le privilége de librairie publie I’auteur. Org:JOUHAUD,
Christian, VIALA, Alain. De la publication: entre renaissance et lumiéres. Librairie Arthéme
Fayard. 2010.

SCHMUTZ, Jacob. Molina retourne a Paris. Prefacio. NICOLAS. Paola. Luis de Molina des
secours de la Grance. Les Belles Lettres. Paris. 2016.

SELLIERS, Philippe. Port-Royal et la littérature - Tome 2, Le siecle de saint Augustin, La
Rochefoucauld, Mme de Lafayette, Mme de Sévigné, Sacy, Racine. Honoré Champion. Paris.
2012.

SHIOKAWA, Tetsuya. Pascal Et Les Miracles. Paris: Editions A — Z Nizet. 1977.

SIGGEN, Michel. L ’experience chez Aristote: aux confins des connaissances sensible et
intellectuelle en perspective aristotélicienne. Berne: Peter Lang SA, 2005.

VAN DAMME, Stéphane. L éprouve libertine. Morale, supgon et pouvoirs dans la France
baroque. Paris: CNRS Editions. 2008.

VIDAL, Fernando. Miracles, Science, and Testimony in Post-Tridentine Saint-Making.
Science in Context 20(3), 481-508 (2007).

WALKER, D. P. "The Cessation of Miracles". In Hermeticism and the Renaissance:

Intellectual History and the Occult in Early Modern Europe. Edited by Ingrid Merkel and
Allen G. Debus. Washington, DC: Folger Books, 1988.

211



APENDICE

CRONOLOGIA DOS PRINCIPAIS ACONTECIMENTOS RELACIONADOS A
QUERELA DO SANTO ESPINHO

ANO
1640

1643

1649

1653

1654

1656

1657

1661

ACONTECIMENTO |
E publicado postumamente, em Louvain e depois em Paris, o Augustinus de
Jansénio.

Por ordem do Papa Urbano VIII € expedida a bula In Eminenti, que condenava o
Augustinus por romper o siléncio paulino e por suas relacdes com as teses de
Miguel Baio.

Antoine Arnauld publica De la fréquente Communion, em resposta aos ataques
jesuitas a autoridade de Jansénio e de Sanit-Cyran.

Foi elaborada na Sorbonne as cinco proposi¢des, supostamente retiradas do
Augustinus.

Por ordem do Papa Inocéncio X, ¢ expedida a bula Cum Occasione que
condenava as teses de Jansénio no Augustinus, conforme resumidas pelas cinco
proposicdes formuladas pela Sorbonne.

Frangois Annat publica sua primeira obra em francés contra os jansenistas: La
bonne foy des jansenistes.

Em janeiro foi publicada a primeira carta de Pascal aos Provinciais da
Companbhia.

No dia 24 de mar¢o desse ano, Marguerite Perrier foi curada de sua fistula
lacrimal.

Entre abril e maio vem ao prelo o Rabat-joye des jansénistes.

Em 16 de outubro foi expedida, pelo Papa Alexandre VII, a bula Ad sanctam
beati Petri sedem que, além de reafirmar as condenacdes de 1653, afirmava que
as cinco proposigoes estavam no Augustinus de Jansénio, que so seria publicada
na Fran¢a no ano seguinte.

Em novembro, os jansenistas publicam sua Réponse a un écrit publié sur le sujet
des miracles.

E poublicada a Défense de la vérité catholique touchant les miracles.

E publicada a tltima carta provincial de Pascal aos Provinciais da Companhia.

Iniciam-se os esfor¢os de elaboracdo e de assinatura do Formulario dedicado a
submissao dos jansenistas as resolugdes papais.

212



1665

1669

1679

1686

E publicada /’Apologie pour les religieuses de Port-Royal.

E concluida a campanha das Lettres sur [’heresie imaginaire, encabecada por
Pierre Nicole.

Foi publicada a primeira edicao das Pensées de Pascal, levada a cabo por seus
partidarios de Port-Royal.

Se estabelece a Paz Clementina.
Antoine Arnauld se exila em decorréncia da retomada das tensoes.

Foi publicada a primeira edicao das Prejugés legitimes contre le jansenisme, de
autoria reputada a Francois de La Ville.

E publicada em resposta o Phantosme du Jansénisme, de autoria atribuida a
Antoine Arnauld.

213



