
 

 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM HISTÓRIA 

 

 

 

 

 

QUEM SÃO OS MORTOS E DESAPARECIDOS POLÍTICOS? 

O GENOCÍDIO INDÍGENA NA DITADURA CIVIL-MILITAR E A COMISSÃO 

NACIONAL DA VERDADE A PARTIR DO CASO DO POVO WAIMIRI ATROARI 

 

 

 

 

Nathanael Martins Pereira 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília-DF 

2025 



 

 

 

 

 

 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM HISTÓRIA 

 

 

 

 

 

QUEM SÃO OS MORTOS E DESAPARECIDOS POLÍTICOS? 

O GENOCÍDIO INDÍGENA NA DITADURA CIVIL-MILITAR E A COMISSÃO 

NACIONAL DA VERDADE A PARTIR DO CASO DO POVO WAIMIRI ATROARI 

 

 

Nathanael Martins Pereira 

 

 

Dissertação de Mestrado apresentada ao 

Programa de Pós-Graduação em História da 

Universidade de Brasília, na Linha de Pesquisa 

História Cultural, Memórias e Identidades, 

como requisito para obtenção do título de 

Mestre. 

 

Orientador: Prof. Dr. Mateus Gamba Torres 

Coorientadora: Profa. Dra. Ana Catarina Zema 

 

 

 

 

 

 

Brasília-DF 

2025 



 

 

 

 

Nathanael Martins Pereira 

 

 

 

QUEM SÃO OS MORTOS E DESAPARECIDOS POLÍTICOS? 

O GENOCÍDIO INDÍGENA NA DITADURA CIVIL-MILITAR E A COMISSÃO 

NACIONAL DA VERDADE A PARTIR DO CASO DO POVO WAIMIRI ATROARI 

 

 

BANCA EXAMINADORA  

 

 

 

Prof. Dr. Mateus Gamba Torres 

Orientador - Universidade de Brasília (UnB) 

 

____________________________________________ 

 

Prof. Dr. José Inaldo Chaves 

Membro interno - Universidade de Brasília (UnB) 

 

____________________________________________ 

 

Prof. Dr. Felipe Sotto Maior Cruz (Felipe Tuxá) 

Membro externo - Universidade Federal da Bahia (UFBA) 

 

____________________________________________ 

 

 

 



 

 

 

 

FICHA CATALOGRÁFICA  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

REFERÊNCIA 

 

PEREIRA, Nathanael Martins. Quem são os mortos e desaparecidos políticos? O 

genocídio indígena na ditadura civil-militar e a Comissão Nacional da Verdade a partir 

do caso do povo Waimiri Atroari. 2025. 136 f. Dissertação de Mestrado — Universidade 

de Brasília, Brasília, 2025. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[...] nos cabe la responsabilidad de fundar una 

paz basada no en el olvido, sino en la memoria; 

no en la violencia, sino en la justicia. 

  

Esta es nuestra oportunidad y quizá sea la 

última. 

 

[...] Señores jueces: Nunca más. 

 

- Julio César Strassera 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aos povos indígenas, que com sua força e 

resiliência lutam e resistem às investidas de 

apagamento há mais de 525 anos. 



 

 

 

 

AGRADECIMENTOS 

 
 

Ao Eterno, que se fez tempo, fonte de inspiração na luta contra as injustiças sociais. O 

Inefável que se tornou visível, homem marcado por sua cor, perseguido, torturado e 

covardemente assassinado pelo Estado. Caminhou com os pobres e desalentados, e continua 

representando a resistência diante das opressões. 

Agradeço à minha mãe, Bia, e ao meu pai, Jair, que sempre me proporcionaram, com 

dedicação incansável, o amor, a base e o afeto que sustentam minha caminhada. São exemplos 

de ternura e força, e foram eles que me inspiraram a perceber a educação como caminho de 

transformação social. Agradeço à minha irmã, Thayla, minha companheira de vida, que admiro 

profundamente e com quem sei que sempre posso contar. Ainda em 2011, quando ingressou na 

UnB, ela já me incentivava a conhecer mais sobre a luta dos povos indígenas. 

Agradeço à minha avó, dona Arlinda, cearense, que, em 1991, contra uma vida de 

opressão, decidiu partir de Amarante, Piauí, rumo a Brasília. Sem ela, não estaríamos aqui hoje. 

Agradeço às minhas raízes, fincadas em Amarante, constituídas por uma família de mulheres 

negras: Gonçala, tia Diva, Eliane e Edilene, mulheres que sempre acreditaram na educação 

como meio de emancipação. Laços de coração, tão fortes quanto os de sangue. Tive o prazer de 

revê-las nos últimos meses de escrita desta dissertação, o que representou um grande incentivo. 

Ao meu amigo e orientador, professor Mateus Gamba Torres, com quem compartilho 

uma jornada marcada por confiança e parceria, seja na atenção às orientações, seja ao assistir a 

um Vasco x Trem-AP. Uma amizade fundada na camaradagem e no companheirismo. 

À minha amiga e coorientadora, professora Ana Catarina Zema, cuja generosidade é 

imensa e que, com carinho, me chama de filho. Agradeço pelas muitas videochamadas ao longo 

de todo o processo de orientação.  

Agradeço aos povos indígenas, que me inspiram com sua luta e resistência, renovando 

minhas esperanças em um horizonte de justiça, dignidade e reparação. 

Às amigas e aos amigos que conheci no Levante pela Terra e no Acampamento Luta 

pela Vida de 2021, nas Marchas das Mulheres Indígenas de 2021 e 2023 e nos Acampamentos 

Terra Livre de 2022, 2023, 2024 e 2025, meu carinho e gratidão pelas vivências compartilhadas 

e pela força coletiva construída. 

À Vitória, minha amiga, que acompanhou de perto a reta final da escrita, sempre com 

muito incentivo e bom humor. À Thalita, minha amiga, que, com generosidade e paciência, fez 

uma leitura cuidadosa deste trabalho. Ao Ricardo, meu amigo, que acompanhou minha 

caminhada acadêmica, sempre atento aos detalhes e pronto a contribuir.  



 

 

 

 

Aos muitos amigos que estiveram ao meu lado: Dener, Vitor, Amanda, Will, Lucas, Isa, 

Gino, Beatriz, Natale, Alexandre, Júlia e Camila. Um agradecimento especial ao Will, que me 

enviava constantemente os andamentos processuais da Ação Civil Pública. 

Ao Instituto de Ciências Humanas, ao Departamento de História e ao Programa de Pós-

Graduação em História. Agradeço especialmente às professoras Neuma Brilhante e Ana Flávia 

Magalhães e ao professor Daniel Faria. Aos professores e companheiros de Copa do Brasil, 

Jonas Pegoraro e Luiz César de Sá, agradeço por todas as orientações historiográficas ao longo 

dos últimos anos. Agradeço também ao projeto de extensão Memória e Ditadura e às amizades 

construídas nesse espaço tão importante. À professora Luísa Molina, que me deu aula de 

Introdução à Antropologia ainda no primeiro semestre do curso de História, agradeço por ser 

uma referência e inspiração no trabalho com os povos indígenas. Ao professor Luiz Henrique 

da Cunha, por todo o apoio e discussões pertinentes.  

Em memória de Marcelo Zelic, importante referência para o indigenismo e para a luta 

por reparação, com quem pude trocar ideias valiosas durante a escrita da monografia de 

graduação, cujos ecos seguem reverberando nesta dissertação. 

Em memória da professora Ione de Fátima Oliveira, de quem guardo com carinho as 

lembranças das leituras e dos comentários nos meus ensaios da disciplina História do Brasil 3. 

Agradeço àqueles que vieram antes de mim e enunciaram um indigenismo respeitoso, 

ético e compromissado. Bruno Pereira e Dom Phillips, PRESENTES! 

Aos professores Felipe Tuxá e José Inaldo, agradeço profundamente por aceitarem 

compor não apenas a banca de qualificação, mas também a banca de defesa desta dissertação. 

Suas leituras atentas, sugestões criteriosas e generosidade intelectual ao longo do processo 

foram fundamentais para o amadurecimento da pesquisa. 

Às professoras e aos professores do ensino básico, fundamental e médio que fizeram 

parte da minha formação: em especial, às professoras do CEF 427 Rosane, de Matemática, 

Laura, do SOE, e Ana Raquel, de Geografia; e aos professores do CEMEB Marquinhos, de 

História, Márcia, de Português, e Michelle, de Biologia. 

Agradeço por ter encontrado, ao longo de todo o processo de pesquisa e escrita, pessoas 

incrivelmente generosas. Cada uma, à sua maneira, contribuiu para a construção desta pesquisa. 

Esta dissertação é a concretização de uma rede de apoio fantástica. Agradeço àquelas e àqueles 

que, ao cruzarem meu caminho, me trouxeram força e inspiração. Parafraseando Emicida: “tudo 

que nóis tem é nóis”.  

 

 



 

 

 

 

RESUMO 

 

  

Este trabalho analisa o genocídio sofrido pelos povos indígenas durante a ditadura civil-militar 

brasileira (1964–1985), com foco no caso do povo Waimiri Atroari. O objetivo é compreender 

como tais violações foram tratadas pela Comissão Nacional da Verdade (CNV) e discutir a 

ausência de reconhecimento dos indígenas mortos no período como mortos políticos. A 

pesquisa tem como fontes o Relatório Final da CNV, o 1º Relatório do Comitê Estadual da 

Verdade do Amazonas e a Ação Civil Pública de 2017, que trata do caso do povo Waimiri 

Atroari. Os resultados evidenciam que a ditadura promoveu um processo sistemático de 

extermínio contra os Waimiri Atroari, resultando na morte de 2.650 pessoas, e que outros povos 

indígenas também foram vítimas de genocídio, com destruição de aldeias, remoções forçadas e 

outras graves violações de direitos humanos. A análise demonstra que, embora a CNV tenha 

investigado casos envolvendo povos indígenas, sua interpretação jurídica e política não 

incorporou o reconhecimento dessas mortes como crimes políticos, contribuindo para o 

esquecimento e a omissão dessas violações nas políticas de memória e justiça. Conclui-se que 

reconhecer a resistência indígena como ato político é essencial para avançar em processos de 

justiça de transição, reparação e garantia dos direitos dos povos indígenas no Brasil. 

 

Palavras-chave: Genocídio indígena, Ditadura civil-militar, Comissão Nacional da Verdade, 

Mortos e desaparecidos políticos, Justiça de Transição.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

ABSTRACT 

 

 

This study analyzes the genocide suffered by Indigenous peoples during the Brazilian civil-

military dictatorship (1964–1985), focusing on the case of the Waimiri Atroari people. The 

objective is to understand how such violations were addressed by the National Truth 

Commission (CNV) and to discuss the absence of recognition of Indigenous people killed 

during the period as political deaths. The research is based on the Final Report of the CNV, the 

First Report of the State Truth Committee of Amazonas, and the 2017 Public Civil Action 

concerning the case of the Waimiri Atroari people. The results show that the dictatorship 

promoted a systematic extermination process against the Waimiri Atroari, resulting in the death 

of 2,650 people, and that other Indigenous peoples were also victims of genocide, with 

destruction of villages, forced removals, and other serious human rights violations. The analysis 

demonstrates that, although the CNV investigated cases involving Indigenous peoples, its legal 

and political interpretation did not incorporate the recognition of these deaths as political 

crimes, contributing to the neglect and omission of these violations in memory and justice 

policies. It concludes that recognizing Indigenous resistance as a political act is essential to 

advance processes of transitional justice, reparation, and guarantee the rights of Indigenous 

peoples in Brazil. 

 

Keywords: Indigenous genocide, civil-military dictatorship, National Truth Commission, 

Political deaths and disappearances, Transitional Justice. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

RÉSUMÉ 

 

 

Cette étude analyse le génocide subi par les peuples autochtones pendant la dictature civile-

militaire brésilienne (1964–1985), en se concentrant sur le cas du peuple Waimiri Atroari. 

L’objectif est de comprendre comment ces violations ont été traitées par la Commission 

nationale de la vérité (CNV) et de discuter de l’absence de reconnaissance des Autochtones tués 

durant cette période comme morts politiques. La recherche s’appuie sur le rapport final de la 

CNV, le premier rapport de la Commission de la vérité de l’État du Comité de la vérité de 

l’Amazonas, et l’action civile publique de 2017 portant sur le cas des Waimiri Atroari. Les 

résultats montrent que la dictature a mené un processus systématique d’extermination contre 

les Waimiri Atroari, causant la mort de 2 650 personnes, et que d’autres peuples autochtones 

ont également été victimes de génocide, avec la destruction de villages, les déplacements forcés 

et d’autres violations graves des droits humains. L’analyse démontre que, bien que la CNV ait 

enquêté sur des cas impliquant des peuples autochtones, son interprétation juridique et politique 

n’a pas inclus la reconnaissance de ces morts comme crimes politiques, contribuant ainsi à 

l’oubli et à l’omission de ces violations dans les politiques de mémoire et de justice. Il en ressort 

que reconnaître la résistance autochtone comme un acte politique est essentiel pour faire 

progresser les processus de justice transitionnelle, de réparation et de garantie des droits des 

peuples autochtones au Brésil. 

 

Mots clés: Génocide indigène, dictature civilo-militaire, Commission nationale de la vérité, 

morts et disparitions politiques, justice transitionnelle. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

Sumário    
 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS ............................................................................ 13 

INTRODUÇÃO ...................................................................................................................... 14 

CAPÍTULO I – A DITADURA CIVIL-MILITAR E OS POVOS INDÍGENAS .............. 23 

1.1 – Continuidades e recrudescimentos das graves violações ....................................... 23 

1.2 – Os povos indígenas na Comissão Nacional da Verdade ......................................... 31 

1.3 – Mortos e desaparecidos políticos da ditadura civil-militar ................................... 36 

1.4 – O “Problema indígena”: “inimigos do desenvolvimento”, “inimigos da ditadura”

 .............................................................................................................................................. 48 

CAPÍTULO II – GENOCÍDIO DOS POVOS INDÍGENAS: O CASO DO POVO 

WAIMIRI ATROARI ............................................................................................................. 57 

2.1 – Um passado de violência: o histórico de ataques contra o povo Waimiri Atroari

 .............................................................................................................................................. 57 

2.2 – O genocídio do povo Waimiri Atroari na construção da BR-174 e o Exército 

brasileiro retratados na ACP de 2017 ............................................................................... 66 

CAPÍTULO III – REPARAÇÃO PARA OS POVOS INDÍGENAS E SEUS DESAFIOS

 .................................................................................................................................................. 88 

3.1 – Justiça de transição para os povos indígenas .......................................................... 88 

3.2 – Estado de coisas inconstitucional e os povos indígenas .......................................... 96 

3.3 – Comissão Nacional Indígena da Verdade e o Protagonismo Indígena ............... 101 

CONCLUSÃO ....................................................................................................................... 116 

REFERÊNCIAS.................................................................................................................... 121 

CORPUS DOCUMENTAL .............................................................................................. 121 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ........................................................................... 122 

MATÉRIAS JORNALÍSTICAS, SITES E SEMELHANTES ..................................... 127 

VÍDEOS ............................................................................................................................. 128 

ANEXOS................................................................................................................................ 129 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



 

 

 

 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

 

1º BIS   1º Batalhão de Infantaria de Selva 

1º RCEV  1º Relatório do Comitê Estadual da Verdade 

6º BEC  6º Batalhão de Engenharia e Construção 

ACP   Ação Civil Pública 

ADPF   Arguição de Descumprimento de Preceito Fundamental 

AI   Ato Institucional 

AM    Amazonas 

APIB   Articulação dos Povos Indígenas do Brasil 

ATL   Acampamento Terra Livre 

CEMDP  Comissão de Mortos e Desaparecidos Políticos 

CIF   Conselho Indigenista da Funai 

Cimi   Conselho Indigenista Missionário 

CJP   Comissão de Justiça e Paz 

CMA   Comando Militar da Amazônia 

CNIV   Comissão Nacional Indígena da Verdade 

CNV   Comissão Nacional da Verdade  

CVR   Comissão da Verdade e Reconciliação 

DER   Departamento de Estradas de Rodagem 

DIA   Department of Indian Affairs 

DNER   Departamento Nacional de Estradas de Rodagem 

DOI-Codi  Destacamento de Operações de Informações - Centro de Operações de 

Defesa Interna 

EB   Exército Brasileiro 

ECI    Estado de coisas inconstitucional 

ESG   Escola Superior de Guerra 

FAWA   Frente de Atração Waimiri-Atroari 

Funai   Fundação Nacional do Índio (1967-2022) 

Funai   Fundação Nacional dos Povos Indígenas (2023-atual) 

HTP   História do Tempo Presente 

ISA   Instituto Socioambiental  

ITERAM  Instituto de Terras 



 

 

 

 

IMTM   Instituto de Medicina Tropical de Manaus 

MG   Minas Gerais 

MPF   Ministério Público Federal 

MPI   Ministério dos Povos Indígenas 

MS   Mato Grosso do Sul 

NAWA   Núcleo de Apoio Waimiri Atroari  

Of.   Ofício 

ONU   Organização das Nações Unidas 

PWA   Programa Waimiri-Atroari 

RR    Roraima 

SPI   Serviço de Proteção aos Índios 

STF   Supremo Tribunal Federal 

TI   Terra Indígena 

UERJ   Universidade do Estado do Rio de Janeiro 

UnB   Universidade de Brasília



 

 

14 
 

 

INTRODUÇÃO 

 
 

A experiência dos povos indígenas, após as invasões de 1500 no território que hoje 

conhecemos como Brasil, é marcada por uma série de violações contra suas vidas e seus 

territórios. As práticas estabelecidas ao longo desses mais de 525 anos assumiram múltiplas 

formas, mas compartilham um elemento central: o genocídio dos povos indígenas. O conceito 

de “genocídio” foi criado em 1944 por Raphael Lemkin, advogado judeu polonês que, após a 

Segunda Guerra Mundial, buscou incorporá-lo ao direito internacional. Lemkin também 

trabalhou para que os crimes cometidos pelos otomanos contra os armênios fossem 

reconhecidos como genocídio1. É possível reconhecer a complexidade de se utilizar um 

conceito formulado em 1944 para descrever violências ocorridas em um período anterior. No 

entanto, considerando a necessidade de um termo que abarque a sistematicidade do extermínio 

de povos inteiros como parte de um projeto político, opta-se aqui pelo uso do conceito de 

genocídio (PEREIRA, 2022, p. 19). 

No livro O Genocídio do Negro Brasileiro: processo de um racismo mascarado, de 

Abdias Nascimento, são apresentadas duas definições para o conceito de genocídio, ambas 

originadas de dicionários, a primeira do Webster’s Third New International Dictionary of the 

English Language, de 1967: 

Genocídio – geno-cídio: O uso de medidas deliberadas e sistemáticas (como morte, 

injúria corporal e mental, impossíveis condições de vida, prevenção de nascimento), 

calculadas para o extermínio de um grupo racial, político ou cultural ou para destruir 

a língua, a religião ou a cultura de um grupo2. 

E a definição do Dicionário Escolar do Professor, de organização de Francisco da 

Silveira Bueno, publicado no ano de 1963, estabelece o conceito como: 

Genocídio – geno-cídio Genocídio s.m. (neol.). Recusa do direito de existência a 

grupos humanos inteiros, pela exterminação de seus indivíduos, desintegração de suas 

instituições políticas, sociais, culturais, linguísticas e de seus sentimentos nacionais e 

religiosos. Ex.: perseguição hitlerista aos judeus, segregação racial etc3. 

As definições estabelecidas guardam muitas semelhanças com as práticas perpetradas 

por não indígenas contra os povos indígenas desde os primeiros contatos. A negação do direito 

 
1 COINING A WORD AND CHAMPIONING A CAUSE: THE STORY OF RAPHAEL LEMKIN. Disponível em: 

https://encyclopedia.ushmm.org/content/en/article/coining-a-word-and-championing-a-cause-the-story-of-

raphael-lemkin. Acesso em: 5 mar. 2025. 
2 Webster’s Third New International Dictionary of the English Language, Springfield: G&C Merriam, 1967. 
3 Dicionário Escolar do Professor, organizado por Francisco da Silveira Bueno. Brasília: Ministério da Educação 

e Cultura, 1963, p. 580. 

https://encyclopedia.ushmm.org/content/en/article/coining-a-word-and-championing-a-cause-the-story-of-raphael-lemkin
https://encyclopedia.ushmm.org/content/en/article/coining-a-word-and-championing-a-cause-the-story-of-raphael-lemkin


 

 

15 
 

 

à existência, assim como “o uso de medidas deliberadas e sistemáticas (como morte, injúria 

corporal e mental, imposição de condições de vida impossíveis, prevenção de nascimentos), 

calculadas para o extermínio de um grupo”4, pode ser percebida como regra ao longo de todo o 

processo de contato. As violações cometidas contra os povos indígenas ocorreram de forma 

contínua, sendo possível reconhecer uma lógica de permanência nesses ataques. 

Marcelo Zelic define esse processo contínuo de ataques aos povos indígenas como 

“ciclos de violência”5 que, embora apresentem momentos de intensificação ou arrefecimento, 

mantêm-se recorrentes ao longo do tempo. Nos últimos cinco séculos, essas violências 

assumiram diferentes formas e foram perpetradas por distintos executores. Podem ser citados, 

entre outros, o processo de colonização que resultou no extermínio de povos inteiros, a 

escravização indígena, os aldeamentos, a política da Marcha para o Oeste durante a ditadura 

Vargas, o genocídio indígena promovido pela ditadura civil-militar e as persistências desse 

genocídio no período democrático. 

Na ditadura civil-militar brasileira (1964–1985), terras indígenas foram invadidas, 

aldeias destruídas e povos originários foram torturados e assassinados. Esse processo de 

sistematização e recrudescimento das violências promovidas pelo Estado brasileiro teve como 

protagonista o Exército, com o aval do Serviço de Proteção ao Índio (SPI), instituído em 1910 

e extinto em 1967, e posteriormente de sua sucessora, a Fundação Nacional do Índio (Funai). 

Para o povo Waimiri Atroari, a construção da BR-174 representou o ápice da violência durante 

o regime ditatorial: cerca de 2.650 Kinja, autodenominação do povo Waimiri Atroari, foram 

assassinados (BRASIL, CNV, 2014)6. 

Esta dissertação desenvolve uma pesquisa histórica cujo foco é a discussão sobre as 

continuidades do genocídio dos povos indígenas durante a ditadura civil-militar brasileira e 

suas repercussões no tempo presente. Trata-se de um tema que, por muito tempo, esteve à 

margem das produções científicas, mas que ganhou novo impulso a partir de 2012, com as 

atividades da Comissão Nacional da Verdade (CNV) e das comissões estaduais da verdade. 

 
4 Webster’s Third New International Dictionary of the English Language, Springfield: G&C Merriam, 1967. 
5 BRASIL. Frente Parlamentar Mista em Defesa dos Direitos dos Povos. Dia de Resistência Indígena: “Os povos 

indígenas sofrem um genocídio continuado”, diz pesquisador. Disponível em: 

http://frenteparlamentarindigena.com.br/dia-de-resistencia-indigena-os-povos-indigenas-sofrem-um-genocidio-

continuado-diz-pesquisador/. Acesso em: 5 jan. 2025. 
6 A menção aos relatórios da Comissão Nacional da Verdade deve ser demarcada apenas por “BRASIL”, no 

entanto, no intuito de priorizar o bom andamento do entendimento das referências citadas, uma vez que serão 

mencionados relatórios diferentes da Comissão, e textos temáticos, essas citações serão referenciadas por 

“BRASIL, CNV, v., 2014, página”. O mesmo se aplicará ao relatório do 1º Relatório do Comitê Estadual da 

Verdade, sendo referenciado sempre por “BRASIL, 1°RCEV, 2012, página”. 



 

 

16 
 

 

Com os relatórios produzidos, diversas fontes foram trazidas à tona, permitindo a abertura de 

novos debates sobre os crimes cometidos pelos militares brasileiros.  

Para a condução desta análise, o genocídio do povo Waimiri Atroari será tomado como 

caso emblemático, tendo a construção da BR-174 como evento fundador, já que a maior parte 

das mortes desse povo ocorreu no contexto das obras da rodovia. Serão examinados, ainda, o 

papel da Comissão Nacional da Verdade (2012–2014) na denúncia da histórica invisibilização 

dos povos indígenas e a Ação Civil Pública (ACP) nº 1001605-06.2017.4.01.3200, ajuizada em 

2017, que busca medidas de reparação para o povo Waimiri Atroari.  

Para desenvolver esta análise, serão tomadas como referência teórica as contribuições 

da História do Tempo Presente (HTP). Por muito tempo objeto de contestação e resistência, a 

HTP consolidou-se como um campo de estudos reconhecido internacionalmente. Sua afirmação 

se deu em contraposição a pressupostos herdados da tradição positivista do século XIX, 

segundo os quais o historiador não poderia estudar a época em que vive, uma vez que apenas o 

distanciamento temporal garantiria a necessária distância crítica em relação ao objeto de 

pesquisa (DELGADO; FERREIRA, 2013). 

Henry Rousso, em seu livro A última catástrofe: a história, o presente, o 

contemporâneo, observa que uma das características do tempo próximo é “a presença de atores 

que viveram os acontecimentos estudados pelo historiador e capazes eventualmente de 

testemunhá-los, de participar de um diálogo com os mais jovens quando se trate de episódios 

relativamente mais antigos”, de forma que, caso o historiador do tempo presente não tenha 

vivido diretamente o que está em seu campo de análise, ainda assim é possível ter contato com 

os que viveram esse período, definindo-o como “testemunha da testemunha” (ROUSSO, 2016, 

p. 14). 

Com o debate sobre a História do Tempo Presente em foco, Rousso argumenta que “as 

grandes catástrofes do século XX produziram figuras historiográficas novas que participaram 

do enraizamento de uma história do tempo presente no campo científico e no espaço público” 

(ROUSSO, 2016, p. 219). Ele explica ainda que “são inúmeros os elementos de historicidade 

inéditos que entretêm e enraízam o passado próximo no imaginário social, sem buscar abolir a 

distância da emoção original” (ROUSSO, 2016, p. 220). 

Essas transformações inauguram uma nova forma de se relacionar com o passado, 

marcada por uma obrigação política e moral. Ao mencionar Paul Ricoeur, Rousso aponta essa 

questão como uma espécie de “dívida” de reconstrução de uma lembrança coletiva. No caso da 

ditadura civil-militar brasileira, o imaginário social e a memória coletiva constituem 



 

 

17 
 

 

constantemente pontos de embate e disputa, sobretudo quando se trata da história dos povos 

indígenas. 

Na apresentação da tradução para o português do livro A última catástrofe: a história, 

o presente, o contemporâneo, os professores Luiz Felipe Falcão e Sílvia Maria Fávero Arend, 

que são responsáveis por essa importante publicação para a História do Tempo Presente, 

escrevem que: 

Rousso sublinha que uma história que versa sobre o presente transita obrigatoriamente 

no inacabado, no que está sucedendo ou sucedeu tão adjacente que seu halo segue 

ofuscando e seu hálito ainda pode ser respirado. Exatamente por essa razão, necessita 

admitir de maneira sincera que lida com incerteza e instabilidade, sem que isso 

represente algum tipo de imperfeição ou inferioridade (ROUSSO, 2016, p. 11). 

Uma característica importante da HTP é a maneira como é percebida e tratada a relação 

entre passado e presente. No tempo presente, o historiador é pressionado por eventos que o 

levam a “revisar a significação que ele dá ao passado, a rever as perspectivas, a redefinir as 

periodizações, isto é, olhar, em função do resultado de hoje, para um passado que somente sob 

essa luz adquire significação” (HOBSBAWM, 1998 apud DELGADO, FERREIRA, 2013, p. 

23).  

A partir dessas premissas, o campo teórico da História do Tempo Presente inspira a olhar 

para o genocídio indígena não apenas como algo que aconteceu no passado, mas que continua 

no presente, gerando implicações importantes na vida social e política dos Waimiri Atroari. A 

HTP nos convida a pensar nos nexos que existem entre o que acontece no presente com os 

Waimiri Atroari e suas experiências vividas no passado. Hoje, os Waimiri Atroari estão 

implicados em uma Ação Civil Pública de reparação pelos danos e horrores sofridos durante a 

ditadura militar e são, uma vez mais, alvo de novos projetos de desenvolvimento que afetam 

suas vidas e seus territórios. Hoje, a construção do Linhão de Tucuruí, que liga Manaus (AM) 

a Boa Vista (RR) por meio de mais de 715 km de rede de transmissão de energia elétrica, 

pretende cortar seu território tradicional.  

Pensar a ditadura civil-militar como um acontecimento que reverbera no tempo presente 

e, especialmente, seus desdobramentos, considerando a proximidade temporal, é central para a 

compreensão do debate acerca do genocídio dos povos indígenas no Brasil. Sobretudo quando 

são analisadas as graves violações contra os direitos dos povos indígenas, é notável observar os 

efeitos e os impactos de alguns acontecimentos no cenário de hoje. Como exemplo, é possível 

mencionar a ACP 1001605-06.2017.4.01.3200 de 2017, que tem por objetivo a concessão de 

provimento jurisdicional que declare a violação de direitos fundamentais do povo Waimiri-

Atroari (Kinja) em razão da construção da rodovia BR-174 (Manaus-Boa Vista) durante a 



 

 

18 
 

 

ditadura civil-militar e condene o Estado brasileiro (União e FUNAI) a adotar medidas de 

reparação (BRASIL, ACP, 2017, p. 3). Na ACP, a construção da BR-174 e suas consequências 

para o povo Waimiri Atroari são definidas como “alguns dos episódios mais tristes da história 

recente do país”, o que confirma, mais uma vez, as graves violações cometidas pelo Estado 

brasileiro contra os povos originários (BRASIL, ACP, 2017, p. 3). 

A relação entre memória e história é outro ponto relevante para o debate teórico da HTP. 

Segundo François Hartog, em seu livro Regimes de historicidade: presentismo e experiências 

do tempo, a partir do momento em que a figura do historiador não é mais identificada como 

aquele que estaria fora do campo da memória, a oposição entre história e memória deixa de 

existir. A memória coletiva passa a fazer parte, na HTP, do “território” do historiador 

(HARTOG, 2013, p. 160). 

Fernando Catroga, em seu livro Memória, História e Historiografia, afirma que evitar 

uma tomada de posição cientificista exige dos historiadores aceitar a ambiguidade e a 

imprecisão das relações entre memória e historiografia.  Mesmo que o historiador execute o 

esforço de autoanálise “para aplicar a sua metodologia crítica e para atenuar o peso subjectivo 

da idade na interpretação histórica, a sua epochê será sempre epocal”, uma vez que os nexos 

com a memória e com o que, dentro dela, é presença do coletivo, isso o impedem de situar o 

seu saber para além da história. O historiador deve ter consciência de que não é um ser 

“transcendental, autotransparente a si mesmo” (CATROGA, 2015, p. 83). 

Catroga acrescenta que a memória é sempre seletiva, “pelo que ela não pode ser 

encarada como um armazém inerte, onde, por ocasional e arbitrária acumulação, se recolhem 

os acontecimentos vividos por cada indivíduo, tal como acontece com as coisas amontoadas no 

sótão da casa dos avós” (CATROGA, 2015, p. 16). A memória tem essa característica de não 

ser inerte, pois está sempre sendo revisitada, reivindicada e por vezes revisada. Esse imperativo 

que, segundo o autor, “ao pagar a dívida da herança, constrói, conserva e renova identidades, 

domesticando o fluxo do tempo num presente que se esvai como um sendo” (CATROGA, 2015, 

p. 27). No entanto, esse argumento  

[...] não pode escamotear a ambiguidade do trabalho da memória: se, por um lado, 

esta é o que, do passado, é reversível e aceita no presente por todos os que a recebem, 

a reconhecem e a prolongam ao longo de gerações, por outro lado, ela tende a esconder 

que a corrupção do tempo (e a historicidade do homem também trespassa as suas 

reactualizações e transmissões) (CATROGA, 2015, p. 27). 

Com respeito às questões metodológicas, é importante lembrar que a HTP coloca alguns 

desafios específicos. Reinaldo Lindolfo Lohn e Emerson Cesar de Campos explicam que a 

História do Tempo Presente implica uma nova atitude metodológica diante dos problemas 



 

 

19 
 

 

enfrentados pela historiografia contemporânea e pela necessidade de formular reflexões que 

deem conta das interações humanas que não se enquadram num esquema histórico desenhado 

nos moldes da historiografia do século XIX (LOHN; CAMPOS, 2017). 

Os desafios metodológicos que a HTP coloca para o historiador têm a ver primeiro com 

a superabundância de fontes de diferentes tipos. Além dos arquivos públicos e privados e das 

fontes tradicionais com as quais o historiador trabalha, no tempo presente temos os testemunhos 

vivos, os documentos da imprensa, do rádio e da televisão, as entrevistas, enfim, uma 

quantidade enorme de fontes visuais, audiovisuais e escritas que requerem um trabalho de 

leitura e seleção das fontes.  

Para dar conta da diversidade e da quantidade de fontes, a HTP valoriza a 

interdisciplinaridade. No intuito de enriquecer a pesquisa sobre a temática indígena, é possível 

recorrer a trabalhos acadêmicos produzidos por outras áreas, como o direito, a ciência política, 

a antropologia e a sociologia. O diálogo com a ciência jurídica tem grande importância para 

esta pesquisa, sobretudo para a compreensão de alguns conceitos usados nos documentos 

jurídicos e legislativos que serão apresentados (ZEMA, 2014). 

Ainda sobre as perspectivas metodológicas que embasam esta dissertação, é 

fundamental desenvolver uma metodologia de análise que perceba a agência e a resistência dos 

povos indígenas na história do Brasil. Partindo de uma perspectiva indígena que busca dar 

enfoque à história produzida pelos povos originários, propõe-se valorizar a visão e o 

pensamento dos indígenas, reconhecendo seus saberes e protagonismo em suas próprias 

histórias7.  

Cabe mencionar, neste contexto, o recurso às propostas da metodologia decolonial e 

indígena formuladas por Linda Tuhiwai Smith, pesquisadora e professora neozelandesa do povo 

Maori Ngāti Awa.  Em sua obra Descolonizando metodologias: pesquisa e povos indígenas, 

Smith defende que uma metodologia indígena e decolonial deve, antes de tudo, garantir que a 

“pesquisa seja significativa” para as comunidades e que a visão e a experiência indígena sejam 

reconhecidas (SMITH, 2021, p. 13). Também deve servir para assegurar que toda e qualquer 

pesquisa envolvendo os povos indígenas seja feita de um modo “respeitoso, ético, 

compreensivo e útil” (SMITH, 2021, p. 30). 

Smith, em seu livro, alerta sobre as “predisposições etnocêntricas” e as “práticas 

investigativas exploradoras” presentes em muitas pesquisas com povos indígenas. A autora 

adverte que “as pesquisas com comunidades indígenas não podem continuar sendo realizadas 

 
7 Ver SILVA (2020), TUXÁ (2024) e MILANEZ et al. (2019). 



 

 

20 
 

 

como se os pontos de vista dessas comunidades não constassem ou como se suas vidas não 

tivessem importância”. E segue com questionamentos importantes que devem ser o ponto de 

partida para uma pesquisa ética, respeitosa e útil: “Que pesquisa é essa? A quem ela serve? A 

quais interesses ela serve? Quem vai se beneficiar dela? Quem elaborou suas questões e a partir 

de qual referencial? Quem irá executá-la? Quem irá escrevê-la? Como seus resultados serão 

divulgados?” (SMITH, 2021, p. 21). 

As metodologias indígenas tendem a avaliar as convenções culturais, os valores e as 

condutas como suas partes integrantes. Esses são fatores que devem ser 

explicitamente incorporados à pesquisa, sobre os quais se deve pensar reflexivamente, 

cujos aspectos devem estar abertamente esclarecidos como parte de um plano de 

pesquisa e acerca dos quais se deve discutir como parte dos resultados finais de um 

estudo, entre outras coisas, para incluí-los na devolução e/ou divulgação, em uma 

linguagem compreensível pela comunidade. Porém, isso não impede que se escreva 

com o objetivo de publicar em meios acadêmicos; trata-se simplesmente de uma 

abordagem respeitosa e ética. Existem várias formas de divulgar conhecimentos e de 

assegurar que a pesquisa alcance as pessoas que contribuíram para a sua realização. 

Duas maneiras importantes, embora nem sempre adotadas pelas pesquisas científicas, 

são “devolver” às pessoas e “compartilhar conhecimentos”. Trata-se de dois modos 

que assumem um princípio de reciprocidade e feedback (retorno). Reportar ao povo 

nunca é um exercício concluído ou uma tarefa que se encerra com a apresentação de 

um material escrito como resultado da pesquisa (SMITH, 2021, p. 28). 

As propostas teóricas e metodológicas de Linda Tuhiwai Smith convidam os 

pesquisadores e as pesquisadoras a questionarem a forma como a história dos povos indígenas 

vem sendo escrita. Questionar os interesses, a utilidade, o benefício e em especial como serão 

produzidas as pesquisas que tratam da história dos povos indígenas faz com que uma nova 

postura metodológica seja necessária. No caso desta dissertação, a postura metodológica 

adotada valoriza e reconhece a luta histórica dos povos indígenas por verdade, memória e 

justiça. 

A justiça de transição constitui, também, um campo de estudo interdisciplinar e de 

atuação que fundamenta esta dissertação. Hoje, a justiça de transição se estabelece como 

demanda dos povos indígenas no Brasil. Nesse contexto, o caso dos Waimiri Atroari e a Ação 

Civil Pública de 2017 exemplificam, no âmbito da História do Tempo Presente, a luta desses 

povos por reparação. A responsabilização e a reparação são questões fundamentais para a 

análise aqui proposta. Ao se tratar da Justiça de Transição em articulação com os povos 

indígenas, destaca-se a importância de se garantir a reparação e a não repetição das graves 

violações de direitos humanos cometidas contra esses povos. 

Esta dissertação tem como objetivo, a partir das temáticas e questões levantadas, 

desenvolver uma análise sobre as repercussões do genocídio dos povos indígenas perpetrado 

pela ditadura civil-militar no tempo presente. Além disso, propõe-se a discutir o não-lugar dos 



 

 

21 
 

 

povos indígenas no debate sobre os “mortos e desaparecidos políticos” do período ditatorial. 

Busca-se compreender de que modo essas categorias podem ser aplicadas às pessoas indígenas 

que foram perseguidas, mortas e desaparecidas pela ditadura militar. 

Como hipótese, argumenta-se que os povos indígenas foram tratados como inimigos 

políticos do Estado na medida em que resistiram às políticas de integração e aos projetos de 

desenvolvimento impostos. O caso do povo Waimiri Atroari constitui um exemplo 

emblemático, por representar o confronto entre aqueles que se opunham aos objetivos da 

ditadura militar e os que defendiam o desenvolvimento a qualquer custo. Os indígenas foram 

enquadrados como ameaças à “segurança nacional”, e sua resistência à construção da BR-174, 

entre outras ações, configurou-se como uma oposição direta aos interesses e às metas traçadas 

pelo governo ditatorial. 

No primeiro capítulo, é analisada a atuação do Exército brasileiro como executor do 

genocídio cometido contra os povos indígenas no período de 1964 a 1985. O capítulo está 

dividido em quatro tópicos. No primeiro, busca-se compreender as continuidades e os 

recrudescimentos que a ditadura representou na violação dos direitos humanos dos povos 

indígenas. Retoma-se o debate sobre o genocídio, partindo da premissa de que ele ocorre desde 

as invasões portuguesas e se perpetua ao longo de toda a história desses povos no território hoje 

conhecido como Brasil. Essa perspectiva permite compreender o recrudescimento das 

violências durante a ditadura civil-militar e sua continuidade no tempo presente. O segundo 

tópico apresenta um estudo sobre a representação dos povos indígenas na Comissão Nacional 

da Verdade, com especial atenção ao Texto 5 do volume II do Relatório Final, que trata 

especificamente dos povos indígenas, e ao volume I. O terceiro tópico analisa o conceito de 

“mortos e desaparecidos políticos”, com o intuito de compreender as violações perpetradas pela 

ditadura civil-militar contra os povos indígenas como formas de perseguição política. Nesse 

ponto, realiza-se uma leitura crítica do Relatório Final da CNV e do 1º Relatório do Comitê 

Estadual da Verdade do Amazonas. Por fim, o quarto tópico discute o uso do termo “problema 

indígena”, presente no discurso do governo militar e nos círculos acadêmicos da época. O 

debate em torno desse conceito permite compreender como foi construída a ideia de que os 

indígenas seriam “inimigos do desenvolvimento” ou “inimigos da ditadura”, bem como a forma 

pela qual essa noção serviu de base para a formulação de um modelo de “solução” para o 

“problema indígena”. 

No segundo capítulo, são analisados o caso do povo Waimiri Atroari e o histórico de 

violências a que foi submetido desde os primeiros contatos com os não indígenas. A partir da 

análise das documentações históricas disponíveis, investiga-se a atuação do Exército brasileiro 



 

 

22 
 

 

na construção da rodovia BR-174. O objetivo é aprofundar o debate sobre os projetos da 

ditadura civil-militar e seu plano desenvolvimentista, evidenciando como tais projetos serviram 

de pretexto para a execução e a manutenção do genocídio dos povos indígenas. Por meio do 

caso Waimiri Atroari, torna-se possível analisar o processo de construção da BR-174 e as 

sucessivas investidas do Estado brasileiro contra esse povo. Na sequência, é examinada a Ação 

Civil Pública de 2017, com o intuito de compreender de que forma o genocídio cometido contra 

os Waimiri Atroari durante a construção da rodovia é representado na argumentação do 

Ministério Público Federal. 

No terceiro e último capítulo são discutidas as demandas de reparação histórica dos 

povos indígenas no Brasil. Inicialmente, articula-se ao conceito de justiça de transição, 

avaliando as possibilidades e os desafios que ele impõe à reparação desses povos. Em seguida, 

analisa-se o conceito de “estado de coisas inconstitucional” (ECI) e sua aplicação no que diz 

respeito ao tratamento dado pelo Estado brasileiro aos povos indígenas. O capítulo se encerra 

com a discussão sobre a urgência da criação e implementação de uma Comissão Nacional 

Indígena da Verdade (CNIV), conforme recomendado no relatório final da Comissão Nacional 

da Verdade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

23 
 

 

CAPÍTULO I – A DITADURA CIVIL-MILITAR E OS POVOS INDÍGENAS 

 

1.1 – Continuidades e recrudescimentos das graves violações 

 

 

 O desafio de compreender as continuidades e os recrudescimentos das graves violações 

de direitos humanos dos povos indígenas que a ditadura perpetrou é uma tarefa histórica repleta 

de percalços. O genocídio contra os povos originários tem início com as invasões portuguesas 

e se perpetua ao longo de toda a história das terras que hoje formam o Brasil. Nesse sentido, ao 

se destacar o período de 1964 a 1985, delineia-se um recorte temporal que evidencia tanto 

permanências quanto agravamentos nas políticas de Estado em relação aos povos indígenas. 

Torna-se, portanto, fundamental aprofundar a análise sobre esse período, com especial atenção 

ao papel do Estado brasileiro na manutenção e intensificação do genocídio indígena. 

 Quanto às continuidades e aos recrudescimentos das graves violações dos direitos 

humanos dos povos indígenas que a ditadura executou, é fundamental estabelecer desde já que 

a ditadura não cria, mas recrudesce essas graves violações. É importante afirmar isso para que 

um apagamento ou um reducionismo histórico não seja sustentado quanto ao genocídio 

indígena executado desde 1500. Mas essa afirmação em nada reduz o tamanho da violência 

protagonizada pelo Exército brasileiro contra os povos originários. 

 A partir do contexto histórico que antecede o golpe de 1964, é possível notar como a 

realidade dos povos indígenas sempre foi repleta de graves violações. Um caso que representa 

tamanha violência é o do genocídio do povo Cinta-Larga. Segundo o levantamento da CNV, 

cerca de “3.500 indígenas do povo Cinta-Larga foram mortos no período de 1946 a 1988” 

(BRASIL, CNV, vol. 2, 2014, p. 254). Quanto aos conflitos vivenciados em seu território e aos 

métodos genocidas aos quais o povo foi submetido: 

No noroeste do Mato Grosso e sudeste de Rondônia, outros graves massacres 

ocorreram. A partir da década de 1950, os conflitos entre o povo Cinta Larga e 

seringalistas, empresas de mineração e de colonização na região do noroeste do Mato 

Grosso e sudeste de Rondônia, se intensificaram. Estima-se que uma população de 5 

mil Cinta Larga morreu por diversos motivos: envenenamento por alimentos 

misturados com arsênico; aviões que atiravam brinquedos contaminados com vírus da 

gripe, sarampo e varíola; e assassinatos em emboscadas, nas quais suas aldeias eram 

dinamitadas ou por pistoleiros. Muitas dessas violações de direitos humanos sofridas 

pelo povo Cinta Larga foram cometidas com a conivência do governo federal, por 

meio do SPI, e depois da FUNAI, o que permitiu a atuação de seringalistas, empresas 

de mineração, madeireiros e garimpeiros na busca de ouro, cassiterita e diamante no 

território dos Cinta Larga, omitindo-se a tomar providências diante dos diversos 

massacres que ocorreram na área indígena. As violações também foram consequência 

da atuação direta do governo do estado do Mato Grosso, que fez concessões de terras 



 

 

24 
 

 

para empresas de colonização e para construção de hidrelétrica em áreas habitadas 

pelo povo Cinta Larga (BRASIL, CNV, vol. 2, 2014, p. 237). 

 De acordo com a CNV, a “mais dramática das violações cometidas contra os Cinta 

Larga” foi o caso do Massacre do Paralelo 11. Em outubro de 1963, foi organizada uma 

expedição, planejada por Francisco Amorim de Brito, encarregado da empresa Arruda 

Junqueira e Cia. Ltda, e comandada por Francisco Luís de Souza, pistoleiro, mais conhecido 

como Chico Luís, cujo objetivo era averiguar a existência de minerais preciosos na região do 

rio Jurema (BRASIL, CNV, v. 2, 2014, p. 237). 

O massacre se iniciou quando “um grupo Cinta Larga estava construindo sua maloca e 

Ataíde Pereira dos Santos, pistoleiro profissional, atirou em um indígena. Em seguida, Chico 

Luís metralhou os índios que tentavam fugir”. Ainda, após encontrarem uma mulher e uma 

criança Cinta Larga vivas, Chico Luís atirou em sua cabeça e “amarrou a mulher pelas pernas 

de cabeça para baixo e, com um facão, cortou-a do púbis em direção à cabeça, quase partindo 

a mulher ao meio”. Tamanha violência não se restringiu a esse fatídico episódio, pois há 

evidências de que houve outras expedições objetivando o extermínio dos Cinta Larga, 

financiadas pela firma Arruda Junqueira e Cia e chefiadas por Chico Luís, inclusive utilizando-

se de “bombardeio aéreo com dinamite” (BRASIL, CNV, v. 2, 2014, p. 237-238). 

Outro exemplo significativo dessas violências e tentativas de extermínio é o caso do 

povo Waimiri Atroari. O genocídio cometido contra esse povo constitui, atualmente, um 

importante caso de estudo, sendo tema central de uma Ação Civil Pública ajuizada pelo 

Ministério Público Federal em 2017.  

Entre 1910 e 1967, o SPI foi o órgão responsável por salvaguardar os direitos e a 

proteção dos povos indígenas, mas foi conivente e, muitas vezes, responsável por ações que 

culminaram na perpetração do genocídio dos povos indígenas. Nesse sentido, extrai-se da ACP 

que tanto o SPI quanto a FUNAI, sucessora do SPI, instituições que deveriam servir de apoio e 

auxílio para as comunidades indígenas, na época, agiam de forma etnocêntrica, tendo em vista 

que “tinham como referência o ideal positivista que entendia que os índios ostentavam uma 

condição ainda primitiva e que poderiam alcançar um estágio evolutivo superior de 

desenvolvimento se não houvesse interferência dos povos tidos como ‘civilizados’”. 

Acreditavam, ainda, na “possibilidade de desenvolvimento desses grupos, desde que lhes fosse 

permitida uma evolução gradual, que respeitasse o seu tempo e a sua forma de interagir com a 

sociedade regional”. A ACP evidencia como esse ideal positivista, ao sustentar uma proposta 

integracionista, na verdade mascarava “os impactos deletérios que ela causava à organização 

dos grupos étnicos” (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 12). 



 

 

25 
 

 

A ditadura civil-militar brasileira perdurou 21 anos e foi responsável por mais de 5.000 

mortes e desaparecimentos. Essa estimativa resulta da soma dos mortos e desaparecidos 

políticos do período estrito de 1964 a 1985, identificados pela Comissão Nacional da Verdade 

em seu Relatório Final como 420 pessoas, contabilizadas nos volumes I e III, e os mais de 4.600 

indígenas mortos cujos casos são abordados no volume II do mesmo relatório. Para o intervalo 

mais amplo, de 1946 a 1988, o levantamento aponta 4348 mortos e desaparecidos políticos. 

Convém enfatizar que, frequentemente, o número de 434 é utilizado como se fosse o total de 

mortos e desaparecidos da ditadura civil-militar, quando, na verdade, corresponde ao universo 

geral estabelecido pela CNV para um período mais extenso. O mesmo ocorre em relação aos 

povos indígenas, uma vez que as cerca de 8.350 mortes foram contabilizadas para todo o 

intervalo analisado pela CNV, enquanto, no período específico da ditadura, o número 

apresentado é de cerca de 4.649 mortos. Importa ressaltar que, segundo a própria CNV, “o 

número real de indígenas mortos no período deve ser exponencialmente maior, uma vez que 

apenas uma parcela muito restrita dos povos indígenas afetados foi analisada e que há casos em 

que a quantidade de mortos é alta o bastante para desencorajar estimativas” (BRASIL, CNV, 

vol. 2, 2014, p. 205). Tais dados reforçam a urgência de ampliar as pesquisas e análises sobre o 

período, a fim de dimensionar adequadamente o alcance das violações cometidas pelo Estado 

brasileiro. Importante enfatizar que o debate em torno da escolha da Comissão Nacional da 

Verdade de separar “mortos e desaparecidos políticos” dos povos indígenas mortos durante a 

ditadura constitui uma questão fundamental para esta pesquisa e será desenvolvida ao longo do 

trabalho. 

Dos 434 mortos e desaparecidos reconhecidos pela CNV, 420 foram assassinados ou 

desapareceram no período estrito entre 1º de abril de 1964 e 15 de março de 1985. No entanto, 

é importante destacar o caso de Paschoal Souza Lima, assassinado às vésperas do golpe, em 30 

de março de 1964, por fazendeiros na região do Rio Doce, em Minas Gerais. A casa onde se 

encontrava foi metralhada por milícias fazendeiras. Seu nome consta no Dossiê Ditadura: 

Mortos e Desaparecidos Políticos no Brasil (1964–1985), organizado pela Comissão de 

Familiares de Mortos e Desaparecidos Políticos (BRASIL, CNV, vol. 3, 2014, p. 104). Quanto 

ao contexto histórico de sua morte, na CNV é descrito que: 

 
8 “O volume III do Relatório da Comissão Nacional da Verdade (CNV) traz os perfis dos 434 mortos e 

desaparecidos políticos no Brasil e no exterior de 18 de setembro de 1946 a 5 de outubro de 1988, indicados no 

‘Quadro geral da CNV sobre mortos e desaparecidos políticos’. Buscou-se o esclarecimento circunstanciado das 

graves violações de direitos humanos praticadas nesses casos. Os perfis apresentam, muitas vezes, as falsas versões 

oficiais divulgadas à época e suas incongruências, bem como os resultados das investigações realizadas nas últimas 

décadas. Em cumprimento à Lei nº 12.528/2011, que criou a CNV, sempre que possível, foram determinados em 

cada caso, estruturas, locais, instituições e autoria” (BRASIL, CNV vol. 3, 2014, p. 46). 



 

 

26 
 

 

O clima no interior de Minas Gerais, na época, era de tensão continuada. Os 

trabalhadores vinham se organizando e reivindicando a implementação da reforma 

agrária – mais de dois mil trabalhadores integravam o sindicato e não cansavam de 

repetir que haveria “reforma agrária, na lei ou na marra”, lema das Ligas Camponesas; 

os fazendeiros se organizavam em milícias, temerosos de que as terras fossem 

desapropriadas para tais fins (BRASIL, CNV, vol. 3, 2014, p. 104). 

Também é relevante citar o caso de Gustavo Buarque Schiller, que, em 22 de setembro 

de 1985, “morreu em decorrência de prisão ilegal e perseguição política que o levaram a, 

posteriormente, cometer suicídio em decorrência das ações perpetradas por agentes do Estado 

brasileiro em contexto de sistemáticas violações de direitos humanos promovidas pela ditadura 

militar, implantada no país a partir de abril de 1964”. Quanto a este caso, a CNV a recomendou 

a continuidade das investigações sobre as circunstâncias do ocorrido, assim como a retificação 

da certidão de óbito de Gustavo Buarque Schiller. A continuidade das investigações tinha por 

objetivo a identificação e responsabilização dos demais agentes envolvidos (BRASIL, CNV, 

vol. 3, 2014, p. 1985). 

Quanto aos 8.341 indígenas cujas mortes e desaparecimentos foram apurados pela CNV 

no período de 1946 a 1988, é possível identificar, para o recorte específico de 1964 a 1985, os 

seguintes casos: 1.180 Tapayuna, 118 Parakanã, 72 Araweté, 14 Arara, 176 Panará, 2.650 

Waimiri Atroari, 354 Yanomami e 85 Xavante de Marãiwatsédé. Já em períodos anteriores à 

ditadura civil-militar, teria ocorrido o genocídio de aproximadamente 3.500 Cinta Larga, em 

1963, e o dos 192 Xetá, em data provável entre as décadas de 1950 e 1960 (BRASIL, CNV, 

2014). 

Para a Comissão Nacional da Verdade, o rol de vítimas aqui exposto não é definitivo. 

As investigações sobre as graves violações de direitos humanos ocorridas no período 

enfocado pela Comissão – de 1946 a 1988 – devem ter continuidade e, notadamente 

no que se refere à repressão contra camponeses e indígenas, a produção de um quadro 

mais consolidado de informações acarretará a identificação de número maior de 

mortos e desaparecidos (BRASIL, CNV, vol. 3, 2014, p. 25). 

Dentre as violações dos direitos humanos cometidas pelo Estado brasileiro, é possível 

perceber que aquelas dirigidas contra os povos indígenas “não são esporádicas nem acidentais”, 

revelando, na verdade, uma estrutura sistemática que se perpetua por meio das próprias 

ferramentas do Estado, resultando na execução e manutenção dessas violações. O número 

estimado de indígenas mortos por ação ou omissão estatal, no período investigado pela CNV, 

chega a 8.341 pessoas9, mas pode ser bem maior.  

 
9 São eles: Cerca de 1.180 Tapayuna, 118 Parakanã, 72 Araweté, mais de 14 Arara, 176 Panará, 2.650 Waimiri-

Atroari, 3.500 Cinta-Larga, 192 Xetá, no mínimo 354 Yanomami e 85 Xavante de Marãiwatsédé. 



 

 

27 
 

 

É importante destacar que essa cifra corresponde apenas ao que foi apurado pela CNV 

em sua atuação de dois anos (2012–2014), o que permite concluir que “o número real de 

indígenas mortos no período deve ser exponencialmente maior, uma vez que apenas uma 

parcela muito restrita dos povos indígenas afetados foi analisada e que há casos em que a 

quantidade de mortos é alta o bastante para desencorajar estimativas”. Em relação a esses casos, 

em que a estimativa chegou a ser desencorajada, o Relatório apresenta a seguinte nota de 

rodapé: “Não ousamos apresentar estimativas para os Guarani e Kaiowá mortos em Mato 

Grosso do Sul e no Paraná, por exemplo, embora tenhamos abordado esses casos aqui” 

(BRASIL, CNV, vol. 2, 2014, p. 204–205). 

O objetivo do detalhamento dos dados apresentados não é construir um trabalho 

historiográfico que se oriente unicamente por uma ideia inflexível de periodização da história. 

Tampouco se trata de considerar que os casos analisados pela CNV estariam situados em 

perspectivas completamente distintas entre si. Ao contrário, busca-se estabelecer, de forma 

nítida, a distribuição temporal dos fatos, a fim de evidenciar sua continuidade e recorrência. O 

cenário que levou ao genocídio de cerca de 3.500 indígenas do povo Cinta Larga, ocorrido em 

1963, não difere do horizonte de violências sofridas pelos povos originários no ano seguinte, 

durante a ditadura. O que se configura no Brasil é uma guerra contínua contra esses povos desde 

o primeiro momento em que este território foi invadido. 

É necessário compreender as graves violações contra os direitos dos povos indígenas no 

contexto da ditadura como parte de um cenário amplo e sistemático de violências perpetradas 

pelo Estado brasileiro. Esse cenário inclui não apenas o genocídio propriamente dito, mas 

também as remoções forçadas, as invasões de terras, as torturas e todo o aparato repressivo 

envolvido, sendo que, em muitas situações, essas práticas resultavam em morte. Nesse sentido, 

é fundamental reconhecer que, para os povos indígenas, a noção de morte não se restringe à 

dimensão física. A destruição de modos de vida, de territórios e de vínculos culturais constitui, 

também, formas de aniquilamento que devem ser compreendidas como parte do projeto 

genocida.  

O processo de invasão da terra do povo Waimiri Atroari é um caso emblemático das 

graves violações perpetradas contra os povos indígenas. A construção da BR-174 nesse 

território ilustra até onde o Estado brasileiro, em articulação com grupos econômicos, foi capaz 

de ir para fazer prevalecer seus interesses e projetos, pois “a postura do Estado no caso sintetiza 

algumas formas de relação que se procurou estabelecer com os povos indígenas desde o início 

da ocupação de seus territórios e a formação do que hoje conhecemos como Brasil” (BRASIL, 

ACP, 2017, Num. 2518053, p. 3). 



 

 

28 
 

 

Esses interesses e projetos foram colocados como prioridade do Estado brasileiro, em 

detrimento da vida e existências dos povos indígenas, numa dinâmica de “custe o que custar”, 

que, para esse caso específico o custo significou a vida de mais de 2.650 indígenas do povo 

Waimiri Atroari. A violação de seu território é um trauma imensurável para o povo. Na ACP é 

apresentado um ponto muito importante sobre as motivações, pois “a ‘pacificação’ e a guerra 

justa contra os ditos índios bravos, desta vez não fundada por motivos religiosos, mas 

econômicos e integracionistas, foram a tônica desta empreitada”, mais uma vez reafirmando 

que o ponto central da ação dos militares era atender aos interesses econômicos e 

integracionistas (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 3-4). 

Na ACP é descrito que a ditadura civil-militar defendia a construção de um “Brasil 

grande”, que tinha a interiorização e a expansão das fronteiras econômicas como objetivo a ser 

desenvolvido e alcançado por meio de obras de infraestrutura e que assim seria possível 

estabelecer a ligação entre as regiões do país e realizar a exploração de recursos naturais. Esses 

objetivos partiam do entendimento da Amazônia como um grande vazio demográfico que 

poderia gerar riscos de segurança e de soberania nacional (BRASIL, ACP, 2017, Num. 

2518053, p. 4). 

No que se refere aos projetos voltados à Amazônia, especialmente aos motivos que 

levaram à construção da BR-174, a região era concebida como uma “fronteira aberta” que 

deveria ser ocupada. Essa perspectiva desconsiderava a multiplicidade de vivências e trajetórias 

presentes nos territórios indígenas. Assim, na elaboração do projeto da estrada, prevaleceram 

interesses econômicos voltados à exploração mineral, como a da cassiterita, bem como à 

exploração hidrelétrica, posteriormente concretizada com a construção da Usina de Balbina 

(BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 4). 

Dessa maneira, o objetivo nacional prevaleceu sobre outras questões que poderiam ser 

consideradas. Os objetivos de exploração e os interesses econômicos foram colocados em 

detrimento das vidas dos Waimiri Atroari. Para isso, foram necessários o uso e a reprodução de 

estereótipos racistas que justificariam as medidas violentas a serem tomadas. O trecho a seguir 

exemplifica como esses estereótipos foram utilizados: 

Para concretizar este projeto, o governo brasileiro precisou estabelecer uma 

aproximação com um povo que até então havia tido contatos meramente esporádicos 

com a sociedade regional. Os relatos de expedições anteriores, desde o século XIX, 

apontavam sérias dificuldades nas empreitadas de aproximação aos Waimiri-Atroari, 

o que lhes conferia crescentemente a imagem de “hostis” ou “bravos”, para as quais 

apenas a violência poderia ser a solução. A população não indígena crescera ouvindo 

narrativas de ataques e massacres, sempre com uma visão diferente aos brancos que 

tentavam acessar o território indígena. A ditadura aprofundou a narrativa de 

enfrentamento a índios hostis em uma guerra ideológica que teve na imprensa 



 

 

29 
 

 

nacional o espaço de justificação das medidas que vinham sendo adotadas (BRASIL, 

ACP, 2017, Num. 2518053, p. 4). 

Mais uma vez, a existência e a permanência dos povos indígenas em seus territórios 

eram tratadas como obstáculos aos objetivos nacionais, reforçando a compreensão de que, ao 

longo de todo o período ditatorial, o Exército brasileiro considerou esses povos como inimigos 

do projeto nacional então em curso. No contexto da formulação das medidas destinadas à 

execução desse projeto, observa-se a construção e difusão da narrativa dos “índios hostis”, 

como exemplifica a persistente representação dos Waimiri Atroari como “hostis” ou “bravos”. 

Essa narrativa transformava as invasões em uma espécie de guerra ideológica, mobilizando a 

justificativa do uso da violência para lidar com os povos indígenas (BRASIL, ACP, 2017, Num. 

2518053, p. 4). 

O genocídio perpetrado contra o povo Waimiri Atroari constitui um caso emblemático 

da violência promovida durante a ditadura civil-militar, especialmente pela vinculação direta 

do Exército brasileiro às ações que o tornaram possível. Essa relação é evidenciada no ofício nº 

42-E2-CONF, expedido em 21 de novembro de 1974 pelo general de brigada Gentil Nogueira 

Paes ao comandante do 6º Batalhão de Engenharia de Construção (6º BEC). Segundo descrito 

na ACP, trata-se de um documento em que “se materializa a orientação estatal em favor de 

medidas severas de segurança e uma linha de atuação diversa das orientações mais básicas de 

‘pacificação’”. Ainda de acordo com a ACP, “o documento relatava a ocorrência de 

acontecimentos na região do Rio Alalaú e ressaltava que os trabalhos de implantação da BR-

174 não poderiam ser interrompidos, devendo ser realizados em obediência a todas as medidas 

de segurança” (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 44). 

O ofício reforça o que já foi denunciado diversas vezes: a existência de um projeto 

desenvolvimentista pautado em graves violações dos direitos humanos dos povos indígenas, 

vide o trecho no qual o general de brigada Gentil Nogueira Paes escreve: “Esse Cmdo., caso 

haja visitas dos índios, realiza pequenas demonstrações de força, mostrando aos mesmos os 

efeitos de uma rajada de metralhadora, de granadas defensivas e da destruição pelo uso de 

dinamite” (BRASIL, Of. nº 42-E2-CONF, 1974). Fica nítida e é inegável a atuação do Exército 

brasileiro no processo de ofensivas contra o povo Waimiri Atroari. 

Na Ação Civil Pública nº 1001605-06.2017.4.01.3200, que trata do pedido de reparação 

para o povo Waimiri Atroari, é descrito o que a ditadura representava no quesito dos seus planos 

desenvolvimentistas:  

A ditadura civil-militar defendia a construção de um “Brasil grande”, no qual a 

interiorização e a expansão das fronteiras econômicas, por meio da construção de 



 

 

30 
 

 

obras de infraestrutura, garantiriam a ligação entre várias regiões do país e a 

exploração de recursos naturais. A Amazônia era considerada um vazio demográfico, 

o que era objeto de preocupação, por razões de segurança e de soberania. Tratava-se 

de uma “fronteira aberta” que deveria ser ocupada, independentemente de 

consideração sobre a multiplicidade de vivências e trajetórias que pertenciam àquele 

espaço. Quando da elaboração do projeto da estrada, havia interesses econômicos em 

recursos minerais, como a cassiterita, e na exploração hidrelétrica, que viria a 

concretizar-se com a usina de Balbina (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 04). 

Gentil Nogueira Paes integra a lista dos 377 “autores de graves violações de direitos 

humanos vinculados” ao “plano de responsabilidade político-institucional, indicando, em cada 

caso, dentre as diversas funções públicas exercidas pelo autor, apenas aquelas que justificam a 

inserção nesta relação”. O militar é citado na Seção B, destinada àqueles que tiveram 

“responsabilidade pela gestão de estruturas e condução de procedimentos destinados à prática 

de graves violações de direitos humanos” (BRASIL, CNV, vol. 1, 2014, p. 846, 855). Quanto 

ao general, é importante citar o trecho completo da descrição de seu perfil e atuação, 

apresentado no Volume I da CNV.  

(1914-) General de Brigada. Comandante do 2º grupamento de engenharia e 

construção do Exército no ano de 1974, à época da abertura da BR-174, conhecida 

como rodovia Manaus– Boa Vista. Em ofício de número 42-E2-CONF, produzido em 
reunião realizada no quartel do Exército, no km 220 da BR-174 (que contou com a 

presença do delegado regional da FUNAI, Francisco Mont’Alverne, e do chefe de 

Divisão da Amazônia da FUNAI, major Saul Carvalho Lopes), o general de Brigada 

Gentil Nogueira Paes afirmou que “esse comando, caso haja visitas dos índios, realiza 

pequenas demonstrações de força, mostrando aos mesmos os efeitos de uma rajada de 

metralhadora, de granadas defensivas e da destruição pelo uso de dinamite”. De 1972 

a 1975, as obras de abertura da BR-174, conduzidas pelo Exército, resultaram na 

morte e no desaparecimento de número expressivo de indígenas da etnia Waimiri 

Atroari (BRASIL, CNV, vol. 1, 2014, p. 864). 

Os militares, mesmo no pós-ditadura, seguiram com o discurso golpista e com o 

revisionismo histórico dos fatos vivenciados no Brasil no período de 1964 a 1985. No livro 

lançado no ano de 2003, 1964 – 31 De Março: O movimento revolucionário e a sua história, 

que fez parte do Projeto de História Oral do Exército, esse discurso fica nítido. O mesmo Gentil 

Nogueira Paes, citado na CNV como um dos responsáveis “pela gestão de estruturas e condução 

de procedimentos destinados à pratica de graves violações de direitos humanos” no caso do 

povo indígena Waimiri Atroari, foi entrevistado em 28 de junho de 2001, para o livro 

supracitado. Na entrevista o militar reforça a importância do Projeto de História Oral do 

Exército, que aponto não ser possível perceber como algo além de revisionista e falseador da 

verdade. Em dado momento, o militar chama de “revolução” e “contra-revolução” a ditadura 

militar e segue exaltando a importância do que ele intitula como “vitória da Revolução de 

Março de 1964” (BRASIL, 2003, p. 141). 



 

 

31 
 

 

1.2 – Os povos indígenas na Comissão Nacional da Verdade  

 

 

A Comissão Nacional da Verdade foi criada pela Lei 12.528/2011 e instituída em 16 de 

maio de 2012. O objetivo da CNV era apurar as graves violações aos direitos humanos 

praticadas pelo Estado brasileiro no período de 1946 a 1988, com foco especial nos 21 anos da 

ditadura civil-militar. O Relatório da CNV é dividido em três volumes10, que apresentam uma 

extensa análise, a partir de um grande levantamento de documentos, da coleta de centenas de 

depoimentos e da realização de audiências públicas por todo o território nacional (BRASIL, 

CNV, vol. 1, 2014, p. 15).  

No texto 5 do Relatório II, é apresentado que a pesquisa que veio a embasar o texto foi 

realizada durante dois anos, “por meio de interlocuções com povos indígenas afetados, 

organizações indígenas e indigenistas, acadêmicos e pesquisadores” e que foram feitas onze 

viagens e quatro audiências públicas. É acrescentado que foram realizadas “incursões e 

pesquisas de documentação em arquivos públicos” e que receberam e sintetizaram “relatórios 

de pesquisa independentes produzidos por antropólogos e indígenas que descrevem com 

acurácia as violações aqui relatadas”. Como referência desse parágrafo é apresentado o arquivo 

da CNV, Depoimento de indígenas 00092.003063/2014-40. Nesse arquivo constam oito 

depoimentos: trechos de depoimentos dos Yanomami à CNV; trechos de depoimentos dos 

Waimiri Atroari à CNV; Xavante; Pataxó; Tupinambá; Guarani Kaiowá de Dourados (MS); 

Guarani Ñandewa do Oeste do Paraná; Suruí do Pará: repressão à guerrilha (BRASIL, CNV, 

vol. 2, 2014, p. 204).  

 
10 “Os dezoito capítulos deste primeiro volume foram concebidos com o objetivo de atender de forma estrita aos 

propósitos definidos para a Comissão, sendo subscritos coletivamente pelos conselheiros. Priorizamos enfoque 

calcado na descrição dos fatos relativos às graves violações de direitos humanos do período investigado, com 

especial atenção ao regime ditatorial que se prolongou de 1964 a 1985. Evitamos aproximações de caráter analítico, 

convencidos de que a apresentação da realidade fática, por si, na sua absoluta crueza, se impõe como instrumento 

hábil para a efetivação do direito à memória e à verdade histórica” (BRASIL, CNV, vol. I, 2014, p. 15). 

“No segundo volume, encontram-se reunidos textos temáticos de responsabilidade individual de alguns dos 

conselheiros da Comissão, que o elaboraram ou supervisionaram com o respaldo de consultores e assessores do 

órgão e pesquisadores externos, identificados no início de cada contribuição. Esses textos refletem o acúmulo do 

conhecimento gerado sobre aspectos do temário versado pela Comissão, e produzido especialmente na dinâmica 

de grupos de trabalho constituídos ainda no início de suas atividades” (BRASIL, CNV, vol. I, 2014, p 16). 

“O terceiro volume, de enorme significado histórico, é integralmente dedicado às vítimas. Nele, 434 mortos e 

desaparecidos políticos têm reveladas sua vida e as circunstâncias de sua morte, tragédia humana que não pode ser 

justificada por motivação de nenhuma ordem. Os relatos que se apresentam nesse volume, de autoria do conjunto 

dos conselheiros, ao mesmo tempo que expõem cenários de horror pouco conhecidos por milhões de brasileiros, 

reverenciam as vítimas de crimes cometidos pelo Estado brasileiro e por suas Forças Armadas, que, no curso da 

ditadura, levaram a violação sistemática dos direitos humanos à condição de política estatal” (BRASIL, CNV, vol. 

1, 2014, p. 16). 



 

 

32 
 

 

O papel da CNV na apuração das graves violações dos direitos dos povos indígenas é 

apresentado com o intuito de “ampliar o entendimento da sociedade sobre a abrangência da 

ação de um Estado repressor na vida dos cidadãos”, uma vez que as “prisões, torturas, maus-

tratos, assassinatos e desaparecimentos forçados” ocorreram contra todos os segmentos da 

sociedade brasileira que foram atingidos pelas violências do Estado. Na CNV é descrito que 

essas violações ocorreram mesmo com “aqueles em que os enfrentamentos se deram por 

motivações políticas, contextos e formas de resistência distintos das situações vividas pelas 

organizações de esquerda urbanas e rurais”. Esse trecho supracitado possui muita relevância, 

pois reconhece as motivações políticas desses enfrentamentos mesmo que contra pessoas que 

não possuíam relação com “organizações de esquerda urbanas e rurais”. Ainda sobre apuração 

quanto aos povos indígenas, a CNV reconhece a “pouca sistematização sobre esse tipo de 

violações” e reivindica o papel de ter trazido “o assunto à luz do dia e apontar à sociedade que 

os índios no Brasil também foram atingidos pela violência do Estado”. A CNV reafirma a 

necessidade de continuar com as investigações, para que os povos indígenas “participem e 

sejam beneficiados pelo processo de justiça transicional em desenvolvimento no Brasil” 

(BRASIL, CNV, vol. 2, 2014, p. 206). 

É importante apontar qual o entendimento da Comissão Nacional da Verdade quanto à 

“morte” e ao “desaparecimento forçado”. Para CNV, a definição de morte seria: 

A CNV compreendeu por morte: 1) execuções sumárias ou arbitrárias (incluindo 

mortes decorrentes de tortura); 2) mortes em conflitos armados com agentes do poder 

público; 3) suicídios na iminência de prisão ou de tortura e em decorrência de sequelas 

de tortura. Essas modalidades, por sua recorrência no período da ditadura militar 

(1964-85), já foram objeto de análise da CEMDP (BRASIL, CNV, vol. 3, 2014, p. 

26). 

As três definições de morte adotadas pela CNV compreendem as execuções sumárias, 

as mortes em conflitos armados e os suicídios ocorridos em contextos de prisão e tortura. Os 

elementos que caracterizam essas práticas apresentam significativa correspondência com as 

formas de violência perpetradas pelo Estado brasileiro contra os povos indígenas. No que se 

refere ao desaparecimento forçado, a CNV o define da seguinte maneira: 

A CNV considerou desaparecimento forçado toda privação de liberdade perpetrada 

por agentes do Estado – ou por pessoas ou grupo com autorização, apoio ou 

consentimento do Estado –, seguida da recusa em admitir a privação de liberdade ou 

informar sobre o destino ou paradeiro da pessoa, impedindo o exercício das garantias 

processuais. Com esta negativa, o Estado atua clandestinamente, retira a vítima da 

esfera da proteção da lei e impede que seus familiares e a sociedade conheçam as 

circunstâncias do desaparecimento (BRASIL, CNV, vol. 3, 2014, p. 26).  



 

 

33 
 

 

Os desaparecimentos forçados constituíram uma prática recorrente do Estado brasileiro 

durante os 21 anos da ditadura civil-militar, caracterizando-se pela atuação clandestina e 

sistemática dos agentes estatais, que operavam por meio da negação do paradeiro de pessoas 

presas por motivação política. Quanto à presunção de morte da vítima, a CNV estabeleceu que: 

Para a CNV, não se presume a morte da vítima por meio da emissão de certificado ou 

atestado de óbito, ou da divulgação de declarações oficiais sobre a morte. É necessário 

que se encontrem os restos mortais da pessoa desaparecida e se realizem exames que 

garantam satisfatoriamente a identificação. A CNV considerou que o desaparecimento 

forçado ocorre nas seguintes situações: 1) detenções não reconhecidas oficialmente, 

seguidas da negação de informações sobre o paradeiro da vítima; 2) detenções 

oficialmente reconhecidas, seguidas de negação de informações sobre o paradeiro da 

vítima; e, 3) mortes oficialmente reconhecidas, sem identificação satisfatória dos 

restos mortais. Tratam-se de padrões que pretendiam eximir a responsabilidade da 

repressão, com montagem de versões oficiais falsas para mortes sob tortura. Com base 

nessas definições, foram consideradas desaparecidas inclusive vítimas cujos 

documentos oficiais de morte, como certidão de óbito e laudo cadavérico, foram 

emitidos, mas seus restos mortais não foram encontrados ou identificados (BRASIL, 

CNV, vol. 3, 2014, p. 26). 

Por fim, a presunção de morte da vítima não se define exclusivamente pela emissão de 

certificado ou atestado de óbito, mas também pela realização de exames periciais nos restos 

mortais com o objetivo de sua identificação, bem como por detenções oficialmente 

reconhecidas, seguidas de negação de informações sobre o paradeiro da vítima. A partir dessas 

definições estabelecidas pela Comissão, é possível avançar na análise e compreensão dos 

critérios adotados para o reconhecimento das mortes e desaparecimentos ocorridos, em especial 

no período entre 1964 e 1985. 

 No artigo O Relatório da Comissão Nacional da Verdade: Conquistas e desafios, 

Marlon Alberto Weichert escreve que a Comissão:  

calculou apenas o número de mortos e desaparecidos políticos, compilando e 

atualizando trabalhos anteriores realizados pelos familiares, os quais – por sua 
vez – haviam embasado as apurações da Comissão Especial sobre Mortos e 

Desaparecidos Políticos e o seu relatório Direito à Memória e à Verdade 

(WEICHERT, 2014, p. 119-120).  

O autor acrescenta que esses dados podem estar incompletos por conta da limitação de 

sua abrangência e conclui que “permanecem sem resposta às questões sobre o número de 

vítimas de prisão arbitrária e tortura em geral, bem como sobre mortos e desaparecidos pela 

repressão no campo e entre os povos indígenas em particular” (WEICHERT, 2014, p. 119-120). 

Dessa maneira, é possível perceber que a problemática de uma investigação que foi limitada 

especialmente por seu tempo acarreta um desconhecimento de informações vitais para 

compreender as graves violações da ditadura civil-militar. 



 

 

34 
 

 

 Weichert afirma que a criação de uma comissão da verdade com o objetivo de apurar as 

graves violações aos direitos humanos é uma das típicas medidas de justiça transicional, de 

maneira que faça “parte do conjunto de providências para a superação, em uma sociedade pós-

conflito ou pós-governo autoritário, de um legado de graves violações aos direitos humanos, 

com o objetivo de promover a reconciliação, fortalecer o Estado democrático de direito e 

garantir a não-recorrência”. Partindo do mesmo entendimento de comissões já aplicadas em 

outros países que precisavam lidar com o “pós”, foi estabelecida a CNV no Brasil. Quanto aos 

processos que fazem parte da justiça transicional, Weichert cita as “medidas judiciais, 

legislativas e administrativas, tais como responsabilização dos autores de graves violações aos 

direitos humanos, revelação da verdade, reparação das vítimas, recuperação e proteção da 

memória e implementação de reformas institucionais”. Esses seriam os pontos necessários para 

a justiça de transição. No entanto, é possível discutir quais dessas práticas foram realmente 

aplicadas no Brasil (WEICHERT, 2014, p. 87). 

O autor destaca que “as comissões da verdade se inserem no grupo de medidas de 

“revelação da verdade”, funcionando como mecanismo oficial de apuração de graves violações 

aos direitos humanos”, e que o intuito é “saber o que ocorreu, para satisfazer o direito das 

vítimas e da sociedade ao conhecimento dos fatos”. Além disso, ressalta que diante de um 

contexto de justiça transicional que antecede esse tipo de comissão, estas podem contribuir para 

outras finalidades, de modo que “embora cada medida seja vocacionada a um objetivo 

específico, todas elas interagem entre si, facilitando ou reforçando as demais”. Assim, além de 

objetivar medidas de reparação às vítimas, uma comissão da verdade pode ter o propósito de 

“acumular ou revelar acervos que mereçam fazer parte de iniciativas de memória e, sobretudo, 

pode recomendar medidas de reformas institucionais, para superar o legado autoritário no 

aparato estatal e na sociedade” (WEICHERT, 2014, p. 87). 

Dessa maneira, o principal objetivo de uma comissão da verdade seria trazer luz e 

“expor publicamente os acontecimentos e dar espaço às vítimas”, proporcionando uma ampla 

visibilidade do caso investigado, apresentando para a sociedade esses resultados, sendo assim 

estabelecida a ideia de uma possível prevenção de repetições e perpetração das graves violações 

dos direitos humanos. No entanto, a partir de Weichert, uma questão importante deve ser 

suscitada, que é a não substituição dos órgãos judiciários de investigação e das ações de 

responsabilização penal por comissões da verdade. Mesmo com a relevante necessidade da 

existência de comissões, elas devem atuar no âmbito da investigação histórica e no processo de 

promoção e exposição dos casos, sendo imprescindível acatar as recomendações delas 

(WEICHERT, 2014, p. 87). Quanto a isso, Weichert escreve que: 



 

 

35 
 

 

O resultado do seu trabalho é apontado como revelação da “verdade histórica”, 

“verdade moral” ou “verdade macro”, em contraponto àquela que surge de um 

processo judicial, identificada como “verdade judicial”. Assim, a instituição e o 

funcionamento de uma comissão da verdade “não substituem a obrigação do Estado 

de estabelecer a verdade e assegurar a determinação judicial de responsabilidades 

individuais, através dos processos judiciais penais”, conforme decidido pela Corte 

Interamericana de Direitos Humanos (WEICHERT, 2014, p. 88). 

Quanto ao cenário brasileiro e aos pedidos de uma comissão, Weichert afirma que havia 

uma ampla pretensão da sociedade civil por essa demanda, tendo em vista que “desde 2007 esse 

tema tornou-se recorrente, com cobranças ao governo para a adoção das medidas necessárias à 

sua criação” (WEICHERT, 2014, p. 88-89) e no ano seguinte, em 2008, “a sua implementação 

foi uma das recomendações da XI Conferência Nacional de Direitos Humanos e constou do 

Terceiro Plano Nacional de Direitos Humanos, aprovado em 2009” (WEICHERT, 2014, p. 88-

89). Dessa maneira, essa medida representou o comprometimento do Estado brasileiro com a 

Corte Interamericana de Direitos Humanos. Em 2009, o governo encaminhou o projeto para 

instituir uma Comissão ao Congresso Nacional, o qual teve sua aprovação em 2011. Portanto, 

diante desse cenário, em 18/11/2011, foi promulgada a Lei nº 12.528, que “criou a Comissão 

Nacional da Verdade, no âmbito da Casa Civil da Presidência da República, com a finalidade 

de examinar e esclarecer graves violações aos direitos humanos praticadas no período de 18 de 

setembro de 1946 a 5 de outubro de 1988” (WEICHERT, 2014, p. 88-89). 

 O que houve no Brasil foi um atraso de mais de 30 anos para realização de uma comissão 

nacional da verdade e isso se diferencia da maioria das experiências de outros países, que 

diferentemente do Brasil, tiveram suas comissões logo após o fim dos períodos autoritários. É 

importante notar que o espaço temporal entre o fim da ditadura e o início da CNV trouxe para 

o Brasil elementos que são definidos por Weichert como “peculiaridades positivas e negativas”, 

sendo o principal aspecto negativo o fato de que “o tempo transcorrido certamente prejudicou 

a colheita de evidências documentais e testemunhais sobre os acontecimentos, bem como a 

localização de restos mortais de desaparecidos” (WEICHERT, 2014, p. 89). 

Ainda sobre a CNV, Edilene Coffaci de Lima e Rafael Pacheco no artigo Povos 

Indígenas e Justiça de Transição: reflexões a partir do caso Xetá apresentam que:  

Mesmo que, no período investigado pela CNV, os indígenas não pudessem ser 

identificados às figuras de “comunista” ou “subversivo” – e a própria CNV aponta 

que houve situações desse tipo em relação a indígenas tidos por “rebeldes” –, a leitura 

desses documentos deixa nítido como eram tidos como em oposição ao projeto 

político do Estado, no âmbito das políticas de desenvolvimento, e são os termos 

“empecilho”, “entrave” e “obstáculo” que as representam. É o próprio modo de ser 

desses povos o elemento que os transforma em inimigos ou, de modo correlato, em 

“subversivos”, contrários à ordem ou às autoridades de então. A caracterização dos 

indígenas como inimigos, opositores – “virtuais inimigos internos”, conforme a CNV 

(:211) – atesta o dito por Clastres (op. cit., p.62): a diferença é eliminada quando 



 

 

36 
 

 

representa – se apresenta, diríamos – como oposição, isto é, perigo ao poder do Estado 

(DE LIMA; PACHECO, 2017, p. 223). 

Nesse trecho, alguns termos muito relevantes para a análise aqui desenvolvida são 

citados: “empecilho”, “entrave” e “obstáculo”. A seguir, discutiremos esses termos, pois o 

discurso dos militares quanto aos indígenas e o que era utilizado para justificar as ações de 

perseguição contra eles partiam dessa perspectiva dos povos originários como empecilho para 

o avanço. 

 

 

1.3 – Mortos e desaparecidos políticos da ditadura civil-militar 

 
 

A lei n° 9.140/95, de dezembro de 1995, instituiu a Comissão Especial sobre Mortos e 

Desaparecidos Políticos, que detém o papel de buscar solução “para os casos de 

desaparecimentos e mortes de opositores políticos por autoridades do Estado durante o período 

de 1961-1988”. A lei marca o reconhecimento, “pelo Estado brasileiro, de sua responsabilidade 

no assassinato de opositores políticos no período abrangido” (BRASIL, CEMDP, 2007, p. 17).  

 O reconhecimento apresentado na lei se estabelece para “as pessoas que tenham 

participado, ou tenham sido acusadas de participação, em atividades políticas no período de 2 

de setembro de 1961 a 5 de outubro de 1988”. É possível então questionar o que seria essa 

“atividade política”, estabelecer resistência contra a construção de uma rodovia em seu 

território? Opor-se a remoção forçada de seu povo? Opor-se ao esbulho da terra de uma 

comunidade inteira? Opor-se às invasões truculentas em seu território? São questões 

importantes que baseiam este estudo. 

O genocídio dos povos indígenas foi um dos objetivos da ditadura e isso pode ser 

comprovado por meio do discurso daqueles que ocupavam os mais altos postos no governo, 

como também por meio das ações executadas pelo Exército brasileiro. O secretário-geral do 

Ministério da Agricultura e Ministro do Interior no governo Ernesto Geisel, Maurício Rangel 

Reis, afirmou em janeiro de 1976 que “os índios não podem impedir a passagem do progresso 

(...), dentro de 10 a 20 anos não haverá mais índios no Brasil”. Na CNV é descrito que “claro 

está que os indígenas foram vistos pelo Estado como seus opositores, pecha que se estendeu 

também a diversos defensores dos direitos indígenas” (BRASIL, CNV vol. 2, 2014, p. 251). 

O artigo primeiro da lei nº 9.140, de 04 de dezembro de 1995, com sua redação 

atualizada pela lei nº 10.536, de 14 de agosto de 2002, apresenta o seguinte reconhecimento: 



 

 

37 
 

 

Art. 1o São reconhecidos como mortas, para todos os efeitos legais, as pessoas que 

tenham participado, ou tenham sido acusadas de participação, em atividades políticas, 

no período de 2 de setembro de 1961 a 5 de outubro de 1988, e que, por este motivo, 

tenham sido detidas por agentes públicos, achando-se, deste então, desaparecidas, sem 

que delas haja notícias (BRASIL, [1995], 2002, Art. 1). 

Compreender a resistência dos povos indígenas perante a ditadura civil-militar como 

um ato político é fundamental para pensar as reparações possíveis para os povos afetados. 

Pensando o reconhecimento dos povos indígenas como “mortos e desaparecidos políticos”, 

podemos analisar parte da lei nº 9.140 de 1995, que “reconhece como mortas pessoas 

desaparecidas em razão de participação, ou acusação de participação, em atividades políticas, 

no período de 2 de setembro de 1961 a 15 de agosto de 1979, e dá outras providências”. Dessa 

maneira, para pensar como os povos indígenas eram inimigos políticos da ditadura, e porque 

podem ser entendidos como “mortos e desaparecidos políticos”, é necessário estabelecer 

algumas conexões.  

Arno Dal Ri Júnior, em O Estado e Seus Inimigos, apresenta que durante a ditadura 

militar a doutrina de segurança nacional ganharia novamente importância após sua 

reformulação, que foi realizada pela Escola Superior de Guerra (ESG). A influência da ESG 

vinha da doutrina elaborada pela National War College, nos Estados Unidos, após a Segunda 

Guerra Mundial (DAL RI JUNIOR, 2006, p. 280). O decreto-lei nº 898, de 29 de agosto de 

1969, em seu artigo 2º, define que: “a segurança nacional é a garantia da consecução dos 

objetivos nacionais contra antagonismos, tanto internos como externos”. Dessa maneira, é 

possível estabelecer que aqueles que se opusessem aos “objetivos nacionais” estariam violando 

e indo contra a “segurança nacional”. Portanto, a conexão pode ser estabelecida da seguinte 

maneira: aqueles que demonstrassem resistência à construção de BRs e diversas outras ações 

dos militares estariam se opondo aos objetivos nacionais. O autor explica que a conceituação 

doutrinária de segurança nacional teve sua elaboração feita pelo comando da ESG e veio a ser 

desenvolvida pelos pensadores que deram apoio à ditadura militar. O autor acrescenta que “as 

primeiras linhas teóricas adotadas apontam para um discurso desenvolvimentista que impunha 

a presença de uma estrutura forte como necessária para gerar a segurança interna”. Dal Ri Junior 

apresenta uma afirmação do general Golbery do Couto e Silva, um dos nomes mais relevantes 

da ditadura: “[...] no amplo quadro da Política Nacional, o Desenvolvimento e a Segurança 

intimamente se entrosam, reciprocamente se condicionam e acentuadamente se interdependem, 

chegando mesmo, por vezes, a se confundir numa faixa de recobrimento” (DAL RI JUNIOR, 

2006, p. 285). 



 

 

38 
 

 

Era o que afirmava o General Augusto Fragoso, ex-Comandante da Escola Superior 

de Guerra: “Nos estudos doutrinários sedimentou-se bem o entendimento, não mais 

sujeito a controvérsias, de que segurança e desenvolvimento ou desenvolvimento e 

segurança são noções fortemente integradas entre si, intimamente entrosadas e 

interligadas – sobrepostas mesmo em largas porções dos respectivos campos – 

Integrantes ambas da Política Nacional, que pode ser admitida até também una e 

indivisível, tal como admitimos que sejam a Estratégia e o Poder Nacional”. (In 

FRAGOSO, Augusto. A Escola Superior de Guerra. Problemas Brasileiros, n° 88 

(1971), p. 19 ss. Apud DAL RI JUNIOR, 2006, p. 285). 

 Aqui a relação entre segurança e desenvolvimento é estabelecida de forma nítida, ponto 

central para argumentação apresentada neste trabalho. É possível estabelecer então que “esse 

discurso estava consciente da necessidade do desenvolvimento para sustentação do regime e, 

por isso, constantemente reafirmava que a consecução dos objetivos nacionais, tais como o 

desenvolvimento econômico e social, somente poderia acontecer pelas mãos de um poder 

forte”. E esse poder deveria gerar por meio da segurança nacional os pressupostos para que 

fosse possível chegar ao tão almejado desenvolvimento. Dal Ri Junior aponta que essa doutrina 

apresentava uma grande lacuna, que era a imprecisão do conceito de segurança nacional. Essa 

imprecisão acabava por gerar “um imenso campo de manobra para os mecanismos da ditadura”, 

de modo que dava espaço para que o discurso autoritário “ampliasse a gama de crimes contra a 

segurança nacional, apresentando os seus agentes como inimigos do desenvolvimento da nação 

brasileira” (DAL RI JUNIOR, 2006: p. 286-287). Esse ponto da denominação de inimigos é 

central para toda a discussão aqui desenvolvida. 

 Perceber os povos indígenas nesse espaço que, ao longo da história do Brasil, sempre 

foi imputado a eles, de “inimigos do desenvolvimento” por estarem ao lado da preservação de 

seus territórios, se apresenta como questão muito importante para pensar o antagonismo das 

forças militares perante os povos originários. Dessa maneira, o que pode ser apresentado é a 

ideia de compreender que os indígenas mortos durante a ditadura estariam nesse espaço dos 

mortos e desaparecidos políticos, uma vez que eram tidos como inimigos do regime ditatorial. 

No fim do texto 5 do relatório da Comissão Nacional da Verdade, Violações de direitos 

humanos dos povos indígenas, são apresentadas treze recomendações para o Estado brasileiro 

de medidas de reparação para os povos originários. Essas recomendações foram formuladas a 

partir dos fatos apurados e analisados no texto do relatório e concluem pelo reconhecimento de 

responsabilidade do Estado brasileiro, por meio da Comissão Nacional da Verdade, pelas ações 

diretas e omissões “no esbulho das terras indígenas ocupadas ilegalmente no período 

investigado e nas demais graves violações de direitos humanos que se operaram contra os povos 

indígenas” (BRASIL, CNV vol. 3, 2014, p. 253). 



 

 

39 
 

 

Dentre as treze recomendações apresentadas pela CNV, destacam-se duas que 

possibilitam estabelecer conexões relevantes para a compreensão dos povos indígenas como 

sujeitos perseguidos politicamente durante a ditadura civil-militar. A primeira delas explicita a 

necessidade de reconhecimento “de que a perseguição aos povos indígenas visando à 

colonização de suas terras durante o período investigado constituiu-se como crime de 

motivação política”, tendo em vista que o alvo da repressão era, fundamentalmente, o “modo 

de ser indígena” (BRASIL, CNV, 2014, p. 253). Assim, as vidas, as existências e a permanência 

dos povos indígenas em seus territórios foram constantemente ameaçadas por uma lógica de 

perseguição que se baseava em motivações políticas. 

Reconhecimento, pelos demais mecanismos e instancias de justiça transicional do 

Estado brasileiro, de que a perseguição aos povos indígenas visando a colonização de 

suas terras durante o período investigado constituiu-se como crime de motivação 

política, por incidir sobre o próprio modo de ser indígena (BRASIL, CNV, 2014, p. 

253).  

 Na sétima recomendação, é indicado o reconhecimento pela Comissão de Anistia dos 

“atos de exceção” e da “punição por transferência de localidade motivadas por fins 

exclusivamente políticos”, assim como consta no capítulo II da Lei nº 10.559, de 13 de 

novembro de 2002. O julgamento que anistiou quatorze indígenas Aikewara-Suruí11 é citado 

como exemplo.  

Reconhecimento pela Comissão de Anistia, enquanto “atos de exceção” e/ou 

enquanto “punição por transferência de localidade”, motivados por fins 

exclusivamente políticos, nos termos do artigo 2º, itens 1 e 2, da Lei nº 10.559/2002, 

da perseguição a grupos indígenas para colonização de seus territórios durante o 

período de abrangência da referida lei, visando abrir espaço para a apuração detalhada 

de cada um dos casos no âmbito da Comissão, a exemplo do julgamento que anistiou 

14 Aikewara-Suruí (BRASIL, CNV, 2014, p. 253-254). 

 
11 “No julgamento do primeiro caso de requerimento por indígenas de reparação de violações de direitos durante 

a ditadura militar, ocorrido na última sexta-feira (19), durante a 87ª Caravana da Anistia, no Salão Negro do 

Ministério da Justiça, em Brasília, a Comissão de Anistia concedeu a 14 indígenas Suruí do Pará (Aikewara) a 

condição de anistiado político.  Os índios também vão receber uma indenização de 120 salários mínimos (R$ 86,8 

mil) para Waivera, Muruá, Tireme, Api, Massara, Warini, Marrari, Arikassu, Umassu, Taue, Egidio Tibacu, 

Awassai, Terriweri e Ikatu. O Povo Aikewara, também conhecido como Suruí, da Terra Indígena Sororó, no sudeste 

do Pará, foi vítima de maus tratos, violências, e torturas, com privação de água, comida e sono, durante a Guerrilha 

do Araguaia, no período da ditadura militar. Segundo Ywynuhu Suruí, filho e neto de requerentes, ‘naquela época, 

meu Povo estava com pouco tempo de contato. O maior dano coletivo causado foi que eles ficaram em cárcere 

privado na aldeia. Eles não podiam sair, não podiam caçar, e o estoque de alimentos foi destruído. Dentro da aldeia, 

[os militares] montaram uma base, na qual o exército ficou de 1971 a 1973, e alguns indivíduos adultos foram 

requisitados [para trabalhos forçados]’”. Comissão de Anistia concede indenização a indígenas Suruí do Pará. 

FUNAI. 23/09/2014. Disponível em: https://www.gov.br/FUNAI/pt-br/assuntos/noticias/2014/comissao-de-

anistia-concede-indenizacao-a-indigenas-surui-do-para 



 

 

40 
 

 

 Na lei supracitada, quanto à declaração da condição de anistiado político, são 

estabelecidos os seguintes pontos que podem ser utilizados para reconhecer os povos indígenas 

que tiveram seus direitos humanos violados pela ditadura como perseguidos políticos e por 

consequência conceder-lhes a anistia política assim como foi apresentado na CNV. Cito abaixo 

o trecho da lei na qual fica nítida a possível conexão “enquanto atos de exceção e/ou enquanto 

punição por transferência de localidade” com as remoções forçadas protagonizadas pelo Estado 

brasileiro contra os povos indígenas (BRASIL, Lei nº 10.559/2002, Art. 2). 

Art. 2o  São declarados anistiados políticos aqueles que, no período de 18 de setembro 

de 1946 até 5 de outubro de 1988, por motivação exclusivamente política, foram: 

I - atingidos por atos institucionais ou complementares, ou de exceção na plena 

abrangência do termo; 

II - punidos com transferência para localidade diversa daquela onde exerciam suas 

atividades profissionais, impondo-se mudanças de local de residência; (BRASIL, Lei 

nº 10.559/2002, Art. 2).  

Adriana Rodrigues Novais, em seu artigo A memória da repressão e violência no campo 

em tempos da Comissão Nacional da Verdade, argumenta que “o alijamento dos camponeses e 

também dos povos indígenas dos processos de reparação podem estar relacionados, entre outros 

aspectos, aos critérios definidos para a Comissão de Anistia para conceder a reparação”. Além 

disso, a autora destaca a dificuldade enfrentada pelos camponeses para comprovar as violências 

sofridas. Ainda segundo Novais, “o Estado não reconhece a violência como crime político, 

conforme detalhado no relatório da Comissão Camponesa da Verdade”. A autora menciona o 

caso dos 14 indígenas Suruí do Pará (Aikewara), já citado nesta dissertação, que receberam 

anistia política e indenizações. Contudo, tal reparação só foi viabilizada porque a perseguição 

que sofreram estava vinculada à Guerrilha do Araguaia, na qual havia envolvimento de 

militantes comunistas (NOVAIS, 2015, p. 47). 

A autora ainda acrescenta que foi durante a ditadura militar que a FUNAI foi criada 

“com objetivo, formal e aparente, de proteção aos indígenas, ela mesma subordinada ao 

Ministério do Interior, do então governo Médici, que tratava das políticas de colonização da 

Amazônia” (NOVAIS, 2015, p. 49), e que o Estatuto do Índio foi constituído, pela Lei nº 6.001, 

de 19 de dezembro de 1973. Fato que revela o grau de contradição presente na FUNAI das 

décadas de 1960 e 1970, de maneira que foi assim que a fundação se tornou “agente de grande 

violência contra esses povos, alegando que seria necessária a ‘integração’ dos indígenas à 

sociedade brasileira” (NOVAIS, 2015, p. 49). 



 

 

41 
 

 

O que é fundamental para esta pesquisa é estabelecer a percepção da luta e resistência 

política dos povos indígenas, que não necessariamente era uma luta político-partidária ou estava 

atrelada a conflitos que tivessem participação de organizações político-partidárias, mesmo com 

a existência da perseguição política sofrida pelos povos indígenas durante a ditadura. Não 

reconhecer que os povos originários mortos e desaparecidos durante a ditadura deviam ter sido 

somados aos demais mortos e desaparecidos políticos, tanto na CNV quanto nas demais ações 

de Estado, é negar-lhes o direito à memória, mais uma vez. A perseguição política sofrida pelos 

povos indígenas durante a ditadura ocorre porque a existência deles e a defesa de suas terras 

eram tratadas como um empecilho para a execução dos projetos desenvolvimentistas dos 

militares. Aponto que possivelmente o maior erro da definição de mortos e desaparecidos 

políticos seja atrelar exclusivamente a figura de um militante a esse espaço e não compreender 

outras formas de resistência política, como o caso dos povos indígenas. Em entrevista12 

concedida por Marcelo Zelic, coordenador do Armazém Memória13 e membro da Comissão 

Justiça e Paz de São Paulo14, para a professora e antropóloga da UFPR Edilene Coffaci de Lima 

e para o bacharel em história Fabiano Atenas Azola, ele descreveu que o ambiente da CNV era 

conflituoso e tentava tratar o genocídio indígena durante a ditadura como violência estatal, de 

certa forma desvinculado da ditadura (LIMA, AZOLA, 2017, p. 355). Esse é um ponto de muita 

disputa e muito caro para o processo de construção de memória, dado que o espaço dos povos 

indígenas na “história nacional” é constantemente expropriado, negando aos povos originários 

uma representação digna, tanto do genocídio sofrido e das inúmeras violências diuturnas, mas 

também de sua inigualável resistência (PEREIRA, 2022, p. 38). 

 Ainda sobre a Comissão Nacional da Verdade, Zelic acrescenta que “[...] veja, se os 

índios tivessem criado o ‘Grupo de Libertação Tupamaro’, eles teriam sido reconhecidos né, ou 

‘Grupo Revolucionário Indígena’ ou algo do gênero também”. O ativista, nesse ponto da 

entrevista, questiona se a validação e o reconhecimento da resistência indígena na ditadura 

precisariam estar vinculados à necessidade de estarem ligados a um grupo de luta armada ou 

partidarizado politicamente. Marcelo Zelic também diz que a entrada do tema indígena na 

comissão foi feita com muita resistência (LIMA, AZOLA, 2017, p. 355; PEREIRA, 2022, p. 

 
12 Entrevista com Marcelo Zelic: Sobre o Relatório Figueiredo, os indígenas na Comissão Nacional da Verdade e 

a defesa dos Direitos Humanos, publicada na revista Mediações. 
13 O Armazém Memória é uma iniciativa de articulação e construção coletiva de um site visando colaborar para o 

desenvolvimento de políticas públicas que possam garantir ao cidadão brasileiro o acesso à sua memória histórica, 

através de bibliotecas públicas virtuais interligadas em um sistema de busca direta no conteúdo. Disponível em: 

https://armazemmemoria.com.br. 
14 Criada entre 1971 e 1972, a CJP paulista prestou apoio jurídico e registrou os casos de violação, assumindo 

corajosas ações de denúncia. A Comissão se tornou referência nacional e continua a atuar na defesa dos direitos 

humanos em conflitos políticos e sociais mesmo após o fim da ditadura. 

https://armazemmemoria.com.br/


 

 

42 
 

 

38). Os indígenas que foram expulsos de seus territórios, mortos, sequestrados e torturados pelo 

Exército brasileiro durante a ditadura militar não são incluídos nessa contagem de mortos e 

desaparecidos políticos (BRASIL, CNV, 2014). 

Na ditadura militar implementada na Argentina (1976-1983), o número de 

desaparecidos é estimado em 30 mil15. Já na ditadura chilena (1973-1990), o número de mortos 

é de 3.225, e o número de presos e torturados chega a 37.055. Os dados foram levantados pela 

Comissão da Verdade sobre Prisão Política e Tortura, mais conhecida como Comissão Valech 

(CHAVES, 2019, p. 121). Por vezes, a ditadura militar brasileira é nomeada por negacionistas 

históricos de “ditabranda”16, fazendo menção ao, entre muitas aspas, “baixo número de mortos 

e desaparecidos”, comumente utilizando o número de mortos das ditaduras da Argentina e do 

Chile como comparação, num discurso que parte de uma perspectiva perigosa que tenta 

quantificar a dor e o sofrimento de um povo a partir do número de mortos. Caso tivesse ocorrido 

uma única morte na ditadura civil-militar brasileira, já seria motivo para uma forte repulsa 

social. 

O que se busca a partir dessa crítica é questionar o por que a Comissão Nacional da 

Verdade brasileira optou por não contabilizar os indígenas mortos e desaparecidos, vide que no 

objetivo de gerar uma comissão que denunciasse os crimes e horrores da ditadura militar e 

estabelecesse um projeto de memória que buscasse por justiça de transição faria mais sentido 

apresentar o número real de mortos, incluindo todos que foram mortos, perseguidos e torturados 

durante os 21 anos de ditadura.  

No entanto, o que foi feito gera diversos problemas na construção da memória nacional. 

A escolha de delimitar quem seria ou não “um morto político” acarreta novamente no que é 

denunciado por Marcelo Zelic. Negar os aspectos da luta e da resistência política dos povos 

indígenas durante a ditadura militar é alinhar-se às estruturas coloniais e eurocêntricas que 

invisibilizam o genocídio. É importante reforçar o fato de que esse número de indígenas mortos 

envolve apenas dez povos. Caso tivesse ocorrido um levantamento com maior aprofundamento 

 
15 Memória e Resistência. Histórico Da Ditadura Civil-Militar Argentina. Disponível em: 

https://paineira.usp.br/memresist/?page_id=239. Acesso em: 20 jan. 2024. 
16 Em 17 de fevereiro de 2009, em um editorial crítico ao governo de Hugo Chávez na Venezuela, o jornal Folha 

de S.Paulo referiu-se à ditadura militar brasileira como uma “ditabranda”. No texto, afirmava-se que: “Mas, se as 

chamadas ‘ditabrandas’ – caso do Brasil entre 1964 e 1985 – partiam de uma ruptura institucional e depois 

preservavam ou implantavam formas controladas de disputa política e acesso à Justiça –, o novo autoritarismo 

latino-americano, inaugurado por Fujimori no Peru, faz o caminho inverso. O líder eleito mina as instituições e os 

controles democráticos por dentro, paulatinamente”. FOLHA DE S.PAULO. Limites a Chávez. Folha de S.Paulo, 

São Paulo, 17 fev. 2009. Disponível em: https://www1.folha.uol.com.br/fsp/opiniao/fz1702200901.htm. Acesso 

em: 14 mar. 2025. 

https://www1.folha.uol.com.br/fsp/opiniao/fz1702200901.htm


 

 

43 
 

 

nos muitos povos indígenas atacados e mortos pelos militares, o número seria bem maior 

(PEREIRA, 2022, p. 39-40). 

Uma fonte que corrobora o argumento de uma ampla perseguição política dos militares 

contra os povos indígenas é o panfleto que, segundo o 1° RCEV era lançado no território dos 

Waimiri Atroari: 

Operação Atroaris  

Guerrilheiro,  

Lê com atenção esta “mensagem” / Guarda este panfleto com cuidado / Ele é o teu 

passaporte para a vida  

Estás cercado / Teus momentos estão contados / Vê̂ na operação esboçada que teu fim 

/ Está próximo!  

Teus companheiros estão morrendo / Tu mesmo estás ferido / Os soldados brasileiros 

– teus irmãos / Estão cada vez mais próximos.  

A aviação te bombardeia sem cessar / Olha a bandeira de teu país / És brasileiro – 

lembra-te disto / Reflete, pensa bem – o verdadeiro inimigo / Pode estar a teu lado:  

Repudia-o, aprisiona-o, mata-o / Irmão – rende-te / Teu passaporte: esta mensagem / 

Tua recompensa: a vida / Teu futuro: perdão.  

Do comandante do teatro de operações17 (BRASIL, 1° RCEV, 2012, p. 45). 

O panfleto reforça um imaginário político previamente estabelecido, uma vez que era 

distribuído pelo Exército e sugeria a existência de guerrilheiros entre os Waimiri Atroari. Trata-

se, portanto, de mais um elemento que buscava legitimar os ataques e as ofensivas realizadas 

contra esse povo indígena, valendo-se de uma narrativa que associava sua resistência à ameaça 

subversiva. É evidente o caráter político dos ataques perpetrados pelo Exército brasileiro contra 

os povos indígenas, como demonstram casos emblemáticos, tais como a instalação do 

Reformatório Krenak, a construção da BR-174, as diversas remoções forçadas e o uso 

sistemático da violência por parte dos militares. Nesse sentido, talvez uma das maiores 

limitações da Comissão Nacional da Verdade tenha sido a ausência de um esforço mais incisivo 

em produzir análises inéditas, optando por reproduzir dados e levantamentos previamente 

existentes. Ao adotar essa postura, a CNV deixou de avançar em uma abordagem crítica e 

aprofundada sobre o genocídio indígena, restringindo-se à perspectiva já consolidada. 

Marlon Alberto Weichert escreve, em seu texto O Relatório da Comissão Nacional da 

Verdade: Conquistas e desafios, que “há dois assuntos de extrema relevância para os quais se 

lamenta, em particular, a falta de sua incorporação à parte principal do Relatório”. O primeiro 

seria a não inclusão das graves violações dos direitos humanos dos povos indígenas. Quanto a 

isso, Weichert escreve que “esses povos não se envolveram em movimentos políticos ou 

disputas ideológicas, porém também sofreram violentamente as consequências do 

 
17 ANEXO I. “Operação Atroaris”. “Panfleto distribuído pelo Exército sugerindo a existência de guerrilheiros entre 

os Waimiri-Atroari”. (BRASIL, 1° RCEV, 2012, p. 45). 



 

 

44 
 

 

autoritarismo”. No entanto, é possível considerar que o fato de eles, ou ao menos a maioria 

deles, não terem participado dos chamados “movimentos políticos” não desqualifica a luta e a 

resistência frente a um projeto político desenvolvimentista, tampouco a perseguição política 

promovida pelos militares. Logo em seguida o autor escreve que, “com efeito, o respeito às 

suas terras e suas culturas era considerado uma barreira a alguns planos de desenvolvimento 

nacional, tais como abertura de estradas, construção de hidrelétricas e implantação de projetos 

agropecuários”, e acrescenta que, “em diversos casos, as forças militares interviram para 

remover ou intimidar os indígenas e, com isso, abrir caminho para esses projetos”. Weichert 

conclui que diante da gravidade desses dados é surpreendente a não inclusão dos povos 

indígenas nas conclusões finais sobre números de mortos e desaparecidos (WEICHERT, 2014, 

p. 125, 126). 

Quanto às prisões de indígenas durante a ditadura militar, apresenta-se na CNV que 

cerca de 121 indígenas foram presos no período de 1969 e 1979: 

Em A ordem a se preservar, José Gabriel Silveira Correa compilou, no Índice de 

Anexos,140 uma lista com 121 índios presos entre 1969 e 1979. Foram identificados 
pelo nome: 22 Karajá, 17 Terena, 13 Maxacali, 11 Pataxó, nove Krenak, oito Kadiweu, 

oito Xerente, seis Kaiowá, quatro Bororo, três Krahô, três Guarani, dois Pankararu, 

dois Guajajara, dois Canela, dois Fulniô e um Kaingang, Urubu, Campa, Xavante, 

Xakriabá, Tupinikim, Sateré-Mawé, Javaé, além de um não identificado, porém, o 

número de índios presos na ditadura militar pode ser maior (BRASIL, CNV, vol. II, 

2014, p. 244). 

 Quanto ao Reformatório Krenak, que merece um capítulo à parte, devido à 

complexidade e à extrema violência do que foi realizado no município de Governador 

Valadares, Minas Gerais, é possível apresentar algumas considerações.  

No caso do Reformatório Krenak e o clima de terror vivenciado pelos indígenas durante 

a ditadura, a CNV apresenta que, “contrariando seus Estatutos e atentando contra os direitos 

humanos, a FUNAI criou uma prisão para os índios em Crenaque, no município de Governador 

Valadares, Minas Gerais”. Na CNV, citando o sertanista Antonio Cotrim Soares, é descrito que 

Crenaque “é um campo de concentração” que era o destino “dos índios revoltados com o 

sistema explorador e opressivo da FUNAI”. A prisão era dirigida por um oficial da PM de Minas 

Gerais, que tinha sob seu comando um destacamento de seis soldados. Os indígenas que eram 

ali presos eram obrigados a realizar um “regime de trabalho forçado de oito horas diárias”, eram 

“colocados em prisões celulares, isolados uns dos outros”. Cotrim ainda afirma que eles eram 

vítimas de espancamentos e torturas. Cotrim contou o caso “do índio Oscar Guarani de Mato 

Grosso, que ao entrar na prisão pesava 90 quilos e de lá saiu pesando 60, além de apresentar 

marcas de sevícias no corpo” (BRASIL, CNV, vol. II, 2014, p. 244-245). 



 

 

45 
 

 

Luana Menezes Lira, em sua tese de doutorado O Presídio Krenak: A política 

indigenista da FUNAI durante a ditadura militar no Brasil, afirma que:  

Os povos indígenas tinham um lugar de destaque nas ações dos militares e da 

Segurança Nacional, pois ocupavam regiões mais afastadas das grandes cidades, em 

regiões limítrofes com outros países, estariam localizados em espaços vazios, que no 

contexto da Ditadura representaria um perigo (LIRA, 2024, p. 180-181). 

Essa questão reforça a análise das ações estabelecidas pelos militares em terras 

indígenas, que utilizavam o argumento da manutenção e do fortalecimento da Segurança 

Nacional como pretexto. Quanto a isso, uma questão muito relevante é apontada por Lira, com 

referência à tese de doutorado de Mateus Gamba Torres, Política, discurso e ditadura: o 

Supremo Tribunal Federal nos julgamentos dos Recursos Ordinários Criminais (1964 -1970), 

na qual o autor apresenta que “a proposta de Segurança Nacional estava intrinsecamente 

atrelada ao processo de interiorização e integração dos territórios nacionais”, bem como “a 

concessão de terras e instalação de meios de comunicação interna para haver um controle de 

tudo que estava acontecendo no país” (TORRES, 2014, p. 117 apud LIRA, 2024, p. 180-181). 

Para avançar com essa análise, é necessário apontar como “a doutrina de Segurança 

Nacional seria uma teoria de guerra”, e, quanto a isso, Lira apresenta uma questão que é 

fundamental para o estabelecimento dos pontos apresentados nesta dissertação: 

Aqueles que não concordavam com os objetivos eram enquadrados como inimigos, 

por isso, seriam combatidos. A segurança apresenta-se como força do Estado, e todos 

deveriam segui-la, não existiam questionamentos sobre os meios utilizados pelo 

regime para que tudo seguisse no controle (LIRA, 2024, p. 180). 

Pensar o espaço ocupado pelos povos indígenas com relação à resistência à ditadura, a 

partir da perspectiva de que eles eram enquadrados como “inimigos”, uma vez que 

representavam oposição aos objetivos nacionais, corrobora a necessidade de analisar a 

perseguição estabelecida pelos militares contra eles na perspectiva da repressão política. 

Ainda sobre a Segurança Nacional, Lira apresenta alguns trechos da tese de Torres em 

que o autor afirma que “o Brasil deveria se integrar territorialmente e fisicamente através de 

estradas e ideologicamente através dos meios de comunicação, que teriam como objetivo 

facilitar a interligação entre os cidadãos, transformados em informantes dos atos daqueles que 

insistiam em se revoltar contra a ditadura e o regime” (TORRES, 2014, p. 118), dessa maneira 

“dando a esse regime a responsabilidade de reprimir qualquer manifestação de opinião ou ato 

considerado contrário à segurança nacional” (TORRES, 2014, p. 118). Essa questão da 

integração nacional aparece como ponto central na atuação dos militares na construção das BRs 



 

 

46 
 

 

que cortavam terras indígenas, como é o caso da BR-174 na terra do povo Waimiri Atroari 

(LIRA, 2024, p. 181). 

 Dessa maneira, Lira estabelece que, por meio da análise dos casos do presídio Krenak e 

da Guarda Rural Indígena, pode ser entendido “que o território deveria ser integrado, observa-

se que era parte da política econômica” e que era utilizada para “levar estradas e caminhos de 

progresso para o interior do país”. A autora avança e apresenta um ponto fundamental para 

compreensão das ações dos militares, que é o entendimento de que “os indígenas que ocupavam 

esses espaços deveriam ceder e aceitar o que lhes era ‘destinado’” (LIRA, 2024, p. 181). 

Para que seja possível reconhecer os indígenas mortos e desaparecidos durante a 

ditadura como mortos e desaparecidos políticos, conexões como as estabelecidas aqui se fazem 

necessárias. Lira elenca mais um tópico imprescindível, que parte do reconhecimento de que 

“aqueles grupos que se contrapunham as ações de desenvolvimento da nação passaram a ser 

considerados inimigos, poderiam interferir na segurança nacional, o que fez com que alguns 

líderes indígenas fossem encaminhados para Krenak”. É nítido que os indígenas que se 

opuseram aos planos de desenvolvimento e à Segurança Nacional foram entendidos como 

inimigos do regime (LIRA, 2024, p. 181). 

 Para o estabelecimento e a manutenção do regime, muitas estratégias que visavam o 

controle das populações foram utilizadas. É o caso da Guarda Rural Indígena (GRIN), uma 

espécie de milícia treinada pelos militares e compostas por indígenas. Quanto à GRIN, Luana 

Menezes Lira escreve que, “visando a integração nacional, Gamba (2014) explanou sobre a 

constituição de ‘informantes’. Nesse aspecto, destacam-se as atividades da Guarda Indígena, 

que seriam os ‘olhos’ e as ‘mãos’ do Estado e do Regime Militar nas comunidades indígenas 

no interior do país”. Dentre os objetivos da ditadura com essa política de controle dos povos 

indígenas, existia a finalidade de evitar que os indígenas “se organizassem e até que se 

contrapunham as ações desenvolvimentistas” (LIRA, 2024, p. 181). Quanto a isso, Lira escreve 

que:  

Bem como, coibiam as participações em reuniões e assembleias indígenas que eram 

promovidas para debater questões territoriais e direitos violados dos povos 

originários. A sombra do comunismo fez com que movimentos estudantis e sindicais, 

ONGs nacionais e internacionais e missionários religiosos (como o CIMI) ao 

dialogarem sobre a causa indígena passassem a ser perseguidos pela Ditadura 

(TRINIDAD, 2018 apud LIRA, 2024, p. 182). 

O trecho acima reforça a existência de uma perseguição sistemática por parte da ditadura 

civil-militar às temáticas relacionadas às disputas territoriais e às violações de direitos dos 



 

 

47 
 

 

povos indígenas. Além disso, evidencia-se o uso recorrente da figura do comunismo como 

justificativa ideológica para sustentar e legitimar essa perseguição. 

 Sobre a ideia de segurança da nação, suas motivações e como essa prioridade se 

estabelecia para a ditadura, é importante apontar que: 

A ideia de segurança da nação e do país foi o que sustentou o regime militar, que teve 

apoio de alguns setores da economia. O apoio estava naqueles que buscavam explorar 

os territórios indígenas e que os enxergavam como um empecilho. O indígena sendo 

uma figura diferenciada no processo de desenvolvimento e expansão econômica, 

passou de selvagem e bárbaro para ser enquadrado como parte da sociedade que 

apoiaria os antagonistas ideológicos da Ditadura. A proposta geral que passou a ser 

utilizada para a gestão do indígena na segunda metade do século XX foi a de ter maior 

controle nas comunidades e integrá-las de forma rápida à sociedade nacional (LIRA, 

2024, p. 182). 

A sustentação da ditadura civil-militar brasileira estava profundamente estabelecida na 

doutrina de segurança nacional. No centro dessa sustentação, encontrava-se o apoio de setores 

econômicos que, ao promoverem a continuidade da ditadura, também viabilizavam a 

implementação de projetos alinhados a seus próprios interesses. Muitos desses interesses 

incidiam diretamente sobre terras indígenas, o que contribuiu para a motivação dos militares 

em impulsionar projetos desenvolvimentistas, mesmo que à custa da violação de direitos 

humanos dos povos indígenas. Nesse contexto, um apontamento de Lira se conecta de forma 

direta com o conteúdo do panfleto “Operação Atroaris” (ANEXO I), ao evidenciar que:  

Por muitos momentos, em especial quando ocorriam as reuniões e assembleias 

indígenas, que eram uma forma de resistência às políticas estatais, suspeitava-se que 

as lideranças possuíam e davam apoio a guerrilhas comunistas. Como afirmou o 

general Altino Berthier aos ataques realizados a comunidades indígenas no interior do 

país: “Aqueles índios eram muito aguerridos. Até diziam que andavam insuflados por 

cubanos, estrangeiros” (OCHOA, 2001 apud LIRA, 2024, p. 182). 

A perseguição empreendida contra os povos indígenas durante a ditadura civil-militar 

configura-se como uma forma de perseguição política, na medida em que a resistência desses 

povos e suas formas de existência entravam em conflito direto com os objetivos nacionais 

impostos pelo Exército brasileiro. Além disso, é possível identificar um temor recorrente, por 

parte dos militares, de que os indígenas viessem a se posicionar como opositores políticos, à 

semelhança do que ocorria com estudantes e militantes de esquerda, conforme indicado em 

declarações de membros do alto comando das Forças Armadas à época. 

 

 

 



 

 

48 
 

 

1.4 – O “Problema indígena”: “inimigos do desenvolvimento”, “inimigos da ditadura” 

  

[...] os trabalhos de implantação da BR 174 não podem ser interrompidos18. 

É necessário fazer uma análise quanto à relação estabelecida pelos não indígenas com 

os indígenas e o local de “empecilho” ou “obstáculo”, que, por muitas vezes, foi imposto aos 

povos originários e por consequência a questão do “problema índio”. Essas questões podem ser 

estabelecidas a partir da dicotomia que é definida pelo embate: “indígenas versus 

desenvolvimento”. Numa perspectiva colonial que foi se atualizando e culmina na organização 

política, social e econômica existente hoje, sendo balizada pelo capitalismo, os indígenas são 

lidos num espaço de “inimigos do desenvolvimento”, não sendo diferente no período ditatorial, 

quando os indígenas ocupavam o espaço de “inimigos do desenvolvimento nacional”. Essa 

questão é exemplificada pela atuação do Estado brasileiro durante a ditadura, e aqui o escopo 

de análise se restringe ao período ditatorial por conta do objetivo da dissertação. No entanto, é 

possível estabelecer conexões nítidas quanto a esse tratamento do Estado com os povos 

indígenas em períodos democráticos. Dessa forma, essas práticas não se limitam a um único 

momento da história do Brasil. É necessário retomar a questão do “obstáculo indígena” e como 

o Estado brasileiro os tratava. A partir da noção de que os indígenas precisavam ser afastados 

para que fosse possível executar os projetos nacionais, é relatado na petição inicial da ACP que 

“os indígenas eram vistos como um empecilho ao desenvolvimento nacional, cabendo às 

chamadas frentes de atração promover o deslocamento forçado de seus territórios, afastando-

os dos empreendimentos que seriam realizados” (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 13). 

Com a consolidação da República, a Constituição de 1891 não abordou diretamente os 

povos indígenas. A criação de uma nova cidadania, pós-abolicionismo, exigia a inclusão de 

todos os cidadãos brasileiros, mas os indígenas foram considerados parte desse novo modelo 

sem, contudo, serem efetivamente contemplados ou pensados dentro dele. Nesse cenário, no 

início dos anos 1900, os indígenas foram tratados como um “problema” que necessitava de uma 

“solução”. Essa “solução”, no caso brasileiro, seria oferecida pelo Serviço de Proteção ao Índio, 

com a “pacificação” ou extermínio como forma de resolução do “problema”.  

Na atual organização política, social e econômica, estruturada pelo capitalismo, os 

povos indígenas são frequentemente percebidos como entraves ao progresso, sendo rotulados 

 
18 Trecho retirado do Ofício nº 42-E2-CONF de 1974, assinado pelo general de brigada Gentil Nogueira Paes. 



 

 

49 
 

 

como “inimigos do desenvolvimento”. Embora o foco da análise esteja voltado para o período 

contemporâneo, é imprescindível reconhecer tanto as permanências da colonialidade nas 

relações entre os Estados e os povos indígenas quanto a historicidade do conceito de “problema 

indígena”. Essa abordagem é fundamental para compreender os argumentos 

desenvolvimentistas promovidos pelos Estados e as práticas adotadas em relação às populações 

indígenas. 

O primeiro registro de uma menção à ideia de “Solução Final”19 ocorreu em 12 de abril 

de 1910, em uma carta do Superintendent of the Department of Indian Affairs, Duncan 

Campbell Scott, para o Indian Agent-General Major D. McKay. Na carta, Campbell escreve: 

É facilmente reconhecido que as crianças índias perdem sua resistência natural às 

doenças por conviverem muito próximas nessas escolas, e que morrem em uma taxa 

muito maior do que em suas aldeias. Mas isso por si só não justifica uma mudança na 

política deste Departamento, que está sendo voltado para a solução final do nosso 

Problema Índio (Department of Indian Affairs Superintendent D.C. Scott to B.C. 

Indian Agent-General Major D. McKay, DIA Archives, RG 1-Series 12 April 1910, 

tradução nossa)20.  

O que Duncan Campbell Scott narra na carta é que o Department of Indian Affairs (DIA) 

estava em busca de uma final solution para o Indian problem. Essa Solução Final, para eles, 

seria a escolarização obrigatória das crianças indígenas na forma de internato ou pensionato. 

Pouco importava se a taxa de mortalidade das crianças indígenas era maior nessas escolas do 

que nas aldeias. O mais importante era “destruir o índio na criança” (ZEMA, 2021), conforme 

preconizava a política assimilacionista da época.  

No cenário canadense, o Indian Residential School system foi uma das armas do 

processo de assimilação executado contra os indígenas no Canadá. Elas funcionavam como 

escolas internato para as crianças indígenas, que eram retiradas de suas aldeias. D’Arcy 

Rheault, em Solving the “Indian Problem”: Assimilation Laws, Practices & Indian Residential 

 
19 Ao analisar as “soluções” propostas por governos movidos por ideais racistas para neutralizar o “problema”, 

entendido como grupos sociais, povos ou etnias, é inevitável remeter imediatamente às vítimas do nazismo. A 

Shoah resultou no genocídio de 6 milhões de judeus. Em 31 de julho de 1941, Hermann Göring enviou uma carta 

a Reinhard Heydrich, SS-Obergruppenführer e um dos principais arquitetos do Holocausto, mencionando o 

Endlösung der Judenfrage, ou “solução final da questão judaica”. A “Solução Final” foi o processo sistemático e 

meticulosamente planejado de extermínio em massa dos judeus europeus. Sem dúvida, essa é a referência mais 

conhecida do uso do termo “Solução Final”. 
20 It is readily acknowledged that Indian children lose their natural resistance to illness by habitating so closely 

in these schools, and that they die at a much higher rate than in their villages. But this alone does not justify a 

change in the policy of this Department, which is being geared towards the final solution of our Indian Problem 

(Department of Indian Affairs Superintendent D.C. Scott to B.C. Indian Agent-General Major D. McKay, DIA 

Archives, RG 1-Series 12 April 1910). 



 

 

50 
 

 

Schools, explica que, em 1920, Campbell Scott, ao apresentar um novo projeto de lei de 

Compulsory residential school attendance of all Indian, Métis and Inuit children, declarou “I 

want to get rid of the Indian problem” (Quero me livrar do problema indígena)21 (SCOTT, 1920 

apud RHEAULT, 2011, p. 03, tradução nossa). 

 A fala de Scott diretor do Departamento de Assuntos Indígenas, exemplifica como as 

práticas e políticas de assimilação e também o extermínio dos povos originários, especialmente 

por meio da burocracia do Estado, aconteciam em muitos países das Américas nos séculos XIX 

e XX. Scott concluiu sua declaração com o seguinte trecho: “Esse é todo o meu ponto. Nosso 

objetivo é continuar até que não haja um único indígena no Canadá que não tenha sido 

absorvido pelo corpo político, e não haja nenhuma questão indígena, e nenhum departamento 

indígena, esse é todo o objetivo deste Projeto de Lei” (SCOTT, 1920 apud RHEAULT, 2011, p. 

03, tradução nossa)22. O projeto de lei foi aprovado em 1920, determinando a frequência 

obrigatória de todas as crianças indígenas de 7 a 15 anos nas escolas. Essa medida, parte das 

políticas de assimilação cultural, teve impacto profundo sobre as comunidades indígenas, 

separando crianças de suas famílias e culturas, com o objetivo de integrá-las à sociedade não 

indígena (SCOTT, 1920 apud RHEAULT, 2011, p. 03). 

Assim como no Canadá, onde as políticas de assimilação foram devastadoras para os 

indígenas, especialmente crianças e jovens, no Brasil, as políticas de assimilação e 

desenvolvimento também geraram impactos semelhantes, contribuindo para a desestruturação 

social, cultural e familiar das comunidades indígenas. Quando o contexto brasileiro é analisado, 

a fala do secretário-geral do Ministério da Agricultura e Ministro do Interior no governo Ernesto 

Geisel, Maurício Rangel Reis, que afirmou em janeiro de 1976 que “os índios não podem 

impedir a passagem do progresso [...] dentro de 10 a 20 anos não haverá mais índios no Brasil”, 

em muito se conecta com os ideais de uma solução final. A expectativa de que “dentro de 10 a 

 
21 Segundo o Terminology Guide da Queen's University Canada, no contexto canadense, a partir do termo 

Indigenous (indígenas), existe a separação entre First Nations, Métis e Inuit. No caso do projeto de lei de 

Compulsory residential school attendance of all Indian, Métis and Inuit children, de 1920, a menção a Indian seria 

lida como First Nation (Primeira Nação). Quando o termo Indian problem é utilizado, no contexto da 

documentação referenciada, ou ocorrem outras menções a Indian, é entendido que está sendo generalizado e 

agrupado todos os indígenas do Canadá, First Nations, Métis e Inuit. Scott, em sua declaração afirmou que: “I do 

not think as a matter of fact, that this country ought to continually protect a class of people who are able to stand 

alone” (Não acho que, de fato, este país deva proteger continuamente uma classe de pessoas que são capazes de 

se manterem sozinhas).  
22 “That is my whole point. Our objective is to continue until there is not a single Indian in Canada that has not 

been absorbed into the body politic, and there is no Indian question, and no Indian department, that is the whole 

object of this Bill” (SCOTT, 1920 apud RHEAULT, 2011, p. 03) 



 

 

51 
 

 

20 anos não haverá mais índios no Brasil” não parte apenas de uma especulação, mas também 

da compreensão das estruturas da ditadura militar (BRASIL, CNV vol. II, 2014, p. 251). 

O Estado brasileiro não estava apenas assistindo ao extermínio total dos indígenas por 

doenças, conflitos com madeireiros, garimpeiros e outras intempéries por conta da 

desassistência estatal, mas estava também executando ações que visavam ao extermínio. Como 

pode ser visto no trecho “os índios não podem impedir a passagem do progresso”, era o 

“problema indígena” do Estado brasileiro e o “dentro de 10 a 20 anos não haverá mais índios 

no Brasil” era a “solução final” (BRASIL, CNV vol. 2, 2014, p. 251). 

É importante lembrar que, mesmo que essa “solução final” não se desse pelo extermínio 

total, mas sim pela assimilação dos indígenas, isso não torna o processo menos violento nem 

menos etnocêntrico. O processo de assimilação, de privações e de cerceamento das tradições 

culturais acarretou graves consequências para os povos indígenas no Brasil e no Canadá.  

No auge das graves violações contra os povos indígenas durante a ditadura, como foi o 

caso da construção da BR-174 no território Waimiri Atroari, o general Ismarth de Araújo 

Oliveira, então presidente da FUNAI, em 1975, afirmou, na 81ª Sessão do Conselho Indigenista 

da FUNAI (CIF), que a decisão da construção da BR-174 era irreversível: 

Os Waimiri-Atroari têm constituído problemas emocionais, não só no âmbito do nosso 

país como também no âmbito internacional […]. Há uma coisa que é certa: a decisão 

do Governo, que é irreversível, de continuar a estrada. Então, as nossas soluções têm 

que partir desta premissa: com a estrada... uma alternativa já foi tirada. A da estrada 

parar. O governo já definiu a sua posição23. 

Na fala do presidente da FUNAI fica evidente tanto a decisão quanto a instituição dos 

objetivos nacionais de desenvolvimentismo e a inegociabilidade posta sobre a temática. Nesse 

sentido, a fala reforça o entendimento da existência de um projeto desenvolvimentista, 

constituído por graves violações dos direitos humanos dos povos indígenas, no qual os objetivos 

deveriam ser cumpridos a qualquer custo, como aparece no ofício nº 42-E2-CONF expedido no 

dia 21 de novembro de 1974, pelo general de brigada Gentil Nogueira Paes. No trecho do 

discurso acima, fica nítida a intenção do governo militar de encontrar “soluções” para o que 

eles chamavam de “problemas”. Os Waimiri Atroari seriam esse “problema” e a posição do 

Estado era a de não interromper a construção da estrada. O Estado brasileiro havia tomado sua 

 
23  Conselho Indigenista da FUNAI-CIF. Ata da 81ª Sessão, realizada em 24 de janeiro de 1975. Rio de Janeiro, 

1975. Citada em “Informe del Cuarto Tribunal Russel sobre los derechos de los pueblos indígenas de las 

Américas”. Rotterdam, 1980, p. 8. 



 

 

52 
 

 

decisão: a de construir a estrada. O presidente da FUNAI indicava para o Conselho Indigenista 

que as “soluções” para o problema Waimiri Atroari deveriam ser tomadas a partir da premissa 

de que a construção seria executada. Esse discurso exemplifica a falta de vontade política do 

Estado de reverter a sua posição em relação aos projetos de desenvolvimento e a afirmativa de 

que os indígenas constituíam um problema no âmbito nacional e internacional, inclusive no 

âmbito emocional. 

Ainda no contexto do “problema indígena”, Darcy Ribeiro, em Os Índios e a 

Civilização: A integração das populações indígenas no Brasil moderno, observa que o 

programa original dos fundadores do Serviço de Proteção aos Índios tinha como objetivo a 

completa assimilação dos povos indígenas, prevendo sua transformação em lavradores. O autor 

faz referência à equipe de Rondon, composta por jovens oficiais, quase todos de formação 

positivista, a qual ele caracteriza como, “de um lado, revolucionária, mas também romântica”. 

Quanto a Cândido Mariano da Silva Rondon, conhecido como Marechal Rondon, Darcy 

Ribeiro detalha que sua trajetória como indigenista teve início em 1890, quando, recém-

formado pela Academia Militar, foi designado para atuar em Mato Grosso, seu estado natal, na 

construção de uma linha telegráfica com fins estratégicos. Essa linha partia de Cuiabá em 

direção ao Araguaia. Inicialmente sob o comando do general Gomes Carneiro e, 

posteriormente, de forma autônoma, Rondon estabeleceu seus primeiros contatos com 

populações indígenas. A região percorrida pela linha telegráfica era habitada pelo povo Bororo 

de Garças, identificados pelas autoridades como o principal “obstáculo” às comunicações entre 

os estados de Goiás e Mato Grosso (RIBEIRO, 1989, p. 104). 

O autor afirma que Rondon, diferente da concepção geral, afirmava que “o atraso dos 

índios não decorria de sua propalada incapacidade congênita, mas da exploração e do 

tratamento desumano a que vinham sendo submetidos desde a descoberta”. Eles estavam então 

convencidos da noção de uma “unidade essencial dos homens”, de que todos eram “dotados de 

iguais aptidões para o aprimoramento e o progresso”. O que estava estabelecido na perspectiva 

deles era que, desde que estivessem asseguradas para os indígenas as “oportunidades de 

desenvolvimento, as tribos desabrochariam das ‘condições fetichista’ para etapas cada vez mais 

avançadas”. O trecho a seguir define muito bem as noções de “integração” e assimilação que 

estavam no horizonte deles: “Através desse processo se integrariam na sociedade nacional, 

como autênticos brasileiros, mais fortes, mais honestos, mais diligentes que a caboclada com 

que deparavam nos seringais ou que servia na tropa”. Parte desse entendimento surge de um 



 

 

53 
 

 

nacionalismo romântico que via em si o papel de salvar os indígenas de suas próprias culturas 

e transformá-los em “autênticos brasileiros” (RIBEIRO, 1989, p. 173). 

 Darcy Ribeiro elenca os dois motivos que frustraram os objetivos dos fundadores do 

SPI. O primeiro se devia ao “vigor do conservantismo dos grupos indígenas, sua tenaz 

resistência a mudanças e a força do sentimento de identificação tribal que leva estes minúsculos 

grupos étnicos a lutar por todos os meios para conservar sua identidade e sua autonomia”. Já o 

segundo seria “a incapacidade da sociedade brasileira, particularmente das fronteiras de 

expansão, para assimilar grupos indígenas, proporcionando-lhes estímulo e atrativos para nela 

se dissolverem”. Desse modo, foi percebido pelos indigenistas de Rondon que os objetivos 

assimilacionistas não estavam sendo alcançados. Isso se devia ao fato de que os grupos 

“pacificados” logo desapareciam, porque eram vitimados por doenças e pelas condições 

precárias de vida que eram submetidos, ou, quando permaneciam vivos, “tendiam a preservar 

as características culturais próprias, como a língua e os costumes compatíveis com a nova vida 

de participantes diferenciados da sociedade nacional”. Se o objetivo era assimilar e transformá-

los em “autênticos brasileiros”, ao passo que suas culturas eram mantidas, essa intenção que 

partia da aculturação era frustrada (RIBEIRO, 1989, p. 173).  

 Segundo Darcy Ribeiro, o problema indígena não pode ser entendido fora dos quadros 

da sociedade brasileira, “mesmo porque só existe onde e quando índios e não-índios entram em 

contato”. A partir da análise do que o autor chama de “problema da interação”, ele apresenta 

três fatores que permeiam essa relação:  

1. A atitude etnocêntrica, dos que concebem os índios como seres primitivos, dotados 

de características biológicas, psíquicas e culturais indesejáveis, que cumpre mudar, 

para compeli-los a pronta assimilação aos nossos modos de vida. Esta é a atitude 

tradicional dos missionários que, movidos pelo desejo de salvar almas, consideram 

sua tarefa a erradicação de costumes, a seu ver heréticos e detestáveis, como a 

antropofagia, a poligamia, a nudez e outros. É, também, a atitude daqueles que julgam 

uma vergonha para “um povo civilizado” ter patrícios que se pintam com urucu, afiam 

os dentes, deformam os beiços e as orelhas, vivem em choças imundas e falam línguas 

ridículas. Estes se propõem lavar a nação desta mancha infamante, escondendo a 

existência dos índios e simultaneamente os obrigando a adotar as únicas formas 

corretas de vestir, comer, casar e falar que conhecem. Apreciam a ação missionária, 

enquanto dogmática, e exigem do SPI que se devote a incorporação dos índios a 

qualquer custo. Assumem, também, esta atitude, os interessados nos índios como 

mão-de-obra ou na espoliação das terras que eles ocupam, argumentando que, em suas 

mãos, esses recursos seriam melhor utilizados do ponto de vista do progresso do país. 

 

2. A atitude romântica dos que concebem os índios como gente bizarra, imiscível na 

sociedade nacional, que deve ser conservada em suas características originais, quando 

mais não seja como uma raridade que a nação pode dar-se ao luxo de manter, ao lado 

de museus e dos jardins zoológicos. Propugnam pelo estabelecimento de “reservas” 

onde os índios sejam postos de quarentena, para que possam viver livres de 

perturbações e servir, eventualmente, de amostra do que foi a humanidade em eras 

prístinas. Estes se opõem ao trabalho missionário, como a uma violência contra o 



 

 

54 
 

 

direito dos povos tribais de viverem segundo suas crenças e costumes; e exigem do 

órgão de assistência oficial uma atitude cientificista de preservação artificial das 

culturas tribais. 

 

3. A atitude absenteísta dos que, considerando inevitável e irreversível o processo de 

expansão da sociedade nacional sobre seu próprio território, que a leva ao encontro 

de todos os remanescentes das populações indígenas ainda isoladas e autónomas, 

postulam a inevitabilidade do contato da deculturação e da desintegração progressiva 

das culturas tribais, seguidas, necessariamente, da extinção do índio como etnia, e da 

incorporação dos remanescentes. Deste raciocínio concluem que, estando os índios 

condenados a viver em condições de penúria e de ignorância análogas as dos demais 

brasileiros pobres, de diferente filiação racial ou cultural, devem receber idêntico 

tratamento porque somente juntos, índios e camponeses, se redimirão, um dia, da 

situação de miséria em que se encontram (RIBEIRO, 1989, p. 174-175). 

A perspectiva positivista quanto aos indígenas, por mais que guardasse certa diferença 

da perspectiva que via o “extermínio” como única possibilidade, reserva todo tipo de racismo 

anti-indígena, pois parte de uma noção que os subalterniza e os trata, de forma bem direta, num 

grau de evolução diferente dos “civilizados”. Não incorrendo em anacronismo, coloca-se como 

inadmissível para o indigenismo adotar uma visão que trate os indígenas em um estágio inferior 

ou que necessitem ser aculturados para serem integrados. Por mais que seja necessário 

reconhecer que no cenário em que figuras como Rondon estavam inseridas, uma perspectiva 

que não tratasse o extermínio como primeira opção para o “problema indígena” já fugiria da 

regra à época.  

É importante destacar que, ainda que a “solução final” não se concretizasse por meio do 

extermínio físico total dos povos indígenas, mas sim por meio de sua assimilação forçada, isso 

não a torna menos violenta ou menos marcada por um viés etnocêntrico. O processo de 

assimilação, que envolve a negação, a privação e o cerceamento das práticas culturais e sociais 

indígenas, acarreta consequências profundas e duradouras, comprometendo a continuidade das 

identidades coletivas e afetando de maneira estrutural os modos de vida desses povos. 

Ainda sobre essa condição de “problema” que por muitas vezes foi imputada aos povos 

indígenas pelo Estado brasileiro, em 15 de abril de 1998, o então deputado federal, que viria a 

ser presidente da República duas décadas depois, Jair Bolsonaro, afirmou em pronunciamento 

na Câmara dos Deputados que: 

Até vale uma observação neste momento: realmente, a cavalaria brasileira foi muito 

incompetente. Competente, sim, foi a cavalaria norte-americana, que dizimou seus 

índios no passado e, hoje em dia, não tem esse problema em seu país – se bem que 

não prego que façam a mesma coisa com o índio brasileiro; recomendo apenas o que 

foi idealizado há alguns anos, que seja demarcar reservas indígenas em tamanho 

compatível com a população (BRASIL, 1998). 

 Mais uma vez é possível notar a escolha do termo “problema” para se referir aos povos 

indígenas, ao afirmar que a cavalaria norte-americana teria feito o que a cavalaria brasileira não 



 

 

55 
 

 

fez, por, segundo ele, “incompetência”. Jair Bolsonaro afirma que a forma com que foi evitado 

esse “problema” nos Estados Unidos foi a de terem dizimado “seus índios no passado e, hoje 

em dia, não tem esse problema em seu país”. Em seguida, ele tenta amenizar o discurso, ao 

afirmar que não prega que seja feita “a mesma coisa com o índio brasileiro”, e complementa 

que “recomendo apenas o que foi idealizado há alguns anos, que seja demarcar reservas 

indígenas em tamanho compatível com a população”. Nesse ponto a fala apresenta certo grau 

de incongruência, ao adjetivar a atuação da cavalaria brasileira como incompetente, por não ter 

conseguido dizimar os povos indígenas e em seguida afirmar que não prega que seja feito 

(BRASIL, 1998). Importante citar que, ao longo da história do Brasil, as tentativas de 

extermínio contra os povos indígenas, foram inúmeras. No contexto do mesmo discurso, 

aparece outro ponto comum da argumentação anti-indígena, que é a ideia de “muita terra para 

pouco índio”. Bolsonaro expressa que: “A terra indígena mais conhecida é a ianomami, uma 

área equivalente a duas vezes o Estado do Rio de Janeiro, com aproximadamente 8 mil índios 

existentes lá dentro – apenas 8 mil índios” (BRASIL, 1998). Dessa maneira, esse 

posicionamento crítico à demarcação de terras indígenas parte intrinsecamente da lógica de 

demarcar o mínimo possível, quando houvesse demarcação. Em 2018, já eleito a Presidência, 

ele afirmou: “Não demarcarei um centímetro quadrado a mais de terra indígena. Ponto final”24. 

Já em 2020, no segundo ano de presidência de Jair Bolsonaro, o mandatário do 

Executivo afirmou em live: 

O índio mudou, tá evol... Cada vez mais, o índio é um ser humano igual a nós. Então, 

vamos fazer com que o índio se integre à sociedade e seja realmente dono da sua terra 

indígena, isso é o que a gente quer aqui25. 

 Mais uma vez é expressado pelo Estado brasileiro, na figura de seu presidente, a 

perspectiva de hierarquização dos indígenas em detrimento dos não indígenas. Ao afirmar que 

“o índio é um ser humano igual a nós”, o presidente apresenta em seu discurso a lógica da 

existência de uma necessidade de evolução por parte dos indígenas. À época, a Articulação dos 

Povos Indígenas do Brasil (APIB) afirmou em rede social que entraria na Justiça contra 

Bolsonaro por crime de racismo, e Sônia Guajajara, então coordenadora da APIB, atualmente 

deputada federal e ministra do Ministério dos Povos Indígenas, afirmou que os indígenas 

 
24 RAMOS, Murilo. “Não demarcarei um centímetro quadrado a mais de terra indígena”, diz Bolsonaro. O 

GLOBO. ÉPOCA. Coluna Expresso.12 dez. 2018. Disponível em: https://oglobo.globo.com/epoca/expresso/nao-

demarcarei-um-centimetro-quadrado-mais-de-terra-indigena-diz-bolsonaro-23300890. Acesso em: 5 fev. 2025. 
25 ‘CADA vez mais, o índio é um ser humano igual a nós’, diz Bolsonaro em transmissão nas redes sociais. G1. 

24 jan. 2020. Disponível em: https://g1.globo.com/politica/noticia/2020/01/24/cada-vez-mais-o-indio-e-um-ser-

humano-igual-a-nos-diz-bolsonaro-em-transmissao-nas-redes-sociais.ghtml. Acesso em: 5 fev. 2025. 

https://oglobo.globo.com/epoca/expresso/nao-demarcarei-um-centimetro-quadrado-mais-de-terra-indigena-diz-bolsonaro-23300890
https://oglobo.globo.com/epoca/expresso/nao-demarcarei-um-centimetro-quadrado-mais-de-terra-indigena-diz-bolsonaro-23300890
https://g1.globo.com/politica/noticia/2020/01/24/cada-vez-mais-o-indio-e-um-ser-humano-igual-a-nos-diz-bolsonaro-em-transmissao-nas-redes-sociais.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2020/01/24/cada-vez-mais-o-indio-e-um-ser-humano-igual-a-nos-diz-bolsonaro-em-transmissao-nas-redes-sociais.ghtml


 

 

56 
 

 

exigem respeito. “Bolsonaro mais uma vez rasga a Constituição ao negar nossa existência 

enquanto seres humanos. É preciso dar um basta a esse perverso!”26. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
26 ‘CADA vez mais, o índio é um ser humano igual a nós’, diz Bolsonaro em transmissão nas redes sociais. G1. 

24 jan. 2020. Disponível em: https://g1.globo.com/politica/noticia/2020/01/24/cada-vez-mais-o-indio-e-um-ser-

humano-igual-a-nos-diz-bolsonaro-em-transmissao-nas-redes-sociais.ghtml. Acesso em: 5 fev. 2025. 

https://g1.globo.com/politica/noticia/2020/01/24/cada-vez-mais-o-indio-e-um-ser-humano-igual-a-nos-diz-bolsonaro-em-transmissao-nas-redes-sociais.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2020/01/24/cada-vez-mais-o-indio-e-um-ser-humano-igual-a-nos-diz-bolsonaro-em-transmissao-nas-redes-sociais.ghtml


 

 

57 
 

 

CAPÍTULO II – GENOCÍDIO DOS POVOS INDÍGENAS: O CASO DO POVO 

WAIMIRI ATROARI 

 

2.1 – Um passado de violência: o histórico de ataques contra o povo Waimiri Atroari 

 

 

Talvez nunca será possível saber como foi que os povos Waimiri e Atroari, em apenas 

6 anos, foram reduzidos de 3.000 para 600 pessoas, apesar das diversas pistas que 

temos em mão. Uma coisa, porém, é certa em todo esse processo mais recente de 

extermínio desses povos: A responsabilidade exclusiva do Governo, que instalou um 

programa global, conscientemente genocida e etnocida na vida daqueles povos27. 

A epígrafe acima introduz a petição inicial da Ação Civil Pública 1001605-

06.2017.4.01.3200 de 2017, com a citação proferida no Tribunal Russel, em Roterdã, no ano 

de 1980. O reconhecimento das violências é o fio condutor da Ação. Os Waimiri Atroari 

tiveram sua história marcada por graves violações dos direitos humanos que afetaram seus 

modos de vida e impediram o livre exercício de suas identidades. Eles ocupam tradicionalmente 

as bacias dos rios Camanaú, Uatumã, Santo Antônio do Abonari, Taquari, Jauaperi, Alalaú e 

Jundiá, na região da divisa dos Estados do Amazonas e de Roraima. Quanto à distribuição do 

povo no território, cada parte do etnônimo que os não indígenas lhes atribuíram, como Waimiri 

e Atroari, indicava os indígenas provenientes de uma determinada região. Os Atroari seriam os 

que residiam na região mais ao norte, ocupando principalmente as bacias dos rios Alalaú, 

Jauaperi e Jundiá, e os Waimiri seriam os habitantes do sul, nas áreas correspondentes às bacias 

dos rios Camanaú, Taquari, Abonari e Curiaú (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 06). 

Essa separação não era adotada pelos Kinja, autodenominação dos Waimiri Atroari, 

nem possui relação com a organização política, espacial e social do povo. Quanto ao uso dessa 

separação, é necessário pontuar que ela tem apenas o efeito de entendimento do posicionamento 

do discurso oficial da época. No período ditatorial, os agentes reproduziam essa distinção. Na 

ACP, ela é utilizada pontualmente em situações que evidenciem um posicionamento oficial que 

tinha o interesse de diferenciar os indígenas ou para indicar claramente a área ocupada e realçar 

a atuação de certas lideranças, pois, como descrito, essa separação partia de uma divisão 

geográfica (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 06-07). 

 Os relatos dos primeiros contatos entre os não indígenas e o povo Waimiri Atroari datam 

do início do século XIX e se caracterizavam por invasões nos castanhais que existiam no 

 
27 Cf. “Informe del Cuarto Tribunal Russel sobre los derechos de los pueblos indígenas de las Américas”. 

Rotterdam, 1980, p. 17. 



 

 

58 
 

 

território. No ano de 1856, uma expedição do major Vasconcelos causou a morte de cerca de 

300 indígenas Kinja, assim como a destruição de aldeias para permitir o acesso dos 

exploradores de castanha na área do povo, o que deu início a uma sequência de conflitos no 

território. Em 1911, ocorreu um conflito com um grupo chefiado pelo capitão Catingueira, que 

resultou na morte de 283 Kinja, quando malocas foram incendiadas. A notificação do ataque 

partiu do relatório de Alípio Bandeira. Ainda foram levados como prisioneiros para Manaus 

dezoito indígenas para que a atuação militar fosse conhecida (BRASIL, ACP, 2017, Num. 

2518053, p. 07).  No livro Waimiri Atroari: a história que ainda não foi contada, de José 

Porfirio de Carvalho, o indigenista narra o massacre: 

Os praças forçavam, à bala, os índios a permanecerem dentro das malocas e depois 

ateavam fogo. Os que tentavam mesmo assim fugir do fogo eram recebidos fora da 

maloca por intensa fuzilaria. Morreram na ocasião muitas crianças junto com suas 

mães, no interior das malocas incendiadas. O capitão Catingueira, para comprovar o 

seu feito diante de seus superiores, levou para Manaus 18 índios como prisioneiros. 

Em Manaus os índios foram alvo da curiosidade pública, que via no feito do Capitão 

Catingueira um ato de bravura e coragem (CARVALHO, 1982, p. 34). 

 Os contatos eram esporádicos, mas repletos de violência. No início do século XX, 

chegou a ser instalado um posto na área próxima ao território. Já no ano de 1917, a Lei nº 941 

fez a “concessão” aos indígenas “Wautemiris” (Waimiri Atroari) das terras situadas a 50 

quilômetros a jusante das cachoeiras dos rios Jauaperi e Camanaú. No entanto, as invasões 

persistiram. As motivações eram a castanha e a borracha (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, 

p. 07). 

Os ataques contra o povo Kinja são antigos, massacres já ocorriam. No entanto, é 

durante a construção da BR-174 que o auge das práticas de violência ocorre contra o povo. Na 

época da construção, o general Ismarth de Araújo Oliveira, então presidente da FUNAI, em 

1975, afirmou, na 81ª Sessão do Conselho Indigenista da FUNAI (CIF), que a decisão da 

construção da BR-174 era irreversível: 

Os Waimiri-Atroari têm constituído problemas emocionais, não só no âmbito do 

nosso país como também no âmbito internacional […]. Há uma coisa que é certa: a 

decisão do Governo, que é irreversível, de continuar a estrada. Então, as nossas 

soluções tem que partir desta premissa: com a estrada... uma alternativa já foi tirada. 

A da estrada parar. O governo já definiu a sua posição28. 

Na fala do presidente da FUNAI, fica evidente tanto a decisão quanto a instituição dos 

objetivos nacionais, assim como a inegociabilidade imposta sobre a temática. Essa questão 

 
28 Conselho Indigenista da FUNAI-CIF. Ata da 81ª Sessão, realizada em 24 de janeiro de 1975. Rio de Janeiro, 

1975. Citada em “Informe del Cuarto Tribunal Russel sobre los derechos de los pueblos indígenas de las 

Américas”. Rotterdam, 1980, p. 8. 



 

 

59 
 

 

reforça a compreensão da existência de um projeto desenvolvimentista, marcado por graves 

violações dos direitos humanos dos povos indígenas, no qual os objetivos deveriam ser 

cumpridos a qualquer custo, como se evidencia no já citado ofício nº 42-E2-CONF, expedido 

no dia 21 de novembro de 1974, pelo general de brigada Gentil Nogueira Paes. No trecho do 

discurso acima, é nítida a intenção do governo militar de encontrar “soluções” para o que 

chamavam de “problemas”. Os Waimiri Atroari seriam esse “problema”, e a posição do Estado 

era a de não interromper a construção da estrada. O presidente da FUNAI indicava ao Conselho 

Indigenista que as “soluções” para o problema Waimiri Atroari deveriam ser tomadas com a 

premissa de que a construção seria executada. Esse discurso exemplifica a falta de vontade 

política do Estado em reverter sua posição em relação aos projetos de desenvolvimento, além 

de reforçar a ideia de que os indígenas eram vistos como um problema no âmbito nacional e 

internacional, inclusive no aspecto emocional. 

Na Tabela 1, adaptada da tabela disponível no 1º Relatório do Comitê Estadual da 

Verdade29, do Comitê da Verdade do Amazonas, com o acréscimo do levantamento da 

população do ano de 202230, é possível notar o processo da queda da população do povo 

Waimiri Atroari no período de 1968 a 1983, período que compreende tanto a ditadura civil-

militar quanto a construção da BR-174. A Tabela 1 apresenta também o crescimento 

populacional nos períodos que subseguem o final da ditadura, com seu auge em 2024, quando 

a população chega a 2.778 Waimiri Atroari, representando um crescimento de 736,75% em 

comparação a 1983, quando a população chegou ao seu menor levantamento quantitativo de 

apenas 332 Waimiri Atroari.  

Tabela 1 – Dados demográficos da população Waimiri Atroari 

Ano População Fonte 

1905 6.000 HÜBNER, G. e KOCH-GRUNBERG, T. 

1968 3.000 CALLERI, João G. (Pe.) - FUNAI 

1972 3.000 FUNAI 

1974 600/1.000 COSTA, Gilberto P. F. - FUNAI 

1982 571 CRAVEIRO, Giusepe - FUNAI 

1983 350 FUNAI 

 
29 1º Relatório do Comitê Estadual da Verdade. Comitê da Verdade do Amazonas. O genocídio do povo Waimiri-

Atroari. 1º RCEV 2012. Disponível em: 

http://www.dhnet.org.br/verdade/resistencia/a_pdf/r_cv_am_waimiri_atroari.pdf Acesso em: 12 dez. 2024. 
30 Alta Gestão da FUNAI se reúne com lideranças indígenas na Terra Indígena Waimiri Atroari. Disponível em: 

https://www.gov.br/FUNAI/pt-br/assuntos/noticias/2024/alta-gestao-da-FUNAI-se-reune-com-liderancas-

indigenas-na-terra-indigena-waimiri-atroari. Acesso em: 5 jan. 2025.  

http://www.dhnet.org.br/verdade/resistencia/a_pdf/r_cv_am_waimiri_atroari.pdf


 

 

60 
 

 

1983 332 BAINES, Stephen G. - Museu Emilio Goeldi 

1987 420 SILVA, Márcio - UNICAMP 

1991 505 Programa Waimiri-Atroari – Eletronorte 

2011 1.515 Programa Waimiri-Atroari – Eletrobras 

2022 2.200/2.394 

Terras Indígenas no Brasil – ISA /  

Programa Waimiri-Atroari – PWA – Povos 

Indígenas no Brasil – ISA 

2024 2.778 FUNAI 

Fonte: Tabela adaptada pelo autor.  

Os dados referentes ao ano de 1905 foram obtidos a partir do levantamento dos 

pesquisadores alemães Georg Hübner e Theodor Koch-Grünberg, que percorreram o baixo rio 

Jauapery e estimaram 6.000 Waimiri Atroari31. Já em 1968, o padre João Giovanni Calleri fez 

o primeiro levantamento a serviço da FUNAI, por meio de sobrevoo dos rios Uatumã, Abonari 

e Alalaú, e estimou o povo em 3.000 pessoas. Em 1972, o mesmo número se repete a partir de 

uma pesquisa minuciosa produzida por funcionários da FUNAI32. Cerca de 2 anos depois, a 

FUNAI os estimava em menos de 1.00033 indígenas. O levantamento de 1983 foi realizado por 

Stephen Grant Baines, professor e pesquisador da UnB. Foram percorridas todas as aldeias. Foi 

possível chegar ao número de 332 Waimiri Atroari, dentre eles 216 crianças ou jovens com 

menos de 20 anos. Esse foi considerado o primeiro censo do povo34 (BRASIL, 1° RCEV, 2012, 

p. 04). 

Os dados do ano de 2022 estão disponíveis em dois sites que são realizações do Instituto 

Socioambiental (ISA). O ISA atua desde 1994 ao lado de comunidades indígenas, quilombolas 

e extrativistas, como parceiros históricos, para desenvolver soluções que protejam seus 

territórios, fortaleçam sua cultura e saberes tradicionais, elevem seu perfil político e 

desenvolvam economias sustentáveis35. O primeiro site que apresenta o dado de 2.200 Waimiri 

Atroari é o Terras Indígenas no Brasil. Já o segundo dado de 2.394 Waimiri Atroari está no 

 
31 HÜBNER, Georg e KOCH-GRÜNBERG, Theodor. Die Yauapery. In: Zeitschriftfür Ethnologie, Nr.19, Berlin: 

1907, p. 232 (225-248). 
32 OLIVEIRA, Rubens Auto da Cruz. Postos Indígenas da FUNAI. Primeira Delegacia Regional. Estado do 

Amazonas. FUNAI/DGPC. Brasília, 1972, p. 1, 2, 7 e 8. 
33 PINTO, Gilberto Figueiredo Costa. Relatório da Frente de Atração Waimiri-Atroari. FUNAI. Memorando Nº 

363/73, de 1973. Manaus, 27 de outubro de 1973. 
34 BAINES, Stephen Grant. Comentário a respeito do “Relatório sobre a Visita aos Waimiri-Atroari: de 20 de 

setembro de 1992”, da comissão de Assuntos Indígenas da ABA. Brasília, 19 de maio de 1993. p. 4. 
35 ISA. Instituto Socioambiental. Disponível em: https://www.socioambiental.org/sobre. Acesso em: 5 jan. 2025. 

https://www.socioambiental.org/sobre


 

 

61 
 

 

site Povos Indígenas no Brasil e faz menção ao Programa Waimiri-Atroari (PWA) como 

referência para o levantamento.  

O PWA surge em 1988 com uma ação indigenista em conjunto com o povo Waimiri 

Atroari “com o objetivo de oferecer-lhes condições de melhor enfrentar as dificuldades do 

relacionamento com a sociedade brasileira e atenuar os impactos dos empreendimentos 

econômicos que atingem o seu território tradicional”36. O Programa foi elaborado por uma 

equipe multidisciplinar e interinstitucional de técnicos, representando a FUNAI, a Secretaria de 

Educação do Estado do Amazonas, o Instituto de Medicina Tropical de Manaus (IMTM), a 

Universidade do Amazonas e a Eletronorte, que, além de alocar técnicos financiou todos os 

estudos e ações do PWA.  

O Programa encontrou os Waimiri Atroari enfrentando sérias dificuldades para 

sobreviver, num processo de decréscimo populacional acentuado37. A ação indigenista precisou 

ser proposta pela Eletronorte como uma forma de atenuar as consequências causadas pela 

implementação e interferência da Usina Hidrelétrica de Balbina no território do povo Waimiri 

Atroari, com o objetivo de minimizar os problemas provocados pelo Estado brasileiro e pelas 

empresas na vida do povo. 

O número da população dos Waimiri Atroari referente ao ano de 2024 está disponível 

na reportagem Alta Gestão da FUNAI se reúne com lideranças indígenas na Terra Indígena 

Waimiri Atroari, publicada em 26 de novembro de 2024 no site do Governo Federal, na seção 

do Ministério dos Povos Indígenas, na página da Fundação Nacional dos Povos Indígenas. 

Segundo a reportagem, “a população, que chegou a 374 indígenas em 1987, atualmente possui 

2.778 indígenas, reflexo da resiliência e dos esforços conjuntos para reconstruir a autonomia e 

qualidade de vida no território”38. Por não possuir nenhuma menção direta ao ano do 

levantamento, mas levando em conta o “atualmente” utilizado na frase e o aumento do número 

de indígenas do povo Waimiri Atroari em relação aos dados de 2022, considera-se que o 

levantamento foi produzido no ano de 2024. 

Ainda sobre a discussão do levantamento de 1983, os dados “correspondem a 

estimativas baseadas em sobrevoos na área e nos contatos que haviam sido feitos com os 

indígenas”, de maneira que os cálculos que sustentam esse levantamento foram obtidos a partir 

 
36 PROGRAMA WAIMIRI ATROARI. “Sobre nós”. Disponível em:  https://www.waimiriatroari.org.br. Acesso 

em: 5 jan. 2025. 
37 Idem. 
38 BRASIL. Alta Gestão da FUNAI se reúne com lideranças indígenas na Terra Indígena Waimiri Atroari. 

Disponível em: https://www.gov.br/FUNAI/pt-br/assuntos/noticias/2024/alta-gestao-da-FUNAI-se-reune-com-

liderancas-indigenas-na-terra-indigena-waimiri-atroari. Acesso em: 5 jan. 2025. 

https://www.waimiriatroari.org.br/


 

 

62 
 

 

das informações já existentes e da quantidade de malocas que foram avistadas (BRASIL, ACP, 

2017, Num. 2518053, p. 11). Quanto aos cuidados com os dados e a atuação do Estado 

Brasileiro no processo de quase extinção física dos Waimiri Atroari: 

Tais números devem, por isso, ser tratados com cuidado quanto à precisão, já que cada 

um dos trabalhos teve uma metodologia própria. Não obstante, isso não minimiza, em 

hipótese alguma, o impacto das violações causadas, já que é possível compreender, 

sem sombra de dúvidas, e independentemente da metodologia empregada para os 

“censos”, uma atuação direcionada do Estado brasileiro para promover a extinção 

física do grupo em questão, ou ao menos assumir o risco de sua ocorrência, com a 

consequente morte de pelo menos centenas de indígenas Kinja (BRASIL, ACP, 2017, 

Num. 2518053, p. 11). 

É importante insistir na centralidade da existência de um projeto que visava extinguir 

diversos povos indígenas durante a ditadura civil-militar, como foi o caso dos Waimiri Atroari. 

A promoção da extinção física que gerou a morte de cerca de 2.650 Waimiri Atroari durante a 

construção da BR-174 confirma a existência dessa atuação por parte do Estado brasileiro. Os 

impactos eram previstos e ignorados. As frentes de atração realizadas antes da estrada chegar 

efetivamente ao território do povo Waimiri Atroari já demonstravam isso.  

Como é possível notar tanto no relatório da CNV quanto na petição inicial da ACP, os 

dados sobre os indígenas mortos durante a ditadura muito provavelmente guardam um alto grau 

de subnotificação, uma vez que as contagens feitas “atendiam determinados interesses 

governamentais pouco preocupados com a revelação da verdade”. É possível que o número de 

indígenas mortos e desaparecidos seja maior que os enviados pelos comitês estaduais da 

verdade à Comissão Nacional da Verdade.  

A petição inicial da ACP de 2017, por meio de seu conjunto documental probatório, 

reforça o entendimento quanto às ações promovidas pelo Estado brasileiro, que se baseavam 

“nas políticas de contato e de ataques diretos aos indígenas”. Por essas políticas, as ações 

“causaram a redução demográfica do povo Waimiri-Atroari em larga escala”. Dessa forma, as 

informações recolhidas durante a apuração em inquérito civil público e os dados populacionais 

convergem para corroborar as conclusões presentes na Comissão Nacional da Verdade quanto 

à existência de um genocídio de grande contingente populacional do povo Waimiri Atroari.  

É significativo esse reconhecimento por parte Ministério Público Federal como também 

o acolhimento das conclusões da CNV para o estabelecimento da política de memória no Brasil, 

assim como a justiça de transição. No entanto, esse cenário também reforça a ideia de que a 

Comissão, que pode ser tratada como uma chance única até então na História do Brasil, teve a 

oportunidade de ousar na realização de uma ação que colocasse o enfoque necessário quanto 



 

 

63 
 

 

ao genocídio dos povos indígenas durante a ditadura (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 

11). 

Para o Ministério Público Federal, o Estado brasileiro, durante a ditadura civil-militar, 

possuía duas visões que poderiam ser utilizadas como opções para “lidar” com os povos 

indígenas, em especial com o povo Waimiri Atroari, na construção da BR-174. No entanto, elas 

se unem na mesma lógica, que é a de “um projeto de inferiorização e subjugação desses grupos”. 

Elas seriam a “pacificação” e o “extermínio”. A perspectiva estabelecida, tanto para o Serviço 

de Proteção ao Índio (SPI), instituída em 1910, quanto para a sua sucessora, FUNAI, criada em 

1967, tinha “como referência o ideal positivista que entendia que os índios ostentavam uma 

condição ainda primitiva e que poderiam alcançar um estágio evolutivo superior de 

desenvolvimento se não houvesse interferência dos povos tidos como ‘civilizados’”. Esse ideal 

afirmava a “possibilidade de desenvolvimento desses grupos, desde que lhes fosse permitida 

uma evolução gradual”, e a “inferioridade” dos indígenas. Nesse sentido, a tutela confirmava a 

proposta integracionista, na tentativa de mascarar “os impactos deletérios que ela causava à 

organização dos grupos étnicos”.  

A definição utilizada na petição inicial da ACP para descrever “pacificação” se baseia 

no livro Os índios e a civilização: a integração das populações indígenas no Brasil moderno, 

de Darcy Ribeiro. No sentido de uma “evolução gradual”, estava também a ideia de “não-

interferência”, mas que muitas vezes era relativa, de acordo com a necessidade, que é o caso de 

situações percebidas como de “crises”, que eram postas em prova quando havia a “necessidade” 

de abertura de estradas ou de pistas de pouso (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 12). 

Nesse momento, era acionado o processo de “pacificação”, no qual eram priorizados os 

interesses do Estado brasileiro em detrimento dos direitos indígenas, que eram negociados para 

que fosse atendido o projeto desenvolvimentista. Quanto a essa questão, “em que pese o espírito 

humanitário de muitas pessoas que participaram desses processos, a ‘pacificação’ atendia, 

sobretudo, a uma orientação do Estado de abertura de fronteiras econômicas e normalização do 

mercado de terras”. O indígena, nesse caso, devia abandonar suas terras para que fossem 

atendidos os interesses econômicos estatais. Sob o manto da proposta integracionista, diversas 

violências foram validadas e praticadas, como as remoções forçadas e a invisibilização dos 

indígenas junto à sociedade regional. A “pacificação” era “oferecida” como uma opção, quando 

na verdade não havia opção. Na lógica estabelecida, era necessário que o indígena aceitasse a 

proposta de ser “pacificado”, mas, caso isso não ocorresse, “meios coercitivos eram adotados, 

provocando violências reais, momento em que as políticas de extermínio eram ativadas”. Na 

inicial, é feita a menção ao termo “obstáculo indígena”, discutido no primeiro capítulo desta 



 

 

64 
 

 

dissertação, expressão que aparece quando o dito “obstáculo” precisava ser “afastado em favor 

da execução de projetos nacionais” (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 13). 

Dentre as estratégias utilizadas, grupos de “pacificação” eram enviados com o objetivo 

de convencer os indígenas de que os não indígenas que buscavam contatá-los não lhes 

causariam nenhum dano. Desse modo, “os trabalhadores, recrutados junto à população local, 

eram orientados sobre a justiça e eficiência dos meios persuasórios”. Esse mesmo conjunto de 

estratégias foi aplicado contra o povo Waimiri Atroari. Desde a idealização da construção da 

BR-174, já havia planos de remover o povo do traçado da estrada. Os detalhes da “pacificação” 

do povo Waimiri Atroari serão apresentados no tópico referente ao cenário da construção da 

BR-174 e seus antecedentes (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 13). 

O processo de extermínio pode ser definido como “a faceta mais direta das violências 

praticadas, mas não era a política oficial que o Estado externava”. Predominava no discurso 

oficial a ideia de uma tutela e os princípios da “pacificação” na relação com os povos 

originários, “o que explica por que alguns documentos não buscam a pregação de práticas 

diretas de violência em situações iniciais de contato”. O extermínio não era adotado como 

discurso oficial, mas era acionado quando a “pacificação” não trazia as “soluções” almejadas 

pelo Estado brasileiro. No cerne do SPI e, posteriormente, FUNAI, estava a diretriz do ideal da 

“pacificação”. No entanto, “a prática de extermínio, contudo, apresentou-se frequentemente 

como um mecanismo subsidiário, velado, que constituía, junto à ‘pacificação’, uma mesma 

política, a ser acionada em momentos singulares, especialmente quando os trabalhos de 

‘pacificação’ não transcorriam da forma prevista” (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 

14). 

O que a ditadura representou para os povos indígenas foi o recrudescimento das práticas 

de graves violações dos direitos humanos, o que é reforçado pelo MPF quando afirma que “a 

ditadura civil-militar foi um período em que as práticas de extermínio se apresentaram de 

maneira acentuada” (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 14). No caso específico do povo 

Waimiri Atroari e do período em que se concentram os maiores ataques sofridos por eles, é 

possível observar a adoção de políticas mais severas, que permaneceram durante o processo de 

construção da estrada, bem como ao longo do período mencionado, com maior intensidade 

entre os anos de 1974 e 1976. Desde o início da construção, já estavam presentes as 

demonstrações de força por parte do 6º Batalhão de Engenharia e Construção (6º BEC). No 

entanto, até 1974 havia uma certa primazia da FUNAI no contato com os Waimiri Atroari, 

mesmo que à custa de uma certa divergência com os comandos militares, o que pode ser 

constatado nas documentações oficiais da época, assim como nos relatórios produzidos no 



 

 

65 
 

 

período. Ocorre uma reorientação durante o ano de 1974 que resultou na atuação direta e 

enfática do 1º Batalhão de Infantaria de Selva (1º BIS) no ano seguinte (BRASIL, ACP, 2017, 

Num. 2518053, p. 14-15). 

 Dessa maneira, é possível notar que, por mais que houvesse essa antecipação da FUNAI 

com a frente de atração e sua perspectiva de “pacificação” que partia da atração dos indígenas 

e tinha por objetivo a retirada deles do traçado da BR-174, ainda assim pairava “a adoção de 

medidas mais severas”, que foram acionadas ao primeiro sinal de resistência dos Waimiri 

Atroari. As duas visões não podem ser lidas como perspectivas muito diferentes, uma vez que 

a “pacificação” nada mais era que o estágio anterior ao extermínio. O processo de assimilação 

ou as remoções forçadas não foram menos violentos por não terem, em um primeiro momento, 

resultado no extermínio do povo. Desse modo, caso o povo não aceitasse os termos 

estabelecidos na “pacificação”, o modus operandi já estava definido, pois na coexistência das 

duas práticas os indígenas eram vistos: 

como seres inferiores e pretendiam integrá-los, no amor ou na dor, à comunhão 

nacional, a lógica do extermínio dos Kinja prevaleceu, sendo a “pacificação” – a 
submissão dos indígenas e de seu modo de vida tradicional aos desígnios 

desenvolvimentistas do Estado brasileiro – um processo que só pôde ocorrer 

efetivamente após a consumação das obras da estrada e o insucesso da resistência 

indígena (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 15). 

Com relação ao “insucesso da resistência indígena”, isso é relativo. Como será analisado 

a seguir, o povo Waimiri Atroari enfrentou a construção da BR-174. Esse enfrentamento sempre 

existiu, foi antecedido e coexistiram com o processo de “pacificação”, que ocorreu de 1967 a 

1970. Outros fatores, como a missão do Padre Calleri, de 1967 até 1968, também estiveram 

presentes nesse processo. A atuação da frente de atração é acionada, de 1969 a 1973, para 

acelerar as obras, seguindo a lógica do “custe o que custar”, que conduzia as políticas 

desenvolvimentistas. Com a chegada da obra à terra dos Waimiri Atroari, a política de 

extermínio passa a ser aplicada em um período que se estende de 1974 a 1976. O período foi 

marcado por um recrudescimento da violência, caracterizado pela atuação do 1º Batalhão de 

Infantaria de Selva (1º BIS) e pelo cenário de ataques, bombardeios e tiroteios. Esse longo 

período de violações, antes e durante a construção da BR-174, caminha para o seu fim com a 

inauguração da estrada até a finalização das obras, entre 1977 e 1983 (BRASIL, ACP, 2017). 

 

 



 

 

66 
 

 

2.2 – O genocídio do povo Waimiri Atroari na construção da BR-174 e o Exército 

brasileiro retratados na ACP de 2017 

 

Pais, mães e filhos mortos, aldeias destruídas pelo fogo e por bombas. Gente 

resistindo e famílias correndo pelos varadouros à procura de refúgio em aldeia 

amiga. A floresta rasgada e os rios ocupados por gente agressiva e inimiga. Esta foi 

a geografia política e social vivenciada pelo povo Kiña desde o início da construção 

da BR-174 em 1967 até sua inauguração em 1977 (BRASIL, 1° RCEV, 2012, p. 10). 

O contexto geográfico, político e social vivenciado pelos Waimiri Atroari durante a 

construção da BR-174 foi marcado por graves violações dos direitos humanos. Os ataques eram 

constantes e partiam da lógica desenvolvimentista e da orientação do governo militar. A 

destruição provocada proveniente dos ataques com fogo e bombas fazia parte desse projeto. Os 

Waimiri Atroari tiveram que conviver com a invasão de suas terras e com as seguidas violências.  

Quanto às etapas da construção da BR-174, seguindo a divisão estabelecida na inicial, 

é possível notar quatro etapas. De 1967 a 1970, a primeira fase, que seria do planejamento à 

decisão da construção da estrada, contando também com o “estabelecimento da estrutura e da 

estratégia de ‘pacificação’”, com o início das obras em 1968. De 1969 a 1973, a segunda fase, 

é possível notar o andamento da construção da estrada com a aproximação aos indígenas. De 

1974 a 1976, a terceira fase, que representa o período de “cruzamento do território dos Waimiri-

Atroari, a resistência Kinja, os postos da FUNAI) e o recrudescimento nos métodos de 

aproximação, com o aumento dos embates internos (FUNAI e Exército) e externos (atos de 

resistência contra os das atividades da frente de atração”. Enfim, de 1977 a 1983, a quarta e 

última fase, na qual é presente a inauguração da BR-174 e é possível notar os impactos sentidos 

imediatamente pelo povo Waimiri Atroari, até o levantamento e elaboração do censo referente 

à população deles, que contabilizou 323 indígenas (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 

15). 

Durante a construção da BR-174, em 1966, os contatos com o povo Waimiri Atroari 

ainda ocorriam com baixa frequência, mas, quando aconteciam, resultavam em mortes, como 

já foi apresentado. Gilberto Pinto Figueiredo Costa, sertanista, foi o responsável por liderar a 

frente de atração dos Waimiri Atroari na construção da BR-174. É importante citar o modo 

como os indígenas eram vistos e retratados. Em relatório de 19 de março do mesmo ano, o 

sertanista descreve que não havia sido possível realizar registros fotográficos do encontro, “pois 

ainda estão muito desconfiados, sendo temerário qualquer passo em falso”. No que se refere às 

descrições feitas em relatório de 1973, Gilberto Figueiredo escreve que se tratava de um povo 

“em estágio dos mais primitivos” e cita que eles viviam nus, os homens fazendo o uso de uma 



 

 

67 
 

 

espécie de cinta em torno na cintura, algo como “voltas sucessivas na cintura de cipó titica e 

um cordão que passa entre as pernas, amarrado ao cinto de cipó titica à frente e atraz (sic)”. 

Enquanto “as mulheres usavam uma tanga feita de caroços de bacaba, fruta natural da região, 

presos a um tecido de tucum tanga esta que se apresenta somente na parte dianteira, amarrada 

à cintura por um cordão de tucum” (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 08-09). 

Stephen G. Baines escreve, no artigo Cosmologias do Contato na Frente de Atração 

Waimiri-Atroari, sobre a operação de “pacificação” e realocação dos Waimiri Atroari que o 

sertanista Gilberto Figueiredo chefiou, a Frente de Atração Waimiri-Atroari - FAWA, “de 1970 

até sua morte no ataque contra o posto indígena Abonari, em dezembro de 1974”. Houve um 

plano de atração, chefiado pelo padre Calleri, em 1968, com sua equipe da Prelazia de Roraima 

que visava retirar os Waimiri Atroari da trajetória da construção da BR-174 e buscava “aldeá-

los nas cabeceiras do rio Alalaú” (BAINES, 2014, p. 02). Baines acrescenta que: 

Após a eliminação daquela equipe por um ataque indígena no final de 1968, o 

Delegado Regional da FUNAI, numa “Proposta de Convênio” ao DNER (29-04-70), 

manifesta seu plano de persistir a “... atrair e, sendo possível, deslocar esses índios 

ainda bravios da região cortada pela mencionada estrada”. Em 1970, o sertanista 

Gilberto Costa retomou os trabalhos de “atração”, com a recuperação do posto 

indígena Camanaú e a criação de outros postos: no rio Alalaú em 1971, o sub-posto 

Alalaú (destruído duas vezes pelos Waimiri-Atroari, posteriormente) e o de Abonari 

em 1972. O sertanista especificou que a FAWA “tem como principal objetivo realizar 

a atração dos grupos indígenas Waimiri-Atroari (...) acelerando seu processo de 

integração na sociedade nacional, assim como realizar trabalhos de apoio aos serviços 

da estrada (...) BR-174” (Relatório da FAWA, de 27-10-73), (BAINES, 2014, p. 02). 

 A primeira fase da construção da BR-174, de 1967 a 1970, em um contexto nacional, é 

marcada por atender aos “objetivos militares e econômicos”, assim como os projetos políticos. 

Dentro da organização do objetivo econômico, tem-se a “exploração de minérios na região, que 

já era buscada naquela década” e a “integração de diferentes regiões do país, o que se 

apresentava também como um objetivo militar-estratégico”. Na perspectiva política, a 

construção da BR-174 representava um processo de “integração com outros países da América 

do Sul e fortalecia os grupos da região”. Quanto aos impactos que a estrada representaria para 

o povo, “o Estado sabia da existência dos Waimiris e Atroaris e estava consciente de que deveria 

ser ativado o processo de ‘pacificação’ para viabilizá-lo.”39 Essa questão reforça o 

entendimento de que o Estado brasileiro tinha ciência da existência do povo e de quais práticas 

teria que adotar para que o objetivo de desenvolvimento nacional fosse alcançado. Na inicial, é 

descrito que, nesse primeiro momento, tendo em vista o cenário e a opinião pública 

 
39 Aqui é utilizada a nomenclatura “Waimiris e Atroaris” para se referir ao povo Waimiri Atroari. No entanto, como 

já mencionado, essa cisão parte de uma lógica geográfica que os separava em dois grupos. Essa divisão, à época, 

era adotada pelos não indígenas, mas não existia para o próprio povo. 



 

 

68 
 

 

internacional quanto às políticas indigenistas adotadas no Brasil, havia uma certa “atenção 

quanto a eventuais abusos e quanto à narrativa que se conferiria àquele processo de 

aproximação”.  Esse cenário se devia a alguns elementos, como as denúncias feitas no relatório 

Figueiredo, que reconhecia as políticas de extermínio executadas contra povos indígenas e 

também “a realização de uma comissão parlamentar de inquérito e a extinção do SPI, com a 

consequente criação da FUNAI”40 (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 16). 

 Como já foi citado, o povo Waimiri Atroari tinha tido poucos contatos com os não 

indígenas e o seu território seria cortado por uma estrada que atravessaria cerca de 120 

quilômetros. Mas existia um elemento que potencializava as consequências dessa aproximação: 

a pressa pela conclusão da obra. Mesmo que a “pacificação” ainda fosse a prática escolhida 

para a atração dos Waimiri Atroari, “não poderia atrapalhar o calendário pré-estabelecido”. 

Quanto a essa pressão pela finalização da obra, uma questão relevante é levantada na inicial, 

que era a “concretização de projetos econômicos para a região”, que podem ser caracterizados 

pelo interesse na exploração de minério. No cerne desse interesse, existia a empresa de 

construção civil Paranapanema, que, após descobrir em 1969 “a ocorrência de cassiterita na 

região e obteve direitos minerários de exploração de estanho em algumas áreas”. Foi criada 

então no mesmo ano, a empresa Mineração Taboca. A prioridade da mineradora em sua atuação 

era o aprofundamento da estrada, a fim de viabilizar o avanço da exploração de minérios. Já 

“em 1979, houve a primeira descoberta de cassiterita no território, gerando impactos 

permanentes sobre a vida dos Waimiri-Atroari” (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 16-

17).  

 A formação das equipes que eram responsáveis, de modo geral, pelas frentes de atração 

nos processos de “pacificação” comumente aplicados aos povos indígenas no período, possuía 

já um determinado roteiro. No contexto, as chamadas “turmas de pacificação” dispunham de 

um chefe, que detinha alguma experiência em relação ao restante da equipe, que eram, também, 

“geralmente compostas por indígenas ‘aculturados’ de etnias do mesmo tronco linguístico do 

grupo a ser ‘pacificado’, que serviam como guias e intérpretes”. Um abrigo provisório de posto 

de atração era instalado com proximidade aos meios de comunicação, como rios e estradas. 

Essa era uma das medidas iniciais. O intuito era que esse local fosse facilmente acessível aos 

indígenas, de modo que pudesse ser frequentado por eles. Estava prevista a plantação de uma 

roça para a equipe, com o objetivo de atrair os indígenas, assim como a construção de uma casa 

 
40 “Vários servidores haviam sido afastados em razão de denúncias por práticas abusivas com os indígenas e havia 

carência de quadros nas unidades do órgão indigenista” (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 16). 



 

 

69 
 

 

protegida. Na expectativa de que os indígenas passassem a vigiar a turma de atração, esta 

percorria as matas próximas e construía trilhas (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 17). 

  Por padrão, no primeiro contato, feito pela frente de atração, era esperada a “hostilidade 

aberta” por parte dos indígenas. Então a equipe responsável pela “pacificação” deveria se 

apresentar de forma “serena e pacífica”. No entanto, essa ação era acompanhada da 

demonstração de que a equipe estava armada, mas que não iria atacar os indígenas, sendo 

comum as demonstrações de força, que incluíam “disparar para o ar quando os indígenas se 

aproximavam da casa ou ameaçavam invadi-la”. Essa aproximação era repetida até se 

estabelecer uma relação de confiança. Mas, quando havia abusos dessa confiança estabelecida, 

podiam ocorrer atos de resistência por parte dos indígenas (BRASIL, ACP, 2017, Num. 

2518053, p. 17).  

 A construção da BR-174 tem seu início em 5 de setembro de 1967. Em um primeiro 

momento foi conduzida pelo Departamento Nacional de Estradas de Rodagem – DNER, sendo 

responsabilidade do órgão do estado do Amazonas, Departamento de Estradas de Rodagem – 

DER, a operação e também o contato com os indígenas.  

 A missão do padre Calleri, que ocorre de 1967 a 1968, “foi breve, porém é sempre 

lembrada pela forma trágica como se encerrou”. A missão tinha por objetivo a aproximação, o 

contato e posteriormente o aldeamento dos Waimiri Atroari. No entanto, na inicial é citado que 

“existem distintas versões sobre os reais interesses do Pe. Calleri, a potencial 

instrumentalização da missão pelo governo e empreendedores e, principalmente, o uso da morte 

de quase todos os seus integrantes para aumentar a pressão sobre o território indígena”. Eram 

descritos os planos do Padre Calleri para “pacificação” dos Waimiri Atroari, em documento 

produzido pela Prelazia de Roraima. Era pretendido “o contato com todos os grupos indígenas 

que ocupavam a região dos rios Alalaú, Jauaperi e Rio Branco até os limites com a Guiana 

Britânica”. Dentre esses planos, estava o objetivo de buscar “a amizade por meio do diálogo e 

tentaria o afastamento das residências dos indígenas da área total do movimento da BR-174”. 

Seriam então escolhidas zonas estratégicas para realizar o aldeamento dos indígenas, sendo 

essas áreas de grande trânsito, com o intuito de dificultar “eventuais tentativas de fuga para a 

área dos Wai-Wai, etnia com quem os Kinja possuíam relações”. Para que o grupo do Padre 

Calleri pudesse realizar essas ações, era solicitado que fossem suspensos os trabalhos com 

máquinas “e desmatamento na zona em questão, a cessação de qualquer outro movimento de 

atração dos indígenas e a autorização para que a prelazia pudesse orientar e disciplinar todo o 

movimento de relações com os índios, dentro e fora da área da BR-174”. Nesse momento, havia 



 

 

70 
 

 

discordâncias quanto à forma de atração entre o padre e a Funai (BRASIL, ACP, 2017, Num. 

2518053, p. 19-20). 

 É relatado que no começo da expedição do Padre Calleri havia otimismo quanto ao 

processo de “pacificação”. Registros de contato realizado via rádio em outubro de 1968 

expressam que o padre teria visto ubás (canoas) em um varadouro e ordenado disparo de tiros 

para o alto para mostrar para os indígenas que estavam lá. No dia 26 do mesmo mês, após a 

equipe ter percorrido quarenta quilômetros sem encontrar indígenas, o padre informa que teria 

conseguido acampar com eles na maloca e que havia ocorrido o “oferecimento de bananas e 

beijus pelos indígenas”. Calleri teria colocado dezenas deles para trabalhar na limpeza do mato 

e na construção de um barracão. Já em 31 de outubro de 1968, o padre demonstrava que a 

relação tinha rusgas. Quanto a isso, são citados na inicial os radiogramas do Padre Calleri nos 

quais ele teria dito que os “índios” “passavam com extrema facilidade do sorriso aos gestos 

mais violentos”. Ainda é descrito na inicial que “os índios haviam se surpreendido com aquela 

forma de aproximação e com determinadas rotinas e modos de trabalho”. Nesse momento, um 

dos membros, Álvaro Paulo da Silva, ou “Paulo Mineiro”, abandonou a expedição, por 

discordar dos procedimentos adotados. Por fim, existem algumas versões41 quanto ao ataque 

sofrido em novembro pela equipe (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 22). 

No final de 1968, a responsabilidade pela construção a BR-174 é assumida pelo 

Exército, por meio do 6º BEC. A partir desse momento, é criado um plano de trabalho com o 

intuito de ocupar a região e realizar a atração dos Waimiri Atroari. Estavam inclusos nesse 

plano o Departamento Nacional de Estradas e Rodagem (DNER), o Instituto de Terras 

(ITERAM), o Ministério da Aeronáutica e o Grupamento Especial de Fronteiras do Exército. 

Em um segundo momento, de 1969 a 1973, ocorre o que é definido na inicial como “a atuação 

da frente de atração e a aceleração das obras”. Com a morte do Padre Calleri, houve um 

arrefecimento nos contatos, que depois foram lentamente retomados. Houve também depois 

desse acontecimento a dispersão dos indígenas, que passaram a evitar “se dirigir ao Posto 

Camanaú, o único até então instalado”. Nesse cenário, Gilberto Figueiredo foi chamado de volta 

 
41 Quanto às versões sobre a morte do Padre Calleri, são apresentadas na inicial: “Uma das versões é do próprio 

‘Paulo Mineiro’, dissidente do grupo e sobrevivente no episódio. Segundo ele, os indígenas teriam reagido à 

proposta do padre de aproximação e contato em razão da postura do religioso, que não aceitava realizar trocas, 

limitando-se a realizar pagamentos pelo trabalho realizado. Havia uma orientação aos funcionários a não darem 

nada aos índios, nem mesmo mantimentos, ‘pois eles teriam que compreender que somos superiores e só eu posso 

premiá-los’” (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 22). “Em outra versão, exposta no livro ‘Massacre’, do 

padre Silvano Sabatini, sustenta-se que a expedição foi massacrada na manhã do dia 1º de novembro de 1968 em 

ataque comandado pelo próprio Paulo Mineiro. Este teria arregimentado um grupo de pessoas, entre elas indígenas 

(Waimiri-Atroari, Wai-Wai) e não indígenas, para matar os missionários. Sabatini sustenta que a operação foi 

concebida e coordenada, no local, por Claude Lewitt, um pastor estadunidense da Missão Evangélica da Amazônia, 

a MEVA, que teria interesses no garimpo local” (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 22). 



 

 

71 
 

 

para frente de atração, e o convênio entre DNER e o 6º BEC foi firmado, estabelecendo a 

responsabilidade da obra para o batalhão. Foi realizada entre os meses de junho e julho de 1969 

uma expedição no rio Camanaú. A partir desse momento, a constância das visitas dos indígenas 

ao posto aumentou, e sertanistas passaram a ir às malocas. Na inicial, é acrescentado que “o 

cronograma previa a inauguração da estrada (trecho Manaus-Caracaraí) no início de 1976. 

Desde o final de 1968, mapas eram divulgados na imprensa local com a frase: ‘Este traçado não 

pode mudar’” (SABATINI, Silvano. Massacre. São Paulo: CIMI, 1998, p. 102), (BRASIL, 

ACP, 2017, Num. 2518053, p. 22). 

José Porfírio Fontenele de Carvalho, indigenista e fundador do Programa Waimiri 

Atroari (PWA), autor do livro Waimiri Atroari: a história que ainda não foi contada, foi um 

importante aliado da causa indígena, em especial do povo Waimiri Atroari. Foi servidor da 

FUNAI e perseguido pela ditadura militar.  

Em 20 de março de 2014, teve seu depoimento colhido pelo Ministério Público Federal, 

na Procuradoria da República no Estado do Amazonas, referente ao Inquérito Civil Público nº 

1.13.000.001356/2012-07 que tinha por objeto “apurar a responsabilidade do Estado brasileiro 

pelas violações dos direitos do povo indígena Waimiri Atroari durante a construção da Rodovia 

BR-174”. No depoimento, Porfírio conta sobre sua entrada na Funai e o início de seus trabalhos 

com os Waimiri Atroari. Em dado momento, sobre a Frente de Atração Waimiri Atroari, ele 

afirma que foi constituída para “amansar, pacificar os índios” e que os servidores que faziam 

parte da FAWA tinham a perspectiva de “não forçar a barra para o contato” e de “manter os 

índios como estavam”. Nesse ponto, ele acrescenta que, no papel de indigenista, sendo o “mais 

letrado da turma”, era sua função participar “das expedições de contato, colher documentos, 

mapear a área” (BRASIL, MPF, 2014, p. 03). 

Sobre Gilberto Figueiredo, “[...] entrou como contínuo na FUNAI, era do SPI. Começou 

varrendo a sede da Funai. Foi realizando viagens. Ele veio de baixo. Ele dizia a mim que 

trabalhava com os Waimiri Atroari desde menino. Era considerado dentro do SPI como 

inspetor”, “[...] trabalhava na Frente de Atração mais ou menos desde a década de 1960”. 

Quanto ao governo ter decidido construir a BR-174, ligando Manaus a Caracaraí, ele descreve 

que, para a realização do projeto, “havia um empecilho, que eram os índios Waimiri Atroari, 

tidos como valentes e mais temidos da Amazônia. O Gilberto era contra a construção da estrada. 

Ninguém era consultado, havia apenas a informação” (BRASIL, MPF, 2014, p. 04). 

Sobre o padre Calleri, José Porfírio afirma que ele “encontrava dificuldades na 

expedição, a Funai determinou que os funcionários o acompanhassem, porém não obedeceram 

à ordem”. As tentativas realizadas pelo padre de aproximação não tiveram o apoio dos 



 

 

72 
 

 

servidores da Funai, principalmente por conta dos métodos empregados por ele. A 

contrariedade apresentada quanto aos procedimentos adotados parte do fato de que, segundo 

José Porfírio, “a nossa ideia era criar um ‘cinturão de segurança’, explicar aos índios o que era 

a estrada e afastá-los de lá. O padre queria pegar os índios para eles trabalharem lá, pensava 

nos índios como ‘mão-de-obra’”. Em menos de 30 dias, o padre morreu. Quanto à sua morte, 

Porfírio conclui: “Antes de morrer, um dia antes. o padre falou comigo e com Gilberto pelo 

rádio, e nos pediu desculpas, disse que ‘Deus o estava chamando’, disse que estávamos certos 

por termos aconselhado a não ir. No dia seguinte, houve o ataque ao padre” (BRASIL, MPF, 

2014, p. 05). 

Em seu depoimento, sobre o uso de armas no contato com os indígenas, ele ainda 

apresenta que:  

O contato com os indígenas, pela nossa equipe, era feito de forma diferente da do 

padre. Gilberto utilizava arma, com o que não concordava. Apesar disso, sei que ele 

nunca usava a arma. Os índios sequer davam a chance de sacar a arma, então para que 

seria necessária? Tínhamos essa discordância, mas com o maior carinho e respeito. 

Até hoje os índios, como Mario Parwe, Tomás, Elza, se lembram que eu nunca utilizei 

arma (BRASIL, MPF, 2014, p. 05). 

No contexto de 1973, como já foi citado anteriormente, o cenário de conflito entre os 

não indígenas e os indígenas ocorria com certa frequência, especialmente quando havia 

tentativas de contato e/ou “pacificação”. Por vezes, os Waimiri Atroari reagiam com ataques a 

postos de apoio quando se sentiam desrespeitados por mateiros, servidores, entre outros. Quanto 

ao caso de 1973, José Porfírio afirmou que: 

Isso vai mudar quando iniciou o serviço de desmatamento para a construção da BR. 

Isso ocorreu em 1973. Antes disso, a estrada ainda não havia chegado à região onde 

hoje se situa o Município de Presidente Figueiredo. 

Em 1973, um indivíduo chamado Maia, um mateiro, foi, com outros mateiros, a uma 

das aldeias que ficava às margens do Rio Alalaú. Ele teria levado revistas 

pornográficas, um aparelho de toca-discos e tentado fazer uma festa. Os homens não 

estavam na aldeia, apenas os homens. Estes, quando voltaram, saíram atrás desse 

indivíduo e foram até o posto que ficava ali próximo, na outra margem do rio. Nós, 

funcionários da FUNAI, denunciamos junto ao Exército. 

Os índios, dias depois, atacaram o nosso posto na região. Havia cinco pessoas no 

posto, escapou apenas um – Luis Apolinário – que vive aqui no Amazonas. Diante do 

ataque, montei um outro esquema para diminuir o contato: montamos o posto Alalaú 

I (na foz do rio), o posto Alalaú II (depois de onde hoje está o NAWA) e uma canoa 

ficava subindo e descendo o Rio Alalaú, com o objetivo de monitorar a área e avisar 

o posto quando os índios estivessem próximos (BRASIL, MPF, 2014, p. 08-09). 

Dessa maneira, após o ataque, José Porfírio e Gilberto Figueiredo solicitaram a 

suspensão dos trabalhos de construção da estrada. Porfírio relata que ambos foram 

pessoalmente fazer o pedido ao general Gentil, do Comando Militar da Amazônia. Ele também 



 

 

73 
 

 

declara que sua versão sobre a morte de Gilberto Figueiredo difere daquela geralmente contada. 

Porfírio afirma: 

Os índios foram ao posto com Maruaga, devem ter olhado sobre o que estava 

ocorrendo com o posto. Ao serem vistos os índios, os militares devem ter atirado sobre 

eles, os índios correram para o posto, o Exército teria vindo atrás. Ao chegar no posto 

e ver Gilberto, os índios podem ter pensado que ele os estava traindo e por isso podem 

tê-lo matado (MPF, 2014, p. 11). 

 José Porfírio acredita que tenha ocorrido uma armadilha por parte dos militares contra 

Gilberto Figueiredo, pela maneira que toda a situação foi acompanhada. Ele fala: “acredito que 

o Gilberto já sabia que havia sido feita uma armadilha para ele. Já havia dois inquéritos contra 

nós, pelo caso do Maia e pelo caso de um grupo de mateiros que não havia passado para uma 

triagem médica e que mandamos voltar” (BRASIL, MPF, 2014, p. 11-12). 

No período de 1974 a 1976 ocorre a consolidação da postura de confronto do Estado, 

caracterizada pela entrada na terra do povo Waimiri Atroari e implementação das políticas de 

extermínio. A parte que ligava Roraima à Venezuela já estava finalizada e havia sido 

inaugurada em fevereiro de 1973, mas o lado brasileiro tinha o trecho que faltava ser finalizado, 

que cortaria a terra dos Waimiri Atroari. O cenário era de tensão. Os acontecimentos anteriores 

destacavam as mortes de funcionários da frente de atração, ocorridas em outubro e novembro 

de 1974, além da “trágica morte do sertanista Gilberto Figueiredo, em dezembro do mesmo 

ano”. Quanto ao posicionamento adotado pelo Estado e à mudança de postura da “pacificação” 

para o extermínio, é descrito na inicial que: “Tais fatos foram decisivos para assegurar o 

predomínio de uma forma de trato com os indígenas que já vinha se consolidando e que já era 

objeto de discussões internas nos órgãos do Estado brasileiro. A balança passou a pender para 

a utilização do mecanismo subsidiário das práticas de extermínio”. Como já foi descrito 

anteriormente, a relação do Estado brasileiro com os povos indígenas era pautada na 

“pacificação” como antessala do extermínio, ainda mais quando as existências desses povos se 

opunham aos empreendimentos pretendidos (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 38). 

O major do Exército Balbino Manuel de Moraes Filho buscou a 1ª Delegacia da FUNAI 

em 7 de janeiro de 1974 para compartilhar a informação de que o 6º BEC “pretendia atravessar 

o igarapé Santo Antônio do Abonari e pedia apoio sobre como se comportar com os indígenas. 

A obra chegara a um ponto crucial”. No entanto, no mesmo ano Gilberto Figueiredo teria 

percebido que existia a tendência de os Waimiri Atroari mudarem o local de suas malocas para 

as cabeceiras dos rios, isso em consequência do avanço da construção da estrada, o que 

dificultaria diretamente as obras. Essa informação foi enviada à presidência da FUNAI por 

Gilberto Figueiredo em 16 de maio de 1974 no intuito de aumentar o tamanho da reserva. Nesse 



 

 

74 
 

 

período, havia cerca de seis malocas fora da reserva, sendo necessário o processo de ampliação. 

No entanto, a decisão da FUNAI foi interditar as áreas. O general Ismarth Araújo de Oliveira, 

presidente da FUNAI, encaminha “a minuta de exposição de motivos e decreto de interdição”, 

por meio do Ofício nº 302/PRES/74. A presidência afirmava, nos termos da inicial, “um 

processo de intensificação do desenvolvimento de integração à comunidade nacional em razão 

da estrada, com contatos entre os índios e os trabalhadores”. Ao mesmo tempo, o povo Waimiri 

Atroari era tratado no documento como hostil e que “apresentam séria resistência à sua 

pacificação em virtude de terem sofrido bastante com as invasões de suas áreas para a 

exploração de riquezas naturais, entre as quais se destacam balata e castanha”. No Ofício nº 

302/PRES/74, fazendo menção ao ato de resistência dos Waimiri Atroari ao subposto Alalaú, 

“o general apontava que os trabalhos haviam sofrido retrocesso em janeiro daquele ano em 

razão de ‘massacre’ no subposto Alalaú, onde 3 servidores da FUNAI haviam perdido a vida”. 

O militar ressaltava a que era necessário evitar novos “choques com os ‘civilizados’ que já 

trafegavam pela estrada, comprometendo a equipe da frente de atração” (Ofício nº 

302/PRES/74), (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 39). 

Ocorre no mês de junho de 1974 o início da entrada na área da reserva, executada pelo 

6º BEC, com a transposição do rio Santo Antônio do Abonari. Segundo a inicial, existia um 

acampamento de uma companhia do BEC em um local próximo, e outro, um pouco mais 

distante, destinado à equipe da FUNAI. O objetivo dessa separação era “que os indígenas 

fossem recebidos no acampamento da FUNAI, fora do ambiente de um acampamento militar”. 

Em seguida, é descrito que Gilberto Figueiredo teria destacado que a “agressividade” vinha dos 

Atroari, que vivam na região em que as obras estariam avançando, e não os Waimiri. 

Referenciando a carta4243 do general Gentil Nogueira Paes de 1983 na qual é mencionado que, 

em reunião com a equipe da FUNAI, Gilberto “confirmava sua teoria de que a agressividade se 

centrava na tribo Atroari, enquanto que os Waimiri eram mais cordatos e seu chefe, o cacique 

Maruaga, era seu amigo, com quem já havia convivido tanto em suas malocas, onde passava 

dias, como em Manaus, onde o havia levado para se tratar”. Em seguida, o general afirma que 

Gilberto achava que, por meio do seu contato com os Waimiri e em especial seu amigo 

Maruaga, teria a possibilidade de se aproximar dos Atroari e por consequência alcançar a 

pacificação deles. Aqui, mais uma vez, ocorre essa separação do povo em dois, de acordo com 

 
42  “Preservacionistas acusam governo de dizimar índios”. Carta do General Gentil Nogueira Paes entregue ao 

General Torres de Melo. Documento enviado pelo Comando Militar da Amazônia – CMA (Ofício nº 12- 

AAAJurd.SP/Cmdo CMA) para o MPF. 
43 “Anos mais tarde, ao rebater em 1983 uma matéria jornalística, o General Gentil Nogueira Paes fez uma carta 

em que abordou as razões que motivaram a elaboração do ofício” (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 40). 



 

 

75 
 

 

o contexto histórico, no entanto como já foi descrito anteriormente, segundo a própria inicial, 

essa separação entre Waimiri e Atroari não existia para os indígenas, uma vez que eram todos 

Kinja (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 40). 

 O trecho a seguir da carta do general Gentil Nogueira Paes guarda certo grau de 

contradição, pois é escrito que “também se procurava arranjar uma maneira de lhes mostrar que 

éramos seus amigos e que não queríamos lhes fazer qualquer mal, embora tivéssemos meios e 

poder para isso” e logo em seguida o seguinte trecho: “Se aparecessem no acampamento os 

Waimiri, (...) seriam convidados a assistir uma sessão de instrução da tropa”, reforçando o 

incentivo a essas demonstrações de força. Quando colocamos em perspectiva o Ofício nº 42-

E2-CONF, fica mais nítida a contradição da carta e também das instruções do próprio Ofício, 

que em teoria queria “lhes mostrar que éramos seus amigos e que não queríamos lhes fazer 

qualquer mal”, mas que também assumia a possibilidade de uso da força ao afirmar que 

“embora tivéssemos meios e poder para isso”. Eles só não tinham esse poder como também o 

utilizaram. Mais uma vez, é importante citar que a redução da população do povo Waimiri 

Atroari com a construção da BR-174 foi de 85%. O Decreto nº 74.403, de 26 de agosto de 1974, 

posteriormente alterado, mas com poucas mudanças, nº 75.310, de janeiro de 1975, estabelecia 

a “interdição de área contígua à reserva”. A partir do ato estava estabelecido o poder de 

“impedir ou restringir o ingresso, trânsito e a permanência, na área interditada, de pessoas ou 

grupos, cujas atividades fossem consideradas nocivas ou inconvenientes ao processo de atração 

e assistência aos índios (art. 2º)” por parte da FUNAI, sendo possível a Fundação se valer do 

poder de polícia (art. 1º, VIII, da Lei nº 5.371/67), assim como requerer “a cooperação das 

Forças Armadas e Auxiliares e da Polícia Federal, nos termos do art. 34 da Lei nº 6.001/73”. 

No entanto, é importante citar que essa interdição estabelecida no Decreto não assegurava mais 

território para os indígenas, sendo na verdade uma ferramenta para garantir a continuidade das 

obras, uma vez que conseguiria inviabilizar a presença externa, tornando restrito “o acesso de 

pessoas não-autorizadas e permitia o exercício da almejada ‘pacificação’” (BRASIL, ACP, 

2017, Num. 2518053, p. 40-41). 

 A partir de 1974 é inaugurado, nos termos da inicial, o período de “predomínio da 

política de extermínio”. Após o supracitado ato de resistência de 4 de outubro de 1974, “foi 

realizada uma reunião do Grupamento, do BEC e da FUNAI, e foram estabelecidas algumas 

medidas, como a proibição de que os elementos do Exército trabalhassem em pequenos grupos 

isolados, devendo ter o mínimo de 15 homens”. No dia 20 de novembro do mesmo ano, ocorreu 

outro ato de resistência dos indígenas, que resultou na morte de três funcionários da empreiteira, 



 

 

76 
 

 

sendo a primeira vez que trabalhadores da construção da BR-174 morreram (BRASIL, ACP, 

2017, Num. 2518053, p. 41). 

Em 21 de novembro de 1974, o dia seguinte, o Ofício nº 42-E2-CONF (ANEXO II) foi 

expedido, dando o tom mais explícito da violência estatal. O documento é assinado pelo general 

de brigada Gentil Nogueira Paes. O trecho inicial do documento apresenta: 

1. Em consequência da reunião realizada no KM 220 da BR 174, entre este e esse 

Comando, juntamente com o Sr. FRANCISCO MONT` ALVERNE PIRES, 

Delegado regional da FUNAI no Estado do Amazonas e SAUL CARVALHO 

LOPES, Diretor da Divisão Amazonia da FUNAI, e, considerando: 

- os últimos acontecimentos havidos na região do Rio ALALAÚ; 

- que os trabalhos de implantação da BR 174 não podem ser interrompidos; 

- que esses trabalhos devem ser realizados obedecendo todas medidas de segurança 

(BRASIL, Of. nº 42-E2-CONF, 1974). 

A primeira consideração cita os “acontecimentos na região do Rio ALALAÚ”, e faz 

referência ao ato de resistência realizado pelos indígenas no posto Alaláu II, em 4 de outubro 

de 1974, e ao ato do dia 20 de novembro de 1974. 

Já a segunda estabelece o tom tanto do ofício quanto do posicionamento do Estado 

brasileiro. Mesmo com os constantes confrontos gerados pela construção, a orientação era de 

que os trabalhos de implantação não poderiam ser interrompidos, e a construção da BR-174 

deveria continuar. 

A terceira apresenta controvérsia quando comparada com a segunda, pois é descrito 

“que esses trabalhos devem ser realizados obedecendo todas as medidas de segurança”. No 

entanto, a anterior estabelecia uma lógica de não interrupção. Ao aderir a essa lógica, o 

Comando estava aceitando todos os riscos de não interromper a construção sob nenhuma 

circunstância.  

Em seguida, no ofício, são apresentadas as determinações. No ofício, as determinações 

não são numeradas, mas, no intuito de privilegiar o bom entendimento, aqui serão numeradas. 

1º - o trabalho da Turma de Desmatamento Manual, a partir do RIO ALALAÚ, seja 

realizado em conjunto com a Turma de Limpeza e Destocamento e que ambas as 

Turmas possuam um só acampamento; 

2º - a Turma de Desmatamento Manual realize seus trabalhos / grupada e que esses 

grupos possuam, no mínimo, 15 homens; 

3º - a Turma do Desmatamento Manual seja sempre acompanhada por elementos 

especializados da FUNAI; 

4º - dentro das disponibilidades da FUNAI, sejam as demais / turmas acompanhadas 

por esses elementos especializados; 



 

 

77 
 

 

5º - sejam dadas instruções intensivas para que todas as turmas ou grupos que recebam 

visitas amigáveis dos índios, as considerem como um aviso de futuro ataque e que 

tomem as necessárias medidas para retrair ou receber reforços; 

6º - sejam distribuídos às turmas e grupos - foguetes e bombas do tipo “junino” - para 

afugentar os índios, devendo esses artifícios pirotécnicos serem utilizados com 

parcimônia, para que produzam resultados; 

7º - seja estabelecido no Destacamento Sul desse Batalhão um Grupo de Segurança, 

comandado por oficial, com efetivo a critério desse Cmdo e que tenha entre outras, as 

seguintes missões; 

8º - planejar e dar segurança às turmas de trabalho, com prioridade para as turmas 

mais destacadas a frente; 

9º - planejar e dar segurança nos deslocamentos motorizados que os oficiais e 

sargentos Chefes de Turma são obrigados a fazerem, por força de suas contribuições; 

10º - esse Grupo de Segurança seja devidamente instruído para, no caso de indícios 

de agressão, utilizar todos os meios de persuasão possíveis, só se valendo do uso da 

força nos casos legítima defesa própria ou de outrem; 

11º - esse Cmdo coloque, de início, homens à disposição da FUNAI para auxiliar o 

trabalho dos sertanistas e que, no futuro, forneça uma complementação de salário ao 

pessoal contratado pela FUNAI; 

12º - essa Cmdo, forneça todo o apoio solicitado pelos elementos especializados, da 

FUNAI, apoio esse em brindes, gêneros alimentícios, material para construção do 

Postos, alojamentos e deslocamentos necessários; 

13º - esse Cmdo, caso haja visitas dos índios, realize pequenas demonstrações de 

força, mostrando aos mesmos os efeitos de uma rajada de metralhadora, de granadas 

defensivas e da destruição pelo uso de dinamite; 

14º - sejam os acampamentos protegidos com cercas de 8 fios de arame farpado, e 

que, entre a cerca e a mata, haja uma área de terreno limpo (desmatado), com no 

mínimo 6m de largura, envolvendo todo acampamento (BRASIL, Of. nº 42-E2-

CONF, 1974). 

A quinta determinação estabelece instrução de hostilidade ao declarar que, ao receber 

“visitas amigáveis dos índios, as considerem como um aviso de futuro ataque e que tomem as 

necessárias medidas para retrair ou receber reforços”. A política de extermínio estava sendo 

fortalecida e apoiada diretamente. As “necessárias medidas para retrair” os indígenas estavam 

sendo indicadas de forma expressa (BRASIL, Of. nº 42-E2-CONF, 1974). 

Já a sexta determinação, que inicia com a instrução de distribuição às turmas e grupos 

de foguetes e bombas do tipo “junino”, com o intuito descrito e explícito de “afugentar os 

índios”, corrobora o tom de violência estatal vivenciada pelos Waimiri Atroari durante a 

ditadura militar. Ao fim da determinação, é estabelecido que “devem esses artifícios 

pirotécnicos serem utilizados com parcimônia”, e conclui que essa orientação se deve ao 

objetivo de “que produzam resultados”. A orientação não parte de uma noção de parcimônia 

com o intuito de mitigar os danos que os indígenas poderiam sofrer, mas sim se estabelece como 



 

 

78 
 

 

uma estratégia para que os resultados esperados, ou seja, o afastamento dos Waimiri Atroari da 

rota da construção, fossem alcançados.  

A décima determinação, que descreve de maneira mais explícita o posicionamento do 

Estado brasileiro, instrui o Grupo de Segurança que, no caso de indícios de agressão, seja feito 

o uso de “todos os meios de persuasão possíveis”. Mais uma vez, é possível reforçar a existência 

do embate entre os “problemas” que, para eles, os indígenas representavam, e as “soluções” 

propostas, que, por padrão, se consolidavam em graves violações dos direitos humanos. 

O ofício conclui com o seguinte trecho:  

3. Informo outrossim que, fica estabelecido, que o relacionamento com vista à 

pacificação dos índios é a cargo da FUNAI, a quem estamos solicitando medidas que 

precedam e acompanhem os trabalhos de implantação da rodovia (BRASIL, Of. nº 

42-E2-CONF, 1974). 

 O que fica estabelecido a partir desse ofício é a indicação por parte do Exército brasileiro 

de assumir “plenamente o comando das operações”. Nesse momento, a relação existente da 

frente de atração com o Exército já era “bastante tensa e contraditória”, mas passaria a ter um 

novo estágio, “com uma hierarquização das atribuições e uma posição mais subalterna dos 

sertanistas e da FUNAI”. O processo de “pacificação” não seria mais a postura adotada pelo 

Estado no que tange a retiradas dos Waimiri Atroari da rota da construção da BR-174. A partir 

desse ponto, seriam adotadas estratégias praticamente apenas militares. Importante citar que “a 

fase anterior fora marcada pelo tradicional projeto de ‘pacificação’, com impactos nos modos 

de vida daquele povo, desestruturação étnica, separação de aldeias, deslocamentos do território, 

epidemias, doenças e enfrentamentos desproporcionais”. Os processos de “pacificação” 

guardavam alto grau de violação contra os povos indígenas. O objetivo de assimilação resultava 

em etnocídio44. Os impactos eram sentidos em vários âmbitos da vida dos povos que sofriam 

interferência das missões de “pacificação”. A destruição étnica se dava a partir da “destruição 

sistemática dos modos de vida e pensamento”. Os deslocamentos atendiam às demandas de 

retirada do povo do traçado da construção da BR e impactavam suas estruturas: social, política 

 
44 “Luísa Pontes Molina, em seu texto ‘As encruzilhadas das demarcações de TIs: ‘interesse nacional’, etnocídio 

e genocídio’, apresenta a relação entre os conceitos de genocídio e de etnocídio. Ambos são termos que podem ser 

utilizados para explicar as violências estatais cometidas contra os povos indígenas (MOLINA, 2018, p. 391). De 

modo breve, podemos apresentar a definição que Molina traz de Pierre Clastres: ‘O etnocídio, portanto, é a 

destruição sistemática dos modos de vida e pensamento de povos diferentes daqueles que empreenderam essa 

destruição. Em suma, o genocídio assassina os povos em seu corpo, o etnocídio os mata em seu espírito. Em ambos 

os casos, trata-se sempre da morte, mas de uma morte diferente: a supressão física e imediata não é a opressão 

cultural com efeitos longamente adiados, segundo a capacidade de resistência da minoria oprimida’ (CLASTRES, 

2011, p. 78-79 apud MOLINA, 2018, p. 398, Ênfases acrescentadas)” (PEREIRA, 2022, p. 18). 



 

 

79 
 

 

e cultural, uma vez que seus locais sagrados45, aldeias, roçados e cemitérios eram 

desrespeitados e atravessados por máquinas que fariam o desmatamento e, em seguida, pela 

obra em si. As epidemias e doenças e os enfrentamentos desproporcionais ocorriam por conta 

desse contato forçado (CLASTRES, 2011, p. 78-79), (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 

46). Na inicial é relativizado que no processo de “pacificação”: 

[...] havia a preocupação, a priori, de ao menos preservar as vidas dos indígenas e os 

impactos de uma “aculturação acelerada”, com a adoção de diretrizes básicas acerca 

da forma como lidar com a hostilidade dos Kinja e as medidas necessárias para 

conquistar sua confiança, mediante atos concretos em que se deixa claro para os 

indígenas que a frente tem armas, para mostrar sua força, porém não vai utilizá-las. O 

disparo para o ar era a medida extrema em casos de aproximação ou ataques 

iminentes. Buscava-se a confiança a qualquer custo, com base no lema rondoniano de 

“morrer, se preciso for; matar, nunca” (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 46). 

 Em relação a postura oficial adotada pelo Estado a partir do momento de expedição do 

ofício, existe a opção por uma estratégia distinta da anterior. Na qual, segundo a inicial, “não 

existe qualquer preocupação com a sobrevivência dos indígenas ou com a possibilidade de 

convivência pacífica”. O que é reforçado é a “presunção de estágio acentuado de conflito e de 

que os indígenas são um obstáculo46 a ser superado com maior rapidez e sem qualquer tipo de 

contato amistoso”. O estágio acentuado de conflito é enfatizado no trecho do ofício: “visitas 

amigáveis dos índios, as considerem como um aviso de futuro ataque e que tomem as 

necessárias medidas para retrair ou receber reforços”, reforçando o clima de predisposição de 

uma postura violenta contra os indígenas. De maneira que, para inicial, se estabelece por conta 

“dos ataques até então ocorridos, a necessidade de continuidade das obras, a impossibilidade 

de interrupção da construção da estrada e a necessidade de implementação de todas as medidas 

de segurança cabíveis [...]” constituem então “[...] os fundamentos de uma intervenção que 

inverte a máxima rondoniana e indica um novo lema: ‘matar, se preciso for; morrer, nunca’” 

(BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 46-47). 

Se estivessem sendo buscados mecanismos idênticos aos da “pacificação”, a ênfase 

nesses “meios persuasórios” seria desnecessária. A desnecessidade de 

acompanhamento obrigatório da FUNAI em relação a turmas distintas das de 

desmatamento manual é um ponto que indica a ocupação da área por atores que 

estariam baseados naquelas orientações (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 47). 

 
45 Quanto a essa questão do desrespeito aos locais sagrados para o povo Waimiri Atroari, no terceiro capítulo serão 

discutidas as medidas de reparação adotadas pelo Estado brasileiro, no âmbito da Ação Civil Pública, para a 

identificação e o plaqueamento desses locais. 
46 A questão de os povos indígenas serem tratados pelas forças estatais como um “obstáculo” a ser superado será 

discutida no terceiro capítulo. 



 

 

80 
 

 

 A décima instrução, que indica: “utilizar todos os meios de persuasão possíveis”, 

corrobora a compreensão de que buscavam a execução do projeto em detrimento de qualquer 

outra questão. A base comum entre várias das determinações “contém essa premissa e aponta 

para a concretização da ideologia de guerra ‘justa’ contra os Kinja”. Dessa maneira, “a 

segurança, a continuidade da obra e os acontecimentos recentes eram tidos como a justificativa 

para qualquer enfrentamento ante o mero sinal de presença dos indígenas” (BRASIL, ACP, 

2017, Num. 2518053, p. 47). 

O que estava sendo validado era a determinação do uso de todo tipo de ferramentas que 

viabilizassem a obra, mesmo que isso acarretasse na morte dos Waimiri Atroari. Os indígenas 

eram tratados como inimigos declarados – aqui é importante perceber que esse espaço de 

“inimigo” foi por muitas vezes imposto a eles e utilizado como argumento para as graves 

violações dos direitos humanos – e que estariam sempre prontos para atacar os militares e os 

trabalhadores da obra. Isso funcionava como força motriz para validar o clima de hostilidade 

que estava sendo assumido pelo Exército. Por estarem sendo tratados como inimigos que 

podiam atacar a qualquer momento, gerava-se a justificativa fabricada que o Estado buscava. 

Na inicial, é definido que “estas orientações materializaram uma guinada na forma de atração 

e ‘pacificação’, legitimando qualquer ato violento por parte dos agentes do Estado como forma 

de resposta aos eventos antes ocorridos destinada a garantir a continuidade da obra”. Estava 

sendo implementada uma lógica de “legítima defesa permanente”, na qual o Estado assumia o 

risco e as consequências de um eventual contato, adotando uma posição de constante 

desconfiança diante de qualquer aproximação dos indígenas, mesmo que supostamente 

amigável. O que estava sendo validado era a adoção de ações que viabilizassem a realização do 

objetivo do Estado, que era liberar a rota da construção da estrada. Nesse ínterim, os meios 

violentos que fossem encontrados para facilitar a realização do objetivo, seriam legitimados por 

essa prévia justificativa. O estado de alerta dos envolvidos a uma possível aproximação dos 

Waimiri Atroari representa a incongruência das ações realizadas e validadas, pois o que estava 

sendo debatido eram as respostas a serem tomadas mediante um possível contato com o povo, 

em seu próprio território (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 47-48). 

No jornal O Globo de 03 de dezembro de 1974, a reportagem Exército ajudará a FUNAI 

a pacificar os waimiri-atroari (ANEXO III) descrevia que: 

O II Grupamento de Engenharia do Exército e o Comando Militar da Amazonia 

trabalharão em conjunto com a FUNAI na pacificação dos waimiri-atroari, para evitar 

novos ataques como os ocorridos recentemente, que resultaram na morte de nove 

pessoas nos últimos três meses.  



 

 

81 
 

 

O assunto foi tratado em Manaus na semana passada entre os comandantes das 

unidades militares e o presidente da FUNAI, General Ismarth de Oliveira. Em Brasília 

o general disse que somente 60 guerreiros atroari se opõem à construção da Rodovia 

Manaus-Caracaraí, que cortará suas terras (O GLOBO, 03/12/1974). 

O intuito de “evitar novos ataques” justificava as ações tomadas pelo Exército brasileiro 

quanto às estratégias que seriam adotadas para a continuidade da construção. Os “ataques” 

realizados pelos indígenas e as nove mortes eram enfatizados na mídia, a fim de corroborar o 

argumento de que o Exército firmar parceira com a FUNAI para “pacificação” dos Waimiri 

Atroari era o melhor caminho para mitigar mortes e ataques.  

 No tópico seguinte da reportagem, intitulado Influência, é apresentado que: 

Explicou que os waimiri, localizados perto dos postos Cananau e Santo Antonio do 

Abonari, estão sob a influência direta do cacique Maruaga, que mantém boas relações 

com os brancos através do sertanista Gilberto Pinto. 

Mas até hoje sertanistas e antropólogos da FUNAI não conseguiram identificar 

características específicas dos dois grupos — waimiri e atroari que se uniram no 

passado para se defenderem dos brancos. 

Segundo um experiente sertanista, a maior parte das ações guerreiras são de iniciativa 

dos waimiri que as atribuem aos atroari. Como a FUNAI não distingue um grupo do 

outro, os índios sentem-se protegidos de vingança (O GLOBO, 03/12/1974)47. 

 Importante notar a forma que a mídia retratava os Waimiri Atroari em suas reportagens. 

A notícia48 mostra que o discurso corrente era o de que os indígenas eram violentos e que a 

única solução seria o trabalho conjunto dos militares para solucionar o problema. Em nenhum 

momento na reportagem a construção é relativizada, quando à sua necessidade ou aos impactos 

na vida do povo que teria seu território cortado pela obra. A lógica estabelecida era a de que 

“os trabalhos de implantação da BR 174 não podem ser interrompidos” (BRASIL, Of. nº 42-

E2-CONF, 1974). A distinção geográfica e, por consequência, a criação de uma separação de 

um povo em dois, que se estabeleceria entre Waimiri e Atroari, aparece novamente nesta 

reportagem.  

 
47 O mesmo sertanista disse que os últimos massacres foram comandados pelo chefe Comprido, tido como “braço 

direito” de Maruaga, pois era seu genro. 
48 Segundo Ismarth de Oliveira, o Exército se prontificou a distribuir brindes aos índios e a pagar funcionários que 

reforcem a quadro de pessoal da FUNAI, desfalcado nitidamente com desistências causados pelo medo nos 

waimiri-atroari e por salários mais vantajosos oferecidos por empreiteiros da Manaus-Caracaraí. 

O Posto de Alalaú – onde já morreram sete funcionários da FUNAI e a esposa de um deles – só voltará a funcionar 

quando houver possibilidade de se manter, ali, no mínimo 15 pessoas permanentemente. 

Isto, segundo o Presidente da FUNAI, deverá ocorrer em janeiro, quando o salário dos trabalhadores braçais da 

FUNAI será de Cr$ 730,00, representando mais que uma duplicação, em relação ao que é pago agora, que 

corresponde ao salário mínimo regional. 

Adiantou que breve estará regularizado o seguro de vida para os funcionários do órgão, cujas famílias passarão a 

receber Cr$ 50 mil, em caso de morto em serviço. 

– Não constitui nenhum atrativo para o funcionário, mas representa segurança para a família – acrescentou Ismarth 

de Oliveira (O GLOBO, 03/12/1974). 



 

 

82 
 

 

 Anos depois, em 1983, na carta já citada do general Gentil Nogueira Paes, foi descrito, 

no contexto do Ofício nº 42-E2-CONF, nas palavras de Paes, que, após o “terceiro ataque, já 

havendo, salvo engano, a perda de 13 homens da FUNAI e 3 do empreiteiro André”, teria sido 

“desfeita a ilusão da amizade dos Waimiri”. Ele cita que “redobramos o sistema de segurança 

nos acampamentos, nos canteiros de trabalho e nos deslocamentos dentro da reserva, com a 

ideia dominante de, ostensivamente, mostrar nossa força com o fim exclusivo de desencorajá-

los a novos ataques e nos mantermos sempre abertos aos contatos amistosos”. O general 

conclui, a partir dessa descrição, que a estratégia adotada teria sido “bem sucedida”. Ele segue 

descrevendo que em um momento inicial os indígenas desapareceram na mata por um período 

longo (PAES, 1983). 

Em um trecho da carta, o general escreve que:  

Foi uma luta dura, de homens cujo silencioso heroísmo não merecia ser agora 

injuriado. […] Realmente a estrada foi construída sem a morte violenta de um só índio 

e eu tenho imenso orgulho disso. O que se disser em contrário é pura invencionice, 

má informação ou intenção deliberada de distorcer os fatos para denegrir o Exército 

ou a FUNAI, ou os dois e, com toda certeza, no intuito contestatório de ferir o governo 

(PAES, 1983). 

A narrativa presente na carta do general coincide com o discurso oficial, de que, após a 

morte de Gilberto Figueiredo, em 28 de dezembro de 1974, os indígenas haviam desaparecido 

por um longo período. Os “contatos amistosos” só viriam voltar a ocorrer após a construção da 

estrada estar praticamente concluída. No entanto, não houve esclarecimento oficial sobre a 

“atuação estatal no contato com os indígenas durante a aplicação dessas novas determinações, 

justamente no momento em que a maior parte das violações ocorreu” (BRASIL, ACP, 2017, 

Num. 2518053, p. 49). 

Quanto ao que foi descrito pelos indígenas, referente a esse período, em História da 

construção da estrada, de Dawna Elson e Wanaby Raimundo, é relatado que os Waimiri 

Atroari ouviam barulhos de espingardas e bombas durante a noite, o que causava grande medo 

entre eles. A partir desses barulhos, é descrito que os Waimiri Atroari resolveram “então ir até 

o local da construção da estrada. Lá vimos uma coisa muita grande (o que hoje conhecemos 

como trator) deixado sem ninguém numa clareira. Com tanta raiva decidimos amarrar o trator 

com cipó. Os kinja disseram – ‘Amarre-o. Não podemos deixar que ele continue destruindo 

nossa terra’” (DAWNA; WANABY, 2017). A descrição dessa interação dos Waimiri Atroari 

conclui da seguinte forma:  

Aquele trator estava parado e parecia estar descansando. Também quebramos os dois 

faróis. Amarramos ele nos pneus e no volante. Hoje em dia conheço onde fica o tanque 



 

 

83 
 

 

de diesel e digo – ‘Puxa! Se a gente soubesse que tinha o diesel tínhamos tacado fogo 

nele. Teríamos dito – Queime tudo!’ (DAWNA; WANABY, 2017) 

  

A partir da morte de Gilberto, a narrativa implementada pelo Estado rompia com 

qualquer possibilidade de “integração pacífica”. Os Waimiri Atroari passaram a ser tratados 

como “hostis”, e o Conselho Indigenista Missionário (Cimi) criticava abertamente a política 

adotada. No entanto, a orientação de não interrupção da construção da BR era mantida. O uso 

das aspas para “integração pacífica” é justificado, pois quaisquer mecanismos ou estratégias 

utilizadas para a “pacificação” com o objetivo de integrar os Waimiri Atroari perpassariam por 

violações (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 51-52). 

Nesse contexto, ocorreu o recuo dos trabalhadores da construção, simultaneamente às 

ações permanentes do Exército na região, liderada pelo 1º Batalhão de Infantaria de Selva (1º 

BIS), unidade com função de combate. As finalidades desse agrupamento não envolviam a 

realização de obras de engenharia e construção, mas sim atividades de proteção e ação. O 

batalhão criado em 1915, tem por lema “Nossa baioneta diz a última palavra”49. O batalhão, 

“forneceu quadros de pessoal e material para a criação de diversas Organizações Militares e 

Pelotões Especiais de Fronteira na Amazônia, por isso é conhecido como ‘Célula-Mater da 

Infantaria de Selva’”. Das ações destacadas do batalhão, estão as realizadas no médio e baixo 

Amazonas, assim como as no meio do Norte e Nordeste, objetivando a “garantia da lei e da 

ordem”. Quanto a esse objetivo do batalhão, o MPF apresenta que “a lei, no caso, era a 

determinação de construção da estrada; a ordem, a retirada dos indígenas daquele local, fazendo 

cessar a resistência dos Kinja” (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 54-55). 

 Durante a ditadura, os militares e grande parte dos agentes públicos costumavam negar 

qualquer forma de orientação para a morte de indígenas. Eles nem sequer admitiam a ocorrência 

de mortes pontuais em função dos conflitos. No entanto, José Apoena Soares de Meireles, chefe 

da frente que substituiu Sebastião Amâncio da Costa, foi uma das vozes dissonantes. No 

relatório de 20 de maio de 197550, direcionado ao presidente da FUNAI, Sebastião Amâncio da 

Costa afirmava que os indígenas haviam tombado e sido esquecidos.  Ele declarou que, mesmo 

em meio a muitos “tome cuidado”, resolveu partir em direção à área e passou a tomar 

conhecimento da verdade sobre os fatos que ocorriam no período. Ainda testemunhou que 

“infelizmente nós só falamos dos nossos mortos, os índios que tombaram no silêncio da mata 

 
49 BRASIL. Exército brasileiro. 1º Batalhão de Infantaria de Selva. Disponível em: https://1bis.eb.mil.br. Acesso 

em: 2 mar. 2025.  
50 Relatório de José Apoena Soares de Meireles, de 20 de maio de 1975. 

https://1bis.eb.mil.br/


 

 

84 
 

 

foram sutilmente enterrados e esquecidos no espaço e no tempo. A mata não fala pela voz dos 

‘civilizados’, ela vê, escuta e cala, mas infelizmente não esconde os que nela estão enterrados”. 

Esse período também é marcado pela vilanização e pelo processo de construção da imagem dos 

Waimiri Atroari como “inimigos violentos”. Quanto a isso, Costa afirmou: “Índios bandoleiros, 

maus, perversos, dignos de um Gen. Cluster, assim são hoje vistos os Waimiri-Atroari”. Essa 

construção de imagem partia do interesse de justificar publicamente os ataques e as invasões 

violentas realizadas contra o povo. Fato que o chefe da frente reconhece e direciona ao 

presidente da FUNAI, ao expressar: “Mas a verdade, Sr. Presidente, é que nós os tornamos 

assim aos olhos da opinião pública para justificarmos uma série de erros no método 

estruturacional(sic) de atuação adotado nesta área pela FUNAI” (Relatório de José Apoena 

Soares de Meireles, de 20 de maio de 1975), (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 65). 

Após a chegada dos anos 2000, militares que estavam envolvidos na ação passaram a 

admitir a ocorrência das mortes indígenas. Como foi o caso de Mont'alverne Pires, delegado da 

FUNAI à época dos fatos, que, em entrevista a Rubens Valente, para o livro Os fuzis e as 

flechas: história de sangue e resistência indígena na ditadura, confirmou os efeitos do 

deslocamento de tropas do BIS para a região. Quando questionado por Valente se o Exército 

havia feito uma entrada mais “pesada” na terra, o ex-delegado respondeu: “Foi. Mas tinha que 

ser, né? Senão os índios fechavam a estrada. Tinha que aumentar [a presença militar] para dar 

segurança. Porque a FUNAI não dava mais segurança. O homem que dava a segurança era o 

Gilberto, era o homem que conversava com os tuxauas51” (VALENTE, 2017, p. 161).  

Também em entrevista a Valente, o coronel Lauro Augusto Andrade Pastor Almeida, 

que foi o chefe do Estado-maior do GEC entre os anos de 1976 e 1978, afirmou a existência de 

uma divisão explícita entre o 6º BEC e o 1º BIS. Enquanto o 6º Batalhão de Engenharia e 

Construção era responsável pela obra, o 1º Batalhão de Infantaria de Selva tinha a função de 

garantir a segurança do perímetro estabelecido. O coronel reconheceu que ocorreram 

“entreveros”, mas que, por conta de os indígenas não abandonarem os corpos, não era possível 

realizar uma contabilização dos mortos. Quanto a isso, ele afirmou: “A gente sabia que tinha 

havido entrevero. Mas o que acontecia? Quando acontecia alguma coisa com um índio, 

imediatamente eles [índios] retiravam... Eles não deixavam o corpo. Não tinha como 

contabilizar, entendeu? Não havia como contabilizar porque o índio não abandona o corpo. 

Então a gente não sabia se tinha cara ferido, se tinha cara morto” (VALENTE, 2017, p. 172), 

(BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 66). Essa justificativa apresentada pelo coronel tem 

 
51 Ainda que não seja um termo utilizado pelos Waimiri Atroari, a expressão empregada pelo ex-delegado remete 

à figura de caciques ou lideranças indígenas. 



 

 

85 
 

 

apenas a função de tentar eximir o Exército brasileiro da responsabilidade pelas graves 

violações cometidas contra os povos indígenas. Do mesmo modo, a alegação de que não foi 

possível realizar um levantamento dos indígenas mortos durante a construção revela a ausência 

de vontade política, pois, caso houvesse interesse, esse levantamento teria sido feito. 

As declarações e o reconhecimento por parte dos agentes reforçam a necessidade de 

reparação, uma vez que negar a atuação do Estado brasileiro no genocídio do povo Waimiri 

Atroari configura uma ação contrafactual. O ensejo de responsabilização do Estado se 

estabelece a partir da noção da ocorrência das graves violações. O processo da construção e sua 

posterior inauguração, assim como uso da BR-174, visavam também à facilitação do acesso do 

capital privado à terra indígena. Isso contribui para evidenciar por que o Estado brasileiro não 

poupou esforços para concluir a obra. 

No período de 1977 e 1983, ocorrem a inauguração da estrada e os impactos imediatos 

para o povo Waimiri Atroari após a construção. A inauguração oficial ocorreu em 6 de abril de 

1977. A Portaria nº 378/1977 constituiu um subgrupo com o objetivo de sobrevoar a área 

Waimiri Atroari, para que fosse possível realizar o levantamento das malocas do povo, assim 

como realizar a verificação aérea para identificação de possíveis invasões. O subgrupo realizou 

os sobrevoos na área no período de 13 a 19 de agosto de 1977, margeando os rios e seus 

igarapés. No período já haviam sido abertas treze clareiras de aproximadamente 80 x 80 metros 

pela Eletronorte, com o intuito de realizar as pesquisas para a área de inundação da barragem 

da usina hidrelétrica de Balbina, que, posteriormente, seria construída no rio Uatumã (BRASIL, 

ACP, 2017, Num. 2518053, p. 69-70).   

Nesse contexto, o processo de “pacificação” ainda não havia sido concluído, pois no 

mesmo relatório é mencionada a necessidade de alterar a delimitação do território, ao se 

ressaltar que, quando ocorria o contato com os indígenas, existia a dificuldade da comunicação, 

por não saberem a língua deles. Ainda havia duas malocas, nas cabeceiras do Rio Santo Antonio 

do Abonari, que estavam muito próximas da linha divisória da então reserva. Uma parte da área 

que ficava fora da reserva era reconhecidamente território dos Waimiri Atroari, pois destinava-

se à caça. Foi então, em 5 de julho de 1978, que foi editada a Portaria nº 511, que reconheceu 

as terras de ocupação do povo Waimiri Atroari (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 69-

70).  

 Quanto à mineração, o grupo Paranapanema, que possuía os direitos de exploração de 

minérios na região, tinha estabelecido em 1969, a empresa Mineração Taboca. A atuação da 

empresa dependia da finalização da estrada, ponto que reforça a existência do interesse público 

e privado na construção da BR-174. Com o fim das obras em 1979, passaram a ser descobertas 



 

 

86 
 

 

evidências da existência de cassiterita no rio Pitinga. Posteriormente, foi implantada a Mina de 

Pitinga. A partir de então, autorizou-se a pesquisa para a exploração de cassiterita no vale do 

rio Uatumã. Na década de 1980, cerca de três mil funcionários foram deslocados para atuar na 

região, que, segundo Baines, abrigaria a maior mina de cassiterita do mundo. A atividade de 

exploração mineral passou, então, a atingir uma porção significativa do território do povo 

Waimiri Atroari (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 71), (BAINES, 1990, p.98). 

 O primeiro processo de alfabetização em sua língua materna realizado na aldeia Yawará 

– Sul de Roraima com os Waimiri Atroari foi desenvolvido pelos professores Egydio Schwade 

e Doroti Alice Müller Schwade entre fevereiro de 1985 e dezembro de 1986 (BRASIL, 1º 

RCEV, 2012, p. 02). Segundo o 1º RCEV, a partir de agosto de 1985, os professores passaram 

a utilizar um processo de alfabetização baseado no método Paulo Freire, no qual eram utilizados 

desenhos feitos pelos indígenas. O ANEXO IV é um desses desenhos, de Olindo Panaxi. O 

desenho possui a descrição: “Homens com fuzil, bomba [maxi] e escondidos”. Ele foi 

produzido na Escola Yawará, em 25 de maio de 1986, e tem anotações de aula de Egydio 

Schwade no verso. Olindo Panaxi, que vivia em uma aldeia do Baixo Alalaú na época, desenhou 

e descreveu aos professores Egydio e Doroti o que aconteceu com seu pai, mãe, irmãos, parentes 

e amigos (BRASIL, 1º RCEV, 2012, p. 07). 

Antigamente não tinha doença. Kiña estava com saúde. Olha civilizado aí! Olha 

civilizado ali! Lá! Acolá! Civilizado escondido atrás do toco-de-pau! Civilizado 

matou com bomba. 

Civilizado matou Sere. 

Civilizado matou Podanî. 

Civilizado matou Mani. 

Civilizado matou Akamamî. 

Civilizado matou Priwixi. 

Civilizado matou Txire. 

Civilizado matou Tarpiya. 

Com bomba. 

Escondido atrás do toco-de-pau!52 

 O poema descreve os ataques e as graves violações executadas contra os direitos 

humanos dos povos indígenas. Os desenhos eram produzidos diariamente na aldeia, longe das 

vistas dos responsáveis pelo posto da FUNAI e também dos próprios professores. 

Posteriormente, eram discutidos em sala de aula. A partir dos desenhos, surgiam as letras, 

depois as palavras, então as pequenas frases e, finalmente, os textos. A partir desse momento, 

foi possível criar uma comunicação recíproca com os Waimiri Atroari. No relatório, é 

apresentado que esse processo de alfabetização facilitou o questionamento por parte dos 

 
52 ANEXO IV. PANAXI, Olindo. Homens com fuzil, bomba [maxi] e escondidos. Escola Yawará, 25 de maio de 

1986 (com anotações de aula de Egydio Schwade no verso). 



 

 

87 
 

 

Waimiri Atroari, pois eles “começaram a procurar respostas sobre o porquê de tanta crueldade, 

ao mesmo tempo em que contavam as histórias de como seu povo foi massacrado”. A pergunta 

que mais era feita aos professores era: “Por que kamña matou kiña?” “Apiemieke?” (Por quê?). 

São utilizadas as duas grafias, Kiña e Kinja, para representar a autodenominação Waimiri 

Atroari, que significa “a gente”, “a nossa gente”, enquanto kamña é utilizado para identificar 

os não indígenas (BRASIL, 1° RCEV, 2012, p. 02). 

 Responder o questionamento dos Waimiri Atroari segue sendo uma tarefa repleta de 

complexidades, mas é possível estabelecer que essa resposta virá por meio da reparação e pela 

justiça de transição. O Estado brasileiro deve uma resposta oficial ao povo, por meio de ações 

práticas que tragam medidas a fim de mitigar os efeitos das graves violações sofridas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

88 
 

 

CAPÍTULO III – REPARAÇÃO PARA OS POVOS INDÍGENAS E SEUS DESAFIOS 

 

3.1 – Justiça de transição para os povos indígenas  

 

 

A história dos povos indígenas desde as invasões de 1500 é marcada por constantes 

violações de suas vidas, territórios e tradições. A experiência dos povos originários demonstra 

a permanência dessas seguidas violações. Com o fim do século XX e com a mudança da 

percepção mundial quanto às graves violações dos direitos humanos, assim como os genocídios 

do mesmo século, surgem novas práticas para lidar com essas cicatrizes ainda abertas. No cerne 

dessas novas práticas, em resposta às experiências do continente africano e da América do Sul, 

surge a justiça de transição. 

Com o objetivo de compreender o processo de institucionalização da justiça de 

transição, assim como os debates que trouxeram suas práticas à luz, especialmente para os 

povos indígenas, como exemplo, cita-se a dissertação de mestrado de Maíra Pankararu, “Nossa 

História Não Começa Em 1988”: O Direito dos Povos Indígenas à luz da Justiça de Transição.  

É amplamente aceita e reconhecida a ideia de que sociedades que passaram por períodos 

de graves violações dos direitos humanos, guerras e conflitos, necessitam de medidas da justiça 

de transição para reconstruir as bases dessas sociedades e estabelecer um novo momento 

perante as marcas deixadas53. Por meio dessas medidas, seria possível superar esse passado 

autoritário e estabelecer um Estado democrático de direito que tenha em seu âmago a 

manutenção e valorização dos direitos humanos (PANKARARU, 2023, p. 20). Para que após 

um período traumático haja uma transição plena é necessário que a sociedade compreenda não 

apenas o que representou esse período, mas que também haja responsabilização dos agentes 

agressores. Além de reparação justa às pessoas vitimadas e conscientização do ocorrido. Quanto 

a essa última, as políticas de memória, justiça e reparação ocupam um papel central para a não 

repetição e o não esquecimento. 

Maíra Pankararu afirma que nos últimos anos as Comissões da Verdade e Reconciliação 

(CVR) se tornaram “fóruns indispensáveis na América Latina e em outras partes do mundo para 

processos de transição democrática e de superação das violências e crimes do passado” 

(PANKARARU, 2023, p. 13). Dentre essas comissões, algumas identificaram e analisaram 

casos de violações contra os povos indígenas, mesmo que esse não fosse o objetivo inicial, 

 
53 Ver ABRÃO; TORELLY (2011). 



 

 

89 
 

 

alguns exemplos são: “Chittagong Hill Tracts em Bangladesh (1997), na Guatemala (1997-

1999), no Peru (2001-2003), no Paraguai (2004-2008) e no Brasil (2012-2014). Outras 

comissões da verdade trataram de violações graves dos direitos humanos vivenciadas pelos 

povos indígenas, como no Chile (2000-2004), no Canadá (2009-2015), no estado do Maine, 

EUA (2012-até hoje)” (ONU, 2022), (PANKARARU, 2023, p. 13). 

Maíra Pankararu fazendo referência aos quatros eixos da justiça transicional definidas 

por Louis Joinet, afirma que:  

Em 1997, o relatório apresentado por Louis Joinet ao Conselho Econômico e Social 

das Nações Unidas sobre a questão da impunidade das violações dos direitos humanos 

veio trazer precisões e definiu quatro eixos da justiça transicional: o direito de saber, 

o direito à justiça, o direito à reparação e o direito a garantias de não repetição 

(JOINET,1997 apud PANKARARU, 2023, p. 21). 

No ano de 2004 foi apresentado o relatório da ONU, Restauração do Estado de direito 

e administração da justiça durante períodos de transição em sociedades em conflito e pós 

conflito54, com a análise dos dez anos anteriores de experiências acumuladas quanto à justiça 

de transição. No item 8 do relatório é apresentado que o conceito de “justiça transicional” 

abrange “a gama de processos e mecanismos que uma sociedade usa para tentar resolver abusos 

em massa do passado, para estabelecer as responsabilidades, para fazer justiça e para permitir 

a reconciliação”. Estariam inseridos nesses processos o uso de mecanismos judiciais e não 

judiciais, diferentes graus de intervenção internacional, nos termos do relatório “quando 

apropriado”, que podem incorporar a “acusação de indivíduos, compensações, investigações 

para a busca da verdade, reforma das instituições, fiscalização e destituição dos cargos, ou uma 

combinação destas medidas” (ONU, S/2004/616, 2004 apud PANKARARU, 2023, p. 21), 

(BRASIL, 2009). 

Ainda no relatório é defendido, pelo Secretário Geral da ONU, que a justiça, a paz e a 

democracia não são objetivos que se excluem, mas sim devem ser reforçados mutuamente como 

imperativos de um mesmo objetivo. De maneira que, as medidas devem ser abordadas de forma 

complementar, visando uma implementação que integre ferramentas diferentes da justiça 

transicional (ONU, S/2004/616, 2004), (BRASIL, 2009), (PANKARARU, 2023, p. 21). 

Quanto ao cenário brasileiro, a autora afirma que com a publicação do relatório final da 

CNV, em dezembro de 2014, foi aberta a porta para justiça de transição para os povos indígenas 

no Brasil, uma vez que a comissão pautou a necessidade de reparação dos danos infligidos 

 
54 Tradução providenciada pelo Ministério da Justiça da República Federativa do Brasil para a Revista Anistia 

Política e Justiça de Transição, sob supervisão da Conselheira Técnica Kelen Meregali Model Ferreira e do 

Conselheiro Editorial Marcelo D. Torelly. 



 

 

90 
 

 

contra os povos originário, sendo a demarcação de terras indígenas é o ponto central para 

viabilização da justiça de transição.  

Mesmo com as limitações, o relatório da CNV detalhou e mensurou o número de mortos 

de 10 povos indígenas, assim como demonstrou os crimes de remoções forçadas, esbulho da 

terra, dentre outros. A autora avalia que os indígenas ao serem considerados incapazes, 

acabaram lesados em seu patrimônio, tendo seus territórios e bens existentes neles negociados, 

usurpados e entregues a terceiros, em processos ilegais de exploração, arrendamento e posse 

(PANKARARU, 2023, p. 14-15). Citando Marcelo Zelic, a autora afirma que: 

Conforme demonstrado no documento, muitas vezes tais violações eram denunciadas 

a agentes públicos, legítimos tutores perante à lei que, por ação ou omissão, 

cometeram o que, segundo Marcelo Zelic, configura um “crime de tutela” até hoje 

não investigado e impune em nosso país. A ação criminosa daqueles que foram 

designados como tutores desses povos na gestão de suas terras, de seus recursos e 

direitos ainda não foi suficientemente estudada no Brasil (ZELIC, 2018), 

(PANKARARU, 2023, p. 15). 

Dessa maneira, o trabalho realizado pela Comissão apenas iniciou esse processo de 

superação dos erros e traumas do passado. No entanto, é reconhecível que esse processo não 

será alcançado unicamente por meio de comissões que possuem mandatos específicos, pois, os 

esforços necessários perpassam ações diretas dos vários níveis de organização do Estado. Além 

disso, as graves violações não se isolam no passado, seus reflexos são percebidos até hoje na 

experiência dos povos indígenas, visto que os danos associados às injustiças históricas seguem 

presentes (PANKARARU, 2023, p. 15). 

Os crimes cometidos contra os povos indígenas não se restringem a um passado distante, 

seguem sendo perpetrados, por vezes com anuência e ou omissão do próprio Estado. É 

importante reafirmar que, as invasões e a apropriação das terras, dos territórios e recursos dos 

povos indígenas está ligado a uma relação enraizada que remonta à colonização, que Maíra 

Pankararu define como “uma afronta contínua à nossa dignidade” (PANKARARU, 2023, p. 

15). 

Nesse processo de reparação por meio de comissões, nas Américas, os povos indígenas 

seguem enfrentando uma série de desafios, uma vez que, não apenas o legado e continuidade 

das violações de seus direitos seguem presentes, mas também a permanência da necessidade da 

promoção do “acerto de contas, a busca da verdade, a reparação e a construção de instituições 

confiáveis recomendadas pelas CVR” (PANKARARU, 2023, p. 15-17). 

Mesmo que tenha ocorrido o reconhecimento por parte das CVR, em seus relatórios 

finais, a responsabilização dos Estados pelos crimes cometidos, assim como, a afirmação do 

direito à memória, verdade, justiça, as reparações individuais e coletivas, e também a garantia 



 

 

91 
 

 

de não-repetição como componente da reparação destinada para os povos indígenas não 

aconteceu. Isso se deve porque os povos indígenas seguem em condições sociais, políticas e 

econômicas desfavoráveis, e principalmente, continuam sendo alvos de violências 

(PANKARARU, 2023, p. 15-17). 

Sobre o contexto brasileiro, a Comissão Nacional da Verdade em seu Relatório Final, 

Volume II, Texto 5, direcionado para os povos indígenas, apresenta treze recomendações, cuja 

aplicação segue com uma interrogação. A temática da justiça de transição para os povos 

indígenas caiu em uma zona de esquecimento. A autora relaciona a não continuidade do 

processo de reparação para os povos indígenas ao golpe político55 sofrido pela então presidenta, 

Dilma Rousseff. Os governos que sucederam, Michel Temer (2016-2018) e Jair Bolsonaro 

(2019-2022), passaram “a repetir ideologias, métodos e práticas comuns na ditadura civil 

militar, agindo contra os povos indígenas” (PANKARARU, 2023, p. 15-17). Essa questão, da 

não implementação de medidas que visam a reparação para os povos originários, caracterizado 

pela inação e omissão do Estado, se conecta centralmente ao conceito do estado de coisas 

inconstitucional quanto ao trato do Estado brasileiro com os povos indígenas, ponto que será 

discutido no próximo subcapítulo.  

Por mais que tenha sido pensada para o contexto pós Segunda Guerra Mundial, a justiça 

de transição passou a ser viabilizada e aplicada em países da África e da América Latina, com 

o objetivo de favorecer os direitos humanos e superar o passado autoritário. Trata-se de um 

esforço de “tratar” as cicatrizes ainda abertas na história de povos e nações. Maíra Pankararu 

escreve que, “o verbo ‘tratar’ é empregado no sentido quase medicinal, em uma busca pela cura 

daqueles que traziam no corpo e na alma as marcas de agressões físicas, morais, psicológicas 

por terem sido considerados e perseguidos como inimigos” (PANKARARU, 2023, p. 22).  

O ato de reparar os abusos cometidos contra os direitos humanos executados durante 

regimes ditatoriais, assim como as exceções e os ocorridos em meio a um cenário de anomalia 

constitucional, se estabelece como uma das finalidades principais da justiça transicional 

(PANKARARU, 2023, p. 22). Se faz necessário compreender as feridas abertas, no intuito de 

“pacificar a sociedade”, que não pode ser perpassada pelo esquecimento e sim pelo 

fortalecimento do reconhecimento e lembrança dos traumas. Para que seja possível o processo 

 
55 O ano de 2016 foi marcado pelo “processo de impeachment contra a então Presidenta Dilma Rousseff por 

suposto crime de responsabilidade, envolto em controvérsias a respeito da efetiva configuração dos ilícitos 

apontados, após o qual se iniciou um recrudescimento do ambiente político brasileiro em torno de posições 

associadas à direita do espectro político até a eleição do Presidente Jair Bolsonaro, cujo mandato foi marcado por 

graves violações de direitos humanos e posições genocidas contra os povos indígenas, assim denunciadas 

amplamente pelas organizações indígenas, inclusive perante instâncias internacionais como a Comissão 

Interamericana de Direitos Humanos e o Tribunal Penal Internacional” (PANKARARU, 2023, p. 15-17). 



 

 

92 
 

 

de reconciliação, é fundamental a instalação de uma Comissão da Verdade, que pode ter também 

outras denominações, cujo objetivo seja “elaborar medidas capazes de recompor o tecido social 

deteriorado” (PANKARARU, 2023, p. 22). 

Nesse sentido, revelar acontecimentos produzidos no passado é um objetivo 

fundamental. Por meio da restauração da verdade sobre os fatos, é possível e indenizar aqueles 

que tenham sofrido perseguição por conta de suas convicções políticas, assim como punir 

aqueles que tenham violado a dignidade humana. A autora concorda com Agra e Tavares que 

esta é a finalidade “mais problemática, pois ela necessita certas conjecturas políticas para poder 

ser realizada” (AGRA; TAVARES, 2009 apud PANKARARU, 2023, p. 22).  

Por meio da Comissão da Verdade seria possível estabelecer o fim do sentimento de 

impunidade, que ocorre por conta da ausência de sanções. Esse processo poderia ser viabilizado 

por meio da reflexão sobre o passado, com o intuito de evitar o ressurgimento de traumas 

antigos. Nesse sentido, a cultura de impunidade poderia ser limitada pela Comissão da Verdade, 

“no entanto, a missão de punir os culpados se mostra uma tarefa extremamente difícil, 

sobretudo quando não existe uma verdadeira ruptura governamental ou quando os detentores 

do poder político não sofreram nenhuma sanção”. Dessa maneira, estabelecer um processo que 

conclua na punição dos perpetradores das violências contra a dignidade humana se apresenta 

como um desafio, por motivos como a manutenção de poder dessas figuras e de aliados (AGRA; 

TAVARES, 2009 apud PANKARARU, 2023, p. 22).  

Por vezes, as comissões da verdade e a justiça de transição são tratadas como 

equivalentes, por estarem frequentemente associadas. No entanto, é possível afirmar que as 

comissões da verdade constituem parte da justiça de transição, a qual se configura como um 

elemento relevante no processo mais amplo de reparação. Assim, as comissões não se encerram 

em si mesmas. Por esse motivo, geralmente finalizam seus trabalhos com recomendações 

voltadas à institucionalização da justiça de transição como política de Estado, uma vez que são 

estabelecidas pelo próprio Estado, que reconhece seu papel na definição de medidas e na 

indicação de ações necessárias à continuidade dos esforços de restauração do tecido social:   

o julgamento dos responsáveis das violações em matéria dos direitos humanos; a 

determinação do caráter e da amplitude de tais violações no passado; as reparações 

compensatórias, restauradoras, reabilitadoras e simbólicas para as vítimas do 

precedente regime político; as reformas institucionais que incluem, por exemplo, um 

procedimento de exclusão da função pública das pessoas que são culpadas de abusos 

em matéria de direitos humanos; a promoção da reconciliação entre os grupos 

politicamente divergentes; a construção de monumentos e museus; a tomada de 

consciência da questão do gênero, com objetivo de melhorar a justiça para as mulheres 

vítimas de violência (AGRA; TAVARES, 2009, p. 38 apud PANKARARU, 2023, p. 

23). 



 

 

93 
 

 

As medidas apresentadas por Agra e Tavares se fundamentam em um conjunto de ações 

que possibilitariam a concretização plena da justiça de transição. Nesse sentido, o caminho para 

a implementação de uma justiça de transição em sentido amplo, no Brasil, poderia ser 

estabelecido a partir de três eixos: 

1) Reconhecimento moral e político oficial das responsabilidades do Estado pelos 

crimes praticados por agentes públicos, reparação moral e ressarcimento material dos 

danos sofridos pelas vítimas e pelos familiares; 

 

2) Justiça: punição dos agentes públicos que cometeram crimes durante a ditadura, o 

que no caso brasileiro implica na reavaliação e reabertura da Lei de (auto)anistia de 

1979; 

 

3) Memória e verdade: resgate amplo dos conhecimentos e informações ocultadas 

durante o período ditatorial (TOSI; SILVA, 2014, p. 44-45). 

No Brasil, as ações voltadas para a implementação da justiça de transição em relação 

aos povos indígenas ainda são incipientes, com poucas iniciativas efetivas que representem uma 

transformação concreta na experiência dos 305 povos originários. Os autores também fazem 

menção a uma quarta dimensão da justiça de transição que seria a reforma das instituições 

perpetradores dos abusos, associada a promoção da reconciliação e do fortalecimento das 

instituições democráticas (TOSI; SILVA, 2014, p. 45). É relevante citar que a justiça 

transicional é compreendida pelo MPF, na inicial, como uma série de respostas, formadas 

geralmente por ferramentas institucionais, com o objetivo de reparar, nos âmbitos amplos e 

profundos de uma sociedade.   

O legado traumático pós-conflitivo ou pós-autoritário representa uma ruptura no 

desenvolvimento da sociedade. Nesse cenário, o complexo de estratégias jurídicas e sociais, 

com o intuito de reparar, são acionados para produzir os seguintes objetivos: “i) promover os 

direitos humanos violados e ii) fortalecer as instituições e as práticas democráticas”. O primeiro 

objetivo tem a função promocional e retrospectiva, pois está ligado a reparação econômica e 

simbólica, tanto da sociedade, quanto das vítimas e de suas famílias, em resposta às violências 

praticadas. Já o segundo objetivo, tem a finalidade de não repetição, ao receber um papel 

prospectivo, com a atribuição de não permitir que ocorra novamente as violações (ABRÃO; 

TORELLY, 2011, p. 49). 

Sobre o conjunto de medidas a serem implementadas no âmbito da justiça de transição, 

é possível citar: “1) a investigação e elucidação das situações de violência ocorridas; 2) a 

responsabilização dos agentes que praticaram as violações; 3) a reparação dos danos suportados 

pelas vítimas; 4) a promoção da memória; e 5) a adoção de medidas destinadas a prevenir a 

repetição das violações no futuro”. Recorrendo a Abrão e Torelly, é possível explicar que a 



 

 

94 
 

 

justiça de transição compreende, de maneira a “processar os perpetradores, revelar a verdade 

sobre crimes passados, conceder reparações às vítimas, reformar as instituições perpetradoras 

de abuso e promover a reconciliação” (ABRÃO; TORELLY, 2011, p. 49). 

As iniciativas relacionadas à justiça de transição para os povos indígenas no Brasil ainda 

estão em estágios iniciais, mas alguns avanços simbólicos e jurídicos merecem destaque. O 

Relatório Final da Comissão Nacional da Verdade reconheceu as graves violações cometidas 

pelo Estado durante a ditadura civil-militar, estimando a morte de cerca de 8.350 indígenas 

entre 1946 e 1988, e recomendou medidas de reparação, em sua maioria ainda não 

implementadas. O Ministério Público Federal tem atuado em casos emblemáticos, como a Ação 

Civil Pública do povo Waimiri Atroari, buscando reconhecimento e reparação coletiva. Em abril 

de 2024, a Comissão de Anistia concedeu, pela primeira vez, anistia política coletiva aos povos 

Krenak e Guarani Kaiowá, reconhecendo violações como prisões arbitrárias, tortura e 

deslocamentos forçados56. Essa decisão, ainda que sem reparação financeira, foi acompanhada 

de um pedido formal de desculpas e recomendações de políticas públicas, como demarcação de 

terras, e representa um avanço importante, embora insuficiente diante das demandas históricas 

dos 305 povos indígenas do país. 

Nesse sentido, a decisão da Corte Interamericana de Direitos Humanos, em novembro 

de 2010, proferida sobre o caso Julia Gomes Lund v. Brasil, que tratava dos desaparecimentos 

forçados durante a ditadura, é exemplar. Na decisão foi imposto ao Estado brasileiro as 

seguintes obrigações: 

(i) investigar e sancionar as graves violações aos direitos humanos referentes ao 

período da ditadura militar; (ii) averiguar o paradeiro das vítimas desaparecidas e 

identificar e entregar os restos mortais a seus familiares; (iii) adotar todas as ações 

que garantam o efetivo julgamento e, se for o caso, a punição em relação aos fatos 

constitutivos de desaparecimento forçado por meio dos mecanismos existentes no 

direito interno; (iv) continuar desenvolvendo as iniciativas de busca, sistematização e 

publicação de toda a informação sobre Guerrilha do Araguaia, assim como da 

informação relativa a violações de direitos humanos ocorridas durante o regime 

militar. 

 Portanto, muitas são as medidas que podem ser tomadas para garantir a não repetição 

das violências perpetradas, mas perpassam intrinsecamente pelo reconhecimento da 

responsabilidade civil do Estado brasileiro (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 87). 

Os fatos narrados quanto ao genocídio do povo Waimiri Atroari também ensejam o 

reconhecimento de violações a direitos fundamentais, uma vez que tais atos afetaram o grupo 

 
56 BRASIL. Indígenas Guarani-Kaiowá e Krenak recebem primeira anistia coletiva da história. Agência Gov, 2 

abr. 2024. Disponível em: https://agenciagov.ebc.com.br/noticias/202404/comunidade-krenak-recebe-primeira-

reparacao-coletiva-da-historia-do-pais. Acesso em: 10 mar. 2025. 

https://agenciagov.ebc.com.br/noticias/202404/comunidade-krenak-recebe-primeira-reparacao-coletiva-da-historia-do-pais
https://agenciagov.ebc.com.br/noticias/202404/comunidade-krenak-recebe-primeira-reparacao-coletiva-da-historia-do-pais


 

 

95 
 

 

como um todo. Quanto ao dano moral coletivo, é descrito que: “os danos causados não atingem 

uma pessoa específica ou um sentimento em particular, mas a toda uma coletividade, razão pela 

qual é chamado de dano moral coletivo”. No atual contexto de desenvolvimento do sistema de 

tutela dos direitos coletivos no ordenamento brasileiro, vem sendo reconhecida a 

responsabilização por dano moral coletivo. De maneira que, “o reconhecimento do dano moral 

coletivo é um passo à frente nesse processo de coletivização do direito (estruturação jurídica 

material e processual do ordenamento, necessária e adequada à defesa de interesses próprios 

atinentes a coletividades de pessoas) e maior valorização dos direitos da personalidade, 

essencialmente extrapatrimoniais” (BRASIL, ACP, 2017, Num. 2518053, p. 94). 

Quanto às medidas específicas de reparação para o povo Waimiri Atroari, é proposto na 

inicial que, a partir do reconhecimento da responsabilidade civil dos réus, emerge o dever de 

reparação dos danos causados pelo Estado. Dessa forma, as medidas a serem requeridas não 

devem se limitar ao pagamento de indenização, “podendo abranger, sempre que possível, 

obrigações de fazer ou não-fazer próprias das pessoas jurídicas ora demandadas, dentro de suas 

capacidades institucionais, de modo a permitir a eficácia da reparação em um contexto de 

justiça de transição” (BRASIL, ACP, 2017, n. 2518053, p. 97). 

A partir da análise realizada pelo Ministério Público Federal sobre os danos provocados 

pela violência estatal contra os Waimiri Atroari, indicou-se a necessidade de reparações que 

permitam: “(i) o fortalecimento da identidade e da auto-estima dos indivíduos pertencentes ao 

grupo; (ii) o fortalecimento de seus modos de vida e (iii) a garantia do direito à memória, 

visando à não-repetição das violações perpetradas”. Dessa maneira, as reparações devem 

abranger medidas que tenham por objetivo reconhecer e publicizar os efeitos e a “forma da 

verdadeira política de Estado que resultou na violação sistêmica dos direitos dos povos 

indígenas durante o regime militar brasileiro”. No caso específico dos Waimiri Atroari, é 

descrita a necessidade de uma combinação de medidas de “reparação consistentes em 

obrigações de fazer pela União e pela FUNAI com o pagamento de indenização pelos danos 

causados ao povo Waimiri-Atroari” (BRASIL, ACP, 2017, n. 2518053, p. 97). Nesse sentido, a 

responsabilidade do Estado brasileiro no caso do genocídio perpetrado contra o povo Waimiri 

Atroari carece de reconhecimento, para que seja possível efetivar a reparação, a justiça e a 

memória das violações sofridas. 

 

 

 



 

 

96 
 

 

3.2 – Estado de coisas inconstitucional e os povos indígenas 

 
 

O conceito de estado de coisas inconstitucionais (ECI) pode ser descrito como uma 

técnica ou um mecanismo jurídico por meio do qual se declara que determinadas situações estão 

em desacordo com o Estado Constitucional por deterem clara violação massiva de direitos e 

princípios estabelecidos na Constituição. Isso impele as autoridades responsáveis a adotar, no 

quadro de suas atribuições legais e mediante prazo razoável, a aplicação de medidas necessárias 

para que seja possível corrigir e superar essas sistemáticas violações de direitos fundamentais 

de grupos específicos.  Estabelecendo como “uma situação – um estado de coisas – que 

contraria a Constituição, os direitos fundamentais ou os princípios constitucionais de forma 

estrutural” (REGINALDO DE ALMEIDA; VERONSE, 2021, p. 761). 

O ECI é uma técnica decisória desenvolvida pela Corte Constitucional da Colômbia, a 

partir da decisão Sentencia de Unificación SU-559, de 6 de novembro de 1997, para lidar com 

sistemáticas e graves violações “dos direitos fundamentais cujas causas sejam de natureza 

estrutural, isto é, decorram de falhas estruturais em políticas públicas adotadas pelo Estado, 

exigindo uma atuação conjunta de diversas entidades estatais” (GUIMARÃES, 2017, p. 80, 

apud REGINALDO DE ALMEIDA; VERONSE, 2021, p. 761). No contexto colombiano, a 

mais relevante decisão é a Sentença T-025, de 22 de janeiro de 2004, que apresenta “a condição 

de extrema vulnerabilidade da população deslocada, na qual o instituto ganha contornos mais 

precisos” (REGINALDO DE ALMEIDA; VERONSE, 2021, p. 761). Na sentença, a Corte 

Constitucional Colombiana definiu os fatores que determinariam a existência de um estado de 

coisas inconstitucional, abaixo citadas:  

Dentre os fatores avaliados pela Corte para definir se existe uma situação de 

inconstitucionalidade, destacam-se: (I) a violação massiva e generalizada de diversos 

direitos constitucionais que atinge um número significativo de pessoas; (II) omissão 

prolongada por parte das autoridades de suas obrigações de garantia de direitos; (III) 

a adoção de práticas inconstitucionais, como a incorporação da ação de tutela no 

procedimento de garantia do direito violado; (IV) a não edição das medidas 

legislativas, administrativas ou orçamentárias necessárias para evitar a violação de 

direitos; (V) a existência de um problema social cuja solução compreende a 

intervenção de várias entidades, exige a adoção de um conjunto complexo e 

coordenado de ações e um nível de recursos que exige um significativo esforço 

orçamentário adicional; (VI) se todas as pessoas afetadas pelo mesmo problema 

fossem à ação de proteção para obter a proteção de seus direitos, haveria maior 

congestionamento judicial (COLOMBIA, 2004, tradução REGINALDO DE 

ALMEIDA; VERONSE,  2021, p. 761)57. 

 
57 “(I) la vulneración masiva y generalizada de varios derechos constitucionales que afecta a un número 

significativo de personas; (II) la prolongada omisión de las autoridades en el cumplimiento de sus obligaciones 

para garantizar los derechos; (III) la adopción de prácticas inconstitucionales, como la incorporación de la 



 

 

97 
 

 

A sentença da Corte Constitucional Colombiana, ao estabelecer os parâmetros que 

definem o ECI, oferece uma importante ferramenta jurídica para qualificar a atuação de Estados 

que descumprem suas próprias constituições, como é o caso do Brasil no trato com os povos 

indígenas. No contexto brasileiro, o conceito de ECI ganhou notoriedade com a Ação de 

Descumprimento de Preceito Fundamental (ADPF) 347, ajuizada em 2015 pelo PSOL, com o 

objetivo de reconhecer o estado de coisas inconstitucional do sistema prisional brasileiro. A 

ação visava à determinação de medidas para “sanar as gravíssimas lesões a preceitos 

fundamentais constitucionais decorrentes de condutas comissivas e omissivas dos poderes 

públicos no tratamento da questão prisional do país” (GUIMARÃES, 2017 apud REGINALDO 

DE ALMEIDA; VERONSE, 2021, p. 763). 

Desse modo, a ação buscava o avanço de medidas que, por meio da colaboração de 

diferentes órgãos públicos, a fim de superar no âmbito do sistema prisional brasileiro as 

sistemáticas violações de direitos fundamentais. O Supremo Tribunal Federal (STF) reconheceu 

por unanimidade, no julgamento da Medida Cautelar da ADPF 347, o estado de coisas 

inconstitucional no sistema carcerário brasileiro. Foram deferidas duas das oito medidas 

cautelares requeridas na inicial: “1) pedido contido na alínea ‘B’, determinando a realização de 

audiência de custódia em até 90 dias e o comparecimento do preso perante a autoridade 

judiciária no prazo máximo de 24 horas depois de efetivada a prisão” e o “2) pedido contido na 

alínea ‘H’, referente à liberação das verbas contingenciadas do Fundo Penitenciário Nacional. 

A ação ainda pende de julgamento definitivo no STF” (REGINALDO DE ALMEIDA; 

VERONSE, 2021, p. 763), (CASTRO; CASQUEIRO ALVES, 2024). 

Ainda no contexto brasileiro, em abril de 2021, foi ajuizada a ADPF 822, questionando 

a atuação do Governo Federal no enfrentamento da pandemia de Covid-19, na qual eram 

apontadas as sistemáticas violações de direitos fundamentais que poderiam configurar um 

estado de coisas inconstitucional. Em 26 de junho de 2021, foi iniciado o julgamento no 

Plenário Virtual do STF. Com voto favorável ao reconhecimento, o Ministro Marco Aurélio 

destacou os requisitos firmados pela Corte Colombiana para o entendimento do estado de coisas 

inconstitucional, “especialmente a situação de violação generalizada de direitos fundamentais, 

a inércia ou incapacidade reiterada e a persistente das autoridades públicas em modificarem a 

 
acción de tutela como parte del procedimiento para garantizar el derecho conculcado; (IV) la no expedición de 

medidas legislativas, administrativas o presupuestales necesarias para evitar la vulneración de los derechos. (V) 

la existencia de um problema social cuya solución compromete la intervención de varias entidades, requiere la 

adopción de un conjunto complejo y coordinado de acciones y exige un nivel de recursos que demanda un esfuerzo 

presupuestal adicional importante; (VI) si todas las personas afectadas por el mismo problema acudieran a la 

acción de tutela para obtener la protección de sus derechos, se produciría una mayor congestión judicial” 

(COLOMBIA, 2004). 



 

 

98 
 

 

situação e necessidade de atuação, visando superar as transgressões, de uma pluralidade de 

órgãos”. Para além, também estabeleceu que a intervenção do judiciário no sentido de 

reconhecer como ECI a atuação do Estado brasileiro, surge da compreensão a de uma falência 

estrutural, gerada pela incapacidade demonstrada pelas instituições legislativas e 

administrativas. No cerne dessa questão está a “violação generalizada de direitos fundamentais 

em relação à dignidade, à vida, à saúde, à integridade física e psíquica dos cidadãos brasileiros, 

considerada a condução da saúde pública durante a pandemia Covid-19”. À época do artigo 

citado, o Ministro Gilmar Mendes havia pedido vista. No entanto, em 27 de março de 2023, o 

Tribunal, por maioria, reconheceu a perda de objeto da arguição de descumprimento de preceito 

fundamental, com a consequente extinção do processo sem resolução do mérito58 

(REGINALDO DE ALMEIDA; VERONSE, 2021, p. 764).  

Os autores também consideram a existência de críticas ao instituto do estado de coisas 

inconstitucional. Uma vez que, o instituto coloca em discussão questões como “judicialização 

da política, o ativismo judicial e a separação dos poderes”. É possível estabelecer que, as falhas 

estruturais que geram os contextos de violações massivas e generalizadas de direitos 

fundamentais necessitam de ações conjuntas e interdisciplinares de diversos órgãos públicos, 

se fazendo necessária a atuação concreta e articulação dos Poderes Executivo, Legislativo e 

Judiciário. Quanto a isso, os autores questionam se “nesse cenário, resta questionar se a 

jurisdição constitucional estaria legitimada a coordenar um plano de ação conjunto e determinar 

a adoção de medidas pelos outros Poderes a fim de superar graves contextos de violações 

estruturais de direitos fundamentais?” (REGINALDO DE ALMEIDA; VERONSE, 2021, p. 

764). 

Quanto à análise das sistemáticas violações dos direitos humanos dos povos indígenas 

no Brasil à luz do conceito do estado de coisas inconstitucional, é possível notar que, mesmo 

com as mudanças significativas trazidas pela Constituição de 1988, as práticas que propiciam 

o genocídio indígena se mantêm, a partir de métodos e armas diferentes, mas com o mesmo 

objetivo, do esbulho e da invasão. As continuidades desse processo que visam a aniquilação 

dos povos indígenas, podem ser notadas a partir de “invisibilização dos indígenas e de suas 

demandas, em que o Estado pouco faz para preservar ou efetivar seus direitos, permitindo o 

esvaziamento do texto constitucional e o massacre das identidades indígenas”. Quanto a essa 

questão, os autores pontuam ações do Estado, como a tentativa de transferir a vinculação da 

 
58 BRASIL. STF. Supremo Tribunal Federal. ADPF 822. Arguição de Descumprimento de Preceito Fundamental. 

DF. Distrito Federal. Disponível em: https://portal.stf.jus.br/processos/detalhe.asp?incidente=6150239. Acesso em 

20 fev. 2025. 

https://portal.stf.jus.br/processos/detalhe.asp?incidente=6150239


 

 

99 
 

 

FUNAI para o Ministério da Agricultura, assim como, o próprio sucateamento “do único órgão 

indigenista oficial a nível federal demonstram o projeto estatal que age contra as populações 

tradicionais” (REGINALDO DE ALMEIDA; VERONSE, 2021, p. 765). 

Os povos indígenas enfrentam constantes violações territoriais, muitas vezes causadas 

pelas invasões e a exploração de terras demarcadas, assim como pela ineficiência e omissão do 

Estado brasileiro, nos processos de demarcação de terras tradicionalmente ocupadas, o que gera 

um constante processo de conflitos e violência, o que perpassa o atentado contra suas culturas 

e identidades. Ao analisar o julgamento do Marco Temporal no STF, os autores escrevem que 

a tese restringe e viola os direitos garantidos na Lei Fundamental de 1988, o que corrobora com 

a legitimação dos processos de violação realizadas desde a colonização. Outro elemento 

elencado pelos autores é o da mineração ilegal em terras indígenas, fortalecida por 

superestruturas de exploração, que provocam devastação e degradação ambiental, o que 

também afeta diretamente a vida e existência dos povos originários, causando emergência na 

saúde, por conta da proliferação de doenças e contaminação do solo e da água. Os exemplos de 

frentes de ataque contra os povos indígenas, que ocorrem apesar da atuação do Estado 

brasileiro, por vezes por ação ou omissão são muitos. Assim como as PECs que buscam regular 

a exploração de atividades agrícolas em territórios indígenas, ou as que objetivam a 

flexibilização de regras quanto a demarcação (REGINALDO DE ALMEIDA; VERONSE, 

2021, p. 765).  

Dentre esses exemplos, destaca-se a atuação do Estado brasileiro na pandemia de Covid-

19, momento em que as omissões estatais com a saúde dos povos indígenas ficavam novamente 

evidente. As omissões do governo federal, potencializadas por um sistema historicamente 

precarizado, expuseram a inação em referência a proteção dos povos originários e o risco de 

um novo extermínio. Uma das questões que se ressaltou foram as invasões e presença de 

garimpeiros, madeireiros e grileiros nos territórios tradicionais. Com essas invasões, a chegada 

de doenças era potencializada, reforçada pela ineficiência estatal em garantir e proteger os 

direitos indígenas. Reginaldo de Almeida e Veronse afirmam que, embora as atividades 

assistenciais tenham sido restringidas pela FUNAI, no dia 17 de março de 2020, como consta 

na Portaria nº 419/PRES, não foram adotadas medidas concretas, muito menos a restrição da 

entrada ou retirada dos invasores. “Pelo contrário, o governo parece incentivá-las, em muitos 

casos”, declaram os autores (REGINALDO DE ALMEIDA; VERONSE, 2021, p. 766-767). 

Os casos de violações dos direitos humanos dos povos indígenas são inúmeros, seria 

possível citar uma extensa lista de exemplos que corroboram com a existência e permanência 

dessas violências. É possível então, reconhecer a presença de um quadro estrutural de graves e 



 

 

100 
 

 

sistemáticas violações dos direitos indígenas, marcadas pela permanência de práticas que 

remontam ao período colonial. Quanto a esse cenário, os autores afirmam que as disposições 

constitucionais e internacionais, referente à proteção dos direitos dos povos indígenas, têm 

pouca efetividade na realidade fática brasileira, contexto que necessita ser superado, sob o risco 

da continuidade do genocídio dos povos indígenas (REGINALDO DE ALMEIDA; VERONSE, 

2021, p. 769). 

Mesmo com a existência do aparato nacional e internacional que visa a proteção, o 

contexto brasileiro demonstra a presença de falhas estruturais no sistema de proteção dos 

direitos humanos dos povos indígenas que corrobora com a “generalizada violação de direitos 

fundamentais e de princípios constitucionais”, e que os autores observam que pode ser definido 

como “um estado de coisas inconstitucional, demandando a atuação de diversos órgãos 

públicos, bem como a adoção de um complexo conjunto de ações para sua superação”. Os 

exemplos analisados demonstram que esse cenário é composto por massivas e generalizadas 

violações, o que entra em embate com a estrutura normativa estabelecida na Constituição 

Federal de 1988. Por meio dos requisitos firmados pela Corte Constitucional Colombiana na 

Sentença T-025/2004, os autores classificam o reiterado desrespeito aos direitos indígenas no 

Brasil como um estado de coisas inconstitucional. Quando considerado, em especial, o 

significativo número de povos indígenas constantemente atingidos pela omissão do Estado na 

efetivação e garantia dos direitos indígenas, assim como a implementação por parte do Estado 

brasileiro de políticas incompatíveis aos direitos indígenas, “o que configura um grave 

problema social e constitucional cuja solução compreende a intervenção de várias entidades e 

o emprego de um conjunto complexo e coordenado de ações em nível nacional” (REGINALDO 

DE ALMEIDA; VERONSE, 2021, p. 770-771). 

No cerne das violações dos direitos dos povos indígenas está a disputa por terra. A luta 

pela garantia dos territórios indígenas, para além de assegurar as condições de vida social, 

também desenvolve espaços para a autodeterminação, estabelecida com a libertação e 

emancipação. No Brasil, a negação de direitos demonstra que a “terra continua sendo sinônimo 

de poder, trabalho e prestígio social”. Isso também se deve ao fato de que as políticas 

econômicas, as políticas públicas e seus incentivos, estiveram direcionadas a reforçar o mesmo 

“modelo econômico agroexportador que é monocultor e excludente, que beneficia poucos”. 

Neste modelo, seus principais beneficiários, que possuem o privilégio da posse da terra, veem 

como ameaça qualquer medida de redistribuição do acesso à terra, assim como a garantia de 

direitos territoriais de povos indígenas ou quilombolas (CASTRO; CASQUEIRO ALVES, 

2024, p. 08). 



 

 

101 
 

 

Luís Felipe Perdigão de Castro e Fernando Casqueiro Alves corroboram com a 

existência do estado de coisas inconstitucional no que se refere as violações constantes dos 

direitos humanos dos povos indígenas. São analisadas as recentes violações dos direitos 

fundamentais dos povos indígenas, que, por meios dos casos concretos e falhas estruturais 

evidenciam que as violências sofridas pelos povos indígenas caracterizam o ECI.  As lutas dos 

povos indígenas são demandas históricas, que abarcam e ultrapassaram as barreiras jurídicas, 

todavia “a apropriação do Direito é um mecanismo de avanço simbólico e de consolidação de 

lutas sociais relevantes”. Nesse sentido, os autores afirmam que a figura do ECI pode ser 

implementada no Brasil “a partir de uma leitura da realidade jurídica e institucional, para 

reconhecer e, principalmente, trazer à luz o debate sobre direitos fundamentais e direitos 

territoriais indígenas” (CASTRO; CASQUEIRO ALVES, 2024, p. 26). 

 

 

3.3 – Comissão Nacional Indígena da Verdade e o Protagonismo Indígena  

 

Instalação de uma Comissão Nacional Indígena da Verdade, exclusiva para o estudo 

das graves violações de direitos humanos contra os povos indígenas, visando 

aprofundar os casos não detalhados no presente estudo (BRASIL, CNV, v. 2, 2014, p. 

253). 

 A terceira recomendação da Comissão Nacional da Verdade presente no Texto 5, do 

Volume II, Violações dos direitos humanos dos povos indígenas, indica a instalação da 

Comissão Nacional Indígena da Verdade (CNIV), que se aprofundaria exclusivamente na 

análise das graves violações dos direitos humanos contra os povos indígenas. Na 

recomendação, a CNV, reconhece a necessidade de aprofundar os casos não detalhados no 

relatório. O Estado brasileiro, por meio da CNV, reconheceu, a partir dos fatos apurados e 

analisados, a responsabilidade “por ação direta ou omissão, no esbulho das terras indígenas 

ocupadas ilegalmente no período investigado e nas demais graves violações de direitos 

humanos que se operaram contra os povos indígenas articuladas em torno desse eixo comum” 

(BRASIL, CNV, v. 2, 2014, p. 253).  

No capítulo Comissão Nacional Indígena da Verdade, uma emergência civilizatória, de 

Marcelo Zelic, presente no Relatório Violência Contra Os Povos Indígenas No Brasil, Dados 

de 2022, publicado pelo CIMI, descreve que:  

A criação da Comissão Nacional Indígena da Verdade (CNIV), abreviadamente 

chamada Comissão da Verdade Indígena, é medida necessária do Executivo brasileiro 



 

 

102 
 

 

que resulta de recomendação contida na Lei 12.528/2011, de 18 de novembro de 2011, 

que criou a Comissão Nacional da Verdade (CNV) e que, ao terminar os trabalhos em 

2014, deixou à sociedade brasileira o relatório final e 49 recomendações ao Estado 

brasileiro, sendo 29 registradas no Tomo I pelo colegiado e 20 publicadas no Tomo II 

por membros da CNV responsáveis pela investigação de tema específico; dessas 20, 

13 voltadas aos povos indígenas e sete às comunidades LGBTQIA+ (ZELIC, 2023, 

p. 273). 

Em 26 de abril de 2023, durante audiência pública na Câmara dos Deputados pela 

Comissão de Direitos Humanos, Minorias e Igualdade Racial sobre o relatório Fortalecimento 

da democracia: Monitoramento das recomendações da Comissão Nacional da Verdade, Pedro 

Dallari, jurista e coordenador da CNV, representando os demais comissionados e 

comissionadas, fez referência as recomendações da Comissão Nacional da Verdade.  

Em sua fala, Dallari enfatizou a importância da CNV, especialmente ao fato de que, a 

Comissão, se constituiu como um órgão oficial do Estado brasileiro, “destacando que seu 

relatório final e suas recomendações, entregues à Presidência da República, ao presidente da 

Câmara dos Deputados, ao presidente do Senado Federal, ao presidente do Supremo Tribunal 

Federal e ao Procurador-Geral da República”. Essas entregas e o próprio estabelecimento da 

Comissão como órgão oficial do Estado, acaba por gerar, “um grau de obrigação, de 

responsabilidade para os órgãos do Estado brasileiro, de reagir a ele” (ZELIC, 2023, p. 274). 

 Dallari ainda destacou que acolher as recomendações da CNV é um imperativo legal 

aos poderes da República: 

A Comissão Nacional da Verdade foi um órgão do Estado brasileiro, criado por uma 

lei do Congresso, aprovada pelo Congresso Nacional e que foi sancionada pela 

presidente Dilma Rousseff. […] Essa particularidade da Comissão Nacional da 

Verdade no Brasil é muito relevante, o fato de que ela foi criada por lei, aprovada pelo 

parlamento, por praticamente a unanimidade dos seus membros, e que, portanto, se 

constituiu como um órgão do Estado brasileiro. […] Foi um órgão que se revestiu de 

todos os atributos inerentes a uma estrutura oficial do Estado brasileiro. […] Não 

apenas a comissão foi um órgão oficial do Estado brasileiro, mas o seu relatório é um 

documento oficial do Estado brasileiro. […] Trata-se de um documento oficial do 

Estado brasileiro e é um documento, que tendo essa característica, gera, obviamente, 

um grau de obrigação, de responsabilidade para os órgãos do Estado brasileiro, de 

reagir a ele59 (ZELIC, 2023, p. 274). 

 O dia 10 de dezembro de 2014 é marcado pela entrega do relatório final da CNV, que 

viria a ser publicado no Diário Oficial da União através da Portaria Interministerial nº 1321, de 

29 de setembro de 201560. Foi reconhecido pelo Estado brasileiro, referente ao período de 

análise da CNV, de 18 de setembro de 1946 a 5 de outubro de 1988, as ações e omissões, no 

 
59 CAMARA DOS DEPUTADOS. Ministro de Direitos Humanos debate recomendações da Comissão Nacional 

da Verdade - 26/04/23. 26 abr. 2023. Disponível em: https://www.youtube.com/live/FgkOYJf73Sk?-

feature=share&t=4269. Accesso em 15 jan. 2025. 
60 BRASIL. Portaria Interministerial nº 1203 de 29/09/2015. Disponível em: 

https://dspace.mj.gov.br/bitstream/1/6492/1/PRI_CC_GM_SDH_2015_1321A.pdf. Acesso em 15 jan. 2025. 

https://www.youtube.com/live/FgkOYJf73Sk?-feature=share&t=4269
https://www.youtube.com/live/FgkOYJf73Sk?-feature=share&t=4269
https://dspace.mj.gov.br/bitstream/1/6492/1/PRI_CC_GM_SDH_2015_1321A.pdf


 

 

103 
 

 

esbulho das terras indígenas, assim como as graves violações de direitos humanos dos povos 

indígenas. É importante citar que na centralidade do eixo comum dessas graves violações, está 

o esbulho territorial indígena, que ocorre como prática constante no trato do estado Brasileiro 

com os povos originários. Nesse sentido, dentre as recomendações da CNV está a 12º, que 

estabelece o imperativo da remoção dos impeditivos atuais que dificultam a efetivação das 

demarcações das terras indígenas. Demarcação que é direito originário dos povos indígenas 

reconhecido na Constituição de 1988 como medida de reparação, e, enfatizou a CNV, ser esta 

a principal medida reparadora a ser efetivada pelo Estado brasileiro (ZELIC, 2023, p. 274). Na 

12º recomendação é descrito que: 

Regularização e desintrusão das terras indígenas como a mais fundamental forma de 

reparação coletiva pelas graves violações sofridas pelos povos indígenas no período 

investigado pela CNV, sobretudo considerando-se os casos de esbulho e subtração 

territorial aqui relatados, assim como o determinado na Constituição de 1988 

(BRASIL, CNV, v.2, 2014, p. 254). 

 A já citada terceira recomendação do Texto 5 da CNV, expõe a necessidade da 

implementação da CNIV, um dos fatores que sustenta essa recomendação é o de que apenas 10 

povos tiveram seus casos analisados e estudados, que são: Tapayuna, Parakanã, Araweté, Arara, 

Panará, Waimiri Atroari, Cinta Larga, Xetá, Yanomami e Xavante de Marãiwatsédé.  

A possibilidade de detalhar e aprofundar novos casos, permite incluir esses povos no 

processo de justiça de transição no Brasil, e, dessa maneira, efetivar a democracia nas relações 

interétnicas no país. Desse modo, a necessidade da criação da CNIV por meio de decreto do 

Executivo brasileiro, além de ser uma medida que cumpre com as recomendações da CNV, 

órgão oficial do Estado, também aponta um direcionamento para os outros entes federativos e 

órgãos do Estado, os quais também foram destinatários do relatório final e das recomendações 

da Comissão Nacional da Verdade. Esse posicionamento do Executivo demonstraria também 

para sociedade brasileira a necessidade de uma ação conjunta com o objetivo de viabilizar e 

gerar a implementação total da justiça de transição para os povos indígenas, assim, seria 

possível fazer frente as continuidades e repetições das graves violações de direitos humanos 

executadas contra os povos indígenas (ZELIC, 2023, p. 274). 

 As violações praticadas contra os povos indígenas entre os anos de 2019 e 2022, estão 

na esteira da não adoção de um posicionamento, a partir do relatório da CNV, que vise a justiça 

de transição. Zelic acrescenta que, os conflitos vividos pelos povos indígenas em 2023 possuem 

conexão com a prática lesiva do Estado brasileiro, que mais uma vez desrespeitava os direitos 

territoriais e constitucionais dos povos originários, o que expõe que as condutas arraigadas no 

Estado seguem impedindo a total implementação desses direitos. Isso se configura como uma 



 

 

104 
 

 

afronta à Constituição e viabiliza a usurpação do patrimônio da União que deve ter por usufruto 

único e exclusivo dos povos indígenas. Essas condutas viabilizam a manutenção dos crimes 

comedidos por agentes do Estado brasileiro, como o esbulho de terras e as remoções forçadas, 

crimes que ocorreram dentro da lógica das forças estatais como tutores dos povos indígenas, e 

que já foram amplamente denunciados e documentados, presentes em documentos oficiais 

como o próprio relatório final da CNV (ZELIC, 2023, p. 274). 

 Ainda sobre os casos que ocorrem após a redemocratização, mais especificamente no 

final da segunda década e início da terceira década dos anos 2000, as continuidades são 

percebidas de forma nítida. Como o caso do povo Yanomami, em Roraima, que sofrem com 

constantes invasões de garimpeiros e com a emergência sanitária, consequência da mineração 

ilegal realizada em seu território; já com os Pataxó Hã-Hã-Hãe e os Pataxó do extremo sul da 

Bahia, o cenário é de conflito territorial que se estende há cerca de 40 anos; e também o que 

ocorre com os Macuxi e Wapichana de Roraima, que tiveram a demarcação de suas terras em 

“ilhas”; “ou ainda os Guarani e Kaiowá do Mato Grosso do Sul, que seguem desterrados ou 

confinados em diminutas áreas para sua existência e em conflito permanente pela retomada e 

demarcação de seus territórios”; ou o caso dos Avá-Canoeiro do Araguaia, do estado de 

Tocantins; assim como os “Xetá do Paraná, que aguardam há anos o resultado de decisão 

definitiva da justiça brasileira, que venha a fazer valer o artigo 231 da Constituição Federal para 

que possam retornar de um exílio territorial e superar a diáspora produzida pela violência 

ocorrida durante a ditadura militar”. Os casos não se restringem apenas a esses povos aqui 

citados, uma vez que, muitos não tiveram suas histórias investigadas e analisadas pela CNV, 

nem por nenhuma outra iniciativa estatal. Esses povos estão inseridos em um cenário que é 

definido por Zelic como “ciclos permanentes de repetição de violências e negação de direito 

constitucionais” (ZELIC, 2023, p. 274). 

 Os exemplos citados confirmam a necessidade de uma Comissão Nacional Indígena da 

Verdade, importante ressaltar que não se limitam apenas aos casos supracitados.  O que se busca 

estabelecer a partir da CNIV, é o dialogo de superação institucional da violência estruturada 

executada contra os povos indígenas, especialmente em torno da demarcação de seus territórios. 

A implementação da justiça de transição para os povos indígenas representa uma mudança em 

suas experiências, que é balizada pela luta por direitos. Casos como o do Reformatório Krenak, 

citado na 9º recomendação, evidencia que os direitos à memória e à verdade são capazes de 

impulsionar medidas que se relacionam com os outros eixos da justiça de transição, de maneira 

a acionar diversos agentes e instâncias, com o objetivo de fortalecer e viabilizar a realização 



 

 

105 
 

 

das demandas que buscam por reparação no judiciário para os povos indígenas (ZELIC, 2023, 

p. 275). 

Criação de grupo de trabalho no âmbito do Ministério da Justiça para organizar a 

instrução de processos de anistia e reparação aos indígenas atingidos por atos de 

exceção, com especial atenção para os casos do Reformatório Krenak e da Guarda 

Rural Indígena, bem como aos demais casos citados neste relatório (BRASIL, CNV, 

v. 2, 2014, p. 254). 

Uma vez que, por meio dessas ações, será possível alcançar passos concretos que 

estabeleçam a justiça de “não-repetição das graves violações de direitos humanos, fomentando 

as mudanças de conduta do Estado perante o direito indígena e sua efetivação” (ZELIC, 2023, 

p. 275). No entanto, é reconhecível que políticas de memória, isoladamente, não bastam para 

conter o revisionismo histórico ou os ataques aos direitos humanos. Exemplos como os da 

Argentina e da Alemanha demonstram que, mesmo com iniciativas estruturadas e pujantes de 

políticas de memória, ainda foi necessário lidar, anos depois, com movimentos contrários a 

essas políticas6162. 

A partir da CNV e suas recomendações, a primeira Ação Civil Pública protocolada pelo 

Ministério Público Federal, em Minas Gerais, teve decisão favorável. Foi determinado o dever 

de reparação por parte do Estado brasileiro pelos crimes e violações cometidas contra o povo 

Krenak durante a ditadura civil-militar. Ainda no âmbito da decisão, foi incluído o dever de 

demarcar a Terra Indígena (TI) Krenak Sete Salões, esbulhada em 1972, momento que o povo 

sofreu remoção forçada e foi transferido para o Reformatório Indígena Krenak, vivendo em 

regime de campo de concentração na cadeia indígena criada em 1969 pelo Estado brasileiro63 

(ZELIC, 2023, p. 275). 

 
61 PAIXÃO, Mayara. Governo Milei derruba sigilo de documentos militares da ditadura na Argentina. Folha de 

S.Paulo, 24 mar. 2025. Disponível em: https://www1.folha.uol.com.br/mundo/2025/03/governo-milei-derruba-

sigilo-de-documentos-militares-da-ditadura-na-argentina.shtml. Acesso em: 10 abr. 2025. “O governo também 

promete outra ação, essa mais controversa: diz que enviará um projeto de lei ao Congresso para estabelecer que 

os crimes cometidos por grupos guerrilheiros sejam imprescritíveis. Na Câmara, o governo consegue forjar 

maioria. No Senado, o cenário é mais complicado, já que há maioria peronista. O tema é uma promessa de 

campanha de Milei, figura rechaçada pelas organizações de direitos humanos, como as Avós e as Mães da Praça 

de Maio, mas benquista entre familiares de militares que foram mortos antes ou depois do período repressivo dos 

anos 1970 e 1980.” 
62 VEJA. Ultradireita vence eleição estadual na Alemanha pela 1ª vez desde a II Guerra. Veja, 11 set. 2024. 

Disponível em: https://veja.abril.com.br/mundo/ultradireita-vence-eleicao-estadual-na-alemanha-pela-1a-vez-

desde-a-ii-guerra. Acesso em: 10 abr. 2025. “A Alternativa para a Alemanha (AfD) se tornou o primeiro partido 

de extrema direita a vencer uma eleição estadual na Alemanha desde a Segunda Guerra Mundial, conquistando 

32,8% dos votos no estado da Turíngia, no leste do país, neste domingo, dia 1º de setembro.” 
63 “Vale ressaltar que centenas de indígenas de, ao menos, 23 povos vindos de todas as partes do país, ficaram 

presos nesta unidade prisional e que seus casos, as torturas que sofreram e os desaparecimentos forçados que 

ocorreram, não foram estudados nos trabalhos da CNV. Em setembro de 2021, a pedido do MPF, a 14ª Vara Federal 

Cível da Seção Judiciária de Minas Gerais (SJMG), em decisão, condenou:  1. A União, a FUNAI e o estado a 

realizar, em até seis meses, cerimônia para reconhecer as violações de direitos dos povos indígenas seguida de 

pedido público de desculpas ao povo Krenak, com divulgação nos meios de comunicação e canais oficiais; 2. a 

https://www1.folha.uol.com.br/mundo/2025/03/governo-milei-derruba-sigilo-de-documentos-militares-da-ditadura-na-argentina.shtml
https://www1.folha.uol.com.br/mundo/2025/03/governo-milei-derruba-sigilo-de-documentos-militares-da-ditadura-na-argentina.shtml
https://veja.abril.com.br/mundo/ultradireita-vence-eleicao-estadual-na-alemanha-pela-1a-vez-desde-a-ii-guerra
https://veja.abril.com.br/mundo/ultradireita-vence-eleicao-estadual-na-alemanha-pela-1a-vez-desde-a-ii-guerra


 

 

106 
 

 

 Zelic cita que a FUNAI no governo Jair Bolsonaro, partia da orientação de não 

demarcação, uma vez que, o já eleito presidente expressava: “Não demarcarei um centímetro 

quadrado a mais de terra indígena. Ponto final”64, postura que se choca com a Constituição 

Federal. Em contraposição, o autor apresenta que em 28 de abril de 2023, “o presidente Lula 

retomou o papel constitucional do Estado frente à postura ilegal de seu antecessor, 

homologando 6 Terras Indígenas enviadas pelo recém-criado Ministério dos Povos Indígenas”. 

Nesse mesmo dia, a presidenta da Fundação Nacional dos Povos Indígenas, Joenia Wapichana, 

“despachou o ato de identificação e delimitação da TI Krenak de Sete Salões, no município de 

Resplendor (MG), reconhecendo o direito originário sobre essas terras”65 (ZELIC, 2023, p. 

276). 

 O que é proposto é que a Comissão Nacional Indígena da Verdade, por meio das 

investigações de graves violações de direitos humanos, para os casos acolhidos em seu 

colegiado, levante e analise as condutas ilegais de agentes públicos responsáveis por essas 

violações em períodos passados, a fim de identificar suas permanências e continuidades no 

presente, com o objetivo de “promover tanto os desdobramentos cabíveis no campo das 

reparações devidas, como na criação de mecanismos de não-repetição, para que cessem essas 

práticas de protelação de direitos indígenas” (ZELIC, 2023, p. 277). 

É colocada em contraposição a maneira como foi estruturada a CNV em 2012, que 

contava com sete comissionados e comissionadas indicados para realizar o trabalho de 

investigação junto a uma equipe operacional de assessoria. A CNIV, seria então “composta por 

um colegiado de instituições ligadas ao Estado brasileiro, povos indígenas e sociedade civil, 

com indicação de pessoas desses setores ligadas à temática e à justiça de transição”. Com a 

 
FUNAI a concluir o processo administrativo de identificação de delimitação da Terra Indígena Krenak de Sete 

Salões, considerada sagrada para os indígenas, no prazo de seis meses, e a estabelecer ações de reparação ambiental 

das terras degradadas pertencentes aos Krenak; 3. a FUNAI e o estado de Minas a implementar, com participação 

do povo Krenak, ações voltadas ao registro, transmissão e ensino da língua Krenak por meio do Programa de 

Educação Escolar Indígena; 4. a União a reunir e disponibilizar na internet, em até seis meses, toda a documentação 

relativa às violações dos direitos humanos dos povos indígenas, para livre acesso do público” (ZELIC, 2023, p. 

275). MANSUR, Rafaela. Um ano e meio após condenação de FUNAI, União e MG, povo Krenak ainda aguarda 

reparação por violações na ditadura militar. G1. 28 abr. 2023. Disponível em: https://g1.globo.com/mg/minas-

gerais/noticia/2023/04/28/um-ano-e-meio-apos-condenacao-de-FUNAI-uniao-e-mg-povo-krenak-ainda-aguarda-

reparacao-por-violacoes-na-ditadura-militar.ghtml. Acesso em: 15 jan. 2025. 
64 RAMOS, Murilo. “Não demarcarei um centímetro quadrado a mais de terra indígena”, diz Bolsonaro. O 

GLOBO. ÉPOCA. Coluna Expresso. 12 dez. 2018. Disponível em: https://oglobo.globo.com/epoca/expresso/nao-

demarcarei-um-centimetro-quadrado-mais-de-terra-indigena-diz-bolsonaro-23300890. Acesso em: 5 fev. 2025. 
65 “Rompendo com a postura protelatória, deu cumprimento à sentença da 14ª Vara Federal Cível da SJMG e 

reconheceu o trabalho da Comissão Nacional da Verdade e do MPF, efetivando uma de suas recomendações 

expressas na decisão judicial. A mudança de conduta dos agentes públicos que possuem responsabilidades no 

processo de demarcação de terras indígenas é, como vimos com o caso Krenak de Sete Salões, fator fundamental 

para a retirada das travas impostas por interesses alheios ao artigo 231 da Constituição, promovendo a efetivação 

de direitos” (ZELIC, 2023, p. 276). 

https://g1.globo.com/mg/minas-gerais/noticia/2023/04/28/um-ano-e-meio-apos-condenacao-de-funai-uniao-e-mg-povo-krenak-ainda-aguarda-reparacao-por-violacoes-na-ditadura-militar.ghtml
https://g1.globo.com/mg/minas-gerais/noticia/2023/04/28/um-ano-e-meio-apos-condenacao-de-funai-uniao-e-mg-povo-krenak-ainda-aguarda-reparacao-por-violacoes-na-ditadura-militar.ghtml
https://g1.globo.com/mg/minas-gerais/noticia/2023/04/28/um-ano-e-meio-apos-condenacao-de-funai-uniao-e-mg-povo-krenak-ainda-aguarda-reparacao-por-violacoes-na-ditadura-militar.ghtml
https://oglobo.globo.com/epoca/expresso/nao-demarcarei-um-centimetro-quadrado-mais-de-terra-indigena-diz-bolsonaro-23300890
https://oglobo.globo.com/epoca/expresso/nao-demarcarei-um-centimetro-quadrado-mais-de-terra-indigena-diz-bolsonaro-23300890


 

 

107 
 

 

possibilidade de uma ação integrada em sociedade, que viesse a fortalecer o desenvolvimento 

de um processo transicional que produzisse diálogo e soluções. Na proposta descrita por 

Marcelo Zelic, no relatório do CIMI, a CNIV teria por função realizar a investigação de casos 

de graves violações de direitos humanos, no período de 1946 a 1988, adotando “o mesmo 

recorte temporal definido na Lei 12.528/2011, uma vez que a investigação se dá em função do 

cumprimento da terceira recomendação da CNV”. Dentro dessa investigação estaria o objetivo 

de compreender os ataques contra “a pessoa do indígena e de seus apoiadores, contra as aldeias, 

os povos, o território, a cultura, a crença, a organização social, o meio ambiente circunscrito às 

comunidades ou ao território e aos direitos constitucionais dos povos indígenas em regime 

tutelar até 1988 (ZELIC, 2023, p. 277). 

Aqui é possível pontuar o debate sobre essa periodização descrita, uma vez que é 

reconhecível que, numa única comissão, não seria possível realizar uma análise dos mais de 

500 anos de violências cometidas contra os povos indígenas, e que esse período não 

compreenderia o que entendemos hoje como violações do Estado brasileiro, que pode ter seu 

início associado à Independência de 1822. No entanto, adotar uma periodização tão restrita, 

como a de 1946 a 1988, também possui consequências. O argumento de que a análise deveria 

partir da mesma periodização estabelecida pela Lei 12.528/2011 ganha força pela 

recomendação da instalação da CNIV partir da CNV. 

 A proposta de organograma da CNIV (ANEXO V) apresenta a formação de uma 

Coordenação Geral e uma equipe técnica para auxiliar os trabalhos, “um Colegiado de 

Comissionados composto por órgãos do Estado brasileiro, representações dos povos indígenas 

e entidades da sociedade civil de caráter indigenista e de direitos humanos, responsáveis pela 

estruturação da Rede de Comissões da Verdade Indígena (Rede CVI)”. Essa divisão teria por 

objetivo o “dinamismo” e o “envolvimento” para que seja possível promover uma maior 

cobertura ao levantamento e investigação, dessa maneira, os casos concluídos seriam 

submetidos ao Colegiado de Comissionados para abertura de processos.  

A Rede de Comissões da Verdade Indígena seria “uma rede colaborativa, com o 

compromisso político, ético e de responsabilidade moral para com a memória e a verdade, a 

reparação, a justiça e a não-repetição”. O estudo participativo teria função central na construção 

de casos por meio das Comissões da Verdade Indígena, que seriam criadas com abrangências 

variadas, demarcadas por: povo, região, estado e “por temas voltados às investigações de 

“crimes de tutela”, apresenta um avanço, e se diferencia da dinâmica utilizada pela CNV, ao 

estabelecer um trabalho coletivo em sociedade, adotando como dinâmica a submissão de casos, 

como o faz a Comissão Interamericana de Direitos Humanos, dando início a um processo 



 

 

108 
 

 

interno após acolhimento de cada caso”. Seriam então as Comissões da Verdade Indígena, o 

primeiro estágio para os casos a serem analisados pelo Colegiado de Comissionados, que 

segundo Zelic seriam “credenciadas para atuar mediante termos de cooperação com entidades 

indígenas, indigenistas, da sociedade civil, universidades e setores diversos do Estado brasileiro 

que venham a criá-las” (ZELIC, 2023, p. 277). São apresentados os cinco objetivos da 

Comissão Nacional Indígena da Verdade: 

1. Implementar um processo de justiça de transição colaborativo voltado aos 305 

povos indígenas existentes no Brasil e aos povos isolados, visando desenvolver 

simultaneamente os quatro eixos da justiça transicional, que são: memória e verdade, 

reparação, não-repetição e responsabilização (cível ou criminal), para a apuração, por 

povo indígena, de casos de graves violações de direitos humanos ocorridos em todo 

território nacional entre 1946 a 1988 e identificar casos de repetição das mesmas 

graves violações e a permanência de práticas que atentam contra os direitos 

constitucionais indígenas no período pós Constituinte 87/88, que estabelecem o 

princípio do reconhecimento da exclusividade do uso do território aos povos 

indígenas, até nosso presente. 

 

2. Fomentar a criação de Comissões da Verdade Indígena por povo indígena, por 

região, por estado, por temáticas conforme os tipos de “crimes de tutela” e nas 

universidades para o levantamento e investigação de casos de graves violações de 

direitos humanos praticados contra os povos indígenas pelo Estado brasileiro, por 

ação e omissão, e pela sociedade envolvente. 

 

3. Fazer consulta aos povos indígenas atingidos para obter seu consentimento, 

conforme determina a Convenção 169 da OIT, ou seguindo os protocolos de consulta 

já estabelecidos por cada povo, sobre o acolhimento do caso submetido à CNIV e as 

reparações devidas para cada caso de graves violações de direitos humanos 

investigados pela Comissão Nacional Indígena da Verdade. 

 

4. Fazer cumprir as 13 recomendações indígenas apresentadas ao Estado brasileiro em 

10 de dezembro de 2014, contidas no relatório final da Comissão Nacional da Verdade 

(Tomo II, Texto 5), documento de Estado resultado do cumprimento da Lei 12.528, 

de 18 de novembro de 2011. 

 

5. Tornar público através de portal da CNIV os casos recebidos, em estudo, concluídos 

e seus desdobramentos; os eventos realizados e os depoimentos coletados, quando não 

houver restrição. 

 

6. Apresentar, ao final de cada período de investigação, relatório circunstanciado dos 

casos recebidos, acolhidos, levantados e encaminhamentos dados por eixos da justiça 

transicional nos âmbitos do Executivo, Legislativo, Judiciário brasileiro e do 

Ministério Público Federal, identificando, em balanço, os casos acolhidos em aberto 

e sem conclusão pela CNIV, bem como povos não alcançados pelas investigações, 

para justificação de renovação de prazo de realização dos trabalhos (ZELIC, 2023, p. 

277-278). 

A estrutura proposta por Zelic ainda precisa ser amplamente debatida para que possa, 

de fato, cumprir seu objetivo de implementação, sendo fundamental que esse debate seja 

conduzido pelos principais interessados: os povos indígenas. No entanto, é indispensável que 

conte com o apoio efetivo e a devida celeridade por parte do Estado brasileiro. 



 

 

109 
 

 

Dessa maneira, a não implementação da CNIV assemelha-se à configuração do estado 

de coisas inconstitucional no trato do Estado brasileiro com os povos indígenas. Isso se 

evidencia, conforme o primeiro critério da definição de ECI na Sentença T-025, pela “I) 

violação massiva e generalizada de diversos direitos constitucionais que atinge um número 

significativo de pessoas”. As reiteradas violações dos direitos constitucionais dos povos 

indígenas, somadas à constante omissão estatal em assegurar suas prerrogativas, reforçam a 

existência do estado de coisas inconstitucional na atuação do Estado brasileiro quanto à 

observância da Constituição em relação a esses povos. Tal cenário corresponde também ao 

segundo critério identificado na decisão: “(II) omissão prolongada por parte das autoridades de 

suas obrigações de garantia de direitos” (COLOMBIA, 2004, tradução ALMEIDA; 

VERONSE, 2021, p. 761). 

O terceiro fator “(III) a adoção de práticas inconstitucionais, como a incorporação da 

ação de tutela no procedimento de garantia do direito violado” é uma constante na relação do 

Estado brasileiro com os povos indígenas, uma vez que, as ações de tutela podem ser percebidas 

em momentos diferentes da história do Brasil, assim como após 1988. O quarto fator “(IV) a 

não edição das medidas legislativas, administrativas ou orçamentárias necessárias para evitar a 

violação de direitos”, a partir dos exemplos citados é possível notar não somente a falta de 

medidas legislativas, administrativas e orçamentárias para evitar as violações, mas sim, o uso 

do aparato do Estado para implementação de medidas que visam diretamente essas violações, 

como o caso do Marco Temporal ou a abertura de terras indígenas para exploração de atividades 

de agrícolas e mineração ilegal (COLOMBIA, 2004, tradução ALMEIDA; VERONSE, 2021, 

p. 761). 

O quinto fator, “(V) a existência de um problema social cuja solução compreende a 

intervenção de várias entidades, exige a adoção de um conjunto complexo e coordenado de 

ações e um nível de recursos que exige um significativo esforço orçamentário adicional”, versa 

sobre a necessidade de ações conjuntas, dos mais diversos agentes estatais. A não execução de 

atividades que incorporam os poderes legislativo, executivo e judiciário para manutenção dos 

direitos dos povos indígenas denotam mais uma vez, o nível de omissão em frente as violações 

(COLOMBIA, 2004, tradução ALMEIDA; VERONSE, 2021, p. 761). 

Por fim, o sexto fator, “(VI) se todas as pessoas afetadas pelo mesmo problema fossem 

à ação de proteção para obter a proteção de seus direitos, haveria maior congestionamento 

judicial”, se refere a alta quantidade de indivíduos inseridos nessa estrutura de violações, e da 

ineficiência estatal em responder de forma efetiva aos casos (COLOMBIA, 2004, tradução 

ALMEIDA; VERONSE, 2021, p. 761).  



 

 

110 
 

 

A não implementação da Comissão Nacional Indígena da Verdade pelo Estado brasileiro 

sustenta a não reparação aos povos originários, dificulta a elucidação das violações sofridas e 

pode ser descrita como um estado de coisas inconstitucional, nos termos da Sentença T-025. 

Observa-se que, após a redemocratização, as violações massivas e generalizadas dos direitos 

dos povos indígenas continuaram, embora em circunstâncias e intensidades diferentes das 

vivenciadas durante o período ditatorial, especialmente quando se considera os direitos 

garantidos pela Constituição Federal de 1988. 

Em 2023, no encerramento do 19º Acampamento Terra Livre de 2023, a ministra dos 

Povos Indígenas, Sônia Guajajara, defendeu publicamente em seu discurso66, na presença do 

presidente Lula, a criação da Comissão da Verdade Indígena, com o objetivo de promover a 

reparação pelo Estado brasileiro das violações sofridas pelos povos indígenas no país e para 

que seja possível superar esse eterno ciclo de repetição de graves violações de direitos humanos. 

Zelic pontua que o ponto central a ser superado surge do não respeito aos direitos 

constitucionais dos povos indígenas e a ausência de demarcação das terras indígenas. A ministra 

afirmou que “a garantia da posse plena dos territórios pelo Estado aos seus povos é também 

uma forma muito importante de reparação dessas violações” (ZELIC, 2023, p. 278). No 

discurso a ministra ainda defendeu que: 

Os povos indígenas no Brasil sofreram graves violações de seus direitos humanos em 

diversos períodos da história e nós precisamos reconhecer isso e avançar nas 

reparações necessárias e possíveis aos povos indígenas. Criar a Comissão da Verdade 

Indígena é uma medida fundamental para promover o início dessa reparação e para 

garantir que não haja repetição desse vergonhoso episódio de nossa história. A 

garantia da posse plena dos territórios pelo Estado aos seus povos é também uma 

forma muito importante de reparação dessas violações.67 

 Para efetivação plena da justiça de transição para os povos indígenas é necessário que a 

reparação e não-repetição estejam no cerne do processo de reconstrução da memória e da 

verdade, para que as graves violações dos direitos humanos dos povos indígenas sejam tratadas 

como uma emergência a ser abordada pelo Estado brasileiro. Sendo possível descrever a 

Comissão Nacional Indígena da Verdade como “um passo fundamental para que avancemos 

enquanto sociedade rumo a um país inclusivo, diverso, plural, respeitador de direitos e 

democrático de fato” (ZELIC, 2023, p. 278). 

 
66 TV FORUM. “Representamos 5% da população mundial, mas protegemos 82% da biodiversidade”, diz Sonia 

Guajajara. Discurso de Sônia Guajajara no ato final do ATL 2023, fragmento citado. 28 abr. 2023. Disponível em: 

https://www.youtube.com/clip/Ugkx1tvTQ07H9sBvIVSKGneZCTMzvH2YEOOe. Acesso em: 20 fev. 2025. 
67 Idem. 

https://www.youtube.com/clip/Ugkx1tvTQ07H9sBvIVSKGneZCTMzvH2YEOOe


 

 

111 
 

 

 Em 27 de outubro de 2022 foi realizada a audiência pública no Ministério Público 

Federal em Minas Gerais quanto a implementação da Comissão Nacional Indígena da Verdade. 

O evento que foi realizado no auditório do MPF em Belo Horizonte e em plataforma virtual, 

com transmissão ao vivo pelo canal do MPF no Youtube. A audiência, que durou mais de seis 

horas, contou com a participação, presencialmente e via plataforma virtual, de indígenas de 

diversas etnias e regiões do país, bem como representantes da sociedade civil. Durante as 

atividades foram apresentados testemunhos sobre as violações perpetradas no período da 

ditadura civil-militar contra os povos indígenas, foi ressaltado a importância da criação de uma 

Comissão Nacional Indígena da Verdade, também foram feitas sugestões quanto aos objetivos, 

a metodologia e a forma de compor a comissão68. 

É necessário pontuar que, a viabilização desse novo momento perpassa pelo 

protagonismo indígena, abandonando a perspectiva de tutela, superando as amarras do 

colonialismo. A priorização dos interesses dos povos indígenas está no cerne desse processo. A 

campanha institucional do Ministério dos Povos Indígenas “Nunca Mais um Brasil Sem Nós” 

ocorreu em 2023 e marcou “a primeira vez que o 19 de abril é celebrado como data pensada 

para fortalecer o caráter diverso dos 305 povos indígenas que vivem no país”. A ação que teve 

por objetivo representar e fortalecer a diversidade dos 305 povos indígenas e suas 274 línguas, 

demarca a primeira vez que a data foi celebrada como “Dia dos Povos Indígenas”, e não como 

“Dia do Índio”. No evento, a ministra Sônia Guajajara destacou a importância da renomeação 

da data e pontuou que o compromisso com as demandas dos povos indígenas não é apenas do 

ministério, mas também de todo Governo Federal, ela afirmou que: “sabemos dos enormes 

desafios que temos pela frente, e justamente por isso é tão importante ressignificar este dia e 

celebrar nossas conquistas. Em pouco tempo já tivemos grandes avanços e teremos mais, não 

apenas neste Abril Indígena, como em todo este ano e neste governo”6970. A ministra ainda 

acrescentou que: 

 
68 BRASIL. Audiência pública em MG discute a instalação de Comissão Nacional Indígena da Verdade. MPF. 

Assessoria de Comunicação Social. Ministério Público Federal em Minas Gerais. 16 nov. 2022. Disponível em: 

https://www.mpf.mp.br/mg/sala-de-imprensa/noticias-mg/audiencia-publica-em-mg-discute-a-instalacao-de-

comissao-nacional-indigena-da-verdade. Acesso em: 15 fev. 2025. 
69 BRASIL. Dia dos Povos Indígenas é marcado pela campanha Nunca Mais Um Brasil Sem Nós. Secretaria de 

Comunicação Social. 19 abr. 2023. Disponível em: https://www.gov.br/secom/pt-br/assuntos/noticias/2023/04/dia-

dos-povos-indigenas-e-marcado-pela-campanha-nunca-mais-um-brasil-sem-nos. Acesso em: 20 fev. 2025. 
70 “Além da ministra dos povos indígenas, Sonia Guajajara, a mesa de trabalho do evento contou ainda com as 

falas de: Braulina Baniwá, Diretora da ANMIGA; Dinamam Tuxá, Coordenador Executivo da Apib; Joenia 

Wapichana, Presidenta da FUNAI e Célia Xakriabá, deputada federal. Também compareceram a ministra Anielle 

Franco, da Igualdade Racial, e o ministro Wellington Dias, do Desenvolvimento e Assistência Social, Família e 

Combate à Fome”. Idem.  

https://www.mpf.mp.br/mg/sala-de-imprensa/noticias-mg/audiencia-publica-em-mg-discute-a-instalacao-de-comissao-nacional-indigena-da-verdade
https://www.mpf.mp.br/mg/sala-de-imprensa/noticias-mg/audiencia-publica-em-mg-discute-a-instalacao-de-comissao-nacional-indigena-da-verdade
https://www.gov.br/secom/pt-br/assuntos/noticias/2023/04/dia-dos-povos-indigenas-e-marcado-pela-campanha-nunca-mais-um-brasil-sem-nos
https://www.gov.br/secom/pt-br/assuntos/noticias/2023/04/dia-dos-povos-indigenas-e-marcado-pela-campanha-nunca-mais-um-brasil-sem-nos


 

 

112 
 

 

A tarefa que justifica a necessidade de um ministério exclusivamente para a causa dos 

direitos dos povos indígenas é a demarcação dos nossos territórios. Nós estamos 

expostos à vulnerabilidade política que se agrava quando há o desconhecimento de 

quem somos e, principalmente, quando disseminam mentiras sobre nossos direitos e 

nosso modo de ser71. 

Joenia Wapichana, presidenta da Fundação Nacional dos Povos Indígenas (FUNAI), 

destacou a importância da luta pela diversidade, o projeto de lei que gerou a mudança no nome 

da data é de sua autoria, quando ainda era deputada federal72. A presidenta afirmou que:  

É o primeiro dia que o Estado Brasileiro reconhece o 19 de abril como Dia dos Povos 

Indígenas. A história dos povos indígenas precisa ser contada e nunca esquecida, pois 

durante todos esses anos vivemos uma história de luta e resistência, resiliência, por 

não reconhecerem a diversidade dos nossos povos73. 

Para pensar a campanha “Nunca Mais um Brasil Sem Nós” e sua importância na forma 

em que a CNIV pode ser viabilizada, é necessário discutir o protagonismo indígena, que Felipe 

Tuxá, em O que é protagonismo indígena e por que ele é tão importante para nós indígenas74, 

escreve que, ao reconhecer que o Brasil é um país “multiétnico, multilinguístico e multicultural” 

e que “o texto constitucional inaugura a necessidade de pensar outros modelos de exercício de 

cidadania, ou seja, uma cidadania indígena, pautada em sua organização social, costumes, 

línguas, crenças e tradições”. Felipe Tuxá desenvolve uma análise a partir do texto O futuro da 

questão indígena, de 1994, da antropóloga portuguesa Manuela Carneiro da Cunha, importante 

aliada da causa indígena (TUXÁ, 2024). Quanto ao texto, o autor explica que: 

Nele, a autora falava sobre os principais temas referentes a chamada questão indígena, 

como terra, biodiversidade e direitos, se debruçando sobre aquilo que parecia ser o 

caminho para onde estávamos nos dirigindo. Olhar para esse texto hoje, trinta anos 

depois de sua publicação, é como se debruçar sobre um documento histórico, que 

registra a atmosfera do período, as promessas e os gargalos da temática indígena, 

naquela quadra histórica (TUXÁ, 2024). 

No entanto, Felipe Tuxá pontua que, a partir de uma leitura contemporânea do texto de 

1994, destaca-se a ausência de termos como “protagonismo” e “Movimento Indígena” para 

pensar o futuro da questão indígena, que se tornavam termos essenciais a Constituição Federal 

de 1988. O autor acrescenta que “É um exemplo de que se hoje pode parecer óbvio que grupos 

historicamente marginalizados e excluídos, como as mulheres, os povos negros, indígenas, 

quilombolas, ciganos, precisam ser os protagonistas da construção de políticas públicas que 

 
71 Idem. 
72 Idem. 
73 Idem. 
74 TUXÁ, Felipe. O que é protagonismo indígena e por que ele é tão importante para nós indígenas. NEXO. Ponto 

de Vista. Políticas públicas. Disponível em: https://pp.nexojornal.com.br/ponto-de-vista/2024/10/01/que-e-

protagonismo-indigena-e-por-que-ele-e-tao-importante-para-nos-indigenas. Acesso em: 15 fev. 2025. 

https://pp.nexojornal.com.br/ponto-de-vista/2024/10/01/que-e-protagonismo-indigena-e-por-que-ele-e-tao-importante-para-nos-indigenas
https://pp.nexojornal.com.br/ponto-de-vista/2024/10/01/que-e-protagonismo-indigena-e-por-que-ele-e-tao-importante-para-nos-indigenas


 

 

113 
 

 

lhes afete, isso nem sempre esteve na pauta do dia”. No cerne dessa discussão está o fato de 

que muitas das conquistas indígenas que se referem “a participação na vida política são 

recentes, resultado de luta histórica do Movimento Indígena em suas organizações, e, ainda, 

frágeis e alvo de ataques”. E quando ao movimento dos povos indígenas o autor ressalta que 

existem especificidades como a “luta por representatividade, protagonismo e reconhecimento 

político nas últimas décadas que continuam sendo extremamente atuais”. É descrito que, 

durante a maior parte do século 20, os povos indígenas tiveram o seu direito de exercício à 

cidadania limitado devido a tutela realizada pelo Estado brasileiro. Essa perspectiva que 

entendia os indígenas em uma posição de que necessitavam de tutela, se estabelece a partir de 

máximas evolucionistas que os viam como em uma “infância da evolução humana” (TUXÁ, 

2024). Ainda sobre a tutela do Estado brasileiro, Felipe Tuxá escreve que:  

Enquanto prática de governo, a tutela indígena ganhou seu caráter legal no Código 

Civil de 1916, quando os “índios” foram submetidos a um exercício particular de 

poder Estatal: o poder tutelar, justificável apenas diante da pretensa “relativa 

incapacidade” indígena para o exercício de uma cidadania plena (TUXÁ, 2024). 

 O autor defende que, essa tutela, na lei escrita foi superada com a Constituição Federal 

de 1988 a partir de pressão indígena na constituinte, que “em seus arts. 231 e 232, desbanca, do 

ponto de vista normativo-constitucional, duas ideias bastante consolidadas: a de que indígenas 

desapareceriam e deixariam de ser indígenas e a de que indígenas seriam inaptos para se 

representarem juridicamente”. O que é inaugurado pelo texto constitucional é a necessidade de 

pensar em novas formas de exercício da cidadania indígena, que priorize as organizações 

sociais, os costumes, as línguas, as crenças e as tradições, isso a partir do reconhecimento do 

Brasil como um país “multiétnico, multilinguístico e multicultural”. É apenas a partir de 1988 

que os povos indígenas passam a ser visto “como plenamente pensantes no ordenamento 

jurídico brasileiro ao serem reconhecidos como legítimos para ingressar em juízo em defesa de 

seus direitos e interesses”. Quanto a esse período extenso de não reconhecimento da autonomia 

dos povos indígenas, o autor escreve que “como que em uma carta de alforria, foram precisos 

488 anos de colonialismo para que indígenas fossem reconhecidos como iguais do ponto de 

vista cognitivo e jurídico” (TUXÁ, 2024). 

 Os resquícios da tutela permanecem inseridos na nossa sociedade, mesmo com a 

superação no plano jurídicos dessas estratégias de controle, na experiência dos povos indígenas 

ainda é possível notar a permanência dessas práticas. Felipe Tuxá argumenta que instrumentos 

jurídicos que continuam operando até hoje, como o Estatuto do Índio de 1973, explicam a 

permanência do ideal tutelar no imaginário nacional, o que gera mais contradição é o fato de 



 

 

114 
 

 

possuir elementos que se contrapõem aos estabelecidos na Constituição Federal. Quanto as 

limitações para superação da tutela, o autor explica que “é difícil de romper porque altera o 

modo como certas relações hierárquicas foram estabelecidas com certos setores da sociedade 

nacional, nas quais estivemos localizados sempre no polo passivo: de pesquisados, de 

subalternos, daqueles que precisam ser representados, daqueles que não possuem voz própria e 

etc”. Citando o texto, de 2012, A conquista da cidadania indígena e o fantasma da tutela no 

Brasil Contemporâneo de Gersem Baniwa, indígena doutor em antropologia e atualmente 

professor da Universidade de Brasília, e que, mesmo 12 anos depois, em 2024, ainda fosse 

necessário lidar com as questões referentes a essa problemática. Utilizando a metáfora de que 

a tutela se assemelha a um fantasma, que segue assombrando os povos indígenas, assim como 

“uma permanência incômoda e recalcitrante, a visão de indígenas ocupando lugares de 

protagonismo contradiz séculos de desinformação e racismo acerca do que fazemos e de quem 

somos, causando reações imprevisíveis” (TUXÁ, 2024). 

 A promoção de movimentos como o “Nunca mais um Brasil sem nós”, denota a 

importância e necessidade do protagonismo indígena. A título de exemplo, o autor cita o 

discurso de posse da primeira Ministra Indígena do País, Sônia Guajajara, Doutora Honoris 

Causa pela UERJ, em 11 de janeiro de 2023:  

Hoje, vocês todos estão presenciando um momento de transição histórica, tal qual foi 

a singular colaboração indígena, na Assembleia Nacional Constituinte. Naquela 

ocasião, um passo muito importante foi dado com o fim do paradigma integracionista 

e da tutela. Hoje, vocês presenciam um passo ainda maior com este Ministério dos 

Povos Indígenas e esperamos, com isso, fazer respeitar a nossa existência e o nosso 

protagonismo75. 

 Na luta por autonomia é necessário tratar como oposição a tutela, o protagonismo, que 

o autor demarca, sendo especialmente uma das linhas de ação do Ministério dos Povos 

Indígenas, o “Nunca mais um Brasil sem nós”. Sendo definido não somente como uma política 

voltada a ocupar espaços eleitorais ou de cargos, mas como aldeamento da política, “é 

indigenizar o Estado e é retomar o que é nosso”. De maneira que, deve ser tomado como ponto 

inicial para a discussão da problemática da tutela, os “cinco séculos de apagamento e 

obliteração dos povos indígenas”. Quanto as ausências construídas por meio da tutela e do 

silenciamento, o autor conclui que: 

O imaginário nacional construiu o arquétipo sobre povos indígenas através da sua 

ausência: indígenas precisam estar longe, são habitantes de lugares distantes e 

 
75 APIB. Discurso de posse da Ministra Sonia Guajajara. 11 jan. 2023. Disponível em: 

https://apiboficial.org/files/2023/01/Discurso_Posse-Sonia-Guajajara-Documentos-Google.pdf. Acesso em: 25 

jan. 2025. 

https://apiboficial.org/files/2023/01/Discurso_Posse-Sonia-Guajajara-Documentos-Google.pdf


 

 

115 
 

 

remotos, estão no passado, são todos iguais, e, portanto, pouco complexos. A melhor 

forma de combater esses preconceitos e o racismo é estando presente. 

Quase quatro décadas após a Constituição Federal de 1988, vivemos e construímos 

cotidianamente esse futuro sonhado ancestralmente, no qual somos, cada vez mais, os 

protagonistas da construção das políticas para nós mesmos e ocupamos espaços 

historicamente negados. O futuro já é hoje, é o futuro de nunca mais um Brasil sem 

nós. O futuro é indígena (TUXÁ, 2024). 

A construção de um novo momento para os povos indígenas no Brasil, fundamentado 

na memória, na justiça de transição e na reparação, passa necessariamente pelo protagonismo 

indígena. Sem a superação de práticas antigas, pautadas por políticas de tutela ou por 

concepções que tratavam os indígenas como incapazes, não será possível efetivar uma 

transformação plena na experiência dos 305 povos indígenas existentes no país. Os espaços que 

hoje vêm sendo ocupados pelos povos indígenas, nos diversos âmbitos de decisão, foram 

historicamente negados, o que resultou em um retrocesso na garantia de seus direitos, cujos 

efeitos ainda podem ser sentidos. A tomada de decisões por não indígenas marcou um processo 

contínuo de não priorização dos reais interesses desses povos. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

116 
 

 

CONCLUSÃO 

 
 

Em A Divina Comédia, de Dante Alighieri, o poeta narra que o sétimo círculo do inferno 

é destinado para os violentos, onde, no primeiro giro, sofrem os culpados de violência contra o 

próximo, ali é reservado o rio Flegetonte (Phlegethon), de sangue fervente, para que sejam 

submersos os assaltantes, os assassinos e os tiranos. Quanto mais grave o crime cometido, 

maior a parte do corpo imersa no rio. Enquanto os assaltantes dentro do rio podem ser 

confundidos com os centauros por terem apenas o peito de fora, são punidos por atentarem 

contra os bens de suas vítimas. Já os assassinos mantêm para fora apenas a cabeça, por terem 

retirado a vida de suas vítimas. Por fim, os tiranos mantêm somente suas sobrancelhas acima 

da superfície, pois eles tiraram a vida e os bens de suas vítimas (ALIGHIERI, [1265-1321] 

1999). 

A ditadura civil-militar brasileira pode ser descrita, com a licença poética, como o 

regime dos violentos, regido a mando dos tiranos. O Estado, figurado pelas Forças Armadas, 

vilipendiou os direitos da população brasileira em diversos níveis, em 21 anos de estado de 

exceção, a normalidade era a opressão, o silenciamento, a repressão, o esbulho, a invasão, a 

morte e a tortura. Os povos indígenas foram vitimados durante todo esse processo, ora recebiam 

visitas dos assaltantes que visavam o esbulho de suas terras, outrora dos assassinos, que 

tiravam suas vidas em nome do desenvolvimento do país. Os ataques eram executados a mando 

dos tiranos.   

A constância era essa, seguidas investidas que objetivavam a manutenção da estrutura 

socioeconômica da ditadura civil-militar, sustentada por seu projeto desenvolvimentista. No 

cerne dessas invasões estavam os interesses econômicos de empresas e do próprio Estado, que 

visavam, como no caso dos Waimiri Atroari, viabilizar por meio da construção da BR-174, a 

exploração de recursos naturais. A estrada permitiria tanto a exploração mineral, como a da 

cassiterita, quanto a exploração hidrelétrica, posteriormente concretizada com a construção da 

Usina de Balbina. 

Ao longo dos últimos séculos, os povos indígenas foram tratados como um “problema”, 

experiência que não se restringe ao Brasil, como se observa também no caso canadense. A 

utilização do conceito de “problema indígena” e as diversas ocasiões em que o Estado atribuiu 

essa alcunha aos povos originários revelam que, em diversas circunstâncias, as soluções 

propostas resultaram ou se orientaram para práticas genocidas. O objetivo do Estado brasileiro 

não se limitava a assistir passivamente ao extermínio dos indígenas por doenças, conflitos com 



 

 

117 
 

 

madeireiros, garimpeiros e outras violências associadas à ausência de assistência estatal; 

tratava-se também de ações deliberadas que visavam o genocídio. 

O discurso de Maurício Rangel Reis, Secretário-Geral do Ministério da Agricultura e 

Ministro do Interior durante o governo Ernesto Geisel, no qual afirmou que, em dez ou vinte 

anos, não haveria mais indígenas no Brasil, reforça essa lógica. As ações do Estado brasileiro 

eram compostas por políticas de assimilação forçada, que também produziam impactos 

semelhantes, contribuindo para a desestruturação social, cultural e familiar dos povos 

indígenas. Dessa forma, ainda que a chamada “solução final” para os povos indígenas não 

ocorresse por meio do extermínio físico total, mas sim por meio da assimilação forçada, isso 

não torna o processo menos violento ou menos etnocêntrico. A assimilação, as privações e o 

cerceamento das tradições culturais acarretaram consequências graves e duradouras para os 

povos indígenas no Brasil. 

Com a manutenção da imagem dos indígenas como “inimigos do desenvolvimento”, o 

Estado brasileiro justificava o envio de tropas do batalhão de infantaria para “lidar” com o 

“problema indígena” existente na terra do povo Waimiri Atroari. Também era utilizada a difusão 

da narrativa dos “índios hostis” como exemplifica a persistente representação dos Waimiri 

Atroari como “hostis” ou “bravos”. O que transformava as invasões em uma espécie de guerra 

ideológica, impulsionando a justificativa do uso da violência para lidar com os povos indígenas. 

Nesse contexto, a orientação era de que “[...] os trabalhos de implantação da BR 174 não podem 

ser interrompidos”76, a lógica do custe o que custar estava estabelecida, mesmo que custasse 

vidas. Assim como foi descrito, no jornal Ultima Hora de 14 de dezembro de 1968, em 

referência ao Ato Institucional nº 5, um dos momentos de maior agravamento das práticas 

repressivas da ditadura, “O objetivo é manter a revolução”77. A manutenção do estado de 

exceção era reforçada diuturnamente no período ditatorial.  

Vale ressaltar que, como evidenciado ao longo desta dissertação, a crítica à percepção 

de que a ditadura constitui um momento isolado no que se refere às graves violações contra 

parcelas da população brasileira permanece atual. As violações de direitos executadas contra os 

povos indígenas não se restringem ao período ditatorial, assim como ocorre em relação à 

população negra e periférica. A ditadura civil-militar não inaugura esse processo, mas sim o 

aprofunda e aprimora o aparato repressivo do Estado. 

Para os povos indígenas, a ditadura representou um momento de continuidade e 

recrudescimento das graves violações dos direitos humanos. De forma alguma essa constatação 

 
76 Trecho retirado do Ofício nº 42-E2-CONF de 1974, assinado pelo general de brigada Gentil Nogueira Paes. 
77 ULTIMA HORA. O objetivo é manter a revolução. Ultima Hora, Rio de Janeiro, 14 dez. 1968. 



 

 

118 
 

 

minimiza o que a ditadura significou para o país, foram duas décadas marcadas por prisões 

arbitrárias, torturas, assassinatos e desaparecimentos forçados. No entanto, é fundamental 

destacar as permanências e continuidades históricas na relação entre o Estado brasileiro e os 

povos indígenas. 

Esse passado autoritário continua produzindo reflexos mesmo após a redemocratização. 

Um dos aspectos que evidenciam essa permanência é a ausência de uma política de memória 

efetiva no país. Embora a instalação da Comissão Nacional da Verdade represente um marco 

importante no processo de construção da memória, é igualmente necessário reconhecer suas 

limitações. Entre elas, destaca-se a não adoção do conceito de mortos políticos para se referir 

aos indígenas assassinados durante o período de 1946 a 1988, bem como a análise restrita a 

apenas dez povos indígenas, número bastante reduzido diante da existência de 305 povos no 

Brasil.  

O que diferencia os Waimiri Atroari, mortos durante a ditadura pelo Exército brasileiro 

dos demais mortos políticos? Trata-se de um povo que tinha plena consciência de seus invasores 

e que resistiu às sucessivas investidas do Estado brasileiro. A inviabilização histórica imposta 

aos povos indígenas produz, ainda hoje, um processo contínuo de negação da memória. A 

concepção de que os mortos políticos da ditadura civil-militar se restringem aos 420 

oficialmente reconhecidos carrega um discurso despolitizante e reducionista, que obscurece a 

complexidade e a extensão das violências perpetradas ao longo dos 21 anos do período ditatorial 

no Brasil, ao mesmo tempo em que nega a centralidade da agência e da resistência indígena 

nesse contexto. 

Os povos indígenas foram tratados pelo Estado brasileiro como inimigos da segurança 

nacional. Suas existências eram vistas como um empecilho ao avanço e ao progresso. Nesse 

contexto, aqueles que se opunham aos chamados “objetivos nacionais” eram enquadrados como 

ameaças à segurança do país. No caso do povo Waimiri Atroari, por exemplo, observa-se que 

qualquer resistência à construção de rodovias, como a BR-174, ou a outras ações dos militares 

era interpretada como oposição direta aos interesses nacionais.  

A relação entre segurança e desenvolvimento era estabelecida de forma nítida, uma vez 

que a sustentação econômica da ditadura dependia da execução desses projetos. Assim, os 

povos indígenas foram considerados inimigos internos dos projetos da ditadura. Como 

demonstrado ao longo desta pesquisa, a gama de condutas consideradas como crimes contra a 

segurança nacional era constantemente ampliada, de modo a enquadrar o maior número 

possível de agentes como opositores ao desenvolvimento da nação. A partir do discurso oficial 

da época, os indígenas já eram vistos como “hostis” e “violentos”, diante da resistência que 



 

 

119 
 

 

ofereciam aos projetos desenvolvimentistas da ditadura, reforçava-se o estímulo à continuidade 

das graves violações cometidas contra esses povos. 

Nos termos da Sentença T-025, é possível afirmar que ações e omissões praticadas pelo 

Estado brasileiro configuram um estado de coisas inconstitucional, especialmente quando se 

analisa a morosidade em acatar a recomendação da Comissão Nacional da Verdade quanto à 

criação da Comissão Nacional Indígena da Verdade. No cerne dessa demora está a histórica 

negação de espaços de poder e decisão aos povos indígenas, assim como a negação da memória 

e da história. Embora o debate sobre a implementação da CNIV continue em curso, os avanços 

permanecem tímidos e insuficientes diante da urgência da pauta. 

A não implementação da Comissão Nacional Indígena da Verdade pelo Estado brasileiro 

perpetua a ausência de reparação aos povos originários e dificulta a elucidação das graves 

violações por eles sofridas. No núcleo do processo de justiça de transição voltado aos povos 

indígenas, encontra-se a necessidade de medidas concretas de reparação. Entre essas medidas, 

destaca-se uma das principais demandas, a demarcação de terras. Sem a garantia e a proteção 

efetiva de seus territórios, torna-se inviável a preservação de suas histórias, memórias, tradições 

e culturas. É relevante ressaltar que o processo de criação e funcionamento da CNIV deve ser 

conduzido com protagonismo indígena e pautado na escuta real e ativa de suas demandas e 

interesses. 

Somente em 2023, quando a FUNAI completou 56 anos de existência, a instituição teve, 

pela primeira vez, uma presidenta indígena, Joenia Wapichana. No mesmo ano em que se 

celebraram os 134 anos da Proclamação da República, o Brasil criou o primeiro ministério 

voltado exclusivamente aos povos indígenas, chefiado também por uma liderança indígena, a 

ministra Sônia Guajajara. A histórica negação de espaços de poder e decisão contribui para 

compreender episódios como a negligência atribuída à centralidade da história dos povos 

indígenas, bem como às graves violações sofridas por esses povos durante a ditadura civil-

militar, no âmbito da Comissão Nacional da Verdade. Tal omissão reforça a urgência da criação 

e atuação efetiva de uma Comissão Nacional Indígena da Verdade. 

Os direitos dos povos indígenas continuam sendo alvo de sucessivas investidas por parte 

dos poderes Legislativo, Executivo e Judiciário brasileiros. E são eles, os próprios povos 

indígenas, que seguem respondendo a essas ofensivas. O ano de 2025 foi marcado pelos 21 

anos do Acampamento Terra Livre, o maior encontro de mobilização indígena do país, realizado 

em Brasília. Na data também foram celebradas duas décadas de atuação da Articulação dos 

Povos Indígenas do Brasil (APIB), consolidando-se como um importante marco na história do 

movimento indígena. 



 

 

120 
 

 

Os debates sobre a justiça de transição voltada aos povos indígenas, assim como sobre 

a investigação das graves violações de direitos por eles sofridas, precisam ser aprofundados e 

continuamente retomados. Isso se justifica pelo fato de que, como mencionado anteriormente, 

apenas 10 dos 305 povos indígenas tiveram seus casos de violações graves, ocorridas entre 

1946 e 1988, devidamente investigados. Esse processo pode avançar significativamente com a 

instalação da CNIV. Urge o reconhecimento, por parte do Estado brasileiro, dos povos indígenas 

mortos durante a ditadura civil-militar (1964–1985), assim como no período correlato proposto 

para a CNIV (1946–1988), como mortos políticos. Tal reconhecimento configura-se como um 

marco fundamental para o processo de construção de uma política de memória. 

Ao reforçar a frase “Nunca mais um Brasil sem nós”, a ministra Sônia Guajajara 

apresenta um novo projeto de país, um projeto que passa pelo respeito aos direitos dos povos 

e, sobretudo, pela presença e pelo protagonismo dos povos indígenas, em toda a sua 

diversidade, na construção desse Brasil. O que foi negado aos povos indígenas ao longo dos 

últimos séculos foi, inclusive, o próprio direito à cidadania. Somente por meio de ações efetivas 

de justiça, reparação e memória será possível alcançar uma justiça de transição plena para os 

povos indígenas. 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

121 
 

 

REFERÊNCIAS 

 

CORPUS DOCUMENTAL 

 
 

BRASIL. Ação Civil Pública. Nº 1001605-06.2017.4.01.3200. Grupo de Trabalho Povos 

Indígenas e Regime Militar – 6ª Câmara de Coordenação. Ministério Público Federal. Agosto 

de 2017. 

 

______ . Decreto-Lei nº 898, de 29 de agosto de 1969. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto-lei/1965-1988/del0898.htm. Acesso em: 10 mar. 

2025. 

 

______ . Lei nº 9.140, de 04 de dezembro de 1995. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9140.htm. Acesso em: 10 mar. 2025. 

 

______ . Lei nº 10.536, de 14 de agosto de 2002. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2002/l10536.htm. Acesso em: 10 mar. 2025. 

 

______ . Lei nº 10.559, de 13 de novembro de 2002. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2002/l10559.htm. Acesso em: 10 mar. 2025. 

 

______ . Lei nº 12.528, de 18 de novembro de 2011. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-2014/2011/lei/l12528.htm. Acesso em: 10 

mar. 2025. 

 

______ . Ofício nº 42-E2-CONF. General de Brigada Gentil Nogueira Paes. 21 de novembro 

de 1974. 

______ . 1º Relatório do Comitê Estadual da Verdade. Comitê da Verdade do Amazonas. O 

genocídio do povo Waimiri-Atroari. RCEV 2012. Disponível em: 

http://www.dhnet.org.br/verdade/resistencia/a_pdf/r_cv_am_waimiri_atroari.pdf. 

 

______ . Comissão Nacional da Verdade. Relatório. Volume I. Brasília: CNV, 2014. 

Disponível em: http://cnv.memoriasreveladas.gov.br/. 

 

______ . Comissão Nacional da Verdade. Relatório. Volume II. Violações de direitos 

humanos dos povos indígenas. Brasília: CNV, 2014. Disponível em: 

http://cnv.memoriasreveladas.gov.br/. 

 

______ . Comissão Nacional da Verdade. Relatório. Volume III. Brasília: CNV, 2014. 

Disponível em: http://cnv.memoriasreveladas.gov.br/. 

 

______ . Portaria Interministerial nº 1203 de 29/09/2015. Disponível em: 

https://dspace.mj.gov.br/bitstream/1/6492/1/PRI_CC_GM_SDH_2015_1321A.pdf. Acesso 

em: 15 jan. 2025. 

 

CANADA. Department of Indian Affairs Superintendent D.C. Scott to B.C. Indian Agent-

General Major D. McKay, DIA Archives, RG 1-Series 12 April 1910. 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto-lei/1965-1988/del0898.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9140.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2002/l10536.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2002/l10559.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-2014/2011/lei/l12528.htm
http://www.dhnet.org.br/verdade/resistencia/a_pdf/r_cv_am_waimiri_atroari.pdf
http://cnv.memoriasreveladas.gov.br/
http://cnv.memoriasreveladas.gov.br/
http://cnv.memoriasreveladas.gov.br/
https://dspace.mj.gov.br/bitstream/1/6492/1/PRI_CC_GM_SDH_2015_1321A.pdf


 

 

122 
 

 

 

COLOMBIA, Corte Constitucional. Sentença T-025, de 22 de janeiro de 2004. Disponível em: 

https://www.corteconstitucional.gov.co/relatoria/2004/t-025-04.htm. Acesso em: 20 jan. 2025. 

 

O GLOBO. Exército ajudará a FUNAI a pacificar os Waimiri-Atroari. O Globo, Rio de 

Janeiro, 3 dez. 1974. 

 

PANAXI, Olindo. Homens com fuzil, bomba [maxi] e escondidos. Escola Yawará, 25 de 

maio de 1986 (Dados anotados em aula no verso por Egydio Schwade). 

 

 
REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

 

ABRÃO, Paulo; TORELLY, Marcelo D. Democratização e Direitos Humanos: 

compartilhando experiências da América Latina. In: REÁTEGUI, Félix (coord.). Justiça de 

transição: manual para a América Latina. Brasília: Comissão de Anistia, Ministério da Justiça; 

Nova Iorque: Centro Internacional para a Justiça de Transição, 2011, p. 49. 

 

AGRA, Walber de Moura e TAVARES, André Ramos. “La justice réparatrice au Brésil”, in 

MARTIN, Arnaud (dir.). La mémoire et le pardon. Les Commissions de la Vérité et de la 

Réconciliation en Amérique Latine, Paris: Éditions del´Harmattan, 2009, p. 35–54. 

 

ALIGHIERI, Dante. A divina comédia: inferno / Dante Alighieri. 1265-1321. Versão em prosa, 

notas, ilustrações e introdução por Helder L. S. da Rocha. Ilustrações de Gustave Doré, Sandro 

Botticelli e William Blake. – São Paulo, 1999. 260 p. 

 

APIB. Discurso de posse da Ministra Sonia Guajajara. 11 jan. 2023. Disponível em: 

https://apiboficial.org/files/2023/01/Discurso_Posse-Sonia-Guajajara-Documentos-

Google.pdf. Acesso em: 25 jan. 2025. 

 

BAINES, Stephen G. “É a FUNAI que Sabe”: A frente de Atração Waimiri-Atroari. Belém: 

Museu Paraense Emílio Goeldi/CNPq/SCT/PR, 1991.  

 

______ . O Território dos Waimiri-Atroari e o Indigenismo Empresarial. Ciências Sociais 

Hoje, São Paulo: ANPOCS/HUCITEC, 1993, pp.219-243.  

 

______ . Censuras e Memórias da Pacificação Waimiri-Atroari. Série Antropologia 148. 

Brasília: Universidade de Brasília, Departamento de Antropologia.  

 

______ . 1994a. A Usina Hidrelétrica de Balbina e o Deslocamento Compulsório dos 

Waimiri Atroari. Série Antropologia 166. Brasília: Universidade de Brasília, Departamento de 

Brasília. 

 

______ . 1994b. A Política Indigenista Governamental e os Waimiri-Atroari: 

Administrações Indigenistas, Mineração de Estanho e a Construção de “Autodeterminação 

Indígena” Dirigida. Revista de Antropologia 36: 207-237. São Paulo: USP. (Divulgado em 1992 

na Série Antropologia 126. Brasília: Universidade de Brasília, Departamento de Antropologia. 

 

https://www.corteconstitucional.gov.co/relatoria/2004/t-025-04.htm
https://apiboficial.org/files/2023/01/Discurso_Posse-Sonia-Guajajara-Documentos-Google.pdf
https://apiboficial.org/files/2023/01/Discurso_Posse-Sonia-Guajajara-Documentos-Google.pdf


 

 

123 
 

 

______ . Cosmologias do contato na Frente de Atração Waimiri-Atroari. Revista de 

Estudos em Relações Interétnicas | Interethnica, [S. l.], v. 7, n. 1, p. 1–16, 2014. Disponível em: 

https://periodicos.unb.br/index.php/interethnica/article/view/11683. 

 

CASTRO, Luís Felipe Perdigão de; CASQUEIRO ALVES, Fernando. Mineração em terra 

indígena e o estado de coisas inconstitucional: aspectos jurisprudenciais, conflitos e 

(in)segurança dos povos indígenas. Revista de Direito Econômico e Socioambiental, 

Curitiba, v. 15, n. 3, p. e279, 2024. DOI: 10.7213/revdireconsoc.v15i3.30135. Disponível em: 

https://periodicos.pucpr.br/direitoeconomico/article/view/30135. Acesso em: 25 fev. 2025. 

 

CARVALHO, José Porfírio F. de. Breve histórico sobre a BR 174 e os índios Waimiri 

Atroari. Programa Waimiri Atroari. 2001. Disponível em: 

https://acervo.socioambiental.org/sites/default/files/documents/WTD00134.pdf. 

 

______ . Waimiri Atroari: a história que ainda não foi contada. Brasília, DF: s. ed. 1982. 

Disponível em: https://acervo.socioambiental.org/acervo/livros/waimiri-atroari-historia-que-

ainda-nao-foi-contada. Acesso em: 5 fev. 2025. 

 

BRASIL. Direito à verdade e à memória: Comissão Especial sobre Mortos e Desaparecidos 

Políticos / Comissão Especial sobre Mortos e Desaparecidos Políticos - Brasília: Secretaria 

Especial dos Direitos Humanos, 2007. 

 

______ . Congresso Nacional. Câmara dos Deputados. JAIR MESSIAS BOLSONARO. 

Discurso proferido em 15 abr. 1998. Disponível em: 

https://imagem.camara.gov.br/Imagem/d/pdf/DCD16ABR1998.pdf#page=33. Acesso em: 2 

fev. 2025. 

 

______ . Ministério Público Federal. MPF. WEICHERT, Marlon Alberto. Justiça de 

Transição, Direito à Memoria e à Verdade: Boas práticas. Apontamentos sobre Justiça de 

Transição. Brasília, 2018. 

 

CATROGA, Fernando. Memória, História e Historiografia. Coimbra: Quarteto Editora, 

2001. 

 

CHAVES, Maria Carmem Araújo de Castro. O controle dos militares sobre os civis no 

processo de justiça de transição no Brasil, Chile e Argentina. 2019. 

 

CRUZ, Felipe Sotto Maior. (Felipe TUXÁ).  Negacionismo histórico e genocídio indígena no 

Brasil. In ZELIC, Marcelo; ZEMA, Ana Catarina; MOREIRA, Elaine (Orgs.). Genocídio 

indígena e políticas integracionistas: demarcando a escrita no campo da memória. São Paulo: 

Instituto de Políticas Relacionais, 2021. 23 – 33p. Disponível em:  

https://acervo.socioambiental.org/acervo/livros/genocidio-indigena-e-politicas-

integracionistas-demarcando-escrita-no-campo-da. 
 

CUNHA, Luiz Henrique Matias da. Terras indígenas e o STF: análise de decisões na 

perspectiva decolonial de Aníbal Quijano (2009-2018). 2019. 110 f. Dissertação (Mestrado em 

Direitos Humanos e Cidadania) — Centro de Estudos Avançados e Multidisciplinares, 

Universidade de Brasília, Brasília, 2019. 

 

https://periodicos.unb.br/index.php/interethnica/article/view/11683
https://periodicos.pucpr.br/direitoeconomico/article/view/30135
https://acervo.socioambiental.org/sites/default/files/documents/WTD00134.pdf
https://acervo.socioambiental.org/acervo/livros/waimiri-atroari-historia-que-ainda-nao-foi-contada
https://acervo.socioambiental.org/acervo/livros/waimiri-atroari-historia-que-ainda-nao-foi-contada
https://imagem.camara.gov.br/Imagem/d/pdf/DCD16ABR1998.pdf#page=33
https://acervo.socioambiental.org/acervo/livros/genocidio-indigena-e-politicas-integracionistas-demarcando-escrita-no-campo-da
https://acervo.socioambiental.org/acervo/livros/genocidio-indigena-e-politicas-integracionistas-demarcando-escrita-no-campo-da


 

 

124 
 

 

DAL RI JÚNIOR, Arno. O Estado e seus Inimigos: a repressão política na história do direito 

penal. Rio de Janeiro: Revan, 2006. 396 p. 

 

DAWNA, Elzo.; WANABY, Raimundo. História da construção da estrada, de Dawna Elzo 

e Wanaby Raimundo, 2017, tradução de Orlando Iarymaky. 

 

DELGADO, Lucília de Almeida Neves; FERREIRA, Marieta de Moraes (Org.). História do 

tempo presente. Rio de Janeiro: Ed. FGV, 2014.  

 

DELGADO, Lucília de Almeida Neves; FERREIRA, Marieta de Moraes. História do tempo 

presente e ensino de História, Revista História Hoje, v. 2, nº 4, 2013, p. 19-34.  Disponível 

em: https://rhhj.anpuh.org/RHHJ/article/view/90/70.  

 

DE LIMA, Edilene Coffaci; PACHECO, Rafael. Povos Indígenas e Justiça de Transição: 

reflexões a partir do caso Xetá. ARACÊ–direitos humanos em Revista, v. 4, n. 5, p. 219-241, 

2017. 

 

DOONAN, N.; BOUVELLE, S.; ISSA, G.; HERRERA, M. Making Space: Reading the Truth 

and Reconciliation Commission of Canada’s Report in and beyond the Classroom through 

Practice-Based Research. Performance Matters, v. 9, n. 1-2, p. 11-30, 2023. DOI: 

https://doi.org/10.7202/1102384ar. 

 

DOSSE, François. A história à prova do tempo: da história em migalhas ao resgate do sentido. 

São Paulo: Ed. Unesp, 2001. 

 

______ . História Do Tempo Presente E Historiografia <em>History Of The Present Time And 

Historiography</em>. Tempo e Argumento, Florianópolis, v. 4, n. 1, p. 05 - 22, 2012. 

https://revistas.udesc.br/index.php/tempo/article/view/2175180304012012005.  

 

FICO, Carlos. Ditadura militar brasileira: aproximações teóricas e historiográficas. Tempo e 

Argumento, v. 9, n. 20, p. 5-74, 2017. 

 

LIMA, Edilene Coffaci de; AZOLA, Fabiano Atenas. Entrevista com Marcelo Zelic: Sobre o 

Relatório Figueiredo, os indígenas na Comissão Nacional da Verdade e a defesa dos Direitos 

Humanos. In. Mediações: Revista de Ciências Sociais. Remoções Forçadas de Grupos 

Indígenas no Brasil Republicano. V. 22 N. 2, P. 347-365, jul/dez. 2017. Disponível em: 

http://dx.doi.org/10.5433/2176-6665.2017v22n2p347. 
 
LIRA, Luana Menezes. O presídio Krenak: a política indigenista da FUNAI durante a ditadura 

militar no Brasil. 2024. 229 f., il. Tese (Doutorado em História) — Universidade de Brasília, 

Brasília, 2024. 

 

LOHN, R. L.; CAMPOS, E. C. de. Tempo Presente: entre operações e tramas. História da 

Historiografia: International Journal of Theory and History of Historiography, Ouro Preto, 

v.10, n. 24, 2017. 

 

MUSSI, F. Land and Storytelling: Indigenous Pathways Towards Healing, Spiritual 

Regeneration, and Resurgence. The Journal of Commonwealth Literature, v. 58, n. 3, p. 660-

676, 2021. DOI: https://doi.org/10.1177/00219894211031716. 

 

https://rhhj.anpuh.org/RHHJ/article/view/90/70
https://rhhj.anpuh.org/RHHJ/article/view/90/70
http://dx.doi.org/10.5433/2176-6665.2017v22n2p347


 

 

125 
 

 

MILANEZ, Felipe; SÁ, Lucia; KRENAK, Ailton; CRUZ, Felipe Sotto Maior; RAMOS, Elisa 

Urbano; JESUS, Genilson dos Santos de. Existência e diferença: o racismo contra os povos 

indígenas. Revista Direito e Práxis , [S.l.], v. 10, n. 3, p. 2161-2181, set. 2019. 

 

MOLINA, Luísa Pontes. As encruzilhadas das demarcações de Tis: “interesse nacional”, 

etnocídio e genocídio. In: “Índios, Direitos Originários e Territorialidade. Curitiba, pr: 

Associação Nacional dos Procuradores da República. 2018. 

 

NAÇÕES UNIDAS – Conselho de Segurança. O Estado de Direito e a justiça de transição 

em sociedades em conflito ou pós-conflito. Relatório do Secretário Geral S/2004/616. In: 

Revista Anistia Política e Justiça de Transição, Brasília, n.1, p.320-351, jan.-jun. 2009. P.325. 

 

NASCIMENTO, Abdias do. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo 

mascarado. São Paulo: Editora Perspectiva, 2016. 

 

NOVAIS, Adriana Rodrigues. A memória da repressão e violência no campo em tempos da 

Comissão Nacional da Verdade. Revista Interdisciplinar de Direitos Humanos, v. 3, n. 2, p. 

43-55, 2015. 

 

ONU. Security Council. The rule of law and transitional justice in conflict and post-conflict 

societies. Report of the Secretary-General. ONU, S/2004/616, 2004. 

 

PANKARARU, Maíra. Nossa história não começa em 1988: o direito dos povos indígenas à 

luz da justiça de transição. 2023. Dissertação (Mestrado em Direito) – Universidade de Brasília, 

Brasília, 2023. Disponível em: 

https://repositorio2.unb.br/jspui/bitstream/10482/47319/1/MairaDeOliveiraCarneiro_DISSER

T.pdf. 

 

PEREIRA, Nathanael Martins. O genocídio continuado dos povos indígenas e a 

invisibilização histórica: caso do povo Waimiri-Atroari (1964-1985). 2022. 50 f. Trabalho de 

Conclusão de Curso (Licenciatura em História) — Universidade de Brasília, Brasília, 2022. 

 

PEREIRA, Nathanael Martins. Military dictatorship and indigenous genocide: the case of the 

Waimiri Atroari People and the construction of BR 174 road. Resistances. Journal of the 

Philosophy of History, v. 4, n. 8, p. e230115, 23 Dec. 2023. 

 

PEREIRA, Nathanael Martins. Por que a ditadura matou povos indígenas — e por que 

precisamos da Comissão Nacional Indígena da Verdade (artigo). In: Café História. Disponível 

em: https://www.cafehistoria.com.br/povos-indigenas-ditadura-verdade/. Publicado em: 18 de 

abril de 2025. ISSN: 2674-5917. 

 

REGINALDO DE ALMEIDA, Jaqueline.; VERONESE, Osmar. AS SISTEMÁTICAS 

VIOLAÇÕES DOS DIREITOS INDÍGENAS NO BRASIL À LUZ DO CONCEITO DE 

ESTADO DE COISAS INCONSTITUCIONAL. Anais do Congresso Brasileiro de Processo 

Coletivo e Cidadania, [S. l.], n. 9, p. 757–772, 2022. Disponível em: 

https://revistas.unaerp.br/cbpcc/article/view/2554. Acesso em: 25 fev. 2025. 

 

RIBEIRO, Darcy. Os índios e a civilização: a integração das populações indígenas no Brasil 

moderno. 2.ª ed., São Paulo: Círculo do Livro, 1989. 

 

https://repositorio2.unb.br/jspui/bitstream/10482/47319/1/MairaDeOliveiraCarneiro_DISSERT.pdf
https://repositorio2.unb.br/jspui/bitstream/10482/47319/1/MairaDeOliveiraCarneiro_DISSERT.pdf
https://repositorio2.unb.br/jspui/bitstream/10482/47319/1/MairaDeOliveiraCarneiro_DISSERT.pdf
https://repositorio2.unb.br/jspui/bitstream/10482/47319/1/MairaDeOliveiraCarneiro_DISSERT.pdf
https://www.cafehistoria.com.br/povos-indigenas-ditadura-verdade/
https://revistas.unaerp.br/cbpcc/article/view/2554


 

 

126 
 

 

ROUSSO, Henry. A última catástrofe: a história, o presente, o contemporâneo Rio de Janeiro: 

Editora FGV, 2016. 

 

SMITH, Linda Tuhiwai. Descolonizando metodologias: pesquisa e povos indígenas. Tradução 

de Roberto G. Barbosa. Curitiba: Editora UFPR, 2021. 

 

SILVA, Edson. Os índios entre discursos e imagens: o lugar na história do Brasil. In: SILVA, 

Edson; SILVA, Maria da Penha da. A temática indígena na sala de aula: reflexões para o ensino 

a partir da Lei 11.645/2008.3. ed. Recife: Ed. UFPE, 2020. 

 

RHEAULT, D’Arcy. Solving the “Indian Problem”: Assimilation Laws, Practices & Indian 

Residential Schools. Ontario Métis Family Records Centre Newsletter, 2011. 

 

TORRES, Mateus Gamba. Política, discurso e ditadura: o Supremo Tribunal Federal nos 

julgamentos dos Recursos Ordinários Criminais (1964 -1970). Tese [Doutorado] Programa de 

Pós-graduação em História – Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2014. 

 

TUXÁ, Felipe. O que é protagonismo indígena e por que ele é tão importante para nós 

indígenas. NEXO. Ponto de Vista. Políticas públicas. Disponível em: 

https://pp.nexojornal.com.br/ponto-de-vista/2024/10/01/que-e-protagonismo-indigena-e-por-

que-ele-e-tao-importante-para-nos-indigenas. Acesso em: 15 fev. 2025. 

 

TOSI, Giuseppe.; SILVA, Jair Pessoa de Albuquerque e. A justiça de transição no Brasil e o 

processo de democratização. In: TOSI, Giuseppe. Et al. (Org). Justiça de transição: direito à 

justiça, à memória e à verdade. 2014. Ed. Da UFPB. 

 

VALENTE, Rubens. Os fuzis e as flechas: História de sangue e resistência indígena na 

ditadura. São Paulo: Companhia das Letras, 2017. 518pp. 2017. 

 

WEICHERT, Marlon Alberto. O Relatório da Comissão Nacional da Verdade: Conquistas e 

desafios. Projeto História: Revista do Programa de Estudos Pós-Graduados de História. [S. l.], 

v. 50, 2015. Disponível em: https://revistas.pucsp.br/index.php/revph/article/view/24040. 

Acesso em: 8 fev. 2025. 

 

WEICHERT, Marlon Alberto. VERDADE: CONQUISTAS E DESAFIOS. Projeto História: 

Revista do Programa de Estudos Pós-Graduados de História, [S. l.], v. 50, 2015. Disponível 

em: https://revistas.pucsp.br/index.php/revph/article/view/24040. Acesso em: 10 fev. 2025. 

 

ZELIC, Marcelo. Comissão Nacional Indígena da Verdade, uma emergência civilizatória. In: 

Relatório Violência Contra Os Povos Indígenas No Brasil, Dados de 2022. 2023. 

 

ZEMA DE RESENDE, Ana Catarina. 2014. Direitos e Autonomia Indígena no Brasil (1960 

– 2010): uma análise histórica à luz da teoria do Sistema Mundo e do pensamento decolonial. 

Tese de Doutorado, Programa de Pós Graduação em História (PPGHIS), Universidade de 

Brasília (UnB). Available at: 

http://repositorio.unb.br/bitstream/10482/17769/1/2014_AnaCatarinaZemaDeResende.pdf. 

 

ZEMA, Ana Catarina et al., Historical justice and reparation for Indigenous Peoples in Brazil 

and Canada, Vibrant, volume 18, 2021, pp. 1-19. 

 

https://pp.nexojornal.com.br/ponto-de-vista/2024/10/01/que-e-protagonismo-indigena-e-por-que-ele-e-tao-importante-para-nos-indigenas
https://pp.nexojornal.com.br/ponto-de-vista/2024/10/01/que-e-protagonismo-indigena-e-por-que-ele-e-tao-importante-para-nos-indigenas
https://revistas.pucsp.br/index.php/revph/article/view/24040
https://revistas.pucsp.br/index.php/revph/article/view/24040


 

 

127 
 

 

ZEMA, Ana Catarina; ZELIC, Marcelo. 2020. “Commission Nationale de la Vérité et Peuples 

Autochtones au Brésil: mémoires interdites et déni de justice et réparation”. In: Jean-Pierre 

Massias (ed.), Peuples Autochtones et Justice Transitionnelle. Annuaire de Justice 

Transitionnelle. Paris: Institut Francophone pour la Justice et la Démocratie/IJFD (in press). 

 

 

MATÉRIAS JORNALÍSTICAS, SITES E SEMELHANTES 

 
 

BRASIL. Dia dos Povos Indígenas é marcado pela campanha Nunca Mais Um Brasil Sem Nós. 

Secretaria de Comunicação Social. 19 abr. 2023. Disponível em: https://www.gov.br/secom/pt-

br/assuntos/noticias/2023/04/dia-dos-povos-indigenas-e-marcado-pela-campanha-nunca-mais-

um-brasil-sem-nos. Acesso em: 20 fev. 2025. 

 

BRASIL. Audiência pública em MG discute a instalação de Comissão Nacional Indígena da 

Verdade. MPF. Assessoria de Comunicação Social. Ministério Público Federal em Minas 

Gerais. 16 nov. 2022. Disponível em: https://www.mpf.mp.br/mg/sala-de-imprensa/noticias-

mg/audiencia-publica-em-mg-discute-a-instalacao-de-comissao-nacional-indigena-da-

verdade. Acesso em: 15 fev. 2025. 

 

BRASIL. Indígenas Guarani-Kaiowá e Krenak recebem primeira anistia coletiva da história. 

Agência Gov, 2 abr. 2024. Disponível em: 

https://agenciagov.ebc.com.br/noticias/202404/comunidade-krenak-recebe-primeira-

reparacao-coletiva-da-historia-do-pais. Acesso em: 10 mar. 2025. 

 

‘CADA vez mais, o índio é um ser humano igual a nós’, diz Bolsonaro em transmissão nas 

redes sociais. G1. 24 jan. 2020. Disponível em: 

https://g1.globo.com/politica/noticia/2020/01/24/cada-vez-mais-o-indio-e-um-ser-humano-

igual-a-nos-diz-bolsonaro-em-transmissao-nas-redes-sociais.ghtml. Acesso em: 5 fev. 2025. 

 

ULTIMA HORA. O objetivo é manter a revolução. Ultima Hora, Rio de Janeiro, 14 dez. 1968. 

 

FOLHA DE S.PAULO. Limites a Chávez. Folha de S.Paulo, São Paulo, 17 fev. 2009. 

Disponível em: https://www1.folha.uol.com.br/fsp/opiniao/fz1702200901.htm. Acesso em: 14 

mar. 2025. 

 

MANSUR, Rafaela. Um ano e meio após condenação de FUNAI, União e MG, povo Krenak 

ainda aguarda reparação por violações na ditadura militar. G1, 28/04/2023. Disponível em: 

https://g1.globo.com/mg/minas-gerais/noticia/2023/04/28/um-ano-e-meio-apos-condenacao-

de-FUNAI-uniao-e-mg-povo-krenak-ainda-aguarda-reparacao-por-violacoes-na-ditadura-

militar.ghtml. Acesso em: 15 jan. 2025. 

 

PAIXÃO, Mayara. Governo Milei derruba sigilo de documentos militares da ditadura na 

Argentina. Folha de S.Paulo, 24 mar. 2025. Disponível em: 

https://www1.folha.uol.com.br/mundo/2025/03/governo-milei-derruba-sigilo-de-documentos-

militares-da-ditadura-na-argentina.shtml. Acesso em: 10 abr. 2025. 

 

 

 

https://www.gov.br/secom/pt-br/assuntos/noticias/2023/04/dia-dos-povos-indigenas-e-marcado-pela-campanha-nunca-mais-um-brasil-sem-nos
https://www.gov.br/secom/pt-br/assuntos/noticias/2023/04/dia-dos-povos-indigenas-e-marcado-pela-campanha-nunca-mais-um-brasil-sem-nos
https://www.gov.br/secom/pt-br/assuntos/noticias/2023/04/dia-dos-povos-indigenas-e-marcado-pela-campanha-nunca-mais-um-brasil-sem-nos
https://www.mpf.mp.br/mg/sala-de-imprensa/noticias-mg/audiencia-publica-em-mg-discute-a-instalacao-de-comissao-nacional-indigena-da-verdade
https://www.mpf.mp.br/mg/sala-de-imprensa/noticias-mg/audiencia-publica-em-mg-discute-a-instalacao-de-comissao-nacional-indigena-da-verdade
https://www.mpf.mp.br/mg/sala-de-imprensa/noticias-mg/audiencia-publica-em-mg-discute-a-instalacao-de-comissao-nacional-indigena-da-verdade
https://agenciagov.ebc.com.br/noticias/202404/comunidade-krenak-recebe-primeira-reparacao-coletiva-da-historia-do-pais
https://agenciagov.ebc.com.br/noticias/202404/comunidade-krenak-recebe-primeira-reparacao-coletiva-da-historia-do-pais
https://g1.globo.com/politica/noticia/2020/01/24/cada-vez-mais-o-indio-e-um-ser-humano-igual-a-nos-diz-bolsonaro-em-transmissao-nas-redes-sociais.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2020/01/24/cada-vez-mais-o-indio-e-um-ser-humano-igual-a-nos-diz-bolsonaro-em-transmissao-nas-redes-sociais.ghtml
https://www1.folha.uol.com.br/fsp/opiniao/fz1702200901.htm
https://g1.globo.com/mg/minas-gerais/noticia/2023/04/28/um-ano-e-meio-apos-condenacao-de-funai-uniao-e-mg-povo-krenak-ainda-aguarda-reparacao-por-violacoes-na-ditadura-militar.ghtml
https://g1.globo.com/mg/minas-gerais/noticia/2023/04/28/um-ano-e-meio-apos-condenacao-de-funai-uniao-e-mg-povo-krenak-ainda-aguarda-reparacao-por-violacoes-na-ditadura-militar.ghtml
https://g1.globo.com/mg/minas-gerais/noticia/2023/04/28/um-ano-e-meio-apos-condenacao-de-funai-uniao-e-mg-povo-krenak-ainda-aguarda-reparacao-por-violacoes-na-ditadura-militar.ghtml
https://www1.folha.uol.com.br/mundo/2025/03/governo-milei-derruba-sigilo-de-documentos-militares-da-ditadura-na-argentina.shtml
https://www1.folha.uol.com.br/mundo/2025/03/governo-milei-derruba-sigilo-de-documentos-militares-da-ditadura-na-argentina.shtml


 

 

128 
 

 

VÍDEOS  

 
 
CAMARA DOS DEPUTADOS. Ministro de Direitos Humanos debate recomendações da 

Comissão Nacional da Verdade - 26/04/23. 26 abr. 2023. Disponível em: 

https://www.youtube.com/live/FgkOYJf73Sk?-feature=share&t=4269. Acesso em: 15 jan. 

2025. 

 

TV FORUM. “Representamos 5% da população mundial, mas protegemos 82% da 

biodiversidade”, diz Sonia Guajajara. Discurso de Sônia Guajajara no ato final do ATL 2023, 

fragmento citado. 28 abr. 2023. Disponível em: 

https://www.youtube.com/clip/Ugkx1tvTQ07H9sBvIVSKGneZCTMzvH2YEOOe. Acesso 

em: 20 fev. 2025. 

 

ZEMA, Ana Catarina. (2021). Descolonizando a Justiça de Transição no Brasil e no Canadá. 

Observatório Indigenista (YouTube), 2 de outubro de 2021. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=GPR9oSZaJmw. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://www.youtube.com/live/FgkOYJf73Sk?-feature=share&t=4269
https://www.youtube.com/clip/Ugkx1tvTQ07H9sBvIVSKGneZCTMzvH2YEOOe
https://www.youtube.com/watch?v=GPR9oSZaJmw
https://www.youtube.com/watch?v=GPR9oSZaJmw


 

 

129 
 

 

ANEXOS  

 

ANEXO I 

 

Panfleto distribuído pelo exército sugerindo a existência de guerrilheiros entre os Waimiri-

Atroari. 



 

 

130 
 

 

ANEXO II 

 

 



 

 

131 
 

 

 

BRASIL. Gen. Bda. Gentil Nogueira Paes (Comando Militar da Amazônia, 2º. Grupamento de 

Engenharia e Construção). Of. No. 042-E2 – CONF. MANAUS-AM, 21 de novembro de 1974. 

(ANEXO II). 

 

 



 

 

132 
 

 

ANEXO III 

 

O GLOBO. Exército ajudará a FUNAI a pacificar os Waimiri-Atroari. O Globo, Rio de 

Janeiro, 3 dez. 1974. 

 



 

 

133 
 

 

ANEXO IV 

 

PANAXI, Olindo. Homens com fuzil, bomba [maxi] e escondidos. Escola Yawará, 25 de 

maio de 1986 (Dados anotados em aula no verso por Egydio Schwade). 



 

 

134 
 

 

ANEXO V 

 

CNIV - Proposta de Organograma Operacional. Fonte: CIMI.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



 

 

135 
 

 

DECLARAÇÃO DE AUTENTICIDADE 

 

 

 

Eu, NATHANAEL MARTINS PEREIRA, declaro para todos os efeitos que a dissertação de 

mestrado intitulada “QUEM SÃO OS MORTOS E DESAPARECIDOS POLÍTICOS? O 

GENOCÍDIO INDÍGENA NA DITADURA CIVIL-MILITAR E A COMISSÃO 

NACIONAL DA VERDADE A PARTIR DO CASO DO POVO WAIMIRI ATROARI” 

foi integralmente por mim redigida, e que assinalei devidamente todas as referências a textos, 

ideias e interpretações de outros autores. Declaro ainda que o trabalho nunca foi apresentado a 

outro departamento e/ou universidade para fins de obtenção de grau acadêmico. 

 

 

 

 

_________________________________ 

 


	LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS
	INTRODUÇÃO
	CAPÍTULO I – A DITADURA CIVIL-MILITAR E OS POVOS INDÍGENAS
	1.1 – Continuidades e recrudescimentos das graves violações
	1.2 – Os povos indígenas na Comissão Nacional da Verdade
	1.3 – Mortos e desaparecidos políticos da ditadura civil-militar
	1.4 – O “Problema indígena”: “inimigos do desenvolvimento”, “inimigos da ditadura”

	CAPÍTULO II – GENOCÍDIO DOS POVOS INDÍGENAS: O CASO DO POVO WAIMIRI ATROARI
	2.1 – Um passado de violência: o histórico de ataques contra o povo Waimiri Atroari
	2.2 – O genocídio do povo Waimiri Atroari na construção da BR-174 e o Exército brasileiro retratados na ACP de 2017

	CAPÍTULO III – REPARAÇÃO PARA OS POVOS INDÍGENAS E SEUS DESAFIOS
	3.1 – Justiça de transição para os povos indígenas
	3.2 – Estado de coisas inconstitucional e os povos indígenas
	3.3 – Comissão Nacional Indígena da Verdade e o Protagonismo Indígena

	CONCLUSÃO
	REFERÊNCIAS
	CORPUS DOCUMENTAL
	REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS
	MATÉRIAS JORNALÍSTICAS, SITES E SEMELHANTES
	VÍDEOS

	ANEXOS

