
 

 

 

 

 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA  

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS  

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM HISTÓRIA 

 

 

 

 

 

 

O recurso ao passado em O Cemitério de Praga 

 

 

 

 

 

MARIANA GONÇALVES PENNA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BRASÍLIA 

2025 

 



 

 

Mariana Gonçalves Penna 

 

 

 

 

 

 

O recurso ao passado em O Cemitério de Praga 

 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-Graduação em 

História da Universidade de Brasília como requisito parcial 

para obtenção do grau de Mestre em História. 

 

Linha de pesquisa: Ideias, Historiografia e Teoria 

Orientador: Prof. Dr. Luiz César de Sá 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília 

2025 

 

 



 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

 

 

 

 

_______________________________________________________ 

Prof. Dr. Luiz César de Sá 

Universidade de Brasília – UnB  

Orientador 

 

 

 

_______________________________________________________ 

Ana Lorym Soares 

Universidade Federal do Ceará – UFC 

 

 

 

_______________________________________________________ 

Douglas Áttila Marcelino 

Universidade Federal de Minas Gerais – UFMG   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

São muitos a quem devo meus sinceros agradecimentos.  

Em primeiro lugar, agradeço à CAPES pelo financiamento desta pesquisa ao longo de 

18 meses, graças ao qual pude realizá-la. Agradeço também ao Programa de Pós-Graduação em 

História da Universidade de Brasília pela oportunidade de desenvolver esta pesquisa sob seu 

abrigo.  

Meus agradecimentos à banca de qualificação, composta pelos professores Rafael 

Marcelo Viegas e Alessandro Carmine Viola, que comentaram uma versão preliminar deste 

trabalho. Agradeço, em especial, ao Rafael por todo o auxílio prestado quando eu estava 

redigindo o projeto de ingresso no mestrado. Estendo também meus agradecimentos à banca de 

defesa, composta pelos professores Ana Lorym Soares e Douglas Áttila Marcelino, por lerem 

este trabalho com atenção e disposição e por dedicarem seu tempo a comentá-lo. 

Agradeço ao meu orientador, Luiz César de Sá, por todos esses anos, desde o final da 

graduação até o presente momento. Orientadores como o Luiz são difíceis de encontrar e eu 

tive a sorte de cruzar meu caminho com o dele. Nesses anos juntos aprendi muita coisa sobre 

história, mas também foi graças ao Luiz que meus horizontes se expandiram, desde sugestões 

de filmes e livros (alguns dos quais me marcaram profundamente), mas também de realizações 

profissionais. Ao Luiz, sou muito grata por tudo isso e muito mais – um parágrafo não é capaz 

de expressar toda a minha gratidão.  

É em razão de todo o apoio e esforço do Luiz que, orgulhosamente, agradeço a Roger 

Chartier e Antoine Lilti, que muito gentilmente comentaram aspectos fundamentais desta 

pesquisa e me deram sugestões para seu aprimoramento. Sou muito grata por ter tido essa 

oportunidade e espero que a versão final deste trabalho faça jus às considerações desses dois 

historiadores que muito admiro.  

Agradeço, também, aos meus pais, Márcia e Pio, por sempre me apoiarem em minhas 

escolhas e estarem ao meu lado em qualquer circunstância. Me sinto muito honrada por ser filha 

de vocês e por ter em minha vida exemplo de pessoas tão íntegras e de profissionais tão bem-

sucedidos. Me inspiro muito nos dois e espero, um dia, conseguir ser metade do que vocês são.  

E aos meus amigos, é claro, devo muito desta pesquisa. Sendo assim, meus sinceros 

agradecimentos aos amigos do Ateliê de Estudos de Retórica (AER/UnB) – Albert, Caio, 

Heloísa e Edgar – que me acompanharam ao longo desses anos de mestrado e que se tornaram 

bons amigos. A vocês, sou muito grata por toda a companhia e por todas as nossas horas de 

estudos em grupo (não é fácil reunir um grupo que estude, parágrafo por parágrafo, Editar e 



 

 

Traduzir em plena sexta-feira à noite!). Agradeço, também, ao Dhyan, à Cíntia e à Janaína, 

colegas mais antigos do AER que hoje seguem outros frutíferos caminhos, mas que se fizeram 

presentes ao longo deste período. Em especial, agradeço à Janaína, minha grande parceira de 

mestrado: sua companhia durante nossas inúmeras horas juntas na biblioteca foi fundamental 

para o andamento desta pesquisa. 

Agradeço à Ana, Liliana, Lísya e Juliana, as grandes amigas que ganhei na graduação 

em História na UnB e que sempre me deram toda a força necessária. Às minhas amigas de 

infância, Iris, Marina e Sabrina, que viram meus sonhos nascerem, desabrocharem e se 

concretizarem. E, é claro, ao Siqueira, à Ana Luiza, à Marcela e à minha irmã Carolina, que 

também se fizeram presenças importantes nesse período. Tenho muita sorte de tê-los em minha 

vida.  

Agradeço, enfim, ao Rafael, por sempre estar ao meu lado, por ser meu maior torcedor 

e apoiador, por realizar todos os meus sonhos e por nunca, em nenhum momento sequer, deixar 

de acreditar em mim.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho aos meus avós: 

Pio, que não conheci, mas cuja presença sempre me acompanhou; 

Izabel, cuja alegria até o seu último dia de vida sempre me admirou; 

Jacks, que muito caminhou para que eu pudesse chegar aonde cheguei; 

E Terezinha, que sempre cuidou de tudo e de todos com muito amor. 

 

 

 

 

 



 

 

RESUMO  

 

Esta dissertação investiga o fenômeno da autorização do discurso ficcional em O Cemitério de 

Praga (2010), de Umberto Eco, a partir da mobilização reflexiva do passado. Foi estruturada 

em três eixos, distribuídos em três capítulos. O primeiro enfoca a construção do efeito de 

verossimilhança no enredo segundo paradigmas sociais e literários do século XIX. O segundo 

apoia-se na primeira recepção do romance, determinante para que esses efeitos de 

verossimilhança fossem validados. No terceiro, enfim, discute-se a relação de O Cemitério de 

Praga com a dimensão teórica e literária dita “pós-moderna”, no que diz respeito às 

advertências sobre a relativização do passado na narrativa. Com isso, buscou-se integrar as 

estratégias literárias empregadas pelo autor a seu trabalho intelectual, às polêmicas em torno da 

recepção do texto e às disposições éticas na base de sua atividade pública, entendendo-os, todos, 

como mecanismos de afirmação de autoridade na base do livro. 

 

Palavras-chave: Umberto Eco; história e ficção; pós-modernismo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

ABSTRACT 

 

This research investigates the phenomenon of authorization of fictional discourse in Umberto 

Eco’s The Prague Cemetery (2010), based on the reflexivity mobilization of the past. It is 

structured around three main axes, each developed in a separate chapter. The first focuses on 

the construction of the effect of verisimilitude within the plot, grounded in 19th century social 

and literary paradigms. The second draws on the novel’s initial reception, which was crucial for 

the validation of those effects of verisimilitude. The third chapter, finally, discusses The Prague 

Cemetery in relation to the theoretical and literary dimension often labeled “postmodern,” 

particularly in regard to its warnings about the relativization of the past in narrative. The aim is 

to integrate the literary strategies employed by the author with his intellectual work, the 

controversies surrounding the novel’s reception, and the ethical commitments underpinning his 

public activity—understood here as interconnected mechanisms through which the book asserts 

its authority. 

 

Keywords: Umberto Eco; history and fiction; postmodernism.  

 

 

  



 

 

SUMÁRIO 

 

 

Introdução............................................................................................................................... 11 

 

Capítulo 1 – As ambiguidades da história: saber, não saber............................................... 26 

1.1. Simone Simonini...............................................................................................................  27 

1.2.O corpus documental da conspiração................................................................................. 33 

1.3. Os Protocolos dos Sábios de Sião em O Cemitério de Praga........................................... 43 

 

Capítulo 2 – O Cemitério de Praga em debate: recepção e controvérsias........................... 63 

2.1. A controvérsia no Osservatore Romano............................................................................. 63 

2.2. Um lançamento sob polêmica............................................................................................ 78 

2.3. O efeito da controvérsia: as resenhas de O Cemitério de Praga....................................... 91 

 

Capítulo 3 – O Cemitério de Praga entre o pós-modernismo e os saberes da literatura... 100 

3.1. Metaficção Historiográfica em O Cemitério de Praga.................................................... 103 

3.2. Os limites da representação: a condição pós-moderna entre os historiadores................... 114 

3.3. Os saberes de O Cemitério de Praga............................................................................... 124 

 

Considerações finais..............................................................................................................130 

 

Referências bibliográficas.....................................................................................................134 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 – Tabela no final de O Cemitério de Praga.................................................................XX 

Figura 2 – Imagem da capa da primeira edição dos Protocolos dos Sábios de Sião e lista de 

fatos póstumos no final de O Cemitério de Praga...................................................................XX 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 

 

Introdução 

 

O objetivo desta dissertação é investigar o fenômeno da autorização do discurso 

ficcional no romance O Cemitério de Praga (2010), de Umberto Eco, enfocando, sobretudo, a 

mobilização narrativa do passado. Nesse contexto, torna-se central o modo como o romance 

constrói e negocia a autoridade de seu enredo, isto é, a capacidade de fazer com que os seus 

enunciados ficcionais pareçam legítimos e convincentes aos leitores. Diante disso, é importante 

destacar que a construção dessa autoridade não reside apenas na autoria do texto – ainda que o 

nome de Umberto Eco desempenhe um papel significativo nesse processo –, mas se estabelece 

também por meio de estratégias narrativas específicas, como o uso de documentos históricos, 

o recurso a trabalhos historiográficos e a reprodução de discursos de um determinado período. 

Trata-se, assim, de analisar como a ficção se vale de técnicas tradicionalmente associadas ao 

saber histórico para autorizar determinadas versões do passado e suscitar questionamentos que 

se atentam para os critérios de credibilidade e legitimidade que configuram o lugar social da 

escrita.  

O trabalho está organizado em três eixos, cada um compreendido em um capítulo: 

primeiramente, demonstra-se como a construção do efeito de verossimilhança no enredo é 

baseada em princípios literários e sociais afirmados no século XIX, na busca de conferir 

legitimidade ao romance, inteiramente construído, segundo o autor, a partir de um passado 

historicamente verificável. Em seguida, examina-se a recepção do romance, considerando-a 

uma instância determinante na validação do efeito verossímil do enredo. Por fim, discute-se a 

relação entre O Cemitério de Praga e os debates historiográficos sobre a relativização do 

passado por meio da narrativa que tomaram conta das ciências humanas e sociais na segunda 

metade do século XX, refletindo sobre a interferência da literatura como prática de escrita na 

dimensão narrativa da história.  

Em 2010, ao publicar seu penúltimo romance, O Cemitério de Praga, Umberto Eco foi 

chamado de “voyeur do mal” em uma evidente associação entre moral do autor e moral da obra 

(Sapiro, 2022). Essa caracterização é também o título de uma crítica1 ao livro publicada no 

Osservatore Romano, periódico oficial do Vaticano, e se refere ao conteúdo do romance, em 

especial ao ódio cultivado pelo protagonista, Simone Simonini, um falsificador profissional de 

documentos cheio de rancor e ódio e que certo dia acorda desmemoriado e em vestes religiosas. 

Na intenção de entender o que lhe havia acontecido para despertar naquelas circunstâncias, 

 
1 SCARAFFIA, Lucetta. Umberto Eco: il voyeur del male. Disponível em: https://morasha.it/umberto-eco-il-

voyeur-del-male/. Acessado em: 15 out. 2024. 

https://morasha.it/umberto-eco-il-voyeur-del-male/
https://morasha.it/umberto-eco-il-voyeur-del-male/


12 

 

Simonini passa a organizar cronologicamente os acontecimentos importantes de sua vida em 

um diário, mais tarde compartilhado com um certo abade chamado Dalla Piccola. É assim que 

o leitor descobre o espírito perverso de Simonini, que odeia todos: mulheres, alemães, 

franceses, italianos, jesuítas e judeus. É assim, também, que o leitor descobre que ele, na 

condição de falsificador profissional, trabalhou junto à polícia secreta parisiense e esteve por 

trás de eventos da história italiana e francesa do século XIX, como o Risorgimiento italiano e a 

Comuna de Paris, bem à moda das teorias da conspiração sobre personagens que agiram por 

trás dos panos, manipulando grandes eventos da história mundial. E é dessa maneira, ainda, que 

o leitor descobre que, ao longo de sua vida adulta, Simonini trabalhou na redação de um 

documento que posteriormente foi chamado de Protocolos dos Sábios de Sião, texto que, como 

se sabe, de fato existiu e circulou na Europa nas primeiras décadas do século XX e que denuncia 

uma conspiração judaica mundial em curso. 

É sobretudo em razão da temática do romance – a fabricação dos Protocolos dos Sábios 

de Sião por Simone Simonini – e de todo o ódio aos judeus destilado pelo protagonista que Eco 

foi chamado de “voyeur do mal”. A bem da verdade, Lucetta Scaraffia, a autora dessa primeira 

crítica, apenas deu o pontapé inicial na cadeia de reações de figuras da comunidade judaica 

italiana a respeito do romance, que se demonstraram temerosas com o fato de não haver um 

contraponto à maldade de Simonini, mas que principalmente evidenciaram sua apreensão com 

a potência do efeito de autenticidade do enredo elaborado por Eco2. Isso porque O Cemitério 

de Praga foi construído segundo um fio de fatos históricos verificáveis; ou seja, na prática, a 

maioria dos episódios evocados no romance encontra uma contrapartida na história da Itália ou 

da França do século XIX – as únicas exceções são o protagonista Simone Simonini e alguns 

poucos personagens secundários (Eco, 2011, p. 473), mas até mesmo nomes de ruas e menus 

de restaurante condizem com informações disponíveis sobre aquele momento da história, em 

uma espécie de recurso neopositivista ao passado. 

A grande problemática posta em questão pela recepção é, na verdade, a disposição 

desigual entre os elementos ficcionais e históricos em O Cemitério de Praga, de que resulta um 

jogo metaficcional cujo princípio seria não levar a sério as camadas entre verdade e falsidade 

de um documento como os Protocolos. Por se tratar de um livro com enredo inteiramente 

construído com base na história do século XIX, o que há efetivamente de ficcional estaria 

reduzido ao encadeamento, através da figura de Simonini, de uma trama envolvendo 

personagens e situações reais – perspectiva tratada por Eco em uma espécie de posfácio ao 

 
2 Sobre a polêmica, ver o capítulo 2 desta dissertação. 



13 

 

romance intitulado Inúteis esclarecimentos eruditos (Eco 2011, p. 473). Além disso, consta na 

edição brasileira publicada pela editora Record e utilizada nesta pesquisa uma tabela que 

sobrepõe os acontecimentos do enredo com os fatos históricos narrados, uma imagem da capa 

da primeira edição dos Protocolos dos Sábios de Sião e alguns “fatos póstumos” (datados do 

período que vai de 1905 a 1939) sobre a história dos Protocolos3 (Eco, 2011, p. 475-478).  

 

 

Figura 1 – Tabela no final de O Cemitério de Praga. 

Fonte: ECO, Umberto. O Cemitério de Praga. Rio de Janeiro: Record, 2011, p. 475-476. 

 

 

 
3 Os mesmos elementos existem na edição italiana publicada pela editora Bompiani.  



14 

 

 

 

Figura 2 – Imagem da capa da primeira edição dos Protocolos dos Sábios de Sião e lista de fatos 

póstumos no final de O Cemitério de Praga. 

Fonte: ECO, Umberto. O Cemitério de Praga. Rio de Janeiro: Record, 2011, p. 477-478. 

 

 

Com exceção da coluna com os acontecimentos do enredo na tabela, todos os outros 

elementos poderiam ser encontrados em livros de história sobre os Protocolos. No entanto, eles 

aparecem como paratexto do romance, ocupando uma posição ambígua entre a história e a 

ficção, uma vez que corroboram com o caráter histórico, autêntico e verídico dos fatos 

mencionado por Eco no posfácio. Em decorrência desse conjunto de elementos, os críticos do 

romance apontaram os riscos de um leitor desavisado e ingênuo crer que a conspiração judaica 

mundial exposta nos Protocolos dos Sábios de Sião elaborados por Simonini é real, uma vez 

que todos os demais elementos do livro seriam reais. 

Nesse sentido, os Protocolos aparecem com destaque no enredo, sobretudo porque o 

documento é a premissa para a existência do romance, já que o papel de Simone Simonini é dar 

vida às suas condições de produção4. Para recriar ficcionalmente, mas meticulosamente, a pré-

história dos Protocolos, é evidente que Eco recorreu à história do documento, ou ao que se sabe 

dela. A teoria da conspiração presente nos Protocolos dos Sábios de Sião é provavelmente uma 

 
4 Em outras palavras, os Protocolos são a condição de existência deste romance, que foi escrito apenas em razão 

deste documento. O protagonista apenas existe, apenas fez o que fez, leu o que leu, em virtude dos Protocolos.  



15 

 

das mais conhecidas do século XX: o texto alega revelar um suposto plano de domínio mundial 

por parte de uma elite judaica, que tomaria conta do mundo e aniquilaria o cristianismo 

infiltrando-se na família, na economia e na educação pública. O documento, que é apócrifo, foi 

amplamente estudado pelas ciências humanas e sociais, bem como pelos estudos em teorias da 

conspiração e filologia5, que buscaram esclarecer suas origens, suas condições de produção e 

os efeitos de sua circulação6. Os Protocolos, no entanto, são uma fraude. Trata-se do plágio de 

outros três textos: Diálogos no Inferno entre Maquiavel e Montesquieu (1864), de Maurice Joly, 

o romance Biarritz (1868), de Hermann Goedsche, e Joseph Balsamo (1853), de Alexandre 

Dumas. Com exceção do folhetim de Dumas, uma descoberta de Umberto Eco (2020, p. 144), 

os demais textos já são conhecidos como fontes plagiadas nos Protocolos desde 1921, quando 

Phillip Graves, jornalista do jornal The Times, de Londres, publicou um dossiê demonstrando a 

farsa literária que era o documento ao colocar suas passagens lado a lado com trechos do 

panfleto de Joly e do romance de Goedsche (Graves, 1921). 

Apesar dessas investigações e descobertas, a autoria dos Protocolos, para não falar dos 

propósitos de sua fabricação, ainda permanece envolta em mistério (Hagemeister, 2008, p. 94), 

por mais que ela seja frequentemente atribuída à Okhrana7. A existência desse espaço em branco 

na história dos Protocolos, preenchido apenas parcialmente por certezas sobre os textos 

plagiados, foi provavelmente o que levou Eco a explorar a pré-história dos Protocolos dos 

Sábios de Sião em O Cemitério de Praga, incorporando em sua narrativa – fortemente baseada 

no livro Warrant for Genocide: The Myth of the Jewish World Conspiracy and the Protocols of 

the Elderes of Zion (1966), de Norman Cohn – todos os elementos que se sabe que deram origem 

ao documento, a começar pelos textos plagiados. E Eco não parou por aí: o restante do romance 

 
5 Lidaremos mais profundamente com os Protocolos dos Sábios de Sião no primeiro capítulo, onde constará 

bibliografia selecionada sobre o assunto. 
6 Este último aspecto é, possivelmente, um dos mais discutidos, visto que o conteúdo dos Protocolos rapidamente 

se espalhou pelo mundo, sendo o documento traduzido para diversos idiomas e tendo vendido milhares de cópias, 

tornando-se “o texto mais influente do antissemitismo moderno e a pedra angular da teoria da conspiração judaico-

maçônica” (Hagemeister, 2022, p. 1). No que diz respeito à influência que os Protocolos exerceram em Hitler e 

no Nazismo, trata-se, ainda, de assunto intensamente debatido, com entendimentos diversos entre os 

pesquisadores: alguns compreendem que os Protocolos serviram como uma espécie de “autorização” para o 

genocídio de Judeus, enquanto outros argumentam que as convicções de Adolf Hitler não encontravam ressonância 

no que dizia o documento – pelo contrário, elas iam além, como o estabelecimento de campos de concentração e 

o objetivo da limpeza étnica (Hagemeister, 2022, p. 13). 
7 Trata-se de questão a ser desenvolvida com mais detalhes no primeiro capítulo, mas vale sempre ressaltar que a 

atribuição do documento à Okhrana, polícia secreta czarista, se deve ao livro de Norman Cohn, Warrant for 

Genocide: The Myth of the Jewish World Conspiracy and the Protocols of the Elders of Zion (1966) – que serviu 

de referência principal a Umberto Eco na escrita de O Cemitério de Praga. Este fato, no entanto, foi contestado 

pelo filólogo Cesare G. De Michelis em seu livro The Non-Existent Manuscript: a Study of the Protocols of the 

Sages of Zion (1998) e retomado por Michael Hagemeister no artigo The Protocols of the Elders of Zion: Between 

History and Fiction (2008) e no livro The Perennial Conspiracy Theory: Reflections on the History of the Protocols 

of the Elders of Zion (2022), de modo que a autoria dos Protocolos permanece sem solução de consenso. 



16 

 

foi inteiramente preenchido pela menção a personagens, eventos e livros que vão desde o 

esoterismo espiritualista, típico deste tempo ao antissemitismo, e que, juntos, constroem, 

narrativa e historicamente, muito mais do que um simples contexto, mas uma espécie de mimese 

dos discursos em circulação no século XIX. 

Essa noção de discurso que empregamos aqui refere-se à célebre formulação de Michel 

Foucault em A Ordem do Discurso (1970), aula inaugural do Collège de France proferida em 

1970. Embora na aula Foucault tenha investigado os modos de controle, seleção e organização 

de discursos, nos interessa sobretudo a definição geral que ele confere ao termo, na medida em 

que designa “um conjunto de enunciados que podem pertencer a campos diferentes, mas que 

obedecem, apesar de tudo, a regras de funcionamento comuns” (Revel, 2011, p. 41). Essa ordem 

exerce “uma função normativa e reguladora e estabelece mecanismos de organização do real 

por meio da produção de saberes, de estratégias e de práticas” (Revel, 2011, p. 41). O que 

importa aqui na noção de discurso de Foucault é sua função como mecanismo regulador e 

organizador da realidade, ao estabelecer regras de funcionamento a um só tempo implícitas e 

muito presentes nos textos, inclusive os literários. Ao aprofundar essa ideia, podemos observar 

que o discurso não é equivalente à mentalidade de um período, mas o próprio instrumento 

regulador e orientador de práticas e convicções muito concretas.  

Em se tratando da França do século XIX, nos deparamos com uma era marcada pelo 

“pensamento conspiratório” graças à conjunção de importantes acontecimentos do período, 

como a Revolução Francesa, mas também o Iluminismo e o aparecimento de sociedades 

secretas, como a Maçonaria (Oberhauser, 2020). Um dos exemplos mais significativos da 

emergência das teorias da conspiração esotéricas como forma de explicação para 

acontecimentos até então sem precedentes, como a Revolução Francesa, é o livro Memórias 

para servir à história do jacobinismo (1797), do abade Augustin Barruel (Oberhauser, 2020, p. 

556). No livro, Barruel defende que a Revolução Francesa foi resultado de uma conspiração 

levada a cabo por filósofos Iluministas (como Voltaire, d’Alembert e Diderot), pelos Maçons e 

pelos Illuminati, todos supostamente precedidos e inspirados pelos Jacobinos (Oberhauser, 

2020, p. 557). As respostas que Barruel encontra para explicar a Revolução não são meramente 

fruto de sua pura capacidade argumentativa somada à sua imaginação: tanto a reação anti-

filosófica ao Iluminismo, como a rejeição e a desconfiança aos Maçons e aos Illuminati fazem 

parte de um sistema de apropriação de argumentos, por sua vez inscrito em um solo epistêmico 

que dava sentido a essas expectativas, desde o fim do século XVIII e mapeado a partir de 

publicações textuais anteriores ao livro de Barruel (Oberhauser, 2020, p. 559). O 

antissemitismo, por sua vez, embora seja anterior a este contexto, não fazia parte dessa 



17 

 

construção conspiratória de mundo até o aparecimento de um documento: em agosto de 1806, 

Barruel recebeu uma carta assinada por um certo Jean-Baptiste Simonini, que se apresentou 

como um ávido e grande leitor de suas Memórias, mas que lhe escrevia para dizer que acreditava 

que Barruel deveria ter incluído em seu livro os judeus, “uma vez que eram eles os ‘Superiores 

Desconhecidos’ por trás da Maçonaria e dos Illuminati” (Oberhauser, 2020, p. 563).  

O texto aqui utilizado como referência, um capítulo do compêndio The Routledge 

Handbook of Conspiracy Theory, descreve os detalhes da carta de Simonini e todas as suas 

evidências de que os judeus estavam de fato por trás dos Maçons e dos Illuminati entre as 

páginas 563 e 564. O mesmo conteúdo é reproduzido no capítulo 4 de O Cemitério de Praga, 

entre as páginas 59 e 67, que, inclusive, conta com a reprodução de trechos da carta de Simonini 

a Barruel. Aliás, a esta altura deve ser evidente que o protagonista leva esse nome em razão do 

Simonini que escreveu a carta a Barruel (no romance, este Simonini é o avô do protagonista). 

De qualquer maneira, sabe-se que a carta de Simonini circulou pela França em meados do 

século XIX até tornar-se prova concreta da presença de judeus em sociedades secretas, 

argumento reforçado e retomado por um grande conjunto de publicações de jornais, livros e 

panfletos europeus, entre os quais se incluem Le juif, le judaism et le judaisation des peuples 

chrétiens (1869), de Gougenot des Mousseaux e La France Juive (1886), de Édouard Drumont 

(Oberhauser, 2020, p. 564) – todos citados em O Cemitério de Praga (Drumont é, também, um 

personagem que interage com Simonini em diversos momentos). Podemos, assim, pensar na 

convergência de textos e perspectivas em torno do “pensamento conspiratório” como forma de 

organização das explicações sobre acontecimentos então recentes e, posteriormente, pelo 

antissemitismo como regulador e normatizador dessa organização.  

Diante disso tudo, o que desejamos evidenciar é que Eco, em O Cemitério de Praga, 

recriou um sistema de atribuições que apareceu na França do século XIX fortemente marcado 

pelo pensamento conspiratório e o antissemitismo dele decorrente ao elaborar o mundo de 

Simone Simonini. Em outras palavras, para que Simonini criasse o que criou – os Protocolos 

dos Sábios de Sião – foi necessário situá-lo em um mundo onde isso seria possível: o próprio 

mundo “histórico” do século XIX com suas regras próprias de funcionamento. Nesse sentido, 

é possível dizer que a recriação feita por Eco se deu através do uso de textos – como os de 

Mousseaux e Drumont, citados acima, além de outros – que evidenciam, ainda que não 

intencionalmente, as regras de funcionamento e organização dos enunciados deste período. 

Assim, os textos mobilizados por Eco serviram para que ele recriasse as ideias em circulação 

neste período, constituindo-se enquanto instrumentos de pesquisa relevantes para escritores 

preocupados com a criação de mundos literários ancorados na história, como foi o caso de O 



18 

 

Cemitério de Praga e outros romances de Eco. Apesar disso, vale ressaltar que se trata de uma 

apropriação mecânica da realidade, mais preocupada em recriar um passado a partir de 

premissas neopositivistas, do que de fato preocupado com as condições epistêmicas que 

envolvem a representação narrativa do passado. 

Diante disso, a complexidade do problema do recurso ao passado em O Cemitério de 

Praga reside, na verdade, nos recursos intertextuais contidos no corpo do enredo sob a forma 

de um agrupamento de discursos do século XIX que resultaram na mimese de um passado que 

se configura como um mecanismo de autenticação da realidade no romance – discursos esses 

que se revelam através dos vários textos utilizados na escrita do romance, oriundos de um 

verdadeiro arquivo documental que consiste em romances-folhetins que circularam na França 

do século XIX, mas também em jornais, revistas e panfletos esotéricos e antissemitas. A 

questão, portanto, é mais profunda do que a mera verificação histórica das informações contidas 

no enredo, uma vez que o recurso narrativo ao passado não se esgota na verificação ou na 

menção a datas, fatos e pessoas. Trata-se, melhor dizendo, da construção do mundo onde o 

romance se situará, neste caso na França e parcialmente na Itália do século XIX.  

Em Pós-escrito a O Nome da Rosa (1985, p. 22), Eco relata que o primeiro ano de 

trabalho para a escrita de O Nome da Rosa, seu primeiro romance, publicado em 1980, foi 

dedicado à construção do mundo medieval onde se passa a história. Para isso, ele enumerou 

listas de todos os livros que podiam ser encontrados em uma biblioteca 

medieval [...], nomes e fichas anagráficas para inúmeros personagens [...], 

longas pesquisas arquitetônicas sobre fotos e projetos na enciclopédia de 

arquitetura, para estabelecer a planta da abadia, as distâncias e até mesmo o 

número de degraus de uma escada de caracol (Eco, 1985, p. 22-23). 

 

Embora Eco esteja se referindo a O Nome da Rosa, o procedimento metodológico para 

a escrita de seus outros romances parece ter seguido a mesma técnica, como ele narra em vários 

momentos em Confissões de um jovem romancista (2018). O Cemitério de Praga é posterior 

ao Pós-escrito e não há nada sobre ele no Confissões, apesar de a data de publicação de ambos 

ser próxima, mas é possível saber que Eco também seguiu esses mesmos procedimentos 

examinando atentamente O Cemitério de Praga e verificando as citações intertextuais presentes 

na construção do mundo de Simonini. Por exemplo, uma leitura atenta apenas às citações diretas 

a obras textuais, como livros de todos os tipos e revistas, evidenciou que todos os títulos não 

apenas existiram, como circularam amplamente durante o século XIX e constituem parte de um 

acervo esotérico, antissemita e até mesmo conspiracionista do período em questão.  

Nesse sentido, o primeiro capítulo desta dissertação consiste no mapeamento das 

citações textuais e intertextuais presentes na elaboração dos Protocolos dos Sábios de Sião por 



19 

 

Simonini, de modo a verificar a construção desses efeitos de autenticidade consistentes a que 

fizemos referência. Trata-se de um capítulo majoritariamente descritivo, mas que almeja extrair, 

o máximo possível, as referências mobilizadas por Umberto Eco em O Cemitério de Praga. O 

procedimento metodológico adotado foi o tentar um close reading do romance, em busca das 

redes de intertextualidade. Em seguida, procedeu-se à verificação de referências dessas 

citações, consultando, para isso, bibliografia especializada do assunto, mas também os próprios 

textos que aparecem no romance, como os folhetins de Eugène Sue e Alexandre Dumas. É 

preciso dizer que é grande a possibilidade de que nem todas as citações e referências tenham 

sido identificadas, uma vez que a erudição de Umberto Eco lhe permitia inserir inúmeros tipos 

diferentes de referências em seus romances. Ainda assim, e apesar disso, o que foi possível 

mapear já parece constituir evidência suficiente da hipótese proposta. Além dos textos 

utilizados como citações, os Protocolos dos Sábios de Sião também foram objeto de 

investigação comparativa entre o que Eco narra no romance e o que a historiografia documenta 

sobre o texto. Trata-se, também, de investigação relevante, uma vez que Eco procura 

reconstituir poeticamente as condições de produção dessa teoria da conspiração e, para isso, 

utiliza como referência trabalhos historiográficos sobre o assunto. 

O capítulo 2 investe na repercussão do romance a partir de sua recepção, ou seja, 

investigar as relações estabelecidas entre o texto e alguns leitores que reagiram ao livro. O foco 

é verificar os desafios colocados à validade do discurso ficcional do romance, o que nos 

permite, de quebra, acessar valores ligados à escrita de romances históricos e dos usos do 

passado, uma vez que essas categorias se mesclam na recepção em alguma medida. A pesquisa 

revelou que o lançamento de O Cemitério de Praga na Itália, em 2010, esteve envolto em uma 

polêmica deflagrada pelo Osservatore Romano, periódico oficial do Vaticano, após o veículo 

publicar uma resenha da colunista Lucetta Scaraffia que acusava Umberto Eco de ser um 

“voeyeur do mal” e seu romance de reconstruir “o mal sem condenação, ou sem heróis positivos 

com os quais se identificar”8 (Scaraffia, 2010, online, tradução nossa) – trata-se da mesma 

resenha mencionada no primeiro parágrafo deste texto. A crítica de Scaraffia rapidamente 

repercutiu na Itália, sobretudo entre alguns membros da comunidade judaica – todos 

intelectuais, incluindo o Rabino-Chefe de Roma –, que logo publicaram suas próprias opiniões, 

externando suas preocupações sobre o romance, como o receio de que o enredo, em especial as 

ações do protagonista, alimentasse teorias conspiratórias judaicas ao reforçar estereótipos 

antissemitas. Entre as questões levantadas pelos críticos ao romance de Eco, observamos 

 
8 No original, em italiano: “La sua ricostruzione del male senza condanna, senza eroi positivi con cui identificarsi, 

acquista una parvenza di voyeurismo amorale, in cui si può impantanare” (Scaraffia, 2010, online). 



20 

 

nitidamente preocupações morais, é claro, mas também receios oriundos da construção do efeito 

de real pela mimese dos discursos em circulação no XIX.  

O conjunto documental analisado no segundo capítulo, portanto, é composto por textos 

de caráter jornalístico ou de opinião disponíveis online, que permitiram mapear as diferentes 

reações ao lançamento de O Cemitério de Praga. Diante do volume significativo de fontes 

reunidas e da sua diferença de conteúdo, a estrutura do capítulo foi organizada em três seções 

distintas. A primeira examina em detalhe a polêmica desencadeada no Osservatore Romano, 

contextualizando os argumentos mobilizados tanto na primeira crítica de Lucetta Scaraffia, 

como nas outras que se seguiram. A segunda seção concentra-se na repercussão midiática da 

controvérsia, analisando reportagens de diversos jornais e explorando o posicionamento de 

Umberto Eco a partir das entrevistas concedidas ao longo do debate público sobre o caráter 

moral do romance. Por fim, a terceira seção discute três resenhas críticas que, embora nem 

sempre mencionem diretamente a controvérsia, tratam de aspectos fundamentais que também 

emergiram nas discussões suscitadas pelo Osservatore Romano, permitindo uma reflexão mais 

ampla sobre essa recepção do romance e os principais problemas levantados pela controvérsia.  

Dado esse panorama, torna-se essencial esclarecer os fundamentos teórico-

metodológicos que sustentam as análises desenvolvidas ao longo dos capítulos um e dois. A 

categoria “autor” constitui um eixo transversal que perpassa tanto a análise da construção do 

enredo no primeiro capítulo quanto a investigação sobre a recepção do romance no segundo. 

Nesse sentido, é imprescindível destacar o papel da teoria literária na análise aqui empreendida. 

Isso se justifica, em primeiro lugar, pela especificidade da própria fonte analisada: sendo um 

romance, O Cemitério de Praga opera a partir de premissas distintas das fontes históricas 

“tradicionais”9. Além disso, a teoria literária não apenas dialoga estreitamente com a produção 

acadêmica e ficcional de Eco, como também oferece instrumentos analíticos fundamentais para 

explicar os recursos narrativos empregados pelo autor, como a ironia intertextual e a metaficção 

 
9 Apesar dessa diferença de tratamento entre fontes documentais “tradicionais” e fontes literárias, estas últimas 

recorrentemente foram, e ainda são, objeto de interesse de historiadores. É comum encontrar trabalhos 

historiográficos que lidam com fontes e textos da Antiguidade e do Medievo, mas também da primeira época 

Moderna, que esteticamente se assemelham àquilo que chamamos de literatura ou que foram designados como 

literários; da mesma forma, os romances realistas dos séculos XVIII e XIX também se constituíram como fontes 

de pesquisa para historiadores que estudam estes períodos à luz das descrições das realidades sociais do passado 

(Lyon-Caen, Ribard, 2010). Além disso, há a proposta do já mencionado dossiê Saberes da Literatura, dos 

Annales, que sugere, ao invés do rastreio da narração, da invenção ou ficção estilísticas na produção do 

conhecimento histórico, uma investigação acerca do conhecimento que a própria literatura carrega, uma vez que 

ela também produz, através de sua forma e escrita, um conjunto de conhecimento moral, científico, filosófico, 

sociológico e histórico útil aos historiadores (Anheim, Lilti, 2010, p. 253-254). 



21 

 

historiográfica (Hutcheon, 1991)10. Assim, ignorar esse arcabouço teórico resultaria em uma 

análise que, no melhor dos casos, correria o risco de ser seduzida ou pelas explicações 

totalizantes da subjetividade autoral11, ou seria meramente interessada na literatura enquanto 

“representação” realista do passado, como se a narrativa possuísse uma espécie de estatuto 

documental explicada por seu “contexto” de produção. Desse modo, a teoria literária constitui-

se enquanto ferramenta metodológica no aprimoramento da análise empreendida sobre O 

Cemitério de Praga, o que também não reduz a especificidade do aporte teórico-metodológico 

historiográfico, uma vez que ambos, quando não se complementam, possuem finalidades 

distintas no interior desta pesquisa.  

Essa articulação entre teoria literária e o uso do passado como recurso narrativo ganha 

ainda mais relevância quando consideramos a presença da categoria “autor” nas discussões 

empreendidas nos dois capítulos. Embora cada um deles possua um eixo analítico principal 

distinto – o primeiro se concentra na estrutura formal e na técnica narrativa empregada no 

romance e o segundo em sua recepção –, ambos convergem para uma reflexão mais 

aprofundada sobre o papel do autor. Inicialmente, essa designação remete diretamente a 

Umberto Eco, mas sua compreensão aqui se dá à luz das problematizações de Roland Barthes 

em A morte do autor (1967) e de Michel Foucault na conferência O que é um autor? (1969), 

ainda que seja necessário esclarecer de saída que elas não são equivalentes, senão na medida 

em que participam da proclamação da “morte do homem” muito presente na geração de 1968, 

considerada genericamente “estruturalista”. A concepção moderna de autor é, como lembra 

Roger Chartier (2022, p. 203), uma construção moderna ligada a uma ordem discursiva 

emergente no século XVIII, que associa a escrita à originalidade, à propriedade intelectual e à 

emergência do indivíduo. Barthes (2004, p. 58) ressalta, nesse sentido, que a noção tradicional 

de autoria está vinculada a uma percepção romântica da criação, na qual o autor se confunde 

 
10 Em Confissões de um Jovem Romancista (2018, p. 24), Eco fala delas como elementos “pós-modernos” de sua 

escrita: “Acontece que certos críticos descobriram que meus romances contêm uma típica característica pós-

moderna: a dupla-codificação. Desde o início eu sabia – e declarei no Pós-escrito a O Nome da Rosa – que, o que 

quer que fosse o pós-modernismo, eu uso pelo menos duas típicas técnicas pós-modernas. Uma é a ironia 

intertextual: citações diretas de outros textos famosos, ou referências mais ou menos transparentes a eles. A 

segunda é a metanarrativa: reflexões que o texto faz sobre sua própria natureza, quando o autor fala diretamente 

ao leitor”. Outras menções que classificam Eco como um romancista pós-moderno podem ser encontradas em 

Poética do Pós-Modernismo (1987), de Linda Hutcheon, e na coleção organizada por Peter Bondanella, New 

Essays on Umberto Eco (2009). 
11 Por exemplo, tentativas de “explicar” o enredo do romance tomando como referência principal a biografia e a 

psicologia de seus autores. Logicamente, esta perspectiva não deve ser descartada, principalmente por se tratar de 

uma abordagem com muita utilidade na análise da composição de obras contemporâneas, por vezes indissociáveis 

de seus autores (Sapiro, 2022), como demonstrado pelo próprio caso aqui analisado. A crítica, no entanto, é voltada 

para as análises que enxergam na subjetividade autoral uma explicação totalizante para o enredo do romance, 

desconsiderando demais aspectos tão importantes quanto, como sua recepção e as práticas de leitura então vigentes.  



22 

 

com sua obra, sendo sua biografia, psicologia e experiências frequentemente mobilizadas como 

chaves interpretativas e explicativas para a compreensão do texto. Essa tradição exegética, ao 

longo do século XIX e início do XX, consolidou a ideia de que o sentido do texto reside na 

figura do autor. 

A tese da morte do autor proposta por Barthes desloca essa centralidade na medida em 

que afirma que o texto não pode ser reduzido a seu autor, uma vez que ele é apenas um “ato 

linguístico performativo” e um “tecido de citações”, uma intertextualidade irrestrita que 

impossibilita qualquer explicação baseada na subjetividade do escritor (Barthes, 2004, p. 62). 

Assim, Barthes propõe que a significação do texto seja encontrada no leitor, única instância 

capaz de reunir a multiplicidade de referências que constituem a obra. Dois anos depois, Michel 

Foucault, em O que é um autor? (1969), define o autor como uma função do discurso, um 

mecanismo de organização e classificação dos discursos, ao invés de compreendê-lo enquanto 

uma entidade psicológica. O nome do autor, portanto, opera de maneira semelhante a um nome 

próprio, mas sem significar totalmente uma designação: trata-se de uma função classificatória 

que estrutura o campo dos saberes e regula a circulação dos discursos (Foucault, 2009, p. 273). 

Além disso, Foucault enfatiza que a autoria não é atribuída universal e uniformemente a todos 

os discursos, mas se trata, ao contrário, de uma construção historicamente situada, associada à 

necessidade de normatização e controle dos enunciados, sobretudo aqueles considerados 

transgressores (Foucault, 2009, p. 275). 

Dessa maneira, nossa noção de autoria se fundamenta nas premissas desenvolvidas por 

Barthes e Foucault, recusando a centralidade da dimensão psicológica como chave analítica de 

O Cemitério de Praga, mas sem renunciar ao entendimento da autoria enquanto função 

discursiva classificatória da obra de Umberto Eco. Contudo, ainda que a biografia de Eco não 

seja um elemento explicativo essencial, há aspectos do romance, em especial no que diz respeito 

à técnica de criação, que podem ser mais bem compreendidos à luz de sua produção acadêmica 

e de seu percurso intelectual: as intersecções entre sua obra de ficção e suas investigações 

teóricas sobre semiótica, literatura e história evidenciam que seu papel como romancista não 

pode ser dissociado de seu trabalho acadêmico12. No caso de Umberto Eco, essa intersecção, 

 
12 Como demonstra Gisèle Sapiro em É possível dissociar a obra do autor? (2022), a nossa maneira de conceber 

as relações entre autoria e obra inviabiliza uma separação absoluta de ambas, sobretudo no que diz respeito à 

moralidade da obra. Por um lado, é possível que se estabeleça um grau de separação dado ao fato de que a obra, 

por vezes, escapa ao seu autor especialmente no processo de recepção, que confere a ela novas formas de 

apropriação (Sapiro, 2022, p. 178). Já por outro, “não se pode dissociar a obra de seu(sua) autor(a), pois ela carrega 

o traço de sua visão de mundo, de suas disposições ético-políticas, mais ou menos sublimadas e metamorfoseadas 

pelo trabalho de formatação, à qual é necessário lançar luz para compreendê-la, em sua sociogênese como em seus 

efeitos” (Sapiro, 2022, p. 181).  



23 

 

como vimos, não está presente apenas em O Cemitério de Praga, mas em outros romances 

também:  

em O Nome da Rosa, Eco escreveu sobre a teoria de abdução de Peirce; em O 

Pêndulo de Foucault, ele lidou com as questões de interpretação e 

superinterpretação; em A ilha do dia anterior, ele discutiu a teoria Barroca dos 

signos e como os seres humanos percebem a realidade; e em Baudolino, ele 

refletiu sobre a questão da verdade e da mentira13 (Farronato, 2009, p. 51, 

tradução própria). 

 

Os próprios Protocolos dos Sábios de Sião, por exemplo, já apareceram em O Pêndulo 

de Foucault (1988), que também trata, de modo geral, de criações de teorias da conspiração 

esotéricas aos moldes da dos Protocolos. Aliás, a motivação para que Eco escrevesse um 

romance sobre os Protocolos muito provavelmente parte de um interesse intelectual, acima de 

tudo, como será discutido no primeiro capítulo através de sua conferência Protocolos Ficcionais 

(1993). Diante disso, não faz sentido estabelecer uma separação completa entre o que se designa 

enquanto autor e o conjunto de sua obra, de maneira que a noção de função autor nos é 

significativa: se há um autor, pressupõe-se a existência de uma obra, o que reflete a ideia de 

uma produção textual coerente (Sapiro, 2022, p. 25), não só no que diz respeito ao estilo, mas 

também às temáticas mais recorrentes, como observamos no caso de Eco.  

Não obstante, no contexto da controvérsia que envolveu o lançamento de O Cemitério 

de Praga, observamos o lugar central ocupado pela figura do autor, convidado a se pronunciar, 

a se defender e até mesmo a dar explicações sobre o objetivo do romance. Nesse sentido, é 

válido ressaltar que a figura de Umberto Eco foi tratada com relativa parcimônia ao longo da 

polêmica, provavelmente em razão de um ethos autoral já muito bem consolidado, graças à sua 

longeva trajetória como figura pública na Itália, mas também como intelectual reconhecido 

internacionalmente, o que o elevou a status determinante na forma como a crítica direcionou as 

acusações ao romance, como discutiremos com mais detalhes no segundo capítulo. Embora Eco 

não tenha sofrido consequências sociais e jurídicas diretamente decorrentes do romance 

(provavelmente em razão do seu prestígio público e de seu ethos de autor), ele chegou a ser 

diversas vezes convidado a comentar o ocorrido e se defender das críticas, em um gesto claro 

de atribuição da responsabilidade do conteúdo do texto ao seu autor. Não fosse por isso, 

certamente não o teriam colocado frente a frente com o Rabino-Chefe de Roma para comentar 

aspectos da polêmica, como ocorreu, ainda que aqui estejam igualmente em jogo o poder de 

 
13 No original: “In The Name of the Rose, Eco wrote about medieval semiotics and the Peircean theory of abduction; 

in Foucault’s Pendulum, he dealt with the issues of interpretation and overinterpretation; in The Island of the Day 

Before, he discussed the Baroque theory of signs and how human beings perceive reality; and in Baudolino, he 

reflected on the issue of truth and lying” (Farronato, 2009, p. 51). 



24 

 

promoção de um livro a partir de debates e polêmicas, assim como a comemoração do 

intelectual eventualmente criticado, mas digno de ser lido e ouvido.  

É nesse sentido, também, que um elemento das antigas reflexões de Barthes nos é útil: 

o autor não detém controle sobre os significados atribuídos à sua obra a cada nova leitura. Sua 

intenção primária – se é que existe – pode se tornar indiferente diante da recepção de um 

conjunto de leitores, que projeta novos sentidos ao texto e redefine continuamente seu 

significado. Isso implica que a figura do autor deixa de ser o centro absoluto da significação 

textual. No entanto, essa tese deve ser tomada com um certo grau de moderação, uma vez que, 

como demonstramos, a dimensão autoral não é completamente destituída de relevância: há 

instâncias em que a presença do autor se torna um elemento necessário para a compreensão da 

obra, ainda que parcialmente. Nosso objetivo, portanto, é estabelecer um equilíbrio na análise 

do papel do autor para a compreensão do texto. Não pretendemos descartá-lo inteiramente, uma 

vez que certos aspectos do quadro geral de composição do romance podem se beneficiar do 

conhecimento de sua trajetória e de sua produção intelectual. No entanto, tampouco desejamos 

nos limitar a essa perspectiva ao analisar O Cemitério de Praga, pois entendemos que a 

recepção da obra atribui ao texto questões relevantes. 

No caso de O Cemitério de Praga, a recepção crítica evidencia o quão bem-sucedido 

Umberto Eco foi ao inserir no romance os discursos em circulação no século XIX na construção 

do enredo e, acima de tudo, atesta a validade do seu discurso ficcional elaborado por meio da 

mobilização narrativa do passado. O problema, contudo, torna-se mais complexo quando a 

crítica questiona os limites desse procedimento: até que ponto é possível recriar um universo 

intelectual antissemita sem que isso implique riscos morais e políticos no presente? A 

inquietação dos críticos, majoritariamente membros da comunidade judaica, se explica uma vez 

que a reconstrução do discurso antissemita e conspiratório em um mundo contemporâneo 

marcado não apenas pelos horrores do Holocausto, mas também por sua negação, suscita 

dúvidas sobre as consequências dessa operação literária.  

Essa problemática se insere em um debate mais amplo sobre a relação entre narrativa, 

história e ficção, fortemente vinculada ao contexto do giro linguístico e das teses narrativistas 

na segunda metade do século XX nas ciências humanas e sociais. Com relação a O Cemitério 

de Praga, o que se colocou questão pela sua recepção foi a ambiguidade estrutural e formal, 

acentuada na medida em que Eco se apoiou muito mais em um aparato documental histórico e 

historiográfico do que na criação ficcional, aproximando sua metodologia de escrita daquela 

empregada por historiadores. Do ponto de vista de historiadores, isso levanta questões cruciais, 

como por exemplo: até que ponto é possível estabelecer uma distinção rígida entre história e 



25 

 

literatura, se ambas são capazes de recorrer a mecanismos narrativos e metodológicos 

semelhantes? Em que medida a problematização entre história, realidade e a linguagem, 

colocada em evidência por romancistas pós-modernos, tensiona os limites entre a ficção, 

supostamente particular à literatura, e a verdade sobre o passado, fundamental para a 

credibilidade dos historiadores? E de que modo romances metaficcionais que se apropriam de 

um passado sensível, como O Cemitério de Praga, implicam nos dilemas da relativização dos 

fatos e da história?  

Sem a ambição de encontrar respostas definitivas para essas perguntas, o terceiro 

capítulo dessa dissertação, intitulado O Cemitério de Praga entre o pós-modernismo e os 

saberes da literatura, é dedicado a delinear os principais pontos dessas questões à luz do caso 

de O Cemitério de Praga. Para atingir esse propósito, o capítulo está dividido em três partes. 

Na primeira, oferecemos um panorama geral, embora sintetizado, do que foi o pós-modernismo 

na teoria literária. Nesse contexto, examinamos as premissas da metaficção historiográfica e 

investigamos como as técnicas narrativas utilizadas por Umberto Eco em seus romances estão 

enraizadas em premissas pós-modernas, como a metanarrativa e a ironia intertextual. Na 

segunda parte, abordamos de maneira sumária a recepção das ideias pós-modernas entre 

historiadores, com ênfase nas contribuições de Hayden White. Em seguida, analisamos as 

reações a essas propostas a partir do livro organizado por Saul Friedländer, Probing the Limits 

of Representation: Nazism and the “Final Solution” (1992), livro em que Friedländer destaca 

o problema central discutido na conferência que deu origem ao livro. Por fim, concluímos o 

capítulo, bem como a dissertação, com uma seção dedicada aos “saberes da literatura”, 

conforme proposta por Étienne Anheim e Antoine Lilti no dossiê Savoirs de la littérature, 

publicado nos Annales em 2010.  

  



26 

 

 

Capítulo 1 – As ambiguidades da história: saber, não saber 

 

O Cemitério de Praga, penúltimo romance de Umberto Eco, publicado originalmente 

em 2010, conta a história das origens dos Protocolos dos Sábios de Sião, uma teoria da 

conspiração que afirma que os judeus planejam dominar o mundo e destruir o cristianismo se 

infiltrando nas instituições econômicas e nas escolas, igrejas e famílias. O caráter 

evidentemente ficcional do enredo é entrelaçado à história dos Protocolos dos Sábios de Sião 

– para todos os efeitos, verdadeira, pois o documento de fato existiu e circulou pela Europa nas 

primeiras décadas do século XX. Ela é bastante conhecida: em 1920, o jornal The Times, de 

Londres, publicou o texto como um documento genuíno e autêntico sob o título The Jewish 

Peril (Hagemeister, 2022, p. 9). Foi o suficiente para que as ideias contidas nele lograssem um 

alcance sem precedentes, mesmo que no ano seguinte Philip Graves, jornalista correspondente 

desse veículo em Istambul, tenha identificado que o texto dos Protocolos era, na verdade, o 

plágio de um panfleto chamado Diálogos no Inferno entre Maquiavel e Montesquieu, de 

Maurice Joly (Hagemeister, 2022, p. 33; Graves, 1921). Além do panfleto de Joly, ficou logo 

constatado que outra fonte plagiada na criação dos Protocolos foi o romance Biarritz, de John 

Retcliffe, pseudônimo de Hermann Goedsche (Hagemeister, 2022, p. 15). Plágio de ao menos 

outras duas obras, o conteúdo disseminado pelos Protocolos não poderia ser minimamente 

autêntico e, portanto, verdadeiro.  

No entanto, a história que Umberto Eco conta em O Cemitério de Praga não é a dos 

efeitos dos Protocolos no mundo; na verdade, ele aparenta estar muito mais interessado nos 

documentos que serviram como base para sua produção que, a despeito de ser fraudulenta, 

circulou como autêntica. Com vistas a recriar as condições de produção dos Protocolos, Eco 

inventou um personagem, Simone Simonini, falsificador profissional de documentos, e o 

rodeou de personagens, episódios, circunstâncias e textos diversos que estiveram, direta ou 

indiretamente, envolvidos na pré-história da teoria da conspiração. O romance, então, é 

preenchido por referências históricas cujo efeito de verdade é tão consistente que podemos 

afirmar que Eco se apropriou de um conjunto de trabalhos acadêmicos específicos no processo 

de concepção de seu romance, mas também de um verdadeiro arquivo sociocultural do século 

XIX. O objetivo deste capítulo é mapear as citações textuais e intertextuais presentes na 

elaboração dos Protocolos dos Sábios de Sião por Simonini, de modo a verificar como funciona 

o mecanismo de autenticidade  em que o livro se sustenta. 



27 

 

O capítulo é dividido em três seções: a primeira, Simone Simonini, dedica-se a 

destrinchar a trama do romance, com destaque para o desenvolvimento do protagonista, Simone 

Simonini, que sofre de um transtorno psiquiátrico e por isso divide sua personalidade com a de 

um abade chamado Dalla Piccola. A figura de Simonini nos é relevante na medida em que Eco 

recria o ambiente do século XIX através dele, utilizando não apenas eventos e figuras que 

fizeram parte da história do antissemitismo na França do período, mas também mobilizando um 

certo conjunto textual acessado por Simonini e diretamente implicado na elaboração dos 

Protocolos. A segunda seção, Um corpus documental para a conspiração, procura mapear o 

corpus documental plagiado em cadeia nas origens dos Protocolos e como Eco o mobilizou 

tanto para contar a história dos Protocolos de modo verdadeiro, como enquanto técnica 

narrativa para a criação do efeito de real. A terceira seção, enfim, demonstra o resultado da 

produção da versão final dos Protocolos no enredo à luz da historiografia sobre o assunto. Ao 

longo da pesquisa para a última seção, tornou-se evidente que, ao escrever O Cemitério de 

Praga, a narrativa em torno da historiografia sobre os Protocolos encontrava-se (e, na verdade, 

talvez ainda se encontre) em disputa e Eco, deliberadamente ou não, apropriou-se da versão já 

estabelecida desde a década de 1960, o que pode suscitar reflexões acerca do estatuto do 

romance dito histórico em relação aos debates historiográficos sobre um evento.  

 

Simone Simonini 

 

Para contar a história dos Protocolos dos Sábios de Sião em O Cemitério de Praga é 

necessário, antes de tudo, recorrer à figura do protagonista, Simone Simonini, tal como ela nos 

é apresentada nas primeiras páginas do romance: um tabelião e falsificador profissional de 

documentos, cheio de sentimentos rancorosos, de um ódio iluminado, que alcança os italianos, 

os franceses, os jesuítas, as mulheres e, principalmente, os judeus (Eco, 2011, p. 17). Em grande 

medida, o ódio que Simonini sente pelos judeus foi herdado de seu avô, Giovan Battista 

Simonini, ex-oficial do exército saboiano. Quando criança, o avô o aterrorizava com a história 

de Mordechai, um judeu falsamente convertido ao cristianismo que assassinara um garoto árabe 

em Damasco, e contava-lhe que o Talmude prescrevia o ódio pela raça cristã e que, “para 

corromper os cristãos, eles, os judeus, haviam inventado os franco-maçons, dos quais ele 

mesmo [Mordechai] se tornara um dos superiores desconhecidos” (Eco, 2011, p. 65). Desta 

maneira, para o avô de Simonini era claro como a água que os judeus eram os responsáveis pela 

criação da maçonaria e que, consequentemente, eram eles que estavam por trás da Revolução 

Francesa. A certeza do avô era tamanha que ele não hesitou em organizar estes fatos de seu 



28 

 

conhecimento em uma carta endereçada a um certo abade Barruel (Eco, 2011, p. 63), autor de 

Memórias para servir à história do jacobinismo, famoso livro pregava a participação da 

Maçonaria na Revolução Francesa. 

O avô, contudo, faleceu, e Simonini se viu obrigado a trabalhar para o tabelião 

Rebaudengo, responsável pelo testamento de seu avô e, por isso, suspeito de embolsar em 

benefício próprio grande parte da herança que Simonini deveria receber. Foi no trabalho junto 

a Rebaudengo, um verdadeiro salafrário, que Simonini desenvolveu a habilidade criminosa, que 

acabou se mostrando verdadeiramente útil, de copiar caligrafias. Com o tempo, ele se tornou 

um exímio falsificador de documentos, fornecendo seus serviços aos agentes da segurança 

pública parisiense, que ocasionalmente necessitavam apresentar aos juízes alguma prova 

documental de que as deduções da polícia possuíam algum fundamento material (Eco, 2011, p. 

101). Em razão disso, a vida de Simonini é atravessada por conspirações e complôs, sejam 

aqueles plantados por ele mesmo em conjunto com a polícia secreta francesa, sejam as ideias 

conspiracionistas encucadas pelas histórias contadas por seu avô.  

Se falamos de Simone Simonini, precisamos, também, falar do abade Dalla Piccola, 

com quem Simonini divide sua personalidade. Trata-se de personagem essencial para o 

desenvolvimento do romance, pois a presença de Dalla Piccola no enredo garante a Eco a 

existência de outro personagem ficcional para transitar por alguns ambientes importantes ao 

desenvolvimento dos Protocolos e para interagir com outros personagens fundamentais para o 

funcionamento da trama. A dupla personalidade, também, confere ao enredo a sua estrutural 

formal, uma espécie híbrida entre romance epistolar e diário, mas sobretudo funciona como o 

motivo pelo qual a história dos Protocolos é contada no romance: certo dia, Simonini acorda 

desmemoriado e trajando vestes eclesiásticas. Na tentativa de entender como havia chegado 

àquela situação, ele decide narrar, em um diário, os acontecimentos mais importantes da sua 

vida, desde a sua infância até o momento presente. O diário, contudo, é interrompido diversas 

vezes pela personalidade do abade, que completa as lacunas deixadas por Simonini. Dessa 

maneira, há duas linhas do tempo simultâneas no romance: uma, o tempo do diário, que se 

estende entre os anos de 1897 e 1898 e compreende o tempo presente de Simonini; a outra, o 

tempo cronológico da história, que vai de 1830 a 1898, que consiste nas lembranças sobrepostas 

de Simonini e Dalla Piccola registradas no diário. Devido a essa característica, o romance possui 

três narradores: Simonini, Dalla Piccola e um terceiro narrador onisciente, que aparece em 

alguns momentos para dar explicações a certos acontecimentos e intervir na história para 

melhor situar o leitor.  



29 

 

Convém, contudo, explicar quem foi Dalla Piccola no enredo do romance. Antes que o 

Dalla Piccola/Simonini viesse a existir, havia um outro Dalla Piccola, o verdadeiro, personagem 

que exerce função direta na criação dos Protocolos dos Sábios de Sião por Simonini. O Dalla 

Piccola verdadeiro, um abade jesuíta, aparece pela primeira vez no capítulo doze, Uma Noite 

em Praga, no momento em que Simonini trabalha na primeira versão da fantasmagórica cena 

em que os líderes das doze tribos de Israel se reúnem no cemitério judaico de Praga – cena que 

posteriormente aparecerá nos Protocolos dos Sábios de Sião como autêntica. O abade Dalla 

Piccola verdadeiro, tal como descrito por Simonini quando se encontram pela primeira vez, é 

um homem nada parecido com ele: um jesuíta de ao menos 60 anos (nesse momento da história, 

Simonini tinha aproximadamente 35 anos), com sotaque alemão, quase corcunda, estrábico e 

dentuço. Na ocasião deste encontro, Dalla Piccola ordenou a Simonini que deveriam ficar em 

observação não apenas os judeus, mas também os maçons e Simonini compreendeu que os 

maçons interessavam aos jesuítas “porque a Igreja estava preparando uma ofensiva 

violentíssima contra a lepra maçônica” (Eco, 2011, p. 222). Ironicamente, Dalla Piccola era 

maçom14. 

No enredo do romance, os dois personagens estabeleceram conexão mais próxima logo 

após Simonini finalizar a primeira versão da cena do cemitério de Praga como se se tratasse de 

um documento autêntico a ser vendido para a polícia secreta russa. Entretanto, este combinado 

não foi mantido e Simonini considerou vender seu documento aos jesuítas, pois, como ele se 

recorda, “as primeiras acusações verdadeiras aos judeus e as primeiras menções ao complô 

internacional deles tinham vindo de um jesuíta como Barruel” (Eco, 2011, p. 245). O único 

intermediário entre Simonini e os jesuítas tratava-se justamente do abade Dalla Piccola, a quem 

Simonini ofereceu o documento com a cena do cemitério de Praga como se fosse verídico. Uma 

semana depois, o abade retornou à loja de Simonini alegando que o documento que ele lhe havia 

entregado como supostamente reservadíssimo, secreto e autêntico havia aparecido copiado, 

integralmente, em um romance chamado Biarritz, de autoria de um certo John Retcliffe. Em O 

Cemitério de Praga, entretanto, foi Retcliffe quem copiou a cena do cemitério de Simonini 

(que, por sua vez, elaborou a cena utilizando como referências os romances-folhetins Joseph 

Balsamo, de Alexandre Dumas, e Os mistérios de Paris e O judeu errante, Eugene Sue e um 

panfleto político publicado anonimamente, mas que Simonini sabia ser de autoria de um certo 

Maurice Joly graças ao seu contato com a polícia francesa), como veremos adiante. O que nos 

importa é que Dalla Piccola ameaçou dar punhaladas nas costas de Simonini, que agiu mais 

 
14 “– Seja como for – disse Dalla Piccola –, no dia em que o senhor pretender fazer contato com esses ambientes, 

avise-me. Eu sou irmão em uma loja parisiense e tenho muitos bons conhecidos no ambiente” (Eco, 2011, p. 222). 



30 

 

rapidamente, golpeando a cabeça de Dalla Piccola com um castiçal de ferro batido, 

assassinando-o (Eco, 2011, p. 246-247).  

Embora a origem da cisão da personalidade de Simonini não seja inteiramente clara, a 

explicação para a existência de dois abades Dalla Piccola – o verdadeiro e aquele que constitui 

a identidade alternativa de Simonini – é revelada ao final do romance. Após assassinar o 

verdadeiro Dalla Piccola, Simonini é contratado para investigar o abade Boullan, um clérigo 

satanista que celebra missas negras. Considerando que o disfarce de religioso despertaria menos 

suspeitas, ele assume aspectos da identidade de Dalla Piccola e, de certa forma, torna-se o 

próprio abade: “quando era Dalla Piccola, Simonini não apenas falava e escrevia de maneira 

diferente como também pensava de maneira diferente, encaixando-se completamente no 

personagem” (Eco, 2011, p. 434). Assim, a figura de Dalla Piccola desempenha um papel 

fundamental na reconstrução do submundo parisiense habitado por satanistas e ocultistas, 

incluindo as missas negras promovidas por Boullan, além de recriar o ambiente das sociedades 

secretas e dos complôs que as envolviam, como a Fraude Taxil, que conta com a participação 

direta do abade. Nesse contexto, tanto sua atuação na Fraude Taxil quanto sua investigação 

sobre Boullan são determinantes para o desfecho psicológico de Simonini/Dalla Piccola, que 

ocorre apenas nos capítulos finais do romance – vinte e quatro, Uma noite na missa, e vinte e 

cinco, Esclarecer as ideias –, quando Dalla Piccola finalmente se recorda da origem de sua 

amnésia15, provocada por um evento traumático ocorrido durante a missa negra celebrada por 

Boullan.  

A condição psiquiátrica de Simonini, que culmina no transtorno dissociativo de 

identidade, não surge de forma isolada ou sem qualquer tipo de fundamentação no romance. 

Ela está profundamente enraizada tanto na história pessoal e no desenvolvimento psicológico 

do personagem quanto no contexto intelectual e médico do século XIX. Desde sua infância, 

Simonini foi moldado por uma educação opressiva ministrada pelo padre Bergamaschi, um 

jesuíta contratado por seu avô para ensinar-lhe latim e alemão. A figura de Bergamaschi é 

crucial para a compreensão dos traços psicológicos de Simonini, pois ele não apenas contribuiu 

para o desenvolvimento de sua dupla personalidade, como também alimentou suas ansiedades, 

que acabaram por se converter em pensamentos paranoicos, à semelhança do pensamento 

 
15Na ocasião, Dalla Piccola participa de uma Missa Negra conduzida pelo abade Boullan em uma igreja 

desconsagrada. A cerimônia atinge seu ápice quando Diana Vaughan, personagem que Dalla Piccola escondia do 

público a pedido de Leo Taxil, se despe e é utilizada como altar vivo para a consagração da hóstia. Dalla Piccola, 

inicialmente tomado pelo horror, acaba cedendo ao contato carnal com Diana, o que desencadeia nele uma 

experiência traumática e alucinatória, culminando em um desmaio. Posteriormente, ao descobrir que Diana era 

judia, Dalla Piccola entra em pânico e decide assassiná-la. A revelação dos eventos desta noite explica a amnésia 

que ele e Simonini enfrentavam, encerrando este ciclo (Eco, 2011, p. 419-430). 



31 

 

conspiratório característico do século XIX. Esse aspecto é evidente nas passagens em que 

Bergamaschi alerta Simonini sobre supostos perigos, como os carbonários e o comunismo, e 

em suas insinuações perturbadoras e abusivas de natureza sexual, como observamos nas 

seguintes passagens: 

Quando me via debruçado, estudando, com frequência se sentava atrás de mim 

e, acariciando-me a cabeça, alertava-me contra os muitos perigos que 

ameaçavam um jovem inexperiente e explicava-me como a carbonária não era 

outra coisa senão o disfarce do flagelo maior, o comunismo (Eco, 2011, p. 73).  

 

Os comunistas – dizia – até ontem não pareciam temíveis, mas agora, depois 

do manifesto daquele Marsh (assim ele parecia pronunciar), devemos 

desmascarar as tramas deles. Você não sabe nada de Babette de Interlaken. 

Digna bisneta de Weishaupt, aquela que foi chamada a Grande Virgem do 

comunismo helvético (Eco, 2011, p. 73). 

 

Tarde abafada. Estou estudando. Padre Bergamaschi senta-se silencioso atrás 

de mim, aperta a mão sobre minha nuca e sussurra-me que a um jovem tão 

pio, tão bem-intencionado, que quisesse evitar as seduções do sexo inimigo, 

ele poderia oferecer não só uma amizade paternal como também o calor e o 

afeto que um homem maduro pode dar. Desde então, não me deixo mais tocar 

por um padre. Será que me disfarço de abade Dalla Piccola para eu mesmo 

tocar os outros? (Eco, 2011, p.  75). 

 

Essas memórias traumáticas, evocadas por Simonini ao relembrar sua infância no diário, 

não apenas explicam a origem de sua dupla personalidade, como também justificam sua 

fascinação por disfarces e performances, como quando ele se vestia com as roupas de 

Bergamaschi e se via no espelho, imitando gestos femininos: 

 

Muitas vezes o padre Bergamaschi vestia roupas civis e ia embora, dizendo 

que se ausentaria por alguns dias, sem informar como nem por quê. Então, eu 

entrava no seu quarto, apoderava-me do seu hábito e, vestido nele, ia me olhar 

em um espelho, esboçando movimentos de dança. Como se fosse, o céu me 

perdoe, uma mulher; ou se a mulher fosse ele, que eu imitava. Se vier à tona 

que o abade Dalla Piccola sou eu, terei identificado as origens longínquas 

desses meus gostos teatrais (Eco, 2011, p. 80) 

 

Essas experiências traumáticas e o ambiente opressivo de sua infância são, em um plano 

mais superficial, as bases narrativas que Eco utiliza para justificar a predisposição de Simonini 

ao transtorno dissociativo de identidade – não por acaso, a primeira vez que Simonini toma 

consciência da existência de Dalla Piccola ocorre no capítulo 18, Protocolos, logo após um 

encontro perturbador com Bergamaschi e a elaboração de uma das primeiras versões da cena 

do cemitério de Praga. No entanto, em um nível mais profundo, a existência dessa dupla 

personalidade permite a Eco a circulação de seu protagonista por ambientes distintos daqueles 

que Simonini frequenta, mas principalmente funciona como premissa para que Eco explore o 



32 

 

contexto intelectual e médico do século XIX a partir de discursos científicos da época. Nos 

primeiros capítulos do romance, em especial no três, Chez Magny, Simonini descreve uma série 

de diálogos sobre hipnose, transtornos de múltiplas personalidades e o desenvolvimento da 

psiquiatria como área de conhecimento científico em emergência nessa época. O restaurante 

Magny, frequentado por Simonini e cenário dessas discussões, era um ponto de encontro da 

elite intelectual francesa, frequentado por figuras como Gautier e Flaubert, mas também “por 

homens de ciência, por exemplo químicos ilustres como Berthelot e muitos médicos da 

Salpêtrière” (Eco, 2011, p. 39). É neste local que Simonini estabelece relações, por exemplo, 

com os “doutores Bourru e Burot” (Eco, 2011, p. 40), dois médicos entusiastas da hipnose que 

descreveram o caso de Louis Vivet (Eco, 2011, p. 42), um dos primeiros casos descritos de 

transtorno dissociativo de identidade. De modo geral, as abundantes citações a médicos e casos 

psiquiátricos do século XIX encontradas nessas páginas soam não apenas como uma forma 

humorística de apresentar a condição psiquiátrica de Simonini (por se tratar de informações 

reveladas no terceiro capítulo, o leitor ainda não teve tempo de compreender que ele e Dalla 

Piccola eram a mesma pessoa), mas também estabelecem, a partir dele, o modo como se 

organizou e estabeleceu a medicina do século XIX.  

Na construção de Simonini, Eco recorre a um repertório erudito e diversificado, 

mesclando personagens históricos (como Denis Vrain-Lucas, Freud e Leo Taxil, todos citados 

ao longo do romance), eventos marcantes do século XIX (como a unificação italiana e a 

Comuna de Paris) e espaços geográficos emblemáticos para a vida intelectual francesa (como 

o restaurante Magny, mas também outros cenários parisienses, como o Quartier Latin). Essa 

estrutura narrativa, organizada tematicamente ao longo de capítulos, permite ao leitor 

compreender Simonini como um personagem complexo, mas verossímil, alguém capaz de 

elaborar uma falsificação como os Protocolos dos Sábios de Sião. Essa capacidade deriva não 

apenas dos preconceitos incutidos nele pelo avô, mas também de sua astúcia, ao incorporar na 

criação do documento grande parte do repertório literário e cultural adquirido ao longo de sua 

juventude – aspecto explorado com mais detalhes na próxima seção. O segundo capítulo do 

romance (Quem sou?), por exemplo, expõe os grupos de indivíduos que Simonini odeia; o 

terceiro capítulo (Chez Magny) mergulha nas discussões médicas e científicas da época; e o 

quarto capítulo (Os tempos do meu avô) revela suas memórias de infância, fundamentais para 

a compreensão de sua psicologia. Dessa forma, a estrutura narrativa de Eco não apenas fornece 

um retrato psicológico detalhado de Simonini, mas também transforma sua cisão de identidade 

em um recurso narrativo que dialoga com as discussões médicas, científicas e sociais do século 

XIX.  



33 

 

 

O corpus documental da conspiração 

 

Talvez um dos traços mais marcantes da escrita de Umberto Eco em O Cemitério de 

Praga seja o jogo metaficcional constante entre ficção e história. Ao construir narrativamente 

O Cemitério de Praga, Eco se apropria de eventos, personagens e documentos históricos, 

manipulando-os de maneira a reforçar um efeito de realismo que sustenta a verossimilhança 

histórica do enredo. No centro desse jogo está Simonini, personagem fundamental não apenas 

para a dinâmica ficcional do romance, mas também para a forma como os Protocolos dos Sábios 

de Sião são construídos no enredo. Se, na primeira seção, comentamos brevemente a formação 

psicológica de Simonini à luz dos debates científicos do século XIX como elemento-chave para 

a compreensão de sua identidade e de suas motivações, agora nos voltamos para a maneira 

como ele realiza a falsificação dos Protocolos, isto é, como ele se apropria, combina e altera 

fragmentos de diferentes textos para compor sua versão do documento. Assim, nesta segunda 

seção, nos concentraremos no mapeamento das leituras feitas por Simonini, analisando os textos 

que ele consulta e os mecanismos narrativos que Eco emprega para articular essas referências 

dentro do romance. Permanecemos, portanto, no domínio da ficção: aqui, nossa abordagem 

recairá sobre a lógica interna do romance e sobre a maneira como Eco organiza esse corpus 

textual na trajetória de Simonini. A sobreposição entre a construção ficcional e a historiografia 

dos Protocolos será analisada na terceira seção, onde nos debruçaremos sobre as conexões entre 

o enredo do romance e os estudos historiográficos acerca da gênese do documento.   

A decisão de dedicar uma seção ao mapeamento do corpus documental plagiado nos 

Protocolos dos Sábios de Sião se justifica pelo próprio cerne do enredo: o fato de os Protocolos 

serem, essencialmente, um plágio de diversos textos anteriores, literários ou não. Para que a 

reconstituição da fabricação dos Protocolos fosse historicamente plausível, era necessário que 

Simonini tivesse acesso ao repertório textual que serviu de base para a criação do documento 

na realidade. Afinal, sendo ele o responsável pela falsificação no romance, sua leitura e 

apropriação dos mesmos textos garantem coerência à narrativa ao ancorar-se no mesmo solo 

histórico-textual. Dessa forma, Eco insere Simonini em um universo literário e documental que 

não apenas dialoga com as fontes da falsificação original, mas também reforça o efeito de 

autenticidade do texto dentro da lógica do romance.  

Para isso, convém destacarmos a constituição desse corpus tal como já indicado pelos 

estudos sobre os Protocolos dos Sábios de Sião antes de darmos prosseguimento à análise do 

romance. Dois livros são indicados diretamente como fontes principais do plágio que originou 



34 

 

os Protocolos: Diálogos no Inferno entre Maquiavel e Montesquieu (1864), de Maurice Joly, e 

Biarritz (1868), de Hermann Goedsche (pseudônimo de John Retcliff). Ambos são citados em 

O Cemitério de Praga, e seus autores aparecem como personagens que interagem com Simonini 

ao longo da trama. No entanto, Eco expande essa rede intertextual ao mencionar outros textos 

que compõem a genealogia da falsificação, como o Mémoires Pour Servir à l’Histoire du 

Jacobinisme (1797), de Augustin Barruel, a Carta de Simonini (1806), O Judeu Errante (1844), 

de Eugène Sue, e Joseph Balsamo (1853), de Alexandre Dumas. É sobretudo sobre esse 

segundo grupo de textos que nos debruçaremos nesta seção, analisando como Eco os mobiliza 

narrativamente para estruturar a fabricação dos Protocolos. Além dessas obras, a narrativa de 

O Cemitério de Praga é sustentada por uma ampla rede de personagens históricos e documentos 

que reforçam sua ambientação e verossimilhança, e cuja função no romance será abordada ao 

longo da análise. Já os textos de Joly e Goedsche, por sua centralidade no plágio, serão 

discutidos com maior atenção na terceira seção deste capítulo. 

Dessa forma, buscamos investigar como Eco articula esse corpus secundário no interior 

da narrativa, analisando as diferentes apropriações que Eco faz desse corpus através de 

Simonini. Para isso, analisaremos como os romances-folhetins de Eugène Sue e Alexandre 

Dumas e o livro de memória do abade Augustin Barruel são utilizados estrategicamente no 

interior do enredo, em especial observando como eles são mobilizados na fabricação 

dos Protocolos dos Sábios de Sião. É importante ressaltar que esses textos não foram escolhidos 

arbitrariamente – como já mencionado, eles desempenharam papel fundamental na criação 

dos Protocolos reais. Portanto, para que Simonini fosse o autor dos Protocolos no romance, 

seria essencial que ele tivesse contato com os textos que, historicamente, serviram de base para 

a falsificação. Caso contrário, seria implausível que ele criasse o mesmo texto 

dos Protocolos reais. 

Comecemos com os romances-folhetins de Eugène Sue, que aparecem em destaque no 

capítulo seis, A serviço dos Serviços, em um momento do diário em que Simonini avança alguns 

anos e narra os acontecimentos históricos das décadas de 1840 a 1860, período que compreende 

desde a juventude de Simonini até seu envolvimento no Risorgimento italiano. Cabe destacar 

que a produção romanesca de Eugène Sue é extensa, mas aqui nos interessam apenas dois de 

seus romances: O Judeu Errante (1844) e Os Mistérios do Povo (1857). Eco faz duas 

apropriações significativas dos romances de Sue. A primeira é a inserção de Sue em uma 

estrutura narrativa ambígua no romance, já que o texto é escrito em formato de diário, em 

primeira pessoa, mas combina as memórias de Simonini com uma construção que se assemelha 

a livros de história. Isso fica evidente na seguinte passagem: 



35 

 

Naqueles anos, Eugène Sue publicara sua última obra-prima, Os mistérios do 

povo, que concluíra justamente antes de morrer, no exílio em Annecy, na 

Savoia, porque havia tempo se ligara aos socialistas e se opusera ferozmente 

à tomada do poder e à proclamação do império por parte de Luís Napoleão. 

Visto que já não se publicavam feuilletons por causa da lei Riancey, esta última 

obra de Sue saíra em tomos e, cada um desses caíra sob os rigores de muitas 

censuras, inclusive a piemontesa, de modo que foi difícil conseguir tê-los 

todos. Recordo ter me sentido mortalmente entediado ao acompanhar essa 

lodosa história de duas famílias, uma de gauleses e outra de francos, desde a 

pré-história até Napoleão III, em que os maus dominadores são os francos, e 

os gauleses parecem todos socialistas desde os tempos de Vercingetórix, mas, 

àquela altura, Sue estava invadido por uma única obsessão, como todos os 

idealistas (Eco, 2011, p. 110).  

 

Essa passagem exemplifica uma característica recorrente em O Cemitério de Praga, 

especialmente nos momentos em que o leitor é situado historicamente: a escrita da ficção a 

partir da apropriação dos fatos históricos. Embora essa passagem seja narrada por Simonini, o 

modo como ela é construída parece transitar entre Simonini e um narrador onisciente e 

anônimo, para depois retornar a Simonini por meio de ganchos narrativos habilmente 

construídos com o uso da primeira pessoa do singular. Essa alternância entre vozes narrativas 

cria uma dinâmica contraditória, na qual a fronteira entre a memória individual e a exposição 

histórica se dissolve, reforçando a ambiguidade entre história e ficção do romance.   

Já a segunda apropriação que Eco, ou melhor, que Simonini faz dos romances de Eugène 

Sue consiste em aproximar a conspiração jesuítica retratada em O Judeu Errante e Os Mistérios 

do Povo dos Protocolos dos Sábios de Sião. Essa conexão é observada na seguinte passagem, 

narrada em O Cemitério de Praga no contexto dos primeiros trabalhos de falsificação realizados 

por Simonini: 

Era evidente que ele [Sue] escrevera as últimas partes da sua obra no exílio, à 

medida que Luís Napoleão tomava o poder e se fazia imperador. Para tornar 

odiosos os projetos deles, Sue tivera uma ideia genial: como, desde a época 

da Revolução, o outro grande inimigo da França republicana eram os jesuítas, 

bastava mostrar como a conquista do poder por Luís Napoleão fora inspirada 

e dirigida por eles. É verdade que os jesuítas foram expulsos também da 

França desde a revolução de julho de 1830, mas, na realidade, haviam 

permanecido no país, sobrevivido sorrateiramente e mais ainda desde que Luís 

Napoleão iniciara sua escalada rumo ao poder, tolerando-os para manter boas 

relações com o papa. Assim, havia no livro [Os mistérios do povo] uma 

longuíssima carta do padre Rodin (que já aparecera em O judeu errante) ao 

geral dos jesuítas, padre Roothaan, em que o complô era exposto tim-tim por 

tim-tim (Eco, 2011, p. 110-111).  

 

Nessa citação, Simonini destaca como Sue utiliza a figura dos jesuítas como arquitetos 

de uma conspiração, associando-a ao contexto político da época. Essa estratégia narrativa de 

Sue, ao retratar os jesuítas como manipuladores ocultos do poder, serve de inspiração para 



36 

 

Simonini quando ele é encarregado de redigir um documento para um certo cavalier Bianco, 

um dos “senhores do Departamento”, uma espécie de representante de assuntos competentes ao 

governo (Eco, 2011, p. 101). O documento solicitado a Simonini deveria ser fruto de uma 

investigação sobre o paradeiro dos jesuítas, que, após serem expulsos de vários países, 

retornaram secretamente à França. Ao receber o documento pronto, Bianco supôs que Simonini 

tivesse mantido contato com membros da ordem em virtude da relação que seu avô tinha com 

eles. No entanto, Simonini não manteve qualquer tipo de contato com outros jesuítas e, em vez 

disso, baseou-se no romance Os Mistérios do Povo, de Eugène Sue, para criar o documento 

solicitado. Mais uma vez, Eco apresenta o romance realista como uma espécie de documento 

histórico, dotado de autoridade e função educadora, um texto lido como repositório de 

informações verdadeiras que poderiam ser mobilizadas por Simonini a seu favor na criação de 

documentações falsas: 

Daí veio-me a ideia de que poderia vender a Bianco não só algum mexerico 

escutado aqui e ali, mas um documento inteiro subtraído aos jesuítas. 

Certamente eu deveria mudar alguma coisa, eliminar aquele padre Rodin que 

talvez alguém recordasse como personagem romanesco e colocar em cena o 

padre Bergamaschi, que sabe-se lá por onde andava, mas do qual alguém em 

Turim certamente ouvira falar. [...] O documento deveria parecer a transcrição 

quase literal de tudo o que fosse relatado por um informante confiável, e esse 

não deveria aparecer como um delator (porque se sabe que os jesuítas nunca 

traem a Companhia), mas antes como um velho amigo do vovô, que havia 

confidenciado aquelas coisas a este último como prova da grandeza e da 

invencibilidade da sua ordem. Eu gostaria de incluir na história também os 

judeus, como homenagem à memória do vovô, mas Sue não falava deles, e eu 

não conseguia juntá-los aos jesuítas – e também, naquela época, no Piemonte, 

ninguém se importava muito com os judeus. [...] Todavia, eu não queria 

renunciar aos judeus, e os usei para a ambientação. Afinal, era sempre um 

modo de sugerir a Bianco alguma suspeita em relação a eles. Disse a mim 

mesmo que um evento ambientado em Paris e, pior ainda, em Turim, poderia 

ser controlado. Eu deveria reunir meus jesuítas em um lugar menos acessível 

e até mesmo estes só tivessem notícias lendárias. Ao passo que os jesuítas, 

eles sim, estavam por toda parte, polvos do Senhor, com suas mãos aduncas 

estendidas inclusive sobre os países protestantes. Quem falsifica documentos 

deve sempre se documentar e, por isso, eu frequentava as bibliotecas. [...] 

Assim, aconteceu-me encontrar em um livro algumas belas gravuras do 

cemitério hebraico de Praga. Já abandonado, havia ali quase 12 mil lápides em 

um espaço bem pequeno, mas as sepulturas deviam ser muitas mais, porque, 

no decorrer de alguns séculos, várias camadas de terra tinham sido 

superpostas. Depois que o cemitério fora abandonado, alguém reergueu 

algumas tumbas sepultadas, com as respectivas lápides, de modo que se criara 

uma espécie de acúmulo irregular de pedras mortuárias inclinadas em todas as 

direções. [...] Aquele lugar agora abandonado me convinha, até por sua 

incongruência: por qual astúcia os jesuítas haviam decidido se reunir em um 

local que fora sagrado para os judeus? E que controle tinham eles sobre aquele 

lugar esquecido por todos e talvez inacessível? Perguntas todas sem resposta, 

as quais confeririam credibilidade à narrativa, pois eu considerava que Bianco 

acreditava firmemente que, quando todos os fatos parecem totalmente 



37 

 

explicáveis e verossímeis, então a narrativa é falsa. Como bom leitor de 

Dumas, não me desagradava reconstituir aquela noite e aquele convívio como 

sombrios e assustadores, com aquele campo sepulcral, mal iluminado por uma 

foice de lua tísica, e os jesuítas dispostos em semicírculo, de tal modo que, por 

causa dos seus chapelões negros de abas largas, o solo, visto do alto, parecesse 

fervilhar de baratas – ou ainda descrever a risota diabólica do padre Beckx 

enquanto enunciava os propósitos sombrios daqueles inimigos da humanidade 

[...] e depois mostrar os mensageiros infames debandando em massa, a fim de 

anunciar a todas as suas casas, dispersas por toda parte, o novo e diabólico 

plano para a conquista do mundo, como enormes pássaros escuros que 

alçassem voo no palor da alvorada, concluindo aquela noite de sabá (Eco, 

2011, p. 111-113).  

 

Nessa passagem, Simonini elabora uma narrativa conspiratória baseada em referências 

distintas, mesclando elementos históricos, geográficos e fictícios para criar um documento 

convincente. Não apenas a ideia para a cena se origina de um texto ficcional, mas sua 

composição também incorpora elementos retirados de outros livros. Mais uma vez, fica 

evidente que Eco não inseriu Eugène Sue (mas também Alexandre Dumas) de maneira leviana. 

Antes que abordemos a contribuição de Dumas, é importante destacar ainda mais o papel de 

Sue na produção dos Protocolos, além de sua influência na ideia da conspiração jesuítica. Em 

uma conferência intitulada Protocolos Ficcionais proferida na Universidade de Harvard para 

as Charles Eliot Norton Lectures, em 1993, Eco explica que Maurice Joly havia plagiado 

algumas passagens de Sue ao escrever Diálogos no Inferno entre Maquiavel e Montesquieu, 

uma das fontes diretas dos Protocolos: 

Em 1864, depois de publicados os romances de Sue, um tal Maurice Joly 

criticou Napoleão III escrevendo um panfleto liberal em que Maquiavel, que 

representa o cinismo do ditador, conversa com Montesquieu. A conspiração 

jesuítica inventada por Sue (com a mesma fórmula clássica, “os fins justificam 

os meios”) agora é atribuída a Napoleão – e detectei nesse panfleto nada 

menos que sete páginas que, se não são plágio, no mínimo estão repletas de 

extensas e inconfessas citações de Sue (Eco, 2020, p. 141). 

 

Dessa forma, em O Cemitério de Praga Eco utiliza Os Mistérios do Povo e O Judeu 

Errante para explorar os desdobramentos da ficção no mundo real, evidenciando como 

Simonini instrumentaliza deliberadamente esses romances na criação de documentos 

supostamente autênticos. Ao fazer Simonini basear-se nas conspirações jesuíticas descritas por 

Sue para criar documentos falsos, Eco demonstra não apenas um dos aspectos fraudulentos dos 

Protocolos dos Sábios de Sião, mas evidencia, ainda que nas entrelinhas, a interferência 

possível do fictício naquilo que se pretende ser autêntico. 

Alexandre Dumas é, assim como Sue, outro romancista cujo texto Simonini se apropria 

na fabricação dos Protocolos dos Sábios de Sião. Da mesma maneira que Sue, Dumas também 



38 

 

escreveu vários romances (entre os quais os mais conhecidos são, provavelmente, Os Três 

Mosqueteiros e O Conde de Monte-Cristo), mas o que foi apropriado por Simonini na 

construção de suas falsificações foi o folhetim Joseph Balsamo. Neste romance, Dumas 

descreve uma cena em que Cagliostro, líder dos Superiores Desconhecidos, reúne-se com os 

Iluminados para tramar uma conspiração – e é exatamente essa cena, que é a abertura do 

romance, que serviu como referência para a fantasmagórica reunião no cemitério judaico de 

Praga, cena emblemática dos Protocolos dos Sábios de Sião. Eco, em Protocolos Ficcionais, 

destaca que essa cena de Dumas foi posteriormente plagiada por Hermann Goedsche em 

Biarritz, fonte direta para os Protocolos reais (Eco, 2020, p. 141). Dessa forma, Simonini, ao 

criar sua versão da cena do cemitério de Praga, baseia-se diretamente em Joseph Balsamo, uma 

vez que Goedsche, ou Retcliff, ainda não havia aparecido no romance (além disso, em O 

Cemitério de Praga, Goedsche copia a cena de Simonini).  

De qualquer maneira, Eco jamais poderia deixar de citar este folhetim de Dumas em 

particular por duas razões: a mais evidente é que ele constitui uma das fontes plagiadas para os 

Protocolos; a outra é que, ao mobilizar um corpus ficcional para a criação da teoria da 

conspiração, nos deparamos com o problema da leitura e da apropriação da ficção como 

verdade, em suma, um problema da interpretação extrapolada dos textos. Ao acrescentarmos 

nesse cenário um tipo de ficção como a de Dumas, por exemplo, o resultado é o engrossamento 

de um caldo conspiratório: em Jospeh Balsamo, o protagonista que dá nome ao romance é 

também Cagliostro, filiado à maçonaria e iluminista que promete destruir a monarquia francesa 

(Dumas, 1956, p. 25)  É como se o raciocínio funcionasse da seguinte maneira: sendo Cagliostro 

um maçom que promete destruir as principais monarquias ao redor do mundo, a Maçonaria 

empírica, como fenômeno histórico, deve, por sua vez, ter um plano igual ou semelhante, pois 

Dumas provavelmente acessou o plano secreto antes de retratá-lo em seu romance. E, talvez, 

tenha inserido o suposto plano em seu romance com algum objetivo igualmente oculto. Para 

aqueles que já acreditavam em algum plano malévolo vindo da maçonaria, a cena escrita por 

Dumas pode facilmente soar como a confirmação de uma suspeita pré-existente. É partindo 

dessa premissa distorcida – que também foi aplicada aos folhetins de Eugène Sue – que 

Simonini elabora o documento que criou para vender a Bianco.  

O último caso a ser analisado nesta seção é o do livro de memórias do abade Augustin 

Barruel que, como revelado por seu título, Mémoirs pour servir à l’histoire du jacobinisme, 

pertence a um gênero diferente do romance – portanto, não se trataria de ficção. No entanto, 

trata-se de uma fonte essencial tanto para a fabricação dos Protocolos dos Sábios de Sião, 

também por sua repercussão, parcialmente responsável por associar o judaísmo ao controle da 



39 

 

Maçonaria (Oberhauser, 2020). O livro de Barruel é introduzido, em O Cemitério de Praga, 

pelo avô de Simonini, um entusiasta das memórias de Barruel. O modo como Eco constrói 

narrativamente a relação do avô de Simonini com Barruel segue a mesma premissa da 

apropriação da história na escrita da ficção, mas, neste caso, a relação se estabelece no domínio 

do próprio enredo. Em outras palavras, o avô de Simonini lê o livro de Barruel e toma as ideias 

ali expostas não apenas como completamente verdadeiras, mas também incompletas: as 

memórias de Barruel se dedicam a argumentar que quem estava por trás da Revolução Francesa 

era a Maçonaria, mas o avô de Simonini possuía a certeza absoluta de que os judeus 

controlavam a Maçonaria e, portanto, eram eles que estariam por trás da Revolução. O avô, 

então, escreve uma carta endereçada ao abade com todas as suas convicções registradas. 

Assim como no caso dos romances de Sue e Dumas, a carta de Simonini endereçada a 

Barruel por causa de seu livro também não é invenção de Eco. De fato, houve uma carta 

assinada por um capitão Simonini16 – de onde vem o sobrenome do protagonista – e endereçada 

ao abade Barruel, embora a autenticidade dessa carta e a identidade desse capitão Simonini 

tenham sido objetos de investigações que procuravam desvendar se o capitão Simonini que 

existiu seria o mesmo que assinou a carta (Markner, 2014). Tanto a carta de Simonini quanto o 

livro de Barruel também são considerados textos que fazem parte da pré-história dos 

Protocolos. Ao tratar do livro de Barruel em O Cemitério de Praga, Eco se vale de uma boa 

dose de exageros históricos e, por que não, mentiras, se estivermos tomando como parâmetro 

para “verdade” e “mentira” a precisão histórica dos fatos inseridos por Eco no enredo.  

Ainda nesse sentido, cabe lembrar que “verdade” e “mentira” são expressões que 

possuem significados singulares em romances. Seria um erro, ou melhor, seria uma 

extrapolação da leitura do romance, realizar juízos de valor sobre o que é verdade e o que é 

mentira em um universo ficcional se tais afirmações não estão explicitamente claras e evidentes 

nesse universo, sobretudo se considerarmos que a própria noção de ficção designa algo que não 

é nem verdade, nem mentira, mas verossímil (Compagnon, 2010, p. 37). Embora O Cemitério 

de Praga possa ser considerado um romance contemporâneo histórico – ou seja, um romance 

que toma como referência um território do passado aliado a um conjunto de trabalhos 

historiográficos em sua concepção – com uma proposta objetiva – falar da produção dos 

Protocolos dos Sábios de Sião –, Eco se desvencilha da persona de historiador que assumiu 

 
16 A carta original pode ser consultada através deste endereço eletrônico, nas páginas 58 a 61: 

https://books.google.com.br/books?id=KsMtCFXA8DwC&pg=PA58&redir_esc=y#v=onepage&q&f=false. 

Acesso em: 21 fev. 2024. Em O Cemitério de Praga, a carta de Simonini se encontra reproduzida nas páginas 62, 

66 e 67. 

https://books.google.com.br/books?id=KsMtCFXA8DwC&pg=PA58&redir_esc=y#v=onepage&q&f=false


40 

 

diante da necessidade de contextualizar alguns pontos da narrativa para assumir a de 

romancista. A persona de romancista lhe confere outros tipos de liberdade diante do texto 

ficcional, como o de, por exemplo, distorcer e jogar com determinados fatos ou inserir 

invenções e exageros em suas contextualizações sem o mesmo dever ético incumbido ao 

historiador.  

Essas distorções e exageros se tornam evidentes quando o avô de Simonini está 

contando ao neto sobre o livro de Barruel e cita os Cavaleiros Templários:  

– Rapaz, os templários foram uma ordem poderosíssima de cavaleiros, que o 

rei da França destruiu para se apoderar dos seus bens, mandando grande parte 

deles à fogueira. Os sobreviventes, contudo, se constituíram em uma ordem 

secreta, a fim de se vingar do rei da França. E, de fato, quando a guilhotina 

decepou a cabeça do rei Luís, um desconhecido subiu ao cadafalso e levantou 

aquele pobre crânio, gritando: ‘Jacques de Molay, estás vingado!’ E Molay era 

o grão-mestre dos templários que o rei mandara queimar na ponta extrema da 

Île de la Cité, em Paris (Eco, 2011, p. 59).  

 

Em outra passagem, seguindo a relação entre os Templários e o livro de Barruel, o avô 

de Simonini também diz:  

–Barruel compreendeu que os templários das origens e os pedreiros livres 

haviam sido conquistados e corrompidos pelos Iluminados da Baviera! E essa 

era uma seita terrível, imaginada por um tal de Weishaupt, em que cada 

membro só conhecia seu superior imediato e ignorava tudo sobre os chefes 

que estavam mais acima e sobre os propósitos deles [...] E ligados como unha 

e carne aos Iluminados da Baviera eram aqueles negadores de toda fé que 

haviam gerado a infame Encyclopédie, estou falando de Voltaire, e 

d’Alembert, e Diderot e toda aquela corja que, à semelhança dos Iluminados, 

falava do Século das Luzes na França, e de Esclarecimento ou Explicação na 

Alemanha, e que, por fim, reunindo-se secretamente para tramar a queda do 

rei, deu vida ao clube dito “dos Jacobinos”, originado justamente do nome de 

Jacques de Molay. Eis quem tramou para fazer a Revolução explodir na 

França!” (Eco, 2011, p. 59-60). 

 

A citação aos Templários ocorre porque Barruel argumenta, em seu livro, que a 

Revolução Francesa foi fruto de uma conspiração entre a Maçonaria e os Iluminati a partir da 

ordem dos Jacobinos, criada e controlada por eles. Nesse sentido, o avô de Simonini toma as 

afirmações de Barruel como verdadeiras e explica ao neto que os Templários são os fundadores 

da Maçonaria, e, portanto, fariam parte dessa conspiração que deu origem à Revolução 

Francesa. Em primeiro lugar, é preciso dizer que a associação entre a Maçonaria e os Templários 

não parece ser oriunda do livro de Barruel. Segundo Eco (2020, p. 139), essa associação faz 

parte da história ficcional dos Protocolos e remonta ainda ao século XVIII, com a popularização 

das sociedades secretas e a alegação da Maçonaria Escocesa (ou Templária e Ocultista) de que 



41 

 

suas origens remontavam aos Cavaleiros Templários, cuja tradição havia teria sido transmitida 

até eles por intermédio dos lendários Rosa-Cruzes.  

Em segundo lugar, é evidente, nesta passagem, a alternância narrativa entre história e 

ficção. Os Cavaleiros Templários certamente existiram, assim como a Maçonaria de fato existe 

e pode ser encontrada facilmente, apesar da discrição dos membros da Ordem. O juramento de 

vingança de Jacques de Molay, por outro lado, pode não passar de uma lenda, assim como a 

constituição de uma ordem secreta fundada pelos sobreviventes da Ordem dos Templários para 

se vingar do rei da França é, também, um mito17. Adam Weishaupt foi, de fato, fundador dos 

Iluminados da Baviera, mais conhecidos como Iluminati, mas está fora de questão que Voltaire, 

d’Alembert e Diderot tenham se aliado aos Iluminati para tramar a Revolução Francesa. 

Entretanto, é notável que diante da menção a tantas figuras históricas conhecidas e 

contextualizações altamente precisas e cuidadosamente dispostas ao longo de todo o enredo do 

romance, o leitor possa facilmente se perder nos bosques da ficção e ter dificuldade para 

distinguir a ficção da realidade18.  

Como argumentamos anteriormente, Umberto Eco constrói sua própria imagem de 

narrador com base na ideia de manter ao máximo possível um controle factual sobre as 

informações de que dispõe no texto e é muito improvável que ele, enquanto intelectual e 

romancista, leve a sério as lendas sobre a Maçonaria e os Templários, embora elas apareçam 

embaralhadas com os fatos históricos (e isso acontece também com ainda mais intensidade em 

O Pêndulo de Foucault), o que indica que as relações entre autor e obra não são tão frugais 

como podem parecer à primeira vista.  

Ainda, é possível considerar a liberdade do uso dessa figura de romancista como mais 

um recurso narrativo para a composição do enredo mobilizado por Eco, pois ele se manifesta 

dessa maneira especificamente nas cenas em que o avô de Simonini assume a palavra ao falar 

do livro de Barruel, distanciando a narração onipresente – vinculada à figura do autor – do que 

diz o personagem. Nesse caso, a leitura que o avô de Simonini faz desse livro é a mesma que 

poderia ser feita o tomando como um documento autêntico, ao considerar que as informações 

descritas por Barruel são inquestionavelmente verdadeiras, como ao afirmar que  

depois que a loucura da Revolução subverteu todas as nações da Europa, fez-

se ouvir uma voz que revelou como a Revolução não tinha sido senão o último 

 
17 Não é possível deixar de realizar uma associação direta do juramento de vingança de Jacques de Molay de se 

vingar do rei da França com a cena inicial de Joseph Balsamo, de Dumas, na qual o líder dos Iluminados jura 

destruir a monarquia francesa. Eco também notou essa semelhança e a inseriu em um trecho de O Cemitério de 

Praga: “Dumas, porém, fez mais, e vê em Cagliostro, ou melhor, em Joseph Balsamo, aquele que conscientemente 

organizou não um embuste, mas um complô político à somba da maçonaria universal” (Eco, 2010, p. 87).   
18 Aliás, em Seis Passeios pelos Bosques da Ficção é essa a metáfora que Eco traz ao alertar das dificuldades 

possíveis na distinção entre ficção e realidade.  



42 

 

ou o mais recente capítulo de uma conspiração universal dirigida pelos 

templários contra o trono e o altar, ou seja, contra os reis, particularmente o 

rei da França, e nossa Santíssima Madre Igreja... Foi a voz do abade Barruel, 

que no final do século passado escreveu suas Mémoires pour servir à l’histoire 

du jacbonisme... (Eco, 2011, p. 59).  

 

No enredo de O Cemitério de Praga, o avô de Simonini ainda dá um passo além, pois 

utiliza Barruel como um argumento de autoridade para provar que era verdadeira a história que 

ouviu de um judeu no Piemonte de que os judeus se infiltravam em diversas instituições sociais 

com a finalidade de destruir o cristianismo19, em uma representação literária de como 

funcionaria o viés de confirmação.  

Diante do exposto ao longo desta seção, é possível observar que Eco recorreu a 

estratégias e técnicas variadas e a serviço de diferentes funções no enredo. No caso dos 

romances-folhetim de Eugène Sue, é importante destacar o vínculo entre O judeu errante e os 

Protocolos dos Sábios de Sião estabelecido pelo personagem Monsieur Rodin, uma espécie de 

representação literária da conspiração jesuítica, que leva Simonini a crer que aprendeu muito 

sobre os jesuítas com o romance de Sue, de modo que, em sua realidade, o ficcional e o 

verdadeiro aparecem intrinsecamente aglutinados, sem distinção. Ainda, Eco tomou emprestada 

a descrição que Sue faz de Rodin para a criação de um personagem secundário, Padre Pacchi, 

em um uso intertextual do folhetim. Eco, enfim, também se utiliza de Sue em momentos de 

contextualização histórica e, nesse caso, o que se destaca é a escrita narrativa, que sutilmente 

se desloca da mente de Simonini para a de um narrador que atua a semelhança de um historiador, 

ainda que reste a explicar que tipo de historiador ele de fato seria.  

Alexandre Dumas, assim como Sue, também foi mobilizado por Eco em diversas 

passagens do enredo que remetem em algum grau à conspiração dos Protocolos dos Sábios de 

Sião. No caso de Dumas, observamos uma possibilidade de uso da literatura voltada para a 

fabricação de textos, na medida em que Simonini se apropriou da composição de uma cena do 

romance Joseph Balsamo, de Dumas, para criar a primeira versão da sua cena que se passa no 

cemitério de Praga, até então protagonizada pelos jesuítas, e não pelos judeus. Contudo, como 

veremos na próxima seção, essa apropriação de Eco não é completamente fruto de sua 

criatividade (embora suas escolhas narrativas na realização dessa apropriação o sejam), pois 

Joseph Balsamo faz parte da história da fabricação dos Protocolos. Já com Barruel, Eco explora 

 
19 A fonte primária onde essa história aparece é a própria carta de Giovan Battista Simonini, apesar de Eco ter 

enriquecido o seu conteúdo acrescentando nomes de pessoas e lugares à narrativa. Vale ressaltar que os acréscimos 

de Eco aparecem nas interrupções da transcrição da carta, e não em seu conteúdo. Na edição utilizada neste 

trabalho, a transcrição da carta está identificada em fonte itálica e não sofreu alteração do conteúdo ao ser 

comparada com o documento original, enquanto as modificações de Eco aparecem nos diálogos entre Simonini e 

seu avô.  



43 

 

outros usos narrativos ao desviar do padrão da precisão histórica e distorcer essa precisão em 

alguns pontos específicos da narrativa. Esse tipo de distorção, peculiar em sua escrita 

romanesca, parece ter sido incentivado pela leitura que o avô de Simonini fez (ou teria feito) 

do livro de Barruel e pode ser encarado como um recurso narrativo sintonizado com o problema 

da interpretação e da leitura de fontes históricas.  

Em suma, em O Cemitério de Praga, Umberto Eco, na posição de autor, mobiliza o 

corpus textual no romance e na criação da conspiração a partir de estratégias variadas e com 

base em objetivos distintos para a função que cada obra pode vir a assumir no corpo do enredo. 

O corpus, portanto, assume funções distintas a depender do controle do autor sobre a narrativa. 

Se no romance, por um lado, isso é encarado como um recurso narrativo eficiente para que o 

leitor seja conduzido e induzido a ter certas sensações e percepções, por outro, esse mesmo tipo 

de recurso pode ser aplicado à fabricação de fontes históricas divulgadas como autênticas, como 

demonstra o caso dos Protocolos. Dessa maneira, os usos desse corpus no enredo de O 

Cemitério de Praga indicam várias possibilidades e alternativas dos usos de textos para a 

fabricação de outros textos, sejam eles ficcionais, como o próprio romance aqui analisado, 

sejam eles produtos falsos, como os Protocolos, objeto de interesse da próxima seção.  

 

Os Protocolos dos Sábios de Sião em O Cemitério de Praga 

 

Toda discussão e exposição realizadas nas sessões anteriores converge em um único 

ponto central no enredo de O Cemitério de Praga: a produção do texto da teoria da conspiração 

dos Protocolos dos Sábios de Sião. A essa altura, espera-se que tenha ficado evidente a 

preocupação de Umberto Eco em apresentar a história da produção dos Protocolos como se ela 

tivesse sido reconstruída o mais precisamente possível, no interior dos critérios de veracidade 

histórica supostos em seus leitores. Nesse procedimento, a contextualização histórica do século 

XIX como um momento de florescimento de sociedades secretas e antissemitismo se faz 

presente, assim como os detalhes a respeito da caracterização de Simone Simonini e dos 

personagens secundários que constaram ao seu redor. Do mesmo modo, os usos que Umberto 

Eco faz dos romances que dão origem à conspiração obedecem não apenas a objetivos 

específicos na estrutura formal e semântica do enredo, mas também devem ser considerados 

objetos históricos apropriados por Eco para conferir a esse romance ainda mais uma camada de 

realismo.  

Com isso, nos aproximamos do cerne desse capítulo, a saber, os modos como Umberto 

Eco representou a produção dos Protocolos dos Sábios de Sião no enredo de O Cemitério de 



44 

 

Praga. Assim como os outros elementos que compõem a estrutura do enredo, a produção dos 

Protocolos seguiu exatamente os mesmos procedimentos, com destaque para a preocupação 

com a precisão histórica das condições de produção dos Protocolos, o que inclui o aparecimento 

de personagens específicos envolvidos nessa trama. Nesse sentido, por uma questão de método, 

pretende-se dividir essa terceira seção em dois momentos: primeiro, uma exposição da 

produção dos Protocolos dos Sábios de Sião no enredo do romance e, em um segundo momento, 

a análise de parte da abrangente produção acadêmica sobre os Protocolos, incluindo alguns 

trabalhos do próprio Umberto Eco, de modo a sobrepor a produção acadêmica à proposta de 

Eco para seu romance. 

O objetivo dessa sobreposição é comparar o caminho percorrido por Umberto Eco na 

criação dos Protocolos ficcionais (para brincar com o título de sua conferência proferida em 

Harvard, em 1993) com a produção intelectual sobre os Protocolos verdadeiros. Espera-se que, 

a partir dessa sobreposição, cheguemos a dois resultados: o primeiro, mais uma demonstração 

das apropriações possíveis do passado em textos ficcionais e em falsificações (tomando como 

caso os Protocolos de verdade); o segundo, as incongruências e descuidos da própria 

historiografia, e, consequentemente, de Umberto Eco, sobre os Protocolos. Nesse segundo 

resultado, nos guiaremos pelos artigos de Hagemeister (2008) e Markner (2014), que realizaram 

investigações acuradas sobre as origens dos Protocolos dos Sábios de Sião e a relação da figura 

do capitão Simonini, o avô do protagonista, com a produção dessa conspiração, 

respectivamente, o que nos levará à discussão sobre a figura do Umberto Eco romancista versus 

a figura do Umberto Eco pesquisador.  

Em O Cemitério de Praga, o processo da produção dos Protocolos dos Sábios de Sião 

perpassa todo o enredo do romance (afinal, o ponto central do livro é retratar a fabricação desse 

documento), mas é nos capítulos doze (Uma noite em Praga), dezoito (Protocolos) e vinte e 

seis (A solução final) que Eco detalha, em diferentes momentos, a produção dos Protocolos, 

desde uma primeira versão da cena do cemitério de Praga até o enriquecimento desta cena e a 

produção da versão final da teoria da conspiração. É importante esclarecer que há dois 

momentos em que a cena do cemitério de Praga aparece detalhada no enredo: uma primeira vez 

no capítulo seis (A serviço dos serviços), quando Simonini desenvolve pela primeira vez, a 

partir de Joseph Balsamo e O judeu errante, a cena da reunião no cemitério, protagonizada por 

jesuítas (esse capítulo foi amplamente explorado na seção anterior, sobre o corpus textual) e 

uma segunda vez no capítulo doze, quando a cena é enriquecida e Simonini substitui os jesuítas 

pelos judeus. Em uma linha do tempo explicativa que consta na edição utilizada neste trabalho, 

há a informação de que é no capítulo doze que aparece a primeira versão da cena no cemitério 



45 

 

de Praga. Contudo, uma versão preliminar desta cena também aparece no capítulo seis, de modo 

que, aqui, consideraremos que a primeira versão é a que consta no capítulo seis.  

Como anteriormente mencionado, é no capítulo doze, Uma noite em Praga, que 

Simonini desenvolve a primeira versão da cena da reunião no cemitério judaico de Praga. No 

enredo, a cena foi encomendada por um certo coronel Dimitri, um russo que entrou em contato 

com Simonini através de Lagrange, capitão da polícia francesa que solicitava serviços de 

falsificação e espionagem a Simonini. Dimitri era funcionário do Terceiro Departamento da 

chancelaria imperial russa e necessitava recolher documentos “comprometedores sobre o 

problema hebraico” (Eco, 2011, p. 213). Simonini aceita o trabalho e pondera que  

o documento, para convencer, deve ser construído ex novo, e, se possível, não 

convém mostrar o original, mas falar por ouvir dizer, de tal modo que não se 

possa remontar a alguma fonte existente (Eco, 2011, p. 218).  

 

Em suma, o que o personagem Simonini quer dizer com isso é bastante simples: é 

necessário que ele elabore um documento inédito, de modo que não seja possível provar que se 

trata de falsificação. Entretanto, o que está nas entrelinhas pode ser interpretado com mais 

profundidade, como se se tratasse do próprio modo de transmissão das teorias da conspiração, 

que impossibilitam (ou, no mínimo, dificultam) a verificação da autenticidade de seu conteúdo. 

Com isso, estamos diante de um problema de método pertinente a uma concepção 

epistemológica sobre história talvez adotada por Eco, a saber, o de lidar com textos falsos 

transmitidos e assimilados como verdadeiros – justamente o caso dos Protocolos dos Sábios de 

Sião fora da ficção.  

Retornando ao conteúdo do capítulo doze, Simonini, que compreendeu que a produção 

de documentos de cunho antissemita poderia lhe servir como uma fonte de renda proveitosa20, 

retorna às primeiras cenas de Joseph Balsamo para delinear a moldura que abrigará o conteúdo 

de seu documento, que será composto por uma apropriação da reunião dos maçons no monte 

do Trovão, tal como se inicia o folhetim de Dumas, e na noite dos jesuítas no cemitério de 

Praga, tal como descrito no capítulo seis. Os jesuítas, contudo, serão substituídos pelos judeus, 

que deverão discutir o projeto para a conquista do mundo a partir da posse do ouro:  

De onde deveria partir o projeto hebraico para a conquista do mundo? Ora, da 

posse do ouro, como me sugeriria Toussenel. Conquista do mundo, para deixar 

monarcas e governos em estado de alarme; posse do ouro, para satisfazer 

socialistas, anarquistas e revolucionários; destruição dos saudáveis princípios 

 
20 “No fundo, eu tinha pensado que eles [os judeus] só obsedavam meu avô, mas, depois de escutar Toussenel, 

percebi que um mercado antijudaico se abria não somente do lado de todos os possíveis netos do abade Barruel 

(que não eram poucos), mas também daquele dos revolucionários, dos republicanos, dos socialistas. Os judeus 

eram inimigos do altar, mas também o eram das plebes, cujo sangue sugavam, e, a depender dos governos, também 

do trono. Convinha trabalhar osbre os judeus” (Eco, 2011, p. 212).  



46 

 

do mundo cristão, para inquietar papa, bispos e párocos. E introduzir um 

pouco daquele cinismo bonapartista, sobre o qual Joly falara tão bem, e 

daquela hipocrisia jesuítica, que tanto Joly quanto eu tiráramos de Sue (Eco, 

2011, p. 219).  

 

A partir disso, temos menções importantes ao corpus que serviu como fundamento para 

a produção dos Protocolos. Em primeiro lugar, Joseph Balsamo, de Dumas, já explorado na 

seção anterior, cuja cena inicial, que descreve uma conspiração dos Iluminados para destruir a 

monarquia francesa, funciona como uma espécie de protótipo para a reunião (incluindo os 

diálogos) no cemitério de Praga. Em seguida, a menção a Sue, também já explorada 

anteriormente, e a Maurice Joly, autor do livro Diálogos no Inferno entre Maquiavel e 

Montesquieu. O panfleto de Joly é uma das duas fontes mais conhecidas a serem plagiadas para 

os Protocolos e sua menção não apenas é inevitável, como também primordial para um romance 

que trata dos Protocolos dos Sábios de Sião. Apesar do panfleto de Joly ser importante fonte 

para os Protocolos, no enredo do romance Eco não privilegia, de modo algum, a menção a Joly 

ou a seu panfleto, enquanto os romances de Sue e Dumas recebem mais destaque. Na verdade, 

a pertinência de Joly no enredo e na produção dos Protocolos é simplesmente a de estabelecer 

e demonstrar o vínculo entre os romances de Sue e os Protocolos21 – relação essa, aliás, 

investigada e apontada pelo próprio Eco em Protocolos Ficcionais22. Nesse sentido, é possível 

considerar que Eco tenha privilegiado sua descoberta do plágio que Joly fez de Sue em 

detrimento da originalidade do panfleto de Joly, frequentemente apontado como fonte para os 

Protocolos sem, no entanto, a avaliação de que Joly plagiou passagens de Sue. 

Para o aprimoramento da ambientação da cena, Simonini recorreu à pesquisa de imagens 

do fantasmagórico cemitério de Praga na biblioteca de Paris:  

Graças a certas gravuras mais imaginativas que o retratavam à luz da lua, logo 

me pareceu claro o partido que eu podia tirar de uma tal atmosfera de sabá, se, 

entre aquelas que pareciam as lajes de um pavimento soerguidas em todos os 

sentidos por um abalo telúrico, se dispusessem, curvados, encapotados e 

encapuzados, com suas barbas grisalhas e caprinas, rabinos dedicados a um 

complô, inclinados também eles como as lápides em que se apoiavam, 

formando na noite uma floresta de fantasmas crispados. E, no centro, ficava o 

 
21 “Simonini refletia que todos os governos despóticos seguem a mesma lógica e que bastava ler o verdadeiro 

Maquiavel para compreender o que Napoleão III faria, mas essa reflexão o levou a definir uma sensação que o 

acompanhara durante o resumo de Lagrange: aquele Joly fazia seu Maquiavel-Napoleão dizer quase as mesmas 

palavras que ele pusera na boca dos jesuítas no documento construído para os serviços piemonteses. Portanto, era 

evidente que Joly se inspirara na mesma fonte em que ele se inspirara, ou seja, na carta do padre Rodin ao padre 

Roothaan em Os mistérios do povo, de Sue” (Eco, 2011, p. 189). 
22 “Em 1864, depois de publicados os romances de Sue, um tal Maurice Joly criticou Napoleão III escrevendo um 

panfleto liberal em que Maquiavel, que representa o cinismo do ditador, conversa com Montesquieu. A conspiração 

jesuítica inventada por Sue (com a mesma fórmula clássica, “os fins justificam os meios”) agora é atribuída a 

Napoleão – e detectei nesse panfleto nada menos que sete páginas que, se não são plágio, no mínimo estão repletas 

de extensas e inconfessas citações de Sue” (Eco, 2020, p. 141). 

 



47 

 

túmulo do rabi Löw, que no século XVI criara o Golem, um ser monstruoso 

destinado a executar as vinganças de todos os judeus. Melhor do que Dumas, 

e melhor do que os jesuítas (Eco, 2011, p. 219-220).  

 

A simbologia aparente na ideia da composição dessa cena é fortemente vinculada à 

elementos de conspirações esotéricas: a menção à “atmosfera de sabá” remete a uma reunião 

secreta e proibida; as lajes soerguidas por um abalo telúrico carregam a imagem mística de uma 

força poderosa, antiga e desconhecida vinda do centro da própria terra; as barbas grisalhas e 

caprinas dos rabinos, por sua vez, aludem à associação das cabras com as figuras do diabo e de 

Baphomet (que pode, ainda, ser vinculado aos Cavaleiros Templários).  

A concepção da cena por Simonini é a de que seu documento deveria aparecer como um 

depoimento oral de uma testemunha daquela noite23, de modo que o testemunho fortaleça o 

efeito de verdade da reunião no cemitério. É neste momento que entra em cena (ou melhor, 

apropria-se na criação de uma nova cena) a passagem plagiada de Dumas:  

Eis a cena. Como acontecera no monte do Trovão, a voz de quem os convocou 

pergunta: ‘Passaram-se cem anos desde o nosso último encontro. De onde 

vindes e quem representais?’ E, cada uma por sua vez, as vozes respondem: 

rabi Judá de Amsterdã, rabi Benjamin de Toledo, rabi Levi de Worms, rabi 

Manassés de Peste, rabi Gad de Cracóvia, rabi Simeão de Roma, rabi Zabulon 

de Lisboa, rabi Rubem de Pari, rabi Dan de Constantinopla, rabi Aser de 

Londres, rabi Isaacar de Berlim, rabi Neftali de Praga. Então, a voz, ou seja, 

o 13º participante, manda cada um dizer as riquezas da sua comunidade e 

calcula as riquezas dos Rotschild e dos outros banqueiros judeus triunfantes 

mundo afora. Chega-se, assim, ao resultado de 600 francos por cabeça para os 

3,5 milhões de judeus que vivem na Europa; vale dizer, 2 bilhões de francos. 

Não ainda o bastante, comenta a 13ª voz, para destruir 265 milhões de cristãos, 

mas o suficiente para o início (Eco, 2011, p. 220).   

 

A passagem de O Cemitério de Praga destacada acima é apenas a primeira parte dos 

diálogos que compõem a cena da reunião no cemitério judaico. Simonini completa a descrição 

da reunião algumas páginas à frente, argumentando que  

os rabinos deveriam dizer algo de fácil compreensão, de apelo popular e, de 

certo modo, inédito, não como infanticídio ritual de que se falava havia 

séculos e no qual, àquela altura, as pessoas acreditavam tanto quanto em 

bruxas, bastando não permitir que as crianças circulassem perto dos guetos 

(Eco, 2011, p. 226).  

 

 
23 “Naturalmente, o que meu documento relatava deveria aparecer como o depoimento oral de uma testemunha 

daquela noite tremenda, uma testemunha obrigada a manter seu anonimato, sob pena de morte. Esse homem 

entraria tarde da noite no cemitério, antes da cerimônia anunciada, travestido de rabino, escondendo-se junto ao 

acúmulo de pedras que havia sido o túmulo do rabi Löw” (Eco, 2011, p. 220).  



48 

 

 Para isso, Simonini acrescentou à cena da reunião os rabinos o detalhe que, para destruir 

os cristãos, os judeus deverão se infiltrar nas igrejas, no comércio, na magistratura, na 

advocacia, na medicina, em suma, nas mais diversas instituições. 

Para concluir a análise do capítulo doze, parece ser pertinente destacar, novamente, a 

simbiose entre romances, especialmente aqueles publicados no formato folhetim, e a produção 

e falsificação de textos divulgados e transmitidos como verdadeiros. O plágio não parece se dar 

apenas no plano da cópia de determinadas passagens, pois cenários e ideias também são 

apropriados nesse tipo de construção discursiva de modo a conferir um verniz de realismo e 

mistério a uma ideia artificial. Ademais, os modos de transmissão de conspirações se 

aproximam em algum grau dos modos de transmissão dos rumores, no sentido de que a 

verificação é limitada e dificultada por diversos fatores, e o encontro das ideias contidas nas 

conspirações com o conteúdo de textos literários (e, no caso de Sue e Dumas, de ficções 

históricas realistas) pode resultar em uma espécie de fortalecimento das informações contidas 

na conspiração.  

O capítulo dezoito, por sua vez, contém o cerne da produção dos Protocolos (tanto que 

seu título é Protocolos). Ao contrário do capítulo doze, narrado por Simonini, o dezoito é 

narrado por um narrador onisciente, que completa certas lacunas na narrativa e frequentemente 

contextualiza historicamente o enredo do romance para situar o leitor no tempo e no espaço. À 

essa altura do enredo, Eco já introduziu outro personagem importante para a produção dos 

Protocolos dos Sábios de Sião: John Retcliff, pseudônimo de Hermann Goedsche. Assim como 

o panfleto de Joly, o livro de Goedsche, Biarritz, é apontado como uma das fontes diretas para 

a produção dos Protocolos dos Sábios de Sião, de modo que sua menção em O Cemitério de 

Praga também seria inevitável. Assim, Eco converte Goedsche em um personagem que interage 

com Simonini algumas vezes – e, no romance, Biarritz acaba sendo, na verdade, o plágio do 

relatório do cemitério de Praga elaborado por Simonini. Evidentemente, a relação de plágio 

estabelecida entre o relatório do cemitério de Praga de Simonini e o livro de Goedsche nada 

mais é do que um recurso narrativo para conferir sentido ao aparecimento de Goedsche na trama 

e, de certa forma, à cadeia de plágios que circunscreve a história da produção dos Protocolos 

no enredo do romance.  

Goedsche é introduzido por Eco no capítulo quatorze, Biarritz (em uma referência direta 

ao título do livro de Goedsche). Ele é apresentado a Simonini por um chefe da espionagem 



49 

 

prussiana chamado Stieber24,  para que Simonini entregue a Goedsche o relatório do cemitério 

de Praga25. Eco descreve Goedsche como  

um ex-funcionário postal que, na verdade, trabalhava como agente provocador 

para a polícia secreta prussiana. Após os tumultos de 1848, para incriminar o 

dirigente dos democratas, havia produzido cartas falsas em que vinha à tona 

que este último queria assassinar o rei. Vê-se que existiam juízes em Berlim, 

porque alguém demonstrou que as cartas eram falsas. Goedsche tinha sido 

atropelado pelo escândalo e precisara deixar seu emprego no correio. Não só 

isso: o episódio reduzira sua credibilidade até nos ambientes dos serviços 

secretos, onde eles perdoam a falsificação de documentos, mas não o fato de 

ser surpreendido publicamente com a boca na butija. Recuperara-se 

escrevendo romanções históricos, que assinava com o nome de Sir John 

Retcliffe, e continuando a colaborar para o Kreuzzeitung, um jornal de 

propaganda antijudaica. E os serviços só lançavam mão dele para a difusão de 

notícias, falsas ou verdadeiras, sobre o mundo hebraico (Eco, 2011, p. 236-

237). 

 

Biarritz, o livro de Goedsche, também foi introduzido por Eco nesse capítulo, descrito 

como um romance cujo  

núcleo da narrativa era a ameaça permanente das três forças maléficas que 

dominavam sorrateiramente o mundo, a saber: os maçons, os católicos, em 

particular os jesuítas, e os judeus, que estavam até se infiltrando entre os dois 

primeiros grupos para minar pelas raízes a pureza da raça protestante teutônica 

(Eco, 2011, p. 238).  

 

Biarrtiz, segundo o resumo de Eco no enredo, mobiliza uma série de grupos e 

personagens conspiradores, e Simonini critica Goedsche justamente por misturar tantos 

inimigos de uma vez: “Disse a mim mesmo que aquele homem seguia o caminho errado: você 

jamais deve criar um perigo de mil faces, o perigo deve ter uma só, senão as pessoas se 

distraem” (Eco, 2011, p. 239). Na ficção, contudo, Simonini entrega seu relatório do cemitério 

de Praga a Goedsche, tal como combinado com Stieber, que plagia seu conteúdo em Biarritz:  

Tudo estava claro; aquele canalha do Goedsche (e Lagrange me dissera que 

ele publicava feuilletons sob o pseudônimo de Retcliffe) jamais entregara meu 

documento a Stieber: percebendo que o tema vinha a calhar para o romance 

que ele estava acabando de escrever, e satisfazia seus furores antijudaicos, 

apoderara-se de uma história verdadeira (ou, ao menos, deveria supô-la tal) 

para transformá-la em uma peça de ficção – a sua. No entanto, Lagrange me 

havia prevenido de que o tratante já se distinguia na falsificação de 

documentos, e o fato de eu ter caído tão ingenuamente na armadilha de um 

falsário me deixava louco de raiva (Eco, 2011, p. 246).  

 

 
24 Provavelmente refere-se a Wilhelm Johann Carl Eduard Stieber, espião mestre de Otto Von Bismarck.  
25 “Uma semana depois, recebi um bilhete assinado por Stieber. Perguntava se não me seria muito incômodo dirigir-

me a Munique, para encontrar um homem da sua confiança, um certo Goedsche, a quem eu entregaria o relatório. 

Claro que me era incômodo, mas a outra metade do pagamento me interessava muito mais” (Eco, 2011, p. 236).  



50 

 

Como argumentado anteriormente, Goedsche plagiar Simonini é um recurso narrativo 

para introduzi-lo de modo coerente no enredo do romance e na produção dos Protocolos. 

Entretanto, o esforço de Eco em manter fidelidade à precisão histórica no romance pode 

conviver, ou até mesmo sobressair, em relação aos momentos em que a ficção se destaca. No 

capítulo dezessete, Os dias da comuna, Goedsche aparece novamente, quando é confrontado 

por Simonini em função do plágio do relatório do cemitério de Praga em Biarritz:  

– Saiba que o considero um plagiário e um falsário – disse eu. – Não mais do 

que o senhor – sorriu untuosamente o alemão. – Acha que eu não descobri, 

afinal, que sua história do cemitério de Praga é inspirada no texto daquele Joly, 

que acabou na prisão? Eu chegaria aos meus resultados mesmo sem o senhor, 

que apenas me abreviou o percurso (Eco, 2011, p. 264).  

 

Nesta passagem, está claro que o Goedsche ficcional conhecia o panfleto de Joly, 

embora aparentemente não tivesse conhecimento do folhetim de Eugène Sue, ou da relação 

entre os textos de Sue e Joly. Neste último caso, uma hipótese explicativa é que o Goedsche de 

verdade não tenha tomado conhecimento acerca do folhetim de Sue.  

Enfim, chegamos ao capítulo dezoito, Protocolos, narrado por um narrador onisciente 

(ao contrário dos outros mencionados até aqui, todos narrados por Simonini), que inicia o 

capítulo retomando a presença de Goedsche. Este narrador também se preocupa em situar 

historicamente o leitor no momento da Comuna de Paris, porém estabelecendo a relação entre 

os communards, os maçons e até mesmo os judeus26. Neste capítulo, a figura do padre 

Bergmaschi retorna. O padre soube, por meios incomuns, que Simonini estava trabalhando com 

a falsificação de documentos e sabia que Simonini entregou aos serviços piemonteses um 

relatório em que ele, Bergamaschi, aparecia como conselheiro de Napoleão III e tramava contra 

a França e os reinos sardos no cemitério de Praga. Além disso, Bergamashci também havia 

percebido que Simonini copiou essa cena de Eugène Sue, além de descobrir que esse relatório 

protagonizado por ele e outros jesuítas no cemitério de Praga fora transformado em um relatório 

sobre os judeus e entregue aos russos. E soube, ainda, que Simonini espionara Maurice Joly e 

que, curiosamente, Bergamaschi possuía uma cópia do livro de Joly, e, juntando todas as 

informações, entendeu que se Joly havia copiado de Sue, Simonini havia, na verdade, copiado 

de Joly. Não contente em ter chegado até aí, Bergamaschi também recebeu a informação de que 

Goedsche falava de uma cerimônia que ocorria no cemitério de Praga na qual os judeus diziam 

 
26 “Inveterados conspiradores, manipulavam secretamente os fios da Comuna ou, ao contrário, acumuladores de 

capitais, escondiam-se em Versalhes para preparar o pós-guerra? Contudo, estavam por trás dos maçons: os maçons 

de Paris tinham se enfileirado com a Comuna, os communards haviam fuzilado um arcebispo e, de algum modo, 

os judeus deviam ter algo a ver com isso. Se eles matavam crianças, imagine-se os arcebispos” (Eco, 2011, p. 285).  



51 

 

mais ou menos as mesmas coisas escritas no relatório que Simonini entregara aos russos. Para 

a justiça de Simonini, porém, Bergamaschi sabia que a primeira versão – protagonizada pelos 

jesuítas – era a de Simonini, anterior em muitos anos à versão de Goedsche.  

Bergamaschi comunica a Simonini que a história dos judeus no cemitério de Praga já 

havia aparecido em um fascículo que circulou em São Petersburgo, cuja origem era o romance 

Biarritz, supostamente baseado em fatos. O objetivo de Bergamaschi ao compartilhar essas 

informações era obter de Simonini uma solução para restaurar a reputação da Companhia de 

Jesus por meio de uma campanha contra os inimigos da Igreja. Em resumo, Bergamaschi 

desejava que Simonini elaborasse uma versão mais refinada e chocante da cena da reunião no 

cemitério de Praga, que fosse claramente distinta da versão de Goedsche. Para tornar o discurso 

do rabino mais convincente, Bermagashi sugeriu que Simonini se inspirasse no livro de 

memórias do abade Barruel e na carta de seu avô, que havia sido publicada no jornal 

Contemporain.  

Neste momento do enredo, não é possível deixar de notar como Eco se beneficiou ao 

ressuscitar Bergamaschi (que até então desaparecera do romance), anteriormente retratado 

como uma figura vil, que, de repente, surge como um grande articulador capaz de reunir todas 

as peças desse intrincado quebra-cabeça narrativo com uma facilidade surpreendente. Ele 

parece ter à disposição todas as ferramentas necessárias, como o livro de Joly, proibido na 

França. Para legitimar essa conveniência, Eco atribui a “culpa” ao fato de Bergamaschi ser um 

jesuíta astuto, habilidoso em manipular informações e tecer conspirações. Essa escolha, embora 

funcional para o enredo, revela uma solução literária que depende fortemente do estereótipo do 

jesuíta como mestre da dissimulação.  

Simonini acolhe a sugestão de Bergamaschi de incorporar Barruel e a carta de seu avô 

no relatório sobre o cemitério de Praga e, ao reler o panfleto de Joly, observou que, na verdade, 

copiara menos passagens de Sue do que imaginara27. Ao reunir todo o material, Simonini 

percebeu como o discurso do rabino era um relatório rico e vasto, que, após alguns ajustes, 

poderia se adequar a praticamente qualquer grupo que tivesse como alvo os judeus ou outras 

instituições que poderiam ser substituídas pelos judeus na posição de bode expiatório. Com 

isso, Simonini chegou à conclusão que ele  

não deveria preparar uma única cena no cemitério de Praga e um único 

discurso do rabino, mas diversos discursos; um para o vigário, outro para o 

socialista, um para os russos, outro para os franceses. E não deveria pré-

fabricar todos os discursos, mas produzir como que folhas separadas, as quais, 

 
27 “Na releitura de Joly, constatara que esse polemista, evidentemente menos submisso a Sue do que ele pensara à 

primeira leitura, atribuíra ao seu Maquiavel-Napoleão outras maldades que pareciam pensadas exatamente para os 

judeus” (Eco, 2011, p. 289).  



52 

 

misturadas de maneira diferente, dariam origem a um ou outro discurso – de 

modo que ele pudesse vender, a diferentes compradores e segundo as 

necessidades de cada um, o discurso adequado. Em suma, como bom tabelião, 

era como se ele protocolasse diversos depoimentos, testemunhos ou 

confissões, a fornecer posteriormente aos advogados que defenderiam causas 

eventualmente diferentes – tanto que começou a designar essas suas anotações 

como os Protocolos –, tomando o cuidado de não mostrar tudo ao padre 

Bergamaschi, para o qual filtrava somente os textos de caráter mais 

acentuadamente religioso (Eco, 2011, p. 289-291). 

 

Apesar disso, há, ainda algumas pontas que precisavam ser amarradas pelo autor dessa 

narrativa, como a carta do avô de Simonini, publicada no jornal Contemporain, contendo 

informações acerca da participação dos judeus na Revolução Francesa. Para solucionar isso, 

Eco insere Goedsche uma última vez no enredo como autor de uma carta endereçada a 

Simonini. Na carta, Goedsche identifica o material publicado no Contemporain como parte de 

um documento que Simonini pretende publicar e, considerando a semelhança entre os 

conteúdos dessa carta e de seu livro, Biarritz, do qual detém a propriedade intelectual, Goedsche 

ameaça Simonini prometendo lhe denunciar por plágio e até mesmo informar Joly que Simonini 

havia plagiado seu panfleto28. A solução de Eco para o desatamento desse nó no enredo é 

extremamente simples: eliminar tanto Goedsche como Joly, em um passe de mágica29.  

Enfim, chegamos ao capítulo vinte e seis, A solução final, cujo título morbidamente 

reverbera no que ficou conhecido como o plano dos nazistas para resolver a “questão judaica” 

na Alemanha das décadas de 1930 e 1940. Diferente dos capítulos anteriores, que eram 

memórias e lembranças de Simonini/Dalla Piccola e, por isso, sempre se remetiam a eventos 

passados, o capítulo vinte e seis se situa em 1898, que seria o tempo presente do enredo. À essa 

altura do enredo, Simonini e Dalla Piccola não dividem mais suas personalidades.  

É neste capítulo que os Protocolos de Simonini tomarão sua forma final, após o contato 

de Pyotr Rachkovsky, personagem que é introduzido alguns capítulos antes. Como outros vários 

personagens do romance, o Rachkovksy de O Cemitério de Praga é a representação literária de 

 
28 “Depois que a carta de seu avô aparecera no Contemporain, Simonini recebera uma carta de Goedsche, em um 

francês gramaticalmente dúbio mas bastante explícito. ‘Prezado capitão’, dizia, ‘imagino que o material publicado 

no Contemporain seja o antepasto de outro que o senhor pretende publicar, e bem sabemos que uma parte desse 

documento pe minha, tanto que eu poderia provar (com Biarritz na mão) que sou o autor do texto inteiro enquanto 

o senhor não tem nada, nem mesmo para provar que colaborou nele colocando as vírgulas. Por conseguinte, antes 

de mais nada, imponho-lhe suspender sua iniciativa e combinar comigo um encontro, talvez na presença de um 

tabelião (mas não da sua laia), para definirmos a propriedade do relatório sobre o cemitério de Praga. Se o senhor 

não fizer isso, tornarei pública sua impostura. Logo depois, informarei um certo Joly, o qual ainda não sabe que o 

senhor depredou uma criação literária dele. Se não houver esquecido que Joly tem como profissão a de advogado, 

o senhor compreenderá como esse fato também lhe trará sérios problemas’” (Eco, 2011, p. 291-292).  
29 “Enquanto titubeava, não sabendo como cuidar de Joly, Simonini recebeu um bilhete do padre Bergamaschi, o 

qual lhe comunicava que o pobre Herr Goedsche havia expirado serenamente na sua casa e o exortava a rezar pela 

paz da sua alma, ainda que fosse um maldito protestante” (Eco, 2011, p. 292). No caso de Joly, Simonini o assassina 

e forja um suicídio – tal como foi dada a causa da morte do Joly verdadeiro – no final do capítulo.  



53 

 

Pyotr Rachkovsky, chefe da Okhrana, a polícia secreta imperial russa nos últimos anos do 

século XIX e durante muito tempo apontado pela historiografia especializada nos Protocolos 

dos Sábios de Sião como um dos “autores” dos Protocolos dos Sábios de Sião. No romance de 

Eco, Rachkosvky procura Simonini para que ele lhe fornecesse materiais inéditos e fidedignos 

sobre os judeus, sem, no entanto, especificar o conteúdo deste material30.  

Simonini possuía várias versões da cena do discurso do rabino no cemitério de Praga, 

versões essas em que os judeus já prometiam apoderar-se das mais diversas instituições sociais, 

políticas, econômicas e culturais31, mas precisava entregar algo ainda melhor, mais completo e, 

também, mais perverso, para Rachkosvky. Diante disso, Simonini mantém todas as tramas já 

prometidas pelos judeus e acrescenta, ao complô, a ideia da difusão de divertimentos fáceis e 

enfadonhos para as grandes massas:  

‘Para impedir que o povo descubra, por si só, uma nova linha de ação política 

qualquer, nós o manteremos distraído com várias formas de divertimento: 

jogos ginásticos, passatempos, paixões de vários gêneros, tabernas, e o 

convidaremos a participar de competições artísticas e esportivas... 

Estimularemos o amor pelo luxo desenfreado e aumentaremos os salários, mas 

isso não trará benefícios ao operário, porque simultaneamente acresceremos o 

preço das substâncias mais necessárias, sob o pretexto de maus resultados nos 

trabalhos agrícolas. Minaremos as bases da produção, semeando os germes da 

anarquia entre os operários e encorajando-os ao abuso de bebidas alcoólicas. 

Procuraremos dirigir a opinião pública para toda espécie de teoria fantástica 

que possa parecer progressista ou liberal’ (Eco, 2011, p. 451). 

 

A isso, Simonini ainda inclui mais passagens que demonstrariam que os judeus não 

apenas tomariam o controle dessas instituições, como pretenderiam manipular seus principais 

fundamentos através da manipulação de livros, da seleção e do controle da História e da 

educação:  

Aqui está: ‘Quando estivermos no poder, supriremos dos programas 

educativos todas as matérias que possam perturbar o espírito dos jovens e os 

reduziremos a criancinhas obedientes, que amarão seu soberano. Em vez de 

estudar os clássicos e a história antiga, que contêm mais exemplos ruins que 

bons, mandaremos que estudem os problemas do futuro. Cancelaremos da 

memória dos homens a lembrança dos séculos passados, que poderia ser 

desagradável para nós. Com uma educação metódica, saberemos eliminar os 

resíduos da independência de pensamento da qual desde há muito tempo nos 

aproveitamos para nossos fins... Sobre os livros com menos de trezentas 

páginas, baixaremos uma taxa dupla, e essa medida obrigará os escritores a 

 
30 “– Mas o que o senhor quer, precisamente? – Se eu soubesse, não estaria propondo lhe pagar. Tenho a meu 

serviço pessoas que sabem construir bem um documento, mas preciso lhes dar conteúdos” (Eco, 2011, p. 369) 
31 “Conferi o que eu já tinha usado para os discursos precedentes do rabino. Os judeus se propunham apoderar-se 

das vias férreas, das minas, das florestas, da administração, dos impostos, do latifúndio; visavam à magistratura, à 

advocacia, à instrução pública; queriam infiltrar-se na filosofia, na política, na ciência, na arte e, sobretudo, na 

medicina, porque um médico entra nas famílias mais facilmente do que um padre. Convinha minar a religião, 

difundir o livre-pensamento, suprimir nos programas escolares as aulas de religião cristã, açambarcar o comércio 

do álcool e o controle da imprensa. Santo Deus, o que mais eles pretenderiam?” (Eco, 2011, p. 450) 



54 

 

publicar obras tão longas que terão poucos leitores. Nós, ao contrário, 

publicaremos obras baratas para educar a mente do público. A taxação 

determinará uma redução da literatura deleitável e ninguém que deseje atacar-

nos com sua pena encontrará um editor’. Quanto aos jornais, o plano judaico 

prevê uma liberdade de imprensa fictícia, que sirva para o maior controle das 

opiniões. Dizem os nossos rabinos que será preciso apoderar-se do maior 

número de periódicos, de modo que expressem opiniões aparentemente 

diferentes, a fim de dar a impressão de uma livre circulação de ideias, ao passo 

que, na realidade, todos refletirão as ideias dos dominadores judeus. 

Observam que comprar os jornalistas não será difícil, porque eles constituem 

uma maçonaria e nenhum editor terá coragem de revelar a trama que liga todos 

à mesma trilha, uma vez que ninguém é admitido ao mundo dos jornais sem 

ter tomado parte em algum negócio escuso na sua vida privada. 

‘Naturalmente, todos os jornais deverão ser proibidos de noticiar crimes, para 

que o povo creia que o novo regime suprimiu até a delinquência. Não 

precisaremos, contudo, preocupar-nos excessivamente com restrições 

impostas à imprensa, porque, seja esta livre ou não, o povo não se dá conta, 

acorrentado como está ao trabalho e à pobreza. Que necessidade tem o 

proletário trabalhador de que os falastrões obtenham o direito à palavra?’ (Eco, 

2011, p. 453). 

 

Em suma, o conteúdo das passagens acrescentadas aos Protocolos pretende demonstrar 

que o plano dos judeus vai além de sua infiltração nas mais diversas instituições: seria um plano 

de verdadeira manipulação das pessoas através da instrumentalização total de todos os poderes 

que constituem a vida humana, desde a política até a indústria cultural. Simonini confessa (para 

si mesmo e para o leitor) que recuperou muitas páginas, “exageradamente técnicas”, que Joly 

dedicara aos mecanismos de empréstimos e taxas de juros. 

Simonini, enfim, finaliza seus Protocolos, o trabalho de uma vida que se iniciou com a 

leitura de Joseph Balsamo, de Dumas, e os entrega a Rachkovsky. Com isso, Eco finaliza, 

também, O Cemitério de Praga em um tom melancólico:  

É estranho, mas é como se eu tivesse saudade dos judeus. Sinto a falta deles. 

Desde minha juventude, construí, quase diria lápide por lápide, o meu 

cemitério de Praga, e agora é como se Golovinsky o houvesse roubado. Quem 

sabe o que farão dele em Moscou? Talvez reúnam meus protocolos em um 

documento seco e burocrático, desprovido da sua ambientação original. 

Ninguém quererá lê-lo, terei desperdiçado minha vida para produzir um 

testemunho sem objetivo. Ou talvez seja assim que as ideias dos meus rabinos 

(afinal, eram sempre os meus rabinos) se difundirão pelo mundo e 

acompanharão a solução final (Eco, 2011, p. 465).  

 

O romance, então, chega ao final com a conclusão dos Protocolos de Simonini.   

Ao longo de todo o capítulo, buscou-se evidenciar a estreita relação entre o enredo de 

O Cemitério de Praga e as fontes textuais atribuídas à elaboração dos Protocolos dos Sábios de 

Sião. Há dois comentários a fazer. Primeiro, a demonstração historicamente precisa é mais 

ambígua do que se poderia imaginar e, ao mesmo tempo, as ambiguidades da narrativa revelam 

um saber que a história pura e simples não poderia ilustrar com tanta eficácia. Essa tensão fica 



55 

 

evidente, por exemplo, nesse trecho final, em que a alusão aos Protocolos dos Sábios de Sião 

“verdadeiros” rompe a aura de verossimilhança encerrada no contexto ficcional ao apontar para 

a relação de causalidade entre os Protocolos e o nazismo. Tal relação se estabelece de modo 

ambíguo tanto no plano metodológico como no plano ético: se, por um lado, a analogia com o 

nazismo funciona, no plano ético, como uma espécie de “moral da história”, por outro, ela 

compromete, no plano metodológico, a própria história, ao sugerir uma conexão de causalidade 

que não se sustenta empiricamente. Desse modo, acrescentamos ao romance ainda mais uma 

cama de ambiguidade, na medida em que ele se apresenta, simultaneamente, como “fiel aos 

fatos históricos” e talvez não-intencionalmente “distorcido”. 

Em segundo lugar, se desconsiderarmos os elementos que caracterizam o livro enquanto 

um trabalho de ficção, perceberemos que a história contada por Eco sobre os Protocolos é, em 

essência, a mesma que se encontra amplamente divulgada em sites de pesquisa online e na 

historiografia especializada sobre o documento. Verifiquemos alguns exemplos. 

Em Antisemitism and Conspiracy (2020), Kjetil Braut Simonsen toma como objetos de 

estudo conspirações que tiveram como força motriz o antissemitismo. Nesse caso, os 

Protocolos dos Sábios de Sião se destacam como um documento emblemático e Simonsen 

menciona, dentre outras questões, a história da fabricação dos Protocolos a partir de Biarrtiz e 

Diálogos no Inferno entre Maquiavel e Montesquieu (2020, p. 361). O problema do 

antissemitismo na Rússia czarista também é destacado por Simonsen, que toma os livros A 

Rumour About the Jews: reflections on antisemitism and the Protocols of the Learned Elders of 

Zion (2000), de Stephen Bronner e Warrant for Genocide: the Myth of the Jewish World 

Conspiracy and the Protocols of the Elders of Zion (1967), de Norman Cohn como principais 

referências na estrutura de sua argumentação.  

Pascal Girard, em Conspiracy Theories in Europe During the Twentieth Century (2020), 

situa os Protocolos dos Sábios de Sião entre os documentos que denunciavam uma conspiração 

judaica na Europa do início do século XX. Em sua caracterização dos Protocolos, Girard afirma 

que suas origens ainda são discutidas por especialistas, mas Norman Cohn, em seu aclamado 

trabalho, Warrant for Genocide, afirma que o texto foi fabricado em 1903 por nacionalistas 

fanáticos russos (Girard, 2020, p. 569). A fabricação a qual Girard se refere é a da Okhrana, 

que aparece em O Cemitério de Praga para comprar de Simonini a versão final dos seus 

Protocolos. 

O livro Conspiracy Theories: A Critical Introducion (2011), de Jovan Byford, retoma 

as mesmas premissas sobre as origens dos Protocolos estarem atreladas à Okhrana:  



56 

 

as origens precisas dos Protocolos têm sido objeto de muita especulação. A 

versão mais popular (embora geralmente acompanhada de ressalvas e seus 

pontos pertinentes) é que eles foram criados pela polícia secreta russa, a 

Okhrana (especificamente por Piotr Rachkovskii, chefe da filial estrangeira da 

Okhrana com sede em Paris), com o propósito de incitar e legitimar pogroms 

contra judeus russos”32 (Byford, 2011, p. 50, tradução nossa).  

 

Byford, assim como as demais fontes bibliográficas sobre os Protocolos, também 

menciona o plágio de Biarritz33 e Diálogos no Inferno entre Maquiavel e Montesquieu34. Em A 

culture of conspiracy (2003), Michael Barkun dedica algumas páginas aos Protocolos (ver 

Barkun, 2003, p. 50, 55, 60, 104, 108, 130, 142, 145-147) e, em uma delas, menciona que o 

texto é um plágio dos escritos de Joly e Goedsche (p. 50)35.  

Stephen Bronner, em seu livro A rumour about the Jews (2000), se debruça inteiramente 

sobre os Protocolos dos Sábios de Sião. Evidentemente, não há espaço para citar todas as 

passagens em conformidade com o enredo do romance de Eco, mas é possível mencionar 

algumas mais marcantes: logo na primeira página, por exemplo, Bronner menciona que o texto 

dos Protocolos é uma falsificação criada pela Okhrana, a polícia secreta imperial russa, assim 

como Eco também menciona a Okhrana e sua figura mais emblemática, Rachkovsky. Além 

disso, no capítulo quatro, The Tale of a Forgery: inventing the Protocols, Bronner discorre sobre 

as origens dos Protocolos dos Sábios de Sião e cita livros que também aparecem em O 

Cemitério de Praga, como o jornal La libre parole, de Edouard Drumont36 (2000, p. 81), e, 

naturalmente, Diálogos no Inferno entre Maquiavel e Montesquieu (Bronner, 2000, p. 83) 

Biarritz (Bronner, 2000, p. 81). Bronner menciona, também, Joseph Balsamo, de Dumas, e Os 

 
32 No original: “The precise origins of the Protocols have been the subject of much speculation. The most popular 

account (although one that is usually accompanied by caveats and qualifications) is that they were created by the 

Russian secret police, the Okhrana (specifically by Piotr Rachkovskii, head of Okhrana’s Paris-based foreign 

branch), with the purpose of inciting and legitimisng pogroms against Russian Jews” (Byford, 2011, p. 50). 
33 “One source for the Protocols is the novel Biarritz (1868) by the second-rate German author and notorious 

antisemite Hermann Goedsche, who published under the pseudonym John Retcliffe. Biarritz contains a chapter 

entitled ‘In the Jewish cemetery in Prague’, which depicts a fictional meeting by the representatives of the 12 

Tribes of Israel who gather in the night to discuss global conquest” (Byford, 2011, p. 50). 
34 “By the turn of the century, the chapter from Goedsche’s novel was combined with extracts from another work 

of fiction – Dialogues en Enfer entre Montesquieu et Machiavelli, by the Swiss writer Maurice Joly – to produce 

the Protocolos of the Elders of Zion. […] The authors of the Protocols, without making too much effort to conceal 

their plagiarism, lifted whole paragraphs from this little known work. Specifically, Machiavelli’s defence of 

despotism was blended with the chapter from Goedche’s book, to produce the definitive ‘proof’, supposedly from 

the horse’s mouth, that there is a Jewish world government which controls everything, including world finances, 

politics, public opinion and cultural life” (Byford, 2011, p. 51).  
35 “The Protocols purports to be the transcripts of speeches given to an assembly of Jewish “Elders” who 

collectively conspire to rule the world. It takes the form of twenty-four brief addresses that explain the techniques 

Jews and their Masonc allies will employ to subvert governments and institutions. As journalists and scholars 

quickly discovered, it was plagiarized from two sources: Maurice Joly’s A Dialogue in Hell: Conversations 

between Machiavelli and Montesquieu about Power and Right, a polemic directed against Napoleon III and having 

nothing to do with Jews; and an anti-Semitic novel, Biarritz, by ‘Sir John Retcliffe’ (a.k.a. Hermann Goedsche)” 

(Barkun, 2003, p. 50).  
36 Em O Cemitério de Praga, essa menção aparece na página 406. 



57 

 

mistérios de Paris, de Eugène Sue, na cadeia de falsificações dos Protocolos (Bronner, 2000, 

p. 82) – e, para isso, ele cita como referência a conferência Protocolos Ficcionais, de Umberto 

Eco.  

Uma referência comum a todos os autores, livros e artigos mencionados até então é a 

citação do já citado Warrant for Genocide: the myth of the Jewish world conspiracy and the 

Protocols of the Elders of Zion, de Norman Cohn, cuja primeira edição foi publicada em 1967. 

Encontramos novamente, mas dessa vez em Cohn, as menções a Diálogos no Inferno entre 

Maquiavel e Montesquieu, a Biarritz e, também, à carta de Simonini37 como fontes diretas para 

a produção dos Protocolos dos Sábios de Sião. Da mesma maneira, Cohn também dedica um 

capítulo inteiro sobre a participação de Rachoksky e da polícia secreta imperial russa na 

fabricação dos Protocolos38. No caso de Rachkovsky, Cohn não apenas simplesmente menciona 

sua participação na fabricação da teoria da conspiração, como fizeram as outras fontes 

bibliográficas consultadas, mas traça um percurso de várias páginas sobre sua vida e sua 

participação na polícia secreta até a fabricação, a circulação e a recepção dos Protocolos.  Este 

livro de Cohn foi, durante muito tempo, a principal referência para os estudos sobre os 

Protocolos dos Sábios de Sião (Hagemeister, 2022, p. 33). 

A literatura acadêmica dedicada ao estudo das teorias da conspiração que tomam os 

Protocolos dos Sábios de Sião como exemplo é vasta e abrangente. No entanto, não seria viável 

e nem produtivo para os objetivos deste capítulo realizar uma verificação detalhada de todas 

essas referências. Por isso, optamos por mobilizar apenas alguns livros e artigos representativos 

sobre o tema, os quais demonstram que existe uma versão comum e intelectualmente aceita da 

história dos Protocolos, suas origens e seu processo de fabricação. Como evidenciado pelos 

exemplos citados, a narrativa que Umberto Eco constrói em O Cemitério de Praga coincide 

com a que encontramos na bibliografia acadêmica, reforçando a tese defendida ao longo deste 

capítulo: a de que Eco dedicou um esforço significativo para contar a história dos Protocolos 

da maneira mais precisa possível, valendo-se não apenas da historiografia consolidada sobre o 

assunto e de dados históricos, mas também recriando os discursos em circulação do período em 

que os Protocolos surgiram através dos textos acessados por Simonini. 

No entanto, é curioso observar que, embora exista uma versão “normativa” da história 

da fabricação dos Protocolos dos Sábios de Sião, ela não esteve imune a críticas ou a 

problematizações por parte de outros acadêmicos, como Michael Hagemeister e Reinhard 

 
37 O capítulo três do livro de Cohn, The Protocols and the Dialogue aux Enfers, explora esses textos, em especial 

o panfleto de Joly. 
38 Se trata do capítulo quatro de Warrant for Genocide, Secret Police and Occultist.  



58 

 

Markner. No artigo Giovanni Battista Simonini. Shards from the Disputed Life of na Italian 

Anti-Semite (2014), Markner investiga a existência de Giovanni Battista Simonini, ou capitão 

Simonini, e sua relação com os Protocolos dos Sábios de Sião, estabelecida através da carta que 

escreve endereçada ao abade Barruel argumentando que os judeus estariam por trás dos eventos 

da Revolução Francesa. Como foi exposto na seção anterior, em O Cemitério de Praga a carta 

de Simonini é reproduzida integralmente e seu conteúdo é articulado por Eco à produção dos 

Protocolos quando Rachkovsky solicita a Simonini um material inédito sobre o “problema 

judaico” a partir do material herdado de seu avô. Não obstante, no posfácio Inúteis 

esclarecimentos eruditos, Eco afirma que “o único personagem inventado nesta história é o 

protagonista, Simone Simonini – ao passo que não é inventado o capitão Simonini, seu avô, 

embora a História só o conheça como o misterioso autor de uma carta ao abade Barruel” (Eco, 

2011, p. 473). É importante considerar que a voz que concede essas informações sobre o enredo 

ao leitor não é mais a do narrador onisciente, e sim a do próprio autor, que aparece como uma 

autoridade explicando alguns aspectos do romance e, principalmente, quebrando o “pacto” 

silencioso entre obra e leitor.  

Reinhard Markner, no referido artigo, sustenta que, embora existam evidências de que 

um Giovanni Battista Simonini tenha de fato existido e circulado pela região do norte da Itália 

no início do século XIX, não há indícios de que se trate do mesmo Simonini que escreveu a 

carta a Barruel (Markner, 2014, p. 314-315). Na verdade, o único registro escrito da vida desse 

Simonini trata da resolução jurídica de um pedaço de terra onde foram encontrados minérios 

(Markner, 2014, p. 314-315), não existindo qualquer relação direta com judeus, abades católicos 

ou a Revolução Francesa. De acordo com Markner, a associação entre Simonini e os Protocolos 

se popularizou com o livro de Norman Cohn, no qual ele defende que a carta de Simonini teria 

sido fabricada pela polícia francesa, da mesma maneira que os Protocolos teriam sido 

fabricados pela Okhrana (Markner, 2014, p. 316).  

De fato, como disse Eco, esse capitão Simonini é somente conhecido como o autor da 

carta a Barruel. Entretanto, se pudermos dar um passo maior na interpretação do que disse Eco, 

parece implícito que o Simonini cuja existência pode ser comprovada seria o mesmo que 

escreveu a carta a Barruel – o que não seria procedente conforme a investigação de Markner. 

Em tempo, não podemos deixar de considerar que o artigo de Markner foi publicado quatro 

anos após O Cemitério de Praga, o que explicaria o provável desconhecimento de Eco dessas 

informações. Por outro lado, a pesquisa de Markner, assim como a de Hagemeister, que 



59 

 

discutiremos a seguir, parece ter sido influenciada por Cesare G. De Michelis39, em especial 

seu livro The Non-Existent Manuscript. A Study of the Protocols of the Sages of Zion40, 

publicado em italiano pela primeira vez em 1998 – anos antes da publicação de O Cemitério de 

Praga –, que questiona a versão de que as origens dos Protocolos estariam vinculadas à 

Okhrana e curiosamente ignorado pelas críticas (Hagemeister, 2008, p. 94).  

Da mesma maneira, Michael Hagemeister tece diversas críticas à historiografia dos 

Protocolos dos Sábios de Sião em seu artigo The Protocols of the Elders of Zion: Between 

History and Fiction (2008) e, mais recentemente, no livro The Perennial Conspiracy Theory. 

Reflections on the History of The Protocols of the Elders of Zion (2022), que detalha e expande 

alguns de seus apontamentos apresentados em seu artigo de 2008. Aliás, é neste artigo (e, 

posteriormente, no livro) que Hagemeister critica duramente Warrant for Genocide, de Norman 

Cohn, que permaneceu durante muito tempo como a principal referência sobre os Protocolos. 

De acordo com Hagemeister, Cohn não realizou pesquisas independentes e seu livro é resultado 

da compilação de descobertas de outros pesquisadores, especialmente do historiador Boris 

Nikolaevskii, especialista na polícia secreta czarista, e que manteve contato com a esposa de 

Cohn, Vera (Hagemeister, 2008, p. 92-93). Nikolaevskii estava convencido de que Rachkovsky 

e a Okhrana não estavam envolvidos nas origens dos Protocolos, como ele relatou a Vera e a 

Cohn, que desconsiderou sua argumentação (Hagemeister, 2008, p. 93). Em Warrant for 

Genocide, publicado após a morte de Nikolaevskii, Cohn defende, erroneamente, conforme 

Hagemeister, que Rachkovsky e a Okhrana estavam por trás dos Protocolos, posição que 

determinou a narrativa sobre as origens dos Protocolos em toda uma historiografia 

(Hagemeister, 2008, p. 93).  

Hagemeister encerra o artigo afirmando que ainda não se sabe quem e com qual 

propósito fabricou os Protocolos (2008, p. 94). Por fim, ele também critica duramente a 

historiografia sobre os Protocolos, afirmando que ela esteve muito distante da pesquisa histórica 

e, em um certo sentido, assustadoramente próxima dos próprios Protocolos: “Investigando os 

Protocolos, muitas vezes encontramos a fronteira entre ficção e fato e podemos observar como 

essa fronteira é atravessada: os Protocolos foram compilados a partir de uma série de textos 

fictícios e depois apresentados como o documento autêntico de uma conspiração real. Mas a 

literatura sobre os Protocolos também ignora com demasiada frequência esta fronteira, quando, 

 
39 Não obstante, este artigo de Markner foi publicado em uma coletânea de escritos em honra a Cesare G. De 

Michelis. 
40 É imprescindível mencionar que o livro de De Michelis não consta na bibliografia consultada para esta pesquisa 

em face de sua indisponibilidade.   



60 

 

por exemplo, histórias abrangentes e (reconhecidamente) emocionantes têm precedência sobre 

histórias bem pesquisadas” 41 (Hagemeister, 2008, p. 94, tradução nossa).  

Ao que parece, estamos diante de duas posições historiográficas acerca das possíveis 

origens dos Protocolos dos Sábios de Sião: de um lado, a já difundida e determinada versão 

baseada no livro de Norman Cohn; de outro, a iniciada por Cesare G. De Michelis e sustentada 

principalmente por Michael Hagemeister, que questiona a atribuição de autoria e o 

envolvimento de Pyotr Rachkovsky e da Okhrana na fabricação dos Protocolos, fruto de uma 

mentira conscientemente levada a cabo por Cohn. Aliás, em The Perennial Conspiracy Theory 

(2022), Hagemeister dedica-se a destrinchar os principais pontos das críticas a Cohn e a 

historiografia sobre os Protocolos, de modo que sua argumentação parece ser suficientemente 

sólida e convincente para sustentar sua posição e suas contestações.  

A essa altura, deve estar claro que a história que Eco contou em O Cemitério de Praga 

tomou como referência principal a versão determinada pelo livro de Cohn, Warrant for 

Genocide. Podemos chegar à essa conclusão não apenas pelo enredo do romance, no qual 

Rachkovsky aparece como personagem e ganha algum protagonismo no momento em que 

Simonini fabrica a versão final dos Protocolos, mas também pela conferência de Eco, 

Protocolos Ficcionais. Na conferência, Eco narra, resumidamente, a mesma versão sobre a 

história dos Protocolos que conta em O Cemitério de Praga (excetuando-se, obviamente, 

Simone Simonini e demais detalhes e elementos ficcionais), incluindo a participação de 

Rachkovsky e da Okhrana42 – e as mesmas informações sintetizadas por Eco em sua fala podem 

ser encontradas no capítulo Secret Police and Occultists, em Warrant for Genocide, de Cohn43. 

 
41 No original, em inglês: “Investigating the Protocols, one often meets the border between fiction and fact and 

can observe how this borde ris crossed: the Protocols was compiled from a series of fictional texts and then 

presented as the authetinc document of an actual conspiracy. But the literature about the Protocols also far too 

frequently ignores this border, when, for example, comprehensive and (admittedly) gripping stories take 

precedence over well-researched histories” (Hagemeister, 2008, p. 94). 
42 “O russo Peter Ivanovich Rachkovsky (que não era personagem de ficção, mas bem que merecia ser) havia sido 

preso por seu envolvimento com grupos revolucionários esquerdistas e mais tarde se tornou informante da polícia; 

na virada do século, ingressou na organização terrorista de extrema-direita conhecida como as Centúrias Negras e 

acabou se tornando chefe da Okhrana, a polícia política do czar. A fim de ajudar o conde Sergei Witte, seu protetor, 

a livrar-se de um adversário político, Elie de Cyon, Rachkovsky tratou de vasculhar a casa deste último; ali 

encontrou um panfleto que era cópia do texto de Joly contra Napoleão III com uma ressalva: Cyon o ‘corrigiria’ 

para atribuir as mesmas ideias a Witte. Como todo adepto das Centúrias Negras, Rachkovsky era um anti-semita 

feroz (e esses fatos ocorreram mais ou menos na época do caso Dreyfus) e criou uma nova versão romanesca 

daquele velho texto, eliminando todas as referências a Witte e atribuindo a trama aos judeus. O nome ‘Cyon’ 

lembrava ‘Sion’, e Rachkovsky achou que a trama de judeus denunciada por um judeu podia ser altamente 

confiável. O texto criado por Rachkovsky foi provavelmente a primeira fonte dos Protocolos dos Sábios de Sião” 

(Eco, 2020, p. 142).  
43 “And so we come back to Rachkovsky. For in 1897 Rachkovsky and his men, on instructions from Witte, burgled 

de Cyon’s villa at Terriet, Switzerland, and removed quantities of papers. They were looking for writings directed 

against Witte, andit may well be that they found an adaptation of Joly’s book. It remains rather puzzling that Witte’s 

devoted servant Rachkovsky should have propagated a document which, even when transformed, is still largely 



61 

 

Se ainda restam dúvidas, basta conferir as notas bibliográficas dessa conferência para verificar 

que o livro de Cohn está referenciado com a nota “Para uma abordagem completa de todo o 

caso, ver Norman Cohn, Warrant for Genocide” (Eco, 2020, p. 153).  

O que é particularmente curioso é Eco ter mantido a versão das origens dos Protocolos 

popularizada por Norman Cohn no enredo de O Cemitério de Praga. Ao que tudo indica, os 

questionamentos acerca dessa versão se iniciaram após a publicação do livro The Non-Existent 

Manuscript, de Cesare G. De Michelis, em 1998. De fato, na época das conferências Norton 

não seria possível que Eco tivesse conhecimento da pesquisa de De Michelis, visto que as 

conferências ocorreram em 1993, e o livro de De Michelis foi publicado apenas cinco anos 

depois. Nesse mesmo sentido, também não podemos insinuar que Eco tivesse tomado 

conhecimento da pesquisa de De Michelis (apesar de ambos serem italianos), ou até mesmo de 

algumas publicações de Hagemeister, antes de publicar O Cemitério de Praga. Entretanto, é 

intrigante que Umberto Eco, conhecido por sua erudição e sua participação em certos debates 

intelectuais, pareça, ao que seus escritos até 2010 indicam, desconhecer as críticas e 

considerações tecidas à historiografia sobre os Protocolos estabelecidas pelo trabalho de Cohn.  

Por outro lado, não podemos deixar de observar que Umberto Eco, na posição de 

romancista, não teria a obrigação de assumir o mesmo compromisso ético com a “verdade 

histórica” que os historiadores. Em outras palavras, poderíamos argumentar que seu romance, 

por se tratar de uma ficção – ainda que profundamente ancorada em técnicas narrativas que 

buscam criar uma ilusão de realidade e verossimilhança através da mimese dos discursos do 

século XIX, demonstrada pela ambientação e pelas citações intertextuais –, não precisaria se 

submeter ao mesmo rigor científico e academicista exigido em trabalhos acadêmicos. E, de fato, 

o romance, mesmo quando se apropria positivamente do passado, possui um estatuto diferente 

do trabalho historiográfico e o romancista não está condicionado aos mesmos valores teóricos 

e metodológicos que os historiadores. 

Toda a discussão empreendida até aqui demonstra que a construção técnica de O 

Cemitério de Praga foi rigorosa no que tange à recriação dos discursos do século XIX – efeito 

alcançado por meio do corpus textual empregado – e ao próprio desenvolvimento dos 

Protocolos dos Sábios de Sião, que seguiu, à risca, o que um texto considerado referência 

 
directed against his master’s policies. Perhaps his intention was that the book should be generally ascribed to de 

Cyon? Such a manouevre would serve two purposes: antisemites would be able to claim that the Jewish world-

conspiracy had been unsmasked by someone who was himself Jewish birth; and de Cyon would be cruelly 

mortified and at the same time quite unable to defend himself. And when one recalls that in Russia de Cyon was 

called Tsion – the same word as Zion – the title of the Protocols takes on an added meaning as a malicious private 

joke. All this would be very much in Rachkovsky’s style” (Cohn, 2005, p. 116).  



62 

 

determinante sobre o assunto estabelecia. Além disso, os elementos paratextuais da edição 

brasileira44 corroboram para este efeito de autenticidade histórica: como dito, no posfácio 

Inúteis esclarecimentos eruditos, Eco se dirige ao leitor para afirmar que todos os personagens, 

com exceção de Simonini e alguns outros de menor relevância, existiram realmente e que todas 

as coisas feitas ou ditas pelos personagens foram, de fato, feitas ou ditas na realidade (Eco, 

2011, p. 473)45. Há, ainda, na penúltima página da edição, uma seção de fatos póstumos com 

datas que vão de 1905 a 1939, todas referentes aos desdobramentos da circulação dos 

Protocolos fora do âmbito ficcional.  

Espera-se que, diante da exposição realizada até aqui, fique evidente que a concepção 

de O Cemitério de Praga baseou-se fortemente não apenas em um conjunto específico de 

trabalhos historiográficos – que guiou grande parte da argumentação histórica aparente no 

enredo do romance –, mas também na recriação de uma ambientação histórica altamente 

verossímil. Essa ambientação depende, como vimos, não apenas de cenários e personagens 

específicos, mas também de uma apropriação constante de discursos do passado, evidentes em 

todo o corpus textual mobilizado no romance. A questão, contudo, é que estamos tratando de 

discursos abertamente antissemitas – e Eco, ao utilizar esses discursos como um artifício 

narrativo, entra em um território ambíguo ante as implicações éticas e morais que essa 

reconstrução pode suscitar.  

Diante disso, torna-se essencial analisar a repercussão do romance a partir de sua 

recepção, de modo a verificar a validade do discurso ficcional de O Cemitério de Praga, 

considerando tanto a precisão de sua recriação histórica quanto os desafios éticos e narrativos 

que emergem quando uma obra literária, ainda que ficcional, mobiliza, com rigor documental, 

discursos historicamente violentos. É essa investigação que orientará o capítulo seguinte.  

 

 

  

 
44 A edição italiana, publicada pela editora Bompiani, conta com os mesmos paratextos.  
45 “Todos os outros personagens (exceto alguma figura menor, de ambientação, como o tabelião Rebaudengo ou 

Ninuzzo) existiram realmente, e fizeram e disseram as coisas que fazem e dizem neste romance. Isso não vale 

apenas para os personagens que aparecem com seu nome verdadeiro (e, ainda que a muitos possa parecer 

inverossímil, existiu realmente um personagem como Léo Taxil), mas também para figuras que aparecem com 

nome fictício, somente porque, por economia narrativa, fiz uma única pessoa (inventada) dizer e fazer aquilo que, 

na verdade, foi dito ou feito por duas (historicamente reais)”.  



63 

 

 

Capítulo 2 – O Cemitério de Praga em debate: recepção e controvérsias 

 

Dando continuidade ao que foi explorado anteriormente, o foco deste capítulo recai 

sobre a recepção polêmica do livro, que envolve os aspectos politicamente sensíveis do passado 

europeu trazidos à tona pela narrativa. 

Analisaremos a controvérsia que ocorreu na Itália por ocasião do lançamento de O 

Cemitério de Praga. A polêmica teve início com um artigo de Lucetta Scaraffia, colunista do 

Osservatre Romano, periódico oficial da Santa Sé, no qual ela classificou Umberto Eco como 

um “voyeur do mal” em razão do ódio destilado pelo protagonista do romance, Simonini. O 

texto de Scaraffia foi o primeiro de uma série de críticas ao romance, todas convergindo para a 

mesma preocupação: a trama poderia levar leitores desavisados a interpretar o livro como uma 

reafirmação dos estereótipos antissemitas. Para aprofundar essa questão, analisaremos também 

reportagens jornalísticas que repercutiram a controvérsia, bem como entrevistas nas quais 

Umberto Eco defendeu seu romance dessas acusações. Por fim, examinaremos três resenhas 

que, embora não mencionem diretamente a polêmica, apresentam argumentos próximos aos dos 

críticos, oferecendo elementos importantes para a compreensão do debate em torno do romance.  

 

A controvérsia no Osservatore Romano 

 

Em 30 de outubro de 2010 Lucetta Scaraffia, professora de História da Universidade de 

Roma, publicou um artigo no periódico do Vaticano L’Osservatore Romano, no qual era 

colunista, intitulado Umberto Eco: o voyeur do mal46 (tradução nossa). Na contramão do que 

se poderia pensar inicialmente, o objetivo de Scaraffia não foi o de escrever uma resenha sobre 

o romance recém-lançado – embora ela tenha dito uma ou duas palavras a respeito dele, 

afirmando, por exemplo, que O Cemitério de Praga é “chato, pesado, muito difícil de ler”47 

(2010a, online, tradução nossa) e que talvez o único objetivo de seu autor seja “ostentar uma 

imensa erudição histórico-literária e demonstrar capacidade intelectual em juntar pedaços de 

história com episódios inventados”48 (2010a, online, tradução nossa) –, mas sim o de propor 

 
46 No original: Umberto Eco: Il Voeyur del male. Disponível em: https://morasha.it/umberto-eco-il-voyeur-del-

male/. Acessado em: 15 out. 2024. 
47 “Il romanzo che Umberto Eco ha appena pubblicato [...] è noioso, farraginoso, di dificilissima lettura” (Scaraffia, 

2010a, online). 
48 “[...] che all’autore non importi nulla di interessare, far riflettere e magari commuovere, perché il suo unico 

intent è fare sfoggio di una sterminata erudizione storico-letteraria e dare prova di abilità intellettuale nel mettere 

insieme dei pezzi di storia con episodi inventati” (Scarafia, 2010a, online). 

https://morasha.it/umberto-eco-il-voyeur-del-male/
https://morasha.it/umberto-eco-il-voyeur-del-male/


64 

 

uma denúncia contra o conteúdo do romance que, segundo ela, por reconstruir “o mal sem 

condenação, ou sem heróis positivos com os quais se identificar, assume a aparência de 

voyeurismo amoral”49 (2010a, online, tradução nossa). 

As palavras escolhidas por Scaraffia chamam a atenção, especialmente porque podemos 

questionar se há qualquer forma de voyeurismo que não seja, por definição, amoral. Além disso, 

o título de seu artigo qualifica Eco expressamente como um “voyeur do mal” unicamente em 

razão do conteúdo de seu romance, repleto de personagens que, em nenhum momento, ocultam 

sua natureza maldosa e preconceituosa. Não é incomum que o conteúdo de uma obra – seja um 

romance, um filme, uma música ou qualquer outra produção artística – seja imediatamente 

associado à figura de seu autor, especialmente em casos que desafiam valores morais (Sapiro, 

2022). Considerando que “as noções de autor e obra são construções sociais, às quais são 

associadas crenças que variam ao longo da história e entre as culturas” (Sapiro, 2022, p. 8) e 

que nossa concepção ocidental moderna de autoria “estabeleceu a representação do(a) autor(a) 

como um indivíduo que se expressa em nome próprio” (Sapiro, 2022, p. 9), não surpreende que 

Eco tenha sido alvo de críticas por lidar, sem problematizar as questões morais que o tema de 

seu romance poderia suscitar, com a construção de um inimigo antissemita – ainda que no 

contexto de um romance.  

No entanto, a crítica de Scaraffia não se restringe à figura de Eco como autor, mas 

também se volta para a estrutura narrativa de O Cemitério de Praga, destacando o papel que 

ela atribui à literatura como um agente capaz de intervir no mundo real. Em seu artigo, Scaraffia 

enumera diversos “problemas” que identifica no romance de Eco. Embora o qualifique como 

um “voyeur do mal”, sua primeira crítica não recai sobre o autor em si, mas sobre o enredo do 

livro – mais especificamente, a ausência de um contraponto à maldade que permeia as páginas 

de O Cemitério de Praga. Ao fazer essa observação, Scaraffia parece atribuir à literatura, talvez 

involuntariamente, uma postura pedagógica, ou seja, a responsabilidade de cumprir uma função 

educativa, como se a literatura devesse, necessariamente, oferecer lições ou reflexões 

moralmente edificantes aos leitores.  

O segundo problema apontado por Scaraffia é, segundo ela, o ponto mais fraco de O 

Cemitério de Praga: “denunciar o antissemitismo colocando-se no lugar dos antissemitas não 

serve para desmascará-los, mas apenas para despertar um crescente desgosto pela narrativa”50 

 
49 “La sua ricostruzione del male senza condanna, senza eroi positivi con cui identificarsi, acquista una parvenza 

di voyeurismo amorale, in cui ci si può impantanare” (Scaraffia, 2010a, online). 
50 No original, em italiano: “E qui sta il punto più debole del romanzo: denunciare l’antisemitismo mettendosi 

nella parte degli antisemiti non serve a smascherarli ma solo a suscitare un crescente disgusto per la narrazione” 

(Scaraffia, 2010a, online).  



65 

 

(2010a, online, tradução nossa). Nessa afirmação, fica evidente a expectativa de um aspecto 

moral no romance, especificamente a denúncia do antissemitismo, e Eco teria falhado 

justamente em sua abordagem para alcançar esse fim. Scaraffia não está completamente 

equivocada: é possível, de fato, identificar uma espécie de lição moral em O Cemitério de Praga 

– algo que também pode ser observado em outros romances de Eco. No entanto, como o próprio 

autor explicou em uma entrevista ao jornal L’Espresso (Goldkorn, 2010, online), seu objetivo 

era justamente demonstrar como o ódio a um determinado inimigo é construído. Eco retomaria 

esse tema no livro Construir o Inimigo (2011), publicado no ano seguinte ao lançamento de O 

Cemitério de Praga e que reúne uma série de palestras, conferências e escritos ocasionais, entre 

os quais encontra-se conferência proferida em Bolonha em 2008 sobre a construção do inimigo 

como um fenômeno histórico e cultural (Eco, 2021, p. 11). Independentemente das intenções 

autorais, o ponto central de Scaraffia é, além de criticar o romance, ressaltar que a ausência de 

um contraponto ao antissemitismo tornaria essa suposta denúncia ineficaz, já que, em suas 

palavras, “antissemitas já foram desmascarados, e há décadas, pela história”51 (2010a, online, 

tradução nossa). Ela cita, com elogios, o livro de Norman Cohn, Warrant for Genocide (1967), 

ao qual já nos referimos extensamente, descrevendo-o como uma “leitura tão envolvente quanto 

um romance, que reconstrói meticulosamente a história da fabricação dos Protocolos”52 

(Scaraffia, 2010a, online, tradução nossa).  

O terceiro ponto levantado por Scaraffia em seu breve artigo – e talvez o mais pertinente 

para esta pesquisa – é sua preocupação com o impacto que O Cemitério de Praga pode ter sobre 

o leitor, especialmente diante das contínuas e frequentes descrições da perfídia dos judeus ao 

longo do romance. Segundo ela, essa exposição constante poderia levar o leitor a se contaminar 

pelo “delírio antissemita”, ao ponto de alguém cogitar que “talvez haja algo de verdadeiro se 

todos, absolutamente todos os personagens parecem certos dessas atrocidades”53 (Scaraffia, 

2010a, online, tradução nossa). Mais uma vez, evidencia-se uma preocupação com o caráter 

pedagógico do romance, embora essa perspectiva parta das crenças individuais de Scaraffia. 

Apesar de ela não mencionar a reconstrução histórica realizada por Eco como justificativa para 

essa preocupação – aliás, essa reconstrução foi um dos alvos de suas críticas –, fica claro que, 

 
51 No original, em italiano: “Del resto, smascherati gli antisemiti lo sono già, e da decenni, dalla storia: Eco 

saccheggia infatti il bel libro di Norman Cohn – questo sì di lettura avvicente come un romanzo – che ricostruisce 

minuzisamente la storia della fabbricazione dei Protocolli” (Scaraffia, 2010a, online). 
52 Ibid. 
53 No original, em italiano: “A forza di leggere cose disgustose sugli ebrei, il lettore rimane come sporcato da 

questo vaneggiare antisemita, ed è perfino possibile che qualcuno pensi che forse c’è qualcosa di vero se tutti, 

proprio tutti, i personaggi paiono certi di queste nefandezze” (Scaraffia, 2010a, online). 



66 

 

para Scaraffia, o problema reside no nível subjetivo, decorrente da ausência de um contraponto 

à maldade do protagonista no enredo: 

Mesmo que aos olhos de Eco seja certamente uma observação banal, a leitura 

deste romance faz pensar que quando se evoca o mal - pelo menos na narrativa 

popular que o autor ventila - é preciso imediatamente colocar ao lado dele o 

bem que o combate, caso contrário, fica-se preso na lama e tem dificuldade 

em sair54. (SCARAFFIA, 2010a, online, tradução nossa). 

 

No último parágrafo de seu artigo, Scaraffia deixa clara a mensagem que deseja 

transmitir, assim como sua opinião sobre o romance: 

Sua reconstrução do mal sem condenação, sem heróis positivos com os quais 

se identificar, assume a aparência de um voyeurismo amoral, no qual se pode 

ficar atolado. E no final o objetivo do livro se reduz a uma declaração 

politicamente correta: “Agora o senso de identidade é baseado no ódio, no 

ódio por aqueles que não são idênticos. Devemos cultivar o ódio como uma 

paixão civil. O inimigo é o amigo do povo. Você sempre precisa de alguém 

para odiar para se sentir justificado em sua própria miséria. O ódio é a 

verdadeira paixão primordial. É o amor que é uma situação anômala”55 

(SCARAFFIA, 2010a, online, tradução nossa). 

 

O artigo de Lucetta Scaraffia foi o pontapé inicial para um debate amplo sobre O 

Cemitério de Praga. Antes de adentrarmos diretamente nesse debate, é importante esclarecer 

alguns aspectos contextuais. Em primeiro lugar, embora a discussão tenha ocorrido em um 

período relativamente curto de tempo, ela estabeleceu o tom da recepção crítica do romance, 

como ficará evidente a partir do mapeamento das resenhas e artigos de jornais publicados sobre 

a obra. Em segundo lugar, há uma dificuldade em determinar com precisão a data exata de 

publicação de muitos textos que compõem a controvérsia. Todos eles estão disponíveis online 

no portal judaico Moked, mas, na maioria dos casos, apenas a data de publicação no site é 

fornecida, sem informações sobre o veículo original ou a data de publicação primária. A única 

exceção é o artigo de Scaraffia, que traz consigo a data precisa de sua publicação, bem como 

seu veículo original. Quanto as demais, foram organizados de acordo com uma lógica interna, 

 
54 No original, em italiano: “Anche se agli occhi di Eco si tratterà certo di una osservazione banale, la lettura di 

questo romanzo fa pensare che quando si evoca il male — almeno nella narrativa popolare che l’autore arieggia 

— bisogna subito affiancargli il bene che lo combatte, altrimenti si rimane coinvolti nel fango e si fatica a uscirne” 

(Scaraffia, 2010a, online). 
55 No original, em italiano: “La sua ricostruzione del male senza condanna, senza eroi positivi con cui identificarsi, 

acquista una parvenza di voyeurismo amorale, in cui ci si può impantanare. E alla fine l’obiettivo del libro si riduce 

a una affermazione politicamente corretta: «Ora il senso dell’identità si fonda sull’odio, sull’odio per chi non è 

identico. Bisogna coltivare l’odio come passione civile. Il nemico è l’amico dei popoli. Ci vuole sempre qualcuno 

da odiare per sentirsi giustificati nella propria miseria. L’odio è la vera passione primordiale. È l’amore che è una 

situazione anomala»” (Scaraffia, 2010a, online). 



67 

 

uma vez que alguns artigos fazem referência a outros, permitindo estabelecer uma ordem 

cronológica, ainda que imprecisa. Passemos, portanto, à análise dos demais artigos. 

Seguindo os argumentos de Luceta Scaraffia, a historiadora Anna Foa também 

apresentou suas considerações sobre O Cemitério de Praga no artigo A máquina falsa mortal56 

(tradução nossa), disponível no portal Moked. Foa inicia seu texto recuperando o livro de 

memórias do abade Augustin Barruel, Memórias para servir à história do Jacobinismo, sobre 

o qual já nos debruçamos no primeiro capítulo, para, em seguida, introduzir Simone Simonini, 

figura que, como sabemos, ocupa um lugar central no romance. Nas linhas seguintes, Foa 

dedica-se a resumir as aventuras vividas por Simonini ao longo dos capítulos do livro. Segundo 

ela, por toda a Europa na segunda metade do século XIX se disfarça, se persegue e conspira no 

romance de Eco57 (Foa, 2010) e, quem sabe, talvez por meio dele “o público aprenda a história 

daquele século hoje desconhecida para a maioria. [...] O romance, e principalmente o folhetim, 

sempre foi um excelente canal de comunicação histórica”58 (Foa, 2010, online, tradução nossa). 

Essas palavras de Foa remetem à longa relação entre a história e o romance, em especial 

o romance histórico realista do século XIX, que buscou reivindicar, por meio da escrita literária, 

“um saber autêntico sobre a toda a sociedade, tal como foi e tal como é” (Chartier, 2022, p. 45). 

Nesse contexto, o romancista seria “o verdadeiro historiador, aquele que reconhece as diferentes 

temporalidades que permeiam uma sociedade” (Chartier, 2022, p. 46). Quanto ao folhetim59, é 

importante destacar a distinção60 entre o romance histórico e o romance popular, ambos 

publicados neste formato. Na linguagem de Eco, o romance histórico, “além do velho apelo à 

‘verdade histórica’, é um romance de fundo exortativo, no qual predominam, propostas como 

modelos positivos, várias virtudes” (Eco, 1978, p. 80); ou seja, trata-se de um romance que 

suscita reflexões sobre a própria narrativa ao interrogar-se sobre seus fins e discutir com seus 

leitores (Eco, 1978, p. 80). Já o romance popular – entre os quais podemos incluir, por exemplo, 

Os Mistérios de Paris, de Eugène Sue – “nasce como instrumento de entretenimento de massa 

e não se preocupa tanto em propor modelos heroicos de virtude” (Eco, 1978, p. 80). 

 
56 No original, em italiano: La micidiale macchina del falso. Disponível em: https://moked.it/blog/2010/10/20/la-

micidiale-macchina-del-falso/. Acessado em: 17. Out. 2024. 
57 No original, em italiano: “Tutto il secondo Ottocento europeo si traveste, si rincorre, complotta nel romanzo di 

Eco” (Foa, 2010, online). 
58 No original, em italiano: “Chissà che il pubblico non vi impari la storia di quel secolo ormai sconosciuto ai più. 

[...] Il romanzo, e ancor più il feuilleton, sono stati sempre un ótimo canale di conoscenze storiche” (Foa, 2010, 

online). 
59 Sobre o impacto da circulação de romances-folhetins na França do século XIX, ver MOLLIER, Jean-Yves. As 

origens do Romance-Folhetim: do espaço textual ao recorte de uma obra de ficção. Alea, Rio de Janeiro, vol. 20, 

n. 3, p. 17-36, set-dez. 2018. 
60 Apesar da distinção, é válido lembrarmos que existiram, sim, romances populares profundamente históricos, 

como Os Três Mosqueteiros, de Alexandre Dumas (Eco, 1978, p. 78). 

https://moked.it/blog/2010/10/20/la-micidiale-macchina-del-falso/
https://moked.it/blog/2010/10/20/la-micidiale-macchina-del-falso/


68 

 

Apesar dessa distinção formal e temática, ambos veicularam da mesma maneira: através 

do folhetim. Nesse sentido, é possível de fato caracterizá-lo como um “excelente canal de 

comunicação histórica” não apenas por seu conteúdo, mas também por suas condições materiais 

de publicação: veiculados nos rodapés dos jornais, separados das notícias apenas por um filete, 

os folhetins corriam o risco de se confundir com o conteúdo jornalístico, embora houvesse a 

indicação de que se tratava de ficção (Mollier, 2018, p. 31). No entanto, a observação de Foa 

sobre a capacidade do folhetim de difundir conhecimento histórico também pode ser aplicada 

aos efeitos de O Cemitério de Praga – mas, nesse caso, de modo preocupante. Isso porque, 

como ela destaca, “aqui, a passagem não é entre a história e a verossimilhança, mas entre a 

história e seu disfarce no estilo de um folhetim, uma operação construída e pesquisada até 

mesmo nas ilustrações de época que decoram o volume”61 (Foa, 2010, online, tradução nossa). 

Em outras palavras, o problema residiria precisamente no fato de a história estar disfarçada de 

romance, considerando que o papel desse tipo de narrativa seria não apenas deleitar, mas instruir 

os leitores. Nas últimas linhas de seu artigo, Foa detalha sua percepção sobre o quão 

problemático esse disfarce pode ser, especialmente porque, em sua visão, o romance condensa, 

em uma única figura, todas as falsificações do século XIX. Dessa forma, ele deixa de ser um 

instrumento que evidencia a construção de uma conspiração para se tornar um paradigma 

interpretativo62 (Foa, 2010) que, de certa maneira, naturaliza essa construção.  

A reflexão proposta por Foa sugere, assim, uma relativização das categorias de 

verdadeiro e falso em O Cemitério de Praga. Ela escreve: “do ponto de vista da história, o falso 

parece se tornar verdadeiro num contexto em que todos os documentos são falsos, todos são 

duplos, ou triplos, e a confusão entre falso e verdadeiro reina suprema”63 (Foa, 2010, online, 

tradução nossa). Na narrativa de Eco, as fronteiras entre falso e verdadeiro seriam tão turvas 

que sua distinção parece impossível. O que resta, então, é a supremacia da farsa:  

 
61 No original, em italiano: “Qui il passaggio non è tra storia e iinvenzione verosimigliante, m atra la storia e il suo 

travestimento in chiave di feuilleton, um’operazione construita e ricercata fin nelle illustrazioni d’epoca che ornano 

il volume” (Foa, 2010, online).  
62“Il fine di questa operazione, poi, è quello di mostrarei il mecanismo del complotto, di metterne in luce la 

costruzione. Fin dalle prime pagine, si parla di un falsário e si desvela come il falso si è costruito. Tutto punta 

ovviamente ala costruzione dei Protocolli, il grande falso degli anni a cavallo del nuovo secolo, che sarà quello 

dello sterminio degli ebrei. Un tema questo che accompagna da lunga pezza il percorso tanto narrativo che 

letterario di Eco, e che qui trova uma sorta di sistemazione definitiva, in cui tutte le tessere si ricompongono in un 

afresco complessivo. Solo che, nell’unificare in um’única figura, posta al centro di questa girandola di doppi giochi 

e mistificazioni, tutte le falsificazioni del secolo, l’idea del complotto si demostra essere non uno stereotipo, non 

um pregiudizio, ma um paradigma interpretativo, se non addirittura uma Weltanschauung, e finisce per 

autoalimentarsi: le carte si rovesciano ad ogni istante, um gesuita può essere um satanista, um militare um gesuita, 

e tutti finiscono per essere o ebrei o antisemiti” (Foa, 2010, online).   
63 No original, em italiano: “Dal punto di vista della storia il falso sembra diventare vero in uno contexto in cui 

tutti i documenti sono falsi, tutti sono doppi, o tripli, e la confusione tra falso e vero regna sovrana” (Foa, 2010, 

online).  



69 

 

Em suma, a construção de Eco visando desmantelar uma farsa não acaba, por 

uma estranha heterogênese de fins, em reconstruí-la? E, se pudemos nos 

divertir com os hereges e bruxas de O Nome da Rosa seremos capazes de fazê-

lo com inocência mesmo diante da gênese do livro que alimentou o plano de 

extermínio de Hitler e que ainda é considerado em muitos setores uma farsa, 

mas ainda assim uma farsa plausível, uma farsa que expressa uma verdade?64 

(Foa, 2010, online, tradução nossa). 

 

Se, por um lado, o texto de Scaraffia chama atenção para a identificação com o mal 

através da figura de Simonini, o artigo de Anna Foa segue outra direção, conduzindo a discussão 

para a questão da relativização e das confusões entre as fronteiras do real e do ficcional. Como 

vimos no argumento de Foa, pelo fato de o romance não distinguir as alegações antissemitas de 

seu protagonista, o leitor não apenas correria o risco de não discernir entre verdade e ficção, 

mas também estaria sujeito a se divertir com as opiniões de um protagonista preconceituoso e 

fanfarrão – um ponto igualmente levantado por Scaraffia, que aponta este como um desvio 

moral dos mais graves, especialmente quando consideramos os efeitos extremos da circulação 

dos Protocolos dos Sábios de Sião na Europa. Em todo caso, não parece exagerado supor que 

o principal receio de Foa seja que o romance possa, em algum grau, fomentar sentimentos 

antissemitas: essa seria a consequência mais preocupante da leitura de O Cemitério de Praga, 

embora seja difícil conceber que apenas um romance tenha o poder de incutir os piores 

preconceitos em um indivíduo.  

Talvez a preocupação de Foa tenha raízes em questões pessoais conectadas às suas 

origens judaicas, herdadas de seu pai, Vittorio Foa, um jornalista que foi vinculado ao 

movimento antifascista Giustizia e Libertà. Uma breve análise de seus trabalhos acadêmicos 

evidencia, também, seu interesse pela história judaica, como demonstram publicações de sua 

autoria, como Ebrei in Europa. Dalla Peste nera all’emancipazione (1992); Eretici. Storie di 

streghe, ebrei e convertiti (2004); Diaspora. Storia degli ebrei nel Novecento (2009); Andar 

per ghetti e giudecche (2014); Donne e Shoah (2021); e Gli Ebrei in Italia: i primi 2000 anni 

(2022). Diante desse contexto, parece coerente que uma mulher com a história familiar e o perfil 

intelectual de Anna Foa questione as certezas argumentativas de O Cemitério de Praga, em 

especial quando elas têm raízes em traumas históricos reais, como o antissemitismo. 

Do mesmo modo, não nos pareceria estranho que Riccardo Di Segni, Rabino-Chefe de 

Roma, também contribuísse para o debate em andamento, especialmente considerando sua 

 
64 No original, em italiano: “Insomma, la costruzione di Eco volta a smontare um falso non arriva, per uma strana 

eterogenesi dei fini, a ricostruirlo? E, se ci si poteva divertire sugli eretici e le streghe de Il Nome Della Rosa, 

riusciremo a farlo com innocenza anche di fronte ala genesi del livro che há alimentato il progetoo di sterminio di 

Hitler e che ancora viene considerato in molte parti sì um falso ma comunque um falso verosimile, um falso che 

espeime uma verità?” (Foa, 2010, online). 



70 

 

autoridade religiosa. Em um artigo intitulado Perguntas sem respostas65 (tradução nossa), Di 

Segni levanta questionamentos semelhantes aos de Foa e Scaraffia sobre a dificuldade de 

distinguir entre o real e o ficcional em O Cemitério de Praga. Para ele, o problema gerado pelo 

romance de Eco pode ser comparado à ideia da palavra Tequ, que significa “esqueça o assunto; 

deixe para lá”66 (Di Segni, 2010, online, tradução nossa). No Talmude, uma coletânea de livros 

sagrados judaicos, Tequ é um termo técnico que aparece, inesperadamente, no final de algumas 

discussões, indicando que não há uma resposta clara – uma analogia que se aplica ao 

controverso problema levantado pelo romance, que suscita respostas díspares entre si67 (Di 

Segni, 2010).  

Após um breve resumo do enredo do livro – semelhante ao que foi feito nos artigos 

anteriores, mas essencial para contextualizar a questão –, Di Segni sublinha que 

o livro de Umberto Eco explica, portanto, com esta biografia inventada 

[referindo-se a Simonini] – embora nem todas as circunstâncias e segmentos 

que compõem a história sejam inventados – os mecanismos que são usados 

para criar falsidades e espalhar habilmente acusações mortais contra um grupo 

que se quer combater”68 (Di Segni, 2010, online, tradução nossa).  

 

Em suma, o romance de Eco “explica como um documento tão monstruoso em 

substância e efeitos pôde ter nascido e se desenvolvido e como ele encontrou, uma vez 

embalado da maneira correta, o terreno fértil para ser aceito, distribuído e, acima de tudo, 

acreditado”69 (Di Segni, 2010, online, tradução nossa). 

Sob essa perspectiva, segundo Di Segni, o romance de Eco é um instrumento fascinante 

para analisar o funcionamento dos mecanismos de distorção, difamação e depravação política. 

No entanto, os problemas começam a surgir quando o romance é usado para explicar eventos 

recentes da história política italiana, sugerindo a liderança de grupos subversivos e 

conspirações70 (Di Segni, 2010), exatamente como Eco narra ironicamente em O Cemitério de 

 
65 No original, em italiano: Domande senza risposta. Sem informações de data e local de publicações originais. 

Disponível em: https://moked.it/blog/2010/10/20/domande-senza-risposta/. Acessado em 17 out. 2024.  
66 No original, em italiano: “Tequ, in aramaico, significa ‘lascia stare’” (Di Segni, 2010, online).  
67 “Il problema che discutiamo ora, e che qui e altrove solleverà um polverone di polemiche, sembra rientrare nella 

categoria talmúdica dei tequ, anche se qualcun altro prenderà posizioni più possibiliste e Altri invence 

pronunceranno serie condanne” (Di Segni, 2010, online).  
68 No original, em italiano: “Il livro di Umberto Eco spiega dunque com questa biografia inventata – ma non sono 

inventate tutte le circonstanze e i segmenti che compongolo la storia – i mecanismo che vengono usati per creare 

falsi e propalare ad arte acuse micidiali contro um gruppo che si vuole combattere” (Di Segni, 2010, online). 
69 No original, em italiano: “Il livro di Eco spiega come um documento così monstruoso nella sostanza e negli 

effetti sai potuto nascere e svilupparsi e come abbia trovato, uma volta confezionato ao modo giusto, il terreno di 

coltura per essere accettato, distribuito e soprattutto creduto” (Di Segni, 2010, online). 
70 “Vista così l’operazione culturale di Umberto Eco è um’affascinante lesione sui meccanismi di distorisione, 

diffamazione, depravazione politica. Una lettura neppure troppo atenta fornisce le spiegazioni di fatti molto recenti 

nella vita politica italiana su tutto il grande tema dei gruppi eversivi, dei complotti, dell’uso che se ne è fato e se 

ne fa, dei meccanismi di controlo da parte del potere oscuro” (Di Segni, 2010, online). 

https://moked.it/blog/2010/10/20/domande-senza-risposta/


71 

 

Praga. Mas irônico (e até mesmo sarcástico) é também Di Segni no parágrafo seguinte, quando 

diz:  

Os temas do livro são muitos, mas o título e a obsessão recorrente do 

protagonista sublinham uma atenção especial aos judeus. Se o objetivo do 

autor é demonstrar como as acusações antijudaicas são o produto de mentes 

doentias a serviço de poderes políticos ocultos, pode-se dizer que o objetivo 

foi alcançado. E, portanto, todo judeu e todo cidadão preocupado com o 

antissemitismo deve agradecer a Umberto Eco pelo trabalho didático preciso, 

eficaz e convincente71 (Di Segni, 2010, online, tradução nossa). 

 

E tudo converge para a impossibilidade da distinção entre realidade e ficção, nas 

palavras de Di Segni72 (2010). Para ilustrar esse ponto, o rabino recorre à Expedição dos Mil, 

importante episódio do Risorgimento italiano, cuja versão ficcional inclui a participação de 

Simone Simonini. No livro de Eco, Simonini relata que a vitória de Garibaldi aconteceu graças 

ao financiamento de lojas maçônicas inglesas, que teriam pagado generais dos Bourbons para 

não reagirem aos ataques das tropas de Garibaldi (Eco, 2011, p. 133, 140, 141, 142). No entanto 

– e este é o argumento de Di Segni –, o leitor (um leitor hipotético, é claro, pois sempre se trata 

de uma figura projetada pelos críticos) não conseguiria discernir com precisão se a maçonaria 

realmente teria manipulado o evento pelos bastidores e conforme sua vontade73 (Di Segni, 

2010). É quase como se esse leitor hipotético não estivesse diante de um romance sobre 

conspirações, mas sim de uma narrativa que o transforma em uma versão ingênua dos 

protagonistas de O Pêndulo de Fucault (1988), segundo romance de Umberto Eco, que se 

deixam levar por teorias conspiratórias como se fossem verdade.  

Sob essa perspectiva, o exemplo trazido por Di Segni pode parecer ingênuo ou até 

mesmo absurdo para os mais céticos. No entanto, a produção acadêmica sobre teorias da 

conspiração apresenta inúmeros casos em que esse tipo de raciocínio foi amplamente adotado 

por grupos que levavam tais teorias a sério74. Entre esses exemplos, podemos citar o próprio 

 
71 No original, em italiano: “I temi del livro sono tanti, ma il titolo e l’ossessione recorrente del protagonista 

sottolineano um’attenzione speciale agli ebrei. Se lo scopo dell’autore è di dimostrare come le acuse antiebraiche 

siano il parto di menti malate al servizio di poteri politici occulti, si potrebbe dire che l’obiettivo è stato centrato. 

E dunque ogni ebreo e ogni altro citadino preoccupato dell’antisemitismo dovrebbe ringraziare Umberto Eco per 

l’opera didattica precisa, efficace e convincente” (Di Segni, 2010, online).  
72 “Solo che i conti non tornano tanto bene. L’intero livro è um vórtice di complotti reali o inventati, di gruppi di 

potere in lotta tra di loro. E il vórtice è tale che si stenta a capite il limite tra realtà e finzione” (Di Segni, 2010, 

online).  
73 “Il problema però è rilevante: come spiegare l’enorme sucesso di uno sparuto gruppo di volontari davanti a um 

esercito e uma marina molto più numerosi, organizzati e disciplinati? E’vero che i generali sono stati corrotti? Beh, 

il lettore non è in grado di giudicare, anzi è portato a credere che lo zampino massonico ci sia stato” (Di Segni, 

2010, online). 
74 Exemplos de situações como essas podem ser encontradas em estudos como o de Theodore Ziolkowski, Lure of 

the Arcane (2013), e de Michael Barkun, A Culture of Conspiracy (2003), que descrevem, a partir de exemplos 

distintos, como as teorias da conspiração foram (e ainda são) utilizadas como ferramentas que explicam grandes 

eventos contemporâneos. 



72 

 

caso dos Protocolos dos Sábios de Sião, que alegavam que judeus atuavam nos bastidores de 

importantes acontecimentos com a finalidade de dominar o mundo. Com isso em mente, é 

possível compreender as razões da preocupação de Di Segni com a porosidade da fronteira entre 

realidade e ficção em O Cemitério de Praga – uma preocupação especialmente relevante 

quando consideramos sua posição como Rabino-Chefe de Roma. Contudo, é importante 

ressaltar que, ao contrário de documentos como os Protocolos, o romance de Eco nunca foi 

apresentado como um relato histórico autêntico, a despeito do caráter ambíguo que permeia sua 

narrativa, como já discutimos anteriormente. 

Ao que tudo indica, para Di Segni (assim como para Foa e Scaraffia) as preocupações 

giram em torno de um leitor hipotético incapaz de distinguir ficção de realidade. Essa 

dificuldade, por sua vez, seria amplificada pelo enredo elaborado por Eco. Como Di Segni 

afirma, assim como  

o livro demonstra os mecanismos de deformação grotesca e difamatória das 

atividades maçônicas, a presença de membros de lojas nos lugares e momentos 

decisivos, onipresentes, discretos, vigilantes e diretivos não parece ser 

questionada”75 (Di Segni, 2010, online, tradução nossa).  

 

E é daí que reside o cerne da crítica de Di Segni a O Cemitério de Praga: se jesuítas e 

maçons não saem ilesos da narrativa, o que aconteceria com os judeus, sempre alvo das 

acusações e dos preconceitos de Simonini?76 (Di Segni, 2010). Em sua percepção, o leitor não 

recebe nenhuma ferramenta para entender que tudo é uma invenção77 (Di Segni, 2010), ao 

mesmo tempo em que é exposto repetidamente a informações antissemitas derivadas dos 

delírios do protagonista78 (Di Segni, 2010) – o que poderia, potencialmente, deixar esse leitor 

em dúvida. 

O Rabino Di Segni não foi o último da comunidade judaica a publicar suas impressões 

sobre O Cemitério de Praga. O semiólogo e colega de Eco, Ugo Volli, também manifestou suas 

impressões em artigo intitulado O Veneno da Serpente79 (tradução nossa), disponível online no 

portal judaico Moked. Diferente dos textos mencionados até então, Volli não parece se propor 

 
75 No original, em italiano: “Così come mentre nel livro si dimostrano i meccanismi di deformazione grotesca e 

infamante delle attività massoniche, la presenza degli iscritti alle logge nei posti e nei momenti decisivi, 

ubiquitária, discreta, vigile e direttiva non sembra essere messa in discussione” (Di Segni, 2010, online).  
76 “E allora la domanda è: se le principal vittime delle accuse – gesuiti e massoni – non escono innocenti dal 

racconto, che ne é degli ebrei, che stanno perenemente in mezzo?” (Di Segni, 2010, online). 
77 “Ma quale strumento viene dato al lettore per capire che è tutta um’invenzione, se non il fato che l’accusa nasce 

dall’ossessione patológica di um vecchio reazionario?” (Di Segni, 2010, online). 
78 “Se uno fosse costretto per cento volte a leggere (o a scrivere, come si faceva nelle antiche punizioni) la frase 

che ‘non è vero che i cristiani avvelenano i pozzi’ ala fine qualche dubbio che sia vero gli potrebbe covare in testa” 

(Di Segni, 2010, online). 
79 No original, em italiano: Il veleno del serpente. Sem informações de data e local de publicações originais. 

Disponível em: https://moked.it/blog/2010/10/20/il-veleno-del-serpente/. Acessado em 17 out. 2024.  

https://moked.it/blog/2010/10/20/il-veleno-del-serpente/


73 

 

a escrever uma resenha, mas sim a abordar diretamente a polêmica em andamento – ele sequer 

comenta o enredo do romance e, quando o faz, é somente para contextualizar seus 

apontamentos. Além disso, Volli adota um tom consideravelmente mais brando do que os 

críticos anteriores, talvez em virtude de suas relações profissionais com Eco, uma vez que Volli 

foi colaborador da revista italiana de semiótica Versus, da qual Eco foi um dos dirigentes.  

Volli inicia O Veneno da Serpente com algumas considerações sobre a obra romanesca 

de Eco: em seus romances, o leitor sempre se depara com uma história de aventura, repleta de 

viagens, costumes exóticos, mistérios a serem resolvidos e enigmas que desafiam tanto os 

personagens quanto os leitores, mas que são desvendados no final da narrativa80 (Volli, 2010). 

Do mesmo modo, as narrações de Eco sempre contam com riqueza de citações e descrições 

detalhadas e “há sempre um protagonista bem definido, a quem é confiada a tarefa de resolver 

o mistério que o envolve”81 (Volli, 2010, online, tradução nossa). Ainda no início do texto, um 

detalhe sutil chama a atenção: Volli observa que, às vezes – embora nem sempre – percebemos 

nos romances uma projeção narrativa do autor, provavelmente porque muitas das aventuras 

começam na terra natal de Eco82 (Volli, 2010). É verdade que Volli não desenvolve sua 

argumentação considerando as relações biográficas entre autoria e obra como fator 

determinante para sua análise; contudo, não podemos deixar de notar que ele de certa forma 

vincula os interesses individuais do autor ao conteúdo de seu texto.  

Nesse sentido, o argumento de Volli caminha em direção à relação metonímica 

estabelecida entre a noção de autor e o conjunto das obras que lhe são atribuídas, relação que 

sugere, antes de tudo, que a obra constitui um todo coerente (Sapiro, 2022, p. 25). De certa 

forma, o que Volli parece sugerir é uma continuidade temática entre os romances de Eco e seus 

outros trabalhos acadêmicos – por exemplo, apenas para citar dois casos, as relações entre O 

Pêndulo de Foucault (1988) e Interpretação e Superinterpretação (1993) ou Os Limites da 

Interpretação (1990), ou O Cemitério de Praga (2010) e Protocolos Ficcionais (1993) ou O 

Super-homem de massas (1978). É neste sentido que Volli nos lembra que há dois tipos de 

leitores para os romances de Eco: o primeiro aproveita aquilo que o enredo tem a oferecer; o 

segundo, por sua vez, procura decifrar “a densa teia de citações, referências, imitações, 

 
80 “A partir dal fortunatissimo Il Nome Della Rosa, l’esperienza narrativa di Umberto Eco si è sviluppata secondo 

um modelo constante e del tutto peculiare. Vi è sempre una storia molto aventurosa, che compreende spostamenti, 

costumi esotici nello Spazio o nel tempo, misteri da chiarire, cioè enigmi posti ai personaggi e al lettore, e risolti 

di solito solo nel colpo di scena che cocnlude il libro o di poco precede la sua chiusa” (Volli, 2010, online). 
81 No original, em italiano: “La narrazione è ampia, e dettagliata, compreende ricche citazioni, descrizioni 

dettagliate [...]. Vi è sempre um protagonista ben definito, cui è affidato il compito di risolvere il mistero che lo 

coinvolge” (Volli, 2010, online).  
82 “Talvolta, ma non sempre, in lui inuiamo uma proiezione narrativa dell’autore, anche perché spesso, l’avventura 

parte nelle terre di origine di Eco” (Volli, 2010, online). 



74 

 

pastiches que Eco monta com extraordinária habilidade e cultura”83 (2010, online). Essa 

distinção explica a presença de uma extensa numeração de textos repugnantes e grotescos sobre 

os judeus ao longo do enredo. Esses textos funcionam, no interior do romance, como 

dispositivos de autenticidade não porque seu conteúdo seja verdadeiro, mas sim “porque foram 

realmente produzidos e espalhados na época”84 (Volli, 2010, online, tradução nossa). Sendo 

assim,  

a narrativa [de Eco] pretende mostrar sua falsidade, ou seja, sua gênese 

fraudulenta, sua escrita mercenária, a carga de ódio que os motiva, sua 

dependência daqueles mesmos modelos narrativos do romance seriado do 

século XIX, que paradoxalmente (mas certamente conscientemente) se 

assemelha muito ao meio expressivo usado pelo próprio Eco85 (Volli, 2010, 

online, tradução nossa). 

 

E Eco cumpre esse objetivo ao transformar Simone Simonini em uma espécie de 

primeiro autor dos Protocolos dos Sábios de Sião, um personagem imerso no mundo das 

conspirações políticas da segunda metade do século XIX86. No entanto, Volli assinala que  

o texto não tem ambições históricas, deve ser tomado pelo que é, ou seja, uma 

fantasia literária, mesmo que Eco afirme que tudo o que ele conta, exceto os 

detalhes sobre personagens inventados como o protagonista, não é inventado 

por ele. Em particular, os delírios antimaçônicos, antijesuítas e especialmente 

antissemitas que são abundantemente inseridos no texto são autênticos (ou 

seja, verdadeiramente difundidos na época). Materiais que são ofensivos e 

repugnantes não apenas para os judeus e outros que são difamados por eles, 

mas para qualquer pessoa civilizada. E materiais, também deve ser 

imediatamente reiterado, que o protagonista do romance produz com 

convicção e entusiasmo maligno, mas que o autor não apenas não compartilha, 

mas condena de maneira mais clara87 (2010, online, tradução nossa). 

 

 
83 No original, em italiano: “In realtà i romanzi di Eco si possono leggere sempre almeno a due livelli (come lui 

stesso há teorizzato per la letteratura in generale): godendosi la trama, i colpi di scena e le atmosfere gotiche o 

esotiche; oppure decifrando la trama fittissima di citazioni, riferimenti, imitazioni, pastiches che egli allestisce con 

straordinaria abilità e cultura sopra questo telaio” (Volli, 2010, online). 
84 No original, em italiano: “Sono testi disgustosi e grotteschi, ibnobli diffamazioni; ma sono autentici, non certo 

perché vi sia alcuna verità in essi, bensi perché sono stati efetivamente prodotti e diffusi al tempo” (Volli, 2010, 

online). 
85 No original, em italiano: “La messa in racconto intende próprio mostrarne la falsità, cioè la genesi truffaldina, 

la scrittura mercenaria, la carica d’odio che li motiva, la dipendenza da quegli stessi modelli narrativi del romanzo 

d’appendice ottocentesco che paradossalmente (ma certo consapevolmente) somiglia assai al medium expressivo 

usato dalle stesso Eco” (Volli, 2010, online). 
86 “In sostanza, il romanzo finge la biografia del primo autore dei Protocolli, mostrandolo imerso nel mondo 

confuso e criminale di congiure e controcongiure, provocazioni e controprovocazioni della politica europea nella 

seconda metà dell’Ottocento” (Volli, 2010, online). 
87 No original, em italiano: “Il texto non ha ambizioni storiche, va preso per quella che è, cioè uma fantasia 

letteraria, anche se Eco rivendica che tutto quel che racconta, salvo i dettagli sui personaggi inventati come il 

protagonista, non è inventato da lui. In particolare sono autentici (cioè davvero diffusi in quel tempo) i deliri 

antimassonici, antigesuiti e in particolare quelli antisemiti che sono inseriti abbondantemente nel testo. Materiali, 

va detto, offensivi e ripugnanti non solo per gli ebrei e gli Altri che ne sono diffamati, ma per qualunque persona 

civile. E material, va anche imediatamente ribadito, che il protagonista del romanzo produce com convinzione e 

meligno entusiasmo, ma che l’autore non solo non condivide ma condanna nel modo più chiaro” (Volli, 2010, 

online). 



75 

 

Mas, então, qual seria o problema, segundo Volli, se o romance não deve ser confundido 

com história e o autor não compactua com as opiniões de seu protagonista? E o que tornaria a 

moralidade do romance questionável se ele se propõe, justamente, a se opor e a denunciar o 

antissemitismo, conforme a trajetória intelectual de Eco88 (Volli, 2010)?  

A resposta a essas perguntas está no último parágrafo do artigo de Volli, que começa 

com uma argumentação semelhante à de Lucetta Scaraffia, mas se encerra com um tom sombrio 

de precaução: 

É uma narrativa completamente sombria, na qual não há essencialmente 

nenhuma figura positiva, exceto algumas extremamente marginais, e todos 

enganam todos, todos são de má-fé, todos mentem, falsificam, matam, se 

embebedam, se prostituem, como num círculo do inferno, o protagonista é tão 

falso e inconsciente que engana até a si mesmo sobre sua própria identidade e 

suas próprias ações e intenções, que são todas rigorosamente imorais. [...] Em 

suma, ele é um personagem tão exagerado, tão negativo, tão grotescamente 

maligno que é quase simpático. Um efeito bumerangue que corre o risco de se 

estender aos materiais difamatórios expostos no romance: certamente exibidos 

para condená-los, para historicizá-los, mas talvez também capazes de liberar 

seus venenos por trás das vitrines de uma narrativa com muitas aspas. Esse é 

o limite que impede um leitor judeu de desfrutar das aventuras criminosas do 

protagonista; a angústia de ver uma cobra pintada com cores de palhaço e 

ainda assim muito venenosa e assassina89 (Volli, 2010, online, tradução nossa). 

 

O problema, portanto, reside no risco de que o romance, a despeito da boa moralidade 

e intencionalidade de seu autor, possa, em algum grau, fomentar preconceitos antissemitas. 

Embora Volli não tenha escrito explicitamente, suas palavras expressam o receio de que o 

conteúdo maldoso entranhado no enredo ultrapasse os limites materiais do romance e funcione 

como um propulsor de preconceitos étnicos e religiosos.  

O artigo de Ugo Volli não foi o ponto final dessa breve polêmica ocorrida durante o 

lançamento de O Cemitério de Praga. Em um artigo originalmente publicado no jornal italiano 

La Repubblica90, o jornalista Gad Lerner, também de origem judaica, tece vários comentários 

 
88 “Pur essendo um romanzo pieno di material razzisti e antisemiti, dunque, Il Cimitero di Praga vuole opporvisi 

e denunciarli, coerentemente a tutta la storia intellettuale di Eco” (Volli, 2010, online). 
89 No original, em italiano: “É uma narrazione tutta nera, in cui sostanzialmente non vi sono figure positive se non 

extremamente marginali e tutti imbrogliano tutti, tutti sono in malafede, tutti mentono, falsificano, uccidono, si 

ubriacano, si prostituiscono, come in um girone infernale, il protagonista è cosi falso e inconsciente da ingannare 

anche se stesso sulla própria identità e sulle proprie azioni e intenzioni, che comunque sono tutte rigorosamente 

immorali. [...] È un personaggio insomma così esagerato, così negativo, così grotescamente malvagio da riuscire 

quase simpático. Um effetto boomerang che rischia di estendersi ai material diffamatori esposti nel romanzo: certo 

esibiti per condannarli, per storicizzarli, ma forse capaci anche dietro le teche di uma narrativa fra molte virgolette 

di sprigionare i loro veleni. Questo è il limite che impedisce a un lettore ebreo di divertirisi com le criminali 

aventure del protagonista; l’angoscia di vedere um cobra dipinto di colori buffoneschi eppure ancora bem velenoso 

e omicida” (Volli, 2010, online). 
90 Disponível no blog de Gad Lerner pelo link: http://www.gadlerner.it/2010/10/29/il-grande-complotto-di-

umberto-eco/. Acesso em: 17 out. 2024. A publicação do blog data do dia 29 de outubro de 2010. Não há 

informações sobre a data de publicação do artigo no jornal La Repubblica.  

http://www.gadlerner.it/2010/10/29/il-grande-complotto-di-umberto-eco/
http://www.gadlerner.it/2010/10/29/il-grande-complotto-di-umberto-eco/


76 

 

sobre o mais recente romance de Umberto Eco, mas, dessa vez, em um tom contrastante de 

elogio. Em um determinado momento do artigo, ele se pergunta: “Podemos nos identificar com 

tal personagem [Simonini], até mesmo sentir simpatia ambígua por ele?”91 (Lerner, 2010, 

online, tradução nossa). Imediatamente somos remetidos às preocupações dos artigos 

anteriores, que alertavam para a possibilidade de uma identificação ou simpatia pelo 

protagonista. Como Lerner não faz menção a nome algum, nos resta apenas supor que talvez 

esta pergunta guarde relação com a polêmica, supondo que ele estivesse a par da discussão em 

andamento. No entanto, se ele estava ciente, sua opinião diverge significativamente da dos 

demais. Para Lerner, “as obsessões e preconceitos de Simonini nos são familiares porque 

permearam a mentalidade atual, são confundidos com a parte ruim de nós mesmos”92 (2010, 

online, tradução nossa), mas nem por isso deixaríamos de detestar sua falta de escrúpulos e sua 

indiferença em relação aos outros. Se algum sentimento de compaixão surgir, ele seria apenas 

em função da “infelicidade psicótica” do personagem, que causa pena ao leitor93 (Lerner, 2010). 

Da mesma forma, Lerner aprecia o rigor histórico do romance de Eco e não esboça 

qualquer preocupação com o fato de que esse mesmo rigor possa estimular confusões entre 

ficção e realidade94 (Lerner, 2010). Pelo contrário, o que Lerner extrai do romance é que os 

preconceitos de Simonini, assim como sua figura repugnante, funcionam mais como uma 

caricatura das manifestações de ódio (inclusive atuais, direcionadas a outras minorias) do que 

como estímulo ao ódio contra os judeus95 (Lerner, 2010). Não por acaso, Lerner menciona o 

posfácio de O Cemitério de Praga, no qual Eco assinala que “até Simone Simonini, embora 

seja o efeito de uma colagem, pela qual lhe foram atribuídas coisas feitas na realidade por 

pessoas diferentes, existiu de algum modo. Ou melhor, em uma palavra, ele ainda está entre 

nós” (Eco, 2010, pp. 473).  

 
91 No original, em italiano: “Possiamo noi immedesimarci in un tale figuro, addirittura provare ambígua simpatia 

nei suoi confronti?” (Lerner, 2010, online). 
92 No original, em italiano: “Le manie e i pregiudizi di Simonino ci sono familiari perché hanno pervaso la 

mentalità corrente, si confondono com la parte cativa di noi stessi” (Lerner, 2010, online). 
93 “Detesteremo la sua spregiudicatezza di calligrafo disposto al falso contro chiunque faccia comodo al potente 

di turno (i gesuiti, i massoni, i repubblicani) e l’indifferenza al prossimo che ne farà um pluriomicida; ma 

proveremo commiserazione per la sua infelicita psicotica” (Lerner, 2010, online). 
94 “Simonino Simonini ci accompagna così nella conoscenza di un passaggio cruciale dell’Ottocento, quanto 

l’ebreo smette di essere soltanto um deicida reitto, meritevole quindi della discrinazione che subisce da secoli; per 

diventare um essere temibile, vuoi come incarnazione della Finanza cosmopolita, vuoi come rivoluzionario 

sovversivo. Un ótimo saggio di Michele Batini (Il Socialismo Degli Imbecili, Bollati Boringhieri), di recente 

pubblicazione, ci aiuta ad apprezzare il rigore storico del romanzo di Eco, in cui questi figuri assumono vivida 

fisionomia. Grazie anche alle illustrazioni didascaliche che l’autore há recuperato nella sua collezione privata” 

(Lerner, 2010, online). 
95 “Incapace di nutrire sentimenti diversi da ‘un ombroso amor di sé’, Simonino Simonini, ‘maestro del riciclo’, 

impersona un’ossessione che ad ogni pagina Eco ci aiuta a riconoscere attualissima. Magari rivolta ad altre 

minoranze, dopo lo sterminio degli ebrei, mas empe la stessa” (Lerner, 2010, online). 



77 

 

O artigo de Lerner não parece se dirigir necessariamente à polêmica em andamento, 

embora contenha uma passagem que pode ser lida como uma alusão aos comentários sobre O 

Cemitério de Praga. Mas como Lerner se envolveu nesse imbróglio, se seu texto era apenas 

uma resenha do romance?  A resposta está em seu papel como apresentador de um programa de 

televisão italiano chamado L’Infedele, que discutia temas políticos e culturais do momento no 

formato de talk show. No programa do dia 01 de novembro de 2010, Umberto Eco foi convidado 

para comentar O Cemitério de Praga, recém-lançado, além de outros temas relacionados, como 

teorias da conspiração. Embora a transmissão não pareça estar disponível online, Lerner 

publicou em seu blog, horas antes do programa, um breve texto com a pauta do episódio96, no 

qual comenta a crítica de Lucetta Scaraffia publicada no L’Osservatore Romano, dizendo que 

acredita ser improvável que Eco estaria promovendo o antissemitismo com O Cemitério de 

Praga97.  

Scaraffia, por sua vez, assistiu o episódio e aparentemente não gostou dos comentários 

de Lerner. Em um outro artigo publicado após o programa98, ela questiona se um romance que 

se propõe a condenar o antissemitismo poderia, na verdade, ter o efeito contrário – e ela mesma 

responde que sim, é possível, mesmo que o autor seja Umberto Eco99 (2010b). No restante do 

texto, que é bastante curto, Scaraffia critica Gad Lerner, acusando-o de ter atacado apenas seu 

artigo no Osservatore, ignorando os outros artigos publicados por Anna Foa, Riccardo Di Segni 

e Ugo Volli, todos judeus, assim como Lerner, e de tê-la transformado em um bode expiatório100 

(Scaraffia, 2010b). Nas palavras de Scaraffia: 

A dúvida de que o romance poderia ter uma influência antissemita sobre os 

leitores – ou em qualquer caso não contribuir em nada para desmascarar os 

infames Protocolos – foi confinada a uma posição bizarra e altamente 

questionável de “catolicismo fundamentalista”, naturalmente um inimigo de 

Eco porque o escritor é considerado muito livre e aberto, contrário aos 

“dogmas”, que em vez disso sufocam o pensamento dos católicos. Uma 

maneira manipuladora de não falar sobre um problema real, de fingir que os 

 
96 Disponível em: http://www.gadlerner.it/2010/11/01/linfedele-con-eco-tra-complotti-e-bunga-bunga/. Acessado 

em 17 out. 2024. 
97 “Francamente trovo inverosimile la critica dell’Osservatore Romano secondo cui Eco farebbe propaganda 

all’antisemitismo, nel presentarne così da vicino le modalità” (Lerner, 2010, online). 
98 Disponível em: https://moked.it/blog/2010/11/03/i-protocolli-e-i-dogmi-di-lerner/. Acessado em 17 out. 2024. 
99 “E’ possibile che um romanzo che vuole essere uma vigorosa condanna dell’antisemitismo possa invece fare 

l’effeto contrario – se pure contro la volontà dell’autore – e per questo suscitare dei dubbi e delle critiche? Certo, 

anche se l’autore è Umberto Eco, perché l’eterogenesi dei fini existe” (Scaraffia, 2010b, online). 
100 “Ma così non la pensa Gad Lerner che ieri, nella transmissione dell’Infedele in gran parte dedicate al nuovo 

romanzo di Eco, Il Cimitero di Praga, há belamente ignorato le riserve avanzate su questo tema da ben ter articoli 

apparsi su Pagine Ebraiche – di Anna Foa, Riccardo di Segni, Ugo Volli – per considerare invece come única 

rappresentazione ddi questo atto de liesa maestà la mia recensione al livro stesso apparsa sull’Osservatore Romano, 

e quindi fare solo della mia riverita persona il capro expiatório dell’inconcepibile crimine suddetto” (Scaraffia, 

2010b, online).  

http://www.gadlerner.it/2010/11/01/linfedele-con-eco-tra-complotti-e-bunga-bunga/
https://moked.it/blog/2010/11/03/i-protocolli-e-i-dogmi-di-lerner/


78 

 

bandidos são sempre os mesmos, que tudo está sempre bem. Para Lerner e 

seus amigos, obviamente101 (Scaraffia, 2010b, online).  

 

O que é relevante neste último parágrafo é a importância que Scaraffia atribui ao suposto 

antissemitismo contido em O Cemitério de Praga. Em um certo sentido, sua ação consiste em 

imputar ao romance uma interpretação específica que não é necessariamente a única possível – 

Gad Lerner, por exemplo, nutriu uma opinião muito diferente. No entanto, fica evidente que 

Scaraffia compreende o romance como um objeto pedagógico, cuja ficcionalidade serviria 

apenas como um instrumento para transmitir uma mensagem real, nesse caso assimilada de 

maneira negativa por um leitor que é, antes de tudo, hipotético. Além disso, o texto se resume 

a trocas de farpas pessoais com Lerner, que respondeu à sua crítica em seu blog102. 

Como mencionado anteriormente, as datas exatas da maioria desses artigos não foram 

localizadas, assim como não há precisão sobre onde foram publicados originalmente. 

Entretanto, graças às informações postadas no blog de Gad Lerner (provavelmente as únicas 

com as datas precisas) é possível supor que a controvérsia aconteceu em um intervalo de poucos 

dias, provavelmente entre o fim de outubro e o início de novembro de 2010. Essa curta, embora 

importante, polêmica revela não apenas a validação atribuída ao efeito de real do romance, mas 

também a complexidade das discussões que ele suscita, sempre no limiar entre história, verdade 

e ficção.  

Agora, para explicar como essa controvérsia se desdobrou no espaço público, é 

necessário analisar as reportagens de jornais que mencionaram o debate e as entrevistas nas 

quais Umberto Eco foi convidado a comentar sobre o acontecimento e a defender seu romance. 

 

Um lançamento sob polêmica 

 

No final de outubro de 2010, quando o debate sobre O Cemitério de Praga ainda estava 

em evidência, o jornal L’Espresso promoveu um encontro cara-a-cara entre Umberto Eco e o 

Rabino Riccardo Di Segni103. Sob o título Umberto Eco, os judeus e as conspirações104 

 
101 No original, em italiano: “Così il dubbio che il romanzo possa avere sui lettori um’influenza antisemita – o 

comunque non contribuire affatto a smascherare i famigerati Protocolli – è stato confinato a uma bizarra e 

ultradiscutibile posizione di ‘cattolicesimo integralista’, naturalmente nemica di Eco perché lo scrittore sarebbe 

troppo libero e aperto, contrario ai ‘dogmi’, che tanto soffocano, invece, il pensiero dei cattolici. Um modo 

manipolatorio per non parlare di um problema vero, per far finta che i cattivi sono sempre i soliti, che tutto va 

sempre bene. Per Lerner e per i suoi amici, ovviamente” (Scaraffia, 2010b, online). 
102 Disponível em: http://www.gadlerner.it/2010/11/03/perche-lucetta-scaraffia-tira-per-la-giacca-gli-ebrei/. 

Acesso em: 17 out. 2024. 
103Disponível em: https://lespresso.it/c/idee/2010/10/28/umberto-eco-gli-ebrei-e-i-complotti/16420. Acessado em 

15 out. 2024. 
104 No original: Umberto Eco, gli ebrei e i complotti (Goldkorn, 2010, online). 

http://www.gadlerner.it/2010/11/03/perche-lucetta-scaraffia-tira-per-la-giacca-gli-ebrei/
https://lespresso.it/c/idee/2010/10/28/umberto-eco-gli-ebrei-e-i-complotti/16420


79 

 

(tradução nossa), a entrevista, conduzida por Wlodek Goldkorn, centrou-se inicialmente em 

Eco, abordando os principais temas do romance: os Protocolos dos Sábios de Sião, as raízes do 

antissemitismo e a formação de teorias da conspiração. Em determinado momento, porém, o 

foco se voltou para o Rabino Di Segni, que foi questionado: “Em ‘O Cemitério de Praga’ Eco 

utiliza verdadeiros textos e teses antissemitas para desmantelar seus mecanismos. Como um 

rabino, o que você pensou sobre isso enquanto o lia?”105 (Goldkorn, 2010, online, tradução 

nossa). A resposta é objetiva: Di Segni considerou a mensagem de Eco ambígua, argumentando 

que o leitor terminaria o livro sem a certeza se o que é narrado é verdadeiro ou não, ou se os 

judeus realmente conspirariam, tudo porque o enredo do romance é envolvente e convincente106 

(Goldkorn, 2010) – uma resposta não muito diferente de seus argumentos no artigo Domande 

senza risposta. 

Ao responder Di Segni, Eco argumenta que escreveu um romance capaz de encenar 

contradições, e não um ensaio que conduz a conclusões definitivas e, por isso, caberia ao leitor 

entender que nada daquilo era verdade, apesar das ambiguidades que poderiam surgir durante 

a leitura do romance107 (Goldkorn, 2010). Mais do que isso: sua intenção, na verdade, “era dar 

um soco no estômago do leitor” (Goldkorn, 2010, online, tradução nossa), que idealmente 

deveria se enojar com o horrendo protagonista Simone Simonini. No debate que segue entre 

ambos, Di Segni manteve sua discordância, argumentando que o enredo de O Cemitério de 

Praga poderia facilmente induzir o leitor ao erro, visto que são verdadeiras as informações 

contidas a respeito de jesuítas e maçons – também figuras centrais em outras teorias da 

 
105 No original, em italiano: “Ne 1Il cimitero di Praga1 Eco usa testi e tesi antisemiti veri, per smontarne il 

meccanismo. Lei rabbino, mentre lo leggeva, cosa ne pensava?” (Goldkorn, 2010, online). 
106 “Penso che il messaggio di Eco sia ambiguo. Provo a raccontare l'inizio della storia come l'ho letta io: il Nostro 

comincia la sua carriera di spia e di falsificatore con l'impresa dei Mille. Viene spedito in Sicilia dai servizi segreti 

piemontesi che hanno timore dei garibaldini. E da Palermo manda a Torino messaggi in cui spiega che il successo 

delle camicie rosse, contro uno Stato come quello borbonico, organizzato e con una potente marina militare, fosse 

dovuto alle logge massoniche inglesi che hanno corrotto i generali. Il lettore cosa ne capisce? È vero o non è vero 

ciò che si racconta? E questo è un esempio, che vale per tutti i complotti raccontati: quelli dei massoni e quelli dei 

gesuiti. E anche per gli ebrei. Alla fine il lettore si chiede: ma questi ebrei, vogliono o non vogliono scardinare la 

società e governare il mondo? Il problema è che non si tratta di un libro scientifico che analizza e spiega i fenomeni. 

‘Il Cimitero di Praga’ è un romanzo. E in più ha una trama avvincente, che finisce per convincere” (Goldkorn, 

2010, online). 
107 “Ho scritto un romanzo, appunto. E un romanzo, a differenza di un saggio, non porta a delle conclusioni, mette 

in scena le contraddizioni. Così come ho messo in scena i due aspetti del Risorgimento, gli antigaribaldini e gli 

entusiasti, l'ho fatto anche con la nascita e lo sviluppo dell'antisemitismo. Da Barruel in avanti escono a centinaia 

libri e riviste pieni di stereotipi antisemiti. A me interessava raccontare come attraverso l'accumulazione di questi 

stereotipi fossero costruiti i ‘Protocolli’. Il rabbino mi chiede: cosa era vero. Io rispondo: il lettore dovrebbe capire 

che niente era vero. Che era tutto dossieraggio, una costruzione di servizi. Sono cosciente delle ambiguità che 

possono nascere. Ma la mia intenzione era quella di dare un pugno nello stomaco del lettore” (Goldkrn, 2010, 

online).  



80 

 

conspiração – e que, portanto, para os judeus o raciocínio seria o mesmo108 (Goldkorn, 2010). 

Ou seja, o romance levaria a crer que um plano de dominação mundial judaico poderia ser real, 

uma vez que as outras informações históricas postas no enredo seriam, elas mesmas, reais. 

Quanto a isso, o que Eco teve a dizer é que O Cemitério de Praga se trata de um romance sobre 

a construção dos Protocolos dos Sábios de Sião e que o que se torna perigoso é o uso dos 

estereótipos empregados na formulação desse tipo de texto, encontrado em várias outras teorias 

da conspiração além dos Protocolos109 – argumento que ele tornará a defender no primeiro 

ensaio de Construir o Inimigo (2011), livro publicado no ano seguinte.  

O que parece estar em jogo não apenas nessa entrevista, mas em todo o debate sobre o 

romance, é o problema do páthos desencadeado por seu enredo, acompanhado de um ethos 

intelectual vinculado à figura de autoridade de seu autor e ao logos da lógica interna do 

romance, construído através da mimese de uma dada ordem discursiva. Aliás, é justamente em 

razão deste páthos que Di Segni diz a Eco que “o problema é que seu protagonista, por mais 

vulgar e monstruoso que seja, acaba se revelando simpático, você pode se identificar com 

Simone Simonini”110 (Goldkorn, 2010, online, tradução nossa). O texto do romance, portanto, 

(e sobretudo por se tratar de um texto rico em detalhes históricos, como assinalou o rabino 

anteriormente) possui a capacidade de transpor a fronteira entre ficção e realidade. É por isso, 

segundo Di Segni e outros críticos, que O Cemitério de Praga poderia representar um perigo 

do ponto de vista da superinterpretação111.  

Os dois, contudo, não chegam a um consenso. Para Eco, o romance apresenta 

argumentos tão persuasivos quanto os encontrados em sites negacionistas, mas com uma 

diferença crucial: o romance expõe a natureza de uma construção fraudulenta – que, sabemos, 

baseou-se escancaradamente no plágio de outros textos – e que, por demonstrar tão claramente 

 
108 “Aggiungo il rito d'Ottobre: arrivano i Nobel, e si comincia a contare quanti sono "dei nostri". E ce ne sono 

sempre. È una specie di autocompiacimento, un meccanismo perverso che finisce per ritorcersi contro. Però. Nel 

libro di Eco i soggetti principali che vengono accusati di aver ordito complotti sono tre: gli ebrei, i massoni e i 

gesuiti. I gesuiti sono le prime vittime di Simonini: ma dalla narrazione risulta che comunque era gente poco 

raccomandabile. La stessa cosa, in misura minore, vale per i massoni: nell'Ottocento partecipavano a giochi di 

potere. E se ci sono elementi di verità quando si parla dei gesuiti e dei massoni si pone il problema, e per gli ebrei, 

come la mettiamo? Solo loro sono vittime innocenti? Ecco dove il gioco messo in scena da Eco si fa pericoloso” 

(Goldkorn, 2010, online). 
109 “Il romanzo è stato scritto per raccontare come sono stati construiti I ‘Protocolli’. E là dove secondo il rabbino 

diventa pericoloso, secondo me dovrebbe essere narrativamente chiaro come ogni stereotipo usato prima contro i 

gesuiti, poi contro Napoleone III, poi contro i massoni, può essere anche utilizzato contro gli ebrei. È sempre la 

stessa montatura, cambia solo l’oggetto” (Goldkorn, 2010, online). 
110 No original, em italiano: “Vede, Eco, il problema è che il suo protagonista, per quanto becero e monstruoso, 

resulta alla fine simpático, ci si può identificare con Simone Simonini” (Goldkorn, 2010, online). 
111 Neste sentido, é importante destacar que Umberto Eco desenvolveu vários trabalhos ao longo de sua vida 

acadêmica a respeito da superinterpretação, com destaque para os livros Os Limites da Interpretação (1990) e 

Interpretação e Superinterpretação (1993).  



81 

 

como ocorreu essa construção, o leitor teria todas as chaves para a compreensão e decodificação 

das armadilhas persuasivas de textos falsos112. 

Os artigos publicados no Osservatore Romano e no portal Moked, bem como a entrevista 

promovida pelo L’Espresso, que iniciou essa seção, tiveram uma repercussão significativa no 

lançamento de O Cemitério de Praga. Jornais que noticiaram o então mais recente romance de 

Eco dedicaram espaço às polêmicas levantadas por essas publicações, evidenciando o impacto 

do debate no cenário literário e midiático da época. É importante contextualizar que, em 2010, 

Eco já era uma figura consagrada no meio literário, sobretudo devido ao sucesso estrondoso de 

seu primeiro romance, O Nome da Rosa (1980), que o projetou como um dos grandes 

romancistas de sua geração. Seu segundo romance, O Pêndulo de Foucault (1988), sustentou 

ainda com fôlego essa posição, mantendo Eco em um patamar de relevância que se estendeu 

por toda sua carreira como romancista. Nesse cenário, O Cemitério de Praga tornou-se, à época 

de seu lançamento, um romance mais aguardado em razão da celebridade de seu autor do que 

pelo enredo em si – fato que ajuda a explicar a ampla cobertura midiática e a intensidade das 

críticas e debates que o cercaram. 

O objetivo desta seção é mapear um momento forte da recepção de O Cemitério de 

Praga à época de seu lançamento e o alcance da controvérsia iniciada no Osservatore Romano. 

Vale lembrar que se trata de um romance publicado em 2010, o que significa que há uma 

quantidade significativa de materiais encontrados online sobre o livro. Ressalta-se, porém, que 

o propósito não foi catalogar exaustivamente tudo o que foi escrito sobre o romance – tarefa 

que resultaria em um volume excessivo de informações, muitas delas irrelevantes para os 

objetivos deste estudo. Em vez disso, a pesquisa foi conduzida de forma exploratória, utilizando 

ferramentas de busca online e ajustando os parâmetros regionais para abranger uma diversidade 

maior de publicações internacionais. Desse processo, foram selecionados 18 artigos113, 

provenientes de jornais de diferentes países, que mencionam explicitamente a controvérsia 

iniciada pelo Osservatore Romano ou resenham o livro à luz do debate em questão, e que 

constituem o todo explorado aqui. O material foi organizado em duas categorias: (1) 

 
112 “Ma se lei, rabino, va a vedere um sito negazionista troverà argomenti extremamente persuasivi. Il mio romanzo 

racconta quello che chiunque può trovare in um sito negazionista, ma ne mette a nudo la natura di costruzione 

fraudolenta. Credo dia ver dato al lettore tute le chiavi per capire” (Goldkorn, 2010, online). 
113 É claro que há muito mais material disponível sobre o lançamento de O Cemitério de Praga do que o 

quantitativo aqui explorado. Porém, é importante ressaltar que o objetivo desta dissertação não é realizar uma 

análise extensa e aprofundada desses textos, que aparecem aqui mais como indicativos da repercussão de um 

debate muito mais amplo do que o próprio livro – a saber, a antiga discussão entre realidade e ficção. Além disso, 

parte considerável do material não corresponde àquilo que se procurava (por exemplo, há uma quantidade grande 

de reportagens que apenas noticiam o lançamento do livro, sem sequer mencionar a controvérsia). Por isso, foram 

selecionados apenas esses artigos entre todos encontrados.  



82 

 

reportagens e entrevistas com Eco que noticiam o lançamento do romance e abordam a 

polêmica, e (2) resenhas que discutem aspectos do livro relacionados ao debate114, que serão 

analisadas na próxima seção. Por fim, embora informações como local, data e veículo de 

publicação sejam relevantes, o foco principal desta análise recai sobre o conteúdo dos textos e 

suas implicações no contexto da recepção crítica de O Cemitério de Praga.  

Comecemos pelas reportagens, que, embora mais numerosas em quantidade, são menos 

volumosas em termos de conteúdo. Como mencionado, ao realizar uma pesquisa livre sobre O 

Cemitério de Praga, foram encontrados muitos artigos, nem todos úteis para os objetivos desta 

pesquisa. Por essa razão, descartamos as reportagens que se limitavam a anunciar o lançamento 

do livro ou que não abordavam a controvérsia em questão. Esse filtro excluiu, por exemplo, as 

reportagens de jornais brasileiros, que, embora tenham sido encontradas durante a pesquisa, 

não contribuíam para a análise da polêmica. Como resultado, a maior parte das reportagens 

selecionadas provém de veículos europeus. Para facilitar a organização do texto, essas 

reportagens foram divididas em dois blocos: (1) notícias sobre a controvérsia e (2) entrevistas 

com Umberto Eco. 

Em 30 de outubro de 2010, em meio à controvérsia iniciada no Osservatore e pouco 

após o lançamento de O Cemitério de Praga, o jornal italiano Il Giornale publicou uma 

reportagem intitulada Historiadores contra Eco: ‘o romance cai no antissemitismo 

involuntário’115 (tradução nossa), assinada por Matteo Sacchi. O texto destacava as acusações 

dirigidas ao romance, em especial a de antissemitismo, descrita como “obviamente 

involuntária” (Sacchi, 2010, online, tradução nossa), mas ainda assim preocupante, dada a 

natureza do enredo e do protagonista, o anti-herói Simone Simonini116. A reportagem detalhava 

as críticas de Lucetta Scaraffia no Osservatore Romano, que alertava para o risco de o leitor ser 

influenciado pelo delírio antissemita de Simonini, bem como os artigos publicados na Pagine 

Ebraiche, em particular o de Anna Foa. Além disso, o Il Giornale mencionava a entrevista entre 

Eco e o rabino Di Segni, sugerindo que o autor talvez esperasse por tais reações e tenha 

aproveitado a oportunidade para esclarecer suas intenções com o romance. 

 
114 Foram encontradas, também, resenhas críticas ao livro, mas que não fazem alusão aos problemas em questão. 

Por essa razão, elas não estão entre os textos analisados. 
115Storici contro Eco: “Il romanzo scade nell’antisemitismo involontario”. Disponível em: 

https://www.ilgiornale.it/news/storici-contro-eco-romanzo-scade-nell-antisemitismo.html#google_vignette. 

Acessado em: 16 out. 2024. 
116 “Prima fra tutte quella di antisemitismo, ovviamente involontario. E forse c’era da aspettarselo, vista la trama” 

(Sacchi, 2010, online). 

https://www.ilgiornale.it/news/storici-contro-eco-romanzo-scade-nell-antisemitismo.html#google_vignette


83 

 

Pouco depois, em 12 de novembro de 2010, a Radio France Internationale (RFI) 

publicou em seu site de língua espanhola um artigo intitulado ¿Eco antisemita?117, assinado por 

Mariano Melamed, que também discutia contra Eco. O texto seguia a mesma cronologia da 

controvérsia já conhecida, destacando as colocações de Scaraffia e do rabino Di 

Segni. Entretanto, o artigo acrescenta a informação de que o estilo narrativo de O Cemitério de 

Praga não é diferente daquele de O Nome da Rosa e O Pêndulo de Foucault – ou seja, “uma 

exposição incisiva de dados coletados da história118” (Melamed, 2010, online, tradução nossa) 

– mas que, ao contrário de seus dois primeiros romances, essa característica de O Cemitério de 

Praga não “caiu bem” com as comunidades judaica e católica. É possível que o autor deste 

artigo, o jornalista Mariano Melamed, tenha registrado essa informação despretensiosamente, 

provavelmente apenas a título de comparação da recepção de três romances de um mesmo autor. 

Contudo, é igualmente possível que haja uma explicação para essa diferença, que diz muito 

mais respeito às discussões acerca do problema da narrativa nas ciências humanas e sociais ao 

longo das últimas décadas do que simplesmente ao gosto e às opiniões de determinados críticos. 

Estas questões serão abordadas no terceiro capítulo desta dissertação.  

As acusações contra Eco também chegaram a Portugal antes mesmo de se ter notícias 

sobre a tradução e o lançamento de O Cemitério de Praga no país. O periódico português 

Público noticiou a controvérsia em reportagem intitulada O tenebroso anti-semita de Umberto 

Eco119, assinado por Mario Lopes, na qual afirmava que “Vaticano e rabino chefe acusam Il 

Cimitero di Praga de propagar o que pretende denunciar” (Lopes, 2010, online). Apesar de 

breve, o texto citava tanto a matéria do Osservatore Romano quanto a entrevista entre Eco e o 

rabino Riccardo Di Segni. A menção a essa reportagem é relevante por evidenciar que a 

polêmica já havia ganhado repercussão internacional antes mesmo da tradução do romance. 

Jornais de cunho religioso também dedicaram espaço à controvérsia. O periódico digital 

católico Religión en Libertad enfatizou o tom irônico adotado por Eco ao responder as críticas 

dizendo que, graças ao Vaticano, seu livro vendeu 600.000 exemplares em apenas um mês120. 

Já o periódico mexicano Enlace Judío121 explica, através de fragmentos de uma entrevista de 

Eco, os procedimentos empregados na escrita de O Cemitério de Praga, como a documentação 

 
117 Disponível em: https://www.rfi.fr/es/europa/20101112-eco-antisemita. Acessado em: 16. Out. 2024. 
118 No original, em italiano: “Un incisivo despliegue de datos recogidos de la historia” (Melamed, 2010, online). 
119 Disponível em: https://www.publico.pt/2010/11/13/jornal/o-tenebroso-antisemita-de-umberto-eco-20609081. 

Acessado em: 15 out. 2024. 
120 Disponível em: https://www.religionenlibertad.com/cultura/12700/umberto-eco-agradece-al-vaticano-que-

haya-conseguido-que-su-ultima.html. Acessado em: 15 out. 2024. 
121 Disponível em: https://www.enlacejudio.com/2010/12/16/umberto-eco-pensar-que-mi-novela-es-antisemita-

es-muy-ingenuo/. Acessado em: 15 out. 2024. 

https://www.rfi.fr/es/europa/20101112-eco-antisemita
https://www.publico.pt/2010/11/13/jornal/o-tenebroso-antisemita-de-umberto-eco-20609081
https://www.religionenlibertad.com/cultura/12700/umberto-eco-agradece-al-vaticano-que-haya-conseguido-que-su-ultima.html
https://www.religionenlibertad.com/cultura/12700/umberto-eco-agradece-al-vaticano-que-haya-conseguido-que-su-ultima.html
https://www.enlacejudio.com/2010/12/16/umberto-eco-pensar-que-mi-novela-es-antisemita-es-muy-ingenuo/
https://www.enlacejudio.com/2010/12/16/umberto-eco-pensar-que-mi-novela-es-antisemita-es-muy-ingenuo/


84 

 

da pré-história dos Protocolos dos Sábios de Sião e os usos intertextuais dos romances folhetins 

do século XIX. O texto cita, também, a controvérsia que aconteceu na Itália poucas semanas 

antes, mas estranhamente menciona apenas o artigo de Lucetta Scaraffia publicada no 

Osservatore Romano e seus argumentos principais. Não há qualquer sinalização do que foi 

publicado no portal Moked. 

Os jornais Le Point (França), Clarín (Argentina) e El Cronista (Argentina) também 

noticiaram a controvérsia de modo mais ou menos semelhante. A reportagem do Le Point, O 

Cemitério de Praga’, um romance escandaloso de Umberto Eco sobre o mal absoluto 122 , 

destaca que o romance de Eco que buscava desmantelar os mecanismos de ódio contra os judeus 

gerou uma controvérsia na imprensa italiana e Eco foi acusado de ser antissemita por “misturar 

verdade e falsidade, fatos e rumores, lendas e histórias míticas em seu livro, deixando o leitor 

como único juiz da realidade dessa suposta trama”123 (Le Point, 2011, online, tradução nossa). 

Já o texto publicado no Clarín, Eco: ‘acabo de criar o personagem mais antipático da 

literatura’ 124, apresenta trechos de uma entrevista concedida por Eco em Madri e reforça um 

dos grandes interesses de Eco: as falsificações. Segundo o texto, foi a obsessão de Eco por 

falsificações que o motivou a escrever um romance sobre os Protocolos dos Sábios de Sião e a 

história do antissemitismo no século XIX125. A reportagem também informa que, apesar de suas 

intenções, o livro recebeu duras críticas do Osservatore Romano, que questionou, através do 

artigo de Lucetta Scaraffia, se o livro realmente denunciava o antissemitismo justamente por se 

colocar no lugar de antissemitas126. Por fim, o El Cronista publicou uma reportagem intitulada 

Eco ri da polêmica sobre ‘O Cemitério de Praga’ e vende cada vez mais127, que trazia mais 

detalhes da controvérsia citando, além do artigo de Lucetta Scaraffia, o texto de Anna Foa. O 

parágrafo final da reportagem destacava um aspecto irônico da polêmica: enquanto a discussão 

 
122 “‘Le Cimetière de Prague’, roman sulfureux d’Umberto Eco sur le mal absolu”. Disponível em: 

https://www.lepoint.fr/culture/le-cimetiere-de-prague-roman-sulfureux-d-umberto-eco-sur-le-mal-absolu-26-03-

2011-1311690_3.php#11. Acessado em: 16 out. 2024. 
123 “Umberto Eco signe avec ‘Le Cimetière de Prague’ un roman sulfureux qui démonte les mécanismes de la haine 

contre les juifs, mais a déclenché une polémique dans l apresse italienne qui l’a accusé d’être antisémite. [...] Mais 

la presse a reproche à Eco de mélanger dans son livre le vrai et le faux, les faits et les rumeurs, les legendes et les 

récits mythiques, laissant le lecteur seul juge de la réalité de ce prétendu complot”. 
124 “Eco: ‘acabo de crear el personaje más antipático de la literatura’. Disponível em: 

https://www.clarin.com/sociedad/Eco-Acabo-personaje-antipatico-literatura_0_H1F9mbtTv7e.html. Acessado 

em 15 out. 2024. 
125 “El Cementerio de Praga está dominada por una obsesión que atormenta a Eco desde hace treinta años. ‘Quise 

dedicar uma novela a la construcción de uno de los documentos más odiosos de toda la historia: Los Protocolos 

de los Sabios de Sión. Me dediqué a reconstruir la historia del antisemitismo del siglo XIX’” (Clarín, 2010, online). 
126 “Apenas este livro se publicó em Italia, em noviembre, el ‘Osservatore Romano’ – el diario del Vaticano – lo 

criticó duramente: se preguntaron si no fomentaba el antisemitismo que decía atacar” (Clarín, 2010, online). 
127 “Eco se ríe de la polémica por ‘El Cementerio de Praga’ y vende cada vez más”. Disponível em: 

https://www.cronista.com/cartelera/Eco-se-rie-de-la-polemica-por-El-Cementerio-de-Praga-y-vende-cada-vez-

mas-20110324-0110.html. Acessado em: 16 out. 2024. 

https://www.lepoint.fr/culture/le-cimetiere-de-prague-roman-sulfureux-d-umberto-eco-sur-le-mal-absolu-26-03-2011-1311690_3.php#11
https://www.lepoint.fr/culture/le-cimetiere-de-prague-roman-sulfureux-d-umberto-eco-sur-le-mal-absolu-26-03-2011-1311690_3.php#11
https://www.clarin.com/sociedad/Eco-Acabo-personaje-antipatico-literatura_0_H1F9mbtTv7e.html
https://www.cronista.com/cartelera/Eco-se-rie-de-la-polemica-por-El-Cementerio-de-Praga-y-vende-cada-vez-mas-20110324-0110.html
https://www.cronista.com/cartelera/Eco-se-rie-de-la-polemica-por-El-Cementerio-de-Praga-y-vende-cada-vez-mas-20110324-0110.html


85 

 

estava em andamento, o romance vendia mais do que o esperado, sugerindo que a controvérsia, 

de certa forma, impulsionou as vendas do livro.  

A polêmica em torno de O Cemitério de Praga repercutiu, em maior ou menor grau, na 

mídia internacional à época do lançamento do romance. Embora as reportagens analisadas 

tenham se limitado a noticiar brevemente alguns dos argumentos contra o livro, sem emitir 

juízos de valor profundos sobre o ocorrido, elas são úteis como indicadores do alcance da 

controvérsia. Como vimos, essas reportagens foram coletadas em jornais de diferentes 

nacionalidades – França, Argentina, Portugal, entre outros – e, embora não sejam numerosas, 

servem como evidências de que a polêmica ultrapassou as fronteiras da Itália e alcançou um 

público internacional.  

Há, também, outras reportagens sobre o assunto que merecem uma menção, ainda que 

breve, nestas páginas. A primeira delas é uma matéria publicada no Le Nouvel Observateur sob 

o título O escândalo Umberto Eco128, publicada em fevereiro de 2016, provavelmente em 

decorrência de seu falecimento – e talvez por isso tenha um tom mais humorístico, como se 

estivesse relembrando um evento complicado do passado, mas que agora pode ser contado em 

um tom cômico. Por exemplo, ao relembrar detalhadamente o debate em torno de O Cemitério 

de Praga e da acusação de “antissemitismo involuntário” que Umberto Eco recebeu, Marcelle 

Padovani, que assina o texto, escreve: “sim, aos 79, o famoso professor, semiólogo, romancista, 

ensaísta e acadêmico universalmente celebrado, teria sido culpado em seu sexto romance, trinta 

anos após ‘O Nome da Rosa’, desse pecado de um novo tipo”129 (2016, online, tradução nossa). 

Já no restante do texto, Padovani detalha todos os artigos escritos contra Eco – e esta foi a única 

reportagem que, de fato, enumerou todos os textos –, oferecendo um panorama completo da 

controvérsia. 

A segunda menção relevante é uma entrevista com Pierre-André Taguieff130, concedida 

ao jornal Le Figaro em março de 2011, sobre sua opinião a respeito de O Cemitério de Praga. 

Na matéria, assinada por Paul-François Paoli e intitulada Eco pode escrever o que quiser?131, 

Taguieff recorda que o interesse de Eco pelos Protocolos dos Sábios de Sião já vem de longa 

data e aparece em seus romances desde O Pêndulo de Foucault – qualificado por ele como “um 

 
128 “L’affaire Umberto Eco”. Disponível em: https://www.nouvelobs.com/romans/20110315.OBS9695/l-affaire-

umberto-eco.html. Acessado em: 16 out. 2024. 
129 No original, em francês: “Oui, à 79 ans, le célebre Professore, sémiologue, romancier, essayiste et érudit 

universellement célébré, se serait rendu coupable dans sons sicième roman, trente ans après ‘Le Nom de la Rose’, 

de ce péché d’um genre nouveau” (Padovani, 2016, online). 
130 Taguieff, como se sabe, é um importante estudioso do antissemitismo. 
131 “Eco peut-il écrire ce qu’il veut?”. Disponível em: https://www.lefigaro.fr/livres/2011/03/17/03005-

20110317ARTFIG00477-eco-peut-il-ecrire-ce-qu-il-veut.php. Acessado em: 10 out. 2025. 

https://www.nouvelobs.com/romans/20110315.OBS9695/l-affaire-umberto-eco.html
https://www.nouvelobs.com/romans/20110315.OBS9695/l-affaire-umberto-eco.html
https://www.lefigaro.fr/livres/2011/03/17/03005-20110317ARTFIG00477-eco-peut-il-ecrire-ce-qu-il-veut.php
https://www.lefigaro.fr/livres/2011/03/17/03005-20110317ARTFIG00477-eco-peut-il-ecrire-ce-qu-il-veut.php


86 

 

sucesso deslumbrante”132 (Paoli, 2011, online, tradução nossa). Porém, com O Cemitério de 

Praga a reação de Taguieff foi a de decepção, provavelmente porque ele é “muito familiarizado 

com os materiais com base nos quais Eco construiu seu último romance”133 (Paoli, 2011, online, 

tradução nossa) e porque o livro lhe soou como um “Dan Brown sofisticado e bem 

documentado, um Dan Brown para quem tem um diploma universitário”134 (Paoli, 2011, online, 

tradução nossa). Quando questionado sobre a polêmica italiana, Taguieff argumenta que o 

grande problema do romance reside na forma como Eco expõe os clichês antissemitas do século 

XIX, situando-os em uma zona de ambiguidade permeada por “verdadeiro e falso, provável e 

certo, fatos e rumores”135 (Paoli, 2011, online, tradução nossa). Ele acrescenta que seria possível  

temer que seu romance funcione, para leitores ingênuos, como um manual de 

iniciação às teorias da conspiração antijudaicas e antimaçônicas e, para os 

seguidores do pensamento conspiratório, como um lembrete. [...] Em vez de 

uma decifração e desmantelamento das falsas acusações e estereótipos 

antijudaicos, é para um reforço de preconceitos que ele corre o risco de ter 

contribuído, pelo menos para uma parte de seus leitores136 (Paoli, 2011, online, 

tradução nossa). 

 

Novamente, nos deparamos com preocupações que tangenciam o problema do “poder” 

da literatura – sua capacidade de influenciar a subjetividade dos leitores, inculcando ou ativando 

percepções e opiniões que transcendem o universo literário e se projetam sobre questões do 

mundo “extra-literário”. No caso de O Cemitério de Praga, essas questões são particularmente 

delicadas, dada a natureza perigosa dos temas abordados. É importante ressaltar que a polêmica 

não se originou no âmbito da crítica jornalística, mas sim, majoritariamente, no meio 

acadêmico: Taguieff, assim como Scaraffia, Foa e Volli – com exceção de Riccardo Di Segni, 

que, além de rabino, é médico –, não são resenhistas ou críticos literários, mas professores 

 
132 No original, em francês: “Ce qui est l ecas des Protocoles des Sages de Sion, l’un des faux les plus célèbres de 

l’histoire occidentale, auquel il consacre Quelques pages dans Le Pendule de Foucault (1988) – plongée dans 

l’univers bariolé de l’ésotérisme qui represente pour moi une éblouissante réussite” (Paoli, 2011, online). 
133 No original, em francês: “Ma déception vient peut-être du fait que je connais trop bien les matériaux sur la base 

desquels Eco a construit son dernier roman” (Paoli, 2011, online). 
134 No original, em francês: “Quant au produit, de mauvais esprits diraient que c’est du Dan Brown sophistiqué et 

bien documenté, du Dan Brown pour bac + 3” (Paoli, 2011, online). 
135 No original, em francês: “L’ennui, c’est qu’il les expose en long et en large avec un grain de complicité ironique, 

installé dans la zone d’ambiguïté où il mélange avec jubilation le vrai et le faux, le vraisemblable et le certain, les 

faits et les rumeurs, les légendes, les récits mythiques” (Paoli, 2011, online). 
136 No original, em francês: “On peut dès lors craindre que son roman fonctionne, pour les lecteurs naïfs, comme 

un manuel d’initiation au conspirationnisme antijuif et antimaçonnique, et, pour les adeptes de la pensée 

conspirationniste, comme un aide-mémoire. […] Plutôt qu’à un décryptage et un démontage des accusations 

mensongères et des stéréotypes antijuifs, c’est à un renforcement des préjudés qu’il risque d’avoir contribué, du 

moins pour une partie de son lectorat” (Paoli, 2011, online). 



87 

 

universitários e pesquisadores137. Isso não implica atribuir a seus argumentos uma autoridade 

inquestionável (afinal, o próprio Umberto Eco era um acadêmico renomado), mas sugere um 

tom de questionamento que pode ser analisado à luz dos debates mais amplos das ciências 

humanas nas últimas décadas, especialmente aqueles relacionados ao papel da narrativa e à 

ética da representação. 

Até este ponto, exploramos as críticas dirigidas a O Cemitério de Praga no momento de 

sua publicação e a repercussão da polêmica que o cercou. Desde questionamentos sobre a 

suposta função pedagógica da literatura até a inquietação gerada pela estranha simpatia que o 

protagonista preconceituoso pode despertar, o cerne do debate parece girar em torno da relação 

entre o ficcional e o “extra-ficcional” – ou, em outras palavras, entre a ficção e a realidade. No 

centro dessa discussão, está a figura do autor, Umberto Eco. Afinal, o romance nunca esteve 

sozinho sob acusação; o responsável legal e detentor dos direitos da obra é, naturalmente, seu 

criador. Eco, por sua vez, precisou responder às críticas e aos críticos. Parte de sua resposta já 

foi analisada no debate com o rabino Riccardo Di Segni, promovido pelo jornal L’Espresso. 

Além desse diálogo, outras duas entrevistas concedidas por Eco em meados de 2011 abordaram 

diretamente a polêmica, oferecendo novas perspectivas sobre suas intenções e defesas.  

Em uma entrevista para o Le Figaro intitulada Umberto Eco ‘na França e na Itália, 

subestimamos o nível de exigência dos leitores’138 e publicada poucos dias antes do lançamento 

de O Cemitério de Praga na França, Eco foi questionado pelo entrevistador, Jean-Christophe 

Buisson, sobre as razões que o levaram a situar o romance no século XIX. Em sua resposta, ele 

explicou que, em geral, não escreve seus romances baseado em um plano, mas em uma imagem. 

No caso de O Cemitério de Praga, duas motivações principais o guiaram: por um lado, o desejo 

de explorar a figura de Jean-Martin Charcot, o que o levou a criar um protagonista que sofresse 

de dupla personalidade; por outro, o interesse de longa data nos Protocolos dos Sábios de Sião 

que, segundo Eco, ilustram “perfeitamente o poder de documentos falsos no processo de 

fabricação da história”139 (Buisson, 2011, online, tradução nossa). Essa dualidade de temas – a 

psicopatologia e a falsificação histórica – acabou por moldar a estrutura do enredo do romance. 

 
137 Taguieff é diretor de pesquisa no Centre National de la Recherche Scientifique (CNRS); Scaraffia foi professora 

de História na Universidade de Roma “La Sapienza”; Foa foi professora de História na Universidade de Roma “La 

Sapienza”; Volli é professor de Semiótica na Universidade de Turim. 
138 “Umberto Eco ‘Em France et em Italie, on sous-estime le niveau d’exigence des lecteurs’”. Disponível em: 

https://www.lefigaro.fr/lefigaromagazine/2011/03/12/01006-20110312ARTFIG00612-umberto-eco-en-france-et-

en-italie-on-sous-estime-le-niveau-d-exigence-des-lecteurs.php. Acessado em: 7 dez. 2024. 
139 “Je n’écris pas mes romans à partir d’un plan mais toujours à partir d’une image. [...] Dans le cas presént, je 

voulais à tout prix aller chez Charcot à Paris. J’ai donc imagine un heros vivant à la fin du XIXe siècle et souffrant 

d’un dédoublement de personnalité. En outre, je souhaitais évoquer Les Protocoles des Sages de Sion, auxquels je 

m’intéresse depuis longtemps et qui illustrent parfaitement la force des faux documents dans le processus de 

fabrication de l’Histoire” (Buisson, 2011, online). 

https://www.lefigaro.fr/lefigaromagazine/2011/03/12/01006-20110312ARTFIG00612-umberto-eco-en-france-et-en-italie-on-sous-estime-le-niveau-d-exigence-des-lecteurs.php
https://www.lefigaro.fr/lefigaromagazine/2011/03/12/01006-20110312ARTFIG00612-umberto-eco-en-france-et-en-italie-on-sous-estime-le-niveau-d-exigence-des-lecteurs.php


88 

 

O mais interessante, porém, são as perguntas que remetem à polêmica iniciada no 

Osservatore. Para introduzir o assunto, o entrevistador, Jean-Christophe Buisson, pergunta a 

Eco se ele teve “algum escrúpulo em fazer de uma pessoa tão detestável o herói de um 

romance”140 (2011, online, tradução nossa), provavelmente em razão das resenhas que 

criticaram a caricatura do mal desenhada em Simonini. A resposta de Eco vale a transcrição: 

Alguém me disse que este livro carece de um julgamento moral afirmando que 

os pensamentos e ações de Simonini são maus. Mas eu não sou um padre que 

interviria a cada dez páginas para dizer que Nosso Senhor Jesus Cristo 

condena as palavras ou ações que acabaram de ser descritas! Simonini é um 

miserável que faz falsificações e mata pessoas: isso não é em si um julgamento 

moral? Quanto àqueles que acabariam achando Simonini quase simpático, 

respondo que Rocambole, Arsène Lupin, Fantômas e até mesmo Raskolnikov 

despertaram uma certa simpatia. No entanto, não acredito que depois de ler 

Crime e Castigo o leitor de repente queira matar uma velha senhora!141 

(Buisson, 2011, online, tradução nossa). 

Buisson, então, pergunta a Eco o que ele tem a dizer aos críticos de seu livro, referindo-

se às resenhas do Osservatore Romano e Pagine Ebraiche. Eco divide seu argumento em três 

partes: primeiro, ressalta que recebeu apenas três críticas negativas na imprensa italiana em 

comparação a 300 artigos positivos; segundo, que quando finalizou o livro, o entregou a quatro 

amigos judeus para que o lessem e dessem suas impressões; enfim, Eco diz que “estava apenas 

repetindo documentos que já existiam e estão disponíveis em livrarias ou na internet” e que não 

estava “espalhando novas ideias ou argumentos inovadores e os antissemitas certamente não 

precisam me ler para ter suas ideias!”142 (Buisson, 2011, online, tradução nossa). 

Pegando como gancho do argumento de Eco, Buisson afirma que “o que continua difícil 

é negar o peso da literatura no nascimento de certas ideias”143 (2011, online, tradução nossa), 

 
140 No original, em francês: “Vous-même, avez-vous eu des scrupules à faire d’un être aussi détestable le héros 

d’um roman?” (Buisson, 2011, online). 
141 No original, em francês: “Quelqu’um m’a dit qu’il manquait dans ce livre un jugement moral exposant que les 

pensées et les actes de Simonini sont malfaisants. Mais je ne suis pas un prêtre qui interviendrait toutes les dix 

pages pour dire que Notre Seigneur Jésus-Christ condamne le propos ou le geste qui vient d’être décrit! Simonini 

est un misérable qui fabrique des faux et fait tuer des gens: n’est-ce pas là em soi un jugement moral? Quant à 

ceux qui trouveraient Simonini finalement presque Sympathique, je leur réponds que Rocambole, Arsène Lupin, 

Fantômas et même Raskolnikov suscitèrent une certaine sympathie. Pour autant, je ne crois pas qu’en ayant lu 

Crime et Châtiment, le lecteur ait des soudaines envies de trucider une vieille dame!” (Buisson, 2011, online). 
142 No original, em francês: “D’abord, rétablissons les choses à leur juste mesure: j’ai eu droit dans la presse 

italienne à trois critiques negatives pour 300 articles positifs! Quand j’ai écrit ce livre, je savais que je touchais um 

sujet sensible et brûlant. C’est pourquoi, une fois termine, j’ai demande à quatre amis juifs de le lire: ils m’ont 

chacun donné leur imprimatur. L’un m’a d’ailleurs assuré qu’il fâcherait plus les jésuites que les Juifs! Un autre 

m’a suggéré d’organiser une conversation avec le rabbin de Rome pour dissiper tout malentendu. La réserve de 

celui-ci fut la suivante: si vos intentions paraissent très claires, il est néanmoins possible que des lecteurs prennent 

au sérieux les delires antisémites de certains personnages. Je lui ai répondu que je ne faisais que reprendre des 

documents qui existaient déjà et qui sont disponibles en librairie ou sur internet. Je ne diffuse pas des idées 

nouvelles ou des arguments novateurs et les antisémites n’on certes pas besoin de me lire pour avoir leurs idées!” 

(Buisson, 2011, online). 
143 No original, em francês: “Ce qui demeure difficile à nier, c’est le poids de la littérature dans la naissance de 

certaines opinions: l’idée de l’existence d’un complot jésuite est né avec Le Juif Errant, d’Eugène Sue, celui d’un 



89 

 

como, por exemplo, a ideia da existência de uma conspiração jesuíta, que nasceu com O Judeu 

Errante, de Eugène Sue; ou a de uma conspiração maçônica, por causa de Joseph Balsamo, de 

Alexandre Dumas; ou, ainda, a própria conspiração judaica com o romance de Goedsche, 

Biarritz, fonte direta para os Protocolos dos Sábios de Sião. Se interpretado literalmente, o que 

Buisson deixa aparente em sua fala é que livros – ou melhor, certas ideias contidas em certos 

livros – são capazes de transformar e construir nosso mundo tal como ele é. Por um lado, certas 

ideias em certos livros de fato podem ser convincentes a ponto de emergirem para o que 

chamamos de realidade, mas, por outro, não se trata de uma via de mão única e a própria 

“realidade” é a força motriz de toda e qualquer experiência estética. Embora a afirmação de 

Buisson dê mais importância aos possíveis efeitos da literatura em nossos modos de construir 

o mundo e interagir com ele, a resposta de Eco é pragmática: ele não começou com, tampouco 

inventou, o antissemitismo na literatura144. Uma resposta defensiva, mas sobretudo esquiva ao 

problema levantado por Buisson. 

Já o jornal La Presse, na ocasião do lançamento de O Cemitério de Praga no Canadá, 

realizou uma entrevista com Umberto Eco145, na qual o entrevistador, Louis-Bernard Robitaille, 

comentou alguns aspectos da polêmica que envolveu seu novo romance na Itália. Ao introduzir 

o assunto, Eco ressaltou seu longevo interesse na questão do falso, especificamente em  

como uma realidade inventada por palavras poderia se tornar crível e 

desempenhar um papel importante na história. [...] Os Protocolos sendo o 

grande clássico sobre o assunto, sempre me fascinaram, e eu o havia 

mencionado em O Pêndulo de Foucault. Desta vez, decidi torná-lo o assunto 

central do livro. Passei cinco anos da minha vida nisso, e às vezes era 

doloroso: a trama era complicada e a literatura antissemita do século XIX que 

eu estava desenterrando era um tanto repugnante”146 (Robitaille, 2011, online, 

tradução nossa). 

 

 
complot franc-maçon avec Joseph Balsamo, d’Alexandre Dumas. Et celui d’un complot juif mondial avec le roman 

de Retcliffe, alias Goedsche, Biarritz, qui inspira justement la rédaction des Protocoles des Sages de Sion par les 

services secrets du tsar...” (Buisson, 2011, online). 
144 “On peut même faire remonter l’antisémitisme dans la littérature à Chaucer et Shakespeare avec Le Marchand 

de Venise! Il n’est pas l’apanage des catholiques français ou italiens de la fin du XIXe siècle. Le terme de ‘solution 

finale’ pour ‘régler’ la situation des Juifs a été, je crois, employé pour la première fois par Luther! Et les textes de 

Toussenel et de Marx témoiignent de la virulence d’un antisémitisme de gauche très structuré: le juif étant assimile 

au capitalisme, aux forces de l’argent, il est un ennemi du peuple. Cette rhétorique a perdure jusqu’à nos jours 

même si, dans les années d’après-guerre, la gauche et les communistes ayant largement participé à la lutte 

antifasciste, on l’a moins souligné. Aujourd’hui, la frontière est parfois ténue entre l’antisionisme d’une certaine 

extrême gauche et l’antisémitisme...” (Buisson, 2011, online). 
145 “Umberto Eco: départager le vrai du faux”. Disponível em: https://www.lapresse.ca/arts/livres/201104/22/01-

4392635-umberto-eco-departager-le-vrai-du-faux.php#. Acessado em: 6 dez. 2024. 
146 No original, em francês: “‘La question du faux m’a toujours intéressé, dit l’auteur. C’est-à-dire comment une 

réalité inventée par les mots a pu devenir crédible et jouer un rôle majeur dans l’Histoire. […] Le Protocole étant 

le grand Classique en la matière, il m’a toujours fascine, et je l’avais évoqué dans Le Pendule de Foucault. Cette 

fois, j’ai décidé d’en faire le sujet central du livre. J’y ai passé cinq années de m avie, et ce fut parfois pénible: 

l’intrigue était compliquée et la littérature antisémite du XIXe que je remuais était quelque peu repugnante” 

(Robitaille, 2011, online). 

https://www.lapresse.ca/arts/livres/201104/22/01-4392635-umberto-eco-departager-le-vrai-du-faux.php
https://www.lapresse.ca/arts/livres/201104/22/01-4392635-umberto-eco-departager-le-vrai-du-faux.php


90 

 

A entrevista salienta que talvez tenha sido justamente o uso desenfreado dessa literatura 

antissemita que rendeu a Eco as acusações de “antissemitismo não intencional”: ao repetir todos 

os clichês sobre os judeus, Eco não estaria conferindo a eles alguma plausibilidade? Eco 

responde com uma outra pergunta: deve se atribuir a um autor as atitudes racistas ou criminosas 

de seus personagens?147 (Robitaille, 2011, online). O que Eco questiona, portanto, é a 

responsabilidade do autor perante a ficção. É possível que essa tenha sido a primeira vez que 

acusações do tipo acontecem com Eco – que, aliás, a esta altura já possuía uma carreira e um 

ethos muito bem consolidados, tanto que o entrevistador nos lembra que, na Itália, ninguém 

suspeitou que Eco fosse antissemita (como observamos pela acusação de antissemitismo não-

intencional). De todo modo, o texto que acompanha a entrevista deixa muito claro o incômodo 

de Eco com essa situação e com a sua necessidade de se justificar toda vez que o assunto que 

vem à tona:  

Para algumas pessoas, tudo acontece como se meu romance sobre falsificação 

fosse, em si, uma falsificação. No entanto, há uma diferença fundamental: a 

falsificação é uma mentira, enquanto um romance é uma invenção que não 

visa enganar ninguém. Quando meu neto brinca de cowboy comigo e finge ser 

Buffalo Bill, sei que ele não é, mas ajo como se acreditasse nele. As pessoas 

choram quando Emma Bovary morre, mas sabem que ela é uma personagem 

inventada. Meu livro é um romance148 (Robitaille, 2011, online, tradução 

nossa). 

 

Assim, ao sublinhar a diferença entre mentira e ficção, Eco encerra a entrevista. Uma 

explicação bastante simples para um problema que é complexo. Afinal, se essa diferença fosse 

tão evidente, o que justificaria os apontamentos não apenas de Lucetta Scaraffia, mas também 

de Ana Foa, Ugo Volli e Riccardo Di Segni? O que explicaria as preocupações de ordem moral, 

política e até jurídica que envolvem romances e suas interpretações? Ou mesmo o impulso de 

buscar as intenções dos autores ao escreverem suas obras, muitas vezes recorrendo às suas 

biografias e contextos pessoais? É possível compreender que Eco busca deixar claro que o 

enredo de O Cemitério de Praga e as ações de seu protagonista não refletem sua opinião 

pessoal, nem pretendem afirmar uma “verdade” sobre o mundo. No entanto, persiste uma “zona 

cinzenta” entre falsificação e verdade, ficção e história, um espaço ambíguo que desafia 

 
147 “D’abord, doit-on imputer à un auteur les propos racistes ou les crimes de ses personnages?” (Robitaille, 2011, 

online). 
148 No original, em francês: “Tout se passe pour certains comme si mon roman sur le faux était lui-même un faux. 

Or, il y a une difference fondamentale: le faux est un mensonge, tandis que le roman est une invention qui ne vise 

à tromper personne. Quand mon petit-fils joue au cow-boy avec moi et se pretend Buffalo Bill, je sais qu’il ne l’est 

pas, mais je fais comme si je le croyais. Des gens pleurant à la mort d’Emma Bovary, mais ils savent que c’est un 

personnage inventé. Mon livre est un roman” (Robitaille, 2011, online). 



91 

 

distinções precisas. É justamente essa ambiguidade que as resenhas críticas, que analisaremos 

a seguir, evidenciam de forma contundente.  

 

O efeito da controvérsia: as resenhas de O Cemitério de Praga 

 

Como vimos na seção anterior, Eco, em suas entrevistas, defendeu a distinção entre 

mentira e ficção, argumentando que seu romance não pretendia afirmar verdades, mas sim 

explorar mecanismos narrativos e históricos. No entanto, as críticas de Scaraffia, Foa, Volli e 

Di Segni evidenciaram preocupações éticas e interpretativas que vão além dessa distinção, 

destacando a ambiguidade do romance e seu potencial para gerar mal-entendidos ou reforçar 

estereótipos. É nesse contexto que passamos a analisar três resenhas críticas que dialogam 

diretamente com os problemas aqui discutidos. 

A primeira delas, assinada por Paolo Cappelli e publicada no Italia Magazine Online, 

traz em seu título uma pergunta provocativa: O Cemitério de Praga, a banalidade do mal e das 

críticas?149 (tradução nossa). Após uma breve apresentação do enredo do romance, do 

protagonista Simone Simonini e dos Protocolos dos Sábios de Sião, Cappelli não apenas 

menciona o texto de Lucetta Scaraffia, mas o ironiza de forma contundente. Ele sugere que a 

reação negativa de Scaraffia ao romance e ao protagonista pode estar ligada a aspectos pessoais, 

como ter um pai maçom, uma educação rígida imposta pela mãe ou sua proximidade com o 

mundo católico, especialmente seus estudos das vidas de santos e freiras150 (Capelli, 2010, 

online). Todos esses traços, como se infere pelo artigo de Cappelli, levam Scaraffia a repudiar 

a personalidade negativa apresentada por Eco em seu protagonista e a temer que um leitor possa 

se identificar com tais ideias e, eventualmente, compartilhá-las.  

De certa forma, Cappelli não desconsidera o ponto levantado por Scaraffia: ele 

reconhece que pode ser possível, sim, que alguns leitores – especialmente aqueles incapazes de 

separar ficção e realidade histórica – acreditem que há algo de verdadeiro na conspiração 

judaica retratada no romance, já que todos os personagens parecem convencidos disso151 

 
149 No original: Il Cimitero di Praga, la banalità del male e delle critiche?. Disponível em: 

https://www.italiamagazineonline.it/archives/4444/cimitero-praga-banalita-male. Acessado em: 19 out. 2024. 
150 “Forse per la l’esperienza di aver avuto un padre massone, forse per la rigida educazione ricevuta dalla madre 

proprio a cavallo del ’68, período in cui si andavano abbandonando molti dei formalismi sociali del dopoguerra, o 

forse per la sua vicinanza al mondo e all’ideologia cattolica, riscoperta studiando la donna attraverso l avita delle 

sante e delle suore ‘perché i testi delle sante cominciarono a parlarmi al di là delle mie intenzioni’, la Scaraffia non 

vede di buon occhio la figura dell’antieroe Simonini, la sua bramosia di prevalere, il suo odio quasi biologicamente 

intenso verso gli ebrei” (Capelli, 2010, online). 
151 “È persino possible che qualcuno, in particolare coloro che non riescono a separar ela fantasia romanzesca dalla 

realità storica, che Eco ben rappresenta con la sua maestria, possa pensare chi in fondo, forse, qualcosa di vero c’è 

se tutti, ma proprio tutti i personaggi appaiono certi del disegno sionista” (Capelli, 2010, online). 

https://www.italiamagazineonline.it/archives/4444/cimitero-praga-banalita-male


92 

 

(Capelli, 2010, online). Essa preocupação persiste mesmo diante da defesa de Eco, que insiste 

em afirmar que não inventou nada de novo. Além disso, Cappelli ressalta que a estrutura 

escolhida por Eco para O Cemitério de Praga foi inspirada no romance seriado do século XIX, 

marcado pelo contraste entre protagonista e antagonista, herói e anti-herói, bem e mal. No 

entanto, no romance de Eco, não há uma contraposição clara ao mal, como apontaram vários 

críticos. Cappelli, porém, não vê isso como um problema, mas sim como uma escolha narrativa 

que pode revelar a intenção do autor. Ele sugere que Eco busca explorar a natureza do mal de 

forma mais profunda: 

O ódio é apenas uma parte do homem. O mal está dentro de nós e alguém, 

historicamente, o trouxe para fora, o cultivou com carinho, fez ele crescer. 

Depois, escolheu-o como aliado, campeão, guardião e veículo das ideologias. 

Mas Simone Simonini, afinal, não é diferente de Herodes, Nero, Hitler ou 

Stalin: a matriz original de seu ódio não é diferente. Ao contrário do que 

afirma Lucetta Scaraffia, pouco importa que ele o direcione contra os judeus, 

já que o livro, que certamente continuará no topo das listas de mais vendidos 

por várias semanas, fala do mal que conquista e abraça o homem com seus mil 

tentáculos152 (Capelli, 2010, online, tradução nossa). 

 

Embora Cappelli critique Eco em alguns aspectos, sua interpretação final sobre o que O 

Cemitério de Praga realmente representa acaba sendo bastante próxima daquilo que o próprio 

autor defendeu em sua entrevista com Riccardo Di Segni: a ideia de que o ódio é construído 

socialmente e pode ser direcionado a qualquer grupo, dependendo do contexto político. Sob 

essa perspectiva, as acusações de antissemitismo não intencional perdem parte de seu sentido, 

já que, no fundo, o livro não seria sobre isso. A resenha de Paolo Cappelli, embora breve e 

menos densa em comparação a outras, traz elementos particularmente interessantes, como a 

tentativa de encontrar um meio-termo entre a problemática apontada por Scaraffia – o risco de 

o romance reforçar estereótipos antissemitas – e a conclusão de que o enredo evidencia, acima 

de tudo, a construção de um inimigo, e não apenas a representação do mal em sua forma pura 

e simples. 

Outro texto relevante intitula-se A invenção do inimigo: práticas discursivas 

antissemitas em O Cemitério de Praga, de Umberto Eco153 (tradução nossa), assinado por 

 
152 No original, em italiano: “Come a dire, l’odio non è che una parte dell’uomo. Il male è comunque dentro di noi 

e qualcuno, storicamente, l’ha tirato fuori, l’ha amorevolmente coltivato, fatto crescere. L’ha poi scelto come 

alleato, paladino, custode e veicolo di ideologie. Ma Simonino Simonini, in fondo, non è diverso da Erode, Nerone, 

Hitler, o Stalin: la matrice primigenia del suo odio non è diversa. A differenza di quanto afferma Lucetta Scaraffia, 

poco conta che lo rivolga contro gli ebrei, giacché il libro, che resterà certamente ancora per diverse settimane 

vetta alle classifiche di vendita, parla del male che conquista e abbraccia l’uomo com i suoi mille tentacoli” 

(Capelli, 2010, online). 
153 “L’invenzione del nemico. Le pratiche discorsive antisemite nel Cimitero di Praga di Umberto Eco”. Disponível 

em: https://www.nazioneindiana.com/2019/03/16/linvenzione-del-nemico-le-pratiche-discorsive-antisemite-nel-

cimitero-di-praga-di-umberto-eco/#_edn1. Acessado em: 15 out. 2024. 

https://www.nazioneindiana.com/2019/03/16/linvenzione-del-nemico-le-pratiche-discorsive-antisemite-nel-cimitero-di-praga-di-umberto-eco/#_edn1
https://www.nazioneindiana.com/2019/03/16/linvenzione-del-nemico-le-pratiche-discorsive-antisemite-nel-cimitero-di-praga-di-umberto-eco/#_edn1


93 

 

Giovanni Palmieri e publicado no blog Nazione Indiana, um projeto da Associazione Culturale 

Mauta. Logo na introdução, Palmieri se posiciona diante da polêmica: para ele, o enredo de O 

Cemitério de Praga não deixa margem para dúvidas ou suspeitas sobre o pensamento de Eco. 

A condenação do antissemitismo é clara e representada de forma literariamente eficaz, e aqueles 

que acusaram o autor de ambiguidade na construção de Simonini ou de cumplicidade 

involuntária com o pensamento antissemita teriam confundido, segundo Palmieri, o sujeito da 

enunciação com o sujeito da declaração154 (Palmieri, 2019, online). Diante disso, ele opta por 

analisar o romance com base na intentio operis, ou seja, no “conjunto coerente de significados 

textuais que podem ser independentes da vontade ou do conhecimento do autor”, sem, no 

entanto, subestimar a intentio auctoris155 (Palmieri, 2019, online).  

Após traçar uma retrospectiva das práticas antissemitas na Europa pós-Revolução 

Francesa, Palmieri comenta a resenha de Anna Foa sobre O Cemitério de Praga, recordando 

que ela criticou o romance de Eco “por ter feito da construção do falso uma única verdade com 

o risco de uma heterogênese de fins segundo os quais, em vez de desmantelar uma falsidade, 

ela foi reconstruída”156 (Palmieri, 2019, online, tradução nossa). Em outras palavras, o objetivo 

inicial de Eco – supostamente questionar ou desconstruir uma falsidade – teria resultado em 

algo inesperado e contrário ao pretendido: a falsidade dos Protocolos dos Sábios de Sião teria 

sido reforçada e até tornada convincente, em vez de desmontada. Palmieri, no entanto, discorda 

de Foa. Em sua visão, o texto de O Cemitério de Praga não se propõe a contrastar verdade e 

falsidade, mas, sim, a mostrar as “condições de possibilidade social e cultural segundo as quais 

essa falsa ‘verdade’ foi historicamente produzida. [...] Nas descrições antissemitas presentes em 

seu romance, Eco nos mostra como o antigo inimigo foi construído, ou melhor, reinventado de 

forma moderna”157 (Palmieri, 2019, online, tradução nossa). Essa reconstrução minuciosa leva 

Palmieri a sugerir que o que realmente incomodou alguns leitores foi o fato de Eco ter trazido 

 
154 “Nel Cimitero di Praga di Eco, però, l’esemplarità della storia narrata toglie spazio a qualsiasi dubbio o sospetto 

di ambiguità circa il pensiero dell’autore. La condanna dell’antisemitismo, massicciamente messo in scena e 

letterariamente rappresentato, è fortíssima e chi há accusato Eco di ambiguità nella costruzione dell’eroe negativo 

e di involontaria complicità con il pensiero antisemita ha semplicemente confuso il soggetto dell’enunciazione con 

il soggetto dell’enunciato” (Palmieri, 2019, online). 
155 “Senza sottovalutare l’intention auctoris, […] trovo più efficace un’analisi letteraria basata sull’intention operis 

e cioè sull’insieme coerente delle significazioni testuali che possono prescindere dalla volontà o dal sapere 

dell’autore” (Palmieri, 2019, online). 
156 No original, em italiano: “Al romanzo di Eco, Anna Foa ha rimproverato di avere fatto della costruzione del 

falso un’única verità con il rischio di un’eterogenesi dei fini in base alla quale invece di smontare un falso lo si 

ricostruiva” (Palmieri, 2019, online). 
157 No original, em italiano: “A me sembra invece che nel Cimitero di Praga ciò che abbia inteso fare l’autore, o 

in ogni caso ciò che fa il testo, non sia stato contrappore la verità al falso, ma mostrare le condizioni di possibilità 

sociali e culturali in base alle quali quella falsa ‘veritá’ è stata storicamente prodotta. Il che è ben diverso. Nelle 

descrizioni antisemite presenti nel suo romanzo, Eco ci mostra infatti come à stato costruito, o meglio, 

modernamente reinventato l’antico nemico” (Palmieri, 2019, online). 



94 

 

à tona um imenso “arquivo” antissemita, apagado da nossa memória coletiva, que preparou e 

justificou o Holocausto – arquivo este “romancisticamente” selecionado e reconstruído por 

Eco158 (Palmieri, 2019, online). 

Por isso, Palmieri defende que as práticas discursivas antissemitas devem ser analisadas 

a partir da identificação das regras sociais de exclusão e inclusão que esses discursos utilizam 

para produzir suas próprias verdades159 (Palmieri, 2019, online). Nos parágrafos seguintes, 

então, ele elenca algumas dessas regras e demonstra como Eco as incorpora no enredo de O 

Cemitério de Praga. Embora o objetivo aqui não seja detalhar minuciosamente cada uma delas, 

vale mencioná-las brevemente. A primeira regra é a produção de verdades por meio da repetição 

de afirmações que não dependem necessariamente da realidade. Palmieri explica: 

Em termos linguísticos, poder-se-ia falar de uma performatividade singular do 

ato linguístico antijudaico que se torna verdadeiro não pelo que diz, mas, 

independentemente do que diz, pelo simples fato de ser dito. [...] A afirmação 

antissemita é, portanto, acreditada porque já foi escrita e repetida bilhões de 

vezes com nuances mínimas e, portanto, tornou-se parte de uma herança 

coletiva, aceita antes mesmo de ser lida ou ouvida160 (2019, online, tradução 

nossa).  

 

No romance, essa característica aparece em um diálogo entre o padre Bergamaschi e 

Simonini, quando este observa que o que Edouard Drumont escreveu em La France Juive repete 

as ideias de Rouger Gougenot des Mousseaux, um escritor antissemita (Palmieri, 2019, online). 

A segunda regra é a ausência de dados verificáveis, combinada com a impossibilidade de 

conferir qualquer informação, incluindo a teia de referências e citações que remetem a 

“universos discursivos conhecidos, tomados como certos e confirmados por sua própria 

replicação eterna161” (Palmieri, 2019, online, tradução nossa). Por fim, há a incerteza sobre a 

identidade do objeto do ódio – no caso, a incerteza sobre quem são os judeus. Isso é 

 
158 “Ciò che invece mi sembra abbia seriamente disturbato alcuni lettori del romanzo di Eco, sia ebrei che cattolici, 

sia stato il dover prendere atto di qualcosa che è stato un po’ da tutti frettolosamente rimosso: l’esistenza di un 

imenso ‘archivio’ antisemita che in tempi moderni há preparato e ‘giustificato’ la Shoah. Immenso archivio che 

Eco ha romanzescamente selezionato e ricostruito” (Palmieri, 2019, online). 
159 “Per quest’ordine di ragioni, invece di analizzare le pratiche discorsive antisemite come si fa di solito recorrendo 

ad un criterio esterno di verità, mi sembra più opportuno, foucaultianamente, verificare attraverso quali regole 

sociali di esclusione e inclusione il discorso antisemita abbia prodotto la propria verità” (Palmieri, 2019, online). 
160 No original, em italian: “Si trata di una verità prodotta solo dall’enunciato e non dependente dalla realtà. In 

termini linguistici si potrebbe parlare di una singolare performatività dell’atto linguistico antiebraico che si fa vero 

non per quanto dice ma, independentemente da quanto dice, per il solo fatto che si dice. [...] L’enunciato antisemita 

viene dunque creduto perché è già stato scritto e ripetuto miliardi di volte con minime sfumature e si è costituito 

perciò come parte di un patrimonio collettivo, accettato prima ancora di essere letto o ascoltato” (Palmieri, 2019, 

online). 
161 No original, em italiano: “Un’altra regola di esclusione che appartiene alla pratica discorsiva antisemita è la 

mancanza di dadi verificabili e in genere una costante impossibilità di verificare alcunché, compres ele paternità 

dei riferimenti e delle citazioni. Ci si muove sempre in universi discorsivi noti, dati per assodati e confermati dalla 

loro stessa eterna replicazione” (Palmieri, 2019, online). 



95 

 

exemplificado no romance pelas falas de Toussenel, um personagem não ficcional que “revela 

a dificuldade do antissemita e de seu discurso em reconhecer seu inimigo, isto é, em atribuir-

lhe uma identidade única”162 (Palmieri, 2019, online, tradução nossa). 

Na última parte de sua resenha, Palmieri dedica-se a analisar as referências paraliterárias 

utilizadas por Eco, em particular aquelas típicas da literatura folhetinesca do século XIX – que, 

segundo ele, desempenharam um papel crucial na disseminação do discurso antissemita163 e 

serviram como fontes diretas para os Protocolos dos Sábios de Sião. Palmieri sobrepõe a 

história já conhecida do plágio envolvido na criação dos Protocolos – o plágio que Maurice 

Joly fez de Eugène Sue e o que Hermann Goedsche fez de Alexandre Dumas – à maneira como 

Eco incorpora esses elementos em seu romance. Ele demonstra que, em O Cemitério de Praga, 

Eco propõe uma hipótese para conectar o ambiente francês, onde surgiram os textos que 

inspiraram os Protocolos, ao ambiente russo, onde eles foram finalmente publicados. Esse elo 

é estabelecido por meio do personagem histórico Matvei Golovinski, que, no romance, recebe 

de Simonini os Protocolos e identifica no texto as características típicas de um romance 

seriado164. 

Palmieri, então, conclui sua análise de O Cemitério de Praga afirmando que Eco, 

“embora não o nomeando explicitamente, nos alertou indiretamente a não desviar o olhar da 

Shoah, a não distanciá-la como um evento monstruoso e único e, sobretudo, a não escondê-la 

atrás de véus holocaustais e sacrificiais165” (2019, online, tradução nossa). Em outras palavras, 

Eco nos convida a não transformar o Holocausto em algo simbólico ou místico, como um evento 

isolado e inexplicável, cujas causas residem em um terreno obscuro. Pelo contrário, é preciso 

entendê-lo como um evento histórico concreto, enraizado em fatores sociais, culturais e 

históricos de longa data. Nesse sentido, a análise de Palmieri se alinha estreitamente com a 

intenção declarada por Eco: O Cemitério de Praga é, antes de tudo, uma exploração de como 

um inimigo é construído. 

 
162 No original, em italiano: “L’imbecillità di Toussenel ci deve interessare perché rivela la difficoltà dell’antisemita 

e del suo discorso nel riconoscere il proprio nemico e cioè nell’assegnargli un’identità unívoca” (Palmieri, 2019, 

online). 
163 “Ricorrere ad una struttura narrativa di tipo affabulatorio típica della letteratura Popolare o paraletteraria, come 

quella del feuilleton, è una delle più importanti regole inclusive del discorso antisemita” (Palmieri, 2019, online). 
164 “Ma torniamo al romanzo: pressato dal ricatto, Simonini si mette all’opera e dopo pochi giorni riceve la visita 

di Golovinskij. Riassunto il suo lavoro, il cui titolo ipotizzato da Golovinskij doveva essere I protocolli della 

riunione dei rabbini nel cimitero di Praga, Simonini conclude con alcune orgogliose citazioni dal suo testo. Al che 

Golovinskij, soddisfatto, esclama: ‘- Non male per um romanzo d’appendice’. Il che conferma quanto ho detto 

sull’origine paraletteraria del discorso antisemita” (Palmieri, 2019, online). 
165 No original, em italiano: “Eco, por non nominandola, ci abbia ammonito indirettamente a non distogliere lo 

sguardo della Shoah, a non distanziarla nell’evento mostruoso e unico e soprattutto a non occultarla dietro a veli 

olocaustici e sacrificali” (Palmieri, 2019, online). 



96 

 

A última resenha, por sua vez, diverge tanto em conteúdo quanto em opinião das outras 

duas analisadas até aqui. Intitulada Os Sábios de Sião de Eco (tradução nossa) e publicada no 

Jewish Review of Books166 em 2012, inicia-se com uma descrição do conteúdo dos Protocolos 

dos Sábios de Sião: “publicado pela primeira vez na íntegra em 1905, os Protocolos dos Sábios 

de Sião pretendem ser uma transcrição de uma reunião secreta de rabinos conspirando para 

controlar o mundo”167 (Morson, 2012, online, tradução nossa). O autor da resenha, o professor 

Gary Saul Morson, da Northwestern University, lembra que o documento foi rapidamente 

traduzido para o inglês, francês, alemão, espanhol e árabe e que “seu relato de uma conspiração 

mundial judaica moldou a propaganda antissemita desde então”168 (Morson, 2012, online, 

tradução nossa), mesmo tendo sido comprovado como uma fraude. Aos poucos, Morson transita 

da história verídica dos Protocolos para O Cemitério de Praga, citando o livro de Norman Cohn 

e a carta do capitão Simonini enviada ao abade Barruel – o avô de Simonini no romance de 

Eco. Ao se voltar especificamente para O Cemitério de Praga, Morson destaca o jogo narrativo 

entre ficção e verdade presente no enredo:  

Eco brinca com a ideia de uma ficção fictícia plagiada de uma falsificação 

baseada em uma ficção secretamente em dívida com outros documentos 

factuais ou fictícios. A cabeça do leitor gira com toda a peça pós-moderna 

representando algo que em parte realmente aconteceu169 (MORSON, 2012, 

online, tradução nossa). 

 

Este aspecto é reforçado, segundo Morson, pela presença de dezenas de personagens 

secundários baseados em pessoas reais, além do rigoroso roteiro histórico delineado pelo livro 

de Cohn e seguido à risca por Eco no romance. Entretanto, para Morson, a brincadeira 

metaficcional e autorreferencial proposta por Eco acaba caindo em uma zona de contradição, 

já que Eco parece “insistir que realmente existe algo como verdade e falsidade”170 (Morson, 

2012, online, tradução nossa). Embora essa afirmação possa parecer estranha à primeira vista, 

Morson a esclarece algumas linhas adiante, citando a história em quadrinhos O Complô, do 

quadrinista Will Eisner, que conta com um prefácio escrito por Eco: 

A principal pergunta de Eisner era “como se pode explicar a resiliência [dos 

Protocolos] diante de todas as evidências e o apelo perverso que esse livro 

 
166 Disponível em: https://jewishreviewofbooks.com/articles/101/ecos-elders-of-zion/. Acessado em: 17 out. 2024. 
167 No original, em inglês: “First published in full in 1905, The Protocols of the Elders of Zion purports to be a 

transcript of a secret meeting of rabbis plotting to control the world” (Morson, 2012, online). 
168 No original, em inglês: “The Protocols was soon translated into English, French, German, Polish, Spanish, and 

Arabic. […] Its account of a Jewish world conspiracy has shaped anti-Semitic propaganda ever since” (Morson, 

2012, online).  
169 No original, em inglês: “Eco plays on the idea of a fictitious fiction plagiarized from a forgery based on a fiction 

covertly indebted to other factual or fictitious documents. The reader’s head spins from all the postmodern play 

representing that in part really happened” (Morson, 2012, online). 
170 No original, em inglês: “On the one hand, he [Eco] obviously enjoys all the self-referential semiotic play, but 

on the other still wants to insist that there really is such a thing as truth as falsehood” (Morson, 2012, online). 

https://jewishreviewofbooks.com/articles/101/ecos-elders-of-zion/


97 

 

continua a exercer?”. Ao enfrentar esse dilema, Eco, Eisner e Norman Cohn 

são vítimas da mesma falácia. Como não conseguem se imaginar levando o 

livro a sério, assumem que ninguém mais com um mínimo de inteligência 

poderia fazê-lo. Na visão deles, quem quer que aceite Os Protocolos, ou pelo 

menos sua versão da história, deve ser um idiota, um ignorante ou sujeito a 

delírios explicáveis apenas em termos psicanalíticos (essa é a explicação 

histórica básica de Cohn, personificada por Eco no personagem de Simonini. 

Se ao menos fosse assim! Mas assumir que nenhuma pessoa inteligente 

poderia discordar das próprias opiniões é falhar no teste fundamental do 

historiador: imaginar como pessoas diferentes de si pensam. Poderia 

realmente ser que a intelligentsia do Oriente Médio seja composta 

principalmente por imbecis? Por que a visão de mundo dos Protocolos afetou 

tantos pensadores russos e alemães?171 (MORSON, 2012, online, tradução 

nossa). 

 

Em suma, Morson destaca que “verdade” e “falsidade” não são, em primeiro lugar, 

categorias tão óbvias quanto Eco faz parecer e, em segundo lugar, que a distinção entre ambas 

– ou, no caso dos Protocolos dos Sábios de Sião, a falta dela – não necessariamente depende de 

operações racionais ou lógicas. Em outras palavras, Morson argumenta que é tão possível 

discernir que os Protocolos constituem um texto falso quanto acreditar em seu conteúdo, apesar 

de sua falsificação já ter sido comprovada – e que nenhum dos dois fatos é diretamente 

relacionado à excepcionalidade intelectual de um indivíduo, assim como as duas operações 

podem ser simultâneas e não se excluem, por mais antitético que isso possa parecer. A resenha 

se encerra com uma citação de Fiódor Dostoiévski, que observa que “mesmo entre 

revolucionários e terroristas, muitas vezes encontramos almas nobres e bem-educadas”172 

(Morson, 2012, online, tradução nossa). 

A esta altura, espera-se que seja evidente que Morson não fez menção à controvérsia 

que marcou o lançamento de O Cemitério de Praga na Itália. Em sua resenha, não há qualquer 

menção à Scaraffia, Foa, Voli ou até mesmo ao Rabino-Chefe. Na verdade, ao analisar o texto 

com atenção, percebe-se que Morson ironicamente quase não fala do romance de Eco: a maior 

parte de sua análise dedica-se à história dos Protocolos dos Sábios de Sião, tal como já foi 

“oficializada” pela historiografia. Esse efeito é curioso, pois o romance acaba suscitando mais 

 
171 No original, em inglês: “Eisner’s main question was ‘how can one explain resilience [of the Protocols] against 

all evidence, and the perverse appeal that this book continues to exercise?’. In facing this conundrum, Eco, Eisner, 

and Norman Cohn all fall victim to the same fallacy. Because they cannot imagine themselves taking the book 

seriously, they assume no one else with a brain ever could. In their view, anyone who accepts the Protocols, or at 

least its account of history, must be either an idiot, an ignoramus, or subject to delusions explicable only in 

psychoanalytic terms (this is Cohn’s basic historical explanation, personified by Eco in the character of Simonini). 

If only it were so! But to assume that no intelligent person could disagree with one’s own views is to fail the 

historian’s fundamental test: imagining how people unlike oneself think. Could it really be that the Middle Eastern 

intelligentsia consists mostly of morons? Why has the worldview of the Protocols affected so many Russian and 

German thinkers?” (Morson, 2012, online). 
172 No original, em inglês: “Even among revolutionaries and terrorists one often finds well-educated and noble 

souls” (Morson, 2012, online). 



98 

 

reflexões sobre o que entendemos por realidade histórica do que sobre aspectos ficcionais do 

romance em si. Em um certo sentido, isso nos remete à discussão apresentada no primeiro 

capítulo: a obsessão de Eco por um enredo historicamente preciso resulta em um efeito de 

autenticidade que desconstitui fronteiras rígidas entre a história e o ficcional, a verdade e a 

mentira, como evidenciado pela análise da recepção de O Cemitério de Praga.  

Por outro lado, um segundo aspecto que torna a resenha de Morson relevante para este 

capítulo é que, embora ele não cite a controvérsia italiana, seu argumento converge com as 

críticas feitas por Scaraffia, Foa e outros no Osservatore Romano e no portal Moked. Morson 

sugere que o jogo pós-moderno presente no enredo – e que parece deleitar Eco não apenas em O 

Cemitério de Praga, mas também em seus outros romances – acaba criando mais problemas do 

que soluções para aquilo que o autor deseja denunciar. Enquanto a proliferação de teorias da 

conspiração funcionou de maneira brilhante em O Pêndulo de Foucault (1988), e a estrutura 

detetivesca de O Nome da Rosa (1980) consagrou o livro como um clássico contemporâneo, a 

combinação desses dois elementos em O Cemitério de Praga gerou um efeito quase reverso. A 

complexidade narrativa, em vez de amplificar a crítica às falsificações históricas e ao 

antissemitismo, pode ter obscurecido a mensagem central, levando alguns leitores e críticos a 

questionarem se o romance não acaba, involuntariamente, reproduzindo aquilo que pretende 

criticar. 

A recepção crítica de O Cemitério de Praga determinou o quão bem-sucedido Umberto 

Eco foi ao reproduzir os discursos do século XIX, tanto na construção da trama quanto na 

elaboração de um enredo parcialmente ficcional que se apoia na mobilização narrativa do 

passado. Isso gerou preocupações éticas, já que o enredo incorpora um arcabouço conspiratório 

e antissemita, próprio daquele período. No entanto, a complexidade surge quando se questiona 

os limites desse procedimento: até que ponto é possível recriar um universo antissemita sem 

correr o risco de reforçar preconceitos ou gerar impactos negativos no presente? Essa 

inquietação é particularmente relevante para críticos da comunidade judaica, que veem com 

preocupação a reconstrução de um discurso antissemita em um contexto contemporâneo 

marcado não apenas pelos horrores do Holocausto, mas também por movimentos que negam 

sua existência. Essa discussão levanta dúvidas sobre os possíveis efeitos de uma operação 

literária que revive um passado tão sensível sem problematizá-lo.  

Trata-se de uma questão que se insere em um debate mais amplo sobre a relação entre 

narrativa, história e ficção, especialmente influenciado pelo giro linguístico e pelas teses 

narrativistas. No caso de O Cemitério de Praga, a recepção crítica destacou uma ambiguidade 

estrutural e formal, acentuada pelo fato de Eco se apoiar mais em documentos históricos e 



99 

 

historiográficos do que na invenção ficcional, aproximando sua metodologia de escrita daquela 

usualmente atribuída aos historiadores. Isso levanta questões importantes: como estabelecer 

uma distinção clara entre história e literatura, se ambas recorrem a mecanismos narrativos e, 

nesse caso, metodológicos semelhantes? Até que ponto a problematização pós-moderna sobre 

a relação entre história, realidade e linguagem desafia os limites entre ficção, tradicionalmente 

associada à literatura, e a busca pela verdade histórica, essencial para a credibilidade dos 

historiadores? Além disso, como romances metaficcionais que abordam um passado delicado, 

como O Cemitério de Praga, contribuem para os dilemas da relativização dos fatos e da 

história? O terceiro capítulo desta dissertação, intitulado O Cemitério de Praga entre o pós-

modernismo e os saberes da literatura, busca explorar esses questionamentos, analisando-os à 

luz do caso específico de O Cemitério de Praga. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



100 

 

 

Capítulo 3 – O Cemitério de Praga entre a condição pós-moderna e os saberes da literatura 

 

Em 1993, Umberto Eco proferiu seis conferências na Universidade de Harvard a convite 

dos organizadores da prestigiada Charles Eliot Norton Lectures. Em 1994, essas conferências 

foram transcritas e publicadas na coletânea Seis passeios pelos bosques da ficção e a última 

delas, Protocolos Ficcionais, nos é de especial interesse. Nela, Eco discute as ambiguidades 

nas relações da ficção com a vida, ou quando lemos a vida como se fosse ficção e a ficção como 

se fosse a vida: “na ficção, as referências precisas ao mundo real são tão intimamente ligadas 

que, depois de passar algum tempo no mundo do romance e de misturar elementos ficcionais 

com referências à realidade, como se deve, o leitor já não sabe muito bem onde está” (Eco, 

2020, p. 131). Como resultado desse processo, o leitor acaba projetando o modelo ficcional na 

realidade, atribuindo existência real a personagens ficcionais ou interpretando eventos fictícios 

como se fossem verdadeiros (Eco, 2020, p. 131). 

Para exemplificar como ocorre esse fenômeno, Eco recorre ao caso dos Protocolos dos 

Sábios de Sião e dos textos que serviram de base para sua elaboração plagiada. Na conferência, 

ele enfatiza que os Protocolos são, essencialmente, um texto ficcional – uma colagem de 

diversos textos pré-existentes e, portanto, desprovida de qualquer autenticidade. No entanto, a 

ficção pode ser lida como verdadeira e foi o que aconteceu com os Protocolos, que circularam 

amplamente e foram aceitos por muitos como um documento autêntico. Ironicamente, 

parecemos estar diante de um problema semelhante com O Cemitério de Praga se analisarmos 

os argumentos apontados pela recepção e explorados no capítulo anterior: o efeito de 

autenticidade do enredo funciona tão bem em razão da recriação das condições de possibilidade 

de existência dos Protocolos dos Sábios de Sião no romance que o principal receio da crítica é 

que o leitor leia esta ficção como se fosse a vida. E o perigo disso, como a crítica apontou 

amplamente, é de ordem ética, na medida em que o romance lida despreocupadamente com um 

passado sensível para a comunidade judaica. 

Como vimos, não se trata, somente, de um problema de conteúdo. As técnicas narrativas 

empregadas por Eco, que se apoiam fortemente na intertextualidade, assim como seu 

procedimento metodológico para a escrita do romance – evidenciado no uso quase positivista 

de um corpus textual relacionado à história dos Protocolos, complementados por outros 

documentos do período –, contribuem para um efeito de autenticidade do romance. Em suma, 

trata-se da elaboração de uma estratégia romanesca constantemente reforçada pelo ethos de 

Umberto Eco. Em 2010, ano de lançamento de O Cemitério de Praga, Eco já era um intelectual 



101 

 

e romancista tão consagrado que o pano de fundo histórico de seus romances nem sempre era 

imediatamente reconhecido como ficção, mas sim como uma representação realista, quase 

diretamente histórica, do passado – o que é reforçado por seu método de pesquisa para a criação 

de suas ficções e suas declarações enquanto autor (Eco, 2011). 

Em síntese, os aspectos analisados até aqui acerca de O Cemitério de Praga convergem 

para uma problemática central: a intricada relação entre história e literatura como produtoras 

de saberes. Partindo do objetivo inicial de investigar os mecanismos de validação do discurso 

ficcional no romance, constatou-se que este se trata de um fenômeno viabilizado pelo efeito de 

autenticidade que a narrativa alegadamente colada a documentos históricos suscita. Além disso, 

evidenciou-se que essa validação pode ser mensurada por meio da recepção que, nesse caso, 

demonstrou preocupação a respeito da reconstrução narrativa do passado ser tão eficaz que o 

leitor poderia ser induzido a conferir credibilidade à ficção, como se estivesse lendo um livro 

de história. Diante desse quadro, se faz necessária reflexão sobre a singularidade do caso de O 

Cemitério de Praga. Trata-se, afinal, de um romance cujo enredo é integralmente fundamentado 

em fontes históricas meticulosamente integradas ao enredo a partir de uma metodologia análoga 

à do historiador, concebido por um autor cujo ethos intelectual remete à autoridade acadêmica 

(não necessariamente à de um historiador, mas semelhante a ela) e cujos personagens são 

inteiramente baseados em figuras históricas reais – e isso sem mencionar os demais elementos 

paratextuais, a exemplo da tabela que sobrepõe a cronologia do romance à cronologia histórica, 

que materialmente contribuem para a ambiguidade desse romance. 

Dessa forma, é possível constatar que o caso de O Cemitério de Praga suscita reflexões 

sobre a literatura enquanto prática de escrita que interfere na dimensão narrativa da história, de 

uma maneira muito semelhante ao que foi postulado no debate narrativista: 

De acordo com essa tese, as histórias ficcionais inventadas por escritores e as 

narrações dos historiadores não diferem uma da outra em nenhum aspecto 

essencial, já que ambas seriam constituídas pela linguagem e igualmente 

submetidas às suas regras na prática da retórica e da construção das narrativas 

(Malerba, 2006, p. 14). 

 

Neste caso, não é que O Cemitério de Praga seja diretamente equivalente a um trabalho 

acadêmico sobre a história dos Protocolos dos Sábios de Sião, mas sim que o conteúdo da forma 

pode ser analogamente verossímil ao de um texto historiográfico. Se os narrativistas presumem 

que história e literatura são semelhantes no que diz respeito à forma, o caso aqui analisado vai 

em direção ao conteúdo, tão meticulosamente construído a partir de um passado supostamente 

autêntico que, para alguns leitores, seu efeito pode acabar sendo o de imitar um texto de história.  



102 

 

Parecemos, portanto, estar diante de um impasse, uma vez que não há respostas para 

questões como “o quanto de ‘história’ há em um romance?” ou “o quanto da forma literária há 

na história?”. No entanto, é este mesmo impasse que nos permite propor reflexões acerca das 

relações entre história e literatura, em especial a partir de uma perspectiva que investiga como 

romances podem sugerir questões ao conhecimento histórico. O caso de O Cemitério de Praga, 

como vimos, nos leva a refletir sobre quais poderiam ser, de fato, os limites entre história e 

ficção, ou, mais especificamente, se esses limites são mais ou menos delimitados ou aceitáveis 

a depender do passado representado narrativamente. Devemos lembrar: as reações ao romance 

de Eco foram muito mais motivadas por posicionamentos éticos em relação a um passado 

sensível do que de fato pela recriação de um passado qualquer.  

Nesse sentido, o intuito deste capítulo é o de explorar os problemas postos à história 

suscitado por O Cemitério de Praga, em especial àqueles que se vinculam às teses narrativistas 

e ao debate geral do pós-modernismo na teoria literária e nos estudos históricos, que 

problematizaram, seja favoravelmente ou não, as distinções (ou a falta delas) entre história e 

literatura. Para tanto, este capítulo está organizado em três seções. Na primeira seção, traçamos 

um panorama geral e sintético do que foi o chamado pós-modernismo na teoria literária. Nela, 

analisamos mais atentamente as premissas da chamada metaficção historiográfica, bem como 

investigamos como as técnicas narrativas empregadas por Umberto Eco em seus romances são 

fortemente baseadas em pressupostos pós-modernos, como a metanarrativa e a ironia 

intertextual. Na segunda seção, analisamos a assimilação das propostas pós-modernas no 

horizonte de expectativa dos historiadores, em especial aquelas desenvolvidas por Hayden 

White e contrapostas por Carlo Ginzburg. Em seguida, exploramos as reações a essas propostas 

tomando como referência o livro organizado por Saul Friedländer, Probing the Limits of 

Representation: Nazism and the “Final Solution” (1992), em especial a sua introdução, na qual 

Friedländer sublinha o problema central abordado no livro. Por fim, encerramos este capítulo e 

a pesquisa com uma última seção sobre os “saberes da literatura”, tal como propostos por 

Étienne Anheim e Antoine Lilti no dossiê Savoirs de la littérature, publicado nos Annales, em 

2010. Dessa maneira, esperamos encerrar este trabalho evidenciando que a investigação aqui 

empreendida foi possível porque analisamos O Cemitério de Praga o considerando enquanto 

um instrumento cognitivo, capaz de suscitar reflexões que implicam diretamente na nossa 

prática como historiadores.  

 

 

 



103 

 

Metaficção Historiográfica em O Cemitério de Praga 

 

História e literatura separaram-se, em essência e função, tão logo quando surgiram 

institucionalmente, no século XIX: uma buscou afirmar-se como ciência e a outra como arte 

poética; uma, como o estudo do passado, já a outra, como a escrita do que não é literalmente 

verdade (Megill, 2016, p. 265). A história como disciplina profissional emergiu no século XIX, 

junto à sua reivindicação como ciência (Megill, 2016, p. 36), marcada sobretudo pelos trabalhos 

de Leopold von Ranke. Ainda que sua pretensão de ser ciência tenha sido colocada em discussão 

pelos positivistas deste século (Megill, 2016, p. 37), o fato é que a história se estabeleceu pelo 

menos como um campo de estudos autônomo, que se desenvolveu a partir de questões e 

metodologias próprias a partir do final do século XIX (Lyon-Caen; Ribard, 2010, p. 23). Antes, 

a história era um gênero da retórica, orientada a “escrever de forma verdadeira e para a instrução 

da humanidade” (Megill, 2016, p. 266). Da mesma forma, a literatura e a ficção anteriores ao 

século XVIII repousavam “sobre práticas muito diferentes: colaboração, reutilização de 

histórias já contadas, recurso a lugares compartilhados e continuação ou reescritura de obras já 

existentes” (Chartier, 2022, p. 44-45). Já a literatura do modo como a entendemos hoje foi 

inventada no século XIX, baseada nas noções da individualização do ato de escrever, da 

originalidade das obras, da propriedade literária e da consagração do escritor (Chartier, 2022, 

p. 43-44). Na verdade, na passagem do século XVIII para o XIX, o próprio sentido do termo 

sofreu mudanças: se antes “Literatura” era ligada à erudição, ao conhecimento das “belas-

letras” e ao conhecimento dos oradores, dos poetas e dos historiadores, agora ela se aproxima 

da gramática, da eloquência e da poesia (Chartier, 2022, p. 43-44). Sua própria estrutura social 

e conceitual se transmuta e “Literatura” deixa de designar o conhecimento possuído e garantido 

dos letrados para tornar-se, antes de tudo, um modo de criação (Lyon-Caen; Ribard, 2010, p. 

35). 

Contudo, se, à primeira vista, história e literatura parecem antitéticas por suas pretensões 

cognitivas, elas acabam por convergir na dimensão estética173, narrativa e poética174. Afinal, a 

narração, que se desejou pertencer apenas à literatura, é também o cerne da prática 

historiográfica, tanto como método quanto como produto (Rüsen, 2016, p. 46). De maneira 

 
173 Como explora o artigo de Jörn Rüsen, Retórica e estética da história: Leopold von Ranke, até mesmo Ranke, 

tido como o grande precursor da história científica por propor um método que obtém das fontes um conhecimento 

do passado o mais próximo possível daquilo que aconteceu, considera que “os princípios da escrita da história são 

artísticos ou poéticos em sua natureza e pertencem ao âmbito da literatura”, pois a história, ela mesma, é uma 

ciência o mesmo tanto que é uma arte (Rüsen, 2016, p. 89). 
174 “A narração é um processo de poiesis, de fazer ou produzir uma estrutura de experiência temporal tecida de 

acordo com a necessidade de orientar-se no curso do tempo” (Rüsen, 2016, p. 47). 



104 

 

semelhante, a própria literatura, “já bem estabelecida em sua definição moderna” (Chartier, 

2022, p. 45) também já foi “histórica, sociológica e até mesmo científica” (Megill, 2016, p. 

266) em seu conteúdo, graças ao chamado romance histórico realista do século XIX, que 

pretendeu, através da escrita literária, reivindicar “um saber autêntico sobre toda a sociedade, 

tal como foi e tal como é” (Chartier, 2022, p. 45). Sob essas condições, o romancista seria “o 

verdadeiro historiador, aquele que reconhece as diferentes temporalidades que permeiam uma 

sociedade” (Chartier, 2022, p. 46). Graças a essa representação fiel da realidade proposta pelos 

romances históricos, estes textos tornaram-se fontes importantes para alguns trabalhos de 

historiadores, que extraíam dessas descrições da vida social uma legibilidade do passado 

dificilmente encontrada em arquivos (Lyon-Caen; Ribard, 2010, p. 15). São aproximações, 

portanto, que se dão não apenas no âmbito da forma, mas também do conteúdo representado e 

das pretensões de produção de saberes. 

Com o passar do tempo, os objetos representados pela literatura não permaneceram os 

mesmos. Da análise da estrutura da sociedade e do espaço social175 proposta pelo romance 

realista oitocentista, a literatura passa a interessar-se, à medida em que avançavam os anos do 

século XX, por aquilo que sempre houve de mais íntimo e silencioso e as narrativas histórico-

realistas cederam lugar para o fluxo de consciência, marcado pelo emprego do discurso direto 

livre (Chartier, 2022, p. 53), graças ao qual “vemos coisas através dos olhos e da linguagem do 

personagem, mas também através dos olhos e da linguagem do autor” (Wood, 2017 p. 25). Esta 

transformação, no entanto, não representou um distanciamento entre história e literatura; pelo 

contrário, ela evidenciou o aprofundamento da circularidade entre ambos, uma vez que  

muitos romancistas da segunda metade do século XX buscaram configurar e 

transcrever a história à sua maneira, integrando como tal no romance as fontes 

dos historiadores (autobiografias, diários, arquivos legais ou policiais) e os 

gêneros da escrita histórica (biografia acadêmica, investigação histórica)176 

(Lyon-Caen; Ribard, 2010, p. 17, tradução nossa). 

 

 
175 Sobre este assunto, conferir Flaubert analista de Flaubert: uma leitura de “A educação sentimental”, de Pierre 

Bourdieu, presente no livro As Regras da Arte (1992). O texto, prólogo do livro em questão, discorre sobre como 

a estrutura do espaço social onde transcorre a vida de Frédéric, protagonista de A educação sentimental, condiz 

com a estrutura do espaço social de Gustave Flaubert, alçado, graças a isso, à posição de sociólogo.  
176 No original, em francês: “Plus généralement, de nombreux romanciers de la seconde moitié du XXe siècle ont 

cherché à configurer et à transcrire l’histoire à leur façon, en intégrent comme tels dans le roman les sources des 

historiens (autobiographies, journaux intimes, archives judiciaires ou policières) et les genres de l’écriture 

historique (la biographie savante, l’enquête historique)” (Lyon-Caen; Ribard, 2010, p. 17). 



105 

 

Concomitante a este processo, os estudos literários, sob a designação um tanto amorfa177 

de teoria literária178 (referida, às vezes, somente como teoria), debruçaram-se sobre o que faz 

com que literatura seja literatura. Desse modo, aspectos como a própria designação do que é 

literatura e do que ela fala179, do que é propriamente um autor e o que entendemos que seja essa 

função do discurso180, como se estabelecem as relações entre a literatura e a realidade181 e a 

quem a literatura serve182 foram questionados e amplamente discutidos pela teoria literária a 

partir dos anos 1960183. Um de seus efeitos mais evidentes é o papel de mediador que a teoria 

assumiu entre a experiência estética dos textos literários e a construção e elaboração destes, de 

maneira que o romance contemporâneo (sobretudo o romance das últimas três décadas do 

século XX) foi fortemente marcado por aquilo que a teoria procurou discutir e, ironicamente, 

desconstruir184. Trata-se do romance reivindicado como pós-moderno, intensamente 

autorreflexivo acerca de sua própria construção, assim como crítico das narrativas totais e 

unificadoras do modernismo (Hutcheon, 1988). Entre esses, destaca-se a metaficção 

historiográfica, que paradoxalmente se apropria de acontecimentos e personagens históricos ao 

 
177 Trata-se de uma designação amorfa no sentido de que não há uma definição clara e exata do que seria teoria 

literária, seus pressupostos e até mesmo o que seria sua prática. Antoine Compagnon discute essa questão mais 

detalhadamente na introdução de seu livro O Demônio da Teoria (2010), em especial na subseção Teoria e prática 

da literatura (p. 18-21). 
178 Sobre este assunto, conferir COMPAGNON, Antoine. O Demônio da Teoria. Literatura e senso comum. Belo 

Horizonte: editora UFMG, 2010 [1998]. Neste livro, Antoine Compagnon empreende um balanço da teoria literária 

(em especial, a que se desenvolveu na França entre os anos 1960 e 1970 e associou-se aos estudos estruturalistas) 

e seus aspectos fundamentais, como a própria definição de literatura, os dilemas que circundam a noção de autoria 

e a representação do mundo, ou mimese, entre outros assuntos.  
179 A este respeito, conferir o capítulo 1 de O Demônio da Teoria, no qual Compagnon discorre, considerando a 

teoria literária, sobre aquilo que se entende como literatura e qual é sua extensão (quais textos efetivamente 

podemos chamar de literatura?). 
180 Trata-se de uma questão fundamental na teoria literária do século XX. Sobre este assunto, ver: BARTHES, 

Roland. A morte do autor. In: BARTHES, Roland. O rumor da língua. São Paulo: Martins Fontes, 2004, p. 57-64; 

FOUCAULT, Michel. O que é um autor? In: FOUCAULT, Michel. Estética: literatura e pintura, música e cinema. 

Organização e seleção de textos: Manoel Barros da Motta. 2. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2009. p. 

264-298; FOUCAULT, Michel. A Ordem do Discurso. Aula inaugural no Collège de France, pronunciada em 2 

de dezembro de 1970. 24. ed. São Paulo: Edições Loyola, 2014, p. 26-27 
181 Sobre este assunto, conferir AUERBACH, Erich. Mimesis: a representação da realidade na literatura 

ocidental. São Paulo: Editora Perspectiva, 1971 [1946]. 

e BARTHES, Roland. O efeito de real. In: BARTHES, Roland. O rumor da língua. São Paulo: Martins Fontes, 

2004, p. 181-190. 
182 Referimo-nos, aqui, à recepção de textos (literários ou não). Nesse sentido, vale a menção à estética da recepção, 

formulada nos anos 1970 com base nos trabalhos de Hans Robert Jauss. Conforme essa perspectiva, torna-se 

fundamental a relação entre texto e leitor no acontecimento da experiência estética da leitura, uma vez que o 

sentido potencial da obra é resultado da pré-compreensão do mundo do leitor, somado a seu horizonte de 

expectativa empírico (Lyon-Caen; Ribard, 2010, p. 65-66). Da mesma forma, é preciso considerar, também, que 

“a leitura é sempre uma prática encarnada em gestos, espaços, hábitos” que se manifestam em grupos de leitores 

distintos, de modo que os textos podem ser lidos diferentemente por “leitores que não dispõem dos mesmos 

utensílios intelectuais e que não entretêm uma mesma relação com o escrito” (Chartier, 1991, p. 178-179). 
183 Uma série de “escolas” teóricas surgiram e podemos falar, assim, dos estruturalistas, desconstrucionistas, pós-

estruturalistas etc., todas designações cuja variação é muito pequena para que sejam detalhadas aqui. 
184 Sobre este assunto, ver o artigo A geração teoria, de Nicholas Dames, disponível em: 

https://revistaserrote.com.br/2012/12/a-geracao-teoria-por-nicholas-dames/. Acessado em: 12 fev. 2025. 

https://revistaserrote.com.br/2012/12/a-geracao-teoria-por-nicholas-dames/


106 

 

mesmo tempo em que incorpora uma “autoconsciência teórica sobre a história e a ficção como 

criações humanas”, de modo a repensar as formas e conteúdos do passado (Hutcheon, 1988, p. 

21-22). 

A noção de metaficção historiográfica é relevante por representar mais um ponto de 

interseção entre a história e literatura, independentemente do significado positivo ou negativo 

que atribuímos ao chamado “pós-moderno”. Como vimos, os estudos históricos separaram-se 

institucionalmente da literatura no século XIX, e é justamente essa separação que a teoria e a 

arte pós-moderna contestam (Hutcheon, 1988, p. 141). Segundo Hutcheon  

As recentes leituras críticas da história e da ficção têm se concentrado mais 

naquilo que as duas formas de escrita têm em comum do que em suas 

diferenças. Considera-se que as duas obtêm suas forças a partir da 

verossimilhança, mais do que a partir de qualquer verdade objetiva; as duas 

são identificadas como construtos linguísticos, altamente convencionalizadas 

em suas formas narrativas, e nada transparentes em termos de linguagem ou 

de estrutura; e parecem ser igualmente intertextuais, desenvolvendo os textos 

do passado com sua própria textualidade complexa. Mas esses também são os 

ensinamentos implícitos da metaficção historiográfica (1988, p. 141). 

 

A defesa que Hutcheon faz da história como uma construção linguística e narrativa, 

semelhante à literatura, aproxima-se das teses narrativistas, frequentemente também designadas 

como pós-modernas na historiografia. Em particular, essa perspectiva ecoa as ideias elaboradas 

por Hayden White em Meta-história (1973), as quais discutiremos com mais detalhes adiante: 

“a premissa da ficção pós-moderna é idêntica àquela que foi expressa por Hayden White com 

relação à história: ‘toda representação do passado tem implicações ideológicas especificáveis’” 

(White, 1978 apud Hutcheon, 1988, p. 159). Ao citar White, Hutcheon sugere que, assim como 

os historiadores, os romancistas que escrevem ficção pós-moderna lidam com o passado de 

maneira consciente e autorreflexiva, ressaltando sua própria posição dentro desse processo de 

construção narrativa e evidenciando que qualquer relato histórico é uma versão possível entre 

muitas: 

Assim como na ficção histórica e a história narrativa, a metaficção 

historiográfica não consegue deixar de lidar com o problema do status de seus 

‘fatos’ e da natureza de suas evidências, seus documentos. E, obviamente, a 

questão que com isso se relaciona é a de saber como se desenvolvem essas 

fontes documentais: será que podem ser narradas com objetividade e 

neutralidade? Ou será que a interpretação começa inevitavelmente ao mesmo 

tempo que a narrativização? (Hutcheon, 1988, p. 161) 

 

Segundo essa perspectiva, que Hutcheon defende como “um fenômeno contraditório, 

que usa e abusa, instala e depois subverte os próprios conceitos que desafia – seja na [...] 

literatura [...] ou na historiografia” (1988, p. 19), o romance pós-moderno se caracteriza por um 

confronto contraditório entre a representação fictícia e histórica (Hutcheon, 1988, p. 142). Isso 



107 

 

ocorre porque tanto a história quanto a ficção são conhecidos como gêneros permeáveis 

(Hutcheon, 1988, p. 143) e construtos linguísticos baseados em códigos que não são nada mais 

que uma convenção (Hutcheon, 1988). Dessa forma, o romance pós-moderno subverte a ideia 

de uma verdade histórica única (Hutcheon, 1988, p. 146), evidenciando sua própria condição 

de construção textual por meio de estratégias como a autorreflexividade, a intertextualidade e 

o uso da paródia e da ironia (Hutcheon, 1988, p. 156-157). De maneira sintética185, é nesse 

sentido e através dessas premissas que se estabelecem as relações entre ficção e história nos 

romances pós-modernos, que não apenas problematizam a distinção entre esses domínios, como 

também questionam os próprios mecanismos de sua construção discursiva. 

Toda essa discussão sobre metaficção historiográfica e romances pós-modernos se 

justifica na medida em que os romances de Umberto Eco são frequentemente caracterizados 

como ficções pós-modernas por alguns críticos (Capozzi186, 1998, p. 129; Ceserani, 1998, p. 

147 Eco, 2018, p. 24), como Linda Hutcheon, em Poética do Pós-Modernismo (1988), que 

citamos extensamente. Isso se dá em razão de uma característica de seus romances que seria 

tipicamente pós-moderna: a dupla codificação (Eco, 2018, p. 24). Desde O Nome da Rosa 

(1980), seu primeiro romance, Eco utiliza  

Pelo menos duas típicas técnicas pós-modernas. Uma é a ironia intertextual: 

citações diretas de outros textos famosos, ou referências mais ou menos 

transparentes a eles. A segunda é a metanarrativa: reflexões que o texto faz 

sobre a própria natureza, quando o autor fala diretamente ao leitor (Eco, 2018, 

p. 24). 

 

A dupla codificação a qual Eco se refere é justamente o uso simultâneo da ironia 

intertextual e da metanarrativa (Eco, 2018, p. 24). O uso da dupla codificação no conjunto das 

obras de Eco remete diretamente à sua recepção, ou seja, ao conjunto de leitores: ela é dupla 

porque funciona em dois níveis, dirigindo-se, simultaneamente, a um público preocupado com 

os significados específicos que podem estar presentes no texto e a um público generalizado, 

que não necessariamente tem domínio dos códigos “cultos” inseridos nos textos (Eco, 2018, p. 

 
185 O livro de Hutcheon, Poética do Pós-Modernismo (1988) se aprofunda no que é o pós-modernismo e na 

caracterização do que é a metaficção historiográfica. Nosso objetivo aqui foi apenas o de delinear, em linhas gerais, 

o que se entende por metaficção historiográfica, uma vez que se trata de categoria relevante para a análise. 
186 Capozzi (1998) apenas afirma que os romances de Eco são classificados como ficções pós-modernas, mas ele 

mesmo prefere se referir ao conjunto da obra romanesca de Eco como “superficções enciclopédicas; narrativas 

onde a cultura erudita e a popular se encontram de forma harmoniosa, onde a escrita criativa e as teorias literárias 

se combinam para se tornarem ferramentas maravilhosas para compreender e comunicar o conhecimento” (1998, 

p. 129, tradução nossa). No original, em inglês: “Consequently, in this essay I would like to propose to refer to 

Eco's fictin as encyclopedic Superfictions; narratives where erudite and popular culture meet in a harmonious 

fashion, where creative writing and literary theories combine to become wonderful tools for understanding and 

communicating knowledge” (Capozzi, 1998, p. 129). 



108 

 

24). Em Confissões de um jovem romancista (2018), Eco cita como exemplo de dupla 

codificação o seu romance O Nome da Rosa (1980): 

Permitam-me citar um exemplo de dupla codificação de um dos meus 

romances. O Nome da Rosa começa contando como o autor encontrou um 

antigo texto medieval. Trata-se de um flagrante caso de ironia intertextual, 

pois o topos (ou seja, o lugar-comum literário) do manuscrito redescoberto 

tem uma origem venerável. A ironia é dupla, e também representa uma 

sugestão metanarrativa, já que o texto afirma que o manuscrito podia ser 

encontrado numa tradução oitocentista do manuscrito original – observação 

que justifica certos elementos do romance neogótico que estão presentes na 

história. Leitores ingênuos ou populares não são capazes de apreciar a 

narrativa que se segue, a menos que tenham consciência desse jogo de caixas 

chinesas, dessa regressão às fontes, que conferem à história uma aura de 

ambiguidade. Mas se o leitor se recorda, o título na página que fala da fonte 

medieval é ‘Um manuscrito, naturalmente’. A palavra ‘naturalmente’ deveria 

ter um efeito especial em leitores sofisticados, que a essa altura já devem ter-

se dado conta de que estão lidando com um topos literário, e de que o autor 

revela sua ‘angústia de influência’, já que (pelo menos para os leitores 

italianos) a pretendida referência remete ao maior romancista italiano do 

século XIX, Alessandro Manzoni, que começa seu livro Os Noivos alegando 

usar como fonte um manuscrito do século XVII (Eco, 2018, p. 25). 

 

A relação com Manzoni vem do fato de que Os Noivos começa exatamente com o 

mesmo artifício literário que Eco usa em O Nome da Rosa: a suposta descoberta de um antigo 

manuscrito antigo que serve de base para a narrativa. Na introdução do romance, Manzoni 

escreve que encontrou um manuscrito do século XVII e que apenas modernizou a linguagem 

do texto original e fez algumas adaptações: 

Porém, ao fechar o manuscrito para guardá-lo, não me agradava que uma 

história tão bonita devesse permanecer desconhecida, porque, como história, 

pode ser que o leitor tenha outra opinião, mas me parecera bonita, aliás, muito 

bonita. Por que não seria possível, pensei, tomar a sequência dos fatos desse 

manuscrito e reescrever? Não havendo se apresentado nenhuma objeção 

razoável, imediatamente tomei a decisão. Essa é a origem do presente livro, 

exposta com uma ingenuidade condizente com a importância do próprio livro 

(Manzoni, 2012, introdução). 

 

Porém, esse manuscrito é fictício – Manzoni o inventou, mas o apresentou na história 

como se fosse real (o que é reforçado pelo título: Os Noivos – História milanesa do século XVII 

descoberta e reescrita por Alessandro Manzoni), o que cria uma camada de ambiguidade para 

o leitor. Já em O Nome da Rosa, Eco escreve: 

Em 16 de agosto de 1968, caiu-me nas mãos um livro da lavra de certo abade 

Vallet, Le Manuscript de Dom Adson de Melk, traduit en français d’après 

l’édition de Dom J. Mabillion (Aux Presses de l’Abbaye de la Source, Paris, 

1842). O livro, provido de indicações históricas na verdade bastante pobres, 

assegurava estar reproduzindo fielmente um manuscrito do século XVII [...]. 

Transcrevo sem preocupação de atualidade. [...] E assim agora me sinto livre 

para contar, por mero gosto da fabulação, a história de Adson de Melk, e sinto 



109 

 

conforto e consolo por reencontrá-la incomensuravelmente distante no tempo 

(Eco, 2021, p. 35 e 39). 

 

E, assim como Manzoni fez, Eco assina a sua introdução Um Manuscrito, naturalmente, 

como se ele tivesse de fato se deparado com um livro do século XIX que alega reproduzir o 

manuscrito do século XVII (para reforçar esse efeito, ele cita, ao longo do texto, informações 

que se referem à realidade extratextual, como, por exemplo, o seu livro Apocalípticos e 

Integrados, na página 37). Quando Eco faz isso, ele não está apenas utilizando um artifício 

literário clássico, como o recurso a um topos literário, mas também ironizando e dialogando 

com Manzoni. O grande ponto da dupla codificação é que um leitor que nunca ouviu falar de 

Manzoni conseguiria ler, sem grandes dificuldades, a introdução e entender a mensagem 

proposta, ao passo que o leitor que conhece Manzoni recebe uma “piscadela” a mais de Eco, 

que revela sutilmente o truque da ironia e da metanarrativa.  

Como discutimos ao longo do primeiro capítulo, O Cemitério de Praga foi construído 

inteiramente a partir dessas premissas, estabelecendo relações intertextuais com um amplo 

corpus literário associado aos Protocolos dos Sábios de Sião. As técnicas da ironia intertextual 

e da metanarrativa operam simultaneamente em dois níveis de leitura – um acessível ao leitor 

sem repertório prévio e outro voltado ao leitor culto, capaz de reconhecer as referências e os 

jogos intertextuais. No entanto, além de funcionarem como um mecanismo literário, essas 

técnicas também articulam e reproduzem modelos literários e mesmo modos de funcionamento 

do discurso de uma determinada época.  

Nesse sentido, embora a relação intertextual entre a introdução de O Nome da Rosa e a 

de Manzoni não seja o exemplo mais representativo desse fenômeno, em O Cemitério de Praga 

a construção dos personagens e seus enunciados está ancorada em textos do século XIX 

mobilizados por Eco. Foi justamente esse recurso questionado pela crítica a O Cemitério de 

Praga iniciada no Osservatore Romano e explorada no capítulo dois desta dissertação. Um 

trecho significativo da resenha de Gary Saul Morson, publicada no Jewish Review of Books187, 

sintetiza a questão: 

Eco multiplica a peculiaridade de reformular a ficção como fato ao fazer 

Goedsche imaginar que ele está roubando um documento factual secreto e 

vendendo-o como ficção sensacionalista por uma recompensa maior. Mas esse 

documento factual é na verdade uma falsificação produzida por Simonini, que 

por sua vez está confiando em um romance de Dumas no qual jesuítas 

conspiram em um cemitério. Quando Simonini tenta vender sua falsificação 

para outra pessoa, ele é falsamente exposto como um plagiador copiando do 

romance de Goedsche! Repetidamente, Eco brinca com a ideia de uma ficção 

fictícia plagiada de uma falsificação baseada em uma ficção secretamente em 

 
187 Disponível em: https://jewishreviewofbooks.com/articles/101/ecos-elders-of-zion/. Acessado em: 17 out. 2024. 

https://jewishreviewofbooks.com/articles/101/ecos-elders-of-zion/


110 

 

dívida com outros documentos factuais ou fictícios. A cabeça do leitor gira 

com toda a peça pós-moderna representando algo que em parte realmente 

aconteceu188 (Morson, 2012, online, tradução nossa). 

 

Para Morson, portanto, a problemática central de O Cemitério de Praga reside 

precisamente no jogo pós-moderno entre ironia intertextual e metanarrativa, que pode 

desorientar leitores não familiarizados com as referências mobilizadas pelo texto. Além disso, 

se considerarmos a definição de metanarrativa proposta por Eco, ou seja, “reflexões que o texto 

faz sobre a própria natureza, quando o autor fala diretamente ao leitor” (Eco, 2018, p. 24), torna-

se possível identificar outra camada de crítica no argumento de Morson, como ele próprio 

sugere: 

A principal questão de Eisner era “como alguém pode explicar a resiliência 

[dos Protocolos] contra todas as evidências, e o apelo perverso que este livro 

continua a exercer?” Ao enfrentar este enigma, Eco, Eisner e Norman Cohn 

são vítimas da mesma falácia. Como não conseguem se imaginar levando o 

livro a sério, eles assumem que ninguém mais com um cérebro jamais 

conseguiria. Na visão deles, qualquer um que aceite os Protocolos, ou pelo 

menos seu relato da história, deve ser um idiota, um ignorante ou sujeito a 

delírios explicáveis apenas em termos psicanalíticos. (Esta é a explicação 

histórica básica de Cohn, personificada por Eco no personagem de 

Simonini)189 (Morson, 2012, online, tradução nossa). 

 

Diante dessa crítica, impõe-se uma questão intrigante: para quem a metanarrativa de O 

Cemitério de Praga é autorreflexiva e autoconsciente? Do ponto de vista de Eco, a estrutura do 

romance e sua comunicação com o leitor seriam transparentes, permitindo que o jogo 

intertextual e a ironia evidenciassem por si mesmos os mecanismos discursivos de construção 

de um inimigo, como ele alegou em algumas entrevistas. No entanto, como sugere Morson, 

essa clareza pode não ser acessível a qualquer leitor. A multiplicidade de níveis interpretativos 

e a ausência de um referencial fixo podem comprometer a compreensão do romance, tornando 

 
188 No original, em inglês: “Eco multiplies the peculiarity of reframing fiction as fact by having Goedsche imagine 

that he is stealing a secret factual document and selling it as sensationalist fiction for a greater reward. But that 

factual document is actually a forgery produced by Simonini, who is in turn relying on a novel by Dumas in which 

Jesuits conspire in a cemetery. When Simonini tries to sell his forgery to someone else, he is falsely exposed as a 

plagiarist copying from Goedsche’s novel! Time and again, Eco plays on the idea of a fictitious fiction plagiarized 

from a forgery based on a fiction covertly indebted to other factual or fictitious documents. The reader’s head spins 

from all the postmodern play representing something that in part really happened” (Morson, 2012, online). 
189 No original, em inglês: “Eisner’s main question was “how can one explain resilience [of The Protocols] against 

all evidence, and the perverse appeal that this book continues to exercise?” In facing this conundrum, Eco, Eisner, 

and Norman Cohn all fall victim to the same fallacy. Because they cannot imagine themselves taking the book 

seriously, they assume no one else with a brain ever could. In their view, anyone who accepts The Protocols, or at 

least its account of history, must be either an idiot, an ignoramus, or subject to delusions explicable only in 

psychoanalytic terms. (This is Cohn’s basic historical explanation, personified by Eco in the character of 

Simonini)” (Morson, 2012, online). 



111 

 

ambíguo o próprio objetivo do livro: desvelar as estratégias por meio das quais teorias 

conspiratórias constroem inimigos. 

Em contraposição à leitura de Morson, alguns estudiosos defendem as estratégias 

narrativas de Eco, valorizando suas aplicações de paródia, intertextualidade, metanarrativa e 

ironia. Entre eles, destaca-se Rocco Capozzi, professor de Literatura Italiana na Universidade 

de Toronto (Capozzi, 1997) e amigo pessoal de Eco (Capozzi, 2016). No artigo Revisiting 

History: Conspiracies and Fabrication of Texts in Foucault’s Pendulum and The Prague 

Cemetery (2013), Capozzi reexamina a controvérsia em torno do lançamento de O Cemitério 

de Praga, argumentando que “Eco se tornou alvo de críticas bizarras”190 (Capozzi, 2013, p. 

620, tradução nossa). Aqueles aspectos frequentemente apontados como falhas nos romances 

de Eco – tramas complexas, ambíguas, densas em informação e de extensão considerável – são, 

para Capozzi, características coerentes e intrínsecas ao projeto literário do autor (Capozzi, 2013, 

p. 622). No contexto desta dissertação, interessa-nos especialmente a análise que Capozzi 

desenvolve sobre a relação entre metanarrativa e construção ficcional a partir dos Protocolos 

dos Sábios de Sião, tanto em O Cemitério de Praga quanto em O Pêndulo de Foucault (1988).  

Capozzi (2013, p. 623) argumenta que a relação entre O Cemitério de Praga e O 

Pêndulo de Foucault reside no fato de que o primeiro pode ser compreendido como uma 

continuidade – ou mesmo digressão – do segundo, uma vez que o “Plano”191 elaborado em O 

Pêndulo de Foucault tem sua origem nos Protocolos dos Sábios de Sião. No entanto, apesar 

dessa conexão, os romances também apresentam distinções fundamentais. Enquanto O Pêndulo 

de Foucault adota um tom predominantemente satírico, irônico e paródico na construção da 

teoria conspiratória do “Plano”, O Cemitério de Praga lida com questões morais e éticas, dado 

que os Protocolos tiveram implicações reais e trágicas para milhares de pessoas inocentes 

(Capozzi, 2013, p. 623). De modo geral, Capozzi interpreta O Pêndulo de Foucault como uma 

sátira à semiose hermética e à interpretação ilimitada (2013, p. 623), enquanto O Cemitério de 

Praga constrói uma crítica irônica à necessidade de forjar inimigos e recorrer a teorias da 

conspiração como explicações convincentes para eventos históricos relevantes (Capozzi, 2013, 

p. 623). Além dessas distinções temáticas, Capozzi (2013, p. 630-632) explora outras 

continuidades entre os dois romances, especialmente em termos de estrutura narrativa. Ambos 

 
190 No original, em inglês: “Eco became the target of bizarre criticismo” (Capozzi, 2013, p. 620). 
191 No romance, acompanhamos três redatores de uma editora de livros esotéricos em Milão—Casaubon, Belbo e 

Diotallevi—que, após receberem a transcrição de um suposto plano secreto dos Cavaleiros Templários, decidem, 

por brincadeira, criar sua própria teoria da conspiração, batizada de “O Plano”. A ideia sugere uma trama milenar 

dos Templários para dominar o mundo. No entanto, à medida que se aprofundam nesse jogo intelectual, começam 

a atrair a atenção de grupos que realmente acreditam na conspiração. O que era uma ficção acaba se tornando um 

perigo real, e eles mesmos se veem envolvidos na teia de delírio que criaram. 



112 

 

os textos são polifônicos por adotarem três vozes distintas192 e apresentam uma fragmentação 

cronológica, com duas linhas temporais que são simultâneas na narrativa.  

Conforme o que explica Capozzi (1997, p. 224 apud Capozzi 2013, p. 624), essas 

características temáticas e estruturais e essas técnicas narrativas estão intrinsecamente 

vinculadas ao estilo literário de Eco e ao conjunto de sua obra, como ele próprio já havia 

defendido em um artigo publicado na antologia Reading Eco (1997), por ele organizada. Nessa 

publicação, Capozzi destaca que Eco frequentemente revela as referências intertextuais de seus 

romances, por vezes em respostas direta às críticas recebidas (1997, p. 224 apud Capozzi 2013, 

p. 624). Para Capozzi (2013, p. 625) ao combinar um conhecimento “enciclopédico”193 com 

referências à cultura popular, Eco produz um efeito intertextual ao mesmo tempo erudito e 

divertido, que funciona como uma ferramenta cognitiva.  

Em se tratando especificamente das questões levantadas acerca de O Cemitério de 

Praga pela crítica, Capozzi admite que se trata de um romance reconhecidamente mais sensível 

do ponto de vista ético e moral que O Pêndulo de Foucault, porém 

Se a princípio achamos perturbadora e ofensiva a maneira como Simonini 

estereotipa e desacredita as pessoas, devemos nos acostumar com seus 

comentários ultrajantes, porque seu ódio é universal e está claro que nenhuma 

religião ou nacionalidade específica é a única a ser denegrida194 (Capozzi, 

2013, p. 633, tradução nossa). 

 

A sua defesa ao romance continua, na medida em que Capozzi ainda argumenta que Eco 

estava correto em sua resposta ao Rabino Di Segni:  

Longe de brincar com o antissemitismo, ele queria desmascarar os Protocolos 

e que sua intenção era dar ao leitor um soco no estômago. O Cemitério de 

Praga ilustra como a estereotipia pode ser usada contra qualquer grupo de 

pessoas, e como vários instrumentos de incitação ao ódio e construção de 

inimigos artificiais têm sido usados há séculos. Ele também está certo ao dizer 

que ele não é culpado se há leitores que podem simpatizar com Simonini195 

(Capozzi, 2013, p. 634, tradução nossa).  

 

 
192 Em O Cemitério de Praga, temos três narradores: Simonini, o abade Dalla Piccola e um terceiro narrador que 

intervém ocasionalmente para preencher lacunas da narrativa; em O Pêndulo de Foucault, embora o narrador seja 

Casaubon, o leitor recebe acesso direto aos anseios dos outros dois personagens principais, Belbo e Diotallevi.  
193 Trata-se de um termo utilizado frequentemente por Rocco Capozzi ao se referir aos romances de Eco no lugar 

de “ficções pós-modernas”, como fazem outros estudiosos (Capozzi, 2013, p. 638).  
194 No original, em inglês: “However, if at first we find disturbing and offensive the way that Simonini stereotypes 

and discredits people, we should get used to his outrageous comments because his hate is universal and it is clear 

that no specific religion or nationality is alone in being denigrated” (Capozzi, 2013, p. 633). 
195 No original, em inglês: “Far from playing with anti-Semitism, he wanted to debunk the Protocols and that his 

intention was to give the reader a punch in the stomach. The Prague Cemetery illustrates how steretyping can be 

used against any group of people, and how various instruments of promting hate and constructing articial enemies 

have been used for centuries. He is also right in saying that he is not to blame if there are readers who sympathize 

with Simonini” (Capozzi, 2013, p. 634).  



113 

 

Por fim, Capozzi defende Eco das acusações de ambiguidade em relação ao 

antissemitismo no romance, argumentando que essa percepção decorre da construção da 

personalidade de Simonini e do fato de que O Cemitério de Praga é um romance, e não um 

texto de história (2013, p. 634). Para ele: 

Talvez a verdadeira razão pela qual alguns criticam sua arte de narrar seja 

porque não se sentem confortáveis com o uso sutil de paródia e ironia (lúdica 

ou não) que Eco explora junto com a intertextualidade, a metaficção, os 

palimpsestos, as leituras cruzadas e o discurso bivocal196 (Capozzi, 2013, p. 

634, tradução nossa). 

 

De modo geral, Capozzi argumenta que as críticas dirigidas a O Cemitério de Praga 

podem, e devem, ser respondidas e compreendidas à luz do uso narrativo e intertextual da ironia, 

como se esse recurso justificasse por si só as escolhas de Eco e removesse delas qualquer 

problemática (Capozzi, 2013). Ademais, ele sustenta que não cabe ao romancista fornecer uma 

interpretação definitiva de seus livros, pois caberia ao leitor adotar uma postura crítica na leitura 

do romance (Capozzi, 2013, p. 635). Isso se aplicaria, inclusive, no que diz respeito aos 

discursos controversos mobilizados no romance, incluindo aqueles proferidos por figuras como 

o abade Barruel, Édouard Drumont e Leo Taxil, que deveriam ser interpretados pelos leitores 

dentro da proposta teórica e narrativa do romance (Capozzi, 2013, p. 635). A defesa da ironia, 

aliás, ocupa posição central na análise de Capozzi, ainda que ele reconheça o risco de 

interpretações equivocadas e caracterize como um recurso ambíguo, comparável a uma “faca 

de dois gumes” (2013, p. 635).  

Conforme discutido desde o segundo capítulo desta dissertação, as estratégias narrativas 

empregadas por Eco – sejam elas caracterizadas como pós-modernas ou não – resultam em uma 

ambiguidade evidente, tanto para aqueles que buscam explicá-las e justificá-las, como Rocco 

Capozzi, quanto para aqueles que apontam suas contradições e questionam sua adequação para 

determinados temas, a exemplo das críticas ao romance exploradas no segundo capítulo. Diante 

dessa breve discussão, parece-nos plausível considerar que os romances de Eco, e O Cemitério 

de Praga em particular, podem ser compreendidos dentro do paradigma pós-moderno devido 

ao uso específico de suas estratégias narrativas, enquadrando-o na metaficção historiográfica 

graças à sua apropriação de personagens e acontecimentos históricos e à sua autoconsciência 

em relação à história e à ficção como sendo criações humanas (Hutcheon, 1988).  

 
196 No original, em inglês: “Perhaps the real reason why some criticize his art of narration is because they are not 

comfortable with Eco's subtle use of parody and irony (playful or otherwise) that he exploits together with 

intertextuality, metafiction, palimpsests, cross readings and double-voiced discourse” (Capozzi, 2013, p. 634).  



114 

 

O aspecto que merece especial atenção nesta discussão é a concepção da história e da 

ficção como construções narrativas, um tema que também foi amplamente debatido entre 

historiadores na segunda metade do século XX. Se, ao longo desta seção, nos concentramos nas 

intersecções entre história e literatura, especialmente no âmbito das concepções pós-modernas, 

agora propomos um deslocamento para examinar como esse debate se desenvolveu no campo 

historiográfico. Essa abordagem não se configura como uma discussão paralela ao problema 

central desta dissertação, mas sim como um desdobramento necessário: parte das reações 

críticas a O Cemitério de Praga decorre do uso positivista que Eco faz da história na 

estruturação de seu romance, um procedimento que gera um efeito de autenticidade altamente 

persuasivo. Assim, compreender as respostas da historiografia às propostas pós-modernas 

permite aprofundar a análise das implicações da validação do discurso ficcional em O Cemitério 

de Praga. 

 

Os limites da representação: a virada pós-moderna entre os historiadores 

 

Para dar início a esta seção, é necessário retomar uma questão que já iniciamos na seção 

anterior: a separação institucional entre história e literatura e o estabelecimento da história 

enquanto uma disciplina autônoma (Lyon-Caen; Ribard, 2010, p. 23). Se na anterior, porém, 

tratamos mais detalhadamente da literatura, nesta devemos nos concentrar na história, ou, mais 

especificamente, na trajetória da história enquanto disciplina, com ênfase no estatuto do texto 

histórico enquanto produto do trabalho do historiador. Trata-se de discussão relevante a ser 

feita, uma vez que a investigação aqui proposta também se dedica a analisar a ficção, 

especialmente a ficção baseada em dados históricos, em suas implicações com a história. Essa 

questão nos leva diretamente ao chamado giro linguístico, determinante nos debates a respeito 

da narrativa histórica, sobretudo em função do deslocamento do foco nas grandes estruturas 

materiais e econômicas para a linguagem e os discursos, mediadoras da relação entre história e 

realidade197. Nessa perspectiva, a dimensão literária da escrita da história ganhou centralidade. 

Ao longo do século XX, os estudos históricos foram atravessados por discussões 

centradas na prática historiográfica e na natureza do conhecimento produzido pela disciplina. 

Entre os diversos modos e escolas de análise e reflexão acerca do pensamento histórico e do 

desenvolvimento da disciplina que surgiram ao longo do século XX, uma em especial merece 

 
197 Uma breve descrição da emergência do giro linguístico na historiografia, inclusive na brasileira, pode ser 

encontrada no artigo publicado pela História da Historiografia Hamlet Brasileiro: ensaio sobre giro linguístico e 

indeterminação historiográfica (1970-1980), de Temístocles Cézar. 



115 

 

destaque: o narrativismo. O termo caracterizava o trabalho de um grupo de filósofos analíticos 

interessados na escrita da história que se opunham ao modelo nomológico de explicação 

fornecido por alguns historiadores (Thompson, 2022, p. 113) e cujas reflexões diziam respeito 

ao estatuto da narrativa histórica (Malerba, 2016, p. 17).  

Fundamentalmente, a tese narrativista atribui primazia aos imperativos da linguagem e 

aos tropos ou figuras do discurso na constituição das narrativas históricas (Malerba, 2006, p. 

14). Nessa perspectiva, as narrativas produzidas por historiadores não difeririam, em essência, 

das ficções literárias, uma vez que ambas são construções discursivas mediadas pela linguagem 

(Malerba, 2006, p. 14). Associada a esses pressupostos, encontra-se a tese do anti-realismo 

epistemológico, segundo a qual “o passado não pode ser objeto do conhecimento histórico ou, 

mais especificamente, que o passado é e não pode ser o referente das afirmações e 

representações históricas” (Malerba, 2006, p. 13). Em outras palavras, o texto historiográfico 

não estabelece uma relação direta com o passado, como se este pudesse ser acessado de forma 

objetiva por meio das fontes, mas apenas com outros discursos sobre o passado (Malerba, 2006, 

p. 13). 

Tanto a tese do anti-realismo epistemológico quanto a do narrativismo são, via de regra, 

associadas ao conjunto de ideias identificadas como “pós-modernas” na historiografia. De 

modo semelhante ao que ocorreu nos estudos literários, tais postulados alinham-se diretamente 

aos debates estruturalistas, em especial aqueles desenvolvidos na França a partir do final da 

década de 1960 (Malerba, 2006, p. 12-13). Nesse contexto, sustentam a noção de que 

a sociedade ocidental, nas décadas mais recentes, passou por mudança da Era 

Moderna para ‘Pós-Moderna’, que se caracteriza pelo repúdio final da herança 

da Ilustração, particularmente da crença na ‘Razão’ e no ‘Progresso’, e por 

uma insistente incredulidade nas grandes metanarrativas, que imporiam 

direção e sentido à história, em particular à noção de que a história humana é 

um processo de emancipação universal. No lugar de grandes metanarrativas 

do gênero, afirma-se, vieram uma multiplicidade de discursos e jogos de 

linguagem, o questionamento da natureza do conhecimento com uma 

dissolução da ideia de verdade, além de problemas de legitimação em vários 

campos (Malerba, 2006, p. 13). 

 

A tese do anti-realismo epistemológico, por exemplo, pode ser aproximada daquilo que 

Roland Barthes (2004, p. 181) denominou “efeito de real” ou ilusão referencial. Se, como 

explica Malerba (2006, p. 13), o anti-realismo epistemológico postula que o passado não é 

objetivamente acessível aos historiadores por meio de suas fontes, uma vez que estas seriam 

apenas fragmentos de discursos do passado (ou seja, o passado é transformado em texto, sendo 

acessível ao historiador apenas sobre essa forma), em O efeito de real Barthes argumenta que a 



116 

 

palavra no texto literário não mantém qualquer relação direta com a realidade representada; a 

única relação possível seria entre um texto e outro texto (Compagnon, 2010, p. 107).  

Convém esclarecer, contudo, que se trata de uma associação em um nível geral, pois 

ambas as perspectivas convergem na crítica à noção de representação objetiva da realidade, mas 

operam em contextos teóricos distintos. O anti-realismo epistemológico, conforme formulado 

pelos teóricos do narrativismo, sustenta que o passado não pode ser diretamente acessado pelo 

historiador, estando sempre mediado por discursos e narrativas. De forma análoga, Barthes, ao 

discutir o efeito de real, sugere que certos elementos em textos realistas criam a ilusão de uma 

referência direta ao real, quando, na verdade, não passam de construções textuais (Barthes, 

2004), resultado de uma manipulação de signos que a convenção realista camufla (Compagnon, 

2010, p. 107-108). Assim, segundo a formulação de Barthes a respeito do efeito de real, “a 

referência não tem realidade: o que se chama de real não é senão um código” (Compagnon, 

2010, p. 108) partilhado pelo autor e pelo leitor e resultado de uma cadeia de cópias entre os 

textos (Compagnon, 2010, p. 108). 

Em ambos os casos, portanto, há um ceticismo quanto à transparência referencial da 

linguagem. Contudo, enquanto na literatura o efeito de real se sustenta na construção da 

verossimilhança como estratégia discursiva, na historiografia, a tese do anti-realismo 

epistemológico sugere a impossibilidade de acessar o passado fora da linguagem, restringindo 

o conhecimento histórico à sua dimensão textual e questionando as pretensões tradicionais de 

objetividade na disciplina. Em consonância com as discussões então empreendidas sobre as 

relações entre história e literatura na teoria literária, foi assim, através de premissas análogas, 

que as ideias pós-modernas penetraram as discussões sobre o estatuto do texto histórico entre 

os historiadores. Se, na teoria pós-moderna da literatura, a aproximação ocorre principalmente 

no nível do conteúdo (Hutcheon, 1988), na historiografia trata-se de uma aproximação formal 

em razão da equiparação entre discursos ficcionais de escritores e narrativas de historiadores; 

essas teses, no entanto, colocam em xeque “a própria objetividade do conhecimento histórico, 

e por conseguinte, os limites estruturais da verdade de seus enunciados” (Malerba, 2006, p. 14), 

problemática que retomaremos mais à frente. 

Antes, nos cabe detalhar ainda mais as propostas narrativistas para os estudos históricos. 

Para isso, devemos retomar texto a que geralmente se atribui o papel de mito fundador do 

debate: Meta-história (1973), de Hayden White, que seria uma “história da consciência 

histórica na Europa do século XIX” e uma contribuição para a discussão do conhecimento 

histórico (White, 1973, p. 17) através da análise das “características inconfundíveis de um 



117 

 

método especificamente histórico de investigação” (White, 1973, p. 17), de modo a construir 

uma tipologia de estilos historiográficos. 

Em Meta-história, Hayden White parte de duas premissas fundamentais. A primeira é a 

sua definição do que constitui o trabalho histórico: “uma estrutura verbal na forma de um 

discurso narrativo em prosa que pretende ser um modelo, ou ícone, de estruturas e processos 

passados no interesse de explicar o que eram representando-os” (1973, p. 18, grifo do autor). 

Em outras palavras, a escrita da história não apenas descreveria os acontecimentos, mas os 

organizaria poeticamente em seu conteúdo, estruturando-os por meio da linguagem. A segunda 

premissa, na verdade, assume a forma de um questionamento central que orienta sua 

investigação, mas que aparece apenas, quase escondida, em uma nota de rodapé: “quais são os 

elementos ‘artísticos’ de uma historiografia ‘realista’198?” (White, 1973, p. 19). Esse 

questionamento está diretamente relacionado ao objetivo maior do livro: White busca 

demonstrar que os modos de explicação do passado empregados pelos historiadores do século 

XIX são profundamente enraizados na linguagem poética, evidenciando que a construção do 

discurso histórico não é pura, mas sim permeada por escolhas linguísticas e prefigurativas199 

que moldam e definem as explicações fornecidas pelos historiadores à sua “estória200” (White, 

1973, p. 19). 

A proposta apresentada por White em Meta-história assombrou uma quantidade 

considerável de historiadores que não foram imediatamente receptivos à sua proposta 

epistemológica. Essa reação da comunidade acadêmica levou White, em seu ensaio O texto 

histórico como artefato literário (1974), publicado no livro Trópicos do Discurso – este, sim, 

mais polêmico até que Meta-história (Araújo, 2016, p. 8) –, a comentar sobre o assunto com 

muito menos moderação e sutileza do que fez na introdução de Meta-história: 

 
198 Na elaboração dessa pergunta, White se valeu de postulados já debatidos sobre o problema da representação 

literária realista, em especial da noção de realismo na literatura desenvolvida no livro Mimesis, de Erich Auerbach, 

e na arte em Arte e Ilusão, de Ernst Gombrich. Conforme a descrição do próprio White, em Meta-história ele 

inverteu o tradicional questionamento de quais são os componentes ‘históricos’ de uma arte realista para considerar 

quais seriam os elementos artísticos de uma historiografia realista. Vale considerar que a própria noção de realismo 

não possui um significado claro, de maneira que habitualmente se opõe ‘histórico’ a ‘mítico’ na busca de um ideal 

‘realista’, sendo o ‘fictício’ situado entre estes dois polos (White, 1973, p. 19).  
199 Em Meta-história, a ideia de prefiguração está vinculada ao pressuposto de que um historiador não encontra, 

nas fontes, um passado “puro” e simplesmente o relata ou o descreve definitivamente. Pelo contrário, o historiador 

já parte de determinadas convenções discursivas e categorias interpretativas que determinarão a forma final de seu 

texto, e, portanto, resultarão em um modo de explicação específico sobre o que aconteceu no passado. No entanto, 

para que isso aconteça, o historiador deve “prefigurar como objeto possível de conhecimento o conjunto completo 

de eventos referidos nos documentos” em um gesto que é poético, pois resultará inevitavelmente no “modelo 

verbal oferecido pelo historiador como representação e explicação daquilo que realmente aconteceu no passado” 

(White, 1973, p. 45).  
200 Empregou-se “estória” ao invés de “história” pois é essa a grafia da tradução do termo utilizado por Hayden 

White na edição brasileira Meta-história, publicada pela Editora da Universidade de São Paulo (EDUSP). 



118 

 

Mas de um modo geral houve uma relutância em considerar as narrativas 

históricas como aquilo que elas manifestamente são: ficções verbais cujos 

conteúdos são tanto inventados como descobertos e cujas formas têm mais em 

comum com os seus equivalentes na literatura do que com os seus 

correspondentes nas ciências (White, 1974, p. 98). 

 

É uma afirmativa de considerável potencial polêmico em razão dos termos utilizados. 

Empregar o substantivo “ficções” para caracterizar narrativas históricas pode, decerto, causar 

um estranhamento imediato, uma vez que o senso comum associa “ficção” àquilo que não é 

verdadeiro, em oposição ao trabalho do historiador de escrever o que “realmente aconteceu no 

passado” (sendo assim, um historiador jamais poderia escrever uma ficção). Entretanto, o modo 

como White estrutura seu argumento nos leva a crer que sua noção de “ficção” se aproxima da 

concepção de ficção presente na Poética de Aristotéles, a saber, que a ficção não é nem 

verdadeira, nem falsa, mas verossímil (Compagnon, 2010, p. 37): White sublinha que o bom 

historiador deve sempre lembrar a seus leitores “a natureza puramente provisória das suas 

caracterizações dos acontecimentos, dos agentes e das atividades encontrados no registro 

histórico sempre incompleto” (White, 1974, p. 98). Ou seja, não se trata de um texto histórico 

ser mais ou menos verdadeiro; o que ocorre é que os modelos verbais empregados pelos 

historiadores ao estruturar suas narrativas não são fixos, tampouco absolutos, uma vez que 

dependem das escolhas narrativas e prefigurativas do historiador. Da mesma maneira, quando 

White afirma que os conteúdos das ficções verbais elaboradas pelos historiadores são 

inventadas, o sentido do verbo “inventar” parece se aproximar da antiga noção de inventio, a 

saber, o processo de encontrar argumentos e elementos discursivos adequados para persuadir o 

público, e não “inventar” no sentido de criar algo falso – suposição coerente com o argumento 

de White de que historiadores fornecem suas explicações conforme modelos narrativos 

prefigurados e pré-determinados que dependem de uma quantidade limitada de combinações 

de estratégias explicativas para que façam sentido.  

De qualquer maneira, à luz das noções de retórica ou não, o fato é que a argumentação 

de Hayden White despertou as mais variadas reações entre os historiadores: conforme Anheim 

e Lilti (2010, p. 253), houve aqueles que foram indiferentes à discussão; outros receberam a 

proposta com certo ânimo; mas houve, também, quem reagisse com uma “recusa furiosa”, 

identificado nela uma ameaça à disciplina histórica. Esse último grupo caracterizou as teses 

elaboradas por White como “uma séria ameaça à integridade da disciplina histórica, sendo, além 

disso, acusada de levar a imperdoáveis implicações políticas” (Araújo, 2016, p. 8). Referimo-

nos, aqui, à preocupação com o relativismo do passado: 



119 

 

A recepção mais pragmática dos historiadores reforçou a ideia de que para o 

autor de Meta-história os fatos “reais” não existiriam, abrindo assim margem 

para falsificações históricas, argumento que foi amplamente dramatizado na 

discussão sobre o Holocausto, e de nada adiantou o destaque dado à palavra 

‘descobertos’ na formulação original (Araújo, p. 9). 

 

As implicações políticas às quais Araújo se refere se dão, justamente, em razão do 

argumento de que o entendimento do texto histórico como um construto linguístico e anti-

referencial pode resultar no questionamento das pretensões de objetividade da história. E isso, 

por sua vez, poderia se concretizar na ideia de uma relativização do passado, já que o sentido 

de categorias como “verdade” e “mentira” estaria mais sujeito às construções narrativas eficazes 

dos historiadores do que à própria concretude do fato. Possivelmente o caso mais emblemático 

dessas implicações políticas se deu na discussão sobre a representação do Holocausto, que 

aconteceu no âmbito da conferência “Nazismo e a Solução Final: sondar os limites da 

representação”, realizada na Universidade da Califórnia, em Los Angeles, entre os dias 26 e 29 

de abril de 1990 (Friedländer, 1992), em especial no embate que se seguiu entre Hayden White 

e Carlo Ginzburg. 

Os principais comentários dessa conferência estão reunidos no livro organizado por Saul 

Friedländer, Probing the Limits of Representation: Nazism and the “Final Solution”201 (1992), 

que examina até que ponto o Holocausto – um evento extremo na história do Ocidente – pode 

ser representado objetivamente por meio de documentos e relatos de testemunhas, ou se toda 

interpretação histórica está inevitavelmente condicionada por construções narrativas. O debate 

surgiu em resposta às teses narrativistas, especialmente à noção de que todos os relatos 

históricos são moldados por convenções narrativas pré-estabelecidas. Isso levanta questões 

éticas e intelectuais sobre as consequências dessa perspectiva para eventos históricos de grande 

sensibilidade, como o Holocausto, nos quais a possibilidade de relativização do passado e a 

sugestão de inacessibilidade desse passado pode ter implicações profundas (Friedländer, 1992).  

Na introdução, Saul Friendländer apresenta as principais problemáticas que orientam o 

projeto: “o extermínio dos Judeus na Europa pode ser objeto de discussões teóricas? Não é 

inaceitável debater questões formais e abstratas em relação a esta catástrofe?202” (1992, p. 1, 

 
201 Não há tradução do livro de Friedlander no Brasil, mas dois comentários da conferência, Historical Emplotment 

and the Problem of Truth, de Hayden White, e Just One Witness, de Carlo Ginzburg, encontram-se traduzidos e 

publicados na coletânea A história escrita. Teoria e história da historiografia (2006), organizada por Jurandir 

Malerba, sob os títulos Enredo e verdade na escrita da história e O extermínio dos judeus e o princípio da 

realidade, respectivamente.  
202 No original, em inglês: “This project evokes some doubts which are not easily dispelled. Can the extermination 

of the Jews of Europe be the object of theoretical discussins? Is it not unacceptable to debate formal and abstract 

issues in relation to this catastrophe? If would be if these abstracts issues were not directly related to the way 

contemporary culture reshapes the image of this past” (Friedlander, 1992, p. 1). 



120 

 

tradução nossa). A pertinência dessas questões decorre da maneira como “a cultura 

contemporânea remodela a imagem deste passado” (Friedländer, 1992, p. 1, tradução nossa), 

explorando formas de representação alternativas ao relato histórico tradicional, como o cinema 

e a literatura (Friedländer, 1992, p. 2). Contudo, também entre os historiadores, novas 

abordagens sobre a “Solução Final” e o Nacional-Socialismo emergiram, e,  

em muitos casos, pareciam testar limites implícitos e levantar não apenas 

problemas estéticos e intelectuais, mas também questões morais. A questão 

dos limites da representação do nazismo e seus crimes tornou-se um tema 

recorrente em relação a vários assuntos concretos. Aqui, o aspecto geral desse 

problema é nossa principal preocupação203 (Friedländer, 1992, p. 2, tradução 

nossa). 

 

O principal catalisador para a conferência que resultou no livro foi o debate ocorrido 

entre Hayden White e Carlo Ginzburg, em 1989, no qual ambos defenderam posições 

antagônicas sobre a natureza da verdade histórica (Friedländer, 1992, p. 2). Segundo o 

organizador, “os ecos de tal debate foram reforçados por controvérsias ainda persistentes sobre 

a historicização do nazismo204” (Friedländer, 1992, p. 2, tradução nossa), sendo que o 

extermínio dos judeus na Europa – caracterizado por Friedländer como o exemplo extremo de 

genocídio em massa – impunha um desafio particular aos teóricos do “relativismo histórico” 

(1992, p. 2). Diante disso, esses teóricos se veriam compelidos a “enfrentar os corolários de 

posições que, de outra forma, seriam facilmente tratadas em um nível abstrato”205 (Friedländer, 

1992, p. 2, tradução nossa).  

Com isso, Saul Friedländer sugere que os teóricos do relativismo histórico, como ele os 

chama, ao sustentarem que toda narrativa histórica é uma construção discursiva e que a 

objetividade plena é inalcançável, podem defender suas posições de maneira abstrata quando 

lidam com eventos históricos gerais. No entanto, ao se depararem com um caso extremo como 

o Holocausto, essas mesmas concepções precisam ser confrontadas com suas implicações 

concretas, dado que se trata de um evento sem precedentes que levanta questões éticas e 

epistemológicas complexas. Nesse contexto, emergem questionamentos cruciais: se toda 

narrativa histórica é apenas uma construção discursiva, como garantir que o Holocausto seja 

 
203 No original, em inglês: “In many cases they seemed to test implicit boundaries and to raise not only aesthetic 

and intellectual problems, but moral issues too. The question of the limits of representation of Nazism and its 

crimes has become a recurrent theme in relation to various concrete subjects. Here the overall aspect of this 

problem is our main concern” (Friedlander, 1992, p. 2). 
204 No original, em inglês: “The echoes of such a debate were reinforced by still-lingering controversies on the 

historicization of Nazism” (Friedländer, 1992, p. 2). 
205 No original, em inglês: “The extermination of the Jews of Europe, as the most extreme case of mass criminality, 

must challenge theoreticians of historical relativism to face the corollaries of positions otherwise too easily dealt 

with on an abstract level” (Friedländer, 1992, p. 2). 



121 

 

reconhecido como um evento real e não relativizado ou distorcido? Se o conhecimento histórico 

é condicionado pela linguagem e pelas escolhas ideológicas do narrador, como lidar com o 

negacionismo do Holocausto, que também se apoia em discursos? 

Todas essas questões convergem para o problema da “verdade” histórica, que, segundo 

Friedländer (1992, p. 6), é também a origem do debate. E é também este problema que traz à 

tona as implicações das posições assumidas por Hayden White, que “não questiona a 

possibilidade de avaliar a realidade ou mesmo a exatidão dos eventos históricos206” 

(Friedländer, 1992, p. 6, tradução nossa), mas que argumenta que não há história sem narrativa, 

pois sempre há uma estruturação dos eventos em um começo, meio e fim dentro de um 

arcabouço interpretativo (Friedländer, 1992, p. 6). No centro disso, está a linguagem, que 

“impõe à narrativa histórica uma escolha limitada de formas retóricas, implicando enredos 

específicos, modelos explicativos e posições ideológicas207” (Friedländer, 1992, p. 6, tradução 

nossa) e as escolhas feitas pelos historiadores dentro dessas possibilidades limitadas 

determinam as interpretações dos eventos históricos. O grande problema dessa prerrogativa 

teórico-metodológica é que “não há critério externo ‘objetivo’ para estabelecer que uma 

interpretação particular é mais verdadeira do que outra. Nesse sentido, White estaria próximo 

de uma abordagem pós-moderna da história208” (Friedländer, 1992, p. 6, tradução nossa). 

Ou seja, White não nega a existência do passado nem a possibilidade de avaliar a 

realidade ou a exatidão dos eventos históricos. Seu argumento central é que, uma vez que os 

historiadores organizam esses eventos em uma narrativa, eles necessariamente fazem escolhas 

que vão além dos fatos em si. O problema, no entanto, torna-se evidente na medida em que se 

questiona até que ponto essas escolhas podem ser objetivas: é possível estabelecer a primazia 

de uma narrativa em detrimento da outra? É possível estabelecer uma narrativa mais 

“verdadeira”, mais “próxima daquilo que realmente aconteceu”, em relação a outras? Além 

disso, também surge um dilema epistemológico: o que seria mais “verdadeiro”, a narrativa 

construída pelo historiador ou as fontes por ele utilizadas, como documentos e até mesmo 

relatos de testemunhas? Se considerarmos que a narrativa tem primazia, o que a diferenciaria, 

em essência, de um romance que se baseia nas mesmas fontes e procedimentos metodológicos? 

 
206 No original, em inglês: “White does not call into question the possibility of assessing the reality or even the 

exactness of historical events” (Friedländer, 1992, p. 6). 
207 No original, em inglês: “Language as such imposes on the historical narrative a limited choice of rhetorical 

forms, implying specific emplotments, explicative models and ideological stances” (Friedländer, 1992, p. 6). 
208 No original, em inglês: “There is no ‘objective’, outside criterion to establish that one particular interpretation 

is more true than another. In that sense White is close to what could be termed a postmodern approach to history” 

(Friedländer, 1992, p. 6). 



122 

 

Esta última questão direciona o debate para a existência epistemológica da realidade. 

White, como vimos, não relativiza a existência de uma realidade histórica, mas seus 

posicionamentos levaram Carlo Ginzburg a fazer um apelo enfático a favor da objetividade e 

da verdade históricas, fundamentado tanto em considerações éticas quanto em categorias 

analíticas (Friedländer, 1992, p. 9). A partir da citação de uma carta do historiador francês Pierre 

Vidal-Naquet, Ginzburg argumenta que, embora toda a construção narrativa da história passe 

pelo discurso, há um núcleo de realidade que não pode ser dissolvido na linguagem – como a 

existência das câmaras de gás nos campos de concentração nazistas, conforme aponta a carta 

de Vidal-Naquet (Friedländer, 1992, p. 9). Sendo assim, para Ginzburg, não é possível reduzir 

a história a um mero construto narrativo, já que há uma dimensão irredutível da realidade que 

antecede qualquer produção discursiva. Em contraposição à perspectiva de White, ele defende 

que “mesmo a voz de uma única testemunha nos dá algum acesso ao domínio da realidade 

histórica, nos permite chegar mais perto de alguma verdade histórica”209 (Friedländer, 1992, p. 

9, tradução nossa). 

Com isso, esboçamos, em linhas gerais, os pressupostos básicos das teses narrativistas, 

a principal expressão do debate pós-moderno na historiografia, bem como os argumentos 

antagônicos a essas teses. Como exploramos nesta seção, um dos confrontos mais emblemáticos 

nesse contexto foi o debate entre Hayden White e Carlo Ginzburg, no qual se contrapuseram, 

de um lado, a perspectiva narrativista que enfatiza o caráter discursivo da história, e, de outro, 

a defesa da objetividade histórica como compromisso ético e metodológico baseado no 

princípio de que há sempre um grau de realidade acessível no passado, ainda que mínimo. Trata-

se de um debate que exemplifica algumas das tensões que atravessam a prática histórica 

contemporânea, sobretudo no que diz respeito às relações entre a história e a literatura, seja pelo 

compartilhamento da forma narrativa entre ambas, seja pelas distintas maneiras como ambas 

constroem representações do passado.  

Contudo, nos cabe observar que há um denominador comum nas críticas a O Cemitério 

de Praga e nas críticas às premissas pós-modernas nos estudos históricos. Em ambos os casos, 

a controvérsia não se limita às questões formais ou metodológicas, mas se intensifica em razão 

do tema representado. No romance de Umberto Eco, o cerne do debate gira em torno da 

representação da fabricação de um documento antissemita, Os Protocolos dos Sábios de Sião, 

por um protagonista igualmente antissemita, o que levou a preocupações sobre os limites éticos 

 
209 No original, em inglês: “Finally, Ginzburg runds off his thesis by stating the most extreme counterposition to 

White’s relativism: even the voice of one single witness give us some access to the domain of historical reality, 

allows us to get nearer to some historical truth” (Friedländer, 1992, p. 9). 



123 

 

do romance e as possíveis ambiguidades interpretativas desse tipo de narrativa. Já no contexto 

do debate sobre as teses narrativistas, a maior resistência surge quando essas premissas são 

confrontadas com a representação de eventos extremos e traumáticos como o Holocausto, uma 

vez que a noção de que a história não passa de um construto linguístico pode colocar em xeque 

a possibilidade de acesso a uma verdade factual, o que pode abrir margem para relativizações 

de eventos como esse.  

Essa convergência sugere que, em determinados contextos, a questão central não é 

apenas como se representa o passado, mas qual passado está sendo representado e quais são as 

possíveis consequências dessa representação. No caso de O Cemitério de Praga, as críticas 

partiram do receio de que a exposição detalhada da lógica conspiratória antissemita pudesse, de 

alguma forma, reforçar ou normalizar esse tipo de discurso, mesmo que o propósito do romance, 

segundo Umberto Eco, fosse justamente desmascarar os mecanismos da falsificação histórica. 

De maneira semelhante, as objeções às teses narrativistas decorrem do temor de que a ênfase 

na construção discursiva da história possa enfraquecer a distinção entre verdade e ficção, 

abrindo margem para distorções narrativas. Dessa forma, em ambos os casos a preocupação 

maior parece residir na escolha do passado a ser representado. 

Entre os historiadores, mais de trinta anos após o embate entre Hayden White e Carlo 

Ginzburg, pode parecer evidente o perigo de aproximar a forma da escrita histórica daquela 

ficcional, ainda que a escrita da história seja, inevitavelmente, narrativa. Esses anseios, é claro, 

estão vinculados a um mundo contemporâneo que convive diariamente com distorções 

argumentativas, seja na manipulação de notícias do momento, seja na reinterpretação de certos 

eventos do passado – sem contar a proliferação de informações falsas que circulam com 

credibilidade sobre toda a sorte de coisas. Mais do que nunca, portanto, a defesa de Carlo 

Ginzburg por uma história objetiva e pelo controle da representação histórica segue coerente 

não apenas no que tange ao antissemitismo. No entanto, apesar dessa defesa de Ginzburg, não 

podemos ignorar que o conhecimento histórico convive com outras formas de representação do 

passado que, embora não necessariamente precisem seguir os mesmos critérios epistemológicos 

e metodológicos da historiografia, possuem forte aderência e impacto na maneira como 

determinados eventos são assimilados. Estamos falando, por exemplo, de produtos da indústria 

cultural com um forte apelo ao passado e à história: desde filmes e seriados até romances que, 

por vezes, são tão aderentes quanto aos saberes que transmitem quanto os textos de 

historiadores.  

O Cemitério de Praga pode ser incluído nessa categoria. Como explorado no primeiro 

capítulo, além de retratar a fabricação histórica de um documento em seu enredo, o restante do 



124 

 

romance é profundamente baseado na mimetização de um passado específico. E graças à sua 

recepção, analisada no segundo capítulo, podemos considerar que essa característica confere a 

O Cemitério de Praga um status epistemológico específico – os anseios de que os leitores 

possam confundir a teoria da conspiração retratada no romance com realidade é evidência dessa 

constatação. Sendo assim, é possível argumentar que o romance é portador de um determinado 

conjunto de saberes, que nos é útil na medida em que nos dão indícios de sua historicidade, 

como analisaremos na próxima seção.  

 

Os saberes de O Cemitério de Praga 

 

Se, no contexto das teses narrativistas, a conexão entre história e literatura era pensada 

sobretudo a partir da forma – ou seja, do entendimento de que a escrita da história compartilha 

com a literatura a estrutura narrativa –, podemos inverter essa perspectiva e considerar como a 

literatura integra a história em sua própria construção discursiva. Essa inversão nos reconduz 

ao ponto de partida desta dissertação: a investigação sobre como o discurso ficcional pode ser 

validado ao mobilizar escrupulosamente o passado como recurso narrativo em O Cemitério de 

Praga. No caso analisado, a ficção constrói sua verossimilhança ao se valer de personagens, 

eventos e documentos do período para estruturar um enredo que, apesar de fictício, se apresenta 

como profundamente histórico. E, como vimos, uma das consequências imediatas dessa técnica 

foi o receio de que o romance mobilizasse a história de tal modo que pudesse reivindicar um 

estatuto quase epistêmico. 

Seguimos, portanto, no domínio das relações estabelecidas entre história e literatura. 

Como discutimos, parte do enfoque conferido a essas conexões, sobretudo no horizonte das 

ideias pós-modernas, concentrou-se nos recursos narrativos compartilhados pelos dois campos, 

o que colocava em evidência a concepção de uma escrita da história eminentemente científica 

contra uma escrita da história que se aproximava da literatura. Como se sabe, essa dicotomia 

povoou os textos de historiadores preocupados sobretudo com o estatuto epistemológico do 

saber histórico, dotado de especificidades e compromissos éticos e disciplinares diferentes 

daqueles de outras áreas das ciências humanas e sociais. Mesmo assim, o texto literário não 

perdeu seu lugar de interesse como objeto de pesquisa em história, seja como fonte documental, 

seja como traço da cultura material de determinados períodos. E a história, por sua vez, também 

foi integrada aos textos literários que buscaram uma forma de validação do discurso ficcional 

ao mobilizar escrupulosamente o passado como recurso narrativo, como é o caso de O 

Cemitério de Praga.  



125 

 

Essa questão foi explorada no dossiê Savoirs de la littérature, publicado na revista dos 

Annales em 2010, que procurou discutir de que maneira textos literários podem não apenas 

constituir-se enquanto fontes de pesquisa dos historiadores por representarem o passado, mas 

também um meio legítimo de conhecimento histórico. A apresentação ao dossiê retoma alguns 

pontos principais desse debate:  

Há várias décadas, os historiadores aprenderam a lição: a sua pretensão de um 

conhecimento científico do passado seria ilusória e, acreditando estar dizendo 

a verdade, não fariam nada além de escrever ficções mais plausíveis do que 

outras. Desde as proposições provocativas de Paul Veyne, os argumentos de 

Hayden White e, de forma mais nuançada, os de Paul Ricoeur, até as 

proposições radicais dos defensores do narrativismo puro, a historiografia 

contemporânea entrou na era da desconfiança, a ponto de a ideia de uma 

mistura irreparável entre história e ficção ter se tornado uma entrada de 

destaque no pré-concebido dicionário das ideias pós-modernas210 (Anheim; 

Lilti, 2010, p. 253, tradução nossa). 

 

Se essa desconfiança marcou profundamente os debates sobre a escrita da história, ela 

também abriu caminho para o reconhecimento de que a literatura pode oferecer formas 

legítimas de conhecimento sobre o passado. As interseções entre história e literatura, portanto, 

podem ser analisadas a partir de uma perspectiva que não parte da suspeita em relação à ficção, 

mas sim do reconhecimento de seu estatuto epistemológico próprio – especialmente no caso de 

textos que se propõem a representar o passado de maneira fundamentada. Ao considerar essa 

proposta, torna-se possível examinar O Cemitério de Praga não apenas em termos de sua 

ancoragem histórica, mas também enquanto sob o prisma dos saberes da literatura, na medida 

em que se trata de um texto que se utiliza de fontes descritas por historiadores e outros 

pesquisadores para dramatizar e se apropriar de eventos do passado. 

A própria ambição do dossiê vai nessa direção:  

em vez de rastrear o elemento de ficção, narração ou invenção estilística nos 

textos dos historiadores, por que não questionar a natureza do conhecimento 

que a própria literatura transmite? Em vez de mais uma vez suspeitar da 

historiografia por causa da dimensão literária de toda escrita, vamos creditar 

à literatura uma capacidade de produzir, por meio de suas próprias formas de 

escrita, um corpo de conhecimento – moral, científico, filosófico, sociológico 

e histórico211 (Anheim; Lilti, 2010, p. 253-254, tradução nossa). 

 
210 No original, em francês: “Depuis plusieurs décennies, les historiens ont entendu la leçon: leur pretension à une 

connaissance scientifique du passé serait illusoire et, croyant dire la vérité, ils ne feraient rien d’autre qu’écrire des 

fiction plus vraisemblables que d’autres. Depuis les propositions provocatives de Paul Veyne, les arguments de 

Hayden White et, sur un mode plus nuancé, de Paul Ricoeur, jusqu’aux propositions radicales des tenants du 

narrativisme pur, l’historiographie contemporaine est entrée dans l’ère du soupçon, au point que l’idée d’un 

brouillage irrémédiable entre histoire et fiction est devenue une entrée de choix du dictionnaire des idées reçues 

postmodernes” (Anheim; Lilti, 2010, p. 253). 
211 No original, em francês: “Plutôt que de traquer la part de fiction, de narration ou d’invention stylistique dans 

les textes des historiens, pourquoi ne pas s’interroger sur la nature du savoir dont la littérature est elle-même 

porteuse? Au lieu de soupçonner une fois de plus l’historiographie en raison de la dimension littéraire de toute 



126 

 

 

Trata-se, assim, de um convite aos historiadores para que se desloque o foco da 

discussão tradicional sobre história e literatura. Ao invés de insistir na crítica à forma narrativa 

da escrita da história – a preocupação central dos antagonistas aos narrativistas –, o que os 

organizadores do dossiê sugerem é um movimento inverso: reconhecer que a literatura, por 

meio de suas próprias formas de escrita, também produz conhecimentos sobre o passado a partir 

de ferramentas distintas das dos historiadores. Isso inclui, por exemplo, considerar que a 

literatura não é “a-histórica”, mas também lembrar que os saberes não são inefáveis (Anheim; 

Lilti, 2010, p. 255). Para que isso seja possível, portanto, é preciso estabelecer um caminho 

equilibrado, evitando tanto uma visão puramente autorreferencial da literatura, quanto uma 

idealização excessiva de sua capacidade de apreender a realidade (Anheim; Lilti, 2010, p. 255). 

Sendo assim, os organizadores do dossiê propõem uma abordagem cognitiva da literatura que 

se distancia dessas duas tentações e procura “apreender historicamente as capacidades da 

literatura de produzir conhecimento sobre o mundo, sem postular que esse conhecimento seja 

de natureza superior e irredutível ao das ciências sociais”212 (Anheim; Lilti, 2010, p. 255, 

tradução nossa). 

Dessa maneira, Anheim e Lilti argumentam que a literatura, longe de ser um mero 

reflexo da subjetividade de seus autores, tem a capacidade de operar como uma forma histórica 

de conhecimento, cuja capacidade cognitiva e ética varia conforme contextos, gêneros e autores 

(2010, p. 256). Assim, os textos literários podem servir tanto como testemunhos do mundo, 

quanto a partir das reflexões sobre sua própria recepção e sua relação com as suas condições de 

possibilidade (2010, p. 256). Diante desse cenário, “a oposição contemporânea entre ciências 

sociais positivistas e uma literatura autorreferencial, que teria apenas a si mesma como objeto, 

é ilusória”213 (Anheim; Lilti, 2010, p. 257, tradução nossa), demonstrando que textos literários 

constituem recursos epistemológicos válidos para pesquisadores das ciências sociais e 

humanas. Trata-se, portanto, de uma perspectiva que convida ao reconhecimento da riqueza das 

 
écriture, créditons la littérature d’une capacité à produire, par les formes d’écriture qui lui sont propres, un 

ensemble de connaissances, morales, scientifiques, philosophiques, sociologiques et historiques” (Anheim; Lilti, 

2010, p. 253-354). 
212 No original, em francês: “Une approche des capacités cognitives de la littérature se situe à distance de ces deux 

tentations, celle qui nie l’existence d’un hors-texte et celle qui efface les médiations entre celui-ci et le texte. Elle 

se propose au contraire de saisir historiquement les capacités de la littérature à produire un savoir sur le monde, 

sans postuler que ce savoir soit d’une nature supérieure et irréductible à celui des sciences sociales” (Anheim; 

Lilti, 2010, p. 255). 
213 No original, em francês: “Dès lors, il est nécessaire de restituer son historicité à cette opération 

d’institutionnalisation de la subjectivité, mais aussi de souligner que l’opposition contemporaine entre des sciences 

sociales positivistes et une littérature autoréférentielle, qui n’aurait qu’elle-même pour objet, est illusoire” 

(Anheim; Lilti, 2010, p. 257). 



127 

 

relações entre a literatura e outras disciplinas das ciências humanas e sociais, como a história, 

e que procura, acima de tudo, superar a redução dessas relações à simples dicotomia entre ficção 

e realidade.  

Dentro dessa perspectiva, e após todas as discussões já realizadas ao longo dos capítulos 

anteriores, podemos identificar nas entrelinhas do enredo de O Cemitério de Praga alguns dos 

saberes da literatura tal como propostos por Anheim e Lilti (2010). O primeiro deles é que, ao 

trabalhar escrupulosamente o passado francês e ao mobilizar as mesmas referências textuais 

que deram origem aos Protocolos dos Sábios de Sião no enredo, uma leitura possível é que o 

romance se torna uma espécie de conto moral a respeito de como falsificações podem vir a ser 

dadas como verdadeiras. Eco construiu o enredo do romance de modo a evidenciar os 

mecanismos de fabricação de documentos falsos, tornando a fabricação dos Protocolos não 

apenas um tema do romance, mas também uma reflexão sobre como muitas vezes se pode ler 

uma ficção como se fosse a vida.  

Uma segunda possibilidade presente no romance é aquela destacada por Eco na 

entrevista concedida ao jornal italiano L’Espresso, analisada no segundo capítulo: O Cemitério 

de Praga busca demonstrar narrativamente como um inimigo, um bode expiatório, pode ser 

social e narrativamente construído. Ao longo da trama, não apenas os judeus são alvos de teorias 

conspiratórias, mas também há outros grupos, como os jesuítas, que aparecem representados 

como conspiradores tanto quanto os próprios judeus. O romance ilustra, passo a passo, como 

Simonini elabora e adapta acusações já utilizadas contra diferentes grupos até consolidar os 

judeus como os grandes conspiradores por trás do documento que fabricou. O próprio Eco 

ressaltou essa característica na entrevista: 

O romance foi escrito para contar como os Protocolos foram construídos. [...] 

Deveria ser narrativamente claro como cada estereótipo usado primeiro contra 

os jesuítas, depois contra Napoleão III, depois contra os maçons, também pode 

ser usado contra os judeus. É sempre a mesma configuração, o que muda é 

apenas o objeto214 (Eco, 2010, online, tradução nossa).  

 

Essa declaração evidencia uma dimensão cognitiva que podemos identificar no enredo 

do romance: a demonstração de que a construção do inimigo não se dá de maneira espontânea, 

mas sim por meio da reconfiguração de estereótipos previamente disponíveis. E, ao conter em 

si mesmo essa espécie de lição, o romance convida o leitor a refletir sobre os mecanismos 

históricos e discursivos que permitem a fabricação e a perpetuação desses discursos. 

 
214 No original, em italiano: “Il romanzo è stato scritto per raccontare come sono stati costruiti i Protocolli. E là 

dove secondo il rabbino diventa pericoloso, secondo me dovrebbe essere narrativamente chiaro come ogni 

stereotipo usato prima contro i gesuiti, poi contro Napoleone III, poi contro i massoni, può essere anche utilizzato 

contro gli ebrei. È sempre la stessa montatura, cambia solo l’oggetto” (Eco, 2010, online). 



128 

 

Em um outro sentido, a temática do romance, as estratégias narrativas de Eco e os 

próprios debates em torno de sua recepção podem ser analisados à luz de sua historicidade. Esse 

exercício permite evidenciar, ao mesmo tempo, tanto aquilo que o romance comunica em um 

determinado contexto, quanto as formas pelas quais ele articula essa comunicação e a maneira 

como é recebido. Sendo assim, as próprias escolhas temáticas de Eco para seus romances, além 

de serem coerentes com seus interesses acadêmicos, também nos dão pistas para a análise do 

que foi pertinente de ser representado narrativamente em um romance. Podemos enxergar O 

Cemitério de Praga simplesmente como um romance sobre os Protocolos dos Sábios de Sião, 

mas, em uma análise mais profunda, é possível identificar nessa escolha temática uma série de 

outras questões que dizem respeito à nossa construção de mundo. Por exemplo, é evidente a 

conexão entre a circulação de documentos falsos, como os Protocolos, e as notícias falsas que 

circulam abundantemente nas redes sociais hoje; da mesma maneira, o romance evidencia as 

estratégias que levam à construção de um inimigo – uma dinâmica que, embora historicamente 

tenha recaído sobre os judeus, continua a se manifestar na estigmatização de outros grupos 

sociais. 

Da mesma forma, as estratégias narrativas empregadas por Eco oferecem indícios 

reveladores sobre a historicidade do romance – tanto em relação ao modo como são utilizadas 

quanto à forma como foram recebidas. O recurso a características, estratégias e técnicas 

associadas à metaficção historiográfica e ao pós-modernismo na teoria literária não representa 

apenas uma escolha estilística ou metodológica na composição do romance, mas reflete, 

sobretudo, uma posição intelectual inserida em um contexto específico, como analisamos na 

primeira seção deste capítulo. Prova disso é que os críticos rapidamente destacaram a relação 

entre as técnicas narrativas pós-modernas e os dilemas suscitados pelo romance – dilemas esses 

que, por sua vez, também podem ser avaliados a partir de sua historicidade.  

A discussão sobre o pós-modernismo empreendida na segunda seção diz respeito a isso: 

o cerne do debate – os limites da representação de um evento traumático, como o Holocausto – 

é fortemente análogo aos apontamentos dos críticos de Eco, que, em suma, questionaram se um 

romance como esse não acabaria por reforçar o que procurava desmantelar, o que também é 

questionar os limites da representação na própria literatura. A objeção central, portanto, é clara 

e o problema parece residir justamente na escolha do passado representado, especialmente nos 

riscos éticos e estéticos dessa representação. Em um certo sentido, essa observação pode indicar 

dois caminhos: o primeiro deles é como se dá a assimilação de passados sensíveis na literatura; 

o segundo é o que buscamos explorar ao longo desta dissertação: investigar como acontece o 

fenômeno da validação do discurso ficcional através da mobilização narrativa do passado. Em 



129 

 

suma, como um romance ganha legitimidade ao narrar o passado e como a ele é conferido um 

status cognitivo e epistemológico.  

Com isso em vista, estamos diante não apenas de pontos de interseção pertinentes entre 

os estudos históricos e a literatura, uma vez que se pode pensar na escrita literária interferindo 

na história, mas também de uma percepção que apenas emerge quando a literatura é confrontada 

enquanto portadora de um saber. Ainda que esta dissertação não tenha se baseado 

metodologicamente na análise do romance a partir das premissas dos saberes da literatura, 

grande parte das conclusões a que chegamos se deve a essas premissas. Em outras palavras, 

procuramos analisar O Cemitério de Praga considerando, é claro, as questões colocadas em 

evidência por seu enredo, mas sobretudo sempre tendo em vista que esse enredo tem 

implicações cognitivas e que estas, por sua vez, vinculam-se ao modo como construímos e 

damos razão ao nosso mundo. 

  



130 

 

 

Considerações finais  

 

O objetivo proposto para essa dissertação foi o de investigar de que maneira ocorre o 

fenômeno da validação do discurso ficcional por meio da mobilização narrativa do passado em 

O Cemitério de Praga (2010), romance de Umberto Eco. Para isso, a pesquisa foi estruturada 

em três capítulos interligados, cujos objetos de análise se complementam. O primeiro deles se 

dedicou a destrinchar o romance em busca de identificar como Eco montou uma série de efeitos 

de autenticidade histórica no enredo. A investigação revelou que o autor mobiliza uma série de 

textos do período, incorporando-os ao romance por meio da ironia intertextual, mas também da 

metanarrativa. Ou seja, seus personagens não apenas citam ou fazem referências a esses textos, 

mas também reproduzem e incorporam seus discursos. Além disso, constatamos que Eco 

recorreu a um conjunto específico de trabalhos historiográficos para fundamentar as bases 

histórias da narrativa elaborada em O Cemitério de Praga, uma vez que ela tematiza a 

construção fraudulenta dos Protocolos dos Sábios de Sião. 

No segundo capítulo, a pesquisa voltou-se para a análise da recepção do romance. Ao 

realizar essa investigação, identificamos que tanto o romance quanto seu autor foram alvo de 

intensas críticas na Itália, especialmente por parte de alguns membros da comunidade judaica, 

que argumentaram que o livro, ao invés de desconstruir estereótipos antissemitas, poderia 

inadvertidamente reforçá-los. Embora Eco tenha se defendido publicamente alegando que seu 

romance é uma ficção, e não um livro de história, e que, isoladamente, não teria o poder de 

influenciar posturas antissemitas dos seus leitores, as críticas direcionadas ao romance 

evidenciam uma preocupação mais ampla com os efeitos da representação literária de um 

passado sensível, especialmente quando essa representação é profundamente histórica. Sendo 

assim, no caso específico de O Cemitério de Praga, observamos que as inquietações suscitadas 

pela recepção do livro dizem respeito, sobretudo, às possíveis consequências das estratégias 

narrativas empregadas por Eco, sobretudo quando consideramos que grande parte dessas 

preocupações decorre da própria temática do romance, dado que os Protocolos dos Sábios de 

Sião constituem um dos mais notórios documentos de propaganda antissemita da história. 

Isso nos leva ao terceiro e último capítulo da pesquisa, que se dedicou a examinar o 

emprego dessas estratégias narrativas à luz das discussões pós-modernas na teoria literária e 

nos estudos históricos. No âmbito da teoria literária, observou-se que O Cemitério de Praga 

pode ser incluído entre os romances da chamada “metaficção historiográfica”, isto é, romances 

que se apropriam conscientemente de eventos e personagens históricos e reconhecem que a 



131 

 

história, assim como a ficção, é uma construção humana mediada pela linguagem. Constatou-

se, ainda, que Eco faz uso, de maneira deliberada, de duas características marcantes dos 

romances enquadrados como pós-modernos: a ironia intertextual, ou seja, citações diretas e 

referências a outros textos, e a metanarrativa, isto é, reflexões que o texto faz sobre sua própria 

natureza. Embora a inclusão de O Cemitério de Praga no rol de romances pós-modernos 

explique o emprego das técnicas narrativas adotadas por Eco, é preciso destacar que as 

premissas pós-modernas acerca da equivalência formal entre literatura e história — dado que 

ambas seriam, essencialmente, construções discursivas — suscitaram intensos debates entre 

historiadores. Em particular, as teses narrativistas, a principal expressão do pós-modernismo 

nos estudos históricos, foram alvo de críticas por supostamente abrirem espaço para uma 

relativização excessiva do passado por não delimitar claramente os limites entre ficção e uma 

história objetiva. 

A convergência desse debate nos estudos históricos e na teoria literária se dá na medida 

em que, para o pós-modernismo, ambos teriam capacidade de representar o passado com a 

mesma eficácia. Nesse sentido, podemos pensar em O Cemitério de Praga como um caso 

exemplar dessa problemática. Primeiro porque, como dito ao longo de todo o trabalho, a 

organização formal do romance confere ao um efeito de autenticidade do relato narrado no 

livro. Nesse sentido, independente do status de romance do livro de Eco, o que acaba ocorrendo 

é a validação do discurso ficcional como verossímil, o que pode ser problemático, conforme os 

críticos apontaram, na medida em que o texto reproduz discursos de cunho antissemita. Em 

segundo lugar, o ethos de seu autor, Umberto Eco, que em 2010, ano de lançamento do romance, 

não era apenas um romancista consagrado, como também um intelectual de renome. Esse fator 

confere ao romance de Eco um status que não é alcançado por qualquer autor, mesmo que se 

trate de alguém que escreva romances do mesmo gênero. Além disso, como vimos, Eco era um 

romancista que não só compreendia as regras do jogo, como as inseria ironicamente em seus 

romances – premissa pós-moderna, algo demonstrado no terceiro capítulo da dissertação.  

Há, ainda, um último aspecto a ser consideração na interseção entre os debates pós-

modernos nos estudos históricos e na literatura: a própria temática do romance. Embora O 

Cemitério de Praga não aborde diretamente as implicações traumáticas do Nazismo na Europa, 

seu objeto central – a fabricação dos Protocolos dos Sábios de Sião – estabelece uma conexão 

evidente com esse contexto, dada a presença desse documento na difusão de discursos 

antissemitas que perduraram ao longo da primeira metade do século XX. Esse vínculo constitui, 

inclusive, um dos principais pontos levantados pelos críticos: até que ponto um romance como 

O Cemitério de Praga, cujo protagonista encarna uma série de concepções e preconceitos que 



132 

 

ainda reverberam nos dias de hoje, pode ser considerado moralmente adequado? Além disso, 

em que medida os estereótipos e preconceitos retratados na narrativa – especialmente no que 

concerne ao antissemitismo – poderiam ser inadvertidamente reforçados pela precisão história 

presente na construção do enredo? 

De modo semelhante, os críticos das teses narrativistas questionaram o pressuposto de 

que a história seria um construto linguístico essencialmente anti-referencial, sobretudo diante 

do risco de relativização de um passado europeu profundamente marcado pelo trauma do 

Holocausto e da “Solução Final”. Como discutido no terceiro capítulo, o livro organizado por 

Saul Friedländer, Probing the Limits of Representation: Nazism and the “Final Solution” 

(1992), busca examinar em que medida a representação histórica de um evento extremo, como 

o Holocausto, pode ser estabelecida objetivamente a partir de documentos e testemunhos ou se 

sua reconstrução dependeria exclusivamente das escolhas narrativas dos historiadores. Esse 

debate emerge no contexto das discussões sobre as premissas pós-modernas nos estudos 

históricos e levanta questões pertinentes acerca do estatuto epistemológico do texto 

historiográfico, mas também aponta os limites impostos à representação do passado, 

especialmente quando se trata de eventos de natureza extrema. 

Diante disso, não podemos deixar de observar que, tanto no caso de O Cemitério de 

Praga, como no caso do debate reunido no livro de Friedländer, estamos diante de um problema 

que converge para o mesmo ponto: ambos se deparam com a representação de um passado 

marcado por um evento traumático específico. No caso, o Holocausto – e, ainda que os 

Protocolos dos Sábios de Sião antecedam esse evento, é indiscutível que ambos compartilham 

o antissemitismo como denominador comum. Assim, no que toca ao romance, a problemática 

parece estar menos na questão da representação em si e mais na escolha do passado a ser 

representado. De modo semelhante nos estudos históricos, a afirmação de que o relato histórico 

constitui uma construção narrativa análoga à ficção se torna especialmente controversa quando 

aplicada a eventos extremos, que, ao serem enquadrados sob essa perspectiva, podem ser 

submetidos a leituras relativistas ou até negacionistas.  

Em outras palavras, parece-nos que não é qualquer construção narrativa do passado que 

se apresenta como problemática, mas sim aquelas que incidem sobre episódios historicamente 

sensíveis e carregados de implicações éticas e morais. Podemos pensar, por exemplo, em 

diversos outros romances que se apropriam do passado, inclusive em outros romances de Eco, 

que não despertam os mesmos questionamentos éticos e morais que O Cemitério de Praga. O 

Nome da Rosa (1980), por exemplo, é exemplar nesse sentido, uma vez que sua recepção crítica 

o consagrou como um clássico contemporâneo sem que houvesse controvérsias similares às que 



133 

 

envolveram O Cemitério de Praga. Do mesmo modo, a escolha do Holocausto como um caso 

extremo que tensiona os limites da representação sugere que, inversamente, episódios menos 

extremos estariam menos sujeitos à relativização potencialmente advinda dos pressupostos 

narrativistas. Esse conjunto de observações, portanto, nos leva a considerar que a questão 

central não reside na narrativa como um construto humano e linguístico enquanto tal, mas na 

especificidade do passado que ela representa. 

Isso não significa, evidentemente, que romances como O Cemitério de Praga sejam 

problemáticos em sua essência. Considerando a questão em perspectiva, tanto a defesa 

apresentada por Eco, discutida no segundo capítulo, quanto a argumentação de Rocco Capozzi, 

examinada ao longo do terceiro capítulo, revelam-se coerentes: trata-se de um livro de ficção, 

comercializado e divulgado como tal, o que pressupõe que o leitor, longe de ser passivo ou 

ingênuo, possua a capacidade de distinguir entre narrativa ficcional e relato histórico. 

Chegamos, enfim, ao final desta dissertação. Contudo, antes de concluirmos, uma última 

reflexão se faz necessária: a despeito de qualquer problemática de cunho moral sobre romances 

ou de qualquer argumento que advogue pela distinção fulcral ente história e literatura, não 

podemos ignorar que, em alguns casos, a literatura impõe aos historiadores questionamentos 

que não somos capazes de ignorar. Seja considerando a forma narrativa do texto historiográfico, 

seja através da representação ficcional de um passado que se apropria da história, somos 

constantemente confrontados com a pulverização do limite de ambos. Um caminho possível, 

portanto, pode ser o de não enxergar os textos literários como antagonistas, mas sim o de 

considerar as implicações teórico-metodológicas que os romances podem propor aos 

historiadores. Espera-se, enfim, que esta dissertação tenha logrado êxito nesse propósito.  

 

 

 

  



134 

 

Corpus documental  

ECO, Umberto. O Cemitério de Praga. Rio de Janeiro: Record, 2011 [2010]. 

ECO, Umberto. Il Cimitero di Praga. Milão: Bompiani, 2010 [1ª edição]. 

 

Artigos online 

DI SEGNI, Riccardo. Domande senza risposta. Moked, 20 out. 2010. Disponível 

em: https://moked.it/blog/2010/10/20/domande-senza-risposta/. Acesso em: 17 out. 2024. 

FOA, Anna. La micidiale macchina del falso. Moked, 20 out. 2010. Disponível 

em: https://moked.it/blog/2010/10/20/la-micidiale-macchina-del-falso/. Acesso em: 17 out. 

2024. 

LERNER, Gad. Il grande complotto di Umberto Eco. Gad Lerner, 29 out. 2010. Disponível 

em: http://www.gadlerner.it/2010/10/29/il-grande-complotto-di-umberto-eco/. Acesso em: 17 

out. 2024. 

LERNER, Gad. L’infedele, con Eco tra complotti e bunga bunga. Gad Lerner, 1 nov. 2010. 

Disponível em: http://www.gadlerner.it/2010/11/01/linfedele-con-eco-tra-complotti-e-bunga-

bunga/. Acesso em: 17 out. 2024. 

SCARAFFIA, Lucetta. Umberto Eco: il voyeur del male. L’Osservatore Romano, 30 out. 

2010a. Disponível em: https://morasha.it/umberto-eco-il-voyeur-del-male/. Acesso em: 15 out. 

2024. 

SCARAFFIA, Lucetta. I protocolli e i dogmi di Lerner. Moked, 3 nov. 2010b. Disponível 

em: https://moked.it/blog/2010/11/03/i-protocolli-e-i-dogmi-di-lerner/. Acesso em: 17 out. 

2024. 

VOLLI, Ugo. Il veleno del serpente. Moked, 20 out. 2010. Disponível 

em: https://moked.it/blog/2010/10/20/il-veleno-del-serpente/. Acesso em: 17 out. 2024. 

 

Reportagens de jornal online 

BUISSON, Jean-Christophe. Umberto Eco : « En France et en Italie, on sous-estime le niveau 

d’exigence des lecteurs ». Le Figaro, 12 mar. 2011. Disponível 

em: https://www.lefigaro.fr/lefigaromagazine/2011/03/12/01006-20110312ARTFIG00612-

umberto-eco-en-france-et-en-italie-on-sous-estime-le-niveau-d-exigence-des-lecteurs.php. 

Acesso em: 7 dez. 2024. 

CLARÍN. Eco: “Acabo de hacer el personaje más antipático de la literatura”. Clarín, 18 nov. 

2010. Disponível em: https://www.clarin.com/sociedad/Eco-Acabo-personaje-antipatico-

literatura_0_H1F9mbtTv7e.html. Acesso em: 15 out. 2024. 

GOLDKORN, Wlodek. Umberto Eco, os judeus e as conspirações [tradução nossa]. 

L’Espresso, 28 out. 2010. Disponível em: https://lespresso.it/c/idee/2010/10/28/umberto-eco-

gli-ebrei-e-i-complotti/16420. Acesso em: 15 out. 2024. 

https://moked.it/blog/2010/10/20/domande-senza-risposta/
https://moked.it/blog/2010/10/20/la-micidiale-macchina-del-falso/
http://www.gadlerner.it/2010/10/29/il-grande-complotto-di-umberto-eco/
http://www.gadlerner.it/2010/11/01/linfedele-con-eco-tra-complotti-e-bunga-bunga/
http://www.gadlerner.it/2010/11/01/linfedele-con-eco-tra-complotti-e-bunga-bunga/
https://morasha.it/umberto-eco-il-voyeur-del-male/
https://moked.it/blog/2010/11/03/i-protocolli-e-i-dogmi-di-lerner/
https://moked.it/blog/2010/10/20/il-veleno-del-serpente/
https://www.lefigaro.fr/lefigaromagazine/2011/03/12/01006-20110312ARTFIG00612-umberto-eco-en-france-et-en-italie-on-sous-estime-le-niveau-d-exigence-des-lecteurs.php
https://www.lefigaro.fr/lefigaromagazine/2011/03/12/01006-20110312ARTFIG00612-umberto-eco-en-france-et-en-italie-on-sous-estime-le-niveau-d-exigence-des-lecteurs.php
https://www.clarin.com/sociedad/Eco-Acabo-personaje-antipatico-literatura_0_H1F9mbtTv7e.html
https://www.clarin.com/sociedad/Eco-Acabo-personaje-antipatico-literatura_0_H1F9mbtTv7e.html
https://lespresso.it/c/idee/2010/10/28/umberto-eco-gli-ebrei-e-i-complotti/16420
https://lespresso.it/c/idee/2010/10/28/umberto-eco-gli-ebrei-e-i-complotti/16420


135 

 

LE POINT. Le Cimetière de Prague, roman sulfureux d'Umberto Eco sur le mal absolu. Le 

Point, 26 mar. 2011. Disponível em: https://www.lepoint.fr/culture/le-cimetiere-de-prague-

roman-sulfureux-d-umberto-eco-sur-le-mal-absolu-26-03-2011-1311690_3.php#11. Acesso 

em: 16 out. 2024. 

LOPES, Mario. O tenebroso anti-semita de Umberto Eco. Público, 13 nov. 2010. Disponível 

em: https://www.publico.pt/2010/11/13/jornal/o-tenebroso-antisemita-de-umberto-eco-

20609081. Acesso em: 15 out. 2024. 

MELAMED, Mariano. Eco, ¿antisemita? RFI, 12 nov. 2010. Disponível 

em: https://www.rfi.fr/es/europa/20101112-eco-antisemita. Acesso em: 16 out. 2024. 

OJEDA, Alberto. Umberto Eco: “Pensar que minha novela é antissemita é muito 

ingênuo” [tradução nossa]. Enlace Judío, 16 dez. 2010. Disponível 

em: https://www.enlacejudio.com/2010/12/16/umberto-eco-pensar-que-mi-novela-es-

antisemita-es-muy-ingenuo/. Acesso em: 15 out. 2024. 

PADOVANI, Marcelle. L’affaire Umberto Eco. Le Nouvel Observateur, 15 mar. 2011. 

Disponível em: https://www.nouvelobs.com/romans/20110315.OBS9695/l-affaire-umberto-

eco.html. Acesso em: 16 out. 2024. 

PAOLI, Paul-François. Eco peut-il écrire ce qu’il veut ? Le Figaro, 17 mar. 2011. Disponível 

em: https://www.lefigaro.fr/livres/2011/03/17/03005-20110317ARTFIG00477-eco-peut-il-

ecrire-ce-qu-il-veut.php. Acesso em: 10 out. 2024. 

PÉREZ, Gilberto. Umberto Eco agradece ao Vaticano que tenha conseguido que seu último 

livro seja um ‘best-seller’ [tradução nossa]. Religión en Libertad, 13 dez. 2010. Disponível 

em: https://www.religionenlibertad.com/cultura/101213/umberto-eco-agradece-al-vaticano-

que-haya-conseguido-que-su-ultima_8004.html. Acesso em: 15 out. 2024. 

ROBITAILLE, Louis-Bernard. Umberto Eco: départager le vrai du faux. La Presse, 22 abr. 

2011. Disponível em: https://www.lapresse.ca/arts/livres/201104/22/01-4392635-umberto-eco-

departager-le-vrai-du-faux.php#. Acesso em: 6 dez. 2024. 

SACCHI, Matteo. Storici contro Eco: «Il romanzo scade nell’antisemitismo 

involontario» [tradução nossa]. Il Giornale, 30 out. 2010. Disponível 

em: https://www.ilgiornale.it/news/storici-contro-eco-romanzo-scade-nell-antisemitismo.html. 

Acesso em: 16 out. 2024. 

SALVADOR, Sebastián. Eco se ríe de la polémica por El Cementerio de Praga y vende cada 

vez más. El Cronista, 24 mar. 2011. Disponível em: https://www.cronista.com/cartelera/Eco-se-

rie-de-la-polemica-por-El-Cementerio-de-Praga-y-vende-cada-vez-mas-20110324-0110.html. 

Acesso em: 16 out. 2024. 

 

Resenhas de O Cemitério de Praga 

CAPELLI, Paolo. Cimitero Praga: banalità del male. Italia Magazine Online, 5 nov. 2010. 

Disponível em: https://www.italiamagazineonline.it/archives/4444/cimitero-praga-banalita-

male. Acesso em: 19 out. 2024. 

https://www.lepoint.fr/culture/le-cimetiere-de-prague-roman-sulfureux-d-umberto-eco-sur-le-mal-absolu-26-03-2011-1311690_3.php#11
https://www.lepoint.fr/culture/le-cimetiere-de-prague-roman-sulfureux-d-umberto-eco-sur-le-mal-absolu-26-03-2011-1311690_3.php#11
https://www.publico.pt/2010/11/13/jornal/o-tenebroso-antisemita-de-umberto-eco-20609081
https://www.publico.pt/2010/11/13/jornal/o-tenebroso-antisemita-de-umberto-eco-20609081
https://www.rfi.fr/es/europa/20101112-eco-antisemita
https://www.enlacejudio.com/2010/12/16/umberto-eco-pensar-que-mi-novela-es-antisemita-es-muy-ingenuo/
https://www.enlacejudio.com/2010/12/16/umberto-eco-pensar-que-mi-novela-es-antisemita-es-muy-ingenuo/
https://www.nouvelobs.com/romans/20110315.OBS9695/l-affaire-umberto-eco.html
https://www.nouvelobs.com/romans/20110315.OBS9695/l-affaire-umberto-eco.html
https://www.lefigaro.fr/livres/2011/03/17/03005-20110317ARTFIG00477-eco-peut-il-ecrire-ce-qu-il-veut.php
https://www.lefigaro.fr/livres/2011/03/17/03005-20110317ARTFIG00477-eco-peut-il-ecrire-ce-qu-il-veut.php
https://www.religionenlibertad.com/cultura/101213/umberto-eco-agradece-al-vaticano-que-haya-conseguido-que-su-ultima_8004.html
https://www.religionenlibertad.com/cultura/101213/umberto-eco-agradece-al-vaticano-que-haya-conseguido-que-su-ultima_8004.html
https://www.lapresse.ca/arts/livres/201104/22/01-4392635-umberto-eco-departager-le-vrai-du-faux.php
https://www.lapresse.ca/arts/livres/201104/22/01-4392635-umberto-eco-departager-le-vrai-du-faux.php
https://www.ilgiornale.it/news/storici-contro-eco-romanzo-scade-nell-antisemitismo.html
https://www.cronista.com/cartelera/Eco-se-rie-de-la-polemica-por-El-Cementerio-de-Praga-y-vende-cada-vez-mas-20110324-0110.html
https://www.cronista.com/cartelera/Eco-se-rie-de-la-polemica-por-El-Cementerio-de-Praga-y-vende-cada-vez-mas-20110324-0110.html
https://www.italiamagazineonline.it/archives/4444/cimitero-praga-banalita-male
https://www.italiamagazineonline.it/archives/4444/cimitero-praga-banalita-male


136 

 

MORSON, Gary Saul. Eco’s Elders of Zion. Jewish Review of Books, 2012. Disponível 

em: https://jewishreviewofbooks.com/articles/101/ecos-elders-of-zion/. Acesso em: 17 out. 

2024. 

PALMIERI, Giovanni. L’invenzione del nemico: le pratiche discorsive antisemite nel "Cimitero 

di Praga" di Umberto Eco. Nazione Indiana, 16 mar. 2019. Disponível 

em: https://www.nazioneindiana.com/2019/03/16/linvenzione-del-nemico-le-pratiche-

discorsive-antisemite-nel-cimitero-di-praga-di-umberto-eco/#_edn1. Acesso em: 15 out. 2024. 

 

Referências Bibliográficas 

 

ANHEIM, Étienne; LILTI, Antoine. Savoirs de la littérature. Annales. Histoire, Sciences 

Sociales, v. 65, n. 2, p. 253-260, 2010. Disponível em: https://www.cairn.info/revue-annales-

2010-2-page-253.htm. 

ARAÚJO, Valdei Lopes de. Prefácio. In: MALERBA, Jurandir (org.). História e Narrativa: a 

ciência e a arte da escrita histórica. Petrópolis: Vozes, 2016, p. 7-14. 

AUERBACH, Erich. Mimesis: a representação da realidade na literatura ocidental. São Paulo: 

Editora Perspectiva, 1971 [1946]. 

BARKUN, Michael. A Culture of Conspiracy. Apocalyptic Visions in Contemporary America. 

Berkeley: University of California Press, 2003.  

BARTHES, Roland. A morte do autor. In: BARTHES, Roland. O rumor da língua. São Paulo: 

Martins Fontes, 2004, p. 57-64. 

BARTHES, Roland. O efeito de real. In: BARTHES, Roland. O rumor da língua. São Paulo: 

Martins Fontes, 2004, p. 181-190. 

BONDANELLA, Peter (org.). New Essays on Umberto Eco. Cambridge: Cambridge University 

Press, 2009. 

BRONNER, Stephen Eric. A Rumour About the Jews. Reflections on Antisemitism and The 

Protocols of the Learned Elders of Zion. Nova York: Palgrave Macmillan, 2000.  

BYFORD, Jovan. Conspiracy Theories. A Critical Introduction. Londres: Palgrave Macmillan, 

2011.  

CAPOZZI, Rocco. Contributors. In: CAPOZZI, Rocco (org.). Reading Eco: an Anthology. 

Indianapolis: Indiana University Press, 1997, p. 473. 

CAPOZZI, Rocco. Libraries, encylopedias and rhizomes: popularizing culture in Eco’s 

Superfictions. In: BOUCHARD, Norma; PRAVADELLI, Veronica (org.). Umberto Eco’s 

Alternative. The Politics of Culture and the Ambiguities of Interpretation. Nova York: Lang, 

1998, p. 129-145. 

CAPOZZI, Rocco. Revisiting history: conspiracies and fabrications of texts in Foucault’s 

Pendulum and The Prague Cemetery. Italica, v. 90, n. 4 (winter 2013), p. 620-649.  

https://jewishreviewofbooks.com/articles/101/ecos-elders-of-zion/
https://www.nazioneindiana.com/2019/03/16/linvenzione-del-nemico-le-pratiche-discorsive-antisemite-nel-cimitero-di-praga-di-umberto-eco/#_edn1
https://www.nazioneindiana.com/2019/03/16/linvenzione-del-nemico-le-pratiche-discorsive-antisemite-nel-cimitero-di-praga-di-umberto-eco/#_edn1
https://www.cairn.info/revue-annales-2010-2-page-253.htm
https://www.cairn.info/revue-annales-2010-2-page-253.htm


137 

 

CAPOZZI, Rocco. Umberto Eco: acute observer of our social and cultural history. Italica, v. 

93, n. 1, p. 5-22, 2016.  

CESERANI, Remo. Eco’s (Post)modernist Fictions. In: BOUCHARD, Norma; PRAVADELLI, 

Veronica (org.). Umberto Eco’s Alternative. The Politics of Culture and the Ambiguities of 

Interpretation. Nova York: Lang, 1998, p. 147-161. 

CEZAR, Temístocles. Hamlet brasileiro: ensaio sobre giro linguístico e indeterminação 

historiográfica (1970-1980). História da Historiografia, Ouro Preto, n. 17, p. 440-461, abr. 

2015. 

CHARTIER, Roger. O que é um autor? Revisão de uma genealogia. São Carlos: EduFSCar, 

2012. 

CHARTIER, Roger. Editar e Traduzir. Mobilidade e materialidade dos textos (séculos XVI-

XVIII). São Paulo: Editora Unesp, 2022. 

COHN, Norman. Warrant for Genocide. The myth of the Jewish world conspiracy and the 

Protocols of the Elders of Zion. Londres: Serif, 2005 [1967]. 

COMPAGNON, Antoine. O Demônio da Teoria. Literatura e senso comum. Belo Horizonte: 

Editora UFMG, 2010 [1998]. 

DE MICHELIS, Cesare. G. The Non-Existent Manuscript. A study of the Protocols of the Sages 

of Zion. Lincoln: University of Nebraska Press, 2004 [1998]. 

DUMAS, Alexandre. José Balsamo. Memórias de um médico. São Paulo: Edição Saraiva, vol. 

I, 1956 [1846-1849]. 

ECO, Umberto. O super-homem de massa. São Paul: Perspectiva, 1978. 

ECO, Umberto. O Nome da Rosa. 15 ed. Rio de Janeiro: Record, 2021 [1980]. 

ECO, Umberto. Pós-escrito a O Nome da Rosa. Rio de Janeiro: Editora Nova Fronteira, 1985 

[1984]. 

ECO, Umberto. O Pêndulo de Foucault. 18. Ed. Rio de Janeiro: Record, 2017 [1988]. 

ECO, Umberto. Protocolos Ficcionais. In: ECO, Umberto. Seis passeios pelos bosques da 

ficção. São Paulo: Companhia das Letras, 2020 [1994], p. 123-147. 

ECO, Umberto. Il Cimitero di Praga. Milão: Bompiani, 2010. 

ECO, Umberto. Confissões de um jovem romancista. Rio de Janeiro: Record, 2018 [2011].  

ECO, Umberto. Construir o inimigo. In: ECO, Umberto. Construir o inimigo e outros escritos 

ocasionais. Rio de Janeiro: Record, 2021 [2011], p. 11-31. 

FARRONATO, Cristina. From the Rose to the Flame: Eco’s theory and fiction between the 

Middle Ages and postmodernity. In: BONDANELLA, Peter (org.). New Essays on Umberto 

Eco. Cambridge: Cambridge University Press, 2009, p. 50-70. 

FOUCAULT, Michel. O que é um autor? In: FOUCAULT, Michel. Estética: literatura e 

pintura, música e cinema. Organização e seleção de textos: Manoel Barros da Motta. 2. ed. Rio 

de Janeiro: Forense Universitária, 2009. p. 264-298. 



138 

 

FOUCAULT, Michel. A Ordem do Discurso. Aula inaugural no Collège de France, 

pronunciada em 2 de dezembro de 1970. 24. ed. São Paulo: Edições Loyola, 2014. 

FRIEDLÄNDER, Saul (org.). Probing the Limits of Representation. Nazism and the “Final 

Solution”. Cambridge: Harvard University Press, 1992. 

GIRARD, Pascal. Conspiracy Theories in Europe During the Twentieth Century. In: BUTTER, 

Michael; KNIGHT, Peter. Routledge Handbook of Conspiracy Theories. Londres: Routledge, 

2020. 

GRAVES, Phillip. The truth about “The Protocols”: a literary forgery. The Times, 16, 17 e 18 

ago. 1921. Londres: Printing House Square, 1921. 

HAGEMEISTER, Michael. The Protocols of the Elders of Zion: between history and fiction. 

New German Critique, n. 103 (Dark Powers: Conspiracies and Conspiracy Theory in History 

and Literature), 2008, p. 83-95, Duke University Press. 

HAGEMEISTER, Michael. The Perennial Conspiracy Theory. Reflections on the History of 

The Protocols of the Elders of Zion. Nova York: Routledge, 2022. 

HUTCHEON, Linda. Poética do pós-modernismo: história, teoria, ficção. Rio de Janeiro: 

Imago editora, 1988 [1987].  

HUTCHEON, Linda. Eco’s Echoes: Ironizing the (Post)Modern. In: BOUCHARD, Norma; 

PRAVADELLI, Veronica (org.). Umberto Eco’s Alternative. The Politics of Culture and the 

Ambiguities of Interpretation. Nova York: Lang, 1998, p. 163-184. 

LYON-CAEN, Judith; RIBARD, Dinah. L’historien et la littérature. Paris: Éditions La 

Découverte, 2010. 

MALERBA, Jurandir. Teoria e história da historiografia. In: MALERBA, Jurandir (org.). A 

história escrita. Teoria e história da historiografia. São Paulo: Contexto, 2006, p. 11-26. 

MALERBA, Jurandir. Introdução. In: MALERBA, Jurandir (org.). História e Narrativa: a 

ciência e a arte da escrita histórica. Petrópolis: Vozes, 2016, p. 16-33. 

MALERBA, Jurandir. Ciência e arte na escritura histórica. In: MALERBA, Jurandir (org.). 

História e Narrativa: a ciência e a arte da escrita histórica. Petrópolis: Vozes, 2016, p. 15-33. 

MANZONI, Alessandro. Os noivos: história milanesa do século XVII descoberta e reescrita 

por Alessandro Manzoni, incluindo a história da coluna infame. Tradução e notas de Francisco 

Degani. Ilustrações originais de Francesco Gonin. São Paulo: Editora Nova Alexandria, 2012. 

MARKNER, Reinhard. Giovanni Battista Simonini. Shards from the Disputed Life of an Italian 

Anti-Semite. In: CICCARINI, Marina; MARCIALIS, Nicoletta; ZIFFER, Giorgio. Kesarevo 

Kesarju. Scritti in onore di Cesare G. De Michelis. Firenze: Firenze University Press, 2014, p. 

311-319. 

MEGILL, Allan. Literatura e História. In: MALERBA, Jurandir (org.). História e Narrativa: a 

ciência e a arte da escrita histórica. Petrópolis: Vozes, 2016, p. 265-271. 

MOLLIER, Jean-Yves. As origens do Romance-Folhetim: do espaço textual ao recorte de uma 

obra de ficção. Alea, Rio de Janeiro, vol. 20/3, p. 17-36, set-dez. 2018. 



139 

 

OBERHAUSER, Claus. Freemasons, Illuminati and Jews. In: BUTTER, Michael; KNIGHT, 

Peter. Routledge Handbook of Conspiracy Theories. Nova York: Routledge, 2020, p. 555-568. 

REVEL, Judith. Dicionário Foucault. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2011 [2007]. 

RÜSEN, Jörn. Narração histórica: fundações, tipos, razões. In: MALERBA, Jurandir (org.). 

História e Narrativa: a ciência e a arte da escrita histórica. Petrópolis: Vozes, 2016, p. 45-57. 

RÜSEN, Jörn. Retórica e estética da história: Leopold von Ranke. In: MALERBA, Jurandir 

(org.). História e Narrativa: a ciência e a arte da escrita histórica. Petrópolis: Vozes, 2016, p. 

85-103. 

SAPIRO, Gisèle. É possível dissociar a obra do autor? Belo Horizonte: Moinhos, 2022. 

SIMONSEN, Kjetil Braut. Antisemitism and Conspiracism. In: BUTTER, Michael; KNIGHT, 

Peter. Routledge Handbook of Conspiracy Theories. Londres: Routledge, 2020.  

THOMPSON, Verónica Tozzi. Narativism. In: AKKER, Chiel van den (org.). The Routledge 

Companion to Historical Theory. Nova York: Routledge, 2022, p. 113-128. 

WHITE, Hayden. Meta-história. A imaginação histórica do século XIX. São Paulo: Editora da 

Universidade de São Paulo, 1992 [1973]. 

WHITE, Hayden. O texto histórico como artefato literário. In: WHITE, Hayden. Trópicos do 

Discurso. Ensaios sobre a crítica da cultura. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 

1994 [1978], p. 97-116. 

WOOD, James. Como funciona a ficção. São Paulo: SESI-SP Editora, 2017. 

ZIOLKOWSKI, Theodore. Lure of the Arcane: the literature of cult and conspiracy. Baltimore: 

The John Hopkins University Press, 2013. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



140 

 

DECLARAÇÃO DE AUTENTICIDADE 

 

 

Eu, Mariana Gonçalves Penna, declaro, para todos os efeitos, que o texto apresentado para a 

defesa de mestrado foi integralmente por mim redigido, e que assinalei devidamente todas as 

referências a textos, ideias e interpretações de outros autores. Declaro ainda que o trabalho 

nunca foi apresentado no todo ou em parte a este e/ou a outro departamento e/ou universidade 

para fins de obtenção de grau acadêmico.  

 

 

 

___________________________________________ 


		2025-05-26T09:54:06-0300




