
 

 
 
 
 
 

UNIVERSIDAD DE BRASILIA 

CENTRO DE ESTUDIOS AVANZADOS MULTIDISCIPLINARES 

PROGRAMA DE POSTGRADO EN DERECHOS HUMANOS Y CIUDADANÍA 

 
 

 
 

 
 
 

 
 
 

SHYRLEY TATIANA PEÑA AYMARA 
 

 
 
 
 
 

DESCOLONIZANDO E RONDANDO O DIREITO DESDE AMÉRICA LATINA: 
EXPERIÊNCIAS COM AS RONDAS CAMPESINAS NO PERU E AS RONDAS 

COMUNALES NO MÉXICO 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 

Brasília - DF, 20 de agosto de 2025. 

 



 

 

 
 

 

 

 

UNIVERSIDAD DE BRASILIA 

CENTRO DE ESTUDIOS AVANZADOS MULTIDISCIPLINARES 

PROGRAMA DE POSTGRADO EN DERECHOS HUMANOS Y CIUDADANÍA 

 
 
 
 

 
 

SHYRLEY TATIANA PEÑA AYMARA 
 

 
 
 
 
 

DESCOLONIZANDO E RONDANDO O DIREITO DESDE AMÉRICA LATINA: 
EXPERIÊNCIAS COM AS RONDAS CAMPESINAS NO PERU E AS RONDAS 

COMUNALES NO MÉXICO 
 
 
 

Tesis de Doctorado presentada para el 
Programa de Postgrado en Derechos Humanos 
y Ciudadanía de la Universidad de Brasilia, 
como requisito para la obtención del título de 
Doctora/PhD. en Derechos Humanos y 
Ciudadanía en la línea de investigación 
Democracia, Constitucionalismo, Memoria e 
Historia. 
 
ORIENTADOR: Prof. Dr. José Geraldo de 
Sousa Junior. 

 
 
 
 

Brasília - DF, 20 de agosto de 2025.  

 



 

UNIVERSIDAD DE BRASILIA 

CENTRO DE ESTUDIOS AVANZADOS MULTIDISCIPLINARES 

PROGRAMA DE POSTGRADO EN DERECHOS HUMANOS Y CIUDADANÍA 

 

 

Tesis de Doctorado presentada para el 
Programa de Postgrado en Derechos Humanos 
y Ciudadanía de la Universidad de Brasilia, 
como requisito para la obtención del título de 
Doctora/PhD. en Derechos Humanos y 
Ciudadanía, de la línea de investigación 
Democracia, Constitucionalismo, Memoria e 
Historia. 

 

 

 

Aprobada por: 

_____________________________________________  

Prof. Dr. José Geraldo de Sousa Junior - Universidad de Brasilia (UnB) 
(Orientador) 
_____________________________________________  

Prof. Dr. Jesús Antonio de la Torre Rangel - Universidad Autónoma de Aguascalientes 
(UAA), México. 
(Examinador externo - Titular) 
_____________________________________________  

Prof.ª Dr.ª Gisele Ricobom - Universidad Federal de Río de Janeiro (UFRJ) 
(Examinadora externa- Titular) 
 _____________________________________________  

Prof. Dr. Gladstone Leonel da Silva Júnior- Universidad de Brasilia (UnB) 
(Examinador interno - Titular) 
_____________________________________________  

Prof. Dr. Antonio Sergio Escrivão Filho- Universidad de Brasilia (UnB) 
(Examinador interno - Suplente con arguición) 
 

 

 

 

 

Brasília - DF, 20 de agosto de 2025. 

 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

A mis queridos padres Edgar y Amelia por apoyarme en todo 
momento, confiar en mí y abrazar cada logro mío que hoy es nuestro. 
Por su paciencia, su amor incondicional y su entrega con su ejemplo. 

Lo logramos al fin. 

 



 

AGRADECIMIENTOS 
 

A Dios y a nuestra Santa Tierra Pachamama por permitirme llegar hasta acá 

después de cuatro años sosteniendo este sueño. Gracias por escuchar mis oraciones y 

reflexiones en los momentos más importantes. 

A mis queridos padres, Amelia y Edgar, a mis hermanas Evelyn, Kelly y 

Mariela. Ustedes fueron quienes confiaron en mi fortaleza de que esto sería posible y 

depositaron sus sueños en mí. En especial, a mi tía Doris y a la pequeña Valequito por 

alegrarnos nuestros días. 

A mi amada familia por celebrar conmigo y darme fuerzas en los momentos que 

más lo necesitaba. Soy la primera Doctora de la familia y sé que se vienen más. 

A mi querido orientador, el profesor Dr. José Geraldo de Sousa Júnior, gracias 

por llevar adelante este tema de investigación a mi lado, ser un ejemplo de sabiduría y 

humildad de ser grande, por potencializar mi autonomía y por su apoyo incondicional. 

Sentirei muitas saudades do senhor e da Universidade de Brasilia. 

Al jurado calificador por evaluar mi trabajo y por todas sus contribuciones. 

Gracias al Dr. Jesús Antonio de la Torre Rangel, a la Dra. Gisele Ricobom, al Dr. 

Gladstone Leonel da Silva Júnior, al Dr. Antonio Sergio Escrivão Filho y a la Dra.Nair 

Heloisa Bicalho de Sousa. Ustedes son ejemplo de la academia emancipadora a lado de 

nuestros pueblos. 

A mis queridas y queridos amigos/as en estos últimos cuatro años durante mi 

paso por Brasil, Colombia, Chile, Ecuador, México, Perú, Rusia y Turquía. A mi 

querida amiga y colega del doctorado Andréa Brasil por brindarme su hogar en Brasilia, 

tantas conversaciones y proyectos que juntas  desarrollamos en estos cuatro años. Vivam 

esses cafés maravilhosos cheios de companheirismo, sororidade, sonhos e afetos.  

Gracias a Renata Vieira por su amistad y por presentarme al portal ODANR. 

A las gloriosas rondas campesinas del Perú, a cada uno/a de mis 

entrevistados/as, al pueblo puneño por su dignidad, al Instituto de Interculturalidad de 

Puno y, en especial, al Dr. Hernán Layme Yépez por su valiosa contribución a mi tesis, 

por introducirme al mundo rondero y hacerme parte de este. Seguiremos caminando con 

los pueblos y rondando el derecho. 

Al pueblo p'urhépecha del estado de Michoacán en México, a todos/as mis 

entrevistados/as por contribuir con este trabajo que es nuestro, por acogerme en su país 

y ayudarme con este desafío. Gracias al Laboratorio de Antropología Jurídica y del 

 



 

Estado (LAJES) de la Universidad Nacional Autónoma de México, sede Morelia, al Dr. 

Orlando Aragón y al Dr. Alejandro Pérez por ayudarme cuando más lo necesitaba. 

A Desideri Marx, Gilberto Martins, Inés Ulhoa, Lucas Vinicius, Gabriela Pratti, 

Cristian Valdivieso, Catherine Coutinho, Glaucia Foley, Jader Castro, Samira Andrade, 

Yansy Delgado, Sra. Ceferina Sullcahuamán y Mauricio Dias por su desprendimiento y 

por apoyarme en la Vaquinha Solidária para llevar adelante mi trabajo de campo. 

Gracias por su ayuda en un momento más delicado que me encontraba.  

A la Coordinación de la Formación del Personal de Nivel Superior (CAPES) de 

Brasil por la beca de estudios concedida, sin su apoyo esta tesis no hubiera sido posible. 

Gracias pueblo brasileño por contribuir a mi formación desde la graduación, maestría y 

doctorado. Soy lo que soy gracias a la universidad brasileña pública, gratuita y de 

calidad. Muitíssimo obrigada!  

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RONDERITO ME DICEN 
 

Ronderito a mi me dicen 
con cariño y con amor 
porque para la rondita 

yo soy muy madrugador. 
 

Salgan hombres y mujeres 
salgan todos a mirar 

porque ya los ronderitos 
pronto van a desfilar. 

 
Ronderito a mi me dicen 

porque vivo rondando 
voy pasando así mi vida 

muy alegre por el campo. 
 

Vamos a ver pues cholita 
voy a la casa comunal  

alcánzame mi ponchito 
que ya me toca rondar. 

 
Qué alegría es para mi 

es la esperanza del corazón 
por eso soy rondero 

para el progreso de mi nación. 
 

Rondero- 1985. Canciones y poemas: antología rondas campesinas de 
Óscar Sánchez Ruiz. 

 



 

RESUMEN 
 

DESCOLONIZANDO Y RONDANDO EL DERECHO DESDE AMÉRICA 
LATINA: EXPERIENCIAS CON LAS RONDAS CAMPESINAS EN PERÚ Y 

LAS RONDAS COMUNALES EN MÉXICO 
  

El objetivo de esta tesis doctoral es comparar las formas de organización política y 

epistémica de las rondas campesinas en Puno (Perú) y de las rondas comunales en 

Michoacán (México). Con ello, se pretende contribuir a los estudios transdisciplinares 

sobre la descolonización del derecho en América Latina. El primer capítulo discute las 

potencialidades y los límites de la academia decolonial latinoamericana como corriente 

teórica y práctica surgida en la región. Así mismo, se presentan las teorías críticas de los 

derechos humanos como la Tradición Iberoamericana de los Derechos Humanos 

(TIDH) y la descolonización en la corriente brasileña el Derecho Hallado en la Calle (O 

Direito Achado na Rua). En el segundo capítulo se narra la (des) construcción 

metodológica empleada en esta investigación de carácter cualitativo donde se emplea a 

la autoetnografía reflexiva-narrativa que guía la narración con el empleo de entrevistas 

semi-estructuradas y la valorización del poder de la palabra en los mundos ronderos. El 

tercer capítulo presenta los principales resultados obtenidos fruto de la comparación de 

ambas experiencias al analizar sus epistemologías diferenciadas que residen en su 

memoria colectiva. También, sus formas de organización política donde se diseñan 

caminos como el autogobierno, su relación con el Estado y construcción de su Buen 

Vivir como camino para lograr la justicia entre los pueblos. De esta manera, es 

necesario descolonizar para rondar y rondar para descolonizar el derecho y la justicia 

desde los mundos ronderos. 

  

Palabras clave: Descolonizar. Rondar el derecho. América Latina. Rondas campesinas 

de Perú. Rondas comunales de México. Tradición Iberoamericana de los Derechos 

Humanos. El Derecho Hallado en la Calle.  

 



 

RESUMO 
 

DESCOLONIZANDO E RONDANDO O DIREITO DESDE AMÉRICA LATINA: 
EXPERIÊNCIAS COM AS RONDAS CAMPESINAS NO PERU E AS RONDAS 

COMUNALES NO MÉXICO 
 

O objetivo desta tese de doutorado é comparar as formas de organização política e 

epistêmica das rondas camponesas em Puno (Peru) e das rondas comunais em 

Michoacán (México). Com isso, pretende-se contribuir para os estudos 

transdisciplinares sobre a descolonização do direito na América Latina. O primeiro 

capítulo discute as potencialidades e os limites da academia decolonial latino-americana 

como corrente teórica e prática surgida na região. Assim, também são apresentadas as 

teorias críticas dos direitos humanos, como a Tradição Ibero-Americana dos Direitos 

Humanos (TIDH) e a descolonização na corrente brasileira O Direito Achado na Rua. 

No segundo capítulo, é narrada a (des)construção metodológica empregada nesta 

pesquisa de caráter qualitativo, onde se utiliza a autoetnografia reflexiva-narrativa que 

orienta a narrativa com o emprego de entrevistas semiestruturadas e a valorização do 

poder da palavra nos mundos ronderos. O terceiro capítulo apresenta os principais 

resultados obtidos a partir da comparação de ambas as experiências, analisando suas 

epistemologias diferenciadas que residem em sua memória coletiva. Também suas 

formas de organização política, onde se traçam caminhos como o autogoverno, sua 

relação com o Estado e a construção do seu Bom Viver como caminho para alcançar a 

justiça entre os povos. Desta forma, é necessário descolonizar para rondar e rondar para 

descolonizar. 

Palavras-chave: Descolonizar. Rondar o direito. América Latina. Rondas camponesas 

do Peru. Rondas comunais do México. O Direito Achado na Rua. Tradição 

Ibero-americana dos Direitos Humanos. 

 



 

ABSTRACT 
 

DECOLONIZING AND RONDANDO THE LAW FROM LATIN AMERICA: 
EXPERIENCES WITH RONDAS CAMPESINAS IN PERU AND RONDAS 

COMUNALES IN MEXICO 

The objective of this doctoral thesis is to compare the forms of political and epistemic 

organization of the rondas campesinas in Puno (Peru) and the rondas comunales in 

Michoacán (Mexico). The aim is to contribute to transdisciplinary studies on the 

decolonization of law in Latin America. The first chapter discusses the potential and 

limitations of Latin American decolonial academia as a theoretical and practical 

movement that emerged in the region. It also presents critical theories of human rights 

such as the Ibero-American Tradition of Human Rights (TIDH) and decolonization in 

the Brazilian movement O Direito Achado na Rua (Law Found on the Street). The 

second chapter describes the methodological (de)construction used in this qualitative 

research, which employs reflective-narrative autoethnography to guide the narrative 

through the use of semi-structured interviews and the valorization of the power of the 

word in the worlds of the ronderos. The third chapter presents the main results obtained 

from the comparison of both experiences by analyzing their differentiated 

epistemologies that reside in their collective memory. It also examines their forms of 

political organization, where paths such as self-government are designed, their 

relationship with the state, and the construction of their Buen Vivir as a path to 

achieving justice among peoples. In this way, it is necessary to decolonize in order to 

rondar, and to rondar in order to decolonize. 

Keywords: Decolonize. Rondar the law. Latin America. Rondas campesinas in Peru. 

Rondas comunais  in Mexico. The Law Found on the Street. Ibero-American Tradition 

of Human Rights. 

 



 

LISTA DE FOTOGRAFÍAS 
 
Foto 1- Después de la entrevista a Sabino Soncco Mamani, co autor rondero del libro 
“Chaninchay: rondando en los pueblos por justicia, seguridad y buen vivir” (2023), 
2024................................................................................................................................. 83 

Foto 2- Captura de pantalla del video en Homenaje virtual al Dr. José Geraldo de Sousa 
Júnior por parte del Instituto de Interculturalidad, 2021................................................. 85 

Foto 3- Ceremonia de bienvenida y reconocimiento como Amautas por el Instituto de 
Interculturalidad en Juliaca, 2022....................................................................................88 

Foto 4- Complejo Arqueológico Sillustani, 2024............................................................90 

Foto 5- Recepción del Instituto de Interculturalidad en el aeropuerto Inca Manco Capac 
tras mi llegada a Juliaca, 2024.........................................................................................92 

Foto 6- Primer encuentro con parte de los miembros del Colectivo Emancipaciones, el 
Dr. Orlando Aragón y el Dr. Alejandro Peréz en Morelia, 2024...................................100 

Foto 7- Después de la conferencia con parte de los miembros del Laje en la 
ENES-Morelia, 2024..................................................................................................... 100 

Foto 8 y Foto 9- Celebración del Día de muertos en Santa Fe de La Laguna, 2024.....102 

Foto 10 y Foto 11- Celebración del Día de muertos en la Isla de la Pacanda, 2024..... 103 

Foto 12  y Foto 13- Entrevista con el maestro p'urhépecha Pedro Chávez en la Escuela 
primaria intercultural, 2024........................................................................................... 105 

Foto 14- Foto oficial del Encuentro Tres Naciones: quechuas, aymaras y uros, 2024. 112 

Foto 15 y Foto 16- Supervisión de la plantación de queñuas en las altura de Lampa 
junto a ronderos y el Instituto de Interculturalidad, 2024..............................................117 

Foto 17- Con miembros del Consejo Mayor de Cherán, 2024......................................122 

Foto 18- Con miembros de la Junta Directiva de las rondas campesinas del Centro 
Poblado de Ccacco, 2024...............................................................................................123 

Foto 19- En casa del Tata Trini o Trinidad Ramírez, miembro de la primera gestión del 
Consejo Mayor, una de las máximas referencias entre los comuneros que lucharon el 
2011 para lograr el autogobierno en Cherán, 2024........................................................130 

Foto 20 y Foto 21- Murales de arte por las calles de Cherán, 2024.............................. 138 

Gráfico 2- Organigrama de la administración de Santa Fe de la Laguna......................139 

Foto 22- Después de la entrevista junto a Elisa Ramos, miembro suplente de la 
Secretaría General de Santa Fe de La Laguna, 2024.....................................................144 

 



 

Foto 23- Patrulla de la kuáricha en Santa Fe de La Laguna, 2024................................144 

Gráfico 3- Organización de las rondas campesinas del Perú.........................................145 

Foto 24- Junto a algunos asistentes del curso de capacitación de rondas campesinas en 
Ollachea, 2024............................................................................................................... 155 

Foto 25- Identificación de las rondas campesinas del Centro Poblado de Ccacco 
ejerciendo derechos jurisdiccionales, 2024................................................................... 156 

Foto 26 y Foto 27- Junto a mujeres ronderas en el quqawi o compartir de la merienda 
después del Encuentro de Rondas Campesinas de Samán, 2024.................................. 156 

 
 

LISTA DE GRÁFICOS 
 

Gráfico 1- Estructura del Gobierno Comunal de Cherán Keri......................................132 

Gráfico 2- Organigrama de la administración de Santa Fe de la Laguna......................139 

Gráfico 3- Organización de las rondas campesinas del Perú........................................ 145 

 
 

LISTA DE MAPAS 
 

Mapa 1- Mapa político del departamento de Puno..........................................................80 

Mapa 2- Mapa del estado de Michoacán......................................................................... 96 

Mapa 3- Mapa de los 113 Municipios de Michoacán......................................................96 

 
 

LISTA DE CUADROS 
 

Cuadro 1- Lugares visitados donde se realizó el trabajo de campo en Perú y México... 56 

Cuadro 2- Cuatro fases de la IAP.................................................................................... 65 

Cuadro 3- Cuadro de entrevistas realizadas en Puno- Perú.............................................71 

Cuadro 4- Cuadro de entrevistas realizadas en Michoacán- México.............................. 72 

Cuadro 5- Cuadro de los discursos obtenidos en Puno- Perú..........................................76 

Cuadro 6- Cuadro de los discursos obtenidos en Michoacán- México........................... 77 

 

 



 

LISTA DE ABREVIATURAS Y SIGLAS 
 

CAPES- Coordinación de la Formación del Personal de Nivel Superior. 

CUNARC-P- Central Única de Rondas Campesinas del Perú. 

ENES Morelia- Escuela Nacional de Estudios Superiores Unidad Morelia de la UNAM. 

FLT- Filosofía de la Liberación Latinoamericana  

IAP- Investigación- Acción- Participante. 

LAJE- Laboratorio de Antropología Jurídica y del Estado. 

NAIR- Nueva Escuela Jurídica Brasileña. 

ODANR- O Direito Achado na Rua. 

OEA- Organización de los Estados Americanos. 

OIT- Organización Internacional del Trabajo. 

ONU- Organización de las Naciones Unidas  

TIDH- Tradición Iberoamericana de los Derechos Humanos. 

TL- Teología de la Liberación  

UNAM- Universidad Nacional Autónoma de México. 

UnB- Universidad de Brasilia. 

UNILA- Universidad Federal de la Integración Latinoamericana.  

 

https://docs.google.com/document/d/11W6fi1i9RWiOXQ_9mRgAWTij3fMnkR0Pnw-4SxE-GYI/edit?tab=t.0#heading=h.s5snpyylk4lx


 

ÍNDICE 

INTRODUCCIÓN......................................................................................................... 17 
 
CAPÍTULO 1: DESCOLONIZAR EL DERECHO DESDE AMÉRICA LATINA: 
UN COMPROMISO ACADÉMICO Y POLÍTICO.................................................. 27 

1.1. Fundamentos del Grupo Modernidad/Colonialidad: modernidad, colonización, 
colonialismo y colonialidad.......................................................................................27 
1.2. La teoría crítica de los derechos humanos desde América Latina......................31 

1.2.1 La Tradición de la Ilustración de los derechos humanos............................32 
1.2.2 La Tradición Iberoamericana de los Derechos Humanos (TIDH)..............36 

1.2.2.1 El derecho desde el “pobre”: entre la TIDH, la Filosofía de la 
Liberación Latinoamericana (FLT) y la Teología de la Liberación (TL)...... 40 

1.2.3 Teoría crítica de los derechos humanos: tensiones entre lo universal y local
44 

1.3. O Direito Achado na Rua (El Derecho Hallado en la Calle): corriente 
latinoamericana de la comprensión crítica del derecho.............................................46 

1.3.1 La Descolonización y decolonialidad en el Derecho Hallado en la Calle..49 
 
CAPÍTULO 2: NUESTRA (DES) CONSTRUCCIÓN METODOLÓGICA........... 55 
2.1  Por una (des) construcción metodológica: senti-pensar y co-razonar...................... 56 
2.2 Lugar de enunciación como investigadora indígena-mujer.......................................59 
2.3 Metodologías emergentes y necesarias en América Latina: la Investigación- Acción- 
Participante (IAP) y la co-labor.......................................................................................60 
2.3.1 Legados de Frantz Fanon y Paulo Freire................................................................ 61 
2.3.2 La Investigación-Acción-Participante (IAP).......................................................... 63 
2.3.3 La co-labor..............................................................................................................65 
2.4 Construcción de la autoetnografía reflexiva-narrativa.............................................. 68 
2.4.1 Las entrevistas semi-estructuradas......................................................................... 69 

2.4.1.1 Modelo de entrevistas semi-estructuradas.....................................................70 
2.4.2 El poder de la palabra en los mundos ronderos e indígenas...................................73 
 
CAPÍTULO 3: DESCOLONIZAR PARA RONDAR Y RONDAR PARA 
DESCOLONIZAR EL DERECHO Y LA JUSTICIA DESDE PERÚ Y MÉXICO...
78 

3.1 Mi primer encuentro Puno querido, Puno del alma en Perú................................79 
3.1.2 Datos generales sobre Puno........................................................................80 
3.1.3 La llegada a Puno y mi primer encuentro con el Instituto de 
Interculturalidad...................................................................................................83 

 



 

3.1.4 Entre Akullikuy, nuestra bienvenida y sellando compromisos................... 85 
3.1.5 El Complejo Arqueológico Sillustani: un pequeño encuentro con el 
significado de la muerte para los pueblos andinos.............................................. 88 

      3.1.6 El ansiado reencuentro con Puno................................................................90 
3.1.7 Sábado 18 de mayo de 2024: Mi corazón late más rápido......................... 91 

3.2 México: nuestros primeros encuentros................................................................ 92 
3.2.1 Michoacán: datos generales........................................................................95 
3.2.2 Mi llegada a Morelia y mi encuentro con miembros del Colectivo 
Emancipaciones y el Laboratorio Jurídico de Antropología y del Estado (LAJE)..
98 
3.2.3 Michoacán, el alma de México: el Día de Muertos o Día de Ánimas......101 

3.3 Nuestras identidades son chi´xi: somos ronderas, ronderos, indígenas y 
originarios................................................................................................................105 

3.3.1 Nuestras identidades y la relación con el Estado......................................107 
3.3.2 El caso del pueblo uro y el reconocimiento como pueblo........................ 110 

3.4 Nuestra memoria colectiva: guardiana de las epistemologías diferenciadas que 
descolonizan el derecho y la justicia desde los pueblos.......................................... 112 

3.4.1 Rondando el Buen Vivir: Moquegache Japo y la forestación con queñuas 
en las alturas de Lampa......................................................................................115 
3.4.2 Por el rescate de nuestros conocimientos ancestrales...............................117 
3.4.3 Recuperar nuestra justicia: por un pluralismo jurídico igualitario........... 119 

3.5 Nuestras formas de organización política desde los mundos ronderos............. 123 
3.5.1 El autogobierno en la experiencia de Cherán K´eri en Michoacán..........126 
3.5.2 Ejemplos de la organización política de las comunidades ronderas.........130 

3.5.2.1 El Consejo Mayor de Cherán...........................................................131 
3.5.2.1 Santa Fe de La Laguna.................................................................... 138 
3.5.2.1 Las rondas campesinas de Puno...................................................... 145 

 
CONSIDERACIONES FINALES: TODAVÍA TENEMOS MUCHO POR 
RONDAR......................................................................................................................158 
 
REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS...................................................................... 165 

 

 



17 

INTRODUCCIÓN 
 

El 2017 me enamoré, epistemológicamente, de las rondas campesinas del Perú y 

de las rondas comunales de México al escogerlas como mi tema de investigación para 

trabajar en una futura tesis doctoral. Hasta ese año, aún no sabía si continuaría 

estudiando en Brasil, país en el que realicé mis estudios de la licenciatura en Relaciones 

Internacionales e Integración y mi maestría en Integración Contemporánea en América 

Latina en la UNILA, mi querida y añorada UNILA; o, si mi siguiente paso sería estudiar 

en México, por ser éste un país surreal en el que la intelectualidad latinoamericana de 

los años de 1970 gestaba y hacía teoría al exiliarse de las dictaduras del Cono Sur y 

donde en esos tiempos, ser intelectual latinoamericano y latinoamericana era resistir en 

universidades tan ejemplares como la UNAM.  

Otra motivación que sentía era la semejanza de México con Perú en sus procesos 

profundos como la reforma agraria, el movimiento indígena latinoamericano, el 

neoliberalismo que captó gobiernos por muchos años, la ascensión de gobiernos de 

izquierda en este último siglo y, por supuesto, ambos países cunas de civilizaciones 

ancestrales como los aztecas y los incas, en México y Perú, respectivamente. Solo sabía 

que en un futuro haría un doctorado. El tema ya estaba decidido, aún sin terminar mi 

maestría. Un paso siempre en el futuro y el otro paso firme en el presente, algo que 

siempre me ha caracterizado cuando me pregunto ¿qué viene después? Pues allí está la 

respuesta. 

El 2021, en plena pandemia de la COVID-19, fui aprobada en primer lugar en el 

PPGDH del CEAM en la UnB y comenzamos esta investigación a lado de mi asesor, el 

profesor Dr. José Geraldo de Sousa Júnior. Aunque estuvimos alejados por la 

virtualidad, llevé las clases online durante los tres primeros semestres del doctorado y 

fue recién en el 2022 que me reincorporé a las clases presenciales con apoyo de la beca 

de estudios que gané de la CAPES como apoyo económico para la dedicación al 

doctorado. Los dos años siguientes realicé mi primera evaluación doctoral, mi trabajo de 

campo y me dediqué a la redacción de esta tesis. 

En América Latina la organización social de los pueblos se ha dado de formas 

diversas e históricas, las cuales claramente tienen una raíz en los pueblos indígenas u 

originarios, los cuales fueron preexistentes a la conformación de los Estados nacionales 

en el siglo XIX. Un elemento marcante en las sociedades latinoamericanas fue la 

colonización, la cual aún presenta rezagos evidentes en la marginalización, 

 



18 

discriminación y olvido en las zonas rurales, campesinas u originarias por parte de los 

propios Estados. Frente a ello, las comunidades campesinas, indígenas y 

afrodescendientes fueron forzadas a defenderse de los abusos que se ven inmersas e 

intentan solucionar sus problemas dentro de sus comunidades ejerciendo sus derechos 

consuetudinarios u originarios, a través de la justicia indígena donde resisten y emergen 

otros paradigmas de lo significa su derecho. 

Existen muchos casos de lo que fue mencionado en varios países como Perú, 

México, Colombia, Guatemala, etc. Por tanto, el objetivo de esta tesis doctoral es 

comparar las formas de organización política y epistémica de las rondas 

campesinas de Puno (Perú) y de las rondas comunales de Michoacán (México). Con 

ello, se pretende contribuir a los estudios en la Academia en el campo transdisciplinar a 

partir de los estudios latino-americanos y los estudios de la descolonización del derecho 

que vino desde los aportes de los movimientos sociales y del constitucionalismo 

latinoamericano al reconocer la justicia comunitaria o indígena en las Constituciones 

como por ejemplo, en Bolivia (FRIGGERI; RICOBOM, 2019). En ese sentido, nos 

proponemos a rondar el derecho, en la misma sintonía que los pueblos lo hacen, pues 

para descolonizar hay que aprender del rondar de los pueblos. 

El término ronda campesina fue el nombre que la población dio al tipo de 

organización comunal campesina de defensa surgida de manera autónoma en las zonas 

rurales del norte de Perú en los años de 1970. Estas organizaciones de autoprotección 

del campo y de las ciudades son autodenominadas como democráticas, patrióticas, 

justas y moralizadoras guiadas por sus criterios e su práctica como lo señala la 

CUNARC-P (2020), la cual es una instancia de representación política de las rondas 

campesinas a nivel nacional y es donde ellas mismas toman decisiones haciendo uso de 

su derecho consuetudinario, de acuerdo con la Constitución Política del Perú e 

instrumentos internacionales como el Convenio 169 de la OIT, la Declaración  de las 

Naciones Unidas y de la OEA en materia de derechos de pueblos indígenas y 

afrodescendientes.  

El robo del ganado, más conocido como abigeato, se había convertido en un 

delito muy frecuente en la región de Puno hasta que los campesinos se vieron obligados 

a permanecer despiertos durante la noche para cuidar a sus animales. Con la 

desaparición de las haciendas por causa de la Reforma Agraria peruana en 1969, se 

evidenciaba la ausencia de las autoridades estatales en el campo. Al mismo tiempo, la 

actuación de las autoridades policiales de los poblados era insuficiente para imponer 

 



19 

orden. En ese contexto, apareció una ola de bandolerismo que actuaba libremente desde 

la costa hasta la selva peruana, frente a la pasividad y de la permisibilidad de las pocas 

policías existentes (PICCOLI, 2009). 

​Los pobladores de las zonas próximas se inspiraron en las experiencias del 

sistema de rondaje organizadas por los hacendados para proteger sus propiedades 

(PEREZ MUDACA, 1996) y organizaron la primera ronda campesina en 1976, en la 

comunidad campesina de Cuyumalca, provincia de Chota en Cajamarca, las cuales son 

contemporáneas a las de las provincias de Carabaya y Melgar en Puno (RODRÍGUEZ 

AGUILAR, 2007). El objetivo inicial era detener a los abigeos y entregarlos a la policía, 

pero en la mayoría de casos eran arrestados y liberados en poco tiempo. En medio de 

esa nueva problemática, los campesinos comenzaron a pensar que ellos mismos podrían 

ejercer justicia sin entregar a los detenidos a la policía. Es así que los ronderos y las 

ronderas se organizaron en casi todas las comunidades para formar comités zonales, 

provinciales y después, regionales. De este modo, se disminuirían los asaltos y robos en 

la zona (STARN, 2001; DELGADO VÁSQUEZ & RODRÍGUEZ BARBOZA, 1985; 

ESTELA DÍAZ, 1990; HUBER, 1995). 

​ En el contexto mexicano la noción de ronda comunal es familiar y cotidiana 

para las comunidades indígenas porque se organizan de esta forma hace tiempos 

inmemorables para defender la familia, el patrimonio la comunidad, los recursos 

naturales y la identidad. Esta es la razón por la cual las rondas comunales del estado de 

Michoacán, la mayoría pertenecientes al pueblo p'urhépecha eligieron la denominación 

de ronda comunal o kuáricha (en lengua p'urhépecha), en vez de policía comunitaria. 

En palabras de los propios pueblos indígenas p'urhépechas que habitan en la zona: “la 

policía es puesta por el propio gobierno, la ronda surge del pueblo” (ULIÁNOV, 2015). 

Mientras que, en experiencias parecidas como en el estado de Guerrero, en el año de 

1994, fue la población que colocó la policía comunitaria (LÓPEZ, 2014). 

​ Lima y Costa (2014) señalan que la idea de policía para los pueblos indígenas de 

Michoacán se encuentra asociada a la explotación y a la discriminzación por parte de los 

mestizos o blancos contra ellos. En particular, está relacionado con la corrupción y la 

extorsión de las corporaciones policiales de parte del Estado mexicano para los 

indígenas. Es por eso que ellos vienen resistiendo frente a las problemáticas. 

​ Resulta interesante la conformación de estas fuerzas de seguridad históricas de 

los pueblos indígenas de Michoacán y de Puno por mantener una vigencia de más de 

500 años. Ellas representan una forma de autodeterminación, autogobierno, ejercicio del 

 



20 

derecho consuetudinario y soberanía indígena que merece mayores estudios dentro de la 

Academia latinoamericana, a partir de lecturas de la descolonización donde ellos puedan 

aportar en continuar pensando el derecho desde sus propias experiencias, así como, 

proyectos epistémicos y prácticos como la corriente de ODANR que contribuye a 

pensar a sus principales actores, tal como sostienen Lyra Filho y Sousa Junior (2015).  

La interdisciplinariedad está muy presente en esta tesis doctoral donde el campo 

del derecho crítico y la teoría crítica de los derechos humanos pueden conversar con 

áreas como la ciencia política, la sociología, la economía, la antropología, etc. Hoy más 

que nunca, las investigaciones que se relacionan con varias áreas del conocimiento 

ayudan a tener amplias miradas y perspectivas para la formulación de investigaciones 

descolonizadoras. 

Los problemas que hoy los pueblos de Puno y Michoacán vienen enfrentando 

pueden ser representados en la constante defensa de sus recursos naturales, su territorio 

y su cultura frente a la violación sistémica de sus derechos humanos por parte de los 

Estados peruano y mexicano. En el caso de Puno las rondas campesinas están siendo 

amenazadas por la entrada de proyectos de minería para la extracción de minerales 

como litio y uranio, cuya extracción son extremadamente peligrosos para la salud 

humana y del medio ambiente. Estos proyectos se localizan en territorios de 

comunidades ronderas y zonas de nacientes de agua conocidas como “puquiales”. En el 

Perú no existe un marco legal que regule la explotación de minerales radioactivos (RED 

MUQUI, 2019). Además, de los dilemas concernientes  a la minería ilegal e informal, la 

posibilidad de traer mayores prejuicios en la población en general como impacto en la 

salud, pérdida de conocimientos ancestrales vinculados con la relación con el agua, 

degradación de los suelos y contaminación ambiental irreparable. 

En el caso de comunidades en Michoacán como el pueblo de Cherán, éste se 

movilizó formando kuárichas con el fin de proteger al pueblo de las mafias locales y de 

madereros que reducían su bosque de 27 mil hectáreas para 7 mil. La tala 

indiscriminada tuvo inicio en 2008. Cuando comenzó la poda del área forestal, las 

personas de la comunidad pidieron ayuda al gobierno quien se recusó de toda 

responsabilidad por lo ocurrido (LIMA & COSTA, 2014). Fue así que en el año 2011 

ellos defendieron su bosque de madereros armados y aprovecharon para expulsar 

también policías y partidos políticos al mismo tiempo. 
El problema de la tala ilegal no es nuevo ni ajeno a los cheranenses; durante 
décadas, el monte ha sido codiciado por empresarios y productores que han 
pretendido su compra o alquiler o ha sido explotado por miembros del 

 



21 

municipio o de municipios aledaños; además, el problema de la frontera 
agrícola y el cambio de actividad han extendido la degradación de la zona, sin 
embargo, la manera como los cárteles de la droga se han apoderado del 
acceso y control del bosque, sobrepasó la tolerancia de los campesinos y la 
capacidad de gobiernos y autoridades (MANDUJANO, 2014, p.03). 
 

​ Los dos casos a ser abordados en esta investigación presentan semejanzas 

respecto a la autodeterminación, autogobierno, ejercicio de los derechos 

consuetudinarios, control territorial indígena, a partir de la auto organización, la cual se 

evidencia en la idea que ellos tienen de ronda, pues ésta se relaciona con la acción de 

rondar, o sea, es el hecho de que un grupo de personas (sean hombres o mujeres) 

circulan inspeccionando determinada área o lugar y haciendo ejercicio de sus derechos 

como pueblos indígenas y originarios. En ese sentido, se perciben las otras 

concepciones de lo que se podría entender por “seguridad” basada en el ejercicio del 

derecho consuetudinario. Frente al contexto de la pandemia causada por la COVID-19, 

pero conocida como el nuevo coronavirus, los pueblos indígenas han tenido que retornar 

a sus territorios y evitar la entrada de extraños para frenar los contagios (NACIONES 

UNIDAS, 2020), así como, recuperar sus conocimientos ancestrales en sus formas de 

organización. 

 ​ Según la página web de la Defensoría del Pueblo del Perú (2006), existen varios 

desafíos en cuanto al reconocimiento del derecho consuetudinario ejercido por las 

rondas campesinas, lo cual sigue generando un gran número de casos de 

criminalización a las organizaciones indígenas y líderes que llegan a poseer más de 300 

procesos judiciales (TORRES; VILLA, 2017). Se puede ver que estas formas de 

organización indígena milenar lidian con las problemáticas del extractivismo en la 

región latinoamericana, sea con la minería o la tala indiscriminada de madera, así 

también, hoy en día han tenido una importancia en el enfrentamiento a la pandemia, lo 

cual es abordado en esta investigación. 

​ En la academia decolonial latinoamericana, la descolonización se presenta como 

una alternativa para comprender estas experiencias y aprender de ellas. Autoras y 

autores como Aníbal Quijano, Enrique Dussel, Catherine Walsh, Walter Mignolo, 

Arturo Escobar, Edgardo Lander, Xotchil Leyva, Rita Segato, entre otras y otros, 

continúan trabajando sobre la propia noción de colonización del poder y sus 

implicaciones en la academia y formación latinoamericana: "(...) ¿cuáles son las 

potencialidades que se están abriendo en el continente en el conocimiento, la política y 

en la cultura a partir del replanteo del enfoque eurocéntrico?" (LANDER, 2008, p. 08).  

 



22 

La descolonización se muestra como una salida en la que es necesario configurar 

otro espacio para la producción de conocimiento. Una forma diferente de pensar, otro 

paradigma, que puede crear la posibilidad misma de hablar de los mundos y del 

conocimiento de otra manera (QUIJANO, 1998). En palabras de Mignolo (2010), las 

teorías críticas decoloniales surgen de las ruinas de las lenguas y subjetividades criollas 

árabes, aymaras, hindúes, francesas e inglesas en el Caribe, África, etc. y han sido 

constantemente negadas por la retórica de la Modernidad y la aplicación imperial de la 

lógica colonial. 

En este sentido, es fundamental preguntarse: ¿en qué medida la forma de 

organización política y epistémica de las rondas campesinas de Puno (Perú) y las 

rondas comunales de Michoacán (México) pueden ser consideradas formas de 

descolonización en la región latinoamericana? ¿Cómo podrían contribuir a la 

descolonización del derecho? 

La hipótesis de trabajo de esta tesis doctoral es que en América Latina existen 

experiencias de descolonización tanto epistémica como política provenientes de los 

pueblos indígenas organizados, ya sea en las rondas campesinas y rondas comunales en 

países como Perú y México, respectivamente. Ambas experiencias transgreden la idea 

misma de Estado y esto les permite tener mayor autonomía en sus acciones políticas y 

sus efectos en el ámbito jurídico. Esto es evidente en las formas únicas y originales de 

preservación de sus conocimientos ancestrales, su propia concepción del desarrollo, sus 

sistemas de justicia y sus formas de organizarse de manera colectiva. Por tanto, ofrecen 

visiones más amplias de nociones como el derecho y la justicia arraigadas a sus 

experiencias territoriales. 

Esta tesis fue desarrollada dentro del PPGDH del CEAM de la UnB, la cual es 

una universidad de referencia en el mundo. De hecho, esta universidad ha contribuido a 

la construcción del conocimiento desde Brasil a toda América Latina, además de la 

historia que esta institución tiene en la región: 
Resultado do sonho e do trabalho de educadores como Darcy Ribeiro e 
Anísio Teixeira, a UnB é, desde 1962, ano de sua criação, uma das principais 
referências acadêmicas nacionais. A diversidade cultural presente em seus 
quatro campi é uma de suas características marcantes. A pluralidade, aliada 
à busca permanente por soluções inovadoras, move a produção científica e o 
cotidiano da instituição (UnB, 2020). 
 

Desarrollar esta investigación dentro del CEAM fue de gran relevancia en el 

ámbito académico y práctico que contribuye a la misión de "producir, articular, integrar 

y difundir, con calidad, conocimientos y prácticas inter, multi y transdisciplinares" 

 



23 

(CEAM, 2020). Como parte del posicionamiento académico considero necesario que el 

resultado de la investigación pueda enriquecer las diversas ambiciones del Centro como: 
(...) unir ciência e humanismo para cumprir sua função social; integrar e 
dinamizar a universidade; conciliar o avanço científico especializado de 
ponta e o compromisso com a transformação social; socializar o 
conhecimento e estabelecer um diálogo profícuo entre os diferentes saberes. 
(CEAM, 2020). 
 

Además, este es un espacio donde los estudiantes, como yo, de otros países y 

pueblos indígenas de la región podemos intercambiar experiencias enriquecedoras 

dentro del programa con otros/as compañeros/as. Y ello con la ayuda de un profesorado 

comprometido con el replanteamiento de la descolonización del propio derecho y la 

defensa de los derechos humanos, a través de una amplia comprensión de las diferentes 

problemáticas de la región. Este programa temático, inter y transdisciplinar ayudó en el 

desarrollo de mayores herramientas y el uso de recursos metodológicos. El tema a 

trabajar se presenta como original en relación a la comparación de ambas experiencias 

desde la perspectiva de los pueblos y el aporte a los estudios latinoamericanos desde una 

opción descolonizadora.  

Es por ello que el tema de investigación propuesto se inscribe en la línea de 

investigación 3: Democracia, Constitucionalismo, Memoria e Historia. Las experiencias 

de las rondas campesinas y comunales en México y Perú, respectivamente, son ejemplos 

de cómo los pueblos organizados pueden contribuir a la descolonización del derecho y, 

al mismo tiempo, fortalecer la comprensión de la defensa de los derechos humanos al 

pensarlos como procesos históricos de luchas (ESCRIVAO FILHO; SOUSA JUNIOR, 

2016).  

En este sentido, esta investigación se relaciona con los movimientos sociales de 

la región latinoamericana que deben ser estudiados por la Academia comprometida con 

una lectura crítica de los derechos humanos, porque: 
(...) põe em cheque a definição positivista e ilusória dos direitos humanos 
como positivação de acordos internacionais entre países que estabelecem um 
mínimo de direitos que devem ser garantidos a todos os seres humanos – ou, 
ainda mais preocupantemente, quando esses direitos ainda chegam a ser 
divididos em gerações, em um movimento que culmina na prioridade dos 
ditos direitos civis, em detrimento dos econômicos, sociais e culturais 
(PISTELLI, 2017, p. 549). 

Ante esto, la relevancia de las lecturas desde la realidad latinoamericana ayuda a 

comprender los límites del propio Estado capitalista moderno, que viola y no respeta los 

derechos de estos grupos. En este sentido, los pueblos indígenas organizados 

transgreden el status-quo con sus alternativas milenarias que remiten a su propia 

 



24 

memoria histórica de lucha y resistencia, generando así espacios y prácticas 

descolonizadoras, incluyendo la noción de democracia desde abajo (STREET, 1995). 

Para esta tesis de doctorado presento los resultados obtenidos, los cuales son 

presentados para el jurado calificador y desde ya, agradezco su lectura, sus comentarios 

y evaluaciones tras la realización de esta investigación. La tesis doctoral está dividida en 

tres capítulos. 

En el capítulo 1, de carácter teórico, discutimos las potencialidades y los límites 

de la academia decolonial latinoamericana como corriente epistémica y política donde 

se analizan conceptos como modernidad, colonización, colonialismo y colonialidad, los 

cuales son norteadores para valorizar las producciones intelectuales sobre la teoría 

crítica de los derechos humanos desde América Latina. También, profundizamos la 

Tradición Ilustrada de los derechos humanos que ha permeado este tema desde 

experiencias “universalistas” y la Tradición Iberoamericana de los Derechos Humanos 

con la centralidad en entender el derecho desde “el pobre”. De esta manera, localizamos 

a la corriente y movimiento ODANR y su entrelazamiento con la comprensión crítica 

del derecho surgida en Brasil y su intrínseca relación con la descolonización y 

decolonialidad.  

En el capítulo 2 de corte metodológico propone la (des) construcción 

metodológica empleada en esta tesis doctoral. Comienzo reflexionando mi lugar de 

enunciación como investigadora indígena-mujer, presento las metodologías emergentes 

y necesarias en América Latina como la IAP y la co-labor en las que se enmarca esta 

investigación, al reconocer todas las permeabilidades y co autorías con los pueblos en 

este camino. Además, fueron esas metodologías que me condujeron a la elección de la 

realización de una autoetnografía reflexiva-narrativa, la cual no fue considerada desde 

un inicio, pero con el andar con los pueblos, fueron ellos que terminaron recreándose en 

diferentes momentos. Así, muestro los detalles de la realización del trabajo de campo. 

En Puno participé de a) Tres Encuentros de las Rondas Campesinas de Puno en Samán 

en la provincia de Azángaro; en el Centro Poblado de Ccacco en el distrito de Pucará, 

provincia de Lampa y en el distrito de Putina en la  provincia de San Antonio de Putina; 

b) Una Escuela de Liderazgo de las Rondas Campesinas en en el distrito de Ollachea en 

la provincia de Carabaya y; c) Al Encuentro de las Tres Naciones: quechuas, aymaras y 

uros en la ciudad de Juliaca. En Michoacán fui invitada para escuchar la charla del 

gobierno del estado de Michoacán en la localidad de Capula sobre el autogobierno y 

presupuesto directo que vienen impulsando. En esos espacios obtuve información de 

 



25 

primera mano e hice el análisis de contenido logrando recolectar en total dieciséis 

entrevistas (ocho de Puno y ocho de Michoacán) y nueve discursos (6 de Puno y 3 de 

Michoacán), en los cuales traigo el poder de la palabra y la palabra del poder en los 

mundos ronderos. 

En el capítulo 3 presento los principales resultados obtenidos fruto de la 

comparación de ambas experiencias por medio de la autoetnografía reflexiva-narrativa 

al establecer un diálogo profundo senti-pensando y co-razonando esas experiencias. 

Narro mis encuentros con Puno y Michoacán al detallar mi llegada para sumergirme en 

los mundos ronderos gracias a los vínculos académicos, activistas y profesionales de la 

UnB, el Instituto de Interculturalidad de Puno, el Colectivo Emancipaciones y el LAJE 

de la ENES Morelia, quienes me permitieron y abrieron las puertas para llegar a las 

comunidades. En cada encuentro y reencuentro identifico algunos elementos que unen 

semejanzas y diferencias de las comunidades como el significado de la ancestralidad, la 

comida, rituales como la muerte y las tradiciones de los lugares visitados. También, 

analizo a la identidad rondera, indígena y originaria al mostrar las diferentes categorías 

que interpelan al mundo de las rondas con ayuda de la noción de chi´xi de Cusicanqui 

(2010). En ese sentido, proponemos el funcionamiento de la organización epistémica 

rondera basadas en la memoria colectiva donde residen sus epistemologías 

diferenciadas donde se enaltece al  rondar al Buen Vivir y rescatamos los 

conocimientos ancestrales para hablar de justicia bajo los preceptos del pluralismo 

jurídico igualitario. Con respecto a las formas de organización de los mundos ronderos 

reflexiono, mediante los organigramas de la comunidad de Cherán, Santa Fe de La 

Laguna y las rondas campesinas de Puno; sobre el significado del autogobierno, al 

visibilizar un abanico de potencialidades y desafíos que ello implica. Así,  rondamos la 

política. 

Por último, cabe señalar el autoaprendizaje que significó esta tesis doctoral por 

la complejidad en ser llevada a cabo, ya que para conocer la problemática de cerca visité 

las comunidades ronderas en ambos países, lo cual fue posible gracias a la apertura de 

ellas conmigo. Hoy en día, el mundo académico está más cerca de las comunidades y 

los pueblos originarios poseen una conciencia de lo que ello significa. Por tanto, las 

reflexiones obtenidas son de co-responsabilidad y trabajo en equipo con quienes 

participaron activamente y con consentimiento de esta investigación. El protagonismo 

lo tienen ellos y ellas, y por tanto, también son investigadoras/es de su propia realidad y 

no simples objetos de estudio como la ciencia hegemónica quiere verlos. En ellos/as 

 



26 

está la capacidad de análisis y las propuestas transformadoras de la descolonización del 

derecho en América Latina en el sentipensar y en el corazonar donde el verbo rondar 

comienza a rondar por dentro a la Academia.  

 



27 

CAPÍTULO 1: DESCOLONIZAR EL DERECHO DESDE AMÉRICA LATINA: 

UN COMPROMISO ACADÉMICO Y POLÍTICO 

Comenzamos este primer capítulo de carácter teórico que tiene como objetivo 

discutir las potencialidades y los límites de la academia decolonial latinoamericana 

como corriente teórica y práctica, surgida en esta parte del mundo, para descolonizar el 

campo disciplinar del derecho, por medio de la teoría crítica y transdisciplinar de los 

derechos humanos. Concebimos a este ejercicio como académico y político por rescatar 

la riqueza y aporte latinoamericano que ha tenido la lectura crítica de los derechos 

humanos, no solamente para el bagaje intelectual, sino también para la aplicación 

práctica del derecho para la liberación de los/as sujetos/as más expoliados/as 

históricamente. 

Por tanto, dividimos en cuatro subtemas. En el primero desarrollamos el aporte 

del Grupo Modernidad/Colonialidad donde analizamos conceptos clave como 

modernidad, colonización, colonialismo y colonialidad, los cuales servirán como 

norteadores para valorizar las producciones intelectuales latinoamericanas. El segundo 

ahonda en las tradiciones críticas de los derechos humanos en América Latina como la 

Tradición Ilustrada de los derechos humanos que ha permeado este tema desde 

experiencias “universalistas”, las cuales son cuestionadas. También, presentamos la 

Tradición Iberoamericana de los Derechos Humanos con la centralidad en entender el 

derecho desde “el pobre”. Con ello, presentamos las tensiones entre lo universal y lo 

local, debate que todavía continúa caracterizando a la teoría de los derechos humanos. 

En la tercera parte se ubica a O Direito Achado na Rua (El Derecho Hallado en la Calle) 

como una corriente latinoamericana y original de la comprensión crítica del derecho 

surgida en Brasil y su intrínseca relación con la descolonización y decolonialidad.  

1.1. Fundamentos del Grupo Modernidad/Colonialidad: modernidad, 
colonización, colonialismo y colonialidad 

 
El diálogo con los aportes teóricos y metodológicos de la academia decolonial 

latinoamericana permea la investigación propuesta. Por lo tanto, es necesario estudiar la 

trayectoria y el pensamiento del Grupo Modernidad/Colonialidad (Grupo M/C) que 

surgió a finales de la década de 1990 como parte de la Teoría Crítica Latinoamericana 

de las ciencias sociales. Una de sus características de ese colectivo fue la conformación 

plural de académicos/as militantes de diversas partes de la región latinoamericana y las 

 



28 

diásporas de quienes provenían del Sur Global hacia el Norte Global, especialmente 

hacia los Estados Unidos1. Entre los/as principales referenciales teóricos se encuentran 

los aportes teóricos de Aníbal Quijano, Enrique Dussel, Catherine Walsh, Walter 

Mignolo, Arturo Escobar, Edgardo Lander, Xotchil Leyva, Rita Segato, entre otras y 

otros.  

Pachón Soto (2008) resalta elementos que caracterizan a esta corriente teórica 

como la heterogeneidad que hace referencia a la diversidad de trayectorias que sus 

integrantes poseen y un compromiso político militante presente en su labor. Otro 

elemento lo es la transdisciplinariedad, es decir: 
(...) la confluencia de las disciplinas para el estudio de un objeto particular. 
Ya no se trabaja monolíticamente en compartimientos, sino abordando el 
objeto de estudio desde distintos ángulos y miradas. Ya no es la exclusión 
sino la inclusión de distintos saberes en la investigación. Por eso en el grupo 
encontramos filósofos, sociólogos, antropólogos, semiólogos, etc. (PACHÓN 
SOTO, 2008, p.11). 
 

El Grupo M/C se fundamenta desde su fundación en reflexionar desde múltiples 

abordajes las nociones de modernidad y colonialidad desmitificando la explicación 

basada desde Europa donde el colonialismo aparece derivado de la lógica moderna por 

lo que sumó recursos y mano de obra para la constitución del capitalismo mundial. “(...) 

En realidad es un proceso horizontal: sin colonialidad no hay modernidad ni viceversa, 

modernidad y colonialidad son dos caras de la misma moneda. Una es impensable sin la 

otra” (PACHÓN SOTO, 2008, p.15). Esta lectura interesante lleva a percibir las grandes 

potencialidades y originalidades de las fuentes epistemológicas. 

Dussel (2000) conceptualiza a la modernidad de dos maneras. La primera es para 

referirse a una explicación basada en hechos y fenómenos intra-europeos y del 

desarrollo posterior no necesita más que Europa para explicar el proceso. La segunda es 

una visión considerada como mundial donde el mundo es moderno porque Europa lo es 

y representa un “centro” en la Historia Mundial. Por tanto, hace suponer que “(...) nunca 

hubo empíricamente Historia Mundial hasta 1492 [año de la llegada de los europeos a 

América]” (DUSSEL, 2000, p.46). En estas dos explicaciones se ve el interés europeo 

de imponer esta categoría. 

1 Las nociones del Sur Global y Norte Global surgieron al final de la Guerra Fría en 1991 y fueron 
introducidas a los estudios comparados sobre el desarrollo de las naciones. Por un lado, el Norte Global 
hacía referencia a las potencias desarrolladas, mientras el Sur Global implicaba los países 
subdesarrollados (EKEDEGWA, 2010). Existen reflexiones desde latinoamericanas como el ensayo 
“Calibán” de Fernández Retamar (1982) donde se realiza una crítica de la dominación económica y 
cultural del Norte Global hacia el Sur Global al usar metafóricamente la figura del calibán, personaje de la 
obra de William Shakespeare, que representa a un hombre salvaje primitivo que sería América Latina. 
Mientras Ariel, sería el personaje lúcido y espiritual representando al Norte Global.  

 



29 

La primera etapa “Moderna”: el mercantilismo mundial. Las minas de plata 
de Potosí y Zacatecas (descubiertas en 1545-1546) permiten acumular 
riqueza monetaria suficiente para vencer a los Turcos en Lepanto veinticinco 
años después de dicho hallazgo (1571). El Atlántico suplanta al Mediterráneo 
[…] El siglo XVII (p.e. Descartes, etc.) son ya el fruto de un siglo y medio de 
“Modernidad”: son efecto y no punto de partida (DUSSEL, 2000, p.46). 
 

Es interesante el anterior apartado porque la historia y los hechos señalados son 

claros ejemplos del afán europeo de autodefinirse como moderna y superior. Mientras, 

las demás partes del mundo, específicamente, los lugares donde la colonización europea 

llegó como a América Latina, llegan a ser la “periferia” o “la otra cara de la 

modernidad”. “(...) No hay Modernidad sin “modernizado”, civilización sin “bárbaro” 

(DUSSEL, 2007, p.36)”. La historia de colonización protagonizada por Europa y los 

estragos del discurso sobre modernidad se ven expuestas en la historiografía occidental, 

las cuales “silenciaron” una multitud doliente de “otras historias” o las “historias de los 

vencidos” (DUSSEL, 2007; GALEANO, 1971; TROULLIOT, 1995). He aquí la 

importancia de reconstruir y sistematizar esas historias. En el capítulo 3 de esta tesis de 

doctorado se muestra cómo las rondas campesinas de Perú y las rondas comunales de 

México poseen sus historias de lucha y resistencia, a pesar de la colonización que 

padecieron. 

El otro elemento del Grupo M/C es la noción de la colonialidad, la cual merece 

ser discutida y explicada. Estermann (2014) hace una diferencia entre lo que es la 

colonización, colonialismo y colonialidad. La colonización se refiere al proceso 

histórico de ocupación y determinación externa de territorios, pueblos, economías y 

culturas por parte de un poder conquistador que emplea medidas militares, políticas, 

económicas, culturales, religiosas y étnicas. La ideología que justifica esas medidas 

arbitrarias y que legitima el orden hegemónico y asimétrico es lo que se conoce como 

colonialismo. 

Teniendo esos dos conceptos es que se pasa a entender la complejidad de la 

colonialidad: 
La "colonialidad" representa una gran variedad de fenómenos que abarcan 
toda una serie de fenómenos desde lo psicológico y existencial hasta lo 
económico y militar, y que tienen una característica común: la 
determinación y dominación de uno por otro, de una cultura, 
cosmovisión, filosofía, religiosidad y un modo de vivir por otros del 
mismo tipo. En sentido económico y político, la "colonialidad" es el reflejo 
de la dominación del sector extractivo, productivo, comercial y financiero de 
los estados y sectores "neo-colonizados" ("Sur") por parte de los países 
industrializados ("Norte"), lo que lleva a la dependencia y del "desarrollo del 
sub-desarrollo", la sub-alternidad y marginalidad de las "neo-colonias" frente 
al dominio de los imperios dominadores. (ESTERMANN, 2014, p., énfasis 
propio). 

 



30 

 
La profunda conceptualización que hace el autor en su obra trae a la reflexión el 

efecto de la determinación y dominación de un grupo detentor de poder hacia otro. Para 

que la colonización europea tenga sus resultados fue la violencia la conductora del plan 

moderno y colonial. Mignolo (2007) sostiene que una matriz colonial ha venido 

replicándose y metamorfoseándose en todos los episodios de la “modernidad”. 

Asimismo, se iba configurando una “geopolítica del conocimiento”, por medio de la 

cual “(...) Europa quedaba erigida en el locus privilegiado de la enunciación racional; 

desde ese lugar los europeos podían clasificar a todos los demás, otorgándoles un grado 

mayor o menor de humanidad” (MIGNOLO 2007, p. 31). El hecho de subestimar y 

subalternizar a esos “otros” ha caracterizado la explicación de la historia de América 

Latina. Así también, ayuda a debatir más sobre el papel de Europa y la construcción de 

conocimiento desde el Sur Global. 

El sociólogo peruano Aníbal Quijano (2006) sostuvo que la colonialidad:  
(...) es el modo más general de dominación en el mundo actual, una vez que el 
colonialismo como orden político explícito fue destruido. Ella no agota, obviamente, 
las condiciones, ni las formas de explotación y de dominación existentes entre las 
gentes. Pero no ha cesado de ser, desde hace 500 años, su marco principal. Las 
relaciones coloniales de períodos anteriores, probablemente no produjeron las 
mismas secuelas y sobre todo no fueron la piedra angular de ningún poder global. 
(QUIJANO, 1992, p.14). 
 

La teorización de uno de los más importantes exponentes de este concepto 

agrega la categoría de poder al crear el concepto de colonialidad del poder para pensarla 

como un padrón de dominación en el mundo propio del sistema-mundo moderno y 

capitalista que nació en en Norte Global, específicamente Europa a inicios del siglo XVI 

(QUIJANO, 2006). En ese sentido, el poder es determinante para el establecimiento de 

las relaciones colonialistas justificadas por la creación de la categoría raza en esta parte 

del mundo. Al respecto: 
(...) si se observan las líneas principales de la explotación y de la dominación social 
a escala global, las líneas matrices del poder mundial actual, su distribución de 
recursos y de trabajo entre la población del mundo, es imposible no ver que la 
vasta mayoría de los explotados, de los dominados, de los discriminados, son 
exactamente los miembros de las "razas", de 1as "etnias", de las "naciones" en 
que fueron categorizadas las poblaciones colonizadas, en el proceso de función de 
ese poder mundial, desde la conquista de América en adelante. (QUIJANO, 1992, p. 
12, énfasis propio). 
  

Siguiendo la línea del autor hoy en día son los pueblos indígenas quienes se 

encuentran en una situación vulnerable en detrimento del poder que tienen los Estados y 

las grandes empresas transnacionales en sus territorios, por ejemplo. Aquí es importante 

 



31 

ver los impactos y rezagos que el pasado del colonialismo aún tiene en los Sures 

Globales. 

En ese sentido, es posible notar que el Grupo M/C realizó un movimiento 

epistemológico fundamental para la renovación crítica de las ciencias sociales en 

América Latina, a través de la noción de "giro decolonial" (BALLESTRIN, 2013). 
En efecto, la ciencia social contemporánea no ha encontrado aún la forma de 
incorporar el conocimiento subalterno a los procesos de producción de 
conocimiento. Sin esto no puede haber decolonización alguna del 
conocimiento ni utopía social más allá del occidentalismo. La complicidad de 
las ciencias sociales con la colonialidad del poder exige la emergencia de 
nuevos lugares institucionales y no institucionales desde donde los 
subalternos puedan hablar y ser escuchados. Es en este sentido, siguiendo 
a Nelson Maldonado-Torres (2006), que hablamos de un ‘giro decolonial’, no 
sólo de las ciencias sociales, sino también de otras instituciones modernas 
como el derecho, la universidad, el arte, la política y los intelectuales. El 
camino es largo, el tiempo es corto y las alternativas no son muchas. Más 
que como una opción teórica, el paradigma de la decolonialidad parece 
imponerse como una necesidad ética y política para las ciencias sociales 
latinoamericanas. (CASTRO-GÓMEZ; GROSFOGUEL, 2007, p.21, énfasis 
propio). 
 

​ Desde la visión y contribución de esta corriente para América Latina urge 

alternativas teóricas que diseñen el pensamiento crítico al desarrollar conceptos 

complejos que van más allá de la colonialidad y de la modernidad. Del mismo modo, es 

rescatable el trabajo epistémico-político de cada una y uno de estos intelectuales que le 

devuelven más herramientas para (re) pensarnos y repensar la teoría crítica de los 

derechos humanos en América Latina como será mostrada en los siguientes apartados. 

1.2. La teoría crítica de los derechos humanos desde América Latina 

De la Torre Rangel (2012) hace referencia que en 1990 el padre José Aldunate 

de la Compañía de Jesús aseguró en una conferencia que en los derechos humanos 

existen dos tradiciones teóricas. La primera es la de la Tradición de la Ilustración ligada 

a la Revolución Francesa de 1789 y la Independencia de los Estados Unidos en 1776, 

ambos acontecimientos de corte “eminentemente individualista” por su apuesta liberal 

donde el sujeto protagonista es el hombre y la defensa de su igualdad, libertad y 

fraternidad. La segunda tradición es Tradición Iberoamericana de los Derechos 

Humanos (TIDH) que nace en América Latina con Bartolomé de las Casas y el grupo de 

los primeros evangelizadores que pensaban como él, quienes concebían a los derechos 

humanos a partir del “pobre” (LA TORRE RANGEL, 2012, p. 5). Cabe reflexionar 

sobre ambas tradiciones para ver ¿cuál de ellas entiende en su complejidad a la teoría de 

los derechos humanos en la región latinoamericana? 

 



32 

En el desafío descolonizador es preciso estudiar y mostrar las primeras 

discusiones acerca del significado de los derechos humanos desde esta parte del mundo 

¿Cuáles fueron las primeras comprensiones de los derechos humanos? ¿Cómo viene 

esta explicación hasta esta parte del mundo? ¿Qué experiencias y referenciales teóricos 

al respecto tenemos? Responder a estas preguntas representa un desafío académico, el 

cual fue parcialmente resuelto durante mi primera evaluación del proyecto de la tesis 

doctoral el 18 de mayo del 2023. Interrogantes que el jurado calificador las realizó y 

hoy pretendo responderlas trayendo las experiencias ronderas en Perú y México para 

que en capítulo tres responda ¿cómo entendemos al derecho descolonizado con las 

experiencias de las rondas en Perú y México? 

1.2.1 La Tradición de la Ilustración de los derechos humanos 

Las revoluciones liberales del siglo XVIII en Europa como la Revolución 

Francesa de 1789 tuvo como resultado la Declaración de los Derechos del Hombre y del 

Ciudadano de 1789, la cual fue proclamada por la Asamblea Nacional Constituyente 

francesa. Asimismo, la Independencia de los Estados Unidos de 1776 tuvo como 

resultado la Declaración de su independencia donde se proclamó la separación de las 

trece colonias de Gran Bretaña. Estos dos documentos fundantes marcan un nuevo 

lenguaje jurídico, así como, conquistas vanguardistas nunca antes vistas en materia de 

derechos en la historia de Europa. 

Para De la Torre Rangel (2012) la filosofía jurídica que entiende esa cultura 

jurídica inaugura la llamada Escuela del Derecho Natural de los siglos XVII y XVIII de 

corte racionalista  e individualista. Así, se configuró una cultura jurídica venida desde 

Europa y Estados Unidos, es decir, del Norte Global donde el hombre ocupa un lugar 

central en ambos documentos, mas no sus semejantes. Entendemos a la cultura jurídica, 

a partir de los estudios de la sociología jurídica, la cual concibe al derecho como 

fenómeno social, es decir:  
(...) como proceso actualmente operante al interior de la sociedad. Si se intenta 
abarcar el derecho desde ese punto de vista, la mera referencia a los productos 
normativos (las leyes, las decisiones judiciales, los contratos, etc.) y a las 
instituciones jurídicas, su organización y sus procedimientos, es insuficiente; deja 
fuera todo un ámbito que pertenece a la significación social del derecho, a su 
funcionamiento en la sociedad. La descripción del funcionamiento social del 
derecho debe dar cuenta también de las actitudes, valoraciones y creencias que en 
relación al derecho son compartidas en una sociedad, pues ellas determinan la forma 
en que las personas se relacionan, como operadores o como público, con las 
instituciones y las normas jurídicas. (ACCATINO, 1997, p. 7, énfasis propio). 
  

 



33 

A partir de esa comprensión es donde procedemos a hacer la crítica de los 

límites de la cultura jurídica del Norte Global al no considerarla como suficiente, ya que 

no entiende al hombre como parte de su comunidad y viceversa, además como parte de 

su colectividad inminente para su existencia. Una noción que los capítulos dos y tres de 

esta tesis doctoral ahondan y vemos cómo en la práctica son los sujetos colectivos de 

derecho como las rondas campesinas y rondas comunales en Latinoamérica fundan su 

derecho de manera colectiva. 

La Tradición Ilustrada según Hunt (2008) se inspira en sociedades occidentales, 

las cuales toman muchos valores de Grecia y Roma, que a su vez, tuvieron una 

pretensión universalista, pero en la práctica fue muy restringida, ya que estos derechos 

fueron pensados desde la lógica de salvaguardar los derechos individuales del hombre, 

pero no de otros grupos vulnerables como los niños, los esclavos, los ancianos o las 

mujeres como explica el autor en su texto. Incluso, la esclavitud seguía siendo una 

práctica común en sociedades donde se proclamaba una supuesta igualdad, fraternidad y 

libertad.  

Por ejemplo, la abolición de la esclavitud en Estados Unidos fue en 1865 con la 

Decimotercera Enmienda a la Constitución, es decir, 89 años después de la Declaración 

Americana donde se proclamaba la igualdad entre los hombres, sin embargo, 

¿independencia para quién? El racismo y la discriminación seguían perpetuando la 

sociedad estadounidense expuesta en la segregación racial entre negros y blancos, la 

cual terminó con la Ley de Derechos Civiles de 1964, la Ley del Derecho al Voto de 

1965 y la Ley de Vivienda Justa de 1968. Estas tres leyes importantes después de 188 

años de la Revolución Americana que no era cumplida para todos por igual. He aquí la 

gran contradicción entre la pretensión universal de los derechos y la no aplicación local 

desde sus inicios. 

En la realidad francesa, cabe señalar la Declaración de la Mujer y de la 

Ciudadana de 1791 de Olympe de Gouges, pensadora considerada como una humanista 

y feminista del siglo XVIII. En ese texto, ella reclamó la igualdad de sexos y solicitó 

que ésta se extienda a los hombres negros.  
Para Olympe, la mujer debía quitarse la opresión de los hombres, tener un papel 
político diferente, puestos públicos iguales, etc. Sostenía que “si la mujer tiene el 
derecho de subir al patíbulo, debe tener el derecho de subir a la tribuna” 
(artículo 10 de su Declaración). Posteriormente le tocará, precisamente con su 
cabeza, demostrar a qué punto tenía razón. Reclamaba también el reconocimiento de 
la paternidad… Que ella nunca logró de su propio padre. Olympe es considerada 
como representante del feminismo radical de su época. (RAMÍREZ, 2015, p. 3, 
énfasis propio). 

 



34 

 
Las contribuciones interesantes que Gouges hizo en su época cuestionó los 

fracasos de la Revolución Francesa protagonizada por hombres propietarios que no 

consideraron a las mujeres en ese proceso y expuso con  vehemencia la cuestión racial. 

Sin embargo, los valores universalistas de los derechos humanos desde Europa 

prevalecieron donde el tema de género e igualdad fueron tomados en consideración más 

de un siglo después. Para Perrot (2008) la Revolución Francesa tuvo la característica de 

excluir a las mujeres de la esfera política al privarlas del derecho al voto, lo cual les 

negaba la ciudadanía. Es así que ésta no puede considerarse como exitosa, ya que no 

incluyó, ni reconoció el trabajo que de las mismas mujeres como sujetas 

revolucionarias, sino fue su invisibilización. Por lo tanto, la Revolución Francesa 

significó una continuación del Antiguo Régimen que renovó la ley sálica donde se le 

daba sucesión a favor de los varones y por ende, subordinaba a las mujeres. Así, cabe 

preguntarse: ¿cómo estas experiencias del norte global pueden contribuir para los 

estudios de la descolonización? Un tema interesante para futuros estudios dentro del 

feminismo y la descolonización del derecho. 

En la realidad latinoamericana, las independencias del siglo XIX recibieron 

influencia de la ilustración y las revoluciones liberales europeas del siglo XVIII. Así, las 

élites de los países de América Latina y El Caribe impusieron las repúblicas con la 

promesa de la construcción del Estado-nación basado en el modelo europeo donde 

supuestamente las colonias tendrían que librarse de sus metrópoli y del yugo colonial 

para comenzar su vida independiente garantizando la libertad e igualdad en las 

repúblicas.  

En el caso del Perú los criollos como José de San Martín declararon la 

independencia del país el 28 de julio de 1821. Manrique (2005) señala que “la 

República heredó una profunda fractura social cuyo punto de partida fue la escisión 

entre los criollos fundadores de la República y la población indígena, que constituía la 

inmensa mayoría del país” (MANRIQUE, 2005, p. 9). Este hecho se expresaba en el 

racismo antiindígena que fue compartido por los criollos: 
Algunas décadas después las elucubraciones del conde Joseph Arthur de Gobineau 
(1816 - 1882) sobre el origen natural, biológico, de la superioridad de unas razas 
sobre otras, fueron entusiastamente asumidas por las élites latinoamericanas. Así los 
prejuicios racistas fueron asumidos como hechos científicamente 
comprobados.(MANRIQUE, 2005, p.10). 

 
Ello explica que las promesas inacabadas de la garantía de la igualdad 

prosperaron y aún no fueron cumplidas.  

 



35 

Un orden republicano supone la existencia de ciudadanos autónomos, sujetos 
independientes, considerados iguales ante la ley, pero la mayoría de los peruanos no 
estaba en esa condición. Era muy poco lo que tenían en común los criollos que 
habitaban el litoral y los indígenas del interior: hablaban diferentes idiomas, 
tenían distintas culturas, comían, vestían, se divertían de manera diferente, 
tenían diversas cosmovisiones, diferente religiosidad, etc. (MANRIQUE, 2005, p. 
10, énfasis propio). 
 

El universalismo en materia de derechos quiso imponerse en la construcción del 

Estado-nación con inspiración europea sin llevar en consideración las realidades locales 

y los procesos propios desde esta parte del mundo donde la ley no era concebida como 

igual para todos y todas. En la realidad de México la Independencia se consolidó  el 27 

de septiembre de 1821, tres meses después que la del Perú, y ésta fue proclamada por el 

criollo Agustín de Iturbide. 
La exclusión de los pueblos indígenas en el diseño de la nación comenzó desde los 
acuerdos para consumar la independencia. En el Plan de Iguala, propuesta surgida 
del viejo orden para poner fin a la guerra que ya alcanzaba once años –desde 1810 
hasta 1821–, se estableció la igualdad de todos los habitantes de la Nueva 
España, sin distinción alguna de europeos, africanos ni indios, reconociendo a 
todos como ciudadanos con igualdad de derechos, al mismo tiempo que 
ignoraban la existencia de los pueblos indígenas. (LÓPEZ BÁRCENAS, 2016, p. 
164).   

 
Percibimos la negación de la existencia de sus amplias mayorías conformadas 

por los pueblos indígenas en el siglo XIX y el comienzo de la vida republicana a 

espaldas de sus naciones caracterizó la conformación de estos dos Estados, así como, en 

las demás partes de la región. El no entendimiento de la diferencia y su afirmación de 

derechos no hacía parte de la Ilustración europea, la cual operaba para los grupos de 

poder conformados por los burgueses europeos o criollos en Latinoamérica.   

Para Goyri (1990)  la influencia individualista de los derechos humanos 

caracterizó la primera generación de los derechos civiles y políticos2 como “(...) el 

derecho al libre desarrollo de la personalidad, el derecho a la vida, el derecho a la 

identidad, el derecho a la integridad personal, el derecho a la libertad personal, el 

derecho a la libertad religiosa, el derecho a la igualdad, el derecho a elegir y ser elegido 

representante, entre otros (MINJUSDH, 2013, p. 17). Estos derechos tienen: 
(...) un marcado acento individualista, que en gran medida expresan los derechos 
propios de la personalidad, derechos que se refieren a un hombre abstracto, 
como concepto, no real, ahistórico y que para su satisfacción requieren del Estado 
y sus órganos su pasividad, su no injerencia en el ámbito de libertades de los 

2 Según la teoría de la Generación de Derechos Humanos la primera generación está compuesta por los 
derechos civiles y políticos. La segunda generación son los derechos económicos, sociales y culturales y 
la tercera generación están los derechos colectivos. Para Bustamante (2001) hay una necesidad de una 
cuarta generación influenciadas por los avances tecnológicos y el ciberespacio. Esta separación en 
generaciones representa una forma pedagógica de comprenderlos y enseñarlos. 
 

 



36 

individuos, complementada con la acción en las funciones de seguridad y justicia, 
para que los derechos y sus valores tengan plena vigencia. (GOYRI, 1990, p. 63-64, 
énfasis propio). 
 

Como vemos, la influencia de la Ilustración inspiró al alcance de derechos 

humanos en una primera etapa, pero sus pretensiones universalistas no se concretizaron, 

ya que no consideraron el medio donde esos derechos eran proclamados. Se mostraron 

los ejemplos en Estados Unidos, Francia, Perú y México y vemos una continuidad de 

efectos surgidos por la lectura restricta en cuanto a considerar a los poderosos como 

ciudadanos, mientras que a los subalternos como indignos de poseer derechos. Por 

tanto, representan límites que merecen estudios críticos dentro y fuera de la academia. 

1.2.2 La Tradición Iberoamericana de los Derechos Humanos 

(TIDH) 

La TIDH  es el término empleado por los autores Jesús Antonio De la Torre 

Rangel (México), Alejandro Rosillo Martínez (Colombia), David Sánchez Rubio 

(España) y Antonio Alberto Machado (Brasil) quienes dedican sus trabajos a la 

comprensión de la teoría crítica de los derechos humanos con una vocación 

latinoamericanista. En el año 2011 coincidieron en rebautizar la Tradición 

Hispanoamericana de los Derechos Humanos a Iberoamericana, ya que esta tradición 

tiene también raíces y desarrollo portugués y brasileño. De esa manera, incluir la 

comprensión de la teoría y práctica luso brasileña inscrita en la tradición de derechos 

humanos (LA TORRE RANGEL, 2012). Del mismo modo, según los autores, la TIDH 

se inspira en el sermón de Fray Antonio de Montesinos, en 1511, en la primera 

comunidad dominica en la isla La Española3 donde enalteció: 
(...) Para dárselo a conocer me he subido a este púlpito, yo que soy la voz de Cristo 
en el desierto de esta isla y por tanto conviene que no de cualquier forma, sino con 
todo vuestro corazón la oigáis. Esta voz os será la más nueva que nunca oísteis, la 
más áspera y dura que jamás pensasteis escuchar. Esta voz es: que todos estáis en 
pecado mortal y en él vivís y morís, por la crueldad y tiranía que empleáis con 
estos inocentes indios. Decid: ¿con qué derecho y con qué justicia tenéis en tan 
cruel y horrible servidumbre a estas gentes? ¿Con qué autoridad les habéis 
hecho tan detestables guerras a ellos, que estaban en sus tierras tan tranquilos y 
pacíficos, donde tan gran cantidad habéis matado con muertes y estragos nunca 
oídos? ¿Cómo los tenéis tan oprimidos y fatigados, sin darles de comer ni 
curarlos en sus enfermedades, que de los excesivos trabajos que les dais se os 
mueren –mejor dicho, los matáis– por sacar y adquirir más oro cada día? ¿Y 
qué cuidado tenéis de quien les predique el Evangelio y de que conozcan a su 
Dios y creador, sean bautizados, oigan Misa, no trabajen en las fiestas y 
domingos? Acaso estos, ¿no son hombres? ¿No son seres humanos como 
vosotros? ¿No estáis obligados a amarlos como a vosotros mismos? ¿No 

3 Fue conocida también como Hispaniola y hoy en día esta isla caribeña comprende los países actuales de 
República Dominicana y Haití.  

 



37 

entendéis esto? Esto, ¿os deja indiferentes? ¿Cómo estáis dormidos con un 
sueño tan profundo? Tened por cierto, que en el estado que estáis no os podéis 
salvar, pues sois como los moros o turcos que no quieren la fe de Jesucristo” 
(DE LAS CASAS, 1994, p., énfasis propio) 
 

Ese discurso fue muy importante y rescatado en la obra “Historia de las Indias” 

(1975-1976) del Fray Bartolomé de las Casas por la capacidad de denuncia frente a las 

injusticias que padecían los indígenas a causa del régimen de las encomiendas 

impuestos por la colonia que se tradujeron en el aniquilamiento, muertes, condiciones 

de vida infrahumana, etc. (ESPONERA, 2016). Además, se inserta el vocabulario donde 

aparece la noción de derecho unida a la de justicia al llamar la atención la complicidad 

que hacía la omisión de la Iglesia frente a esos acontecimientos. He ahí la importancia 

de reivindicar la dignidad humana, a pesar de las diferencias culturales con los pueblos 

originarios de América. 

LA TIDH es la corriente de pensamiento que ordena pedagógicamente la 

segunda tradición, anterior a la tradición ilustrada de derechos humanos venida de 

Europa, basada en que América Latina es la cuna de la teoría crítica de los derechos 

humanos con la importancia del legado del Fray Bartolomé de las Casas (1484-1566) y 

del grupo de evangelizadores que pensaban como él como Fray Antonio Montesinos 

(1475?-1540), Fray Juan de Larios (1633-1675), Jerónimo de Loaysa (1498-1575),  Don 

Vasco de Quiroga (1470-1565) o Fray Alonso de la Veracruz (1507-1584)4. 

Para Font-Oporto (2024) la TIDH nace en la idea de los derechos humanos en un 

escenario colonial donde la negación de sus derechos a los pueblos indígenas y 

afroamericanos existía y estaba presente en las leyes coloniales. “La reacción ante la 

opresión que los misioneros fundadores de la TIDH estaban contemplando se estructuró 

como una crítica a las propias bases de esa opresión, y no un mero reproche moral 

paternalista” (FONT-OPORTO, 2024, p. 3). En este sentido, ¿cómo los misioneros 

españoles abogaron por los derechos humanos de los oprimidos? ¿Qué acciones 

realizaron para defender la dignidad de los pueblos en época colonial? 

Alejandro Rosillo publicó del libro “La tradición hispanoamericana de derechos 

humanos: la defensa de los pueblos indígenas en la obra y la praxis de Bartolomé de Las 

4 Cada uno de estos frailes contribuyó a un nuevo concepto sobre los indígenas que vivían en América 
Latina dotándolos de capacidad y agencia frente a la postura más conservadora e invalidante que tenía la 
otra parte de la iglesia en época colonial. En esta tesis no se abordará el legado de cada uno de ellos, ya 
que refiere un estudio historiográfico específico, pero sí se presentará el legado de Fray Bartolomé de las 
Casas por ser el más estudiado y el primero en ser declarado como “protector de los indios” por parte de 
la Corona Española a partir de 1530 (CUNILL, 2012). Así también, de Alonso de la Veracruz y Vasco de 
Quiroga. 

 



38 

Casas, Alonso de la Veracruz y Vasco de Quiroga” (2012) donde se recupera el 

pensamiento de la vida y obra de Bartolomé de las Casas, Alonso de la Veracruz y 

Vasco de Quiroga y su relación con los derechos humanos en la región. Además, desde 

una postura descolonizadora y una lectura historiográfica latinoamericana realizó un 

análisis de la teoría y praxis con una visión compleja de derechos humanos desde: 
(..) un sentido pluricéntrico, pluricultural, comunitario y popular; a partir de estas 
características, los derechos de las personas se han pensado desde las clases sociales 
más desfavorecidas, desde abajo, y en contextos concretos, evitando así la 
formulación de abstracciones respecto al ser humano o de un formalismo que oculta 
aspectos de la realidad y la falsea. (ROSILLO, 2012, p. 15). 
  

En esa línea, cabe brindar un panorama de esos primeros evangelizadores 

defensores de los indígenas en las Américas. 

Bartolomé de las Casas nació en Sevilla el 11 de noviembre de 1484 y falleció 

en 1566. Motivado por la fortuna y futuros beneficios como conquistador europeo llegó 

a la isla La Española (actuales República Dominicana y Haití) en 1502 y participó de la 

conquista de Cuba en 1511. Esos escenarios grotescos que presenció lo llevaron a 

retornar a España en 1515, pero decidió volver a América convertido en fraile dominico 

y renunciar a sus privilegios como ex conquistador. Fue el maltrato a los indígenas por 

parte de los conquistadores españoles lo que hizo que este personaje sea uno de los 

primeros en denunciar y revelar las atrocidades de las conquistas en los virreinatos de 

Nueva España y Perú. Es así que se dedicó a proteger los derechos básicos de los 

pueblos indígenas en el Imperio Español, por lo que se conoce como “defensor de los 

indios” y en 1516 la Corona lo nombró “Protector de los Indios” (CARTWRIGHT, 

2022).   
A lo largo de su atareada carrera pública, redactó dicho autor una asombrosa 
cantidad de textos, algunos de ellos de enorme amplitud. Al lado de su obra 
propiamente histórica destacan sus estudios antropológicos, sus tratados políticos, 
jurídicos o teológicos, sus memoriales y relaciones de agravios, denuncias y 
remedios, sin perjuicio de otros muchos opúsculos de toda índole y de un cuantioso 
epistolario. Pero más allá de sus impresionantes dimensiones y de su aspecto 
multiforme, se caracterizan fundamentalmente estos escritos por su profunda unidad 
de inspiración, obedeciendo todos ellos a una misma finalidad que no fue otra que la 
defensa de los indios, de conformidad con la invencible vocación de su autor. Podría 
decirse incluso que esta obra, totalmente comprometida, fue la forma privilegiada de 
la acción lascasiana, por constituir de cabo a cabo el más pertinaz y apasionado de 
los alegatos en favor de los pueblos conquistados. (SAINT-LU, 1998, p. 107, 
énfasis propio). 

Llama la atención la transdisciplinariedad que caracterizó desde sus inicios a 

Bartolomé de las Casas y fue gracias a ello que obtuvo una visión más compleja de la 

realidad de su tiempo anteponiendo a la dignidad de los indios por encima de los 

atropellos de la corona española y de los propios frailes católicos. Incluso, después de su 

 



39 

visita a Lisboa en 1547, denunció fehacientemente el sistema esclavista de la corona 

portuguesa que empleaba mano de obra africana esclavizada, lo cual consideraba como 

un gran atropello a la dignidad humana. Esto se puede ver en los once capítulos de su 

libro “Historia de las Indias” entre 1520 y 1561. Para Las Casas los negros tenían los 

mismos derechos que los indígenas al no tratarse de personas débiles o humanamente 

inferiores. Por lo que pedía que la Iglesia se responsabilice de “los pobres como 

preferidos de Dios” (MENDES ALONSO, 2015). 

Según Rosillo (2021) este personaje empleó un uso alternativo del derecho que 

antecede a la ilustración europea, por lo que demuestra su originalidad y lucidez teórica. 

De esta manera es que el giro decolonial merece incluir a estas interpretaciones oriundas 

de la teoría propia de los derechos humanos desde América Latina como un lugar 

fecundo. 

​ El Fray Alonso de Veracruz (1507-1584) es otro personaje importante en la 

discusión y defensa de los indígenas al reconocer la condición de seres racionales. 

Nació en Sevilla y en el siglo XV fue un teólogo agustino, misionero y profesor de 

filosofía en América. Su legado se expresa en su postura radical frente al proyecto 

imperial de modernización que subalternizó a los pueblos indígenas. En México Alonso 

de Veracruz es considerado como el fundador de una tradición épica del pensamiento 

político al proponer una organización alternativa de los pueblos colonizados basados en 

el reconocimiento de sus autonomías frente a la injusta dominación política, religiosa y 

económica de los indígenas (VELASCO-GOMEZ,  2008). 

En esa línea también encontramos a Vasco de Quiroga (1470-1565) quien fue el 

primer obispo de Michoacán, oidor de la Nueva España, abogado y defensor de los 

pueblos indígenas. Nacido en Altas Torres este sacerdote, al igual que el último 

sacerdote citado, murió en México. Para los pueblos mexicanos era conocido como Tata 

Vasco (papá Vasco, en español), lo cual es muestra la cercanía de los pueblos con él, así 

como, se lo recuerda por la educación intercultural que los indígenas deberían recibir y 

por el dominio de las lenguas originarias de la zona. Influenciado por la obra “Utopía” 

de Tomás Moro puso en práctica la fundación de un pueblo, lo cual sería conocido 

después como las reducciones5. 

5 Las reducciones fueron concebidas como un mecanismo de control y vigilancia de la población local, en 
la práctica potenciaron la agencia de asociaciones o liderazgos indígenas, favoreciendo una experiencia 
inédita en los Andes: mientras que antes de la Conquista el gobierno por lo general era ejercido por una 
aristocracia hereditaria, ahora los indígenas del común podían gozar de algún grado de 
autodeterminación. En este sentido, las reducciones no solo deben ser abordadas bajo la lógica de una 

 



40 

Se trata de un pueblo o pueblos con cierta comunidad de bienes, algo que veían bien 
los aborígenes, con su escuela, hospital e iglesia. Lo que más llamó la atención fue 
lo del hospital para los enfermos, ancianos y niños. Los hospitales eran más que 
casas de cura para enfermos, porque tenían también sus almacenes, donde se 
turnaban por semanas. El mismo Quiroga dio normas especiales, reglamentando las 
horas de trabajo, rezo, descanso, etc. Lo que se producía era común y cada uno 
retiraba lo que necesitaba según el número de la familia. El sobrante se guardaba 
para el futuro. Unos eran artesanos, otros labradores, etc. Para este fin compró una 
gran extensión de tierra, a unos 14 km de México y estableció el pueblo de Santa Fe, 
el día en que se celebraba la fiesta mayor del Cristo de las Injurias en Madrigal, el 
año 1532. Estaba en los altos de México, que los aborígenes llamaban Acxochil, por 
donde pasa un riachuelo. Los indios vivían en casas dispersas por el campo unidas 
por veredas y con un centro comunitario. (CAMPO DEL POZO, 2009, p.72). 
 

​ En su trayectoria como educador creía que los indígenas eran capaces de 

aprender y así ejercer su autonomía. Es singular la forma horizontal que caracterizaron 

cada una sus misiones, así como, avanzar en el reconocimiento de la educación y la 

salud como derechos fundamentales. Estas posturas lo acercaron a Alonso de Veracruz y 

a otros agustinos que pensaban como ellos, a pesar del contexto que negaba los 

derechos. El aporte descolonizador y transdisciplinario caracterizaron a cada uno de los 

planteos de los tres autores estudiados al pensar y actuar en defensa de los pobres y de 

los derechos humanos en época colonial. Por tanto, fue desde la  vocación 

transdisciplinaria que personajes como Bartolomé de las Casas fue considerado el 

máximo abogado de los pueblos, a pesar de no haber tenido un título como tal, ni haber 

frecuentado un centro de estudios que lo certificara. Su profunda reflexión filosófica lo 

llevó a repensar y cuestionar lo que hoy  llamaríamos como los derechos humanos a 

partir del “pobre” o de los “empobrecidos”, pero ¿qué entendemos por “pobre”? 

1.2.2.1 El derecho desde el “pobre”: entre la TIDH, la 
Filosofía de la Liberación Latinoamericana (FLT) y la Teología de la 
Liberación (TL) 

 
Fueron los teólogos juristas españoles del siglo XVI y XVII que interpretaron al 

Derecho Natural como racional y que consideraron al hombre como concreto, a la 

historia y con principio social fundamental de corte comunitario. Fue la corriente del 

iusnaturalismo cristiano que brindó un giro epistemológico en la concepción de la 

noción del pobre: “desde las víctimas, no en las cátedras españolas, sino en la praxis 

en la defensa del indio y a partir de la realidad de las Indias. (DE LA TORRE 

RANGEL, 2012, p. 5, énfasis propio).       

imposición sino, también, como un espacio de apropiaciones, negociaciones, concesiones, pugnas y 
alianzas estratégicas, en diferentes escalas. (GONZALES-DÍAZ, 2018, p.55) 

 



41 

​ Esta corriente se funda entre la teoría y práctica, es decir, entre ambos frentes de 

concepción de los derechos humanos, a pesar de no emplear el vocabulario literal de 

“derechos humanos” como en la actualidad. 
La tradición iberoamericana de derechos humanos es una perspectiva 
historiográfica de las ideas, basada en algunos criterios que han establecido 
pensadores de la liberación en América Latina y otras corrientes de pensamiento. 
Estos criterios están orientados sobre todo al rescate de una historia de las ideas 
filosóficas en Latinoamérica y en otras regiones periféricas, planteadas en parte por 
las corrientes de cuño “historicista” de la Filosofía de la Liberación. (ROSILLO, 
2024, p. 46, énfasis propio). 
​  

La reflexión presentada es interesante, ya que esta concepción fue nutrida 

teóricos/as de la Filosofía de la Liberación Latinoamericana (FLT) y por la Teología de 

la Liberación (TL), ambas corrientes nacidas de la región a partir de la década de 1960. 

La  primera se basa: 
(...) a partir de la conciencia de la injusticia estructural que entonces oprimía a 
las mayorías populares de nuestro continente (...) Pues su opción teórica y 
ético-política por los pobres se concretiza hoy en una opción por los excluidos, 
sean pueblos, grupos sociales o personas. Éstos representan –de hecho– la mayoría 
del mundo global y de América Latina (SCANNONE, 2009, p. 59) 

 
Como se percibe la centralidad que ocupa la categoría de “pobre” en la FLT es 

en la que se reflexiona dotando la vulnerabilidad que los grupos espoliados representan 

en la historia de América Latina. En ese sentido, se indica la injusticia estructural que 

aún nos caracteriza6. La TL representa el movimiento y corriente teórica donde la teoría 

debe estar unida a la praxis libertadora.  
(...) que ha renovado el enfoque epistemológico de la teología cristiana, hasta el 
punto de que constituye el intento más logrado en la historia del pensamiento 
cristiano de forjar una teología que rompe con la tradición greco-romana,  instaurada  
en  Occidente  desde  el  nacimiento  mismo  de  la  teología cristiana con Orígenes y 
la Escuela de Alejandría a inicios del siglo III. La teología de la liberación 
establece como criterio epistemológico de verdad la praxis en el campo político 
(de ahí el término “liberación”), inspirándose en una lectura “comprometida”, 
esto es, objetiva pero no neutral, de la realidad económica, social e histórica de 
nuestros pueblos. Este criterio epistemológico lleva a sus cultores a una relectura 
de las fuentes bíblicas y de la historia de la Iglesia partiendo de la prioridad de 
la teología pastoral sobre la teología especulativa. Esto le posibilita definir su 
identidad, a partir de lo  cual establece un  diálogo  crítico frente a  las tradiciones  y 
escuelas  teológicas de otras regiones especialmente de Europa. Para ello se sirve del 
instrumental crítico que suministran las ciencias sociales, especialmente de 
inspiración marxista, y de las corrientes de pensamiento filosófico más crítico y 

6 Según en Banco Interamericano de Desarrollo (BID) América Latina y el Caribe es la región más 
desigual del mundo. El 10% más rico de la población tiene en promedio ingresos 12 veces mayores que el 
10% más pobres. El promedio para países desarrollados en la OCDE es de 4 veces. Además, uno de cada 
cinco habitantes de América Latina y el Caribe es clasificado como pobre. Cabe señalar que los datos 
provienen desde el análisis socioeconómico. En la tesis de doctorado, es preciso ahondar más en todo el 
sentido que “pobre” significa más allá de ese único aspecto, sino entenderla desde la complejidad de los 
aportes filosóficos de la Teología de la Liberación desde América Latina.  
 

 



42 

utópico provenientes de los países europeos, si bien el enfoque es específicamente 
latinoamericano. (MORA, 2010, p. 237-238). 
 

​ Consideramos que la posición descolonizadora de la TL se ve desde esta 

corriente de pensamiento para definir al “pobre” y su protagonismo liberador como 

actor clave en su emancipación, a pesar de la condición adversa en la que se encuentra. 

Del mismo modo, existe una crítica y reformulación de sus instituciones como la Iglesia 

desde lugares como la región latinoamericana donde la realidad es diferente a la 

Europea. 

Uno de los máximos exponentes fundadores de la TL fue el sacerdote y teólogo 

peruano, Gustavo Gutierrez, quien resignifica la categoría de “pobre”, lo cual implica: 
(...) entrar en el mundo del «otro», es decir, en el mundo del pobre, del 
oprimido, de las clases explotadas. El amor al prójimo es un componente esencial 
de la existencia cristiana; pero mientras el prójimo pertenezca a mi «mundo», yo no 
cambio. Pero si me «aproximo» al lejano, al que no pertenece a mi «mundo», sí que 
cambio. Eso es lo que ocurre con la «opción por el pobre», opción que constituye 
el eje sobre el que gira hoy una nueva manera de ser cristiano en América 
Latina. Pero el «pobre» no existe como un hecho «fatal»; su existencia no es neutra 
políticamente ni inocente éticamente. El pobre es el subproducto del sistema en 
que vivimos y del que somos responsables. Es el marginado de nuestro mundo 
social y cultural. Es aquel a quien se le despoja del fruto de su trabajo y se le 
expolia su ser de hombre. Por ello la pobreza del pobre es una exigencia que nos 
llama a construir un orden social distinto. El pobre no está aislado, sino que es 
miembro de una clase social explotada por otra clase social. Por eso optar por el 
pobre es optar por una clase social y contra otra. Es entrar en el mundo de la clase 
social explotada, de sus valores, de sus categorías culturales. Es hacerse 
solidario de sus intereses y luchas (GUTIÉRREZ, 1973, p. 233, énfasis propio). 
 

Es en la empatía, el sentimiento cristiano de hermandad con el pobre, donde la 

cristiandad debería tener una real actuación de cambio de la sociedad. El autor llama la 

“opción por el pobre” como una nueva forma de ejercer la vida cristiana en América 

Latina, al entender al pobre y las condiciones sociales y económicas que lo envuelven 

en esa condición. Por tanto, invoca a crear un mundo sin diferencias de clases sociales, 

un mundo solidario con los intereses y luchas del pobre, oprimido y de las clases más 

explotadas.  

En esa línea, el filósofo argentino, Enrique Dussel, otro exponente de la filosofía 

de la TL, define tres sentidos en la interpretación del “pobre”: 
(...) En primer lugar, el pobre es el oprimido en cuanto oprimido y Jesús asume 
la posición del oprimido. En segundo lugar, el pobre es el profeta que se juega 
por el pobre, “el siervo de Yahvé”. Es pobre el profeta porque al hablar a la 
Totalidad en nombre del pobre se queda solo, y como testimonia un orden más 
justo futuro para el pobre que está a la intemperie, lo matan. (...) Por eso los 
mártires mueren; (...)El que testimonia el futuro, afirma la muerte del orden 
presente y se convierte en un signo de contradicción para el sistema. (...) La 
salvación del que domina, del que comete el pecado, se cumple por la liberación 
del pobre, porque perdiendo sus instrumentos de dominación es desposeído de 

 



43 

sus instrumentos de pecado. “Los ricos” que perdieron sus riquezas en diversos 
períodos políticos y se transformaron en pobres oficinistas, en obreros, es 
posible que gracias a lo que se les hizo se salven. (...) En tercer lugar, el trabajo 
que cumple el Siervo, es en favor de los pobres. Este pobre es una tercera 
significación de pobre: el pobre como exterior al sistema. Es decir, el pobre, al 
mismo tiempo que es oprimido se da cuenta que está fuera del sistema “de 
ellos”. (...) el pobre mira desde afuera el orden que no es el propio; el pobre 
anhela un orden que lo incluya, un orden futuro como el Reino de los Cielos. 
(...) los que están bien instalados quieren que eso permanezca para siempre: “el 
Reino está en la tierra”. Este es el pecado del hombre. En hebreo habodáh significa 
“trabajo” y “culto”. El “trabajo liberador” es lo mismo que el servicio del Siervo; 
es lo mismo que el culto a Dios. El culto a Dios es una praxis liberadora del 
pobre; pero es una praxis que no viene de la pura necesidad; no es una praxis 
de dominación. (DUSSEL, 1973, p. 46-47, énfasis propio). 
 

 ​ La primera concepción del pobre es interpretada como la igualdad de Jesucristo 

como un pobre más por asumir su condición de oprimido. La segunda va dirigida a los 

demás que coinciden con Jesucristo y también a aquel capaz de denunciar un mundo 

donde la opresión justifica el sistema desigual, así como, aquel que siendo opresor 

renuncia a ese rol, aboga por los pobres y se convierte en uno más. La tercera 

denominación es aquel que se posiciona a favor del pobre o lo que el autor señala como 

“el pobre exterior al sistema”. Al darse cuenta que está fuera de éste y aspira a un nuevo 

orden donde pueda ser incluido, el autor lo asemeja como el Reino de los Cielos, de 

acuerdo a la religión católica. Así mismo, re interpreta la labor cristiana donde el trabajo 

y culto se concretan en el “trabajo liberador” del culto a Dios como una praxis que no 

viene de la dominación.  

Resaltamos un trabajo de lucidez que Dussel propone en su lectura uniendo la 

filosofía y religión y sus interpretaciones profundas, ya que en la década de 1970, más 

del 90% de la población latinoamericana se declaraba como católica y que aún en la 

actualidad esa cifra ocupa un 65%, al considerarla la religión predominante en la región 

como Rodríguez (2018) afirma. 

Rosillo (2016) sostiene que es a partir de los conceptos y categorías es posible 

construir una comprensión de derechos humanos basado en tres ideas clave: la alteridad, 

la praxis de liberación y la producción de vida. Esa concepción tiene por objetivo 

superar el etnocentrismo, el historicismo y el monoculturalismo donde se señalan la 

superioridad y concepción unívoca  del pensamiento eurocéntrico. De esa manera, se 

niega el pluralismo cultural y se rechaza la posibilidad de una construcción intercultural 

y descolonizadora de los derechos humanos. En esa línea es la opción del pobre desde 

América Latina, a nuestra interpretación, que posiciona como ese sujeto colectivo de 

derechos que reafirma, crea y pone su agenda en la lucha por su liberación.                                                   

 



44 

1.2.3 Teoría crítica de los derechos humanos: tensiones entre lo 
universal y local 

Uno de los temas que abordaremos es el debate abierto que existe en la teoría 

crítica de los derechos humanos donde se exponen las tensiones entre lo universal y lo 

local. Para Alves (1995) fue a partir de 1948, en el escenario de la posguerra, que la 

sociedad internacional, con la creación de la Organización de las Naciones Unidas 

(ONU) y la Declaración Universal de los Derechos Humanos, comenzó a trabajar en la 

universalización de los derechos humanos como una cuestión global. Fue gracias a la 

Declaración de Viena de 1993 que los derechos humanos adquirieron un carácter 

universal y otro relativo. Ambos conceptos resultan contradictorios, pero el equilibrio 

de los mismos, atemperado universalmente, hace de los derechos humanos un tema 

global en la afirmación del autor.  

Con esta lectura, es bastante interesante la contribución de intelectuales de la 

Teoría Crítica del Derecho, donde la tensión entre lo universal y lo local ha sido 

ampliamente debatida. En el texto de La Torre Rangel (2006) al teorizar al derecho 

desde el Sur Global lo concibe como el “derecho como arma de liberación”, debido a las 

especificidades de conformación histórica que ha tenido esta parte del mundo 

caracterizada por la opresión y la colonización y que aún tiene rezagos. Por tanto, la 

comprensión local es necesaria donde el derecho debe servir como “arma de liberación” 

y “arma de justicia”. Esas interpretaciones locales desafían a la universalidad occidental 

o pretensión universalizante de la teoría de los derechos humanos.  

Para Escrivão Filho y Sousa Junior (2016): 
(...) não há que se ignorar, por certo, que a expressão que dá origem à 
gramática dos direitos humanos começa a ser forjada e proclamada nos 
marcos do iluminismo, no século XVIII. No entanto, não parece que a 
investigação acerca dos direitos humanos deva se fixar, ou buscar um marco 
inicial – se é que ele existe – justamente nas cartas e declarações de direitos 
que tiveram força política e econômica para irromper a história do ocidente, 
a ponto de se afirmar enquanto documentos institucionalmente reconhecidos 
pelos respectivos Estados modernos. (ESCRIVÃO FILHO; SOUSA 
JUNIOR, 2016, p.24) 
 

En el mismo sentido, otros paradigmas son necesarios para avanzar en la 

comprensión de los Derechos Humanos, más aún si la realidad local es América Latina 

donde son los procesos históricos de luchas por los derechos los que han marcado su 

propia historia, como afirman en sus textos Dussel (2016), Escrivão Filho y Sousa 

Junior (2016) y De la Torre Rangel (2006). Por lo tanto, el carácter local de los derechos 

humanos radica en el hecho de que "(...) son luchas sociales concretas de la experiencia 

 



45 

de humanización. Son, en síntesis, el ensayo de positivización de la libertad hecha 

consciente y conquistada en el proceso de creación de las sociedades, en la trayectoria 

emancipadora del hombre". (ESCRIVÃO FILHO; SOUSA JÚNIOR., 2000, p. 183). 

Herrera Flores (2008) señala que lo que hace universales a los derechos 

humanos no es ni su reconocimiento jurídico, ni su adecuación a una determinada 

ideología que los entiende como ideas abstractas más allá de los contextos sociales, 

económicos y culturales en los que surgen y para los que deben servir a la agenda 

crítica. Para el autor, la universalidad de los derechos sólo puede ser defendida a partir 

de la siguiente variable: el fortalecimiento de los individuos, grupos y organizaciones a 

la hora de construir un marco de actuación que permita a todos crear condiciones que 

garanticen la igualdad de acceso a los bienes materiales e inmateriales que hacen que la 

vida merezca ser vivida. Por lo tanto, cuando repensamos el universalismo: “hablamos 

mejor de un universalismo que no se imponga, de un modo u otro, a la existencia y a la 

convivencia interpersonal e intercultural. Si la universalidad no se impone, la 

diferencia no se inhibe” (HERRERA FLORES, 2000, p.76, énfasis propio). Con esa 

reflexión de no apagamiento de la diferencia es donde la teoría crítica del derecho y de 

los derechos humanos pueden ser desarrolladas. 

En Carvalho (2001), es posible reflexionar sobre la promesa de ciudadanía, por 

ejemplo, en el escenario brasileño con la Constitución de 1988. La ciudadanía es un 

ideal desarrollado en Occidente y, en la concepción del autor, tal vez inalcanzable. 

Desde el punto de vista occidental, la ciudadanía se despliega en derechos civiles, 

políticos y sociales. En otras palabras, un ciudadano de pleno derecho sería aquel que 

posee los tres derechos. Los ciudadanos incompetentes serían los que poseen sólo 

algunos de los derechos y los que no se benefician de ninguno de los derechos serían no 

ciudadanos. En la historia brasileña es evidente cómo desde sus inicios la forma en que 

se formó el Estado-nación ha condicionado la construcción de la ciudadanía: 
(...) os portugueses tinham construído um enorme país dotado de unidade 
territorial, linguística, cultural e religiosa. Mas tinham também deixado uma 
população analfabeta, uma sociedade escravocrata, uma economia 
monocultora e latifundiária, um Estado absolutista. À época da 
independência, não havia cidadãos brasileiros, nem pátria brasileira. 
(CARVALHO, 2001, p.18) 
 

Como se ve, las reivindicaciones universales de los derechos humanos no cabían 

en sociedades estructuralmente desiguales y menos aún la propia noción de ciudadanía. 

En este sentido, en la construcción de sociedades más justas es necesario conocer la 

historicidad de los derechos humanos y la importancia hoy en las instituciones políticas 

 



46 

vigentes, según Dussel (2015). También, Alves (1995) asevera que la importancia de la 

universalización se enriquece con la diversidad cultural, que nunca puede ser invocada 

para tratar de justificar la negación o violación de los derechos humanos. Por lo tanto, 

los derechos humanos no deben ser tratados como "categorías" de "derechos civiles y 

políticos, por un lado" y "culturales, sociales" o la división atómica con sus distorsiones 

indebidas, por el otro. 

En la posición de Escrivão Filho y Sousa Junior (2016) la universalidad y la 

localidad también podrían expresarse en la comprensión del derecho sólo a través de la 

legislación basada en el modelo del derecho civil (derecho codificado) desarrollado en 

la modernidad europea o también hay quienes lo entienden sólo a través de las 

costumbres, como en el modelo del derecho consuetudinario. Para los autores, ambos 

enfoques representan malentendidos fundamentales, por lo que es necesario el diálogo 

intercultural como mecanismo de interacción entre las diferentes culturas. En otras 

palabras, el nivel universal podría dialogar con el nivel local. Para Hunt (2008), el 

ejercicio de los derechos humanos debe ser reconocido y empático con los demás. 

Además, se trata de interiorizar la igualdad donde la empatía, como práctica cultural, es 

una forma de releer la noción de derechos humanos. 

En resumen, pudimos ver cómo las tensiones entre el carácter universal y local 

en la comprensión de los derechos humanos sigue siendo un tema importante a debatir 

que se remonta a su concepción inicial. Además, el aporte epistemológico de la Teoría 

Crítica Latinoamericana del Derecho ayudó en la amplia reflexión, que fue una 

contribución al escenario internacional sobre el respeto irrestricto de los derechos 

humanos y su defensa por parte de grupos históricamente relegados. La importancia de 

este diálogo ayudará a la emancipación de los pueblos del mundo. 

1.3. O Direito Achado na Rua (El Derecho Hallado en la Calle): corriente 
latinoamericana de la comprensión crítica del derecho 

Los diálogos de las teorías propuestas mantienen una relación con la propia 

crítica de la teoría jurídica donde la descolonización de la misma tiene un interesante 

diálogo con el "Derecho hallado en la calle" (O Direito Achado na Rua)- ODANR, 

término empleado por el reconocido autor Roberto Lyra Filho (1926-1986), formado en 

Letras y Ciencias Jurídicas por la Universidad de Brasilia (UNB) en Brasil. Su trabajo 

realizado entre 1960 y 1980 lo llevó a consideársele uno de los más importantes autores 

de la teoría del derecho marxista en Brasil. 

 



47 

​Lyra Filho articula seu pensamento com outras e outros intelectuais 
brasileiros e estrangeiros, e inspirado no Epigrama Hegeliano atribuído a 
Karl Marx, segue a pensar uma nova concepção do Direito que emerge das 
ruas, como espaço concreto de manifestação e metaforizada enquanto esfera 
pública democrática. Eis que surge no horizonte aquela que talvez se 
demonstraria a expressão de uma das mais vibrantes correntes críticas do 
direito no Brasil, designada de O Direito Achado na Rua. (SOUSA JUNIOR 
et al, 2021, p. 20). 
 

Este proyecto surgió en 1986, en honor al legado de este autor, así como, nace 

del trabajo colectivo de autores de manera interdisciplinar. Esta original contribución 

epistémica realizada en Brasil tuvo un impacto nacional e internacional, que tiene como 

objetivo pensar el Derecho derivado de la acción de los movimientos sociales desde una 

perspectiva que entiende el Derecho como una "legítima organización social de la 

libertad" (LYRA FILHO, 1982). Este movimiento político, teórico, sociológico y 

jurídico surgido de esta visión tuvo impacto en la creación de la Nueva Escuela Jurídica 

Brasileña (NAIR) (WOLKMER, 2012). 
(...) designada Nair, em homenagem consagrada pelo professor, a uma de 
suas fundadoras, a professora Nair Bicalho – não só por ser a Nair-gente, 
mas por se representar como a Nayyr (ár.), brilhante, luminosa que, por seu 
turno, constitui talvez o seu primeiro referencial teórico, fincando as bases de 
uma teoria crítica do direito eminentemente brasileira, com raízes na 
sociologia e filosofia jurídica em perspectiva dialética, como expresso no 
posicionamento que inaugura em 1982, a Revista Direito e Avesso, dirigida 
pelo José Geraldo de Sousa Júnior (SOUSA JUNIOR et al, 2021, p. 20). 
 

La referencia a un trabajo colectivo se expresa en el anterior párrafo por 

representar el compromiso académico y político de sus fundadoras y fundadores de esta 

corriente teórica. Por tanto, es posible encontrar los cimientos del ODANR en 1982 con 

la Revista Direito e Avesso, cuyo fervor se basa en la crítica a la ciencia dogmática del 

derecho, la cual reduce el derecho a ley o a la norma venida solamente del Estado. En 

otras palabras, “aprisionam ao jurista á letra da lei positivada.” (LEMOS, 2022, p. 

273).  

Por tanto, autores como José Geraldo Sousa Junior señalan que ODANR:  
(...) consiste em compreender e refletir sobre a atuação jurídica dos novos 
movimentos sociais e, com base na análise das experiências populares de 
criação do direito: 1. Determinar o espaço político no qual se desenvolvem 
as práticas sociais que enunciam direitos, a partir mesmo de sua constituição 
extralegal, como por exemplo, os direitos humanos; 2. Definir a natureza 
jurídica do sujeito coletivo capaz de elaborar um projeto político de 
transformação social e elaborar a sua representação teórica como sujeito 
coletivo de direito; 3. Enquadrar os dados derivados destas práticas sociais 
criadoras de direitos e estabelecer novas categorias jurídicas para estruturar 
as relações solidárias de uma sociedade alternativa em que sejam superadas 
as condições de espoliação e de opressão entre as pessoas e na qual o direito 

 



48 

possa realizar-se como um projeto de legítima organização social da 
liberdade (SOUSA JUNIOR, 1993: 10). 
 

Como se ve, la profundización de estas corrientes teóricas va más allá de la 

cuestión académica, pues tiene un impacto político y de transformación social en la vida 

de los propios pueblos, así como, la elaboración de un proyecto político de 

transformación social sea uno de los objetivos. La elaboración teórica y reafirmación 

como sujeto colectivo de derecho permea esta investigación, ya que tanto las rondas 

campesinas y las rondas comunales de Perú y México, respectivamente, son ejemplos 

prácticos de los pueblos indígenas y originarios con capacidad de agencia y creación de 

su derecho descolonizado, tema trabajado en el tercer capítulo de esta tesis. Un 

elemento central del ODANR es: 
A perspectiva educativa inaugurada pela Nova Escola Jurídica é a que 
ODANR se realiza através do método dialético, por meio da inter-relacao 
entre teoria e praxis, para que o conhecimento esteja interligado com a 
prática do ator, já que, na metodologia de Paulo Freire, amplamente 
difundida por Frei Betto, “a cabeça pensa onde os pés pisam” (LEMOS, 
2022, p. 273). 
 

Con ese cimiento epistemológico original gestado en la región es que la vasta 

obra de ODANR contribuye significativamente en el análisis del tema de estudio. El 

hecho de que los pueblos indígenas hayan sido históricamente excluidos de sus 

legítimas demandas, como en los casos de las rondas campesinas y las rondas 

comunales, debe ser interpretado desde corrientes teóricas como las presentadas. 

Cabe resaltar el aporte de Jesús Antonio de la Torre Rangel que dialoga a partir 

de dos importantes obras como el “Derecho como Arma de Liberación” (1984) y el 

Derecho que nace del pueblo (1986). Ambas obras conversan con el ODANR: 
(...) podemos decir que El Derecho Hablado en la Calle es estrictamente 
derecho alternativo, es otro derecho respecto del derecho positivo, expresión 
éste muchas veces de injusticia; parte, además, de aceptar un pluralismo 
jurídico comunitario participativo, que constituye su base, al aceptar el 
Derecho como una producción social en proceso; también puede identificarse 
con el derecho insurgente, ya que en ciertos momentos los sujetos sociales 
oponen al Estado y a las clases sociales hegemónicas un derecho en 
resistencia y lucha política. (DE LA TORRE RANGEL, 2021, p.235). 
 

Como se observa, las contribuciones desde América Latina para la crítica del 

derecho son fecundas y se tornan necesarias para el proceso de liberación desde esas 

grandes mayorías relegadas como es el caso de los pueblos indígenas en el mundo.  
Puede casi identificarse con el derecho que nace del pueblo; y existen puntos 
coincidentes, que permiten la analogía, con el derecho como arma de 
liberación, ya que este modo de abordar el Derecho constituye derecho 
insurgente; (...) destacando que los derechos humanos insurgentes devienen 

 



49 

de las necesidades humanas juridificadas (DE LA TORRE RANGEL, 2021, 
p.235-236). 
 

Será desde esa corriente epistémica y política en la que nace el proyecto 

ODANR junto a ese derecho, el cual solo es derecho si sirve para la emancipación y 

cuyos diseñadores del mismo son los pueblos. En el libro “El derecho que nace del 

pueblo como derecho insurgente” (2022), el autor sostiene que el derecho insurgente es 

más que un derecho alternativo, sino es resultado de la “producción del derecho desde 

las clases oprimidas que trata de imponerse al derecho hegemónico burgués” (DE LA 

TORRE RANGEL, 2022, p. 74). Esta concepción del derecho descoloniza la disciplina 

al dotar de protagonismo a  los sujetos subalternizados como autores y autoras de su 

propio derecho. En ese sentido, nace en los movimientos populares y se hace posible en 

las asesorías populares como lo explica el autor.    

En el caso de las rondas campesinas en Cajamarca, los estudios de autores como 

Raquel Yrigoyen (2002) son valiosos para afirmar que: 
Las Rondas Campesinas constituyen una forma extendida de institución 
comunal andina que ejerce funciones de gobierno local, justicia, desarrollo 
local, interlocución con el Estado y articulación supra-local. Las Rondas 
demandan pleno reconocimiento constitucional y legal para el ejercicio de 
funciones jurisdiccionales y de autoridad comunal local, en el marco de un 
modelo de Estado pluricultural y democrático. (YRIGOYEN, 2002, p.1) 
 

Por lo tanto, la contribución de los intelectuales vinculados a los movimientos 

sociales en América Latina es esencial para una comprensión amplia del problema, así 

como, el compromiso académico y político con la creación y el desarrollo de más 

herramientas teóricas y que traspasan esas barreras y ayudan para la efectivización de 

los derechos humanos ya sea desde la academia, la defensa jurídica y la vida cotidiana. 

En el capítulo dos mostramos como el trabajo con los derechos humanos no se queda 

restricto a un espacio, sino termina por transgredir otros espacios y diseña otros mundos 

con derechos. 

1.3.1 La Descolonización y decolonialidad en el Derecho Hallado en 
la Calle 

 

Con lo dicho anteriormente, es importante mencionar el retorno del 

conocimiento sobre las comunidades a las mismas donde el "diálogo de saberes" puede 

ser tenido en cuenta, ya que esto sólo será posible a través de la descolonización del 

conocimiento y la descolonización de las instituciones productoras de conocimiento:  

 



50 

(…) Descolonizar el conocimiento significa descender del punto cero y hacer 
evidente el lugar desde el cual se produce ese conocimiento. Si desde el siglo 
XVIII la ciencia occidental estableció que entre más lejos se coloque el 
observador de aquello que observa mayor será también la objetividad del 
conocimiento, el desafío que tenemos ahora es el de establecer una ruptura 
con este “pathos de la distancia”. Es decir que ya no es el alejamiento sino 
el acercamiento el ideal que debe guiar al investigador de los fenómenos 
sociales o naturales. Con otras palabras: si la primera ruptura epistemológica 
fue con la doxa en nombre de la episteme para subir al punto cero, el gran 
desafío que tienen ahora las ciencias humanas es realizar una segunda 
ruptura epistemológica, pero ahora ya no con la doxa sino frente a la 
episteme, para bajar del punto cero. El ideal ya no sería el de la pureza y 
el distanciamiento, sino el de la contaminación y el acercamiento. 
Descender del punto cero implica, entonces, reconocer que el observador es 
parte integral de aquello que observa y que no es posible ningún experimento 
social en el cual podamos actuar como simples experimentadores. Cualquier 
observación nos involucra ya como parte del experimento 
(CASTRO-GÓMEZ, 2007, p.88-89, énfasis propio). 
 

​ En este sentido, para trabajar y reconstruir históricamente la formación de las 

Rondas Campesinas en Perú a partir de su formación junto con las rondas comunales en 

México desde la memoria basada en la lucha y la resistencia, es necesario ahondar en la 

noción de memoria colectiva. Según Halbwachs (1995) la memoria colectiva es una 

corriente continua de pensamiento, con una continuidad que no tiene nada de artificial, 

ya que retiene del pasado sólo lo que aún está vivo o es capaz de vivir en la conciencia 

del grupo que la mantiene. A partir de esta definición de continuidad y de la importancia 

que la memoria representa en estas formas de organización histórica compuestas por 

sujetos colectivos es que vale la pena adentrarse en estas memorias colectivas y ver 

¿cómo las ha construido y permanecen a lo largo del tiempo? 

​ La memoria es entendida como todo lo que llevamos en la vida y es ésta la que 

evoluciona (NORA, 1993). Esta noción se relaciona con la cuestión metodológica 

propuesta por Bosi (1987) y es muy interesante cuando el autor trabaja una psicología 

del oprimido basada en el rescate de la memoria colectiva. En este sentido, el 

observador participante puede dar lugar a interpretaciones apresuradas donde la 

simpatía por el objeto de investigación no es suficiente, es necesaria: 
(...) que nasça uma compreensão sedimentada no trabalho comum, na 
convivência, nas condições de vida muito semelhantes. Não bastaria 
trabalhar alguns meses numa linha de montagem para conhecer a condição 
operária. O observador participante dessa condição por algum tempo tem, a 
qualquer momento, possibilidade de voltar para sua classe, se a situação 
tornar se difícil. (BOSI, 1987, p. 2) 
 

Esta concepción de la memoria colectiva se presenta como un camino para 

entender el carácter local en los derechos humanos donde los sujetos como los pueblos 

en lucha y resistencia vienen reivindicando para vivir dignamente como las proclamadas 

 



51 

de las rondas campesinas en Perú y las rondas comunales en México. En ese sentido, el 

compromiso académico que recoge esas demandas es relevante. 

La implicación de la investigadora con el tema es también una forma de seguir 

pensando a partir de las Epistemologías del Sur, las cuales: 
Constituye, de por sí, un camino hacia la paz, pues nos permite ejemplificar y 
entender claramente diversas manifestaciones de violencia simbólica (o 
cultural), ambiental, estructural y directa que se expresan a través del 
conocimiento, la cultura, la ciencia y las dominaciones a los seres humanos y 
la Naturaleza. Las Epistemologías del Sur son un llamado a abrirnos 
hacia los que tradicionalmente somos considerados como los «otros», 
especialmente hacia los saberes, formas de conocer y representaciones no 
occidentales de la vida y del mundo. (OVIEDO, 2022, p.42) 

 
La elección de la "opción decolonial", en el avance y construcción de esta 

investigación, es una herramienta útil para el ejercicio descolonizador. Interesantes 

autores como Rivera Cusicanqui (2010) proponen la reflexión de las prácticas y 

discursos descolonizadores desde el lugar de la enunciación, aportando al debate una 

ruptura epistémica descolonizadora en la comprensión del Ch'ixinakax utxiwa, donde la 

identidad y la cultura latinoamericana pueden representarse en lo que puede y no puede 

ser al mismo tiempo, es decir, en la yuxtaposición, y no en la imposición, de una 

categoría sobre la otra. Es por ello que la profundización de la investigación comparada 

sobre las formas de organización de los pueblos de América Latina debe hacerse a 

través de esta concepción, como es el caso de las rondas campesinas y las rondas 

comunales en Perú y México, respectivamente. 

Esta tesis que compara las formas de organización política de las rondas 

campesinas de Puno en Perú y las rondas comunales de Michoacán en México como 

aportes descolonizadores del derecho en la academia latinoamericana, desde su 

concepción, se preocupa por releer la comprensión localizada de los derechos humanos. 

Es por ello que estos ejemplos de pueblos organizados pueden contribuir a la 

descolonización del derecho desde la Teoría Crítica del Derecho y, al mismo tiempo, 

fortalecer la defensa de los derechos humanos al pensarlos como procesos históricos de 

luchas (ESCRIVÃO FILHO; SOUSA JUNIOR, 2016). 

En este sentido, esta investigación se relaciona con los movimientos sociales en 

la región latinoamericana, que deben ser estudiados por la academia comprometida con 

una lectura crítica de los derechos humanos. 
(...) o debate conceitual dos direitos humanos encontra, como fundamento 
teórico, um caminho orientado pela ação humana organizada em processo de 
libertação. Assim, os direitos humanos voltam ao domínio do agir humano, 
de modo que se compreenda que eles são efetivamente construídos e 

 



52 

desconstruídos, reconhecidos e negados, efetivados e violados na dialética da 
história. (ESCRIVÃO FILHO; SOUSA JUNIOR, 2016, p.31) 
 

Como señalan los autores y en la propia historia latinoamericana, desde la 

fundación de los Estados-nación en la región, estos pueblos han resistido y se han 

mantenido. Incluyendo otras formas de ejercicio del derecho consuetudinario como 

ejemplo de lecturas desde lo local. Carvalho (2001) afirma que la forma en que se 

formaron los estados-nación condiciona así la construcción de la ciudadanía y fue con la 

introducción de la educación popular que permitió que las personas tomaran conciencia 

de sus derechos y se organizaran para luchar por ellos. En esta investigación son los 

propios actores quienes actualmente se emancipan con sus nociones de mundos posibles 

como herederos de pueblos indígenas milenarios y actuantes en la contemporaneidad. 

Como sujetos colectivos de derechos hoy claman por el respeto irrestricto de sus 

derechos humanos con ayuda de los sistemas de protección a nivel internacional, como 

la Corte Interamericana de Derechos Humanos (CIDH), máxima instancia a nivel 

regional, así mismo, los instrumentos y mecanismos internacionales en materia de 

derechos humanos de pueblos indígenas como el Convenio sobre Pueblos Indígenas y 

Tribales de (1989, la Declaración de las Naciones Unidas sobre los Derechos de los 

Pueblos Indígenas (2007), la Declaración Americana de los Derechos de los Pueblos 

Indígenas (2016), el Foro Permanente de las Naciones Unidas para las Cuestiones 

Indígenas, el Mecanismo de Expertos sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas y 

el/la Relator/a especial de la ONU sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas. Ese 

diálogo y apropiación de estos instrumentos venidos de positivización del derecho es de 

manera descolonizadora al ponerlos como herramientas jurídicas e interrelación con el 

Estado, mas no desde una postura de subyugación frente a ellos. 

Como dice Herrera Flores (2008): el "derecho" de los derechos humanos es, por 

tanto, un medio o una técnica entre muchos otros a la hora de garantizar el resultado de 

las luchas e intereses sociales, por lo que no puede: "(...) escindirse de las ideologías y 

de las expectativas de los que controlan su funcionamiento tanto a nivel nacional como 

internacional". (HERRERA FLORES, 2008, p.13). Es interesante cómo el propio 

pueblo lo ha sabido históricamente. 

En este sentido, la recreación del debate sobre los derechos humanos realizada 

por los autores Escrivão Filho y Sousa Júnior (2016) trae un recorte adecuado de su 

lugar de partida, señalando la importancia de los procesos constituyentes populares en 

América Latina y el surgimiento del nuevo constitucionalismo latinoamericano de base 

 



53 

democrática e integradora. Se trata de un análisis de los derechos humanos que va más 

allá de las limitaciones eurocéntricas y coloniales, alcanzando la realidad de los sujetos 

históricamente excluidos de la propia construcción jurídico-institucional. Es así como el 

aporte de estos pueblos ha contribuido a esa reinvención de los derechos humanos, 

como trata de explicar Herrera Flores (2008).   

Ante esto, la relevancia de las lecturas desde la realidad latinoamericana ayuda a 

comprender los límites del propio Estado capitalista moderno, que viola y no respeta los 

derechos de estos grupos. En este sentido, los pueblos indígenas organizados 

transgreden el status-quo con sus alternativas milenarias que remiten a su propia 

memoria histórica de lucha y resistencia, generando así espacios y prácticas 

descolonizadoras, incluyendo la noción de derecho "desde abajo" (HERRERA 

FLORES, 2008). 

Por lo tanto, el Estado es hoy el principal responsable de reparar las 

desigualdades que históricamente ha causado. Gallardo (2014) afirma que los Estados 

latinoamericanos nunca han entendido la ciudadanía y se han mantenido históricamente 

como un "aparato patrimonial y clientelista". Por lo tanto, "é ineficaz em relação aos 

requerimentos da ordem jurídica, como, por exemplo, o do acesso aos tribunais ou às 

necessidades que o padrão econômico deve resolver, como emprego, crescimento, 

desenvolvimento” (GALLARDO, 2014, p. 96). 

A la luz de esta visión crítica del Estado, Bueno (2007) sostiene que la 

consolidación del Estado Democrático de Derecho, caracterizado por el principio del 

pluralismo basado en la dignidad de la persona humana, sólo depende de la ruptura de 

paradigmas con respecto a las diferentes formas de discriminación. La creación de 

políticas públicas responsabiliza al Estado social de la vigencia de estos derechos 

fundamentales. Es por eso que ejemplos como la acción afirmativa o la discriminación 

positiva deben ser implementados en los países de América Latina, de los cuales Brasil 

ha sido uno de los primeros. Estas prácticas están de acuerdo con la universalidad de los 

derechos humanos, pero implementadas a nivel local, reconociendo las especificidades 

y los desafíos de esta región del mundo. Este es el reto al que se enfrentan los Estados. 

Con lo anterior mencionado es posible afirmar que la investigación dialoga en 

todos los niveles con la universalidad y lo local en la comprensión de los derechos 

humanos, pues recrea y rescata con el derecho consuetudinario prácticas originarias que 

históricamente han resistido. Las valora y visibiliza para construir caminos 

emancipadores. Los casos de las rondas campesinas y comunales descolonizan y 

 



54 

contribuyen desde un punto de vista político y epistemológico al "Derecho Hallado en la 

Calle" al entender establecer un nuevo vocabulario y lenguaje como el “Derecho 

Hallado en las rondas”. Es así como germina un abanico de opciones teóricas, 

metodológicas y prácticas donde el derecho desde los pueblos sirve como la expresión 

social legítima de  la libertad como Escrivão Filho y Sousa Junior (2016) lo señalan, así 

como, es el otro derecho o el derecho insurgente que nace del pueblo siguiendo a La 

Torre Rangel (2012).  

 



55 

CAPÍTULO 2: NUESTRA (DES) CONSTRUCCIÓN METODOLÓGICA 

​ Este segundo capítulo trata sobre la (des) construcción metodológica empleada 

en esta tesis doctoral, la cual es un resultado después de largo camino recorrido en estos 

cuatro años dentro de la Universidad de Brasilia (UnB) en el Centro de Estudios 

Avanzados Multidisciplinares (CEAM), pero que en realidad son más de diez años 

acompañando mi trabajo académico y profesional junto a los pueblos indígenas de Abya 

Yala. En medio de ello, se mezcla mi historia de vida con mi reivindicación como una 

mujer-quechua, nacida y crecida en Abancay (región de Apurímac) en el sur del Perú 

Profundo. La misma tierra que inspiró al gran Amauta José María Arguedas al afirmar 

vehementemente: "Yo no soy un aculturado; yo soy un peruano que orgullosamente, 

como un demonio feliz, habla en cristiano y en indio, en español y quechua" 

(ARGUEDAS, 1968, s/p). 

Por medio de las palabras arguedianas y profundas narramos esta (des) 

construcción metodológica donde, en primer lugar, comenzamos a delimitar mi lugar de 

enunciación, el cual hace parte de mi compromiso ético-político en la investigación al 

reconocer todas las permeabilidades y co autorías con los pueblos en este camino. 

Arguedas señaló que no era un aculturado, o sea, que no había perdido su identidad 

originaria y sí la había guardado con él y su historia, por lo que usa metafóricamente la 

frase demonio feliz para hacer alusión a esa yuxtaposición de culturas y sincretismo 

religioso con protagonismo del mundo indígena de una manera única. En ese sentido, 

los pueblos y yo, somos demonios felices escribiendo, senti-pensando y co-razonando 

en esta investigación. De esta manera, nos visibilizamos con la coautoría con mis 

entrevistados/as y de todas las circunstancias, personas y mundos indígenas que alguna 

vez soñamos esto: ocupar más espacios dentro y fuera de la academia emancipadora. 

En el segundo apartado presentamos a las metodologías emergentes y necesarias 

en América Latina como la Investigación- Acción- Participante (IAP) y la co-labor, las 

cuales inspiraron la elección de la realización de una autoetnografía reflexiva-narrativa, 

la cual no fue considerada desde un inicio, pero con el andar con los pueblos, fueron 

ellos que terminaron recreándola en diferentes momentos.  

En el tercer apartado es donde se muestran todos los detalles de la realización 

del trabajo de campo en Perú y México, lugares por los que siempre estaré agradecida 

en haber llegado, así como, espacios de toma de decisión y capacitación como las 

asambleas y encuentros donde las comunidades ronderas y pueblos originarios de 

 



56 

ambos países me hicieron partícipes. En Puno participé de a) Tres Encuentros de las 

Rondas Campesinas de Puno en Samán en la provincia de Azángaro; en el Centro 

Poblado de Ccacco en el distrito de Pucará, provincia de Lampa y en el distrito de 

Putina en la  provincia de San Antonio de Putina; b) Una Escuela de Liderazgo de las 

Rondas Campesinas en en el distrito de Ollachea en la provincia de Carabaya y; c) Al 

Encuentro de las Tres Naciones: quechuas, aymaras y uros en la ciudad de Juliaca. De 

la misma forma, fui invitada para escuchar la charla del gobierno del estado de 

Michoacán en la localidad de Capula sobre el autogobierno y presupuesto directo que 

vienen impulsando. El siguiente cuadro muestra los lugares visitados en ambos países: 

Cuadro 1- Lugares visitados donde se realizó el trabajo de campo en Perú y México 

Perú México 

-Lima 
-Puno 

-Juliaca 
-Centro Poblado de Moquejache Japo 

-Centro Poblado de Ccacco 
-Putina 
-Samán 

-Ollachea   

-Ciudad de México 
-Morelia 
-Capula 

-Santa Fe de La Laguna 
-Cherán 
-Quiroga 
-Janitzio 

-Ixtlahuaca de Rayón 

Fuente: Elaboración propia, 2025. 

Así, se presentan los temas de las entrevistas semi-estructuradas y el análisis de 

contenido. Con todo esto es en el cuarto apartado donde reflexionamos del poder de la 

palabra y la palabra del poder como dos conceptos metodológicos como resultado de 

este estudio con y para los pueblos. 

2.1  Por una (des) construcción metodológica: senti-pensar y co-razonar7 

Empleamos el concepto (des)construcción metodológica, el cual es propuesto 

por nuestra autoría en esta tesis doctoral al referirse a la reevaluación del camino 

metodológico en el que la investigación en un primer momento es establecida, pero que 

7 Acerca de las nociones de senti-pensar y co-razonar, las reflexiones obtenidas que permitieron la 
consolidación conceptual y la manifestación de las mismas en la vida de los pueblos y movimientos 
sociales se presenta en uno de los libros que organicé y fui autora junto a colegas del Colectivo O Direito 
Achado na Rua (ODANR) publicado en 2023. El libro se titula: “O Direito Achado na Rua. Sujeitos 
Coletivos: só a luta garante os Direitos do Povo!”, de la Colección Direito Vivo, Volumen 7. Este fue un 
resultado de la disciplina del doctorado “El Derecho Hallado en la Calle”, en la que realicé mis prácticas 
docentes el año 2021 de manera remota y de presencial el 2022 en la UnB. En el libro escribí sobre la 
subjetividad del sujeto colectivo de derecho y enmarco el senti-pensar y co-razonar como expresiones de 
esas subjetividades, así como, la capacidad de agencia de los pueblos organizados en la lucha por su 
emancipación y reafirmación de derechos (PEÑA-AYMARA et al, 2023). 

 



57 

al llegar al trabajo de campo, junto a sus coautores como pueblos y comunidades, se 

decide por modelar el camino empírico de la investigación. En ese sentido, la 

investigación toma un camino de adaptación al medio y al contexto y no un camino 

estático o impuesto en ser cumplido. El haber realizado esta investigación nos 

demuestra que se hace camino al andar y al investigar y solo existe ciencia si se anda y 

camina como las rondas campesinas y rondas comunales lo hacen al proteger sus 

territorios, modos de vida, cosmovisiones, conocimientos, identidades, etc. El estado 

cíclico y de movimiento nos renueva y envuelve en el ambiente donde la investigación 

se desarrolla. 

Para la (des)construcción metodológica se requiere la interiorización de dos 

actitudes y posturas frente a lo que conocemos y nos falta descubrir. Así, nos (re) 

apropiamos y (re) afirmamos en los conceptos de senti-pensar y co-razonar.  

Orlando Fals Borda (2009), sociólogo colombiano, desarrolló un enfoque 

teórico-metodológico conocido como senti-pensar dentro de la metodología de 

Investigación Acción Participativa (IAP) revolucionando las ciencias sociales en 

América Latina al cuestionar fuertemente el uso del método científico como forma de 

distanciar al investigador del objeto (FALS BORDA, 2009). El autor se inspiró en su 

trabajo de campo en sociología con los pescadores del Pacífico colombiano, los cuales 

eran indígenas conocidos como “hombres hicoteas”, ya que su forma de vida era muy 

similar a la de las tortugas hicoteas que aún viven en estos territorios. Debido a la dura 

geografía durante las temporadas de inundaciones, las tortugas hicoteas necesitan 

esconderse dentro de sus caparazones hasta que la temporada termine. Permanecen 

ocultas y resisten el temporal. La vida de los habitantes de esta región se basa en el 

mismo valor: levantarse ante las dificultades de la Madre Tierra. En una entrevista en 

2009, Fals Borda dijo: 
Tuve el privilegio de compartir con ellos, en sus territorios, en sus redes (...) Ellos 
fueron los que inventaron el concepto de sentir-pensar. Un concepto tan sencillo 
y tan bello... Este es un homenaje a tantos hombres y mujeres sintientes de la 
región que, en estos tiempos de adversidad, al igual que el "hombre hicotea", 
saben sobreponerse y soportar los reveses de la vida, que combinan razón y 
amor, cuerpo y corazón, para deshacerse de todas las (malas) formaciones que han 
desmembrado esta armonía y poder hablar con la verdad. (UNIVERSIDAD 
NACIONAL DE COLOMBIA, 2018, énfasis propio) 

Así, sentir estas dificultades y pensar en soluciones a las mismas permea el 

accionar epistemológico y político de nuestra investigación. El sentir en un sentido 

amplio requiere de la experimentación de sensaciones internas y externas en la que nos 

encontramos. En el ejemplo del autor para entender el mundo hicotea es imposible 

 



58 

separar la pensar y sentir, ya que constituyen la unión entre individuo-territorio y 

comunidad. Los indígenas han incorporado el modo de vida de las tortugas hicoteas en 

sus prácticas diarias al adaptarse a su medio frente a las adversidades. 

​ El concepto equivalente al senti-pensar es el de co-razonar. La antropóloga 

mexicana Xotchil Leyva (2011) introdujo el concepto de co-razonar para explicar el 

legado del movimiento indígena de Chipas en México, el cual consiste en un “diálogo 

entre el conocimiento del corazón y el conocimiento de la cabeza”. Inspirada en el 

Ejército Zapatista de Liberación Nacional (EZLN), es importante construir otro(s) 

mundo(s) a través de la co-razón y el corazón. El corazón y la razón son elementos 

indisolubles al hacer ciencia a lado y con los pueblos. 

​ Otro precursor de la noción de co-razonar es el antropólogo y filósofo argentino 

Rodolfo Kusch (2000) quien en sus estudios de los movimientos indígenas andinos 

sostuvo que el co-razonar inspiró su quehacer con las comunidades, pues el juicio 

emitido a partir del corazón es al mismo tiempo racional e irracional. Por un lado, dice 

lo que ve cuando participa en el mundo intelectual de la percepción y, por otro, siente fe 

en lo que está viendo: (...) casi a manera de un registro profundo, como una afirmación 

de toda la psiquis ante la situación objetiva. Se trata de una especie de coordinación 

entre sujeto y objeto, con el predominio de un sujeto total (KUSCH, 2000, p. 304). La 

explicación del autor nos invita a profundizar en la complejidad de la subjetividad de los 

sujetos indígenas que poseen un conocimiento emocional y racional que marca y 

reafirma sus acciones en comunidad. 

En ese sentido entendemos que “(...) sentipensar con el territorio implica 

pensar desde el corazón y desde la mente, o co-razonar (...) es la forma en que las 

comunidades territorializadas han aprendido el arte de vivir (...)” (ESCOBAR, 

2014, p.16, énfasis propio). Por tanto, el co-razonar y senti-pensar también se presentan 

como maneras de descolonizar el conocimiento al cuestionar la práctica científica 

eurocéntrica que divide la razón del corazón o el sentimiento del pensamiento y que 

caracteriza la forma cartesiana. Para una (des) construcción metodológica es preciso 

mostrar las potencialidades de los co-razonamiento(s) y senti-pensamiento(s) vistos de 

una manera plural, dinámica, insurgente y resistente. Así mismo, con la práctica 

co-razonante la influencia en la descolonización del conocimiento, lo co-racial se hace 

presente al cuestionar la práctica científica eurocéntrica. 

 



59 

2.2 Lugar de enunciación como investigadora indígena-mujer   

El compromiso ético en el trabajo de producción de conocimiento, otro rasgo 

característico de este abordaje decolonial teórico-metodológico que dialoga con la 

co-labor, es la demarcación de lugares epistémicos de enunciación. La idea de "lugar" es 

entendida no específicamente para referirse al territorio, sino a un espacio de poder, o 

mejor, desde donde se ejerce la colonialidad del poder (WALSH, 2002). En este sentido, 

cada investigador se inserta en un lugar de enunciación diferente y, por lo tanto, necesita 

ser consciente de ello. 

Djamila Ribeiro (2017) desarrolla la noción de lugar de fala o lugar de 

enunciación, en su traducción al español, lo cual se refiere al locus social, es decir, al 

lugar social donde los grupos se originan. Inspirada en los aportes del feminismo negro 

a nivel mundial, sostiene que todas y todos somos resultado de nuestras colectividades y 

de quienes nos predecedieron. Por lo que, el lugar que cada una/o ocupa es diferente en 

la individualidad, pues el colectivo influencia en gran medida junto con el contexto que 

cada una/o habita. Más aún si la persona viene de un grupo racializado en la historia. 

Yo, Shyrley Tatiana Peña Aymara, soy el resultado de mis ancestras y ancestros 

quechuas de la región de Apurímac (palabra en quechua que significa “Dios que habla”) 

del sur de los Andes milenarios en el Perú. Como mujer e indígena soy resultado de 

luchas y resistencias de toda mi familia y como nieta de la Reforma Agraria peruana 

provengo de las comunidades campesinas, así como, de la primera generación de mi 

familia en cursar la universidad, obtener experiencias internacionales y convertirme en 

la primera en obtener el título de doctora. En grandes líneas, como investigadora, 

delimito mi lugar de fala como quechua, mujer y peruana. Por tanto, esa honestidad y 

transparencia marcan mis lecturas, interpretaciones, análisis y miradas hacia este tema 

de investigación doctoral. 

En ese sentido, en las experiencias de las y los entrevistadas/os que desde ya 

participan en esta investigación también se consideran sus lugares de enunciación, ya 

que es allí donde la investigación yace, pues es en la riqueza de lugares de enunciación 

donde las experiencias, sentires y pensares se delimitan, germinan y se enraizan. No hay 

cómo pensarnos si la comunidad no piensa junto al colectivo y viceversa. ¿Cómo fue 

nuestro acercamiento en la construcción metodológica de esta investigación? ¿Cuáles 

son las contribuciones, aportes y cuestionamientos que traemos con el tema de 

investigación propuesto? ¿Cuál fue el camino de la investigadora en esta  tesis para 

 



60 

conseguir la sinergia y compañerismo con las rondas en Perú y México? Las respuestas 

a estas interrogantes se expondrán en el tercer apartado de este segundo capítulo. 

2.3 Metodologías emergentes y necesarias en América Latina: la 

Investigación- Acción- Participante (IAP) y la co-labor 

Mejía (2022) realiza un recorrido sobre las propuestas que han acompañado las 

prácticas de rebeldía político-cultural desarrolladas en América Latina donde han 

surgido metodologías en general, así como, metodologías emergentes de investigación 

en particular. Prueba de ello han sido procesos de comunicación popular, teología de la 

liberación, filosofía, psicología social, teatro del oprimido, Investigación-Acción- 

Participante (IAP), educación popular, educación propia e intercultural, 

decolonialidades, entre otras. Lo valioso de esa participación es que albergan la 

pluralidad de sujetos de pesquisa como las comunidades negras, afrodescendientes, 

indígenas, mujeres, jóvenes, maestras y maestros, grupos Lgbti, grupos en condición de 

discapacidad, etc. Es decir, ocupan un lugar central en la investigación. 

Esta tesis doctoral se ubica en el desafío de la co-creación de metodologías más 

conocidas como las metodologías de la Investigación-Acción-Participante (IAP) y la 

co-labor, las cuales surgen y emergen desde sus sujetos y sujetas que la protagonizan. Se 

eligieron estas metodologías por ser contribuciones nacidas y comprometidas con 

América Latina al cuestionar los cánones positivistas que imperan en la ciencia europea 

y por la propia crítica de los sujetos tratados como objetos. Prueba de ello lo fueron 

estudios colonialistas por parte de la antropología hacia los pueblos. Leyva y Speed 

(2008) ponen los ejemplos de la “Primera Declaración de Barbados: por la liberación de 

los indígenas” del año 1971 en la que se denuncia el maltrato de la antropología como 

instrumento colonial, racionalizado y justificado en términos académicos para justificar 

la colonización. Frente a ello, esos pueblos demandaron tener voz en las investigaciones 

y la aprobación de investigadores con compromisos éticos. 

Mientras, en la región latinoamericana se desarrollaban: 
(...) propuestas metodológicas para concretar un trabajo riguroso y 
comprometido política y éticamente hablando. Entre éstas podemos 
mencionar la metodología de educación popular del brasileño Paolo Freire 
(1970), misma que respondía en parte a los tempranos llamados de Frantz 
Fanon (1963 [1961]) de proveer a las poblaciones nativas de una educación 
anticolonial.(LEYVA, SPEED; 2008, p. 69). 

 



61 

​ A continuación, serán desarrollados los aportes de Frantz Fanon y Paulo Freire 

quienes son considerados como grandes referencias teóricas y políticas para reflexionar 

los impactos de la colonización, así como, su superación.  

2.3.1 Legados de Frantz Fanon y Paulo Freire 

Frantz Fanon (1925–1961) psiquiatra, filósofo y escritor francés-caribeño, de 

origen martiniqués, profundizó y entendió la necesidad de la apuesta descolonizadora 

para terminar con la relación de dominación por parte de los colonizadores y 

colonizados. A pesar de que muchos países habían alcanzado la tan ansiada 

descolonización política, sus sociedades no estaban descolonizados mentalmente. De lo 

contrario, seguían reproduciendo la lógica colonial mediante el racismo, la 

discriminación y el enaltecimiento del ser colono.  

Por tanto, se tornó urgente un proceso de descolonización más allá del Estado: 
En la descolonización hay, pues, exigencia de un replanteamiento integral de 
la situación colonial. Su definición puede encontrarse, si se quiere describirla 
con precisión, en la frase bien conocida: "los últimos serán los primeros". La 
descolonización es la comprobación de esa frase. Por eso, en el plano de la 
rescripción, toda descolonización es un logro. (FANON, p.17-18) 
  

La descolonización aparece como un paso necesario, un proceso constante y que 

su realización es posible, pero que tarda. Además, se presenta como un replanteo para 

combatir la situación colonial. En su vasta obra “Piel negra y máscaras blancas” de 

1952, Samir Amin escribe el prefacio y es meritoria la mención que el autor realiza 

sobre la región: 
La colonización interna en América Latina tuvo igualmente consecuencias 
políticas y sociales del mismo tipo que las generadas por la colonización en 
general: el racismo con respecto a los negros (especialmente en Brasil), el 
desprecio ante los indios. Esta colonización interna no se cuestionó más que 
en México, cuya Revolución (1910-1920) se sitúa por esta razón entre las 
«grandes revoluciones de los tiempos modernos». Y puede que esté en 
camino de cuestionarse en los países andinos con el renacimiento de las 
reivindicaciones «indigenistas» contemporáneas, por supuesto en una 
coyuntura local y global nueva. (AMIN, [1952] (2009), p.9) 
 

​ El diálogo que Fanon brinda para los estudios de las ciencias sociales en general 

da un sentido de renovación y esperanza ante los desposeídos históricamente. A pesar 

de que el autor emplea un lugar de enunciación desde el contexto de independencia de 

Argelia en 1962 y su relación compleja con Francia, no es alejada de la realidad 

latinoamericana. 
Para Fanon, la descolonización es una forma de (des)aprendizaje: 
desaprender todo lo impuesto y asumido por la colonización y 
deshumanización para reaprender a ser mujeres y hombres. Solo ocurre la 

 



62 

descolonización cuando todos -individualmente y colectivamente-participan 
en su derrumbe. Por eso el intelectual revolucionario, al igual que el activista 
y el maestro, tienen la responsabilidad de, activamente, ayudar y participar en 
el “despertar” de la educación política, “abrir las mentes, despertar [las 
masas] y permitir el nacimiento de su inteligencia, inventando almas, como 
dijo Césaire”. (WALSH, 2009, p.62). 
 

Esta reflexión estuvo también expuesta en el trabajo del brasileño Paulo Freire 

(1921-1997) quien fue un educador y filósofo marxista que reflexionó ampliamente el 

sentido de la educación mediante su trabajo comprometido entre la teoría y la práctica. 

Entre sus principales obras se encuentran: Concientización y alfabetización (1963); La 

educación como práctica de la libertad, (1967) y Pedagogía del oprimido (1968)8. 

El legado de Paulo Freire se basa en entender la relación entre oprimidos y 

opresores, así como, en optar caminos para la liberación del oprimido mediante el arma 

de la educación. Para ello, es necesaria una nueva pedagogía: 
(...) enraizada en la vida de esas subculturas, a partir de ellas y con ellas, será 
un continuo retornar reflexivo sus sus propios caminos de liberación; no será 
simple reflejo, sino reflexiva creación y recreación, un ir adelante por esos 
caminos: “método”, “práctica de la libertad”, que por ser tal, está 
instrínscamente incapacitado para el ejercicio de la dominación. La 
pedagogía del oprimido es, pues, liberadora de ambos, del oprimido y del 
opresor. Hegelianamente diríamos: la verdad del opresor reside en la 
conciencia del oprimido (FREIRE, 1968, p.6) 
 

​ Es interesante señalar que la función de la pedagogía del oprimido diseña un 

camino de liberación por lo que desafía a pensar la educación meramente como un 

traspase de conocimientos. 
El pensamiento y obra de Paulo Freire, de vertiente latinoamericana, es en la 
actualidad punto de partida para todos aquellos educadores que estamos 
comprometidos claramente con la perspectiva sociopolítica de la educación 
que implica una opción sin titubeos por los más pobres, postergados y 
marginados de la tierra, y con la transformación de esta dura realidad en que 
nos ha sumido la hegemonía capitalista. ( IOVANOVICH, 2003, p.310). 
  

​ En ese sentido, la propuesta freidiana es mundialmente conocida, así como, toda 

su apuesta desde ya, descolonizadora porque cuestiona críticamente esas relaciones de 

poder en la que los opresores actúan como colonizadores y los oprimidos como 

colonizados. El vehículo de asimilar y naturalizar esa relación es la educación impuesta 

en pedagogías heredadas de la colonización. Ambos autores presentan interpretaciones 

históricas que denuncian la realidad que sus pueblos sufrieron y todavía sufren a causa 

de la herida colonial. “(...) Asimismo, aprenden a comportarse de acuerdo con las reglas 

8 Esta es considerada la obra más conocida de Freire, publicada en México en 1968, y luego en idioma 
portugués en 1970, con prólogo de Hernan Fiori; editada en español y en inglés en varias versiones: 
alemán, italiano, francés, holandés, japonés, sueco, noruego, finlandés, danés, flamenco, griego, árabe, 
chino, y en más de 20 idiomas. (OCAMPO, 2008, p.59). 

 



63 

impuestas por el régimen colonial, de manera que las formas de sometimiento se 

encuentran aprehendidas sin discusión” (BALLESTEROS, 2016, p.175). 

​ He ahí la explicación de cómo la trayectoria de Frantz Fanon y Paulo Freire se 

conectan en sus propuestas descolonizadoras tras identificar en sus estudios la relación 

de dominados y opresores o colonizadores y colonizados. Por tanto, es la Academia un 

lugar donde se deberían debatir estas cuestiones, así como, superar las trabas 

colonialistas que aún la caracterizan. Específicamente, en proponer metodologías que 

descolonicen este espacio y se concatenan con la realidad de los oprimidos. 

2.3.2 La Investigación-Acción-Participante (IAP) 

El trabajo del sociólogo colombiano Orlando Fals Borda (1925-2008) fue otra 

respuesta académica con compromiso político en beneficio de los grupos y las clases 

explotadas con la propuesta metodológica de la Investigación-Acción-Participativa 

(IAP) en los años de 1980: 

Éramos sociólogos, antropólogos, economistas, teólogos, artistas, 
agricultores, educadores y trabajadores sociales… algunos… habíamos 
decidido abandonar las rutinas universitarias y dedicarnos a búsquedas 
alternas. En la India estaba floreciendo el grupo paisano de Bhoomi-Sena 
(Ejército de la Tierra), con sus intelectuales orgánicos Da Silva, Wignaraja, 
Rahman y otros; en Brasil, Paulo Freire y Darcy Ribeiro se enfrentaban a la 
dictadura militar y alimentaban la “concientización”; en México, Rodolfo 
Stavenhagen ponía en práctica su celebrado artículo sobre “descolonizar las 
ciencias sociales”; en Tanzania, Marja Swantz abría avenidas de estudio 
popular y talento local; y en Colombia, el padre Camilo Torres, María 
Cristina Salazar y otros colegas ponían las bases de la “acción comunal” y 
predicaban la línea nacionalista con temas de lucha contra el latifundio y por 
los derechos humanos, así como la búsqueda de raíces históricas de los 
pueblos (FALS BORDA, 2007, p. 17-18). 
 

​ Desde diferentes partes del mundo, la vocación y demarcación de los lugares de 

enunciación del Sur Global emergen con sus salidas propias al traer las problemáticas 

de la realidad social común y proponer alternativas ante ellas. Existen dos elementos 

importantes para entender la IAP: el conocimiento empírico, práctico o de sentido 

común que le pertenece a las comunidades y aquel que les permitió crear, trabajar e 

interpretar predominantemente con los recursos de la propia naturaleza (FALS BORDA, 

1980), es decir, los conocimientos científicos o legitimados como tal. En ese encuentro 

es que se ubica el tercer elemento como aporte del autor: el aspecto político, el cual está 

en la transformación o mejora de su realidad subalternizada. 
(...) una tarea principal para la IAP, ahora y en el futuro, es aumentar no sólo 
el poder de la gente común y corriente y de las clases subordinadas 
debidamente ilustradas, sino también, su control sobre el proceso de 

 



64 

producción de conocimientos así como el almacenamiento y el uso de ellos” 
(RAHMAN; FALS BORDA, 1989, p. 213-214). 
 

Según Fals Borda y Rahman la propuesta de la IAP nace ante la preocupación de 

tres aspectos:  
i) el compromiso para rescatar el papel protagónico  y  autónomo  que  
tienen  que cumplir los  individuos  que  constituyen las bases sociales, 
tanto en la investigación  (producción  de  conocimiento)  que  se  
requiere  para  comprender sus problemas, como en la acción  (uso  del  
conocimiento)  que  se debe desplegar para resolverlos, (ii) el 
reconocimiento  de  que  la  ciencia  no puede convertirse en un “fetiche” 
en cuyo  nombre  los  “investigadores” puedan tiranizar a los 
“investigados” y (iii) la necesidad de integrar los niveles micro y macro, 
es decir, de reconocer que ni lo individual puede sacrificarse en aras de lo 
colectivo ni lo colectivo en aras de lo individual (perspectiva holística) 
(FALS BORDA, RAHMAN, 1991, p. 96) 
 

Esa alerta con el uso y almacenamiento de los conocimientos fue una tema de 

gran envergadura por parte del autor al analizar el propósito de la investigación para que 

no sea considerada como saqueadora de información sin ningún retorno hacia la 

comunidad. Asimismo, devuelve un sentido de horizontalidad y humildad en la labor 

científica. 

Cabe recordar que disciplinas como la antropología en los años de 1970 fueron 

duramente criticadas por considerarlas como instrumento para la colonización. 
Nacida de las entrañas mismas del orden colonial y de la expansión del 
capital, la antropología institucional ha sido en gran parte la normalización 
del imaginario occidental del ‘primitivo’, la domesticación del ‘salvaje’ 
mediante su racionalización. Por eso, además de configurar una evidente 
tecnología política de administración/intervención de esa otredad naturalizada 
y ahistorizada del “primitivo”, el discurso antropológico inscribe/reduce esa 
otredad al orden de visibilidades propias de lo mismo. (RESTREPO, s/a, p. 
6). 
  

​ La antropología, así como todas las disciplinas tuvieron un rol en la colonización 

y la colonialidad del saber. Por tanto, la IAP es un camino posible de ser seguido para la 

ansiada descolonización del saber en la academia y su impacto fuera de ella. En ese 

sentido, para Ortiz y Borjas (2008) existen dos ejes que caracteriza al pensamiento 

latinoamericano: el eje de carácter epistémico según el cual en todos los procesos 

(dictaduras, exilios, políticas desarrollistas, movimientos de renovación en la iglesia 

católica, etc.) debería construirse conocimiento crítico al reconocer que el conocimiento 

no es neutral. Esto porque siempre se responde a una situación y a los intereses de los 

sujetos que lo producen desde su base social. Por tanto, en la lectura falsbordiana es 

imprescindible el entendimiento de esos vínculos que hay entre el pensamiento crítico, 

contexto cultural y la estructura de poder en la sociedad. 

 



65 

​ La IAP es resultado de esa reflexión unida a los sujetos subalternizados por la 

colonización y el discurso de la modernidad. Del mismo modo, la IAP se presenta como 

una posibilidad y realidad a tal punto que el mundo académico, los gobiernos de varios 

países y agencias internacionales de la Organización de Naciones Unidas (ONU) 

reconocieron esta metodología como viable (FALS BORDA; RAHMAN, 1988). 

De acuerdo con Martínez (2003) se sintetiza las cuatro fases de la IAP: 

Cuadro 2- Cuatro fases de la IAP 

Fase 1: Observación 
participante.  

-Periodo en que la investigadora se inmiscuye en los procesos, problemáticas y la 
realidad que estudiará.  
-Existe una interacción con los actores sociales durante un tiempo variable que 
depende de la comunidad. 
-Tiempo para que la investigadora sea legitimada y aceptada por la comunidad. 
-Determinación de las principales problemáticas que enfrenta la comunidad a estudiar. 

Fase 2: La investigación 
participativa. 

-Periodo de diseño de la investigación. 
-Elección de métodos pertinentes que serán empleados de acuerdo a las información 
obtenida. 
-Explicación de la lógica, eficacia y limitaciones del método a ser empleado. 
-Consultar y pedir el aval de conformidad por parte de la comunidad.  

Fase 3: La acción 
participativa. 

-Es la parte devolutiva del trabajo hacia la comunidad, la cual puede manifestarse en 
un proyecto o iniciativa que transforme su realidad. 

Fase 4: La evaluación. -Es la parte de verificación del conocimiento producido. La primera es la parte más 
ortodoxa de contrastación de las ciencias sociales y naturales y la segunda se basa en 
la efectividad de los cambios logrados dentro de la comunidad.  
-Acompañamiento posterior a la investigación. 

Fuente: Elaboración propia basada en Martínez (2003) y Guzmán et al (1994). 

 

En la IAP se pueden distinguir cuatro fases, si bien, estas no son en la realidad 

excesivamente nítidas, pues su desarrollo temporal depende de diversas circunstancias, 

tales como la organización de la comunidad, su disponibilidad de tiempo, la coyuntura 

que atraviesa cada comunidad, etc.  

2.3.3 La co-labor 

La co-labor implica que la/el investigador/a comparta el mismo compromiso 

político con quienes realizará su investigación, a pesar de tener agendas y proyectos 

particulares (LEYVA; SPEED, 2008). Por tanto, vemos que la IAP se complementa con 

la co-labor. 

 



66 

Por lo que, la investigadora asume una relación de horizontalidad, compromiso 

político y respeto hacia esas/os protagonistas que son las rondas campesinas del Perú y 

las rondas comunales de México. 
Comprender las maneras como el territorio produce conocimiento, es decir, 
cómo se produce investigación a partir de cómo cada hilo va trenzando un 
diseño que hace parte de las fiestas, de los colores y de las formas en que se 
expresan los pueblos, en las que se viven los ciclos de la tierra, del Sol y de 
las lluvias (REY, 2022, p.13). 
 

Reafirmar esa forma de acercamiento al tema de investigación como la forma de 

un tejido que solo existe por la configuración de sus hilos supone también las manos 

que lo hacen con un mismo objetivo. En ese sentido, Leyva y Speed (2008) explican 

tres puntos importantes para explicar la necesidad de desarrollar esta metodología: 
1) el problema de la supervivencia del fardo colonial de las ciencias sociales 
y de la naturaleza neocolonial de la investigación científica; 2) el problema de 
la arrogancia académica (...) que asume que el conocimiento científico es 
superior, más valioso que el producido por los actores sociales; 3) y, la 
cuestión de la política de la producción del conocimiento que incluye, por 
una parte, el interés y la práctica de producir conocimiento que contribuya a 
transformar condiciones de opresión, marginación y exclusión de los 
estudiados; y, por otra, a producir análisis académicos más ricos y profundos 
a través de la experiencia de co-labor. (LEYVA; SPEED, 2008, p. 34-35) 
 

La metodología de la co-labor mantiene una relación intrínseca con la 

descolonización y la decolonización en la academia con un arraigo hacia la 

transformación social. Ello se evidencia en la necesidad de emancipar este espacio con 

ayuda de los actores de la investigación, lo cual dialoga con la pedagogía del oprimido 

de Paulo Freire. Por tanto, investigar desde una perspectiva decolonial y en colabor no 

solo se basa en romper metodológica y epistemológicamente, sino también “(...) se 

convierte en una apuesta ética y política de quienes quieren replantear las formas 

tradicionales de realizar investigación y de aproximarse a los sujetos con los que se 

investiga” (ARROYO; ALVARADO, 2016, p. 138).  

​ Para Ortiz y Arias (2019) es necesario alejarse de la matriz moderna-colonial 

que se encuentra en las instituciones occidentalizadas y en la bibliografía eurocéntrica. 

También, cuestionar en todo momento la noción de investigación y a de las nociones de 

investigador e investigado. En ese sentido, en la investigación se emplea la co autoría 

como un proceso colectivo de la investigadora con sus protagonistas que fueron las 

rondas campesinas y comunales. 

 



67 

2.4 Por las sendas del método y metodología: caminante se hace camino al 
andar con la autoetnografía reflexiva-narrativa y las entrevistas 
semi-estructuradas 

Esta investigación es de carácter cualitativo con énfasis en una ardua revisión 

bibliográfica en busca de fuentes primarias y secundarias: lectura constante de libros, 

artículos, revistas, textos académicos, páginas web, conferencias magistrales de 

especialistas, entrevistas semi-estructuradas, documentos oficiales de Estados, 

Organismos Internacionales, producción audiovisual, entre otros sobre el tema. Cabe 

resaltar el acceso a información online proporcionada de manera gratuita de esos centros 

del saber, así como, el no uso de la inteligencia artificial en toda la redacción de esta 

tesis doctoral. 

Las metodologías que influyeron en la realización del trabajo de campo vienen a 

ser la IAP y la Co-labor ya explicadas a profundidad en los anteriores apartados. Sin 

embargo, proponemos la (des) construcción metodológica que yace su aplicación en el 

senti-pensar y co-razonar, lo cual fue sustentado al iniciar este capítulo. De la misma 

forma, el lugar de enunciación ya demarcado permea todos los caminos recorridos en la 

investigación al comparar ambas experiencias en Perú y México. 

En un primer momento, es decir, al realizar el proyecto de tesis doctoral, que 

nace el año 2017, pero que toma forma y es presentado para la selección doctoral del 

año 2020, en medio de la pandemia, se tenía en consideración seguir estrictamente los 

caminos metodológicos de la IAP y la Co-labor. Sin embargo, luego de haber realizado 

el trabajo de campo junto a las comunidades ronderas en Perú y en México me 

pregunté: ¿cuál será la forma de contar todo lo vivido, pensado y sentido durante ese 

tiempo? ¿cómo podría proponer un método, además de las entrevistas realizadas, que 

sostengan esas experiencias adquiridas y aprendidas con los pueblos? ¿Cómo esta 

investigación que enaltece a sus protagonistas contribuye a descolonizar la Academia? 

Es así que el estudio del abogado y antropólogo mexicano Orlando Aragón en su libro 

“El derecho en insurrección: hacia una antropología jurídica militante desde la 

experiencia de Cherán” (2023) y el libro de la profesora estadounidense Carolyn Ellis 

“The ethnographic I. A methodological novel about autoethnography” (2004) me 

condujeron a elaborar una autoetnografía reflexiva-narrativa, la cual se nutre 

fuertemente de las entrevistas semi-estructuradas empleadas en esta investigación y del 

poder de la palabra en los mundos ronderos e indígenas. 

 



68 

2.4 Construcción de la autoetnografía reflexiva-narrativa  

Emplear como método de narración una etnografía reflexiva implica documentar 

las formas en que la investigadora cambia como resultado del trabajo de campo. La 

etnografía reflexiva que también es narrativa existe desde el comienzo de la 

investigación de la biografía de quien hace la etnografía, del estudio de su vida junto al 

grupo cultural investigado, hasta las memorias etnográficas (BÉRNARD et al, 2019).  

Incluso, se considera la información obtenida de manera espontánea, no planificada, 

pero que contribuye significativamente a los resultados obtenidos en la investigación. 

Ellis (2004) afirma que en la forma de narración cabe resaltar la idea de “capas” 

que constituyen una narración dialógica donde la reflexibilidad, las múltiples voces y la 

introspección forman parte del resultado final. Esto con el fin de llamar a lectores y 

lectoras  para entrar en la “experiencia emergente de hacer y escribir investigación” 

(ELLIS apud RONAI, 2004, p.25). De esa manera, según la autora, dotar de identidad 

propia al quehacer científico y valorar los textos concretos frutos de la investigación, así 

como, a los análisis abstractos que tradicionalmente se realizan, las cuales muchas veces 

son tratadas como superiores o únicas. 

Por su parte, Aragón (2023) relata el empleo de la metodología de la 

autoetnografía reflexiva de esta forma: 

(..) la metodología en que descansa esta investigación es una autoetnografía 
reflexiva de múltiples espacios de producción jurídica y política, que toma 
forma en todo el texto de narraciones de eventos en los que participé-también- 
como actor; más particularmente como abogado de Cherán. Esa es la razón por 
la que prácticamente todos los capítulos se escriben de forma testimonial y con 
abundancia etnográfica sobre diferentes episodios a los que, un investigador en 
otra posición, no podría llegar a acceder. (ARAGÓN, 2023, p.60, énfasis propio) 

Resulta interesante el lugar de enunciación que el autor delimita y su encuentro 

con la investigación, la cual es un aporte para la antropología jurídica y para la 

militancia dentro de ese campo interdisciplinar. El papel como abogado defensor de la 

comunidad de Cherán, por más de quince años, lo posicionó en un lugar diferenciado 

que nutre su mirada y andar como investigador-antropólogo-abogado-militante y, por 

supuesto, ser humano. Todo al mismo tiempo. Tuve la oportunidad de entrevistarlo en 

México y me comentó que actualmente es miembro del Colectivo Emancipaciones, 

profesor en el Departamento de Antropología de la Escuela Nacional de Estudios 

Superiores Unidad Morelia de la Universidad Nacional Autónoma de México (ENES 

 



69 

Unidad Morelia) y fundador del Laboratorio de Antropología y del Estado (LAJES). 

Esos tránsitos desde esferas académicas, políticas y jurídicas dibujan la diferencia de su 

valiosa contribución con el tema del autogobierno y su efectivización del derecho de la 

libre autodeterminación de los pueblos, un tema que será ampliamente presentado en el 

tercer capítulo de esta tesis. 

​ Con todo lo anterior mencionado decidimos emplear el término autoetnografía 

reflexiva-narrativa como un método y metodología en el andar investigativo 

comparativo de ambas experiencias en Perú y México. Si bien Ellis (2004) aduce el 

término “etnografía reflexiva-narrativa”, Aragón (2023) trae la noción de 

“autoetnografía reflexiva”, al sumergirse y luego emerger en la investigación. Por tanto, 

decidimos por ambas opciones como complementares y dialógicas que ayudan a la (des) 

construcción metodológica. Caminante, estamos haciendo camino. 

2.4.1 Las entrevistas semi-estructuradas  

​ Otro de los aspectos importantes en esta investigación lo fue la realización de 

entrevistas en las que realzo la co creación de fuentes primarias junto a mis 

protagonistas con el uso de entrevistas semi-estructuradas, las cuales:  

(...) presentan un grado mayor de flexibilidad que las estructuradas, debido a 
que parten de preguntas planeadas, que pueden ajustarse a los entrevistados. 
Su ventaja es la posibilidad de adaptarse a los sujetos con enormes 
posibilidades para motivar al interlocutor, aclarar términos, identificar 
ambigüedades y reducir formalismos (DÍAZ-BRAVO et al, 2013, p.163) 
 

En éstas fueron posible abordar las percepciones, sentires, pensares que los/as co 

autores y autoras que son las rondas campesinas en Perú y las rondas comunales en 

México tienen de su propia acción política y epistémica. Los temas que versaron sobre 

las entrevistas fueron:  

a) el conocimiento que poseen sobre los orígenes de sus formas de 

organización como pueblos indígenas u originarios en su memoria 

histórica;  

b) sus acciones y cómo esto se representa en su experiencia de vida;  

c) cómo esto contribuye a su resistencia como comunidad;  

d) los problemas que enfrentan cotidianamente y el impacto de la 

COVID-19;  

 



70 

e) el ejercicio de la justicia comunitaria o consuetudinaria para la 

descolonización del derecho;  

f) si conocen otras experiencias similares a nivel nacional, 

latinoamericano o internacional y; 

g) la relación del Estado con los pueblos.  

El análisis de contenido, entendido como “la técnica que permite investigar el 

contenido de las "comunicaciones" mediante la clasificación en "categorías" de los 

elementos o contenidos manifiestos de dicha comunicación o mensaje (AIGINEREN, 

2018, p.1) fue aplicado tras la obtención de las entrevistas, notas de campo y sus 

respectivas transcripciones donde se identificaron temas transversales que son expuestos 

en el capítulo tres y que ayudan a construir categorías para comparar ambas 

experiencias en Perú y México. Esto se fortalece con las interpretaciones desde la (des) 

construcción metodológica donde la autoetnografía reflexiva-narrativa es el hilo 

conductor que  permea esta investigación.  A continuación, presento el modelo de las 

entrevistas semi-estructuradas que fueron aplicadas. 

 

2.4.1.1 Modelo de entrevistas semi-estructuradas 

 

Modelo de entrevista semi-estructurada que fueron aplicadas 
 
-Nombres y Apellidos: 
-Cargo en la organización u ocupación actual: 
-Lugar y fecha de la entrevista: 
-Tiempo de duración: 
 

1.​ ¿Qué significan las rondas campesinas/comunales/pueblo indígena u originario para ti? Cuéntame un 
poco de tu historia como líder/lideresa indígena/originario. 
 

2.​ ¿Por qué son importantes las rondas campesinas/comunales en las comunidades? 
 

3.​ ¿Cuáles son los principales problemas que hoy en día las rondas enfrentan? 
 

4.​ ¿Cómo afectó la pandemia de la COVID-19 a las rondas campesinas/comunales? 
 

5.​ ¿Consideras que las rondas campesinas/comunales deben tener alguna representación política dentro del 
Estado? ¿Por qué? 
 

6.​ ¿Qué deberíamos aprender de las rondas campesinas/comunales? 
 

7.​ ¿Qué significa el “derecho” para ustedes? 
 

8.​ ¿Qué significa la “justicia” para ustedes? 
 

9.​ ¿Cómo resuelven sus casos jurídicos como ronderos y ronderas en sus comunidades? 
 

 



71 

10.​ ¿El Estado respeta las decisiones que toman las rondas en sus asambleas? 
 

11.​ ¿Qué debería hacer el Estado para llevarse bien con ustedes? 
 

 

Cabe resaltar que procuré abarcar todas las preguntas en las entrevistas, sin 

embargo, las condiciones de llevarlas a cabo, por ejemplo, en medio de asambleas, 

encuentros y charlas de capacitación, condujeron a que algunas entrevistas se hagan de 

manera parcial y otras de manera completa. Sin embargo, en cada una de ellas encuentro 

la riqueza y profundidad, incluso en los silencios que también estuvieron presentes, 

¿cómo escuchamos este silencio? 

Durante mi trabajo de campo en Puno (Perú), realizado entre mayo y junio del 

2024, en total fueron realizadas ocho entrevistas a líderes ronderos y ronderas y actores 

comprometidos con ellos, a quienes muy gentilmente agradezco por brindarme su 

tiempo y dedicación. Fueron dos mujeres y 6 hombres. En un principio traté de buscar 

la paridad de género entre hombres y mujeres, pero todavía prevalece la presencia de 

hombres en cargos de poder en las comunidades, por lo que es un tema que he decidido 

abordar parcialmente en el tercer capítulo de la tesis al preguntarme: ¿A qué se debe 

esta situación?, ¿Cómo las rondas entienden la cuestión de género en las comunidades 

indígenas y ronderas? y ¿Cómo se trabaja la identidad de mujer-indígena y/o 

indígena-mujer? Fueron interrogantes que mis propias entrevistadas me condujeron a 

tomarlo en consideración. Sin duda, esas preguntas son temas para futuras 

investigaciones desde los estudios de género y el feminismo decolonial en América 

Latina, pues guardo un compromiso con mi identidad de mujer indígena quechua desde 

la Academia y es necesario desvendar las taras del patriarcado y su expresión en los 

mundos ronderos. A continuación, un cuadro que resume lo anterior mencionado: 

Cuadro 3- Cuadro de entrevistas realizadas en Puno- Perú 

Método Participante Fecha Lugar Duración 

Entrevista 
 

Total: 8 

Lino Limachi Añari 18/05/2024 Distrito de Lampa, provincia de Lampa, 
región Puno 

16 min. y 30 seg. 

Erwin Idme Ccoa 24/05/2024 Centro Poblado de Ccacco, Distrito de 
Pucará, provincia de Lampa, región 
Puno. 

7 min. y 3 seg. 

Antonia Rivera 
Mamani 

24/05/2024 Centro Poblado de Ccacco, Distrito de 
Pucará, provincia de Lampa, región 

6 min. 40 seg. 

 



72 

Puno. 

Rondero y Josué 
Sacaca. 

24/05/2024 Centro Poblado de Ccacco, Distrito de 
Pucará, provincia de Lampa, región 
Puno. 

7 min. y 48 seg. 

Godofredo Emerson 
Machaca Álvarez 

 01/06/2024 Distrito de Putina, provincia de San 
Antonio de Putina, región de Puno. 

8 min. y 24 seg 

Wilson Jesús Muñisaca 
Luque 

01/06/2024 Distrito de Putina, provincia de San 
Antonio de Putina, región de Puno. 

15 min. y 17 seg. 

Maria Leonor Cáceres 
Chambi 

01/06/2024 Distrito de Putina, provincia de San 
Antonio de Putina, región de Puno. 

4 min. y 51 seg. 

Sabino Soncco Mamani 
y Marcelino Zárate 
Quispe. 

22/05/2024 Ciudad de Juliaca, distrito de Juliaca, 
provincia de San Román, región de 
Puno. 

55 min. y 37 seg. 

Fuente: Elaboración propia, 2025. 

El trabajo de campo en Michoacán (México), realizado entre octubre y 

noviembre del 2024, en total resultaron doce entrevistas a académicos especialistas en el 

tema, líderes y lideresas indígenas de diferentes comunidades donde dos fueron mujeres 

y seis fueron hombres. En la misma proporción que encontré en Perú y de la misma 

manera es urgente hacerse la misma pregunta: ¿por qué las mujeres aún no hacen parte 

de la vida política y de representación en sus comunidades? ¿en qué medida ello 

interfiere en la acción política como comunidades? Esas preguntas intentan ser 

respondidas en el capítulo 3. La siguiente tabla representa lo anterior dicho: 

Cuadro 4- Cuadro de entrevistas realizadas en Michoacán- México 

Método Participante Fecha Lugar Duración 

Entrevista 
 
Total: 8 

José Alfonso Hernández 
Bautista 

05/11/2024 Localidad de Capula, Municipio de 
Morelia, estado de Michoacán de 
Ocampo, México. 

23 min. y 33 seg. 

Alfonso de Santa Fe de 
la Laguna y su 
compañero 

05/11/2024 Camino a la Localidad de Santa Fe de 
La Laguna, Municipio de Quiroga, 
estado de Michoacán de Ocampo, 
México. 

13 min. y 11 seg. 

Mónica Elisa Ramos 
Cruz 

05/11/2024 Localidad de Santa Fe de la Laguna, 
Municipio de Quiroga, estado de 
Michoacán de Ocampo, México. 

47 min. y 7 seg. 

Francisco Rosas Tomás 06/11/2024 Localidad de Cherán, Municipio de 
Cherán, estado de Michoacán de 

44 min. y 21 seg. 

 



73 

Ocampo, México. 

Francisco Tapia 06/11/2024 Localidad de Cherán, Municipio de 
Cherán, estado de Michoacán de 
Ocampo, México. 

19 min. y 14 seg. 

Gloria Angélica 
Valencia. 

06/11/2024 Localidad de Cherán, Municipio de 
Cherán, estado de Michoacán de 
Ocampo, México. 

 3 min. y 14 seg. 

Maestro Pedro Chávez 
Sánchez 

06/11/2024 Localidad de Cherán, Municipio de 
Cherán, estado de Michoacán de 
Ocampo, México. 

57 min. y 2 seg. 

José Trinidad Ramírez 
Tapia, “Tata Trini” 

06/11/2024 Localidad de Cherán, Municipio de 
Cherán, estado de Michoacán de 
Ocampo, México. 

1 hr., 49 min. y 5 
seg. 

Orlando Aragón  y Luis 
Alejandro Pérez Ortiz 

28/10/2024 Localidad de Morelia, Municipio de 
Morelia, estado de Michoacán de 
Ocampo, México. 

1 hr., 30 min. y 
33 seg. 

Fuente: Elaboración propia, 2025. 

Un aspecto de suma importancia es que todas las entrevistas presentadas en 

esta tesis doctoral fueron autorizadas para ser publicadas y transcritas por parte de 

quienes contribuyeron para las mismas. Reunimos a lo largo de esta tesis veinte 

fotografías de los momentos más importantes en esta jornada, con mis entrevistados/as, 

al demostrar su autorización para la publicación. Además, de recrear gráficos sobre los 

modelos de organización política basadas en sus estructuras propias como los 

organigramas de las comunidades de Cherán, Santa Fe de La Laguna y las rondas 

campesinas de Puno. 

2.4.2 El poder de la palabra en los mundos ronderos e indígenas  

Un elemento interesante que, sin duda, aporta esta investigación tiene que ver 

con la visibilización del poder de la palabra en el mundo rondero e indígena. Recreo 

este concepto que a su vez es práctica al referirme al espacio que ocupa la oralidad en 

los mundos indígenas, en especial, en el mundo de las rondas campesinas y comunales, 

las cuales guardan valores ancestrales como el compromiso y la afirmación de la vida 

política. Es mediante la palabra donde los acuerdos son tomados en cuenta, así como, es 

en la palabra donde viven y sucumben esas tradiciones, costumbres, conocimientos 

ancestrales, sentires y pensares. En la palabra está la co-razón y el senti-pensamiento 

rondero e indígena. 

 



74 

Uno de los libros que refleja la esencia del poder de la palabra desde los pueblos 

es el libro “Chaninchay: rondando en los pueblos por justicia, seguridad y buen vivir” 

(2023) escrito por los ronderos puneños Sabino Soncco Mamani y Alejandro Soncco 

Cutipa. En ese texto se emplea la conversación y el diálogo de ambos sobre la 

formación de las rondas campesinas de Carabaya, específicamente de las rondas de 

Anansaya y Urinsaya. Así, empezó lo que ellos llaman el proyecto de “rondando el 

escritorio”. En la presentación del libro, Alejandro Soncco lo relata de esta forma: 
Entonces comenzó el nuevo proyecto rondando el escritorio batiendo letras en vez 
de soga y chicote. Hubiéramos querido escribir en quechua u otro idioma originario 
de la región, aparte de recuperar al menos parte del vocabulario jurídico quechua, 
aymara o puquina. Sin embargo, ¿cuántos podrán leer y comprender si las propias 
lenguas originarias, para muchos, parecen más bien una lengua extranjera? 
Rondando con las letras preparamos el esquema general y rellenamos el contenido, 
reunidos muchas veces. Aparte de algunos aportes necesarios, asumí el rol de 
entrevistador y digitador a la velocidad del habla; mientras Sabino, uno de los 
ronderos más fogueados en el Perú, asumió el de narrador principal, basado en sus 
experiencias propias. (SONCCO-MAMANI, SONCCO-CUTIPA, 2023, p.31). 
 

Todas las parte del libro inician con preguntas que son respondidas por ellos 

mismos al viajar por las memorias que guardan las experiencias ronderas de sus vidas. 

Fue en ocho años que se logró obtener el libro, compuesto de siete capítulos, donde la 

palabra, el habla y la convicción reflejan el poder rondero. La palabra también se 

escribe ganando así un poder más. Eso lo demostraron estos dos autores al relatar de 

manera armónica y con vocación académica el quehacer rondero de impartir justicia, 

vigilar su territorio, descolonizar el derecho y por supuesto, la Academia.  

Existen aportes interesante dentro de la academia como el estudio de Romero 

(2013) que trabaja la historia oral como metodología donde la oralidad:  
(...) presenta un camino que permite la construcción del conocimiento tomando la 
voz de los propios actores como materia prima. Entendemos a esta modalidad 
como legítima y fértil, pues admite obtener material significante que por medio de 
otras peculiaridades sería impensable. Tanto la oralidad como la escritura, si bien 
son dinámicas diferenciadas, se complementan y enriquecen, aportando cada 
una ellas sus particularidades. Lejos de privilegiar una u otra, barajamos que el 
vector de la lecto-escritura se presenta como dominante en determinados sectores de 
producción del conocimiento y es visto como potencial para acceder a una “verdad 
objetiva”. Para el caso de la oralidad, ésta demanda la centralidad de la memoria, 
tanto individual como colectiva, para así facilitar la permanencia de saberes, 
costumbres y tradiciones, sin prescindir del olvido. (ROMERO, 2013, p.92) 
 

La autora coloca a la oralidad y a la escritura como dos fuentes indispensables 

de adquirir el conocimiento, pero la potencialidad de la oralidad descansa en ahondar en 

las memorias más profundas de los co autores y co autoras, como es el caso de esta 

tesis. El libro de los líderes ronderos se encuentra en esos dos lugares por su 

originalidad, autoría y propuesta dentro de la Academia, pero con repercusión fuera de 

 



75 

ésta. Por consiguiente, el poder de la palabra se relaciona intrínsecamente con la 

oralidad por ser ésta una reserva de conocimientos heredados por generaciones. Un 

diferencial es que la palabra tiene poder y más en los espacios de toma de decisiones, 

ceremonias, asambleas, encuentros, etc. 

Tuve la oportunidad de conversar con el compañero Sabino Soncco Mamani, 

quien en una de las entrevistas me compartió lo siguiente acerca de la recepción de su 

obra: 
La primera [presentación] que hemos hecho y hemos ido bien recepcionados. Han 
estado estudiantes de Derecho, han estado estudiantes de Antropología, Sociología 
de la Universidad Nacional del Altiplano de Puno, también han estado de las 
universidades particulares. También han estado de la Defensoría de Pueblo, el 
Instituto IDECA, ¿qué se llama también? Ellos nos han apoyado, la Defensoría nos 
ha apoyado, Poder Judicial ha estado ahí también, los mismos decanos han estado en 
la misma Universidad de Puno. Ha estado también, ¿qué se llama? Del mismo 
Colegio de Abogados también han estado. Creo que ha sido bien recibido, por eso, 
inmediatamente nos llamaron para que ya hagamos una exposición en la misma 
Universidad de Puno del Altiplano, hemos estado. Posteriormente, vía virtual 
también hicimos a la Universidad Nacional Mayor de San Marcos. En Lima 
también lo hicimos también. Entonces, creo que sí está bien acogido, más que 
nada por la gente intelectual y quizás no por las rondas y por eso que ahora 
nuestro reto es también hacer un pequeño manual que de hecho va a ser más ahí 
un poco resumen de normativo, algunas experiencias propias también de cómo se 
debe llevar un encuentro, qué cosas se debe aplicar ahí o de ver se debe tomar en 
cuenta, ¿no? Ver qué tipo de dirigentes, por ejemplo, debe dirigir un encuentro de 
rondas, no puede ser cualquiera, ¿no? A veces un funcionario público, un líder 
público de una municipalidad está dirigiendo la Asamblea como sea. No conocen 
nada como funciona la ronda o cómo debe funcionar la ronda y se desubica. Así, 
esas orientaciones, propias experiencias va a tener ese pequeño manual que nos 
pueda servir de algo. Eso mismo sí está dirigido para los verdaderos ronderos, 
mientras esto casi no tanto ¿no? Aunque, nosotros teníamos, queríamos que los 
ronderos que tengan este texto, pero un poco se ha ido a otro lado. 
(SONCCO-MAMANI, 2024) 
 

​ Como percibimos el libro produjo gran recepción académica por parte de las 

universidades y centros de investigación y es todavía un reto para que llegue al mundo 

rondero, ya que éste no se encuentra en las lenguas originarias o la extensión del mismo 

no ayuda en acciones prácticas. No obstante, el proyecto rondero continuará e irá 

buscando otros formatos como los manuales que recojan experiencias concretas. Esos 

desafíos están presentes y mantendremos la seguridad y la palabra de que obras como 

éstas seguirán surcando y abriendo grietas en la Academia porque las rondas ya están 

ahí. 

Por tanto, considero importantísimo traer el poder que tiene la palabra, por 

medio de las entrevistas y, especialmente, los discursos que escuché al participar 

 



76 

activamente como invitada durante las asambleas, encuentros y reuniones en ambos 

países, ya que en ese trayecto sentí la apertura de las organizaciones hacia esta 

investigación,  así como, su co-labor en todo momento. En el caso de Perú fueron en 

total seis discursos obtenidos por parte de ronderos, ronderas, jueces y académicos que 

también estuvieron en esos espacios, los cuales serán presentados con profundidad en 

los siguientes apartados. Este cuadro evidencia lo mencionado: 

Cuadro 5- Cuadro de los discursos obtenidos en Puno- Perú 

Método Discursante Fecha Lugar Duración 

Discursos 
(poder de 
la palabra) 
 
Total: 6 

Hernan Layme Yépez 22/05/2024 Distrito de Samán, provincia de 
Azángaro, región Puno. 

18 min. 

Josué Sacaca 22/05/2024 Distrito de Samán, provincia de 
Azángaro, región Puno. 

21 min. y 3 seg. 

Autoridad Uro 25/05/2024 Juliaca, Distrito de Juliaca, provincia 
de San Román, región Puno. 

7 min. y 26 seg. 

Rita Suaña Coila. 25/05/2024 Distrito de Juliaca, provincia de San 
Román, región Puno. 

15 min. y 16 
seg. 

Josué Sacaca 02/06/2024 Distrito de Ollachea, provincia de 
Carabaya, región de Puno. 

34 min. y 16 
seg. 

Santos Saavedra Vásquez 02/06/2024 Distrito de Ollachea, provincia de 
Carabaya, región de Puno. 

59 min. y 14 
seg. 

Fuente: Elaboración propia, 2025. 

En el caso de México reuní tres discursos de autoridades indígenas y 

funcionarios del Estado quienes participaron en un evento sobre el autogobierno 

organizado por el actual gobierno. Los discursos obtenidos en ambos casos fueron 

transcritos, e incluso traducidos del quechua o del p'urhépecha al español. Si bien la 

diferencia los discursos obtenidos es de manera diferenciada, cabe afirmar que lo fue de 

acuerdo a las condiciones que el campo me ofreció, principalmente en México porque 

fue mi primer acercamiento a las comunidades y mi involucramiento se dio de manera 

distinta. Por ejemplo, rescato que un líder de la ronda comunal de Santa Fe de la Laguna 

me invitara a un evento con el gobierno del Estado, así como, los investigadores 

mexicanos me invitaran a dar una ponencia. Más detalles los narro en la autoetnografía 

reflexivo-narrativa del tercer capítulo. En ambos trabajos de campo, por ser eventos 

públicos, los discursos fueron transcritos y analizados, de igual forma que las 

entrevistas semi-estructuradas. Esta tabla condensa esa información:  

 



77 

Cuadro 6- Cuadro de los discursos obtenidos en Michoacán- México 

Método Discursante Fecha Lugar Duración 

Discurso (el 
poder de la 
palabra) 
 
Total: 3 

Humberto Urquiza 
Martínez 

05/11/2024 Localidad de Capula, Municipio 
de Morelia, estado de Michoacán 
de Ocampo, México. 

 17 min. 

Alfonso de Santa Fe de 
la Laguna 

05/11/2024 Localidad de Capula, Municipio 
de Morelia, estado de Michoacán 
de Ocampo, México. 

4 min. y 48 seg. 

 Discurso del presidente 
de San Ángel de 
Zurumucapio 

05/11/2024 Localidad de Capula, Municipio 
de Morelia, estado de Michoacán 
de Ocampo, México. 

 9 min. y 7 seg. 

Fuente: Elaboración propia, 2025. 

Para finalizar este segundo capítulo de (des) construcción metodológica fueron 

la IAP y co-labor las fuentes de donde partimos para llegar a una metodología original y 

auténtica que se posicione de acuerdo a las necesidades presentadas en todo el camino 

de investigación. Siguiendo los legados de Frantz Fanon y Paulo Freire, qué mejor 

introducirnos en el aprendizaje desde perspectivas descolonizadoras y críticas, las 

cuales contribuyan para transformaciones en todos los niveles, no solamente en el plano 

académico, sino que acompañen a los proyectos de emancipación de los pueblos. La 

sociología latinoamericana guarda el potencial de Fals Borda (2008) y también va 

recreando a la co-labor, trabajada por Leyva y Speed (2008), como trayectos 

epistémicos e innovadores surgidos desde esta parte del mundo, o sea, valorando su 

heterogeneidad y diversidad cultural como prácticas creadoras a lado nuestros/as 

coautores de esta investigación. En ese sentido, nuevamente agradezco a los trabajos 

pioneros como el de Aragón (2023) donde emplea la autoetnografía como método y 

metodología, lo cual abre más sendas transdisciplinares para hacer y sentir la ciencia. 

Nuestro aporte yace en la autoetnografía reflexiva-narrativa que valora la experiencia y 

lugar de enunciación de quien escribe al senti-pensar y co-razonar donde resuena el 

poder de la palabra y la palabra como poder en el mundo indígena y rondero.  

 



78 

CAPÍTULO 3: DESCOLONIZAR PARA RONDAR Y RONDAR PARA 
DESCOLONIZAR EL DERECHO Y LA JUSTICIA DESDE PERÚ Y MÉXICO 

Cuando asumimos el reto de comparar a las formas de organización epistémica y 

política de las rondas campesinas de Puno y las rondas comunales en Michoacán para 

descolonizar el derecho desde América Latina, tuvimos presente la complejidad que ello 

requiere, así también, los desafíos de entender y sumergirme en los mundos ronderos de 

nuestros pueblos. En este tercer capítulo presento los principales resultados obtenidos 

fruto de la comparación de ambas experiencias por medio de la autoetnografía 

reflexiva-narrativa al establecer un diálogo profundo senti-pensando y co-razonando 

cada una de esas experiencias. 

En los dos primeros apartados narro mis encuentros con Puno y Michoacán al 

detallar mi llegada para sumergirme en los mundos ronderos gracias a los vínculos 

académicos, activistas y profesionales de la Universidad de Brasilia, el Instituto de 

Interculturalidad de Puno, el Colectivo Emancipaciones y el Laboratorio de 

Antropología Jurídica y del Estado (LAJE) de la Escuela Nacional de Estudios 

Superiores Unidad Morelia de la UNAM (ENES Morelia), quienes me permitieron y 

abrieron las puertas para llegar a las comunidades. En cada encuentro y reencuentro 

presento algunos elementos que unen semejanzas y diferencias de las comunidades 

como el significado de la ancestralidad, la comida, rituales como la muerte y las 

tradiciones de los lugares visitados.  

En el tercer apartado parto de analizar la identidad rondera, indígena y originaria 

al mostrar las diferentes categorías que interpelan al mundo de las rondas. Explico cada 

una de ellas y sus intersecciones con ayuda de la noción de chi´xi de Cusicanqui (2010) 

donde entendemos que esas identidades son chi´xi, es decir, marcadas por la 

coexistencia y yuxtaposición de elementos diversos que no mantienen jerarquías ni se 

logran fusionar. En el cuarto apartado propongo el funcionamiento de la organización 

epistémica rondera basadas en la memoria colectiva donde residen sus epistemologías 

diferenciadas que nacen de las comunidades ronderas como sistemas de pensamientos 

complejos o conocimientos ancestrales únicos que descolonizan el saber, el ser y el 

poder. Cabe enaltecer el valor del sentido comunitario, la construcción del Buen Vivir 

con el verbo “rondar”, rescatar los conocimientos ancestrales y hablar de justicia bajo 

los preceptos del pluralismo jurídico igualitario. El quinto apartado trata sobre las 

formas de organización política donde reflexiono mediante los organigramas de la 

comunidad de Cherán, Santa Fe de La Laguna y las rondas campesinas de Puno sobre el 

 



79 

significado del autogobierno, mostrando un abanico de potencialidades, pero también 

desafíos que las comunidades son muy conscientes que las poseen. De esa manera, 

también  rondamos la política. 

3.1 Mi primer encuentro Puno querido, Puno del alma en Perú 

​ Gracias a la apertura y resultado de múltiples conexiones para realizar este 

trabajo de campo en Perú durante mi investigación visité sitios académicos ubicados en 

Lima, su capital. Estos lugares fueron: la Universidad Nacional Mayor de San Marcos 

(UNMSM), la Pontificia Universidad Católica del Perú (PUCP) y el Instituto de 

Estudios Peruanos (IEP). En la región de Puno visité las bibliotecas de la Universidad 

Nacional del Altiplano (UNA) y la Biblioteca Municipal de Juliaca, lugares donde 

recabé información referente al tema estudiado. 

Junto al Instituto de Interculturalidad tuvimos el privilegio de asistir a: a) Tres 

Encuentros de las Rondas Campesinas de Puno en Samán en la provincia de Azángaro; 

en el Centro Poblado de Ccacco en el distrito de Pucará, provincia de Lampa y en el 

distrito de Putina en la  provincia de San Antonio de Putina; b) Una Escuela de 

Liderazgo de las Rondas Campesinas en en el distrito de Ollachea en la provincia de 

Carabaya y; c) Al Encuentro de las Tres Naciones: quechuas, aymaras y uros en la 

ciudad de Juliaca. Asimismo, visité el distrito de Cojata en la provincia de Huancané y 

el Centro Poblado de Moquejache Japo en el distrito de Lampa, en provincia que lleva 

su mismo nombre, para supervisar los huertos de cultivo especiales a más de 3 mil 

metros de altura y las plantaciones de árboles de queñua, respectivamente.  

A continuación, presento mi experiencia y principales aprendizajes, por medio 

de esta autoetnografía reflexiva-narrativa que narra mi acercamiento a Puno desde el 

2021, así como, destaco cada uno de estos espacios donde participé como invitada 

ponente y aproveché en realizar las entrevistas semi-estructuradas a autoridades de las 

rondas campesinas, dirigentes indígenas y abogados especialistas. También, fueron 

lugares donde se recolectaron los discursos de operadores de justicia, autoridades 

indígenas y ronderas. 
Yo, yo volveré 

con mi canción, te cantaré 
a donde estés, te llevaré. 

Puno querido, Puno del alma 
Puno del Sueño, Puno del lago. 
Puno querido, Puno del viento. 
Puno en lo alto, cerca del cielo. 

Lalalay lalala, lalalay lalala 

 



80 

lalalay lalala, lalalay lalala ahhh 
Yo, yo volveré. 

con mi canción, te cántaré 
a donde estés, te llevaré 

Puno querido, Puno del alma. 
Puno del Sueño, Cerca del cielo. 
Puno del mundo, Puno está vivo. 

de mil colores, está vestido. 
Yoooo, te cantaré. (WILLIAM LUNA, 2003) 

 
Iniciamos recordando una música muy conocida en Perú, la cual trata de la 

región de Puno, su clima peculiar por localizarse a más de tres mil metros sobre el nivel 

del mar y por ser una región ancestral donde pueblos quechuas, aymaras y uros resisten 

desde tiempos inmemorables. 

3.1.2 Datos generales sobre Puno 

La región de Puno es uno de los departamentos del Perú ubicado en los Andes 

del sur, cuya capital lleva el mismo nombre. Por el Norte limita con el departamento de 

Madre de Dios, por el Sur limita con el departamento de Tacna, por el Este con el 

Estado Plurinacional de Bolivia y por el Oeste con los departamentos de Moquegua, 

Arequipa y Cusco. Posee una extensión territorial de 71 999,0 km2 (6% del territorio 

peruano) siendo el quinto departamento más grande en el ámbito nacional como se 

muestra en el siguiente mapa: 
Mapa 1- Mapa político del departamento de Puno 

 

Fuente: BCRP, 2024. Acceso en enero de 2025. 

 



81 

El territorio puneño comprende 43 886,36 km2 de sierra (61%), 23 101,86 km2 

de zona de selva (32,1%), 14,5 km2 de superficie insular (0,02%) y 4 996,28 km2 (6,9%) 

que corresponden a la parte peruana del lago Titicaca (BCRP, 2024). Este es 

considerado el lago más alto del mundo al ubicarse a 3,812 m.s.n.m. en el territorio que 

conocemos como Altiplano. 

Este tipo de ecosistema constituye al departamento de Puno, entre los 3,812 y 

5,500 m.s.n.m. y entre la ceja de selva y la selva alta entre los 4,200 y 500 m.s.n.m 

(MPP, 2024). 
El Área Circunlacustre (3,810 a 3,900 m.s.n.m.) está influenciada por el efecto 
termorregulador climático del Lago Titicaca, originando un medio favorable para 
la actividad agropecuaria; su clima es frío atemperado y seco con excursiones 
térmicas bien marcadas entre el día y la noche. El Área Intermedia o Altiplano 
(3,900 a 4,200 m.s.n.m.) de topografía semi-accidentada con abundancia de pastos 
naturales para la crianza del ganado vacuno y ovino. Área Cordillerana, con altitudes 
superiores a 4,200, lugar donde las vicuñas, tarucas y suris viven en su estado 
silvestre. Ideal para la crianza de los camélidos sudamericanos (llama, alpaca). (...) 
En este departamento se ubica el lago más alto del mundo: el Titicaca. Cuenta 
con unidades geográficas como los andes, que representa aproximadamente el 70% 
de la superficie departamental y está conformada por el altiplano, laderas, áreas 
intermedias y la cordillera. Los recursos hídricos están constituídos por el Lago 
Titicaca, 50 lagunas y más de 300 ríos. Existe además un importante potencial de 
aguas subterráneas. Ceja de Selva. Desde las alturas de la Cordillera Carabaya se 
desciende hacia la zona de selva, donde se ubica la Reserva del Tambopata 
Candamo, con bosques tropicales y pastizales húmedos o sabanas, donde se puede 
apreciar la mayor variedad de aves y mariposas. Su clima es cálido y húmedo, con 
constantes precipitaciones. La selva, que representa el 25% de su territorio, es poco 
habitada y está escasamente integrada a la economía departamental. 
(MUNICIPALIDAD PPROVINCIAL DE PUNO, 2024, s/p, énfasis propio). 

La región está dividida en 13 provincias y 110 distritos, distribuidos de la 

siguiente manera: Puno 15 distritos, Azángaro 15, Carabaya 10, Chucuito 7, El Collao 

5, Huancané 8, Lampa 10, Melgar 9, Moho 4, San Antonio de Putina 5, San Román 5, 

Sandia 10 y Yunguyo 7. Según el Instituto Nacional de Estadística e Informática (INEI) 

del 2017, Puno posee 1.172.697 habitantes y esto lo coloca en el noveno lugar a nivel 

nacional en términos de población, lo que equivale al 4% de la población peruana. 

​ En lo que se refiere a la existencia de pueblos originarios en Puno, se encuentran 

los pueblos indígenas u originarios como quechuas, aymaras y uros. Un rasgo 

característico de este departamento es que el 90,8% de su población se autoidentifica 

como indígena u originario, de acuerdo al Censo del INEI del 2017. En esta región del 

país se encuentran 1 075 comunidades campesinas, que según la Ley N° 24656 son: 
organizaciones de interés público, con existencia legal y personería jurídica, 
integradas por familias que habitan y controlan determinados territorios, ligadas por 
vínculos ancestrales, sociales, económicos y culturales expresados en la propiedad 
comunal de la tierra, el trabajo comunal, la ayuda mutua, el gobierno democrático y 

 

http://www2.congreso.gob.pe/sicr/cendocbib/con3_uibd.nsf/1DAB0BF2E43B8FBB0525797B006DE3C0/%24FILE/1_LEY_24656_Ley_General_Comunidades_Campesinas_SPIJ.pdf


82 

el desarrollo de actividades multisectoriales cuyos fines se orientan a la realización 
plena de sus miembros y del país (PERÚ, 1987). 

Cabe resaltar que las comunidades campesinas están reconocidas mediante 

Resolución Directoral emitida por la Dirección Regional Agraria correspondiente, en 

concordancia con la Ley N° 27867, Ley Orgánica de los Gobiernos Regionales. A su 

vez, éstas pueden ser identificadas como parte de pueblos indígenas u originarios, de 

acuerdo con los criterios de identificación, pero no todas las comunidades campesinas 

pertenecen a pueblos indígenas u originarios (MINCUL, 2019). Como percibimos es 

importante mencionar esas características y nomenclaturas que reciben los pueblos 

indígenas u originarios en esa parte del Perú, la cual recae con la relación intrínseca que 

existe con el territorio, identidad y ancestralidad. 

También están las rondas campesinas amparadas en la Ley N° 27908 las cuales 

son una forma autónoma y democrática de organización comunal que establecen 

interlocución con el Estado y: 
apoyan el ejercicio de funciones jurisdiccionales de las Comunidades Campesinas y 
Nativas, colaboran en la solución de conflictos y realizan funciones de conciliación 
extrajudicial conforme a la Constitución y a la Ley, así como funciones relativas a la 
seguridad y a la paz comunal dentro de su ámbito territorial. Los derechos 
reconocidos a los pueblos indígenas y comunidades campesinas y nativas se aplican 
a las Rondas Campesinas en lo que les corresponda y favorezca. (PERÚ, 2003). 

​ La rondas campesinas surgieron por los constantes casos de abigeato en el 

distrito de Cuyumalca, región de Cajamarca en 1979 y por la ausencia del Estado en la 

impartición de justicia. Posteriormente se expandieron por todo el Perú y de acuerdo 

con Soncco-Mamani y Soncco-Cutipa (2023) la primera ronda campesina en la región 

de Puno surgió en el distrito de Crucero, provincia de Carabaya en 1987. Esto a causa 

de muerte, robos, violaciones, miedo y desesperación que se apoderaron del pueblo y 

comunidades aledañas. Frente a ello, se forjó primero como guardia campesina para 

imponer paz, justicia, orden y seguridad porque en la década de 1980 y 1990 el Perú 

enfrentaba el conflicto armado interno entre el Estado y Sendero Luminoso. Sin 

embargo, el Estado peruano “para combatir al terrorismo” las quiso unir con los 

Comités de Autodefensa contrasuversivo que habían creado y rebautizarlas con ese 

nombre, lo cual no fue permitido por los pobladores y decidieron legimitarse como 

ronda campesina. Hoy en día están organizadas en la Central Única Nacional de Rondas 

Campesinas del Perú (CUNARC-P) presente en más de 17 regiones de todo el Perú con 

la coordinación nacional, sus bases regionales, provinciales y distritales. 

 

http://www2.congreso.gob.pe/sicr/cendocbib/con2_uibd.nsf/67DAE9FB43F0233205257853006501EC/$FILE/Ley_27867.pdf
http://www2.congreso.gob.pe/sicr/cendocbib/con3_uibd.nsf/1DAB0BF2E43B8FBB0525797B006DE3C0/%24FILE/1_LEY_24656_Ley_General_Comunidades_Campesinas_SPIJ.pdf


83 

 

Foto 1- Después de la entrevista a Sabino Soncco Mamani, co autor rondero del libro 

“Chaninchay: rondando en los pueblos por justicia, seguridad y buen vivir” (2023), 2024. 

 

Nota: Este es el primer libro académico, escrito por los ronderos Sabino Soncco-Mamani y Alejandro 
Soncco-Cutipa, que narra el surgimiento de las rondas campesinas en la región de Puno, 
específicamente en la provincia de Carabaya. 
Fuente: Archivo personal. 

 

3.1.3 La llegada a Puno y mi primer encuentro con el Instituto de 
Interculturalidad 

Mi relación con Puno y el trabajo con sus rondas campesinas surge el año 2021 

cuando conocí al Instituto de Interculturalidad gracias a la invitación de mi orientador, 

el Dr. José Geraldo de Sousa Júnior, durante mi primer año doctoral9. Uno de los 

objetivos del Instituto es revalorar, reivindicar, cultivar y conservar las distintas culturas 

del mundo, específicamente de la región de Puno. También, uno de los compromisos es 

realizar la defensa legal de las comunidades indígenas, comunidades nativas, pueblos 

originarios, rondas campesinas y otras organizaciones en similares condiciones. Todo 

ello, a través del respeto a los tres valores de la cultura andina: allin munay (querer 

9 Un ejercicio que valoro dentro del colectivo y grupo de investigación del ODANR es la escritura de 
cartas que sus integrantes hacemos cuando nos encontramos lejos. En cada una de ellas narramos nuestras 
experiencias y los aprendizajes que obtenemos. Este ejercicio es parecido a un diario de campo que ha 
acompañado mi trabajo de investigación. En ese sentido, el año 2021 escribí una carta acerca de esa 
actividad titulada “Carta para el Colectivo “El Derecho Hallado En La Calle” (ODANR) desde El 
Altiplano” (PEÑA-AYMARA, 2021). 

 



84 

bien), allin ruray (hacer bien) y allin yachay (enseñar bien), de acuerdo a su estatuto de 

fundación (INSTITUTO DE INTERCULTURALIDAD, 2020). 

El Instituto de Interculturalidad es una institución fruto del esfuerzo de un 

equipo interdisciplinar que trabaja específicamente junto con la defensa de los derechos 

humanos de las gloriosas rondas campesinas de la región de Puno, organizadas en la 

CUNARC-P. Así mismo, estos esfuerzos humanos contribuyen en pensar conjuntamente 

alternativas de desarrollo de acuerdo a la autodeterminación de los pueblos como los 

proyectos de forestación con queñuas, árboles endémicos que pretenden ser sembrados 

en las alturas para la conservación del agua con el objetivo de mitigar los efectos del 

cambio climático en sus territorios. Un tema del cual abordaré en este tercer capítulo 

con la entrevista realizada a ronderos que llevan a cabo este proyecto. Valoro el trabajo 

voluntario, vocación y compromiso de cada uno de los y las miembros del Instituto. 

Un diferencial que caracteriza al Instituto es su equipo multidisciplinar con 

profesionales de áreas como el derecho, la ingeniería ambiental, las comunicaciones, la 

administración, entre otras. Es gracias a estos profesionales jóvenes que hoy día 

ronderos y ronderas de Puno pueden acudir a resolver sus dudas frente a procesos 

judiciales en los que el Estado peruano viola sistemáticamente sus derechos. Asimismo, 

miembros del Instituto acuden a las asambleas, encuentros o eventos que las rondas 

campesinas los invitan muy cordialmente, pues muchas veces necesitan asesorías 

específicas en temas como: derechos humanos, cambio climático, enfoque de género, 

etc. 

El primer encuentro con Instituto se dio de manera virtual donde fuimos testigos 

de la Ceremonia Virtual de Juramentación de la I Junta Directiva del Instituto que 

congrega profesionales interdisciplinares como abogados, ingenieros, contadores, 

administradores, entre otros. Por parte de la UnB estuvimos con el profesor José 

Geraldo, mi colega Andrea Brasil y mi persona. Por parte de la CUNARC-P estuvieron 

líderes ronderos como Josué Sacaca y Sabino Soncco Mamani. Por parte del Instituto 

tuvimos a los jueces, el Dr. Roger Istaña y  el Dr. Hernán Layme Yépez, juez superior 

de la Corte de Puno y ex miembro de la Comisión Intercultural de Puno, ambos vienen 

acompañando a las rondas campesinas por más de 30 años como operadores de justicia. 

Así también, estuvieron los abogados Elvis Chuquija, Joel Cornejo y Rosmery Churata 

y la ingeniera Gabriela Salinas. 

 



85 

3.1.4 Entre Akullikuy, nuestra bienvenida y sellando compromisos 

Posterior a ello, se llevó a cabo el Akullikuy Intercultural o Encuentro 

Intercultural Virtual en el mes de octubre de 2021. La imagen del Instituto se asemeja en 

sus prácticas con las rondas campesinas, pues un Akullikuy se refiere a una práctica 

social, encuentro de convivencia de manera ceremonial que se le conoce como 

“coqueo” donde las personas mascan hoja de hoja durante esa reunión y conversan 

sobre un tema, festividad o asunto relevante. Si bien se realiza en una velada y por 

muchas horas de manera presencial, debido a la distancia y la pandemia, lo hicimos de 

manera virtual. Entre pantallas chaqchábamos o piqchábamos (masticábamos) la 

sagrada hoja de coca… 

El Akullikuy trató sobre los “30 años del Convenio 169 de la Organización 

Internacional del Trabajo (OIT)” y homenajeó al Profesor José Geraldo de Sousa Júnior 

por su entrega al Colectivo O Direito Achado na Rua (ODANR) y su labor abnegada 

defendiendo los derechos humanos de pueblos indígenas por más de 30 años. Recuerdo 

con mucha nostalgia ese día, pues pudimos construir alianzas y pensar proyectos juntos 

en materia académica y de investigación conjunta entre el Instituto de Interculturalidad 

y la UnB. Valoro mucho ese primer encuentro virtual, pues fue que desde Brasil, en 

medio de la pandemia de la COVID-19, se presentó esa oportunidad de reconectarme 

con mi país, más aún, con las rondas campesinas. 

Foto 2- Captura de pantalla del video en Homenaje virtual al Dr. José Geraldo de Sousa Júnior 
por parte del Instituto de Interculturalidad, 2021. 

 

Fuente: Instituto de Interculturalidad y Colectivo ODANR. Video disponible en: 
https://www.youtube.com/watch?v=1qA-Q4_UEN0  

 

https://www.youtube.com/watch?v=1qA-Q4_UEN0


86 

 

El segundo encuentro presencial se llevó a cabo el 28 de noviembre del 2021 

cuando emprendimos, junto a mi colega Andrea Brasil, un viaje desde Brasilia y Lima, 

a la ciudad de Juliaca, en el distrito de San Román en Puno. Nuestro objetivo en esa 

experiencia fue recorrer parte del Altiplano peruano-boliviano y conocer a miembros 

del Instituto de Interculturalidad que solo habíamos visto por pantallas.  

Es así que fuimos recibidas con mucha alegría por miembros del Instituto al 

llegar a Juliaca. Esta ciudad es la más poblada de la región de Puno y es conocida por 

ser el “Centro de la Integración Andina” por su ubicación estratégica y porque el 

comercio es su principal actividad económica (BCRP, 2024). También, pudimos 

conocer el Cerro Huaynarroque, el cual representa la máxima deidad del pueblo 

juliaqueño por sus grandiosos milagros como brindar prosperidad en la vida y 

principalmente en sus negocios, agricultura y ganadería. En especial en la Feria de 

Alasitas en el mes de mayo de cada año: 

Feria de Alasitas: simboliza el anhelo de prosperidad y abundancia para 
aquellos que la visitan en búsqueda de miniaturas que representan casas, autos, 
dinero y otros objetos, con la esperanza de que estos deseos se materialicen en 
sus vidas. El uso de miniaturas, que dio origen a estas ferias, tiene raíces 
prehispánicas y estaba asociado a prácticas rituales dirigidas a las montañas o 
achachilas, según la cosmovisión aimara. A lo largo del siglo XX, estas prácticas 
evolucionaron hacia lo que hoy conocemos como ferias de alasitas, transformando 
los rituales en exhibiciones de miniaturas.(OBANDO, 2024, énfasis propio). 

Sin duda, la cultura aymara es omnipresente en esta parte del Perú. Juliaca es 

conocida como “La perla del Altiplano” o “Cuna de Machuaychas y Chiñipilcos”, esta 

última al referirse a los machuaychas (que significa “carne vieja”) como la gente adulta, 

foránea al pueblo, comerciantes o con trabajos en el aparato estatal; mientras los 

chiñipilcos (jóvenes menudos, pequeños) son gente propia del pueblo, agricultores, 

campesinos o con trabajos marginalizados (MACHICAO, 2015). Es curiosa esa división 

que la propia población juliaqueña hace de su propia sociedad al reflejar lo “foráneo” y 

lo “originario”, ya que esa ciudad fue construida bajo el comercio, el cual genera un 

flujo constante de habitantes con la migración del campo a la ciudad. Además, son esos 

espacios que superaron al trueque (sistema prehispánico de intercambio de productos), 

pero que ahora funcionan de forma monetarizada dando como resultado al comercio, el 

cual en su mayoría es de manera informal. Según el BCRP (2017) llega al 80%. Un 

tema más para ser estudiado y comprendido en futuras investigaciones: ¿cómo se 

desarrolla el comercio informal en el Perú y cuáles son los impactos en la vida de los 

 



87 

pueblos originarios? Una parte de los y las ronderos se dedican a esta actividad, aunque 

la mayoría de ellos están vinculados a actividades económicas como la agricultura y 

ganadería. En menor medida vinculados con la minería artesanal. 

La noche del viernes 3 de noviembre del 2021 iniciamos el segundo Akullikuy 

Intercultural, el cual finalmente fue de manera presencial.  Las palabras de bienvenida 

estuvieron a cargo del ex presidente del Instituto de Interculturalidad, Joel Cornejo 

Salinas, quien completaba su periodo de gobierno. Así, su sucesor, el abogado aymara 

Elvis Chuquija Cosi, se encargó del Pago a la Pachamama o Madre Tierra. Este ritual es 

muy importante para los pueblos andinos, lo cual es conocido también como challa, el 

cual es un agradecimiento a la Pachamama antes de empezar cualquier evento por los 

momentos compartidos brindándole ofrendas como vino, hojas de coca, cigarro y frutas. 

Cada asistente levanta tres hojas de coca, las moja con el licor y las pone en un 

recipiente común después de rezar y pedir sus más sagrados y secretos deseos . Seguido 

de este acto se entierran las hojas de coca ofrecidas en campo abierto para sellar con fe 

y devoción la reunión. 

Los compromisos de servicio, lealtad y acompañamiento a la defensa de las 

rondas campesinas fueron ratificados por parte de todos los asistentes miembros del 

Instituto. Podemos rescatar las palabras valiosas del Dr. Hernan Layme o el Dr. Roger 

Istaña quienes son jueces aymaras que vienen contribuyendo desde la justicia 

intercultural en el Perú. Mis trayectos investigativos en Puno estuvieron, en gran parte, 

guiados por la sabiduría y compañerismo del Dr. Hernán, o el “Juez rondero” por 

ubicarse como un personaje clave en la defensa de los derechos de las comunidades y 

rondas campesinas en el Perú. Además, cabe señalar su mediación intercultural entre el 

mundo rondero y la justicia ordinaria. Es que el Dr. hunde cada uno de sus pies en esas 

dos esferas. En uno de sus discursos mencionó lo siguiente: 
La justicia se hace de corazón. Entonces hermanos, hacer justicia es tan delicado, 
tan difícil y a veces no todos quieren hacer. Ahora los ronderos tienen temor, ya no 
quieren hacer justicia porque creen que al hacer justicia van a ser denunciados o 
encarcelados. Entonces, tenemos que pedir capacitación, pero no pedir por pedir. El 
apoyo de nuestros Apus, de la Santa Tierra Pachamama, de la justicia del bien, 
de la justicia de la Tierra para que cuando se presente el caso, cuando las papas 
quemen, cuando estén ardiendo sepamos tomar las decisiones más correctas, sin 
excesos. (LAYME YEPEZ, 2024, énfasis propio).10 

10 Discurso en el Encuentro de rondas campesinas y autoridades comunales en el distrito de Samán, 
provincia de Azángaro, región Puno el 22/05/2024. 

 



88 

Un momento muy especial, en lo personal, del cual me siento profundamente 

agradecida, fue la Entrega de Resoluciones Institucionales como Miembro de Docentes 

o Amautas del Instituto de Interculturalidad y el regalo de un poncho andino de color 

gris que lleva la insignia del Instituto en lado izquierdo del pecho, es decir, en el lado 

del corazón. Con este momento tan especial sellábamos un compromiso con esta 

Institución y en especial, con las rondas campesinas de Puno. 

Foto 3- Ceremonia de bienvenida y reconocimiento como Amautas por el Instituto de 

Interculturalidad en Juliaca, 2022. 

 

Nota: En la foto se observa miembros del Instituto de Interculturalidad, autoridades ronderas, 
operadores de justicia y doctorandas de la Universidad de Brasilia y autoridades ronderas. 
Fuente: Archivo personal. 

3.1.5 El Complejo Arqueológico Sillustani: un pequeño encuentro 
con el significado de la muerte para los pueblos andinos 

Al día siguiente, terminamos nuestra experiencia en la Laguna Umayo, en el 

distrito de Atuncolla, provincia de Puno. Nos encantó por su inmensidad y el hermoso 

paisaje entre las montañas que la rodea, además de rodear el Complejo Arqueológico de 

Sillustani, antiguas tumbas pre incas en forma de chullpas o construcciones tubulares, 

las  cuales llegan a medir entre cuatro y seis metros de altura.  
No se conocen datos provenientes del XVI y XVII que mencionen específicamente 
al complejo arqueológico de Sillustani; no obstante se tiene información de esa 
época, reseñada por Teresa Gisbert (1994), sobre las costumbres funerarias y la 
arquitectura de chullpas en la región puna por parte de Cieza de León, Polo de 
Ondegardo, Alonso Ramos Gavilán, Pedro Mercado de Peñaloza y Bartolomé de las 
Casas; quienes resaltaron los modos de enterramiento y la arquitectura 
monumental o torres funerarias que caracterizan numerosos sitios 

 



89 

arqueológicos de la puna de Perú y Bolivia. (SÁNCHEZ, ECHEVARRÍA, 2015, 
p. 24) 

 

Sin duda, la visita a ese lugar y la relación que se guarda con los ritos funerarios 

prehispánicos, muy diferentes a los actuales, es un aspecto que caracteriza a los pueblos 

del sur. Así también, la vida y la muerte son más que dos espacios sagrados porque esta 

última termina trascendiendo a la primera.  
Para los andinos del centro y sur peruano, la muerte biológica o wañuy (en 
quechua) y hiwa (en aimara) es un hecho fuera de discusión. Se llora la muerte 
del ser querido porque este  va  a  ausentarse y  emprender  un  largo  viaje.  La  
muerte  no  es  vista  como  el  evento último  de  la  existencia,  al  menos  no  
como el final  del  trayecto reservado  al  ser. En  las comunidades andinas, la muerte  
es  considerada como parte de la vida. Es decir, la muerte no  constituye una  
tragedia  en  la  vida  de  los  andinos,  más  bien,  la  muerte  es  como  una 
conclusión,  cumplimiento  y  culminación  de  una  etapa  de  la  vida.  Es  una  
llegada  a  un momento de la permanencia en la existencia de los seres. La muerte 
para el andino, nunca es el final o la terminación del ser; es continuidad del ser 
dentro de la totalidad existencial y universal. (SÁNCHEZ-GARRAFA, 2015, 
p.68, énfasis propio). 
 

Este fue un tema que me encontró en medio del andar investigativo, en especial 

cuando estuve en México durante el conocido Día de los Muertos11. Volviendo a la 

experiencia en Puno, lo anecdótico después de haber bajado hasta ese lugar fue, sin 

duda, la nevada que nos acompañó toda la subida de vuelta a más de 3900 m.s.n.m. De 

esta manera fue cómo la región de Puno nos dio la bienvenida: vistiéndose de blanco.  

Con los compromisos asumidos con el Instituto desde el 2021 nos 

comprometimos a llevar adelante un Convenio de cooperación interinstitucional con la 

Universidad de Brasilia (UnB), el cual está pendiente en su concretización. Esa 

necesidad surgió por parte de los integrantes del Instituto y como investigadoras dentro 

del Grupo de Investigación ODANR de la UnB. Sin embargo, después de conocer a sus 

integrantes llevamos tres actividades extracurriculares para continuar fortaleciendo los 

vínculos: 

a)​ Participación de forma online y presencial del Forum Social Mundial -Justicia y 

Democracia en la Mesa Redonda “Justicia Intercultural a partir de O Direito 

Achado na Rua: experiencias de las rondas campesinas del Perú y diálogos con 

Brasil”, realizado el 27 de abril de 2022 en la ciudad de Porto Alegre en Brasil. 

b)​ Aula sobre O Direito Achado Na Rua para las/os estudiantes de la Maestría del 

Programa de Postgrado en Sustentabilidad junto a Pueblos y Comunidades 

11 Ligaciones entre ambas experiencias serán profundizadas, pues los pueblos quechuas, aymaras y uros 
del Perú guardan semejanzas con el pueblo p'urhépecha de México. 

 



90 

Tradicionales (MESPT) de la Universidad de Brasília (Unb) en setiembre de 

2022. 

c)​ Invitación para la publicación del libro de la Ronda Campesina de la Provincia 

de Sandía, región de Puno, como co-autoras a Mg. Andrea Brasil Teixeira 

Martins y Mg. Shyrley Tatiana Peña Aymara que aún está pendiente de ser 

publicado. 

d)​ Lecturas colectivas sobre fortalecimiento de conocimientos y capacidades sobre 

temas de derechos humanos de pueblos indígenas junto a las comunidades 

ronderas de Puno de manera virtual. Estas actividades se llevaron a cabo durante 

el 2023 y 2024. 

Así culminaba mi primer encuentro con Puno y desde esa oportunidad 

mantuvimos conexiones muy cercanas entre sus integrantes, grupos de whatsapp y 

videollamadas cuando era posible. El tiempo y la distancia no significaron barreras. 

Foto 4- Complejo Arqueológico Sillustani, 2024. 

​​  

Fuente: Archivo personal. 

 

3.1.6 El ansiado reencuentro con Puno 

​ Emprendí mi viaje hacia Juliaca durante el mes de mayo y junio de 2024 para 

realizar mi ansiado trabajo de campo. Llegué a Juliaca el día 18 de mayo y el Instituto 

de Interculturalidad me recibió con los brazos abiertos y el corazón expectante. Fui la 

 



91 

primera investigadora de doctorado que llegó a sumergirse en su grandiosidad. Me llevó 

casi más de un año concretar mi llegada a esta parte del país, principalmente por razones 

socioeconómicas por lo que tuve que recurrir a diferentes medios para hacerlo realidad. 

Desde Lima, existen dos formas usuales para llegar hasta allá: tomar un bus por 30 

horas o un vuelo directo de una hora y media. Con anticipación, ya sea porque el precio 

por avión, a veces sale más barato, tomé esa segunda opción. Vine a internarme ese 

tiempo con pueblos quechuas, aymaras y uros. 

Otro motivo que retrasó mi llegada a la “Ciudad de los vientos”, conocida así 

por el clima frío que en esos meses del año la caracteriza es la temporada de “la helada”, 

que oscila entre los 0° a 17°; fue porque debía prepararme para esta jornada y organizar 

mi vida en Lima para dedicarme mañana, tarde y noche a la investigación. Destinar ese 

tiempo, como mínimo para recolectar entrevistas, conocer de cerca a las comunidades 

ronderas, indígenas, campesinas, pueblos originarios, quechuas, aymaras, uros; mujeres 

y hombres que han resistido en el tiempo. Por ello y más, en las siguientes líneas, narro 

algunas reflexiones y anécdotas de ese tiempo que quedará grabado en esos pies que 

caminaron por las alturas a más de 4000 m.s.n.m, o quien sabe, y como en cada viaje 

que realizo digo: ya era el camino que los Apus y la Madre Tierra han dibujado para mi 

existencia. 

3.1.7 Sábado 18 de mayo de 2024: Mi corazón late más rápido 

Recuerdo que ese día no había dormido casi nada, apenas tres horas porque ya 

tenía que estar en el Aeropuerto Jorge Chávez a las 6am. porque el vuelo partía a las 

7:20am. Llegué temprano, dejé mi maleta en el counter, subí a las salidas nacionales, 

busqué mi gate o puerta de embarque y ya estaba ahí: sentada y esperando abordar. Sin 

embargo, por razones técnicas de la aerolínea, el vuelo se retrasó 3 horas y terminamos 

abordando a las 10:30am. No me dio para descansar en el avión porque, como mujer 

andina-quechua, sé lo deslumbrante que se ve el Altiplano desde arriba. 

Para tener una idea, es muy difícil la adaptación climática cuando uno llega a 

Juliaca que está a 3,850 m.s.n.m para una persona que vive al nivel del mar, en el caso 

de Lima o hasta ciudades en invierno y gélidas en el mundo como Moscú en Rusia a 

124 m.s.n.m. El efecto que produce en las personas que no están acostumbradas al frío 

de altura, o soroche, es el dolor de cabeza, la falta de oxígeno, hinchazón de barriga o 

hasta dolor muscular. Gracias a mi adaptabilidad de haber nacido en los Andes 

 



92 

peruanos, en la ciudad de Abancay a 2,377 m.s.n.m. mi cuerpo no se vio tan afectado, 

aunque el frío por las noches que llegaban a los 0° era fuerte. Lo único que calentó mi 

ser fue ese sol radiante andino que junto al viento quemaban parte de mi rostro, a pesar 

de usar bloqueador solar. Esto hizo parte de la experiencia y está bien, al menos algunas 

marcas se llevaron mis mejillas. En ese sentido, recibí la calurosa acogida de los 

miembros del Instituto de Interculturalidad que me recibieron con sus chalecos 

amarillos y con un ramo de flores. De esta forma, empezar con la investigación 

senti-pensante y co-razonante. 

Foto 5- Recepción del Instituto de Interculturalidad en el aeropuerto Inca Manco Capac tras 

mi llegada a Juliaca, 2024. 

 

Nota: Junto a la Junta Directiva del Instituto de Interculturalidad y el Dr. Hernán Layme Yépez. 
Fuente: Archivo personal. 

 

3.2 México: nuestros primeros encuentros 

Les contaba que mi conexión con México viene de mi ancestralidad como 

quechua. Quiero tomar más tiempo para conectarme con mi experiencia mexicana, tras 

mi tercera visita al país del maíz y el ají o chile, otros elementos más que me conectan 

hasta en mi dieta alimentaria en los Andes. Además, en estos dos países la comida 

ocupa un lugar central, siendo uno de los mayores legados de los pueblos prehispánicos. 

Según Hobsbawm (1998) cuatro de los siete productos agrícolas más importantes en el 

mundo de hoy son de origen americano: la papa, el maíz y la mandioca (yuca) y la papa 

 



93 

dulce (camote). Mientras que los otros tres son el trigo, la cebada y el arroz. Comienzo 

con este tema que ha traído interesantes alcances, pues para una lectura descolonizada 

hay que revalorar el aporte del mundo indígena americano en la comida por ser algo 

elemental para la sobrevivencia humana, lo cual se mantuvo en el tiempo gracias a la 

obtención de un conocimiento sistemático:  

Isto era consequência de um conhecimento sistemático. Dado que os nativos 
americanos sabiam das propriedades e potencialidades desses produtos, podiam 
otimizar seu uso, sabendo como cultivá-los, conservá-los, processá-los, cozinhá-los 
e comê-los. Ao se apropriarem desses produtos, os europeus tomaram também todo 
seu processo. Portanto, seu modo de incorporação à dieta européia foi 
essencialmente aprendido na América, foi o modo indígena. Numa atividade 
social e cultural tão importante como comer, os europeus copiaram os indígenas 
americanos, em relação a produtos essenciais de sua dieta. O ato de comer vai além 
das necessidades de produção e reprodução da vida humana, como se sabe, mas é 
parte também de um complexo processo cultural. (AMAYO, 1999) 

Y es que la relación y orgullo que tiene el Perú y México con su alimentación no 

se debe al boom gastronómico que coloca a sus cocinas como referencias a nivel 

mundial, sino que su conexión reside en la resistencia de sus sabores, colores y texturas  

para cualquier paladar. Por tanto, mi primera conexión fue por mi curiosidad 

gastronómica y descubrir las bondades de su riqueza.  

Un ejemplo de la cosmovisión en torno al maíz es la que explica tanto el origen de 
algunos de estos pueblos y el del mismo ser humano, que está hecho de maíz o, en 
su defecto, es descendiente de esta planta. El maíz, en este sentido, es concebido 
como una metáfora de la vida en el ciclo vital de un ser humano: “a partir de la idea 
cíclica de salida del ‘corazón’ de la bodega, penetración en el ser que se gesta, 
ocupación que hace crecer y de potencia generativa, maduración – o sequedad o 
calentamiento– paulatinos con la edad y, por fin, muerte y regreso del ‘corazón’ al 
mundo subterráneo” (Carrillo, 2009:11) (GARCÍA, JASSO, 2019). 

​ Ese aspecto resulta interesante, en la cultura mexicana, e incluso mesoamericana 

y andina relacionada con el maíz, el cual hace parte de la cultura de esos pueblos de 

manera material como fuente de alimentación y como parte conexión espiritual como 

parte de sus sistemas de conocimientos o epistemologías diferenciadas como 

explicaremos más adelante. 

En cualquier lugar del mundo, en cualquier tiempo, un hombre o una mujer 
cualquiera se rebela y termina por romper con la ropa que el conformismo le ha 
tejido y que el cinismo le ha coloreado de gris. Un hombre o una mujer cualquiera, 
de cualquier color y en una lengua cualquiera, dice y se dice: “¡Ya basta!” 
(ENLACE ZAPATISTA, 1996) 

El 2019 fue la primera vez que conocí México, pero mis lecturas sobre 

acontecimientos como la Revolución Mexicana (RM) en 1910 y el levantamiento del 

Ejército Zapatista de Liberación Nacional (EZLN) de 1994 fueron dos hitos de querer 

 



94 

investigar más sobre México, además de la riqueza cultural de los más de 68 pueblos 

originarios, 364 lenguas indígenas y 25 millones de indígenas. En líneas generales, cabe 

señalar la resistencia histórica de los pueblos indígenas mexicanos. Uno de los legados 

de la RM fue lograr la Reforma Agraria y promulgar la Constitución de 1917 que 

reconoció los derechos sociales, el derecho a la tierra de los indígenas, así también, los 

derechos laborales (YRIGOYEN, 2023; DE LA TORRE RANGEL, 2005). Este hecho 

inspiró a los otros países en la región como en caso del Perú donde la Reforma Agraria 

fue posible en 1969 y la Constitución de carácter social diez años después. Con el 

levantamiento del EZLN marca un inicio con el protagonismo del movimiento zapatista 

frente a la imposición del Tratado de Libre Comercio con los Estados Unidos. Por lo 

que fue un inicio de tejer alternativas de organización política y epistémica como lo 

demuestran las comunidades que se declararon como rebeldes y en contra del sistema. 

Por lo que se gestaron los procesos de las autonomías trayendo en el centro del debate el 

papel de los pueblos originarios y su rol en la construcción del Estado, además de 

denunciar el despojo histórico de su territorio y cultura, lo cual se agudizó con la 

implementación del neoliberalismo en ese país (VILLORO, 2023; CERDA, 2011; 

GONZÁLES CASANOVA, 2011).  
(...) en el tema de democracia y derechos humanos, las autonomías se construyen de 
manera crítica ante los postulados liberales de la ciudadanía. Se cuestiona la 
democracia representativa institucional de los partidos políticos, y frente a ello, se 
reflexiona acerca de la democracia comunitaria y/o colectiva, ejercida al interior de 
los Caracoles zapatistas, la cual se constituye a través de representantes comunitarios 
y municipales, cuyo liderazgo se ejerce de manera rotativa y con un sustento de 
servicio a la comunidad. También, se analizan las propuestas políticas dirigidas a la 
nación, sintetizadas en la "Otra campaña", planteamiento político que emerge en la 
disputa por el poder ejecutivo en el 2006, y el cual busca respuestas a otras maneras 
de ejercer gobernanza fuera de la institucionalidad del poder. (ESTRADA 
ÁLVAREZ, 2012, p. 222) 

Por lo tanto, el estudio del zapatismo en México resulta interesante por el 

impacto e inspiración para otras partes del mundo y experiencias desde los pueblos. 

Para ello, planteo dos preguntas necesarias que podrían ser parte de futuras 

investigaciones: ¿Cómo podría entenderse la construcción de nuevas autonomías en 

cada país latinoamericano y cómo los pueblos construyen cada uno de esos caminos a 

largo plazo? ¿En qué medida se debe romper con la noción estatal para la construcción 

de esas autonomías en medio de un escenario internacional regresivo para los derechos 

humanos y los más vulnerabilizados históricamente? Dejo esos cuestionamientos para la 

reflexión y para seguir caminando, senti-pensando y co-razonando. 

 



95 

El 2020, justo antes de la pandemia, durante mi participación, en el Programa de 

liderazgo internacional junto a 240 jóvenes del mundo, en el Barco de la Juventud 

Mundial (The Ship for World Youth, edición 32), el crucero del Nippon Maru, donde se 

llevaron las actividades a bordo, hizo su parada oficial en el Puerto Ensenada ubicado 

en el estado de Baja California en México, estado fronterizo con los Estados Unidos. 

Era como si el Océano Pacífico me condujera nuevamente a ese hermoso país, pero a 

través del mar y hacia una parte muy simbólica y real que es estar tan lejos de Dios y 

tan cerca de los Estados Unidos, frase muy coloquialmente escuchada, ya que en 

Estados Unidos se encuentran más de 38 millones de inmigrantes mexicanos 

(GOBIERNO DE MÉXICO, 2018). Fue muy triste ver que es allí donde comienza la 

frontera hecha de un muro de concreto de alrededor de 3,145 kilómetros separando 

ambas naciones. Así como, recuerda la fatídica situación de los migrantes en el mundo 

tratados como mano de obra barata, personas muertas al querer atravesar la frontera y la 

violación a los derechos humanos por parte de esta potencia. Incluso, con la creación de 

cárceles para niños migrantes, lo cual constituye una herida abierta y un tema muy 

sensible para este país. 

Con los temas expuestos, de manera general, explicaré a continuación mi tercera 

visita a México que se realizó de octubre a noviembre del 2024 donde se visitaron 

centros de investigación como la Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM) 

sede en la Ciudad de México. Además, me dirigí al estado de Michoacán, cuya capital 

es Morelia, localizada a 245 km de la capital del país. Visité la Escuela Nacional de 

Estudios Superiores Unidad Morelia de la UNAM (ENES Morelia) y por supuesto, me 

embarqué en ese México Profundo en un sentido arguediano para conocer más de las 

rondas comunales del Estado donde visité los municipios de Morelia, Capula, Santa Fe 

de La Laguna, Cherán, Quiroga y Janitzio. En las siguientes líneas, les narro sobre mis 

experiencias12. 

3.2.1 Michoacán: datos generales 

El Estado Libre y Soberano de Michoacán de Ocampo, conocido como 

Michoacán, hace parte de las 32 entidades federativas (incluida la Ciudad de México) 

12 En marzo de 2025 escribí una Carta para el Colectivo ODANR donde relaté parte de estas vivencias 
titulada “Carta desde México para mis colegas del Colectivo “El Derecho Hallado en la Calle”, las cuales 
contribuyeron de manera significativa para esta autoetnografia reflexiva-narrativa (PEÑA-AYMARA, 
2025). 

 



96 

que hacen parte de los Estados Unidos Mexicanos. Se localiza en el occidente de ese 

país, cuenta con una superficie de 58,599 km2 y su capital es la ciudad de Morelia. 

Michoacán tiene una población de 4,748,846 habitantes y un territorio de 58,599 km². 

Por el Norte limita con los estados de Jalisco y Guanajuato, al Noreste con Querétaro, al 

este con el Estado de México, al Suroeste con el Océano Pacífico y Colima y al Sur con 

Guerrero. Se divide en 113 municipios y su capital es la ciudad de Morelia 

(GOBIERNO DEL ESTADO DE MICHOACÁN, 2025). Esto se ve en los siguientes 

mapas. 
Mapa 2- Mapa del estado de Michoacán 

  
Fuente: México real, 2025. Acceso en junio de 2025. 

 

Mapa 3- Mapa de los 113 Municipios de Michoacán 

 
Fuente: Mapas.net, 2025. Acceso en junio de 2025. 

 

https://conocemexico.mx/jalisco/
https://conocemexico.mx/guanajuato/
https://conocemexico.mx/queretaro/
https://conocemexico.mx/estado-de-mexico/
https://conocemexico.mx/colima/
https://conocemexico.mx/guerrero/
https://conocemexico.mx/morelia/


97 

Con respecto a la división administrativa, Michoacán está dividida en diez 

regiones administrativas: 1)Región Lerma-Chapala, 2)Región Bajío, 3)Región Cuitzeo, 

4)Región Oriente, 5)Región Tepalcatepec, 6)Región Purépecha, 7)Región 

Pátzcuaro-Zirahuen, 8)Región Tierra Caliente, 9)Región Sierra-Costa y 10)Región 

Infiernillo. Según el Marco Geoestadístico Municipal del Instituto Nacional de 

Estadística y Geografía (INEGI) del 2005 este estado se divide en seis regiones.  

a)​ La Región Centro está caracterizada por las lagunas como Pátzcuaro y 

Zihuaén donde se practica pesca, turismo y artesanías. 

b)​ La Región Ciénega presenta valles y cuencas que se inundan con las 

lluvias y forman ciénegas. También, es cercana con el Lago de Chapala y 

la cuenca Lerma-Chapala-Santiago. Sus actividades económicas son la 

ganadería y agricultura. 

c)​ La Región Costa formada por playas y las actividades son la pesca, 

turismo y manufactura de hierro y acero. 

d)​ La Región Occidente es caracterizada por su geografía montañosa con 

clima templado y gran producción de paltas o aguacates. El turismo, el 

comercio, la producción artesanal y las actividades de servicio son las 

principales. 

e)​ La Región Oriente también es montañosa con clima templado y 

predomina la minería como actividad económica.  

f)​ La Región Tierra Caliente es formada por los grandes valles y mesetas. 

La ganadería y agricultura son sus actividades centrales. 

Un aspecto interesante y similar con Puno, es que en Michoacán se encuentran 

lagos con una simbología muy especial como el Lago de Pátzcuaro que visité, así como, 

la isla de Janitzio donde viven los pueblos p'urhépechas: 
El lago de Pátzcuaro se encuentra a 2,000 metros de altura, en la parte más elevada 
de la cordillera neovolcánica en el estado de Michoacán. Tiene una superficie 
aproximada de 10,737 hectáreas (107.3 km2) y debido a su ubicación en una cuenca 
cerrada, su reabastecimiento de agua depende fundamentalmente de la lluvia y de la 
existencia de los recursos forestales que existen dentro de ésta. Una de las 
actividades económicas más representativas y simbólicas de la región es la pesca 
tradicional, de la cual se tiene conocimiento se realizaba desde hace ya poco más de 
dos milenios, siendo la base sobre la cuál se ha construido la identidad regional; e 
inclusive es la que le da nombre al actual estado de Michoacán (el lugar de los que 
poseen peces). (VARGAS, GUZMÁN RAMÍREZ, 2009, p. 2) 

 
La conexión de los pueblos p'urhépechas es notable en el manejo de sus 

recursos y la dedicación a actividades como la pesca y el turismo, tal como sucede en 

Puno con las comunidades que viven bordeando y en las islas del Lago Titicaca. No 

 



98 

obstante, existen estudios que demuestran la afectación hacia su cultura e identidad por 

causa del cambio climático y el descenso del agua en los lagos (ARGUETA 

VILLAMAR, 2008; CHURA, MOLLOCONDO, 2009).  

Con respecto a la población, el estado de Michoacán es de 4,748,846 de 

habitantes, lo cual representa el 3.8% de la población total de México, ocupando el 

noveno lugar a nivel nacional (INEGI, 2020). Esto lo asemeja al lugar que el 

departamento de Puno ocupa en Perú. 

En lo que refiere a los pueblos originarios en este estado mexicano se encuentran 

los pueblos: p'urhépechas, otomíes, mazahuas y nahuas. Según la Encuesta Nacional de 

la Dinámica Demográfica (ENADID) 2023 el 3.8% de la población michoacana habla 

alguna lengua indígena. De los 113 municipios que conforman este estado, ya indicado 

anteriormente, 38 de ellos albergan comunidades indígenas donde 21 de ellas han 

conseguido el autogobierno y el presupuesto directo. Estos dos temas serán abordados 

en un apartado especial trayendo las voces de sus protagonistas que tuve el privilegio de 

entrevistar en sus comunidades. 

En las comunidades indígenas de Michoacán, el término de ronda comunal se 

refiere únicamente a quienes se encargan de velar y cuidar por la seguridad de toda la 

comunidad, es decir, en las localidades de Santa Fe de La Laguna o Cherán, éstas son 

conocidas como las Kuárichas (ARAGÓN, 2023). A diferencia de Puno, las rondas 

comunales no poseen una ley específica reconocida por el Estado para que impartan 

justicia, por ejemplo, ya que esa labor está destinada a la forma de organización 

comunal de manera autónoma que tienen las comunidades bajo su derecho 

consuetudinario y regidos por el autogobierno, cuyos ejemplos los veremos 

posteriormente en el caso de Cherán y Santa Fe de La Laguna. En ambas realidades lo 

que las une es que representan formas originarias de habitar el territorio, comprender el 

derecho y la justicia, pues ésta es una forma de vida dentro del Buen Vivir de los 

pueblos.  

3.2.2 Mi llegada a Morelia y mi encuentro con miembros del 
Colectivo Emancipaciones y el Laboratorio Jurídico de Antropología 
y del Estado (LAJE) 

​ El primer día que llegué a Morelia entrevisté al Dr. Orlando Aragón Andrade y 

al Dr. Alejandro Pérez, miembros del Colectivo Emancipaciones, catedráticos en la 

ENES Unidad Morelia y fundadores del Laboratorio de Antropología Jurídica y del 

 



99 

Estado (LAJE), luego de establecer el contacto por medio de correos electrónicos y 

redes sociales. Agradezco muchísimo al Dr. Jesús Antonio de la Torre Rangel, por 

haberme puesto en contacto, así como, al Dr. Hernán Layme por hacer el encuentro 

posible. 

El Colectivo Emancipaciones nació en el año 2011 y es un grupo de “trabajo 

militante integrado por académicas y académicos vinculados a la investigación jurídica 

interdisciplinaria que (...) han acompañado política y judicialmente a una docena de 

comunidades indígenas de Michoacán y México en sus luchas por la autonomía y el 

autogobierno. (COLECTIVO EMANCIPACIONES, 2011). Nacida en el Terminal de 

Humanidades dentro de la Maestría en Derecho de la Facultad de Derecho y Ciencias 

Sociales de la Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo (UMSNH) 

acompañó de cerca a los movimientos sociales en Michoacán y litigó en el caso de la 

comunidad indígena de San Francisco Cherán en el 2011 donde lograron el 

reconocimiento a su derecho de la libre autodeterminación. Mientras, el LAJE pertenece 

a la ENES Unidad Morelia de la UNAM fue fundado el 2021, el cual es un brazo 

académico que integra profesores y estudiantes del pregrado y postgrado en materia de 

enseñanza e investigación de manera interdisciplinaria entre el derecho y la 

antropología. Al igual que el Instituto de Interculturalidad de Puno, el Colectivo 

Emancipaciones presta sus servicios de asesoría legal de manera gratuita a las 

comunidades indígenas.  

Durante la entrevista se sintió una apertura cálida para resolver las dudas sobre 

el tema que vengo investigando, ya que una es la literatura que puedo encontrar y otra 

muy diferente es ver, sentir y pensar la realidad, es decir, sumergirme en el campo. En 

esas más de tres horas de entrevistas a ambos investigadores hice posible mi 

organización para llegar a los Municipios de Capula, Santa Fe de la Laguna, Cherán, 

Janitzio y Quiroga. Estos dos últimos con fines de conocer más sobre la cultura 

p'urhépechas y las tradiciones michoacanas, además de ser lugares estratégicos cerca a 

las comunidades. 

​ De la misma forma como en Puno fueron las organizaciones de académicos/as y 

profesionales, comprometidos/as con la defensa de los derechos humanos de los pueblos 

indígenas, los que me abrieron las puertas de lo que Aragón (2023) considera “la 

antropología jurídica militante” donde el saber actúa en consonancia con las 

necesidades reales y es la academia comprometida la que genera o transgrede el uso 

 



100 

“hegemónico del derecho”, el cual históricamente ha servido como arma de opresión en 

detrimento de los más vulnerables. Por ello, cabe reflexionar fehacientemente el lugar 

de poder que ocupamos en la Academia y como narraba en el Capítulo 2, ¿cuál es el 

lugar de poder que ocupamos? ¿Cómo continuamos abriendo más alianzas entre 

academia y movimientos? Ya que de esa manera, descolonizaremos y rondaremos los 

centros del conocimiento como las universidades y las asociaciones civiles. 

Foto 6- Primer encuentro con parte de los miembros del Colectivo Emancipaciones, el Dr. 
Orlando Aragón y el Dr. Alejandro Peréz en Morelia, 2024. 

 

Fuente: Archivo personal. 

 

Foto 7- Después de la conferencia con parte de los miembros del Laje en la ENES-Morelia, 
2024. 

 

Nota: El LAJE me invitó a dar una conferencia que se transmitió vía online sobre los hallazgos de mi 

 



101 

investigación doctoral. Disponible en: https://www.youtube.com/watch?v=Ks1nme41aeo  
Fuente: Archivo personal. 

 

3.2.3 Michoacán, el alma de México: el Día de Muertos o Día de 

Ánimas 

Arrivé a Morelia justo en la semana del Día de los Muertos de 2024, principal 

fiesta mexicana donde el estado de Michoacán es conocido como “el alma de México”, 

ya que es seno de esta celebración de la manera más ancestral como los antepasados lo 

hacían. Una característica central fue ver toda la ciudad cubierta de las flores de 

cempansúchil (flor de color naranja que solo crece en México) y que, según los pueblos 

indígenas p'urhépechas, adornan como luces las tumbas y altares de quienes ya no están 

en vida y es que ese día su alma vuelve a visitar las casas de sus parientes. En ese 

sentido, solo su alma podrá llegar de visita si siguen el camino de las flores junto a las 

velas y ofrendas que los llevan directamente a los altares. La algarabía, las caras 

pintadas de catrinas, los disfraces, el tequila, el mezcal, la comida, el chile, el tradicional 

pan muerto en esas fechas y el recuerdo de quienes ya partieron son expresiones de la 

tradición viva en esas fechas. No hay mexicano o mexicana que no lo disfrute. 

Realmente, México es mágico porque la vida y la muerte han aprendido a convivir. 

El día central de la celebración es el 2 de noviembre que dura toda la noche y 

madrugada y se llena de muchos turistas de todas partes del mundo que viajan hasta ese 

estado. Tuve la oportunidad de visitar y vivir la tradición desde Santa Fe de la Laguna, 

comunidad p'urhépechas que celebra esa fecha velando y recordando a los fallecidos del 

año anterior en sus casas con grandes ofrendas de comida, velas, fotos, ropas, flores y 

en especial, frutas, las cuales son puestas en inmensos altares durante toda la noche. 

Toda la sala de invitados estaba llena de esos arreglos y las puertas de las viviendas 

estaban abiertas a los visitantes. 

Según Castilleja (2011) hay dos tipos de ofrendas. Las primeras son las 

familiares que es para las ánimas fallecidas en año anterior o recientemente que 

involucran el espacio doméstico (como en Santa Fe de la Laguna) y aquellas visitas de 

los familiares al cementerio donde sus difuntos murieron años anteriores. Las segundas 

son las ofrendas comunitarias, menos frecuentes, que requieren de la ayuda de jóvenes 

varones quienes construyen un arco con flores cempasúchil y lo levantan al centro del 

atrio o en el cementerio de la comunidad. Son como portales que dan paso y guían a las 

 

https://www.youtube.com/watch?v=Ks1nme41aeo


102 

almas que vienen a visitar a sus familias durante toda la noche y pueden llegar a medir 

cinco metros de altura. 

Foto 8 y Foto 9- Celebración del Día de muertos en Santa Fe de La Laguna, 2024. 

 

Fuente: Archivo personal. 

  

Me admiré y encanté con la fervorosidad, respeto y cariño por los muertos y los 

cuidados en cada uno de los detalles. La segunda parada durante la noche fue visitar el 

Panteón de la Isla de la Pacanda, una de las tres islas que hacen parte del Lago de 

Pátzcuaro, principal territorio de los pueblos p'urhépechas. La religiosidad católica y la 

mezcla entre la cultura local permearon esta tradición, pero es notable ver cómo los 

pueblos vienen resistiendo con su manera de velar a sus fallecidos. Así, en esta isla pude 

ser testigo de la fe y las oraciones que cada uno de los deudos enaltecían al velar toda la 

noche a sus muertos en su lengua originaria en las tumbas adornadas con muchas flores 

cempasúchil, velas, música y ofrendas en canastas típicas de la zona. 

 

 

 

 

 



103 

Foto 10 y Foto 11- Celebración del Día de muertos en la Isla de la Pacanda, 2024. 

 

Nota: En el panteón se aprecia la decoración de las tumbas con flores cempasúchil junto a sus familias 
p'urhépechas que muy gentilmente me contaron de la tradición y me invitaron el tradicional pan de 
muerto que solamente es consumido en esas fechas.  
Fuente: Archivo personal. 

 

Al día siguiente tuve la oportunidad de visitar el Municipio de Capula, conocido 

por ser cuna de la artesanía michoacana y, en especial, de la Calavera Garbancera, 

mejor conocida como la Catrina. De acuerdo con Torres-Ramos (2014) en 1910 José 

Guadalupe Posada creó este personaje: 
(...) con lo que realizaba una crítica social contra un grupo social de mujeres 
que, enriquecidas durante el Porfiriato mediante la venta de garbanza, aspiraban a 
formar parte de una elite tomando su apariencia y copiando las modas europeas, en 
particular las españolas y francesas. Por este motivo la “garbancera” es representada 
con un sombrero “elegante”, con plumas de avestruz de acuerdo con la moda 
parisiense. Estas mujeres despreciaban y negaban su origen indígena (etnia, cultura). 
El texto de la hoja volante donde aparece por primera vez la Calavera Garbancera es 
bastante específico e incisivo en esta crítica, al llamar a estas mujeres “lindas gatas”, 
“hermosas garbanceras”, que a pesar de sus esfuerzos por vestir de manera elegante 
y sofisticada terminarían siendo “calaveras o cráneos del montón” llevadas por la 
muerte –“la Flaca” o “la Pelona” en el texto–. De tal manera, Posada quería 
recalcar que “calaveras somos todos”, y que la muerte se encuentra en el 
quehacer cotidiano, además de que al morir todos somos calaveras sin 
excepción ni distinción de clase o condición socioeconómica. (TORRES-RAMOS, 
2014, p. 14). 

​ La creación de las catrinas hoy son una expresión cultural de México y haber 

llegado al pueblo donde fue creada y que, hasta los días actuales, se dedican a la 

artesanía como principal fuente de actividad económica representa cómo se mantiene la 

herencia cultural y las tradiciones familiares dedicadas a este arte. Del mismo modo, 

 



104 

Posada es autor del término México Profundo a concebir el sentir y sufrimiento del 

pueblo y sus críticas sociales entre el siglo XIX y XX (TORRES-RAMOS, 2014). 

Otro aspecto que merece comparación en este estudio es la conexión que ambos 

países, Perú y México, tienen con el significado de la muerte que se ve intrínsecamente 

ligado a la preservación por parte de los pueblos indígenas u originarios. En especial, 

Puno y Michoacán guardan un valor especial al respecto. Además, este tema fue uno de 

los más interesantes con los que me encontré en esta investigación. Por tanto, merecen 

más reflexiones desde y con los pueblos. La también llamada como “Fiesta de las 

Ánimas”, en ambos países es celebrada de diversas maneras. Por ejemplo, para la 

cultura quechua: 
Cualquiera  fuera  la  causa  de  pérdida  de  la  vida,  se  espera  que  la  o  las  
sombras (espíritus: upay, supay,llanthu,hanchi)  de  la  persona  emprendan  viaje  al  
mundo  de  los muertos (upaymarka). El muerto (aya, amaya, hiwata) pasa a 
integrarse a la sociedad de los ancestros y a  llevar  una  existencia  activa,  con  
relaciones  de  reciprocidad  respecto  a  la sociedad de los vivos, con los cuales 
conforma un mismo universo. (BASCOPÉ CAERO, 2021, p. 275) 

​ Lo mismo sucede en la cultura p'urhépecha donde la vida y muerte tienen un 

sentido más amplio. El maestro Pedro Chávez lo relata de esta manera: 
(...) Hoy, que acaba de pasar este este Día de Ánimas o de Día de Muertos, entre la 
cuestión de los ancestros que ya no están con nosotros, que pero finalmente como 
que viven en en la memoria, ¿no?, entonces es una cuestión este… muy integral 
entre la la parte de donde convivimos que es el territorio, la parte de lo que 
somos como parte de la comunalidad, de como una cooperación y la cuestión de 
los que ya no están que es una cuestión así como espiritual (CHÁVEZ, 2024, 
énfasis propio)13 

La memoria colectiva, tema que será abordado en un apartado específico, 

acompaña y es ahí donde residen quienes ya no están en la vida terrenal, decidieron 

partir o la muerte les alcanzó. Es con la espiritualidad que llegamos a comprender en 

gran medida el significado de ambas partes de la existencia humana y no humana 

también. Es en el recuerdo donde sus finados están y en ambos pueblos son las almas 

que visitan sus familias y comunidades durante ese día. 

 

 

13 Entrevista de investigación concedida el 06/11/2024 en la Localidad de Cherán, Municipio de Cherán, 
estado de Michoacán de Ocampo, México. 

 



105 

Foto 12  y Foto 13- Entrevista con el maestro p'urhépecha Pedro Chávez en la Escuela primaria 

intercultural, 2024. 

 

Fuente: Archivo personal 

 

3.3 Nuestras identidades son chi´xi: somos ronderas, ronderos, indígenas y 
originarios.  

Antes de pasar a entender las formas de organización epistémicas y políticas 

desde los mundos ronderos cabe ahondar y discutir el tema de las identidades desde 

estos mundos ronderos, lo cual resulta desafiante, más aún después de haber conocido 

de cerca ambas realidades. Silvia Rivera Cusicanqui (2010) introduce la noción de 

chi´xi, término en lengua aymara, que se refiere a la coexistencia y yuxtaposición de 

elementos diversos que no mantienen jerarquías ni se logran fusionar para entender a la 

cultura latinoamericana, así como, para repensar los legados de los mundos indígenas 

bajo esas variables, espejos e introspecciones que dibujan el pensamiento decolonial. En 

esa línea, mis coautores/as de esta investigación, incluida yo, poseemos características 

al autoidentificarnos como indígenas, pero que también se entrelazan con otras 

identidades como la nacionalidad, la ancestralidad quechua, aymara, uro o p'urhépecha. 

Del mismo modo, sucede con la categoría rondera o rondero, las cuales se refieren al 

pertenecimiento una ronda campesina en el caso peruano o a un rondín o ronda 

comunal, en el caso mexicano. Incluso, las categorías de policía comunitaria que se 

usan en estados como Guerrero, la ronda comunal o kuáricha en el Estado de 

Michoacán en México o Comités de autodefensa que se usaron con las rondas 

 



106 

campesinas en el Perú en la década de los años de 1990 (SONCCO-MAMANI, 

SONCCO-CUTIPA, 2023).  

También, están las nociones de indio, indígena y originario que han permeado 

esta investigación. La primera induce, según la memoria histórica de mis 

entrevistados/as, como una forma despectiva de trato a la población local impuesta por 

los colonizadores, por lo que no la usamos en toda la tesis. Mientras que la segunda y la 

tercera, hoy en día, se entrelazan y ambas reivindican las identidades originarias de ser 

quechua, aymara, uro o p'urhépecha. Lo que quiero señalar es que no se establecen 

categorías únicamente fijas e inmutables, sino se yuxtaponen, cohabitan y relucen de 

acuerdo al momento o circunstancias epistémicas, políticas y jurídicas en las que los 

pueblos se encuentren en el transcurso de la historia. Van recreando ese dinamismo 

único en el mundo rondero, indígena y originario.    

Esto sucede, por ejemplo, con la entrevista hecha a los antropólogos Orlando 

Aragón y Alejandro Pérez cuando les pregunté si podía nombrar a los pueblos 

p'urhépechas como ronderos o ronderas. 
De hecho yo creo que la nomenclatura para referirse a lo equivalente a las Rondas 
Campesinas de Perú aquí en Michoacán, no porque sea el único, pero sí, el más 
dominante es en una palabra el p'urhépecha que es la kuaricha, que además es un 
nombre que proviene de un proceso comunal. (...) Entonces, en Cherán a la 
policía comunitaria como le dicen en Guerrero es un nombre más de de 
Guerrero, Policía Comunitaria, lo comunitario, es de Guerrero, acá más se habla 
más de lo comunal, es que se refieren a casi lo mismo, son nomenclaturas creo 
que tienen que ver con la historia reciente de Michoacán. Acá hubo un movimiento 
de autodefensas, que fue civiles armados, que se asocia mucho a lo comunitario, 
al proceso comunitario y como que muchos de los procesos de seguridad 
comunal de las comunidades no usan comunitaria porque se asocia a esos civiles 
armados que eran más bien de poblaciones mestizas. Entonces se reivindica más 
lo de comunal, por ejemplo, en Cherán se habla de la ronda comunal, del rondín 
comunal,  y en la mayoría, tienes  tienes que tomar en cuenta que en Cherán es una 
comunidad que casi ya no habla la lengua, entonces. Es una comunidad que casi ya 
no habla la lengua entonces por eso que incluso su nomenclatura es en castellano. 
(...) Entonces varía, no hay una sola denominación, por decirlo así. Si tu vas a 
Cherán, ellos siguen hablando del Rondin Comunal o de la Ronda Comunal,  
pero si tú vas a todas las otras comunidades p'urhépechas, se habla 
prácticamente de la kuaricha y de los kuaris, y eso tiene que ver con que las otras 
comunidades p'urhépechas, no todas, pero casi todas, hablan la lengua, mientras que 
en Cherán no hablan. O Hay muy poca gente muy mayores las que hablan. (...) El 
nombre es más como en lo colectivo, pero no hay una denominación que ya: yo soy 
rondero, de hecho es como que ya, eres de la ronda. (ARAGÓN, 2024)14 

​ Por un lado, Aragón hace una diferencia entre lo que significa comunitario y 

14 Entrevista de investigación concedida el 28/10/2024 en la Localidad de Morelia, Municipio de Morelia, 
estado de Michoacán de Ocampo, México. 

 



107 

comunal, anteponiendo este último a la experiencia de Cherán al lograr el autogobierno 

en su territorio, como un marcador de aguas. Por otro lado, lo comunitario refiere más al 

proceso de los civiles armados mestizos que cuidaban de la seguridad por parte del 

Estado, algo semejante al caso peruano con la creación de los Comités de Autodefensa 

en la década de 1990; ambas como iniciativas desde arriba y por parte del Estado, mas 

no procesos horizontales con participación desde los pueblos. La cuestión lingüística 

está presente y en Cherán, por el proceso de colonización, llaman en español a la ronda 

comunal, mientras en otras localidades p'urhépechas son llamadas de kuárichas, de 

manera plural y de manera singular: kuari. 

Cuando entrevisté a Alejandro Pérez, manifestó lo siguiente: “Ahora que lo 

dices en voz alta, es hasta bonito eso, justamente que es muy raro que alguien diga 

yo soy rondero, o sea, yo soy de la ronda, o sea siempre tú eres de la ronda así en 

colectivo, (...) ahora que lo pienso hay algo interesante.” (PÉREZ, 2024, énfasis 

propio)15. El entrelazamiento de identidades resulta peculiar en los mundos ronderos y 

generan una complejidad más cuando ahondamos en las identidades indígenas y 

originarias. 

3.3.1 Nuestras identidades y la relación con el Estado 

Según el Estado peruano en el Perú existen 55 pueblos indígenas u originarios y 

48 lenguas indígenas (MINCUL, 2025). Tres de estos pueblos se encuentran en regiones 

como Puno: quechuas, aymaras y uros. En el mundo rondero de Perú son esas tres 

identidades originarias las que acompañan a la identidad rondera, es decir, un rondero 

puede ser rondero en Puno y pertenecer a alguno de estos pueblos originarios, lo cual se 

expresa principalmente por la lengua indígena que se conservó a lo largo del tiempo. 

Por ejemplo: 
Nosotros queremos inculcar nuestro siempre, yo le voy a decir doctorita, nuestros 
usos y costumbres, no vamos a perder nuestra cultura, nuestra identidad, como 
nuestros antepasados seguiremos cultivando desde nuestro runasimi, el quechua 
que hablamos. Siempre nos identificaremos. En esta comunidad actualmente, 
doctorita, hemos… el reglamento interno del Estatuto de la comunidad hemos 
actualizado donde nosotros en una asamblea, por ejemplo tiene que estar bien 
identificados con nuestros sombreros, con nuestros ponchos con nuestros 
chuspas, con nuestras lliclllas, las mujeres, su pollera, su enagua, así… así bien 
identificados con costumbres y tradiciones de nuestros antepasados. Así es, no 
vamos a perder, doctorita, nuestros usos y costumbres de nuestros antepasados, 
o sea, en otras palabras, nuestra identidad siempre estará por delante de 

15 Entrevista de investigación concedida el 28/10/2024 en la Localidad de Morelia, Municipio de Morelia, 
estado de Michoacán de Ocampo, México. 

 



108 

nosotros como comunidades originarias que somos.(LIMACHI-AÑARI, 2024, 
énfasis propio)16  
 

Como vemos se señala la importancia de la preservación, generación en 

generación, de la memoria colectiva (HALBWACHS, 1995) que se guarda con el 

tiempo sólo si se cultiva en la comunidad y tiene el poder de reivindicar la identidad 

rondera. Cuando les pregunté sobre ¿qué significa ser rondero? Dos ronderos en se 

refirieron de la siguiente forma: 

Mira, por lo menos para mí ser rondero es identidad ¿Por qué? Porque como nací 
en un ayllu, hoy comunidades, mis padres me lo han demostrado esa entrega al 
ayllu, esa entrega a la comunidad y no solo entrega, si no que de ahí nace mis 
raíces en todo su sentido: carácter, cariño y nosotros hemos dicho que no 
podemos perder eso. Hemos seguido esa identidad, o sea, por algo llevamos esa 
sangre del padre que nos hereda dé la gana y en uno propiamente la sangre que 
tenemos en el cuerpo, sino que esa sangre de la casta, de la comunidad. Si somos 
indígenas, somos indígenas y si somos ronderos, somos ronderos por identidad. 
(SONCO-MAMANI, 2024, énfasis propio).17 
 
Ser rondero es identidad sobre todo es identificarte con la comunidad de donde 
provienes, no hay que ser, digamos, mezquinos y negar nuestros orígenes. Venimos 
de ahí y estamos aquí. De repente podemos estar mejores posiciones, sí, pero nunca 
es bueno negar de dónde venimos. (ZÁRATE-QUISPE, 2024, énfasis propio).18 

Como se observa, en la realidad rondera de Puno, la identidad ocupa un lugar 

central y prevalece a la identidad ancestral de forma yuxtapuesta en la que también se 

agrega el arraigo a la comunidad, pero en gran medida es la identidad como ronderos y 

ronderas. En un primer momento, consideré que la identidad originaria que concebimos 

en el Perú, podría expresarse de la misma forma en México, sin embargo, ésta guarda 

algunas diferencias. 

En México existen 70 pueblos indígenas y 68 lenguas indígenas, según el 

Instituto Nacional de Pueblos Indígenas (INPI) (2025), en Michoacán se encuentran 

cuatro de ellos: p'urhépechas, otomíes, mazahuas y nahuas. Sin embargo, en este 

trabajo de tesis, solo fueron visitadas parte de las comunidades p'urhépechas, las cuales 

son las más numerosas.  

(...) aquí a diferencia creo yo que del Perú, de Bolivia y de América del Sur, la 
identidad de los pueblos está muy centrada en las comunidades, acabamos de 
venir justamente de una excursión que Alejandro también hizo ahí, que le puso 
Soberanías Comunales. Y ese título de Soberanía Comunal, sí, es muy, casi literal 

18 Entrevista de investigación concedida el 22/05/2024 en la Ciudad de Juliaca, distrito de Juliaca, 
provincia de San Román, región de Puno. 

17 Entrevista de investigación del 22/05/2024 en la Ciudad de Juliaca, distrito de Juliaca, provincia de San 
Román, región de Puno. 

16 Entrevista de investigación concedida el 18/05/2024 en el Distrito de Lampa, provincia de Lampa, 
región Puno. 

 



109 

aquí, al menos en Michoacán. Aquí la unidad identitaria no es el pueblo, el 
pueblo, o sea, el pueblo es más un discurso jurídico y político por el derecho 
internacional, por lo que obviamente el sujeto de derecho, en el Convenio en la 
Declaración todo eso que tu sabes también. Acá la situación es que el núcleo 
identitario real son las comunidades, es Cherán, Cherán es como un pueblo y 
pero es un pueblo urbano con tu territorio, pero lo que quiere decir es como si 
fuera una nación, pues no es la nación así habla de la nación p'urhépecha pero 
realmente ellos delimitan primaria, primordialmente su identidad p'urhépecha, 
entonces por ejemplo, Patuán que también son p'urhépechas, ellos, su mundo es 
Patuán primero. Entonces ahora el vínculo, como para decir somos… como dices 
tú, somos Aymaras… somos Quechua que a lo mejor es algo más fluído, acá no 
es tan fluído porque acá, por ejemplo, muchas de las comunidades p'urhépechas 
indígenas en general, tienen conflictos entre ellas y conflictos fuertes ¿no?. Por 
ejemplo conflictos por tierra, en muchos de ellos, por ejemplo, tienen conflictos de 
generaciones que han muerto, la gente en esas en esas peleas, no por la tierra, entre 
las comunidades. Entonces eso creo que es importante para entender la 
dimensión y porqué todo esto se convierte como en unidades más pequeñas, no 
podemos como generalizar lo p'urhépecha, sino que acá las identidades están 
más como hacia la comunidad. (...) la realidad de Perú lo que he leído y todo 
esto, pero creo que allá yo observo que es más fluido o al menos eso se lee en los 
textos en los libros, no? O sea, las identidades de pueblos y las sociedades más 
extendidas, pero acá, de hecho, pues es un tema que se ha estudiado en 
Michoacán como la identidad del pueblo p'urhépecha es una cosa que se 
empezó a construir en los 70s, pero que no existía como tal, antes de los 
setentas, no de la década de los setentas del siglo XX. Existe desde la época de la 
colonia, una identidad comunal. (...) Yo soy de Cherán, yo soy de Teremendo, yo 
soy de Santa Fe de la Laguna, yo soy de Janitzio, yo soy de Cheranatzicure. Todos 
son p'urhépechas, pero antes de ser p'urhépechas, son de su pueblo. (ARAGÓN, 
2024)19 

Resulta interesante el ejercicio descolonizador que generan las identidades en los 

mundos ronderos. En lo dicho por el entrevistado cabe rescatar la identidad comunitaria 

que sobrepasa con la categoría de rondero o rondera cuando nos referimos como en el 

caso peruano. Lo mismo sucede cuando la categoría de identidad p'urhépecha yace de 

manera de reconocimiento como pueblos por parte del Estado, mas la identidad 

comunitaria basada en su pueblo de origen se yuxtapone en mayor medida, a tal punto 

de formular el concepto de soberanía comunal donde ser de Cherán, por ejemplo, 

representa ser de una nación. Por tanto, la soberanía comunal entiende de mejor manera 

esa complejidad identitaria de los pueblos indígenas michoacanos que se visibiliza, 

como dice el entrevistado, de manera más fluida, a diferencia de la identidad rondera 

que puede ser aymara, quechua o uro.  

Así también, cabe señalar que la no idealización de los mundos ronderos se 

enmarca muy bien al detectar conflictos entre las comunidades, lo cual genera otro tipo 

19 Entrevista de investigación concedida el 28/10/2024 en la Localidad de Morelia, Municipio de Morelia, 
estado de Michoacán de Ocampo, México. 

 



110 

de relaciones entre separaciones y  reconciliaciones entre ellas, es decir, como sujetos 

políticos actuantes, con problemas propios. Para Alejandro Pérez: (...) “En realidad lo 

que sería el pueblo y su territorio y tienes un polígono muy delimitado con respecto a 

los polos del ruedo, entonces dicho esto, los términos o las palabras, el p'urhépecha 

es distinto en cada comunidad.” (PÉREZ, 2024)20. Esa diferenciación de cómo se 

siente ser p'urhépechas se evidenció en las entrevistas, más aún después de la 

consecución del autogobierno en Michoacán.  
Hoy nos presentamos de la siguiente manera. Soy José Trinidad Ramirez Tapia, del 
barrio tercero de la fogata 36. Así nos presentamos el día de hoy, ¿por qué razón? 
porque como que todo eso fortalece ya nuestra identidad como comuneros y 
bueno, pues mi madre indígena, mi abuelita, mi abuelo, indígenas, mi padre no era 
de aquí, era de Michoacán, pero de la tierra caliente. (TATA TRINI, 2024)21 

Por ello, es que en el caso mexicano, se empezó a trabajar en el concepto de 

supra comunidad o “más de pueblo” como Aragón (2023) lo señala, lo que fue posible 

gracias a la labor de los maestros rurales o normalistas quienes ejercen la docencia en 

zonas rurales alejadas de las grandes ciudades. 

3.3.2 El caso del pueblo uro y el reconocimiento como pueblo 

Soy Rita Suaña Coila, hija de la Mamá Qota, guardiana del Lago Titicaca, 
orgullosa de ser una mujer uro. Me siento muy orgullosa y amo a mi Mamá 
Qota y amo a mi cultura. Para mi llevar este traje en donde sea que vaya, si voy a 
Estados Unidos o a otros países me siento feliz al lugar que voy porque amo mi 
cultura. En esta forma yo muestro y soy una mujer, quizás, muchas veces cuando 
nosotros hemos esperado para revitalizar nuestra lengua uro porque yo también 
quiero sentirme orgullosa de hablarlo mi lengua y también de mi cultura. Y 
muchas veces siendo regidora por primera vez he podido ver de cerca cuán necesario 
es tener y amar y tenerlo presente nuestra cultura, nuestra identidad y nuestras 
costumbres. (SUAÑA COILA, 2024, énfasis propio).22 

Dentro de una de las actividades con el Instituto de Interculturalidad tuve la 

oportunidad de conocer el Lago Titicaca, el cual es conocido como el Lago más Alto del 

Mundo al encontrarse a 3 812 m.s.n.m. Según la leyenda de Manco Cápac y Mama 

Ocllo, la cual da explicación mítica de la cultura Inca y su origen, pues fue en ese lugar 

donde estos dos personajes salieron a cumplir el deseo del Dios Sol (Inti). Además de 

ser un lugar de encuentro fronterizo entre Perú y Bolivia, pues ambos países lo 

comparten. El pueblo uro lo ocupa históricamente, a pesar de que aún se encuentran 

22 Discurso en el Encuentro Tres naciones: quechuas, aymaras y uros el 25/05/2024 en el Distrito de 
Juliaca, provincia de San Román, región Puno. 

21 Entrevista de investigación concedida el 06/11/2024 en la Localidad de Cherán, Municipio de Cherán, 
estado de Michoacán de Ocampo, México. 

20 Entrevista de investigación concedida el 28/10/2024 en la Localidad de Morelia, Municipio de Morelia, 
estado de Michoacán de Ocampo, México. 

 



111 

invisibilizados y lucharon por su reconocimiento como pueblo originario. Un dirigente 

uro, apoderándose de su palabra, lo narra de esta forma: 

Entonces, a través de nuestras luchas, nuestros esfuerzos también se ha conquistado, 
las instituciones que tenemos y al tener instituciones ya queríamos ser municipio, 
como centro poblado y nuevamente se oponen. No. ¿Dónde han visto también un 
municipio en medio del lago?, pero si ellos mismos ya nos han reconocido, a las 
instituciones educativas, sea puesto de salud, nuestro juzgado en paz, ¿no? O sea, no 
tiene, o sea, sentido para decirnos que este pueblo no existe y cuando ellos siguen 
con la creencia: el último uro ha muerto, ¿Pucha, qué tal, no? Todos los guías 
explicaban a los turistas que el último uro ha muerto. De ahí sale mi persona, o sea, 
los que somos activistas de nuestro pueblo, es decir, si el último uro ha muerto 
¿qué soy yo? ¿de dónde soy yo? ¿y mis padres, de dónde son, no? Entonces, 
¿qué hacemos? (...) Ahí nació la curiosidad. Entonces, ¿qué hacemos? Mejor, a ver, 
¿cómo sabemos si somos o no somos uros? Y justamente teníamos un aliado en 
la National Geographic que investiga el árbol genealógico, el ADN. (...) Tal 
profesor Nikita de la Universidad Pontificia, nos tomaron pruebas. El primer 
voluntario, el alcalde quería saber de dónde era para decir si era aymara o quechua. 
Entonces sacaron nuestra sangre, nuestro cabello, todo y después de unos 
cuantos años llegó una alegría para nosotros que si el número sí existe. O sea, ya 
bajo la investigación de National Geographic. Recién un poco ya fuimos 
fortalecidos y cuando yo era el alcalde, después la hermana, si no existimos en el 
pueblo originarios del Perú el pueblo uros, seguimos siendo, o sea, no estamos 
visibilizados como pueblo. En el año 2016 con la Resolución Ministerial del 
Ministerio de Cultura nos reconoce (...) En el 2016 recién existíamos en el mapa 
de los pueblos originarios (...) Entonces, desde 2016 cuando la hermana Rita, la 
hermana Rita Suaña, era alcaldesa. Entonces, hizo también ese trabajo de hacerlo 
de reconocimiento como pueblo, aquí está y lo hemos publicado también, el 
último pueblo reconocido es el uro. (AUTORIDAD URO, 2024, énfasis propio).23 

 
​ La historia del pueblo uro y su reconocimiento como pueblo originario por parte 

del Estado peruano es un caso emblemático de cómo los pueblos indígenas u originarios 

luchan históricamente por tener una presencia dentro del aparato estatal. Por tanto, la 

historia de cómo resistieron y se vieron obligados a recurrir a pruebas científicas como 

la detección del ADN con ayuda de investigadores a nivel internacional merece una 

reflexión mayor sobre la pregunta ¿quiénes son pueblos originarios? El Estado peruano 

negó su reconocimiento como pueblo en base a su identidad originaria, usos y 

costumbres, instituciones e identidad, lo que los obligó a acudir a otros métodos como 

el dirigente lo señala, siendo éste un caso paradigmático en cuento al reconocimiento de 

pueblos. 
(...) Entonces, ¿qué estamos buscando ahorita? Estamos buscando el reconocimiento 
de los pueblos en el mapa lingüístico. Hay 55 pueblos originarios y 48 lenguas. 
Entonces ¿dónde están los demás? Pueblos que no tienen lengua también como 
los uros. En ese trabajo estamos el año pasado les he mostrado también algunos 

23 Discurso en el Encuentro Tres naciones: quechuas, aymaras y uros el 25/05/2024 en el Distrito de 
Juliaca, provincia de San Román, región Puno. 

 



112 

textos, hemos escrito bastantes textos y la hermana Rita, los activistas hemos 
publicado ya tres libros. Este es el último libro que estamos publicando en 
nuestra lengua uro. Entonces para avanzar y estamos pidiendo, ya estamos 
avanzando con nuestro alfabeto también gracias al Ministerio de Cultura que 
nos reconoce, pero todo es un proceso, hermanos. No es fácil. Como alguien ha 
dicho wawa que no llora, no mama. Si no lloramos, vamos a estar en lo mismo. 
(AUTORIDAD URO, 2024, énfasis propio)24 

Cabe señalar que aún siguen organizándose y clamando para que la lengua uro 

sea reconocida dentro de las lenguas originarias del Perú, lo cual es un proceso arduo y 

organización colectiva. 

Foto 14- Foto oficial del Encuentro Tres Naciones: quechuas, aymaras y uros, 2024. 

Fuente: Archivo personal. 

 

3.4 Nuestra memoria colectiva: guardiana de las epistemologías diferenciadas 
que descolonizan el derecho y la justicia desde los pueblos 

Actualmente, un aspecto que se discute con frecuencia en las investigaciones 

antropológicas, cuando se trabajan con pueblos indígenas, es la licencia que los pueblos 

indígenas deben brindar cuando son “objetos” de estudio de cualquier investigación. En 

esta investigación, las licencias y autorizaciones con las comunidades visitadas fueron 

permitidas, así como, hubo una recepción abierta al tema en cuestión. Esta actitud no 

siempre se da en los mundos indígenas principalmente por la desconfianza histórica que 

han sufrido las comunidades como las constantes amenazas de invasión hacia sus 

24 Discurso en el Encuentro Tres naciones: quechuas, aymaras y uros el 25/05/2024 en el Distrito de 
Juliaca, provincia de San Román, región Puno. 

 



113 

territorios por parte de empresas extractivistas, la violencia estatal, las redes tráfico, etc. 

Incluso, intelectuales indígenas del pueblo Mississauga Nishnaabeg de Canadá 

denunciaron cómo existe el extractivismo epistémico por parte de organismos 

supranacionales como la Organización de Naciones Unidas (ONU) en la concepción del 

desarrollo sostenible, extraída de las formas de vida ancestrales con comunión con la 

Madre Tierra que deviene de los mundos indígenas. 

 Grosfoguel (2016) analizó con detenimiento el caso y conceptualiza al 

extractivismo académico que:   ​  
(...) expolia ideas (sean científicas o ambientalistas) de las comunidades indígenas, 
sacándolas de los contextos en que fueron producidos para despolitizarlas y 
resignificarlas desde lógicas occidentalo-céntricas. El objetivo del «extractivismo 
epistémico» es el saqueo de ideas para mercadearlas y transformarlas en capital 
económico o para apropiárselas dentro de la maquinaria académica occidental con el 
fin de ganar capital simbólico. En ambos casos, se los descontextualiza para 
quitarles contenidos radicales y despolitizarlos con el propósito de hacerlos más 
mercadeables. En la «mentalidad extractivista» se busca la apropiación de los 
conocimientos tradicionales para que las corporaciones transnacionales 
tramiten patentes privadas o para que los académicos de las universidades 
occidentalizadas simulen haber producido ideas «originales» como si tuvieran 
los «copyrights» de la idea. En este pillaje y saqueo epistemológico son cómplices la 
maquinaria económica/académica/política/militar imperial de Occidente y sus 
gobiernos títeres del tercer mundo dirigidos por las elites occidentalizadas. 
(GROSFOGUEL, 2016, énfasis propio). 
 

El mundo enfrenta esta amenaza enmarcada en este tipo de prácticas por parte de 

una Academia occidentalizada con pretensiones universalistas que benefician 

históricamente al poder eurocéntrico que perpetúa la desigualdad en el mundo. Aún más 

sin compromiso de retribución hacia los más vulnerables. En ese sentido, la IAP y la 

Co-labor rompen esa visión y recrean otras formas posibles de hacer investigación que 

tiene repercusión en la acción, el intercambio de saberes y la devolución de la 

investigación para que genere un impacto. 

Con esa aclaración, para entender las formas de organización epistémica de las 

rondas campesinas y rondas comunales, proponemos el concepto de epistemologías 

diferenciadas referido a los sistemas complejos y únicos de las cosmovisiones, sentires, 

pensares, conocimientos ancestrales y experiencias generacionales guardados en la 

memoria colectiva de los pueblos indígenas u originarios. Llegar a este concepto fue 

desafiador y solo el estar con los pueblos y escucharlos desde el poder de su palabra 

fue posible. 

 

3.4.1 “Doctorita, todo acá siempre es de dos”: el sentido de 

comunidad 

 



114 

Desde que fui recibida en Puno por el Instituto de Interculturalidad y por las 

autoridades ronderas presencié cómo los valores comunitarios están presentes a diario. 

De igual manera, en Michoacán, la apertura y espacios de comunión como en el horario 

del almuerzo demostraron en todo momento la amabilidad y sentimiento comunitario. 

Siempre me decían: “Bienvenida, Doctora”. Ahora me encuentro realizando el 

doctorado, que en términos formales, me convertirá en esa “Doctora”. Sin embargo, 

para muchos ya soy esa “Doctora”, o mejor dicho, “Doctorita”, del español mezclado 

con el diminutivo de la lengua quechua o p'urhépecha que refleja cariño y respeto. Soy 

Doctora, a pesar que no soy abogada. Trabajar y co-razonar con operadores de justicia, 

hace que me autodenominen como tal, e incluso las mismas comunidades visitadas. Es 

por eso y más, también los llamo así: “doctor”, “doctora” o “doctorita”. 

Un elemento que rescato de los pueblos indígenas u originarios es el sentido de 

comunidad que persiste en el tiempo. En los pueblos andinos encontramos la noción de 

ayllu, primera forma de organización social prehispánica donde las personas se 

agrupaban por su parentesco, lazos territoriales y económicos. En lengua quechua, ayllu 

significa: familia y este concepto está ligado a llakta (aldea) y marka (terreno o pedazo 

de tierra que pertenece a la aldea) (ROSTWOROWSKI,  1999; SZEMIŃSKI, 1972). 

Por tanto, el sentido comunitario caracteriza al ayllu desde sus comienzos y está 

presente en varias prácticas sociales hasta la actualidad.  

Esto lo comprobé con conexión a la tierra y territorio de los pueblos ronderos en 

ambos países. Así, en los encuentros comentaban: “Doctorita, todo acá es de a dos” para 

referirse al trabajo colectivo y comunitario que debe estar presente en cada proyecto 

como en un sentido de familia, así como, a la conexión que existe con los seres 

humanos y la Madre Tierra. Donde uno es esta deidad que para los/as puneños/as es: 

Santa Tierra Pachamama y dos es la persona. Antes de continuar con cada actividad 

realizábamos el respectivo pago a la tierra para continuar caminando con paso firme. Lo 

mismo sucedía en México cuando me invitaban a compartir con la comunidad y sentir 

esa conexión con la Madre Tierra guardiana de sus territorios. Con todo ello, para llegar 

a las epistemologías diferenciadas requiere de una conexión comunitaria. A 

continuación, un relato sobre esa construcción del Buen Vivir recuperando los bosques 

y el agua. 

 



115 

3.4.1 Rondando el Buen Vivir: Moquegache Japo y la forestación con 
queñuas en las alturas de Lampa 

Las actividades que realicé junto al Instituto comenzaron desde que llegué a 

Juliaca con la visita al centro poblado Moquegache Japo, en el distrito de Lampa, 

provincia de Lampa en Puno. Este lugar es territorio rondero y los miembros del 

Instituto llevaron a cabo en estos últimos tres años la plantación de los árboles de 

queñua (Polylepis Pallidistigma) en los cerros de esa comunidad. Esta especie endémica 

sirve como catalizadora y receptora de agua, además de generar otros microclimas y 

albergar una amplia diversidad biológica.  

Fuimos a supervisar el estado de las plantaciones, ya que uno de los problemas 

que enfrentan estas comunidades son los efectos del cambio climático y la escasez del 

agua para la siembra y agricultura. Por tanto, es de suma urgencia empezar con este 

paliativo local. Entrevisté al Presidente Distrital de Rondas Campesinas de Lampa, el 

compañero Lino Limachi Añari y lo narró de la siguiente manera: 
Por el estrés hídrico, el cambio climático nos azota en este sector. Entonces 
también soy, también como presidente de Comité forestal en esta comunidad. Es por 
eso también gracias a las Rondas Campesinas mis hermanos y la comunidad 
están concientizados, ellos se sienten bien ambientalistas y este nosotros no 
vamos a dejar en acá, nomás, vamos a forestar por estar nuestros cerros. La idea 
es dar ejemplo a otras comunidades, ¿por qué, no? Entonces otras comunidades 
tomarán este ejemplo. No solamente mi comunidad, la provincia de Lampa, la 
región Puno. Esta iniciativa la tomé gracias al doctor Layme. Siempre le diré él… 
nos ha llevado a una pasantía al departamento de Cusco, a la provincia de alguna 
comunidad Siusa que se llama, ¿no? En Cusco ellos han forestado los ojos de 
manantes de agua y con el tiempo, se ha convertido en un bosquete. Y como se 
ha convertido en un bosquete, estes manantes han aumentado su caudal. Hoy esa 
comunidad, gracias a esa forestación, les sobra agua. Ahora como les sobra agua, 
esa comunidad está compartiendo agua con otras comunidades vecinas. Ese 
ejemplo quiero replicar acá en mi pueblo, en mi comunidad. ¿Por qué no? Esa 
conciencia, de toma de conciencia tiene que haber a favor de nuestro medio 
ambiente. Sufrimos hoy en día con la escasez, con el estrés hídrico del agua. Es por 
eso que queremos retomar fuertemente esta acción a favor de nuestra Pachamama, 
a nuestra Madre Tierra. (LIMACHI-AÑARI, 2025, énfasis propio)25 
 

Este es un ejemplo interesante del intercambio de experiencias y saberes 

ancestrales entre comunidades campesinas, pues en el caso de Siusa, en el distrito de 

San Salvador, provincia de Calca, región de Cusco, se logró la forestación. Por tanto, 

hay expectativa de que en Lampa suceda lo mismo, pero para ello se requiere el 

seguimiento de las plantaciones y la réplica en más territorios. Ese esfuerzo colectivo 

25 Entrevista de investigación concedida el 18/05/2024 en el Distrito de Lampa, provincia de Lampa, 
región Puno. 

 



116 

fue gracias a operadores de justicia que proporcionan esos encuentros, las comunidades 

comprometidas con la Pachamama y la visión de las mismas a largo plazo para seguir 

cuidando de su existencia, ya que la conexión con el territorio es parte intrínseca de la 

vida en comunidad. Esto se une con la iniciativa rondera que pretende obtener una 

Declaración de un Área de Conservación Comunal (ACM): 

(...) donde está protegido y ahí nosotros cada año venimos forestando que 
somos, como decimos, los guardianes del medio ambiente en esta zona. Y 
esta esta práctica de forestación queremos replicar… en otras 
comunidades vecinas que Lampa tiene. No solamente Lampa, la región 
Puno y el país, el Perú. Nosotros desde esta comunidad Moquegache Japo, 
doctorita, de todo corazón, les deseamos la bienvenida a esta comunidad por 
haberme contribuido con su visita, no? Para nosotros es un motivo más 
para sentirnos orgullosos de haber forestado imensos cerros, inmensos 
ojos de agua que nuestra comunidad cuenta. Entonces, nosotros, para 
nosotros es una alegría, de todo corazón. (LIMACHI-AÑARI, 2025, 
énfasis propio) 

  Aún resuenan las palabras del compañero Lino Limachi por su dedicación y 

vehemencia en el proyecto, pues con el ACM emerge la categoría jurídica de Reserva 

Comunal, referida a esta área protegida donde se permite el uso sostenible de los 

recursos por parte de las comunidades al continuar con los planes de manejos 

específicos por parte del Sistema Nacional de Áreas Naturales Protegidas por el Estado 

(SINANPE). Del mismo modo, contribuye al ejercicio autónomo de sus derechos como 

rondas campesinas y el control de su territorio para el Buen Vivir o Sumaq Kawsay.  

Para Ailton Krenak (2020) el Buen Vivir es un paradigma de convivencia 

armónica que tenemos los seres humanos con la Pachamama y esta sabiduría ancestral 

de convivir sin prejuicios ni daños hacia ella es un valor de los pueblos andinos en 

América del Sur. Ese legado que conjuga sus prácticas, tensiones o problemas internos, 

conocimientos, sistemas de justicia adquiridos ancestralmente, etc. Aquí podríamos citar 

interesantes trabajos como Acosta (2012) y Gudynas (2011) donde aportan con la ética 

biocéntrica y la necesidad de dotar a la naturaleza con derechos, pues el 

antropocentrismo ha diseñado una manera occidentalizada de reducirla como una fuente 

de extracción de recursos naturales, lo cual se intenta en las constituciones 

latinoamericanas como Ecuador y Bolivia. Ya Albó (2009) prefiere usar los términos de 

Buen Vivir que se sintonizan de mejor manera según la lengua que refiere a un mundo 

indígena como el caso de suma qamaña como el Buen Convivir en lengua aymara. 

Estas posiciones entrelazan nuestras lecturas e interpretaciones al nutrir a las 

epistemologías diferenciadas del Buen Vivir como camino inherente junto a los pueblos 

 



117 

por ser senderos ya trazados por parte de las comunidades donde lo central es el 

dualismo entre ser humano y la conexión intrínseca e íntima con la Madre Tierra. Por 

ello, nos animamos a rondar el Buen Vivir. 

Foto 15 y Foto 16- Supervisión de la plantación de queñuas en las altura de Lampa junto a 

ronderos y el Instituto de Interculturalidad, 2024. 

 

Fuente: Archivo personal. 

 

3.4.2 Por el rescate de nuestros conocimientos ancestrales  

En Puno fui invitada por parte de las autoridades ronderas como ponente a la 

Capacitación de Rondas Campesinas en Ollachea, provincia de Carabaya y el discurso 

del Presidente Regional de Rondas Campesinas, Josué Sacaca, fue potente al decirnos lo 

siguiente:  

La ronda es una universidad de vida, una universidad de fortalecimiento de 
capacidades para tu hogar, para tu familia, para tus hijos, para todos 
compañeros. A ver, compañeros chasimanta. Acá los jóvenes se conocen, ¿por qué 
están cansados, cabizbajos, muy cansados, wañu wañu, lipi lipi? No es así. La ronda 
está lipi lipi, ¿qué quiere decir? Quiere morir, quiere vivir, también. Si quiere vivir 
no puede ser un rondero lipi lipi pues. Un rondero tiene que estar bien, con la 
energía positiva, digan lo que digan, ¡carajo! Discúlpenme la palabra, pero 
nosotros tenemos que recuperar la soberanía del pueblo. Tenemos que recuperar 
esa justicia que antes sí existía. Entonces, queridos hermanos, el trabajo está en 
ustedes. Si va a haber orden es gracias al pueblo y a la comunidad. Que haya 
respeto yachay, gracias a la comunidad y solamente así vamos a ganar el 
respeto. Las autoridades tienen que saber qué pasa con nuestros jóvenes y todo esto 
se gana con trabajo, compañeros, con sacrificio. No sientan vergüenza que son 

 



118 

ronderos, eso es falso. Entonces, nos vamos a animar fuerte como buenos 
carabayinos, como buenos hijos ollaechainos, como buenos líderes, compañeros 
de que solamente vemos que la esperanza para cambiar el Perú somos nosotros 
como pueblos y autoridades originarias. (SACACA, 2024, énfasis propio).26 

Él concibe a las rondas campesinas como la universidad de la vida, como 

espacio de generación de respeto, fuente de esperanza y espacio de formación de líderes 

que recuperarán la soberanía del Perú y lugar fecundo de esperanza. En ese caminar está 

lo que consideramos como ese aporte epistémico diferenciado que esa universidad de la 

vida rondera propone. Estas epistemologías diferenciadas se relacionan con las:  

(...) sabidurías insurgentes o sabidurías del corazón y la existencia, porque su 
potencial insurgente radica, en que frente al sentido fragmentador y totalitario de la 
razón, de la epistemología y de la ciencia, que solo nos ofrece teorías, información y 
datos, las sabidurías insurgentes, nos aportan referentes de sentido para el vivir, 
nos permiten una visión integral de la vida, pues tienen la capacidad de integrar la 
afectividad, la espiritualidad, el corazón, la razón y la acción, pues no se queda en la 
teorización de la realidad, sino que impulsa la lucha por su transformación; por eso 
no son epistemologías, pues no se quedan solo en la dimensión cognitiva del 
conocimiento, no implica que la sabiduría no tiene epistemología, sino que está 
más allá de está, las sabidurías del corazón aportan no solo referentes 
epistémicos, sino cosmos de sentido para sembrar sentidos éticos políticos, 
estéticos y eróticos ‘otros’, distintos de la existencia. (GUERRERO ARIAS, 
2012,p.6, grifo próprio)  

La cita anterior nos ayuda a entender la grandiosidad de las sabidurías 

insurgentes o sabidurías del corazón y la existencia que sobrepasan el concepto de 

epistemología desde y con los pueblos. Por tanto, proponemos el concepto de 

epistemologías diferenciadas que dialogan y se posicionan en el ámbito del senti-pensar 

y  co-razonar porque las experiencias ronderas de ambos realidades estudiadas 

proponen un rumbo diferenciado donde la justicia ocupa un lugar central, o sea, como 

una forma de vida en comunidad.  

En añadidura, en el discurso de José Sacaca se visibiliza que en la ronda también 

hay problemas internos que la debilitan. Al hacer ese balance, entre las potencialidades 

y limitaciones, es donde la ronda se construye, he ahí la razón de recuperar la justicia 

desde sus ancestros y ancestras por medio de la afirmación de su derecho. En el 

Encuentro de Rondas Campesinas y autoridades comunales en Samán, Josué Sacaca, 

haciendo uso del poder de la palabra expresó lo siguiente: 

(...) ¿por qué se olvida la medicina tradicional? Díganme, ¿por qué se olvida? 
van a tocar queridos. Wayrapu qanqui kay. ¿Habrá medicina en el hospital, en el otro 
lado? No hay, dice, pero en la realidad de nuestros pueblos kuchinapa, ¿cierto? 

26 Discurso en la Capacitación de rondas campesinas del 02/06/2024 en el Distrito de Ollachea, provincia 
de Carabaya, región de Puno. 

 



119 

Dolorman, ¿habrá medicina? Tradicional, kankuna kapi, pero ¿qué hacemos 
nosotros? Lo que hacemos primero es hay dolor de espalda, vas corriendo al hospital 
y luego a la botica y ¿qué te dan? Pastillas. Dolor de cuerpo, pastillatasurupunscnaj. 
Todo es pastilla. Wawa su primera vacuna, segunda, tercera vacuna, quinta vacuna, 
todo vacuna. Así compañeros nos han acostumbrado. Entonces, todo esto nos 
han hecho olvidar de la medicina tradicional. La educación compañeros ahora nos 
dicen que ahora aprende a sumar, restar, multiplicar, dividir, suficiente. Cuando al 
final no es así. (SACACA, 2024)27  

Con ese discurso potente el rondero llamó la atención de cómo la medicina 

occidental viene volviendo dependiente a las comunidades ronderas de los 

medicamentos venidos desde ese lado. Sin embargo, cabe la necesidad de recuperar esa 

medicina tradicional que está siendo olvidada y más aún, evitar el extractivismo 

epistémico por parte de la ciencia occidental. 

3.4.3 Recuperar nuestra justicia: por un pluralismo jurídico 

igualitario 

Incluso, el sentido de justicia es permeado por esas epistemologías 

diferenciadas. El siguiente fragmento fue en el Encuentro de Rondas Campesinas en el 

distrito de Putina, por parte del presidente rondero: 
(...) Tienes que recuperar lo que nos han dejado nuestros padres, el Allin 
Kawsay el Buen Vivir, Allin yachay el aprender. Eso es lo que nosotros tenemos 
que empezar a hacer queridos hermanos. Entonces compañeros, igualito, la 
justicia, recuperemos compañeros la justicia nuestra (SACACA, 2024)28 

Es interesante cuando la compara con el estado de la justicia donde ésta 

predomina concibiéndola como justicia ordinaria, a pesar que en la Constitución Política 

del Perú se encuentra el Artículo 149 que señala:  

Las autoridades de las Comunidades Campesinas, con el apoyo de las Rondas 
Campesinas, pueden ejercer las funciones jurisdiccionales dentro de su ámbito 
territorial de conformidad con el Derecho Consuetudinario, siempre que no violen 
los derechos fundamentales de la persona; y que la ley establecerá las formas de 
coordinación de dicha jurisdicción especial con los juzgados de Paz y con las demás 
instancias del Poder Judicial”. (CONSTITUCIÓN POLÍTICA DEL PERÚ, 1993) 

Por tanto, es deber del Estado peruano garantizar el reconocimiento de ambos 

sistemas de justicia, es decir, el sistema ordinario y el sistema consuetudinario o 

especial. Esto bajo los presupuestos del pluralismo jurídico igualitario, el cual es una 

28 Discurso en el Encuentro de Rondas Campesinas del 01/06/2024 en el Distrito de Putina, provincia de 
San Antonio de Putina, región de Puno. 

27 Discurso en el Encuentro de Rondas Campesinas y autoridades comunales en Samán del 22/05/2024 en 
el Distrito de Samán, provincia de Azángaro, región Puno. 

 



120 

concepción de la coexistencia y respeto de los derechos de los pueblos indígenas u 

originarios donde sus sistemas de justicia son reconocidos como iguales. 

(...) a) El pluralismo jurídico igualitario en primer lugar, se basa en el principio de 
la igual dignidad de pueblos y culturas. Es decir, que no hay pueblos o culturas 
superiores ni inferiores, ni sometidas a una relación de subordinación o dominación, 
como acontecía en era colonial. Al no haber pueblos o culturas superiores, el Estado 
se obliga al respeto y garantía de dicha igual dignidad. En ese sentido, el 
reconocimiento de los sistemas jurídicos indígenas no se da desde los parámetros 
limitantes de una sola cultura o pueblo y ninguna cultura tiene autoridad para 
imponer restricciones a la otra desde su propio parámetro. b) El Pluralismo jurídico 
igualitario lleva, necesariamente, a procesos de descolonización de las relaciones 
de superioridad/inferioridad entre pueblos y culturas, y entre el Estado y los 
pueblos originarios. c) El Pluralismo Jurídico Igualitario supone que los pueblos 
tienen «control sobre sus formas de vida e instituciones», como reconoce el 
Convenio 169 de la OIT, por lo que son quienes: (1) establecen sus instituciones o 
sistemas de autoridades sin injerencia externa; (2) establecen sus normas propias o 
derecho consuetudinario; (3) ejercen de forma autónoma sus funciones 
jurisdiccionales. (...) c) En cuanto a las competencias de la jurisdicción indígena, las 
mismas están en función de su propio derecho y necesidades sociales y culturales, 
por lo que no pueden tener límites neocoloniales que ni siquiera están en la 
Constitución o el derecho constitucional  d) El Pluralismo Jurídico Igualitario se 
basa en un Pacto entre Pueblos y en el diálogo intercultural para definir los 
derechos humanos y otros (como los de la Madre Tierra) que deben respetar 
todos los pueblos y el Estado; para establecer procedimientos de resolución de 
posibles violaciones de derechos humanos imputados a la jurisdicción indígena, a fin 
de maximizar derechos colectivos e individuales; y establecer mecanismos de 
coordinación permanentes. (YRIGOYEN, 2023, p.5)  

La autora trae los principales presupuestos al establecer las relaciones de igual 

dignidad entre los pueblos y el Estado, el cual respeta de manera intercultural esas 

diferencias culturales, sociales, jurídicas, etc. Por tanto, supone un horizonte 

descolonizador donde esas jerarquías son eliminadas, pues se trata de una relación 

intercultural para el contacto entre ambos, así como, para los derechos de la Madre 

Tierra.  

Por tanto, es bajo el lente del pluralismo jurídico igualitario donde residen esas 

epistemologías diferenciadas de las rondas campesinas y rondas comunales. En México, 

uno de mis entrevistados compartió esto conmigo: 
Nosotros en primera tenemos una cosmovisión bien clara, ¿no? de la cuestión 
del apego, del respeto a la Madre Tierra, o sea, nosotros sentimos como si 
fuéramos uno mismo. La cuestión de la solidaridad, la cuestión de la cohesión 
comunitaria, la la parte de la cooperatividad o la cooperación y la parte de una 
cuestión integral entre la parte hoy, que acaba de pasar este este día de ánimas o de 
día de muertos, entre la cuestión de los ancestros que ya no están con nosotros, 
que pero finalmente como que viven en en la memoria, ¿no?, entonces es una 
cuestión este muy integral entre la la parte de donde convivimos que es el territorio, 
la parte de lo que somos como parte de la comunalidad, de como una cooperación y 

 



121 

la cuestión de los que ya no están que es una cuestión así como espiritual, ¿no? 
(CHÁVEZ, 2024).29 

​ Las palabras del maestro Pedro Chávez, de la localidad de Cherán, son 

profundas por el sentido de su conexión con su territorio, su memoria colectiva, sus 

ancestros y ancestras que ya no están en la tierra, pero son quienes cuidan a los pueblos. 

Esa espiritualidad viva también hace parte de las epistemologías diferenciadas por unir 

la vida y la muerte, así como, porque crece en la solidaridad y la comunidad. Las 

experiencias que viví durante mi visita a Cherán lo comprueban por su apertura, a pesar 

de venir de otro país y con otras experiencias. Considero que es urgente que esas 

cosmovisiones, saberes ancestrales, conocimientos, etc. sean protegidos por parte de los 

pueblos y también por parte de sus Estados, pero sin un uso indebido o por apropiación 

sin consentimiento. Incluso, en cuanto a la defensa y seguridad, el pueblo de Cherán 

emplea técnicas de resguardo a su comunidad: 
Claro, ellos se defienden, sacan armas de fuego y es cuando pues suenan las 
campanas, truenan los cohetes como un modo de defensa que nosotros tenemos 
de manera ancestral, se corre el rumor rápido de que se están este congregando en 
las orillas de la comunidad los malos rápido, entonces ponemos este piedras en 
todas las calles, se sacan las las cocinas, las paranguas, las fogatas a las cuadras 
y entonces esas fogatas sirven como de resguardo para que esos cinco gentes que 
tenemos acá detenidas. (CHÁVEZ, 2024).30 

En el levantamiento de Cherán del 2011 se usaron técnicas de resistencia 

indígena como los cohetes para salvaguardar a la comunidad frente a las armas de fuego 

con las que la policía pretendía usar en contra de ellos. Es así que esas epistemologías 

diferenciadas también yacen en el sentido de cuidar a la propia comunidad para cuidar 

su integridad cuando se sienten amenazados. Frente a lo sucedido, como vimos en esa 

localidad fue la resistencia de manera comunal y la organización lo que les permitió 

lograr el autogobierno. 

En ese sentido, en sus modos de organización epistémica brillan sus 

epistemologías diferenciadas está unida con la organización política. Por ejemplo, en 

sus formas de elegir autoridades, sistemas de gobierno como el autogobierno en Cherán 

y Santa Fe de La Laguna. El Tata Trini nos relata de la siguiente manera: 
(...) se planeó la elección de los jefes, tres por barrio y lo hicimos también tres 
por barrios para garantizarnos seguridad porque nos dimos cuenta de que si hay un 

30 Entrevista de investigación concedida el 06/11/2024 en la Localidad de Cherán, Municipio de Cherán, 
estado de Michoacán de Ocampo, México. 

29 Entrevista de investigación concedida el 06/11/2024 en la Localidad de Cherán, Municipio de Cherán, 
estado de Michoacán de Ocampo, México. 

 



122 

presidente es más fácil que lo coarten o que lo asesinen o que lo desaparezcan y si 
son 12, ¿a cuál agarras? Si los 12  tienen el mismo valor, la misma 
responsabilidad legal, entonces los 12 y así lo decidimos, 3 por barrio y tres por 
barrio y se nombra en Enero se nombra, se hace la elección y el 5 de Febrero del 
2011, el 5 de Febrero del 2011 nosotros tomamos posesión, pero es aquí es una cosa 
bien bonita, cada barrio se junta. Y va a llevar a sus a sus elementos al centro, 
pero se van con música, se van bailando, es alegría, pues, nos llevaron, 
estuvimos allá 5 de febrero y la toma de posesión. (TATA TRINI, 2024).31 

Definitivamente, para conseguir el autogobierno en Cherán fue necesario 

emplear las epistemologías diferenciadas donde en la forma de organización política el 

poder no recae en una sola autoridad o persona, tal cual sucede en las sociedades no 

indígenas, sino el poder político y la responsabilidad es compartida porque al ser una 

causa común de vivir en comunidad se requiere una salida comunitaria, descolonizada y 

real. Cabe resaltar la alegría que significa la política y participación en la vida comunal. 

Las rondas campesinas peruanas lo demuestran también en el empleo de sus canciones, 

danzas y música típica en cada evento protocolar, en cada compartir y en cada 

ceremonia. De esa manera es como se celebra el hacer política, replantear lo que está 

mal planteado y construir una mejor vida rondera. 

Foto 17- Con miembros del Consejo Mayor de Cherán, 2024. 

 

Fuente: Archivo personal. 

 

31 Entrevista de investigación concedida el 06/11/2024 en la Localidad de Cherán, Municipio de Cherán, 
estado de Michoacán de Ocampo, México. 

 



123 

Foto 18- Con miembros de la Junta Directiva de las rondas campesinas del Centro Poblado de 

Ccacco, 2024. 

 

Fuente: Archivo personal. 

 

3.5 Nuestras formas de organización política desde los mundos ronderos 

Cuando nos referimos a las formas de organización política desde los mundos 

ronderos entendemos que éstas son el conjunto de prácticas, instituciones, estructuras y 

mecanismos de representación y toma de decisiones en su vida cotidiana. Así, los 

pueblos han conservado también en su memoria colectiva esas experiencias que los hace 

parte de vivir en sus comunidades, enfrentar y resolver casos de acuerdo a su derecho 

consuetudinario desde tiempos inmemorables. También, tiene que ver con relacionarse 

con diferentes entes en la historia de la humanidad como los Estados, empresas, 

transnacionales,  organismos internacionales, etc.  

Chantall Mouffe (2000) reflexiona sobre la política como el espacio  de 

construcción de las relaciones donde las diferencias o antagonismos están presentes, así 

también, las prácticas por las que esas diferencias antagónicas existentes son superadas, 

doblegadas y transadas. En los mundos ronderos la política se ha constituido con ese 

tipo de prácticas en las constantes negociaciones y proyectos de los cuales han sido 

protagonistas o también han reivindicado como su actuar político los espacios que 

 



124 

históricamente les fueron negados. Por ejemplo, en escena contemporánea, el 

movimiento indígena latinoamericano viene luchando para que sus marcos 

constitucionales los reconozcan como sujetos colectivos de derechos y lo consiguieron 

como en el caso de México con la Reforma Constitucional, ocurrida el 30 de septiembre 

de 2024, donde se estableció en el Artículo 2 que: 
La Nación Mexicana es única e indivisible, basada en la grandeza de sus pueblos y 
culturas. La Nación tiene una composición pluricultural y multiétnica sustentada 
originalmente en sus pueblos indígenas, que son aquellas colectividades con una 
continuidad histórica de las sociedades precoloniales establecidas en el 
territorio nacional; y que conservan, desarrollan y transmiten sus instituciones 
sociales, normativas, económicas, culturales y políticas, o parte de ellas. La 
conciencia de su identidad indígena deberá ser criterio fundamental para determinar 
a quiénes se aplican las disposiciones sobre pueblos indígenas. Son comunidades 
integrantes de un pueblo indígena, aquellas que forman una unidad social, 
económica y cultural, asentadas en un territorio y que reconocen autoridades 
propias de acuerdo con sus sistemas normativos (...) (CONSTITUCIÓN 
POLÍTICA DE LOS ESTADOS UNIDOS MEXICANOS, 2025, énfasis propio). 

Así también, los casos de países como Ecuador (2008) y Bolivia (2009) que 

lograron nuevas constituciones al refundar sus Estados donde las nacionalidades 

originarias, los pueblos indígenas y el respeto a los derechos de la Madre Naturaleza, 

con la noción de Buen Vivir (FRIGGERI, RICOBOM, 2019; LEONEL JÚNIOR, 2016), 

son actores protagonistas y representan conquistas jurídicas que también son políticas. 

Ilaquiche (2012) señala que: 
Todo este proceso de participación política indígena ha significado la toma del poder 
desde los gobiernos locales, lo que ha implicado democratizar las relaciones de 
poder desde las instancias locales de gobierno, así como el cuestionamiento al 
sistema político vigente y la construcción de un nuevo estado plurinacional desde 
abajo. Se evidencia una doble estrategia política que condensa la participación 
electoral (gestión de instancias públicas, centrales y locales) y movilización social, 
como crítica radical a la institucionalidad excluyente y participación ordenada dentro 
de las reglas de juego del régimen institucional (ILAQUICHE, 2012, p.15) 

Así también, vale reconocer el potencial que representan para la región como la 

democratización de espacios, cuestionamiento constante a las estructuras ya 

determinadas y sus tensiones en la lucha social que movilizan esas conquistas: 
(...) Las tensiones presentadas por los enunciados constitucionales acontecen (...), no 
por azar; la lucha social es dinámica de la misma manera que el proyecto político 
lo es en sus acciones tácticas. Así, por más que los principios de esa lucha sean 
mantenidos, las acciones políticas secundarias no poseen un camino único. Los 
mecanismos constitucionales, por más innovadores que sean, no presentan una 
configuración homogénea en el momento de la concretización de los dispositivos. 
Temas como descolonización, plurinacionalidad, economía, vivir bien, 
democracia, autonomías, reforma agraria y jurisdicciones son parte de un 
conjunto de pilares, en los cuales, históricamente el Estado reprodujo una 
lógica distanciada e impositiva a los pueblos, capaz de generar problemas 
sociales fundantes. No había una orientación intercultural, ni siquiera 
descolonizadora o antiimperialista en la estructuración institucional o en la 
construcción de políticas públicas. Lo que se observaba era una estructura oblicua 

 



125 

y colonizada de poder, servil a una dominación de grupos oligárquicos internos y 
externos, que regían los instrumentos del Estado central. (LEONEL JÚNIOR, 2016, 
p. 220). 

Como se menciona, resulta un desafío la concretización de los pilares como la 

descolonización, la plurinacionalidad, el buen vivir y la interculturalidad dentro de la 

estructura estatal, por lo que cuando hacemos alusión a la organización política desde 

los mundos ronderos cabe cuestionar el lugar que los pueblos ocupan con sus 

interpelaciones hacia el Estado. En ese sentido, una de las preguntas en las entrevistas 

realizadas versaba sobre ese tema: ¿cuál es la relación entre Estado y las rondas? ¿Qué 

tipo de relación las rondas quieren con el Estado?  

He aquí la necesidad de juntar las esferas del derecho y la política como 

dependientes una de la otra, como la corriente ODANR y la TIDH nos han demostrado 

en América Latina. Incluso, la corriente del Nuevo Constitucionalismo Latinoamericano 

(NCL) viene tejiendo sus presupuestos para entender lo político y jurídico como dos 

caras de una misma moneda, ya que para la consecución del derecho y la justicia son 

esos dos espacios los que se encuentran entrelazados para la garantía de los derechos 

humanos de los más expoliados. Por tanto, el NCL es “(...) aquel que los pueblos 

reinventaron para mirarse en profundidad y para ello tuvieron que cambiar la 

correlación de fuerzas sociales y políticas que abriera el camino a la construcción de una 

nueva institucionalidad, que hoy es una tarea fundamental (PINTO QUINTANILLA, 

2015, p. 15). En esa línea, este nuevo paradigma constitucional en América Latina 

merece mayores estudios y abren más caminos para continuar pensándolo como el NCL 

achado na rua, como subcorriente dentro del ODANR. Los estudios de Lionel Júnior, 

Brandão y Maquez (2017),  Sousa Júnior y Lionel Júnior (2017) y Sousa Júnior y 

Fonseca (2017) son muestras de cómo este entendimiento de NLC desde los pueblos 

más olvidados históricamente construyen de manera colectiva esos proyectos con el 

propósito de emanciparse y hacer uso de su derecho como legítima organización de su 

libertad (SOUSA JÚNIOR, 1993). 

Por tanto,  las formas de organización política desde los mundos ronderos es un 

concepto que proponemos cuando nos referimos a la actuación como protagonistas de 

las rondas campesinas y comunales, en Perú y México, en espacios de creación de 

proyectos políticos que van acompañados de la cuestión jurídica que tiene que ver con 

la afirmación de sus derechos humanos como pueblos indígenas y originarios. Para 

entenderlas hay que recurrir a su memoria colectiva donde se encuentran sus 

 



126 

epistemología diferenciadas y profundizar en sus procesos de lucha por su autonomía en 

ambas experiencias. A continuación, después de haber estado, sentido y pensado el 

mundo rondero traemos ejemplos únicos desde el poder de su palabra, entrevistas e 

intercambios senti-pensantes y co-razonantes. 

3.5.1 El autogobierno en la experiencia de Cherán K´eri en 
Michoacán 

La tercera comunidad que visité en Michoacán fue el Municipio de Cherán que 

se encuentra en la zona del centro-oeste del estado de Michoacán, específicamente en la 

región de la meseta p'urhépecha a una altitud de 2377 m.s.n.m. Quizás esta comunidad 

fue una de las que más me impactó por el nivel de seguridad, a cargo de las rondas 

comunales o kuárichas  con la que cuentan desde el ingreso a sus territorios ancestrales 

llenos de bosques y vida. El Consejo Mayor asumió el cargo en septiembre del 2024 y 

fueron sus autoridades quienes me contaron en cuatro entrevistas cómo se organizaron 

para llegar hasta acá y  sus instituciones de organización política, ya que son referencia 

a nivel mundial cuando se habla de autogobierno. Uno de los integrantes del Consejo 

Mayor, ya había visitado a Perú y se alegraba por mi visita desde tan lejos 

geográficamente, pero muy cerca culturalmente. Hasta ahora son cinco administraciones 

o periodos en la gestión de Cherán las que continúan sosteniendo el autogobierno junto 

con la comunidad, la cual se ve representada plenamente y donde la política de servicio 

a la comunidad es la que prima. Tuve el gran privilegio de conversar con el Tata 

Trinidad Ramírez, con quien aprendí muchísimo en cada intercambio, así como, en más 

de cuatro horas de entrevista, conocí al Cherán K´eri (Gran Cherán) y los sabios que con 

cariño y respeto son llamados de Tata, refiriéndose al Padre o Papá.  

 El Tata Trini me invitó a almorzar en su casa con su maravillosa familia y se 

sentía muy feliz de que una quechua-peruana estuviera visitando Cherán, ya que no es 

habitual recibir este tipo de invitadas. Aprendí a hacer las famosas tortillas mexicanas 

junto a las mujeres p'urhépechas, sintiendo en mis manos la harina de maíz, la 

ancestralidad en la comida y la buena comida. Por supuesto, no faltó el chile, ya que en 

México mi lengua comenzó a acostumbrarse a los chiles picantes, ancestros de nuestros 

pueblos. El Tata Trini comenzó a ser mi Tata también. 

​ Mis entrevistados me contaron que desde el año 2006 con el gobierno de Felipe 

Calderón (2006-2012) se declara la guerra contra el narcotráfico en México con el 

objetivo de legitimarse en el cargo y ese acontecimiento comienza en Michoacán, ya 

 



127 

que él era michoacano. Esto ocasionó que la gente del crimen organizado, antes 

dedicada a delinquir de manera clandestina o vender productos, empiece al cobro de la 

extorsión, asesinatos, cobro de cuotas, pero en Cherán sucede algo particular que fue 

tala indiscriminada de del bosque:  
(...) para nosotros era clandestina, un pino, dos pinos desaparecían de noche, de una 
semana, dos semanas, pero, entonces entran de manera criminal y entran de manera 
directa, o sea, quien se opone o lo matan o desaparece, ¿no? Y entonces eso 
transcurre, vamos, tocamos las puertas a varias dependencias, gobierno, federal, 
gobierno, estatal y parecía ser que nunca se nos oye. (CHÁVEZ, 2024)32 

 
Frente a esa situación de que los taladores llegaban a extraer de sus territorios 

desde 7.000 a 22.000 hectáreas no había forma de la comunidad pudieran detenerlos. 

Entonces, una madrugada del 15 de abril de 2011 las mujeres de manera valiente fueron 

a  misa muy temprano y se enfrentaron a la gente que bajaba con camiones llenos de 

madera. Para el Tata Trini la tala era: 
La tala, yo no le llamo tala inmoderada como mucosamente le dicen, yo le llamo una 
tala criminal, porque bueno, nosotros hemos crecido en el bosque, yo crecí en el 
campo en el cerro, y tengo muy gratos recuerdos de mi infancia. Llena de 
privacidades, pero muy contento. Yo te conozco el territorio, porque desde chico lo 
he caminado y tengo muchas cosas bonitas del campo, el conocer las plantas, ell 
conocer los hongos, el conocer todo lo que hay en un bosque y también tengo lo que 
me platicaban los abuelos. El bosque no es de nosotros, es prestado, así me 
acuerdo que me decía mi abuelo. Entonces si pides prestado algo tienes la 
responsabilidad de regresarlo y a quién se los vas a regresar pues a las otras 
generaciones. Entonces es convivir con el bosque de no vivir del bosque, sino la 
convivencia dentro del bosque, entonces esa es una así como que así nos 
creamos, así nos desarrollamos y bueno, cuando viene gentes extrañas y ven al 
bosque como un ente vivo, sino como una situación de aprovechamiento económico, 
pues ya se pierde la esencia de un bosque, ya se convierte en cosa, ¿no? Y pues todo 
eso así empezó, entonces empezó empezó el saqueo criminal de nuestros bosques. 
(TATA TRINI, 2024, énfasis propio)33 

Con la afectación a su propio territorio como parte intrínseca de la existencia de 

los pueblos p'urhépecha fue que comenzó la alteración a su vida diaria. Se estiman que 

llegaban a bajar alrededor de cien camiones diarios llenos de madera y que atravesaban 

directamente por medio de la localidad y generando problemas de contaminación sonora 

y ambiental. Volviendo a las mujeres que se enfrentaron a los talamontes éstos se 

defienden sacando las armas y la comunidad tocan las campanas y hacen tronar los 

cohetes, hechos por ellos mismos de manera ancestral, como forma de defensa. Los 

demás comuneros se enteraron que los taladores se congregaron afueras de la 

33 Entrevista de investigación concedida el 06/11/2024 en la Localidad de Cherán, Municipio de Cherán, 
estado de Michoacán de Ocampo, México. 

32 Entrevista de investigación concedida el 06/11/2024 en la Localidad de Cherán, Municipio de Cherán, 
estado de Michoacán de Ocampo, México. 

 



128 

comunidad y colocaron piedras en las calles, sacaron las cocinas y las paranguas o 

fogatas de las cuadras (formas de organización política p'urhépecha como las asambleas 

que reúnen a los comuneros para tratar asuntos delicados de la comunidad) que logran 

detener a cinco taladores e incendiaron los camiones para impedir que sigan con ese 

accionar. Frente a ese acontecimiento el pueblo decide armarse y no permitir que los 

narco taladores entren en su territorio. Ese mismo día:  
(...) algunas personas no identificadas prendieron fuego a los bosques circundantes 
de Cherán, devastando varias decenas de hectáreas de árboles adultos. 
Simultáneamente, llegaron comuneros de Tanaco y Capacuaro para intentar rescatar 
a sus compañeros. Se dio entonces un primer enfrentamiento en el cual hubo varios 
heridos de bala. Otros comuneros de Capacuaro y Tanaco bloquearon la carretera, 
mientras que Cherán se autoimpuso un estado de sitio. Los cheranenses armados con 
todo de tipo de pertrechos, desde rústicos hasta armas largas, se ubicaron en los 
accesos al pueblo, para defenderse de una incursión de los rivales. La policía federal 
acudió al lugar con el fin de desalojar el bloqueo, pero fue enfrentada por los 
comuneros de ambos bandos y se tuvo que replegar. Como medida defensiva, 
Cherán instaló barricadas en las entradas al pueblo, así como centros de reunión y 
vigilancia en todas las esquinas de la comunidad, que han sido conocidas como 
“fogatas”. (OJEDA, 2015, s/p). 

Es así como Cherán logró expulsar de su territorio a los narco taladores, 
miembros del crimen organizado que estaban delinquiendo en su área. También, 
desconocieron al gobierno municipal que históricamente había pertenecido al Partido 
Revolucionario Institucional (PRI), el cual no había tenido una política firme frente a lo 
que sucedía y quienes terminaron huyendo al pueblo de a lado junto a los policías, 
acusados de estar coludidos con los criminales. Dentro de las victorias cheranenses 
estuvo la proscripción a los partidos políticos por medio de la resolución del Tribunal 
Electoral del Poder Judicial de la Federación (TEPJF) que les permitió elegir a sus 
autoridades por sus “usos y costumbres” (ARAGÓN, 2023; OJEDA, 2015).  

Con ello, se comenzó a concretar el autogobierno como un nuevo paradigma de 
organización política venida de los pueblos. Esto remite a que el pueblo: “(...) puede 
manejar también conceptos jurídicos basados en un sentimiento de justicia que deviene 
como consecuencia del conocimiento que adquiere por su experiencia e historia de 
pueblo explotado” (DE LA TORRE RANGEL, 2005, p. 2). En ese sentido, el 
autogobierno se relaciona intrínsecamente con el sentido de justicia como un horizonte 
en ser alcanzado. Como ya se mencionó en el estado de Michoacán son 21 comunidades 
lograron el autogobierno y el presupuesto directo. 

El autogobierno representa un sistema de gobierno donde la comunidad, grupo o 

pueblo tiene la capacidad de decidir y gestionar sus propios asuntos internos de manera 

autónoma, sin interferencia externa (GOBIERNO DEL ESTADO DE MICHOACÁN, 

 



129 

2024). En palabras del Coordinador General de la comunidad indígena de Santa Fe de la 

Laguna, José Alfonso Hernández, este significa: 
El autogobierno para nosotros este… es una forma de administrar los recursos y 
no nada más, no nada más los recursos. Para nosotros es yo no estoy tomando una 
forma de como que como estamos viviendo de una forma diferente a como vivíamos 
porque antes pues ahora sí que en cuanto a infraestructura no hacíamos mucho. 
Nuestras calles en la administración pasada ya con las obras que hicieron ya se 
ve la diferencia. Un pueblo ya con mejor imagen, un poco más limpio, pues 
ahora sí que pues esa es la diferencia que yo veo ¿no? A partir de ahora que pues 
ahora sí que nosotros podemos decidir en qué usar el recurso que tenemos, cómo 
usarlo y claro, pues tratamos, pues de gastarlo lo mejor que se pueda ¿no? 
Invertirlo más que nada en cosas que nos beneficien, en cosas de provecho, ¿no? 
Para la comunidad así está. (HERNÁNDEZ, 2024, énfasis propio).34 

​ El autogobierno ha contribuido a diseñar caminos desde y con los pueblos. Sin 

embargo, vale reconocer que éste es producto de la lucha y resistencia histórica que han 

tenido los pueblos indígenas en este país. Si bien la medida jurídica se logró en el año 

2011, vale remontarnos a los acontecimientos en el Municipio de Cherán en Michoacán 

donde todo comenzó, es decir, cuando el pueblo expulsó y se levantó en contra de los 

taladores ilegales, policía, Estado y narcotraficantes al renunciar de participar en los 

comicios electorales y autodeclararse como un territorio autónomo regido por el 

autogobierno. 

​ El presupuesto directo es “un enfoque de asignación de recursos financieros que 

implica que los fondos se asignen directamente a las comunidades o grupos específicos. 

En lugar de pasar por varios niveles de intermediarios o instituciones, el recurso se 

asigna de manera directa y descentralizada” (GOBIERNO DE MICHOACÁN, 2024, 

s/p). Desde el 2021, después de mucha presión política y jurídica las comunidades 

indígenas del estado tuvieron que organizarse para lograr la autonomía en cuanto al 

manejo de su presupuesto directo. De esta manera, las comunidades son las encargadas 

de gestionar sus propios recursos y proyectos  que los beneficien. Para lograr el 

autogobierno y, por ende, el presupuesto directo, las comunidades tienen que pasar por 

un proceso de información previa, libre e informada por parte del gobierno del estado. 

En capula, en noviembre del 2024, se llevó a cabo el proceso de consulta en la que tuve 

la oportunidad de presenciar la charla del gobierno y el debate de la comunidad, 

aspectos que cuento con más detalles en apartados posteriores. 

Las comunidades indígenas concretaron el principio de autodeterminación, 

avalado por normas internacionales como el Convenio 169 de la Organización 

34 Entrevista de investigación concedida el 05/11/2024 en la Localidad de Capula, Municipio de Morelia, 
estado de Michoacán de Ocampo, México. 

 



130 

Internacional del Trabajo (OIT), específicamente en el Artículo 3 donde se menciona 

que: “Los pueblos indígenas tienen derecho a la libre determinación. En virtud de ese 

derecho determinan libremente su condición política y persiguen libremente su 

desarrollo económico, social y cultural. (OIT, 1989, p. 93). Así, los pueblos determinan 

su estatus político, económico, social y cultural, como también, construyen su sentido 

de desarrollo de acuerdo con sus necesidades específicas. En esa línea, va de acuerdo 

con todo el marco jurídico normativo a nivel internacional como la Declaración de 

Naciones Unidas de Pueblos Indígenas (2007) y la Declaración Americana sobre 

derechos de pueblos indígenas (2016) y su marco interno como el Artículo 2 de la 

Constitución de México.  

Foto 19- En casa del Tata Trini o Trinidad Ramírez, miembro de la primera gestión del 

Consejo Mayor, una de las máximas referencias entre los comuneros que lucharon el 2011 para lograr 

el autogobierno en Cherán, 2024. 

 

Nota: Muy amablemente me obsequió el libro para niños Juchari echerio en lengua p'urhépecha  del 
que es coautor. 
Fuente: Archivo personal. 

 

3.5.2 Ejemplos de la organización política de las comunidades 

ronderas 

Gracias al autogobierno conseguido de manera legal y legítima en la experiencia 

mexicana traemos los ejemplos de las comunidades de Cherán y de Santa Fe de La 

 



131 

Laguna. En el contexto peruano traemos el caso de las rondas campesinas de Puno que 

hacen parte de la Central Única Nacional de Rondas Campesinas del Perú 

(CUNARC-P). Ambas constituyen formas de organización política desde los mundos 

ronderos y ejemplos que descolonizan el derecho y la justicia desde América Latina.  

3.5.2.1 El Consejo Mayor de Cherán 

El 5 de febrero de 2012 tomó posesión el Primer Consejo Mayor, “(...) entonces 

a partir de ahí lo que se lo que pareciera es una lucha en defensa de los bosques, en 

defensa de la seguridad también le complementamos la cuestión de la libre 

determinación o del gobierno de usos y costumbres. Entonces (...)” (CHÁVEZ, 2024)35. 

Esas fueron las palabras del maestro Pedro Chávez cuando comenzó a narrarme sobre el 

funcionamiento de su forma de organización política. De acuerdo al Manual Comunal 

de Cherán Jurámukua kantsákateri erójtakuecha o Manual de la estructura y 

organización del nuevo gobierno.  
La máxima autoridad de la comunidad es la k’eri tángurikua o Asamblea de la 
comunidad integrada por cada uno de los ireticha o comuneros hombres y 
mujeres de todos los barrios, que independientemente de sus representantes y 
voceros que tienen en el Consejo Mayor de Gobierno (k’eri jáŋaskaticha), aquí 
ejercen su representación personal y directa con derecho a voz y voto. Es la 
instancia pública y abierta de participación y toma de decisiones, la cual se 
aboca a ratificar, confirmar y dar fe pública de las postulaciones de ideas, 
sugerencias de acciones, acuerdos y propuestas de nombramientos emanados y 
consensados desde los barrios, de acuerdo a la importancia general de la comunidad. 
De esta manera, se puede señalar algunas de las principales funciones y atribuciones. 
(CHERÁN KERI, 2011, p. 8, énfasis propio). 

​ Como vemos es la Asamblea la que ocupa un lugar central en la organización 

comunal y es allí donde son elegidas las doce autoridades, tres de cada barrio, para 

conformar el Consejo Mayor, el cual deviene de las formas ancestrales de organización 

comunal. El siguiente gráfico lo explica mejor: 

35 Entrevista de investigación concedida el 06/11/2024 en la Localidad de Cherán, Municipio de Cherán, 
estado de Michoacán de Ocampo, México. 

 



132 

Gráfico 1- Estructura del Gobierno Comunal de Cherán Keri 

 
Fuente: Gobierno Comunal Cherán Keri (2024-2027). Acceso en junio de 2025. 

Como observamos la recreación de esta organización política desde los mundos 

ronderos desde la experiencia de Cherán es resultado de los conocimientos ancestrales 

del pueblo p'urhépecha comenzando por los colores de su bandera y su significado, o 

sea, enaltecen sus epistemologías diferenciadas: 
De arraigo, de identidad, eso es lo bonito, pues lo bonito de esto, hoy nosotros, 
nuestro pueblo p'urhépecha. Nosotros tenemos nuestros símbolos, por ejemplo 
la bandera p'urhépechas, tenemos nuestro himno. Nosotros en Cherán tenemos 
nuestro himno, se llama el Triunfo del Eco y si ese lo escuchas aquí en Japón en 
Rusia o en Alemania, se te enchina la piel porque es recordarte este pedacito de 
tierra. Eso nosotros le llamamos identidad y muchos aunque no estén aquí pero 
traen los colores, el verde que significa el campo, la sierra toda esta parte de la 
Sierra, el azul qué significa la región lacustre, el morado que significa la región 
de La Ciénega de acá de Zacapu y la Cañada de los once pueblos el amarillo. Y 
se conjuntan y todos no estamos diciendo el de la Cañada es que este es mi bandera, 
es nuestra bandera, la que nos identifica a todos, como pueblo. (TATA TRINI, 2024, 
énfasis propio).36 

Trayendo las palabras poderosas del Tata Trini y viendo la imagen mostrada, el 

número cuatro resulta de importancia por no solo identificar a los cuatro barrios que 

conforman la comunidad de Cherán: Barrio Kétsikua, Barrio Kárkahua, Barrio 

36 Entrevista de investigación concedida el 06/11/2024 en la Localidad de Cherán, Municipio de Cherán, 
estado de Michoacán de Ocampo, México. 

 



133 

Jarhukutini y Barrio Parhíkutini; los cuales son la base fundamental de la organización, 

sino también porque representan los cuatro colores de la bandera p'urhépecha. Como 

parte de su identidad originaria, cada color representa una conexión íntima con el 

territorio: verde el campo y la sierra; el amarillo la cañada; el azul la región lacustre; y 

el morado la ciénaga. 

Abrazados por los cuatro barrios p'urhépechas se encuentra el Consejo Mayor 

de Gobierno de la Comunidad: “(...) integrado por 12 doce consejeros, tres elementos 

por cada uno de los cuatro barrios, a quienes se les llama k’eri jáŋaskaticha - 

Consejeros Mayores, órgano colegiado que es el que proponemos sean los cargos a 

elegir en la elección por usos y costumbres de acuerdo al Decreto que emita el Congreso 

del Estado”. (CHERÁN KERI, 2011, p.16).  

En el 2011 existían solamente seis Consejos: Irétsikueri Jurámukua (Consejo de 

los Bienes Comunales); Iréŋarhikuecheri Orhéjtsikua (Consejo Coordinador de los 

Barrios); Jarhóajperakua (Consejo de los Programas Sociales, Económicos y 

Culturales); Jurámutspeku (Consejo de Procuración, Vigilancia y Mediación de 

Justicia); Kʹuiripu irékueri Jurámukua (Consejo de los Asuntos Civiles) y el Turhisï 

Jurámukua (Consejo de Administración Local). Posteriormente, se agregaron dos 

Consejos: Tumbicheri kalurhitskiricha Jahoajperata (Consejo de los jóvenes) y el 

Uarhiticheri Jarhuajperata (Consejo de la Mujer).  

Ahora son ocho Consejos los encargados de trabajar temas específicos como se 

mencionan y cabe señalar que la comunidad de Cherán viene trabajando en la agenda de 

los jóvenes y las mujeres como temas pendientes dentro de la comunidad por lo que 

vemos ese dinamismo y constante preocupación con el futuro de la juventud, quienes 

vienen formándose para ocupar puestos en la administración de la comunidad, tal cual 

lo vi en las asistencias técnicas y la presencia de jóvenes en esos espacios. De la misma 

forma sucede con la cuestión de género amparada en una secretaría, tema que ha 

generado interesantes reflexiones donde la mirada universalista de los derechos 

humanos no calza en un escenario como el estudiado. Es por ello que esas miradas del 

feminismo hegemónico no responden a esas necesidades y el reto va más allá de la 

participación política, sino se trata de repensar el lugar de las mujeres en las tradiciones 

de la comunidad y continuar en un sentido comunitario que no sostenga desigualdades 

entre hombres y mujeres como Torres et al (2020) señalan.  

 



134 

En la entrevista que tuve con la maestra Gloria Valencia, quien ahora es parte del 

Consejo Mayor en el Consejo de procuración, vigilancia y mediación de justicia, nos 

comentó sobre cómo funciona la elección para los cargos:  
Se elige mediante las asambleas de barrio, el primer filtro es la fogata y nombra 
quién va a representar a la fogata de cada uno de los barrios y luego se va a la 
Asamblea de barrio y ahí es donde se eligen a las personas que la gente vea que 
que podemos apoyar al proyecto de usos y costumbres, pues nos eligen de manera 
directa, el voto es directo y se da el nombramiento. (VALENCIA, 2024, énfasis 
propio).37 

Como vemos, la organización política desde los mundos ronderos en el caso de 

Cherán se da de acuerdo a la voluntad de sus bases reflejadas en el primer nivel de 

organización que son las fogatas por el nivel de conocimiento de la trayectoria y 

compromiso de cada candidato y es el consenso el camino para su declaración en el 

cargo. Su procedimiento es el directo que legitima la amplia participación. 

Tuve la oportunidad de hablar con uno de los Consejeros Mayores, Francisco 

Rosas, quien afirmó que la política es sinónimo de servir al pueblo, pues es obedecer al 

mandato del barrio y fortalecer lo que a sus ancestros y ancestras les ha costado para 

instaurar el autogobierno y que éste sirva como referencia para otras partes del mundo. 

Incluso, su trabajo no recibe ninguna remuneración económica, a diferencia de como 

sucedía antes con el otro sistema de gobierno donde el asumir cargos en la 

municipalidad era motivado por el interés económico y la acumulación de poder. Esto 

originó, como ya hemos visto, corrupción y colusión con las mafias de los 

narcotaladores, muchos de ellos ligados a los partidos políticos. (CALVEIRO, 2014; 

ARAGÓN, 2023). Frente a ello,  
(...) quienes son parte del Consejo Mayor ya no pueden volver a elegirse, ni 
ningún otro cargo, pero compañeros como ellos que están en operativos, ellos pues 
tienen el chance de hacer su mejor papel para que pues sean visibilizados y los 
puedan colocar en otro momento en un puesto de mayor rango. (ROSAS, 2024)38 

​ En el caso específico de la kuáricha o rondas comunales en Cherán, dentro de la 

estructura organizativa del Consejo Mayor está la Jurámutspekua o Consejo de 

Procuración, Vigilancia y Mediación de Justicia donde desempeñan funciones y 

atribuciones relacionadas con la seguridad de las comunidades, la mediación y 

resolución de los conflictos y la protección ecológica de los bosques e integridad 

territorial. Lo narran de la siguiente manera: 

38 Entrevista de investigación concedida el 06/11/2024 en la Localidad de Cherán, Municipio de Cherán, 
estado de Michoacán de Ocampo, México. 

37 Entrevista de investigación concedida el 06/11/2024 en la Localidad de Cherán, Municipio de Cherán, 
estado de Michoacán de Ocampo, México. 

 



135 

a)Representar jurídicamente al municipio-comunidad de Cherán ante el Poder 
Ejecutivo y Judicial del Estado de Michoacán, a través de sus cuatro consejeros - 
orhéjtsikuticha, con la anuencia y poder especial otorgado por el Consejo Mayor de 
Gobierno Comunal - K᾽eri Jáŋaskaticha, mandatarios de la Asamblea de la 
Comunidad - K᾽eri Tángurikua.  
b)Constituir y formalizar la Ireta kúaricha – Corporación de las Rondas, para 
brindar seguridad pública, en los términos del artículo 1º, 2º y 21 de la 
Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos, procurando la 
prevención de los delitos en el municipio - comunidad; así como crear el Cuerpo 
de Seguridad Vial que dirija los aspectos normativos y operativos de tránsito. 
c) Proponer al Consejo Operativo Principal – Orhéjtsikuticha y al Consejo Mayor 
de Gobierno - K᾽eri Jáŋaskaticha el “Reglamento de Vigilancia y Tránsito”, la que 
hará valer la Ireta kúaricha - Comisión de las Rondas, para el orden y la seguridad 
pública.  
d) Crear, dirigir e institucionalizar la “Útatspekua Uandakua – Audiencia de 
Procuración y Mediación de los Asuntos Disciplinarios (Penales)”, previa 
consideración del Consejo Operativo Principal – Orhéjtsikuticha, del Consejo Mayor 
de Gobierno - K᾽eri Jáŋaskaticha y la aprobación de la Asamblea de la Comunidad - 
K᾽eri Tángurikua, para el desarrollo de las funciones de recepción de denuncias, 
quejas, faltas y mediación de los asuntos o problemas disciplinarios o de 
carácter penal. 
e)Crear, dirigir e institucionalizar la “K᾽amáŋarintsperakua Uandakua – 
Audiencia de Procuración y Mediación de los Asuntos Civiles”, previa 
consideración del Consejo Operativo Principal – Orhéjtsikuticha, del Consejo Mayor 
de Gobierno - K᾽eri Jáŋaskaticha y la aprobación de la Asamblea de la Comunidad - 
K᾽eri Tángurikua, para el desarrollo de las funciones de recepción de todo tipo de 
demandas civiles, mercantiles, patrimoniales, familiares, administrativos etc. y la 
mediación de los mismos.  
f)Constituir y formalizar la Aŋátapu kúaricha – Corporación de los 
Guardabosques y Protección Ecológica (Rondas), para el cuidado de los bosques, 
ecosistemas y la integridad territorial de la comunidad. (CHERÁN KERI, 2011, 
p.16). 

​ Como observamos en los seis puntos presentados vemos que la organización 

política desde los mundos ronderos es dialógica al presentar por un lado, las normas 

estatales que existen y respaldan su existencia como por ejemplo, su contribución para 

la seguridad pública donde el mundo de las comunidades de Cherán aportan 

significativamente velando desde la seguridad vial hasta el cuidado e integridad de sus 

territorios. De la misma forma, según los Artículos 1, 2 y 122 de la Constitución 

Política de los Estados Unidos de México se arma un espacio intercultural desde las 

rondas comunales que transgreden el Estado, pero también construyen alternativas 

locales con impacto nacional como el cuidado de los bosques y ecosistemas. Esto 

genera un nuevo paradigma donde la seguridad es para todos y todas, pero también para 

la Madre Naturaleza. En el discurso por parte del Humberto Urquiza, de la 

​​Subsecretaría de Enlace Legislativo y Asuntos Registrales del Gobierno del estado de 

Michoacán, desde que se consiguió el autogobierno en algunas de las comunidades 

indígenas: 
Se ha dado apoyos para las kuárichas cuales o elementos con el centro es la 
capacitación del registro anteceden porque nos interesa que sea un registro legal el 

 



136 

tema de la seguridad ya lo estamos haciendo, varios de los de las comunidades ya 
tienen elementos, certificados ante la Secretaría de la Defensa Nacional (SEDENA) 
y cumpliendo con todos los los requisitos de ley. También se les ha dotado de 
uniformes a las comunidades indígenas, hay un tema de programa carpetas asfáltica 
y de cemento. (URQUIZA, 2024).39 

Esa es una prueba de cómo las comunidades organizadas han conseguido 

equipos y capacitaciones para fortalecer a sus rondas comunales como los uniformes y 

armas por parte del Estado, pero esta vez son los propios indígenas los responsables de 

estas tareas, rompiendo con el tutelaje municipal como era antes.  

La Audiencia de Procuración y Mediación de los Asuntos Disciplinarios 

(Penales) es un asunto que se trabaja desde el mundo indígena como un lugar de 

solución de controversias y donde el acceso a la justicia se convierte en un derecho 

accesible, cercano y real en las comunidades. En ese sentido, es esa instancia la que 

recibe, revisa, estudia,  juzga y resuelve los problemas internos de la comunidad. La 

calidad de jueces y juezas es una función dentro de sus territorios obedeciendo a sus 

usos y costumbres. Del mismo modo, la aplicación de penas y la resocialización de 

quien delinque es una función que la kuáricha cumple. Francisco Rosas, miembro del 

Consejo Mayor realiza un balance del potencial de la actuación de las rondas 

comunales, así como, de los desafíos que las mismas enfrentan: 
Bueno, el tema de justicia efectivamente, como decía el compañero, o sea, muchas 
de las cosas por si tiene el tema el la palabra de conciliación porque en muchos de 
los casos trata de conciliar el este…, el asunto no de cómo resuelves tú. Yo creo que 
en eso estamos todo muy frescos y muy en pañales, o sea, no es sí, efectivamente 
está haciendo mucha chamba en en el asunto de de los este, de del tema de justicia, 
pero creo que estamos todavía muy este…(...) comenzando porque si bien existen 
ya normas, pero por ejemplo y son cosas que ya he vivido o en casos de, por 
ejemplo, de hermanas que han tenido, rompimientos con su pareja, cosas así y 
entonces cuando uno va allá, pues está en un fuerte jaloneo porque no hay una un 
código o una norma o una ley o alguna alguna reglamentación ya preestablecida y 
al no haberla, pues todo es así como una mediación de escritorio, ¿no? Oye, 
¿cómo quedamos o cómo le hacemos? Y de hecho también ha habido temas de 
homicidio y finalmente los homicidios sí han pasado a otras instancias de 
gobierno, pero eso ha sido cuando también la familia lo han decidido, ¿no?, O 
sea, por ejemplo, hace un par de años atropellaron a un sobrino y entonces mueren 
en en ese accidente y se da aquí entonces este… Cuando cuando estábamos en el 
lugar llega ya los los de la ronda comunitaria y preguntan ¿quieren que el 
asunto se resuelva aquí o quieren que el tema se resuelva en la Fiscalía? pero o 
sea, nos dan como nos ponen como las manos la decisión de cómo tomar el el 
caso, ¿no? Y por eso digo que estamos todavía como muy muy este tiernos en 
ese en ese tema porque sigue siendo una situación en que pues está el jaloneo de de 
qué cosas sí llevarlas a la Fiscalía, qué cosa no llevarlas a la Fiscalía este o el tema, 
por ejemplo, más común que es como el de la pensión que pagan papás, cuya 

39 Discurso de la Charla sobre Autogobierno por parte del Estado de Michoacán del 05/11/2024 en la 
Localidad de Capula, Municipio de Morelia, estado de Michoacán de Ocampo, México. 

 



137 

relación se rompió por alguna circunstancia y que pues a veces no, no se no se hace 
porque, eh, no existen como un principio así como definitorio no decir es que tiene 
que ser así, o sea, no se te está preguntando y aparte, pues ahí afloran otro tipo de 
situaciones, por ejemplo, acá en México el machismo sigue dictando muchas cosas, 
no deseando hay mujeres que dicen, no, yo no ocupo nada de él y entonces tú no 
para él también no pasa nada, ¿no? Entonces, pues para entrar, ahí no puede decir 
eso, o sea, no es de que quieras o no quieras, pero, o sea sigue siendo ya en temas de 
eficientar el papel de la ronda, pues es muy bueno. (ROSAS, 2024).40 

Como percibimos en la resolución de casos, la conciliación más que una función 

es la instancia que se llega a agotar incansablemente para llegar a la justicia. Mientras 

que la voluntad de las familias y dependiendo la complejidad del caso como los 

homicidios son aquellos que escalan hasta otras instancias del Estado. En ese sentido, 

entendemos que las rondas comunales continúan nutriéndose de más expertis para que 

sean capaces de resolver esas vicisitudes. Por lo que llegan a acudir a instancias 

estatales, lo cual requiere preguntarnos ¿en qué se diferencian los protocolos de 

coordinación entre las dos justicias en México y Perú? Sobre este tema disertaremos 

más en el apartado que trata sobre las rondas campesinas de Puno, ya que desde mi 

percepción se ha avanzado más en el tema porque éstas sí llegan a resolver casos de 

secuestros, homicidios, feminicidios, narcotráfico, etc. Una razón más de la importancia 

de mostrar en estudios la comparación de ambas experiencias. 

En la otra entrevista que me concedió Francisco Rosas me comentó que como no 

hay reelección del Consejo Mayor eso genera que quienes están realizando algunas 

labores administrativas aspiren a ocupar esos lugares, así como, incentiven a sus 

miembros de la comunidad a ser parte del proceso y continuar renovando cuadros. Por 

tanto, la organización política desde los mundos ronderos tiene el valor cíclico de 

rotatividad y formación de las próximas generaciones sin olvidar a quienes les 

antecedieron. 

En el caso de Cherán la organización política desde los mundos ronderos 

responde a una forma de organización ancestral y dinámica desde la construcción 

Estructura del Gobierno Comunal de Cherán Keri que obedece a su memoria colectiva. 

Esto significó crear una grieta dentro del Estado y desafiar a la práctica legalista se 

renueve interculturalmente y presente mecanismo dialógicos entre el estado y la 

comunidad de Cherán. Con respecto a la justicia, ésta representa un propósito de la 

comunidad bajo su reglamento que recoge aportes interesantes donde el actuar de la 

40 Entrevista de investigación concedida el 06/11/2024 en la Localidad de Cherán, Municipio de Cherán, 
estado de Michoacán de Ocampo, México. 

 



138 

kuáricha es fundamental para lograr la conciliación en la comunidad. Así, para que 

funcione dialógicamente con esa estructura estatal que aún posee rasgos donde la 

colonialidad del poder está presente. 

Foto 20 y Foto 21- Murales de arte por las calles de Cherán, 2024. 

 

Fuente: Archivo personal. 
 

3.5.2.1 Santa Fe de La Laguna 

La comunidad indígena de Santa Fe de La Laguna está ubicada en la ribera del 

Lago de Pátzcuaro. Esta comunidad logró el autogobierno y el presupuesto directo en 

julio de 2021 después de que la comunidad haya sido consultada por parte del Gobierno 

del Estado y después de mucha organización, ya que ellos dependían de la 

administración del Municipio de Quiroga y los recursos no llegaban para cubrir sus 

necesidades. Por ello, inspirados en las experiencias vecinas como el caso de Cherán, 

exigieron que el Gobierno del estado les informe y consulte de manera previa, libre e 

informada para que puedan acceder a este paso de autonomía. El actual Coordinador 

General de Santa Fe da La Laguna, José Alfonso Hernández, sostiene lo siguiente al 

respecto: 
A diferencia, compañeros, de cómo estábamos antes de que llegar el presupuesto 
directo a nuestra comunidad, pues era teníamos obras uno por cada año que nos 
autorizaba el Municipio, pero una obra pequeña. En su momento pues ahora sí que 
tengo un poquito de experiencia de cómo íbamos a pedir, ¿no?, a los ayuntamientos 

 



139 

que nos apoyaran con una obra, que esto, que aquello. En el 2015 llevé yo este… el 
cargo de Jefe de Tenencia de allí de Santa Fe de la Laguna también, por eso les digo 
de que la experiencia que yo tengo es de que siempre íbamos a pedir al municipio y 
por lo regular ya sabíamos que los municipios pues ahora sí que pues no nos dan el 
recurso que nos corresponde. Es un recurso mínimo que nos daban, pero bueno, 
ahora en cambio, pues se ve que florece nuestra comunidad, que va el la imagen va 
cambiando, pues ahora sí que muchas cosas, compañeros, vamos viendo ya la 
diferencia. (HERNÁNDEZ, 2024)41 

Es así que, recuperando sus usos y costumbres establecieron una forma ancestral 

de organización que se puede apreciar en el siguiente organigrama: 

Gráfico 2- Organigrama de la administración de Santa Fe de la Laguna 

 
Fuente: Elaboración propia en base a la comunidad Santa Fe de La Laguna, 2024. 

Como se observa, es la Asamblea General la que encabeza su forma de 

organización y es allí donde residen las principales decisiones de la comunidad. Es el 

pueblo organizado en la Asamblea que define los planes de trabajo de cada gestión y 

legitima cada proyecto a seguir. Las autoridades civiles, comunales y tradicionales 

hacen referencia al Consejo Consultivo de quienes ya asumieron alguno de esos cargos, 

tienen experiencia en la gestión o son los sabios y sabias del pueblo las que son 

consultadas frente a cualquier tema engorroso que se le presente a la comunidad. En 

Santa Fe de La Laguna existen ocho barrios de los que se divide el pueblo: Santo Tomás 

41 Entrevista de investigación concedida el 05/11/2024 en la Localidad de Capula, Municipio de Morelia, 
estado de Michoacán de Ocampo, México. 

 



140 

1, Santo Tomás 2, San Pedro 1, San Pedro 2, San Sebastián 1, San Sebastián 2, San Juan 

1 y San Juan 2. Elisa Ramos cuenta como funciona esa rotatividad de la siguiente 

forma: 
Porque la administración pasada me parece que San Juan 1, le tocó poner al 
presidente que es Don Alfonso y a San Juan 2, digámoslo así como por ejemplo (...) 
le tocó poner a la suplente. A San Sebastián 1 y 2 le tocó poner a obra pública, otro a 
Contraloría y así. Entonces para mi administración a San Sebastián 1 le tocó poner al 
presidente ahora y a Santo Tomás 1 le tocó poner a la suplente y así entonces 
también los puestos que tenemos aquí se van rotando en el barrio, pero ya tienen 
como que una lista. Este año te toca poner a ti, el año que viene a mí y así. Igual este 
en enero cambian los Jefes de Tenencia entonces ahí también los barrios van 
rotando, pero ya hay un orden, este un orden a seguir, pues la lista no es así como 
que yo quiero este poner un jefe de tenencia. (RAMOS, 2024)42 

Por tanto, de cada barrio se elige a un representante. Alfonso nos narra de esta 

manera: 
(...) nos regimos por barrios, entonces ahí, pues ahora sí que en cuanto a mí me 
encomendaron ese cargo, pues dije hasta dudé, ¿no? Si he de poder o no y he de 
poder, pero bueno. Aquí públicamente también quiero darle las gracias a la maestra 
Margarita que fue como mi maestra (HERNÁNDEZ, 2024).43   

Podemos inferir que el barrio es una célula viva dentro de la comunidad, pues la 

pertenencia a uno reafirma el compromiso que cada habitante posee con los destinos del 

pueblo, en caso de ser elegidos como representantes. Los encargados de esos barrios 

ocupan un lugar central dentro del organigrama, pues cada uno o una desempeñará una 

función administrativa dentro de las carteras de tesorería; bienestar comunal y salud; 

servicios comunales; secretaría general; educación; cultura y deporte; contraloría; obras 

públicas y; seguridad pública. En esa última, se encontrarán específicamente las rondas 

comunales o kuárichas que desempeñan el papel de cuidadores del territorio y 

vigilancia y los jefes de tenencia serán los denominados jueces que resolverán los casos 

de acuerdo a sus usos y costumbres: 
Aquí tenemos kuaris que son como los policías, entonces si hay algún algún caso 
que implique encerrar a la persona, lo encierran, se lo llevan a barandillas. Lo sacan 
para buscar una conciliación este con los jefes de tendencia. Entonces, los jefes de 
tenencia son los que dan un dictamen este, pues no sé qué te paguen algún daño que 
te hicieron a ti o en la multa también tienen que cobrar multa, también los sancionan 
luego de que pues como labor comunitaria, de que te toca limpiar el panteón, no sé o 
la plaza. Hay que barrer o juntar la basura o cosas. También es depende pues de la 
situación o la gravedad que el caso exactamente, pero nosotros aquí como tal solo 
somos la parte administrativa de la comunidad. Entonces ellos son los que los que 
llevan pues esos casos y también los que se llevan, pues como que ese estatus de 
respeto porque son son los jefes de tenencias, son representantes, son este 
jueces, entonces ellos son los que tienen ese estatus aquí. Nosotros solo somos aquí 

43 Entrevista de investigación concedida el 05/11/2024 en la Localidad de Capula, Municipio de Morelia, 
estado de Michoacán de Ocampo, México. 

42 Entrevista de investigación concedida el 05/11/2024 en la Localidad de Santa Fe de la Laguna, 
Municipio de Quiroga, estado de Michoacán de Ocampo, México. 

 



141 

fuera de de la comunidad, claro que somos autoridades somos como una presidencia 
no somos presidentes, pero dentro de la comunidad solo. Somos como la 
presidencia, somos presidentes, pero como parte de la comunidad solo somos la 
parte administrativa y las autoridades siguen teniendo su estatus de autoridad y no se 
les hace menos y es igual. (RAMOS, 2024, énfasis propio).44 

Como ya vimos, un aspecto de importancia del barrio es que la Coordinación 

General le pertenece a cada uno de manera rotativa en cada gestión, algo que han 

respetado por muchos años. De esa manera, se democratiza el poder y la oportunidad de 

representación si cada barrio lo desea, así como,  organización política desde los 

mundos ronderos tiene que ver con el papel que cada miembro de la comunidad cumple 

como la parte administrativa, los kuaris o kuárichas que serían las rondas comunales 

que tienen la tarea específica de cuidar de la seguridad del pueblo, mientras la 

resolución de casos como jueces son los jefes de tenencia, de acuerdo a sus usos y 

costumbres. Esto diferencia, como veremos, a las rondas campesinas peruanas, pues 

ellas son reconocidas no solamente por gestionar su territorio, brindar seguridad, sino 

también resolver los casos o problemas en su comunidad en calidad de jueces.  

Como podemos observar organización política desde los mundos ronderos se da 

de manera única y responde a las necesidades específicas del pueblo. En ese sentido, 

uno de los desafíos que esta segunda administración enfrenta es cómo lidiar con el 

presupuesto directo, pues ello implica un conocimiento jurídico específico y 

operaciones burocráticas que, gracias al Colectivo Emancipaciones han pedido la 

asesoría en temas jurídicos y legales “(...) Digo yo la importancia que tiene el colectivo 

Emancipaciones, el cual encabeza el Dr. Orlando y demás abogados, pues yo creo que 

ellos son una parte muy importante que de apoyo, de asesoría para que nosotros 

podamos este trabajar y pues ahora sí que lograr los objetivos que queremos.” 

(HERNÁNDEZ, 2024)45. 

En uno de los discursos del Discurso del presidente de la comunidad 

p'urhépecha de San Ángel de Zurumucapio brindó la siguiente reflexión:  
El autogobierno es autogobernarse y autoadministrarse. Tenemos que aceptar 
que hay buenas ideas, hay buenas propuestas como también las hay, pero vamos a 
caminar con la que diga la mayoría y todo encaminado hacia el progreso de nuestro 
pueblo, de nuestra comunidad. Quiero decirles que si no hay amor, si no existe el 
amor en los dirigentes, si no existe amor en los dirigentes por su pueblo no 

45 Entrevista de investigación concedida el 05/11/2024 en la Localidad de Capula, Municipio de Morelia, 
estado de Michoacán de Ocampo, México. 

44 Entrevista de investigación concedida el 05/11/2024 en la Localidad de Santa Fe de la Laguna, 
Municipio de Quiroga, estado de Michoacán de Ocampo, México. 
 

 



142 

caminamos. Tenemos que sentir a nuestro pueblo para de ahí partir porque si 
no nos sentimos, si sentimos el amor por el dinero, pues no vamos a avanzarle, 
es ahí donde tiene que entrar todo ahí. (PRESIDENTE DE LA COMUNIDAD DE 
SAN ÁNGEL DE ZURUMUCAPIO, 2024).46 

En los mundos indígenas encontramos a la dualidad como una manera de 

conexión de la comunidad y el territorio, por lo que constituyen epistemologías 

diferenciadas que se trasladan al plano político y práctico. En este caso es el 

autogobierno unida a la administración y su accionar entre ambos se reflejará por el 

senti-pensar y co-razonar desde las comunidades para tener éxito en continuar con el 

autogobierno. En ese sentido, se deja de lado los intereses mezquinos como el dinero o 

la individualidad para construir su derecho en base a sus realidades. 

Es importante traer las voces de mujeres como Elisa Ramos, quien por segunda 

vez, fue elegida por su barrio para ser parte de la administración del pueblo. Me contó 

que su vocación de servir a su comunidad había surgido de ayudar a mujeres 

violentadas: 
(...) Yo no conocía que había justicia, que había derechos para las mujeres. Y le dije 
pues para mí eso es un gusto, es un gusto porque pues también hay muchas contras, 
¿no? de que te dicen que yo estoy destruyendo familia y no es cierto, yo le estoy 
abriendo los ojos a las mujeres. Entonces, pues tengo esa crítica, pero como te digo 
esa era mi mi visión, mi vocación principal este… en ayudar a las mujeres, pero 
estando acá de este lado veo más necesidades que a lo mejor yo no estaba 
alcanzando a mirar cómo es el tema de seguridad, educación, salud y aquí nos llegan 
todo tipo de casos. Entonces aquí es donde yo me voy dando cuenta de qué es lo que 
nos está haciendo falta y pues mis papás son de aquí. Yo soy de aquí, toda mi 
familia, pues somos originarios de aquí. (RAMOS, 2024)47.  
 

Elisa Ramos actualmente ocupa el cargo de Suplente del Coordinador General y 

es una pieza fundamental de la construcción del autogobierno desde su pueblo. Elisa 

dijo lo siguiente: 
A mí me dieron la suplencia, si yo no hago algo ahora esto se va a quedar así, o sea 
las mujeres. Siempre vamos a seguir siendo la suplentes y el presidente siempre va a 
ser el presidente. Y entonces yo ahorita, yo estoy luchando porque la siguiente 
administración sea una mujer presidente y un hombre suplente. Yo les propongo que 
hay que cambiar roles cada cierto tiempo ¿por qué? Porque tenemos mucha 
organización las mujeres, tenemos bastantes ideas, tenemos también distintas formas 
de trabajar y creo que lo que a nosotros nos identifican, no puedo generalizar que a 
todas las mujeres, pero si aquí en la comunidad es que tenemos ese ese humanismo y 
esa empatía ante nuestra gente y pues nuestro pueblo. Entonces, yo sí les he dicho, 
incansablemente que se nos dé una oportunidad, que no se van a arrepentir. Yo sé 
que a mí no me toca hacer, pero no me voy a quedar con los brazos cruzados y 
quiero hacerlo para los futuros, pues las futuras generaciones y espero lograr algo, sí. 

47 Entrevista de investigación concedida el 05/11/2024 en la Localidad de Santa Fe de la Laguna, 
Municipio de Quiroga, estado de Michoacán de Ocampo, México. 

46 Discurso de la Charla sobre Autogobierno por parte del Estado de Michoacán del 05/11/2024 en la 
Localidad de Capula, Municipio de Morelia, estado de Michoacán de Ocampo, México. 

 



143 

(RAMOS, 2024)48 
 

El hecho de que la nombraran suplente en ese año fue porque la población 

decidió que una sola persona sea el Coordinador de la comunidad. Sin embargo, ella 

cuestionó que haya sido un varón el que ocupe ese cargo y no una mujer. Esta situación 

la incomodó, pues durante las dos anteriores gestiones fueron elegidos dos personas: 

una mujer y un varón para que cumplieran el rol de Coordinadores. Relato este 

encuentro y senti-pensando como mujer indígena esa complicada situación, ese hecho 

nos hace reflexionar sobre la no idealización de los mundos indígenas, pues el 

machismo y las prácticas patriarcales todavía se encuentran presentes. Por lo que, las 

soluciones van enarbolando múltiples acciones venidas desde las mismas comunidades. 

Los problemas que más aquejan a la comunidad también son la seguridad que está 

generalizado en todo México,  
(...) eso nos afecta también a nosotros como comunidades indígenas, ya ve que pues 
tanta delincuencia que hay, pues nosotros no estamos ahora sí que fuera de ese 
contexto, ¿no? Y lógicamente pues ese es el ese es el problema más fuerte que 
tenemos el de seguridad porque luego pues también tenemos este, pues ahora sí que 
tenemos que hacer nuestros planes, ¿no?, pero para el desarrollo día de nuestras 
comunidades lo que son, pues ahora sí que infraestructura. También en eso, pero 
pues ahorita tenemos este estamos viendo problemas o de tratar de gestionar para 
educación, para cultura, para todo eso porque pues ahora sí que para nosotros todo 
eso es importante porque no queremos perder nuestras raíces, ¿no? y costumbres 
más que nada. (HERNÁNDEZ, 2024)49 

Del mismo modo, aún persisten problemas que urgen una solución posible: 

(...) todo urge porque como te digo este el tema de la violencia contra la mujer creo 
que tenemos todavía un montón, entonces para mí ese es un tema urgente porque yo 
quiero darles. Si ya somos una comunidad autónoma quiero darles esa autonomía 
también a las mujeres ya como mujer, como persona, pero también está el tema de 
seguridad porque pues aquí nos están visitando los cárteles, nos están, o sea, son 
situaciones que a veces siento que se nos sale de las manos, pero al ser una 
comunidad indígena y tener la organización que tenemos. Creo que también nos 
hemos estado resistiendo bastante al crimen organizado, entonces tenemos también 
temas de seguridad que que también, pues creo que no te puedo decir. (RAMOS, 
2024)50. 

Elisa no quiso entrar en detalles sobre los problemas específicos o formas de 

asedio que vive la comunidad, lo cual respeté en todo momento. Esto me generó 

preocupación por ser una vicisitud actualmente en México y una vez más vemos cómo 

las comunidades son alvo de este poder no fáctico como el crimen organizado y la 

50 Entrevista de investigación concedida el 05/11/2024 en la Localidad de Santa Fe de la Laguna, 
Municipio de Quiroga, estado de Michoacán de Ocampo, México. 

49 Entrevista de investigación concedida el 05/11/2024 en la Localidad de Capula, Municipio de Morelia, 
estado de Michoacán de Ocampo, México. 

48 Entrevista de investigación concedida el 05/11/2024 en la Localidad de Santa Fe de la Laguna, 
Municipio de Quiroga, estado de Michoacán de Ocampo, México. 

 



144 

violencia institucional por parte del Estado, por ejemplo. Es así que las comunidad de 

Santa de La Laguna nos sigue enseñando que sus formas de organización política desde 

los mundos ronderos pueden contribuir a seguir viviendo en un lugar mejor, pues es la 

fuerza comunal que permite el establecimiento de preceptos para vivir en comunidad 

ejerciendo su derecho a la libre autodeterminación de los pueblos. 

Foto 22- Después de la entrevista junto a Elisa Ramos, miembro suplente de la Secretaría 

General de Santa Fe de La Laguna, 2024. 

 

Nota: Elisa sostiene la bandera p'urhépecha, la cual sacó para mostrarla. 
Fuente: Archivo personal. 

 

Foto 23- Patrulla de la kuáricha en Santa Fe de La Laguna, 2024. 

 

Nota: A pesar de que las comunidades en Santa Fe de La Laguna, llaman de kuáricha a su ronda 
comunal, hay camionetas dadas por el gobierno que escriben policía comunitaria. 
Fuente: Archivo personal. 

 



145 

3.5.2.1 Las rondas campesinas de Puno 

Las rondas campesinas de Puno forman parte de la CUNARC-P, institución que 

las representa frente a cualquier instancia de negociación y participación con otros entes 

institucionales. Se organizan desde las bases distritales, provinciales, regionales y la 

coordinación general donde las asambleas generales son la instancia máxima de toma de 

decisiones. El Consejo Consultivo es un órgano central, pues allí se ubican los ex 

presidentes de la CUNARC-P, quienes guían con su conocimiento, experiencia y 

resuelven los casos más complejos cuando las bases lo requieran, son como los 

guardianes de organización política desde los mundos ronderos. En seguida, sigue el 

organigrama de manera general. 

Gráfico 3- Organización de las rondas campesinas del Perú 

 
Fuente: Elaboración propia basada en la organización de las rondas campesinas del Perú. 

Dentro de los cargos del Comité Nacional de la CUNARC-P son los siguientes: 

Presidente; Vicepresidente; Secretaría de Economía; Secretaría de Actas y Archivos; 

Secretaría de Organización; Secretaría de Control y Fiscalización; Secretaría de 

Pluralismo Jurídico; étnico y cultural; Secretaría de Defensa Legal y litigio estratégico; 

Secretaría de Educación y cultura; Secretaría de Juventud, Deportes y Recreación; 

Secretaría de Prensa y Propaganda; Secretaría del Ambiente y Ecología; Secretaría de 

Justicia Comunal Rondera; Secretaría de Gestión y Desarrollo de Proyectos; Secretaría 

 



146 

de Derechos Humanos; Secretaría de Asuntos Femeninos; Secretaría de Disciplina y 

Autodefensa; Secretaría de Relaciones Internacionales de Gremios y Movimientos 

Sociales; Secretaría de Asuntos productivos en territorio rondero; Secretaría de 

promoción del niño, adolescente, adulto mayor y personas con discapacidad; Secretaría 

de las rondas escolares y; Secretaría de las rondas urbanas. 

Las Secretarías antes mencionadas, como lo menciona el Artículo 13 del 

Estatuto de las Rondas Campesinas, Urbanas e Indígenas del Perú (2018), son 

referenciales para los cargos de los comités ejecutivos en los demás niveles 

organizativos. Es por ello que, en las bases provinciales y distritales no existen 

necesariamente todas ellas. Sin embargo, lo que vale resaltar es el abanico de temas 

urgentes y necesarios en trabajar en el radar rondero, pues la organización política 

desde los mundos ronderos cada vez abren más agendas y van de acuerdo con los temas 

coyunturales de la organización como el cuidado del medio ambiente, los asuntos de 

género al usar el término femenino y avanzar en la representación de las mujeres en los 

cargos en las juntas directivas. Por ejemplo, en el Encuentro de las Rondas Distritales de 

Ccacco, conocí a Antonia Rivera Mamani, quien me contó que al ser elegida: 
Mis hijos se han alegrado, ¿no? Alguna vez, algún día voy a tener ese recuerdo que 
mi madre es un directivo dice, ¿no? en las rondas campesinas. Así también yo tengo 
que inculcar a mis hijos, ¿no? Que sigan adelante. Ustedes también tienen que ser 
igual que yo, digo. (RIVERA, 2024)51. 

 Como vemos, es relevante que las mujeres sigan dejando ese legado como 

dirigentes ronderas en todas las bases, así como, ir agrietando todas las estructuras de 

poder donde ellas sean las protagonistas en consonancia con la voluntad de la 

comunidad. Así continuar con el Buen Vivir donde el chachawarmi es central, o sea,  la 

complementariedad y dualidad en los mundos quechuas y aymaras donde los varones y 

mujeres complementan esa coexistencia basada en la igualdad. Así, las diferencias 

nutren esas relaciones (MAMANI, 1999). Esta noción descoloniza las nociones 

hegemónicas en los estudios de género. 

Otros temas constituyentes de la agenda rondera están las comunicaciones, la 

defensa de los derechos humanos, entre otros. En ese sentido, en el Encuentro de las 

Rondas Campesinas de Putina, la cual comenzó con la entrevista radial en la radio local 

de Putina a las 4 am. donde el locutor nos invitó para explicar en qué consistía el evento 

que íbamos a participar y explicar al distrito de Putina sobre la importancia de la justicia 

51 Entrevista de investigación concedida el 24/05/2024 en el Centro Poblado de Ccacco, Distrito de 
Pucará, provincia de Lampa, región Puno. 

 



147 

rondera. En América Latina las radios comunitarias son uno de los vehículos de 

comunicación más usados para acceder a la información local (TORNAY, 2021). 

 Continuamos con la inauguración del evento que comenzó con el desfile 

protocolar donde mujeres y hombres lucieron sus trajes, rodearon toda la plaza para el 

izamiento de la bandera peruano con la presencia de autoridades como la policía de la 

comunidad, operadores de justicia invitados como el Dr. Hernán Layme, mi persona y 

un representante de la Municipalidad. Entonamos el Himno Nacional y luego nos 

dirigimos al coliseo del pueblo para seguir con el pago a la Pachamama y la 

presentación de ponencias, donde yo también fui parte al compartir sobre los 

mecanismos a nivel internacional que protegen los derechos humanos de los pueblos 

indígenas.  

En ese evento, entrevisté a uno de los organizadores y encargado de Prensa y 

Propaganda de las rondas, Godofredo Machacaca, un joven estudiante de la carrera de 

periodismo, quien me dijo que la delincuencia se viene apoderando de las juventudes: 
La delincuencia bastante porque si vamos ahorita a las mina Rinconada bastante 
delincuencia, bastante enfrentamiento entre la población y los policías. (...) De 
jóvenes porque los jóvenes a los 13 o 14 años ya son parte de la delincuencia son. Ya 
es parte de la delincuencia o parte de esa organización porque hemos visto en casos 
y a nivel de Putina hemos detectado. Había un caso en jóvenes de 15 años en 
Quilcapuncu, jóvenes de 15 años ya están manejando armas indebidas. En eso tienen 
que intervenir las rondas campesinas. Este caso ya está en manos de las autoridades 
correspondientes.(MACHACA, 2024)52. 

Traer las palabras del joven nos remite el actuar rondero muy atento a los 

problemas actuales que la organización presenta y la potencialidad de trabajar temas 

diversos. De seguro, las rondas campesinas se empezarán a cuestionar sobre los efectos 

de la inteligencia artificial en las comunidades y crearán una Secretaría especializada en 

ese tema. 

La elección de cada uno de los miembros de sus Juntas Directivas se lleva a 

cabo de una manera única. Tuve la oportunidad de participar del Encuentro Distrital de 

Rondas Campesinas de Samán donde presencié la elección de la Nueva Junta Directiva, 

la cual fue elegida en ese evento a través de la Asamblea General. Se presentaron seis 

candidatos en total, cada uno presentaba sus propuestas, se ponía de pie en medio del 

coliseo y al momento de votar, las personas asistentes se colocaban detrás de su 

candidato o candidata de preferencia. Así, se armaban las filas llenas de personas que se 

iban colocando detrás de cada candidato, el cual está prohibido de mirar  para atrás y 

52 Entrevista de investigación concedida el 01/06/2024 en el Distrito de Putina, provincia de San Antonio 
de Putina, región de Puno. 

 



148 

conocer a sus votantes. Quien tenía más personas ganaba la elección. De una manera 

práctica y eficaz, de acuerdo al número de votos alcanzados, empezaban a distribuir sus 

cargos dentro del organigrama de la Junta Directiva. En ese caso fue: Presidente, 

Vicepresidente, Secretaría de Economía, Secretaría de Actas y dos vocales. O sea, son 

los cuerpos, de manera presencial, que se desplazan desde sus asientos para elegir a sus 

autoridades, lo que me llama la atención porque al final todas y todos quedan 

satisfechos confiando en la nueva gestión. 

Para la bendición de la Nueva Junta Directiva, me eligieron como madrina de las 

rondas campesinas de Samán, lo cual fue un gran privilegio, por haber estado de 

ponente en su evento y haberles ayudado a contar los votos, que en realidad son cuerpos 

presentes. De igual manera, recuerdo con mucho cariño el diploma, la medalla de honor 

y la torre del pueblo en versión de artesanía que me fueron obsequiados como forma de 

afecto y compromiso con los pueblos. Recuerdo en mi corazón cuando el alcalde de 

Samán me dijo: “Doctora, le hacemos entrega de la Torre Simbólica del distrito de 

Samán en esta artesanía, la cual, lastimosamente se ha caído debido a las lluvias y el 

tiempo. Esperamos contar con su ayuda para la próxima construcción de nuestra torre en 

la entrada del pueblo”. Fueron esas palabras con las que sellaba, yo también, mi 

compromiso político con el pueblo para que así alcancemos ese Buen vivir  por lo que la 

organización política desde los mundos ronderos implica compromisos comunes, 

reconocimientos, confianza y el establecimiento de nuevas alianzas. Yo les respondí: 

“Pueden contar conmigo, hermanas y hermanos. Estamos juntos en esto. Ñaupaqman 

(continuemos adelante)”. 

De la misma manera, tuve la oportunidad de participar en la Capacitación de las 

Rondas Campesinas del distrito de Ollachea en la provincia de Carabaya en Puno y 

entre los invitados, estaba ex presidente de la CUNARC-P, el compañero Santos 

Saavedra, quien empleó el poder de la palabra rondera y manifestó: 
Si bien tenemos un Estatuto Marco nacional, lógicamente está allí, probablemente, 
existe vacíos, claro que hay vacíos nunca va a estar completo porque las rondas 
van evolucionando en el tiempo. La ronda es un ser vivo que no está estático y 
el hecho que va evolucionando entrando a recoger nuevas banderas de lucha, 
pero también hacer uso de nuevos elementos para su comprensión del proceso y 
de rol histórico que le toca asumir. Entonces también decir de que en este país es 
un país megadiverso, no es una uniformidad ni porque nos llamemos rondas. En 
cada pueblo en cada rincón del país tiene sus propias características y las propias 
normas.(SAAVEDRA, 2024)53. 

53 Discurso en el Curso de capacitación de rondas campesinas del 02/06/2024 en el Distrito de Ollachea, 
provincia de Carabaya, región de Puno. 

 



149 

Ese dinamismo es lo que caracteriza a las rondas, así como, su pluralidad, 

diversidad y especificidad de acuerdo al lugar su sentido en la historia, pues será el 

contexto que defina sus agendas y el posicionamiento político que deberá tomar. En el 

contexto específico de las rondas campesinas de Puno esta diferencia es notable, pues 

no todas las rondas campesinas en el Perú poseen reglamentos de sus juntas directivas o 

de sus comités, es decir, esa organización política no se encuentra positivada.  

En el caso estudiado, el 13 de octubre de 2024, fue aprobado el Estatuto de la 

Central Única Regional de Rondas Campesinas de la región de Puno en el marco de su 

Encuentro Provincial. Llegar a este Estatuto fue gracias al asesoramiento del Instituto de 

Interculturalidad y las rondas campesinas. El Preámbulo del Estatuto comienza de la 

siguiente forma: 
Con el permiso del Dios padre todo poderoso, su querida madre la virgen Maria, el 
tata inti, el abuelito fuego, la mama killa, la Pachamama, la mama Qota, nuestros 
apus, nuestros dioses visibles e invisibles, la memoria y los espíritus de nuestros 
ancestros, la Central Unica Regional de Rondas Campesinas de la Región de Puno, 
de quechuas, aymaras y uros; conscientes de nuestra identidad cultural, nuestro rol 
histórico, en defensa de nuestras tierras y territorio, nuestra riqueza, tradiciones,  
idioma; promoviendo la justicia, la paz y la seguridad en nuestros pueblos, 
ejerciendo el derecho al autogobierno y la libre determinación de los pueblos 
originarios, para la protección y el respeto de nuestros derechos individuales y 
colectivos, aspirando al buen vivir, el allin kawsay y el suma jakaña; reconocemos 
la importancia de la justicia comunal, rondera, el ejercicio de la fiscalización de 
autoridades, la seguridad de nuestros pueblos; reafirmándonos en nuestros principios 
y valores andinos del allin munay, allin yachay, allin ruway, allin llankay, allin 
Wiñay; el suma luraña, el suma yatiqaña, el suma munasiña, suma Sarnakaña, suma 
amuyasiña, revalorando nuestra sagrada hoja de coca, para el fortalecimiento de las 
Rondas Campesinas de la región de Puno, al amparo del Convenio  169 de la OIT, la 
Declaración de las Naciones Unidades sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas, 
La Declaración Americana sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas, el artículo 
2.13, 2.19, 48, 88, 89 y  149 de la Constitución Política del Estado, el artículo 18 del 
Código Procesal Penal, el artículo 47 de la Ley de Violencia Familiar, el  Acuerdo 
Plenario 01-2009-CJ-116 “Rondas Campesinas y Derecho Penal”, los protocolos de 
coordinación y actuación sobre justicia Intercultural del Poder Judicial, las 
sentencias de la Corte Interamericana de los Derechos Humanos y el Tribunal 
Constitucional del Perú, afirmando nuestro propia cosmovisión andina; reconocidos 
por el Ministerio de Cultura con el Informe N° 0086-2022-DG-PI/MC, de fecha 21 
de abril de 2022, expedimos este estatuto de nuestras vivencias, nuestros usos y 
costumbres, en letras de sangre, sudor y lágrimas, para el bienestar de nuestros 
pueblos y nuestro amado Perú.(ESTATUTO DE LA CENTRAL ÚNICA 
REGIONAL DE RONDAS CAMPESINAS DE LA REGIÓN DE PUNO, 2024, 
énfasis propio). 
 

Con ese inicio chxi que entrelaza el ser, estar y sentir de los mundos ronderos 

sus identidades originarias, ronderas, quechuas, aymaras y uros son presentadas 

anteponiendo a sus ancestros y todas las deidades que los cuidan como el tata inti, el 

abuelito fuego, la mama killa, la Pachamama, la mama Qota, los apus, sus dioses 

visibles e invisibles, la memoria y los espíritus de sus ancestros como elementos 

 



150 

presentes y protagonistas. En esa lectura de su organización política desde los mundos 

ronderos cabe resaltar la lucha por sus derechos humanos en busca del autogobierno y la 

lucha para libre autodeterminación de los pueblos con el objetivo de alcanzar ese Buen 

Vivir, el cual es interpretado como armonía entre todos esos elementos mencionados y 

llegar al allin kawsay y el suma jakaña, forma de vida donde se reconoce la importancia 

de la justicia comunal, rondera, el ejercicio de la fiscalización de autoridades y la 

seguridad de sus pueblos. Del mismo modo, reafirma los principios y valores andinos 

del allin munay (querer bien), allin yachay (hacer bien), allin ruway (actuar bien), allin 

llankay (trabajar bien), allin Wiñay (visionar bien) que sientan las bases de su 

organización política gracias a su memoria colectiva que guarda sus epistemologías 

diferenciadas, las cuales descansan en modos diferentes de hacer y entender la politíca 

desde el suma luraña, el suma yatiqaña, el suma munasiña, suma sarnakaña, suma 

amuyasiña, palabras en quechua y aymara que nos conducen a la construcción de 

mundos posibles equilibrando el actuar del ser humano con el medio que lo rodea. 

También, es interesante como la positivización del derecho hace parte de su 

Estatuto por dialogar con los marcos normativos a nivel nacional e internacional, pues 

las rondas saben que para efectivizar sus derechos uno de los caminos está en la 

comprensión de ese mundo letrado y normado por lo que es necesario su protagonismo 

también en esas esferas para resolver sus obstáculos. En ese sentido,  uno de los 

problemas que les preocupaba versaba por la cooptación del poder hacia sus autoridades 

ronderas por parte de los partidos políticos, quienes cada cinco años compiten para la 

elección del ejecutivo y legislativo y cada cuatro años para elecciones de gobiernos 

regionales y municipales. Ese problema fue considerado como una de las formas 

constantes de socavar la organización propia y originaria de las rondas, pues los partidos 

buscaban a los dirigentes, los embaucaban y comprometían a la organización para que 

respondan a intereses partidarios. Muchos de la dirigencia aceptaban por motivos 

personales o hasta se veían obligados a ceder. Estos casos eran recurrentes en la región 

 



151 

de Puno, lo cual se evidencia en varias partes del país54. Por ello, establecieron en su 

Artículo 25 lo siguiente: 

ARTÍCULO 25. Pérdida de la condición de Rondero/ Rondera.  
La calidad de miembro de las Rondas Campesinas se pierde por: 
a)Sanción de exclusión, acordada por la Asamblea extraordinaria del encuentro 
regional, provincial, distrital, de base o subbase; centros poblados, caseríos, zonas y 
anexos territoriales, sectores, áreas, zonas.  Con el acuerdo de dos terceras partes de 
los Ronderos y Ronderas concurrentes, en caso de delitos graves que afectan bienes 
jurídicos de la Comunidad, Centro poblado, sector o parcialidad –casos de violación 
a menores de edad, narcotráfico, asalto a mano armada, contaminación del medio 
ambiente con la minería ilegal; insultos y calumnia en radio o televisión o cualquier 
otro medio de comunicación, en agravio de dirigentes o de la ronda como institución 
o desconocer las decisiones de la autoridad rondera. 
b)Suspensión de su condición de rondero, se produce por atentar contra los 
bienes o intereses de las rondas campesinas, comprometer a la organización 
rondera con los partidos políticos. Sin perjuicio de participar a título personal 
en las elecciones a gobiernos locales, regionales o nacionales, solicitando la 
dispensa respectiva. 
c)Apropiarse de los bienes o no rendir cuentas. El tiempo de suspensión será 
conforme al acuerdo de la asamblea de rondas. Al término del mismo recupera su 
condición de rondero.   
d)Sentencia judicial ordinaria, por comisión de delito doloso. 
e)Cambio definitivo de domicilio Nacional o Internacional. (ESTATUTO DE LA 
CENTRAL ÚNICA REGIONAL DE RONDAS CAMPESINAS DE LA REGIÓN 
DE PUNO, 2024, énfasis propio). 

Llama la atención el inciso b) que trata sobre la pérdida de la condición de ser 

rondero o rondera por el hecho de comprometer los intereses ronderos con los partidos 

políticos, incluso aquel que quiera candidatearse lo podrá hacer solamente pidiendo una 

dispensa respectiva a la organización y a título personal. Esta situación precisó ser 

positivizada, pues los ronderas y las ronderas son buscados por los partidos políticos 

peruanos por su capacidad de convocatoria y el ejercicio politíco en el hacer rondero. 

Incluso, en muchas oportunidades eran instrumentalizados, lo cual comprometía a la 

organización rondera y terminaban debilitándolos. 

En ese sentido, la organización política desde los mundos ronderos también se 

ve mermada por esos casos donde se fragiliza a la propia organización. Este tema es 

54 Nombramos casos donde ronderos participaron de las elecciones nacionales y regionales llegando a 
ocupar máximas instancias de poder. En Cajamarca tenemos a Pedro Castillo, maestro rural, rondero y 
campesino quien fue elegido como presidente del Perú en 2021, pero no llegó al fin de su mandato, 
debido a que dio un autogolpe fallido y condujo a prisión acusado del delito de rebelión. Para la prensa 
peruana constituía una amenaza al establishment por ser el primer presidente de izquierda elegido 
democráticamente en la historia del Perú. (PEÑA-AYMARA, FRIGGERI, 2023). También está Gregorio 
Santos, rondero, campesino, candidato presidencial el año 2016 y ocupó el sexto lugar con un 4% de los 
votos. Del 2011 al 2014 fue Gobernador Regional de Cajamarca y fue reelegido como tal, pero no ejerció 
el cargo por encontrarse en prisión bajo la pena de 19 años por los delitos de colusión agravada y lavado 
de activos (INFOBAE, 2022). 

 



152 

muy preocupante en la coyuntura política a nivel nacional por el nivel de fragmentación 

en 43  partidos políticos que concurrirán a las elecciones presidenciales, cámara de 

diputados y cámara de senadores de 2026. Comparando con la realidad mexicana en 

Cherán fue ese divisionismo que comenzó con el descrédito a los partidos políticos que 

dividían a los pueblos y sus formas de organización política, además que fueron los 

cómplices del saqueo a los recursos de sus territorios. Fue en el hartazgo de ese contexto 

donde emergió el autogobierno como una forma de concretar el derecho a la libre 

autodeterminación con el respeto a sus formas de organización ancestrales. Por ello, 

cabe preguntarnos ¿Puno está pensando en el autogobierno como una forma de 

organización política desde los mundos ronderos? ¿Cómo podríamos diseñar el 

autogobierno y el presupuesto directo desde los pueblos más marginalizados 

históricamente? ¿En qué medida las estructuras estatales actuales están preparadas para 

llevar un proceso de tal magnitud? 

Hasta ahora, dentro de las experiencias del autogobierno, mas no del 

presupuesto directo se expresa en el caso paradigmático del Gobierno Territorial 

Autónomo Wampis (GTAW), pueblo indígena localizado en la Amazonía norte en los 

departamentos de Loreto y Amazonas, quienes congregan 22 comunidades wampis 

tituladas, con 15, 300 habitantes aproximadamente. Este proceso nació como: 
(...) un proceso natural de la gesta socio histórica por la dignidad y reivindicación de 
los derechos territoriales, sociales, culturales, educativas y económicas. La visión 
institucional, es el aseguramiento de la continuidad de la existencia biofísica cultural 
de una de las culturas milenarias Amazónicas del Perú -la nación Wampis, tomando 
como base inseparable y un sistema simbiótico positivo del hombre-naturaleza 
y se proyecta al logro de Tarimat Pujut, como la etapa final de bienestar social. 
(GTAW, 2019, énfasis propio) 

En la misma línea el Tarimat Pujut o Buen Vivir se enaltece como el fin de 

convivencia y supervivencia de este pueblo amazónico. Si bien su Estatuto Constitutivo 

fue reconocido por el Estado peruano, a diferencia del Estado mexicano el autogobierno 

no se encuentra reglamentado en el Perú. Mucho menos aún el presupuesto directo, pues 

las municipalidades son las que administran ese dinero público, tienen iniciativa de 

gasto al coordinar con el Ejecutivo y son las que gestionan esos recursos. Por tanto, 

existe una tarea pendiente de los pueblos en el Perú para que avancen en estos dos 

temas: el autogobierno y el presupuesto directo. 

Referirnos a la organización política desde los mundos ronderos, en especial de 

las rondas campesinas de Puno, a diferencia de México, es hablar de la seguridad unida 

íntimamente a la impartición de justicia dentro de su jurisdicción, es decir, a la 

 



153 

resolución de los casos menores (robos, abigeato o problemas de conciliación entre sus 

miembros) como casos mayores (homicidios, asesinatos, narcotráfico, feminicidios, 

entre otros) de acuerdo con la Ley N° 27908. En una conversación con dos líderes 

ronderos me comentaron cómo las rondas resuelven los casos de levantamiento de 

cadáver, por ejemplo: 
Rondero 1: Hay distintos tipos de muertes, por ejemplo, ahora no más está, está 
sucediendo. Eso muerte natural, tenía una enfermedad. Entonces, nosotros, 
pues nosotros, claro, claro, la autoridad estamos ahí, pero no sabemos en cuánto 
tiempo debe llegar la autoridad ordinaria. Hemos llamado a la policía, el juez no 
nos ha obedecido, al fiscal que hemos intentado llamar, no nos ha escuchado. La 
policía nos ha dicho, mañana voy a venir. El médico dijo llamen al fiscal y el “pata” 
se había tratado en una clínica particular. Entonces, pasó un conflicto, yo nunca 
había pasado miedo. Entonces, ahí pasa que el familiar del occiso quiere 
inmediatamente levantamiento. Entonces, yo me he quedado atontado y dije, 
mejor no me meto porque la policía dice mañana venimos y no me lo toquen, 
¿no? He conversado con el subprefecto y el subprefecto me dice ya, te voy a dar 
el número, pero voy a conversar con la policía. Él más o menos me ha querido 
hacer las cosas más o menos. Y ahí los familiares han querido más y lo han 
hecho ellos, con orientación el médico. Y ahí quería preguntarme eso… 
 
Rondero 2: Nosotros también hemos una vez hemos alzado un cadáver así, 
accidentado era y se había quebrado el cuello, creo. No escuchaba nada, no 
respondía. Juez de Paz teníamos, presidente de la comunidad, la ronda, 
tenientes, alcalde, en acto hemos levantado, para el puesto de salud también lo 
hemos hecho constar, al día siguiente le hemos enterrado. Tranquilo. Le hemos 
hecho llevar al RENIEC, muerto el hombre. (RONDEROS ACTUACIÓN DE LA 
FISCALÍA, 2024, énfasis propio).55 

 
En esa conversación vemos el intercambio de sus experiencias las cuales cada 

día nutren más sus memoria colectiva de cómo resolver casos donde la policía se 

encuentra ausente o el acceso a la justicia en territorios lejanos aún no llega. Por ello, el 

Dr. Layme decía que la justicia rondera es patriótica por demostrar su lealtad con su 

país, es sencilla por llegar a todos y todas sin distinción y es eficaz por involucrar a la 

comunidad y, de ser preciso, a las autoridades de la justicia ordinaria. Presentamos otro 

caso más:  
Rondero 1: En Nicasio el toro le había matado a una abuelita. Toro le había 
levantado a una abuelita. Claro, mi papá era juez entonces yo sabía el camino, 
inmediatamente al juez de paz, todo el camino. El juez recién había asumido 
también. Entonces, yo con el Dr. Layme, con todos ellos, yo siempre digo, las 
rondas estamos en toda la capacidad de hacer levantamiento. No es que no 
podemos. Lo podemos hacer. 
 
Rondero 2: Pero siempre y cuando respetando al juez y al fiscal. Por ejemplo, al 
fiscal pidiendo autorización. En el caso de ti a era fácil, llevar su certificado e 
inmediatamento no había gasto, nada. Ya tenía epilepsia pe. 
Rondero 1:Claro, claro. Sencillo pe. 

55 Entrevista de investigación concedida el 24/05/2024 en el Centro Poblado de Ccacco, Distrito de 
Pucará, provincia de Lampa, región Puno. 

 

http://www2.congreso.gob.pe/sicr/cendocbib/con3_uibd.nsf/1DAB0BF2E43B8FBB0525797B006DE3C0/%24FILE/1_LEY_24656_Ley_General_Comunidades_Campesinas_SPIJ.pdf


154 

Rondero 2: El toro le había levantado a la abuelita de acá, la había botado. (...) Y 
eso han comentado mal que eso les ha generado gasto. Al juez yo le he dejado ya, 
señor juez aquí está. Es su competencia.  
Rondero 1: Todo pasa, ¿no? Es la competencia de la ronda. 
Rondero 2: Claro. Es su competencia. El juez qué había hecho, a la policía le había 
hecho llegar. 
Rondero 1.Pobre abuelita.  
Rondero 2: La policía y la fiscal se lo ha llevado directo a la morgue a Juliaca. 
Sí, y en Juliaca les ha sacado billete pe. En hay yo les digo la verdad no más pe, 
perdón si les digo la verdad. Le voy a recompensar, cuánto le debo, la ley que 
me diga pe, cuál va a ser el camino, el procedimiento, te lo van a decir pe. 
(RONDEROS ACTUACIÓN DE LA FISCALÍA, 2024, énfasis propio)56 

​ Una de las ventajas del fortalecimiento de la justicia rondera es que oportunidad 

de acabar con impunidad y casos de corrupción en los que las autoridades de la justicia 

ordinaria se ven inmersas, de acuerdo lo señalado con ambos ronderos. En marco del 

Encuentro de Rondas Campesinas en el Centro Poblado de Ccacco, quienes cumplían 

un año de fundación de su base rondera, a causa de la presencia de narcotraficantes en 

su jurisdicción por lo que decidieron organizarse y ejercer su derecho para alcanzar la 

justicia y paz en su comunidad. El dirigente Erwin Idme Ccoa nos comenta lo siguiente: 
Derecho para mí, el derecho en las rondas, la vida, la salud de la persona siempre 
son el fin supremo, ¿no? Es el fin supremo derecho. Siempre se cuida, no se violan 
los derechos de una persona, la vida, la salud está sobre todas las cosas, ¿no? Y la 
justicia nosotros lo vemos de poder solucionar en casa o de acuerdo a nuestros usos 
y costumbres. ¿Quién más conoce el abuelo, el tatarabuelo? Las personas que 
vivimos en la zona o desde que han nacido saben, ¿no? De tal hito a tal hito siempre 
ha sido de tal. Con el transcurso de los años a veces ha podido variar en temas de 
repartición, algo así. Lo hacemos de acuerdo a nuestras costumbres a nuestros 
usos y la historia que van pasando los años los abuelos que nos cuentan. 
Entonces, los hitos, los problemas familiares. Eso es para nosotros justicia: 
solucionarlo en vez de estar pensando de repente en el sistema ordinario años, 
dos, tres, cuatro años. Mientras que en uno, de repente con un poco de 
discusión, con un poco de conversación, con un poco de compartir hasta de 
compartir solucionamos el problema y quedamos en paz, ¿no? No estar 
llevándonos entre vecinos, ¿no? o con quien he tenido problema de repente en una 
regalía, sino terminar en paz y de acuerdo. (IDME, 2024, énfasis propio)57. 

Como percibimos el empleo de la noción de derecho: como el fin supremo 

donde sus sabios como abuelos y abuelas son la fuente de los usos y costumbres, los 

cuales son enseñados de generación en generación; y la justicia: como estado de paz y 

armonía donde las controversias son superadas en base a la conversación. Como parte 

de las formas de organización política de las rondas campesinas es relevante señalar la 

voluntad política de sus integrantes al actuar con precisión y serenidad para resolver sus 

problemas. De esa forma descolonizada es como interpretan y operacionalizan su 

57 Entrevista de investigación concedida el 24/05/2024 en el Centro Poblado de Ccacco, Distrito de 
Pucará, provincia de Lampa, región Puno. 

56 Entrevista de investigación concedida el 24/05/2024 en el Centro Poblado de Ccacco, Distrito de 
Pucará, provincia de Lampa, región Puno. 

 



155 

derecho: la palabra como poder llega a crear consensos entre sus miembros. También, 

el hecho de que legalmente los ronderos estén habilitados a resolver esos casos los lleva 

a un escenario difícil de ser perseguidos y criminalizados (VILLARREAL et al, 2025). 

Uno de los ronderos nos cuenta:  
Yo pediría a los profesionales, como ustedes, doctores, simplemente no sólo de esa 
rama, sino de otros también nos tienen que dar bastante conocimiento, bastante 
fortaleza a los compañeros y compañeras ronderas porque todavía hay un poco de 
miedo. Y, ¿qué hago? y si agarro y luego, ¿qué hago? Esa necesidad también de 
cómo redactar un acta ¿Qué hago? Lo tengo ahí y luego, ¿qué hago? ¿Se lo castigo o 
no lo castigo? Levanto el acta o ¿cómo lo hago? Y, o sea, también ¿cómo digo que 
pague el delito que ha cometido? ¿cómo se le tiene que devolver? O sea, eso todavía 
hay un poco de miedo, bastante miedo. (MUÑISACA, 2024)58. 

Sin embargo, aún falta un camino para recorrer mediante estos problemas que 

enfrentan, lo cual no solo los perjudica de manera organizativa, sino también repercute 

en la tranquilidad emocional de cada uno de ellos y ellas. Es urgente visibilizar ese nivel 

de preocupación y hostigamiento que las rondas campesinas y sus dirigentes sienten tras 

ejercer sus derechos consagrados en marcos nacionales e internacionales como ya 

hemos visto. ¿Cuáles son las estrategias del Estado peruano para evitar este tipo de 

criminalización hacia sus autoridades indígenas? ¿Cómo fortalecemos protocolos 

interculturales que contemplen y protejan los derechos de las rondas campesinas? 

Preguntas que me acompañarán en otro trabajos que merecen más profundidad. 

Foto 24- Junto a algunos asistentes del curso de capacitación de rondas campesinas en 
Ollachea, 2024. 

  

Fuente: Archivo personal. 

58 Entrevista de investigación concedida el 01/06/2024 en el Distrito de Putina, provincia de San Antonio 
de Putina, región de Puno. 

 



156 

 

Foto 25- Identificación de las rondas campesinas del Centro Poblado de Ccacco ejerciendo 

derechos jurisdiccionales, 2024. 

 

Fuente: Archivo personal. 
 

Foto 26 y Foto 27- Junto a mujeres ronderas en el quqawi o compartir de la merienda después 
del Encuentro de Rondas Campesinas de Samán, 2024. 

 

Nota: Durante los encuentros ronderos las mujeres son las encargadas de brindar alimentos a los 
asistentes y se distribuyen la tarea por comunidades. 
Fuente: Archivo personal. 

 



157 

Para finalizar, vimos cómo fue sumergirme en la autoetnografía 

reflexiva-narrativa contando desde las experiencias los hallazgos más interesantes de 

esta investigación. La importancia de reflexionar sobre la construcción y comprensión 

de lo que significa la justicia y el derecho para la ronda campesina y comunal. 

Consideramos este camino de manera dual donde la justicia no puede ser entendida sin 

el derecho y viceversa. Ese mismo ejercicio que nos condujo a lo largo del capítulo a 

comparar las dos experiencias al entender su memoria colectiva como guardiana de las 

epistemologías diferenciadas desde mundos ronderos. Por tanto, he aquí la relevancia de 

empezar a usar el término de rondar como un verbo, al emanar acción. Para 

descolonizar hay que cambiar de vocabulario y hacer que el verbo rondar ocupe más 

lugares dentro de la academia porque para rondar hay que descolonizar y para 

descolonizar hay que rondar. En los mundos quechuas, aymaras, uros y p'urhépechas 

rondar es un ejercicio diario, ya sea por la acción que significa “rodear una zona” 

preocupándose por su seguridad comunal, su autogobierno, la cuestión de género, el 

futuro de las juventudes, su presupuesto directo, resolver los problemas que los aquejan, 

rescatar sus conocimientos ancestrales,  construir sus sistemas de coordinación de 

sistemas de justicia nutriéndose de sus epistemologías diferenciadas y levantarse cada 

día para lograr su Buen Vivir. Del mismo modo, rondar las formas de organización 

política, mediante sus organigramas fue un ejercicio desafiador para ver cómo se 

institucionaliza y legaliza la política en mundos ronderos. Todo esto en tono propositivo 

y real donde reflexionamos sobre el autogobierno como un nuevo paradigma venido 

desde los pueblos que transgreden las estructuras del Estado.   

En el primer capítulo brindamos los contenidos teóricos sobre lo que 

entendemos sobre descolonización y las teorías críticas de los derechos humanos. Es ahí 

donde aparecieron las  corrientes teóricas latinoamericanas como la Tradición 

Iberoamericana de los Derechos Humanos (TIDH) en la que se encuentra el planteo del 

derecho que nace del pueblo, de acuerdo a LaTorre Rangel (2012). En este caso, 

emplearemos su término para afirmar que el derecho también puede nacer de los 

pueblos ronderos en Perú y México. Lo mismo sucede con la corriente brasileña 

ODANR donde uno de los presupuestos teóricos deviene de la construcción de ese 

derecho que ahora se puede hallar en las rondas campesinas de Perú y en las rondas 

comunales de México.  

 



158 

CONSIDERACIONES FINALES: TODAVÍA TENEMOS MUCHO POR 

RONDAR 

Luego de haberme sumergido en los mundos ronderos presento las primeras 

consideraciones finales de esta tesis doctoral después de cuatro años de concretizar en 

un texto escrito mis principales achados (hallazgos hechos aprendizaje) que los mundos 

indígenas de las rondas campesinas de Perú (pueblos quechuas, aymara y uros) y 

rondas comunales de México (pueblo p'urhépecha) me han dejado. Ahora puedo decir 

que me sumergí en ese Perú y México Profundos, en un sentido arguediano. Todo 

comenzó desde asumir el reto de la comparación de ambas experiencias; diseñar el 

camino, solo andando con los pueblos y; contribuir, aunque sea poco, a rondar y 

descolonizar el derecho y la justicia en América Latina senti-pensando y co-razonando 

en todo momento. 

En el primer capítulo de carácter teórico discutí las potencialidades y los límites 

de la academia decolonial latinoamericana como corriente teórica y práctica, surgida en 

esta parte del mundo, para descolonizar el campo disciplinar del derecho, por medio de 

la teoría crítica y transdisciplinar de los derechos humanos. Ese fue un ejercicio 

académico y político por situarme en la investigación y también hacer partícipes como 

protagonistas a las comunidades ronderas de Perú y México. Lo es también porque nos 

posicionamos en la defensa de los derechos humanos, creemos en ellos y cuestionamos 

sus limitaciones universalistas venidas de occidente donde los sistemas de justicia 

indígena recién están siendo estudiados. Al rondar los derechos humanos invitamos a su 

interpelación académica y política. De esta manera, construimos alternativas de 

autonomía para conseguir con la liberación de los/as sujetos/as más expoliados/as 

históricamente. 

El Grupo Modernidad/Colonialidad nos ayudó con conceptos como modernidad, 

colonización, colonialismo y colonialidad, los cuales fueron nuestra brújula que nos 

condujeron al legado de autores y autoras, quienes con su trayectoria de vida nos 

ahondaron y propusieron la TIDH con la centralidad en entender el derecho desde “el 

pobre” y delimitar ese desde constituye lucidez, sagacidad y valentía. Es muy 

interesante y anecdótico que en Michoacán visité el Municipio de Quiroga, el cual lleva 

el nombre de Vasco de Quiroga, por haber defendido a los indígenas en época colonial y 

construir con ellos alternativas de autonomía indígena desde ese tiempo. Esto se 

contrapone con la Tradición Ilustrada de los Derechos Humanos (TIDH) donde el afán 

 



159 

“universalista” no respondió desde sus inicios a las necesidades reales de los pueblos 

indígenas. Por tanto, considero seguir ahondando en las tensiones entre lo universal y lo 

local. Al igual que la TIDH ubicamos al potencial descolonizados de O Direito Achado 

na Rua, corriente latinoamericana y original de la comprensión crítica del derecho, 

surgida en Brasil, y su intrínseca relación con la descolonización y la decolonialidad. 

Podemos afirmar que ya podemos achar o direito nas rondas campesinas y rondas 

comunais. Los sujetos colectivos de derechos son quienes construyen su propio derecho, 

sea positivizado o no, así como, entienden profundamente el significado de la justicia en 

su vida cotidiana donde su Buen Vivir es el único camino. 

En el segundo capítulo (des) construimos nuestra metodología gracias a la IAP 

de Fals Borda (2008) y la co-labor de  Leyva y Speed (2008) como fuentes de partida 

para llegar a una metodología original y auténtica que se posicione de acuerdo a las 

necesidades presentadas en todo el camino de investigación. Además, que se parezca a 

los mundos ronderos: donde se aprende rondando. Acabamos rondando el quehacer 

metodológico siguiendo los legados de Frantz Fanon y Paulo Freire, qué mejor 

introducirnos en el aprendizaje desde perspectivas descolonizadoras y críticas, las 

cuales contribuyeron para transformaciones en todos los niveles, no solamente en el 

plano académico, sino que acompañen a los proyectos de emancipación de los pueblos. 

En esa línea, cabe a quien hace Academia desde América Latina y, en especial, con 

comunidades indígenas, valorar la heterogeneidad y diversidad cultural como prácticas 

creadoras a lado nuestros/as coautores de esta investigación. En ese sentido, 

nuevamente agradezco a los trabajos pioneros con las comunidades en Michoacán como 

el de Aragón (2023) quien usó la autoetnografía como método y metodología, lo cual 

abre más sendas transdisciplinares para hacer y sentir la ciencia. Nuestro aporte yace en 

la autoetnografía reflexiva-narrativa que valora la experiencia y lugar de enunciación de 

quien escribe al senti-pensar y co-razonar donde resuena el poder de la palabra y la 

palabra como poder en el mundo indígena y rondero. Agradezco, una vez a mis 

entrevistados y entrevistadas por su apoyo en este camino y a los discursos obtenidos en 

los eventos públicos en Puno como en: a) Tres Encuentros de las Rondas Campesinas de 

Puno en Samán en la provincia de Azángaro; en el Centro Poblado de Ccacco en el 

distrito de Pucará, provincia de Lampa y en el distrito de Putina en la  provincia de San 

Antonio de Putina; b) Una Escuela de Liderazgo de las Rondas Campesinas en en el 

distrito de Ollachea en la provincia de Carabaya y; c) Al Encuentro de las Tres 

Naciones: quechuas, aymaras y uros en la ciudad de Juliaca. De la misma forma, a la 

 



160 

invitación para escuchar la charla del gobierno del estado de Michoacán en la localidad 

de Capula sobre el autogobierno y presupuesto directo que vienen impulsando. Así, 

obtuve información de primera mano e hice el análisis de contenido logrando recolectar 

en total dieciséis entrevistas (ocho de Puno y ocho de Michoacán) y nueve discursos (6 

de Puno y 3 de Michoacán). 

 Dentro de la IAP, en la investigación, se destaca el estudio de la realidad local a 

través de la autoetnografía, describiendo los ambientes y comprendiendo los problemas 

que los propios entrevistados vienen enfrentando. En la Acción, con la información ya 

obtenida, los entrevistados proponen alternativas para sus problemas. Por último, la 

Participación se presenta como una relación horizontal entre el investigador y las 

personas investigadas en la que se intercambia constantemente conocimiento con la 

comunidad a través de entrevistas. Todo el proceso va acompañado de una constante 

autocrítica, con la ayuda de terceros actores, tanto en la socialización de la 

investigación, como en los resultados obtenidos con el supervisor y en los espacios 

académicos (ORTIZ, BORJAS, 2008). Esos caminos metodológicos fueron 

reconstruidos porque el llegar a los mundos ronderos me interpelaba con situaciones 

interesantes como el hecho de participar en calidad de ponente invitada, presenciar sus 

Encuentros ronderos, brindar entrevistas, escuchar sus asambleas o asistir a las charlas 

con autoridades estatales. Por ello es que me sumergí y mi trabajo de retribución, en 

parte, ha sido y continúa brindado sin que yo lo tenga previsto. Por ejemplo, en Puno en 

las actividades ronderas estuvo el aportar con mis conocimientos y experiencia en 

defensa de derechos humanos en charlas de capacitación para las rondas y para la 

comunidad estudiantil en la Universidad Néstor Cáceres de Juliaca con estudiantes de la 

carrera de derecho. En México brindé una charla sobre los avances de mi trabajo de 

tesis para los miembros del Colectivo Emancipaciones y una conferencia en la 

Universidad de Ixtlahuaca sobre derecho agrario y derechos de los pueblos indígenas en 

Latinoamérica. Cabe resaltar que en esta última, Raique Lucas, miembro del Colectivo 

ODANR, me invitó a ese centro de estudios para compartir sobre mi investigación y el 

ODANR.  

Fue en el tercer capítulo donde me sumergí en los mundos ronderos gracias a los 

vínculos académicos, activistas y profesionales de la Universidad de Brasilia, el 

Instituto de Interculturalidad de Puno, el Colectivo Emancipaciones y el Laboratorio de 

Antropología Jurídica y del Estado (LAJE) de la Escuela Nacional de Estudios 

 



161 

Superiores Unidad Morelia de la UNAM (ENES Morelia). Ellos y ellas me abrieron el 

portal rondero para la realización de mi trabajo de campo en Perú en la región de Puno 

y en México en el estado de Michoacán. La visita a estos lugares fue de valiosa 

importancia porque me permitió como investigadora tener un acercamiento a la realidad 

de los dos países y mayores herramientas de análisis para comparar similitudes y 

diferencias en relación a las formas de organización epistémica y política de ambas 

experiencias. 

Trayendo mi voz e identidad como mujer quechua-peruana en cada encuentro y 

reencuentro de mis visitas a Puno y Michoacán presenté desde los momentos de 

interconexiones hasta la construcción de alianzas con quienes me guiaron para realizar 

este trabajo. Cuando narré mis sentimientos y aprendizajes de esos momentos únicos lo 

hice trayendo al público lector elementos que unen semejanzas y diferencias de las 

comunidades como el significado de la identidad, ancestralidad, geografía, comida y 

tradiciones de los lugares visitados. En especial, mencioné el impacto de los rituales a la 

muerte, pues en Puno visité el Complejo Arqueológico de Sillustani, antiguo cementerio 

quechua a orillas del Lago Umayo y en Michoacán estuve en la celebración de “Día de 

Muertos” o “Día de Ánimas”, de acuerdo con la tradición de los pueblos p'urhépechas, 

donde visité la isla de La Pacanda a orillas del Lago Pátzcuaro. Esta conexión lacustre 

une ambos territorios indígenas y su conexión con su territorio biodiverso. Esas 

conexiones y recuerdos que hasta el día de hoy siguen guardados en mi memoria con 

mucho respeto a quienes nos antecedieron y dejaron legados imborrables para nuestros 

pueblos indígenas. 

Un tema del que no estaba previsto desde un inicio, pero que despertó mi 

curiosidad en abordar fue el de la identidad rondera, ya que en Perú en concepto es más 

fluido y funciona al referirme a las organizaciones indígenas como las rondas 

campesinas que principalmente  imparten justicia y cuidan de la seguridad de sus 

comunidades. Mientras que en México lo indígena y originario se yuxtapone al 

concepto de rondas comunales, al ser ésta una tarea específica de quienes resuelven 

conciliaciones y cuidan sus territorios de amenazas externas. Como resultado me 

sumergí a entender la identidad rondera, indígena y originaria al mostrar las diferentes 

categorías que interpelan al mundo de las rondas. Explico cada una de ellas y sus 

intersecciones con ayuda de la noción de chi´xi de Cusicanqui (2010) al afirmar esas 

identidades como chi´xi, o sea, marcadas por la coexistencia y yuxtaposición de 

elementos diversos que no mantienen jerarquías ni se logran fusionar. Bajo esa óptica 

 



162 

las comunidades pueden identificarse de manera personal o colectiva como indígenas, 

originarias, ronderas o ronderos, de acuerdo a la situación en la que se encuentren y usar 

esa identidad para conseguir sus derechos. De la misma forma, medirán el tipo de 

relación que quieren con el Estado.  

Cuando narré la organización epistémica rondera basadas en la memoria 

colectiva me inspiré en los trabajos teóricos de Halbwachs (1995), Nora (1993) y Bosi 

(1987) quienes la desarrollan como el espacio donde los pensamientos, formas de 

organización y todo lo que se es capaz de recordar vive en el tiempo, pues se guarda de 

generación en generación dotándola de continuidad. En ese sentido, esto ocurre con los 

mundos ronderos donde residen en el tiempo esas epistemologías diferenciadas que 

nacen de las comunidades ronderas como sistemas de pensamientos complejos o 

conocimientos ancestrales únicos que descolonizan el saber, el ser y el poder. 

Enaltecimos el valor del sentido colectivo y comunitario cuando mis entrevistados y 

entrevistadas me decían “Doctorita, acá todo es de dos”. Esas frases eran constantes por 

el cariño, confianza y significado de que lo comunitario es un valor de los mundos 

ronderos. También, rondamos la noción del Buen Vivir al traer experiencias locales 

como el plan de forestación de la comunidad Moquejache Japo en Perú para conservar 

el agua en las comunidades altoandinas a más de 3 mil metros de altura. Por ello, al 

rondar el Buen Vivir rescatamos los conocimientos ancestrales y hablamos de justicia 

bajo los preceptos del pluralismo jurídico igualitario. En ese sentido, descolonizamos el 

derecho, pues son los pueblos que tienen su propia interpretación del derecho, son 

jueces y juezas de sus jurisdicciones, usan armas jurídicas como sus leyes (usos y 

costumbres) al anteponer el cuidado y preservación de la Madre Tierra como un 

principio de vida y defensa del territorio. Esto mediante el reconocimiento y 

coexistencia en los marcos normativos del Estado sus sistemas de justicia diferenciados 

y con prioridades ambientalistas y de afirmación de autonomías como centrales. En 

cada momento, brindamos ejemplos de cada uno de los países al resaltar sus semejanzas 

y diferencias. Consideramos este camino de manera dual donde la justicia no puede ser 

entendida sin el derecho y viceversa. 

 Al comparar las formas de organización política de los mundos ronderos tuve 

que establecer categorías de comparación en tres experiencias específicas por su 

originalidad en la organización. Se trató de las comunidades de Cherán y Santa Fe de La 

Laguna en Michoacán y de las rondas campesinas de Puno, las cuales hacen parte de la 

 



163 

CUNARC-P. Me sumergí en los organigramas de cada comunidad para reflexionar 

sobre temas achados en la investigación que versan sobre el significado del 

autogobierno como la concretización del auto gobierno en comunidades indígenas 

mexicanas donde el caso de Cherán es paradigmático, pues en 2011 llegaron a defender 

sus territorios de los narcotaladores que usaban una tala indiscriminada y alteraban el 

Buen Vivir p'urhépecha. Por lo que se organizaron y lograron que el Estado mexicano 

reconozca el autogobierno como una forma de organización comunal ancestral donde no 

hay injerencia de los partidos políticos ni de la presencia estatal en toma de decisiones, 

sino es la recuperación de instituciones ancestrales como el Consejo Mayor en el caso 

de Cherán. Esto fue posible con la ayuda del Colectivo Emancipaciones quienes 

acompañaron el caso jurídicamente y lograron la  resolución del Tribunal Electoral del 

Poder Judicial de la Federación (TEPJF) en el juicio ciudadano SUP-JDC-9167/2011. 

Así, se mostraron un abanico de potencialidades, pero también desafíos que las 

comunidades son muy conscientes que las poseen con este tema como la poca 

representación de mujeres en sus órganos de gobierno. De esa manera, también  

rondamos el hacer política desde las bases de las rondas campesinas y rondas 

comunales, de acuerdo a la realidad de cada país. En cada una de las tres experiencias 

trabajamos temas como la diversificación de agendas de trabajo, las funciones que 

desempeñan, los problemas de las comunidades, la resolución de sus controversias 

internas, entre otros. 

Puedo afirmar que los casos de las rondas campesinas y rondas comunales 

descolonizan y contribuyen, desde un punto de vista político y epistemológico, al 

ODANR por entender y establecer un nuevo vocabulario y lenguaje como el Derecho 

Hallado en las rondas. Coincidentemente, la letra R en la sigla ODANR comienza con R 

de rondar. De esta manera, germina un abanico de opciones teóricas, metodológicas y 

prácticas donde el derecho desde los pueblos sirve como la expresión social legítima de  

la libertad (ESCRIVÃO FILHO, SOUSA JUNIOR, 2016). Lo mismo sucede en el otro 

derecho o el derecho insuRgente que nace del pueblo siguiendo a La Torre Rangel 

(2012). Nuevamente, en la palabra insurgente también está la R de rondar. 

Por tanto, es necesario seguir empleando el verbo rondar en la academia. Prueba 

de ello son los múltiples trabajos de Yrigoyen (1992) y de Soncco-Mamani y 

Soncco-Cutipa (2023), los cuales ya usan el verbo de rondar cuando nos referimos a las 

rondas campesinas en Perú. Sin embargo, en estudios comparativos como éste es donde 

 

https://www.google.com/search?cs=0&sca_esv=3ed6a01ced42126c&sxsrf=AE3TifPEaMc2RqdCr8RppcPJXbVW1gstAA%3A1753931195046&q=Tribunal+Electoral+del+Poder+Judicial+de+la+Federaci%C3%B3n+%28TEPJF%29&sa=X&ved=2ahUKEwiGn9XtjuaOAxXFGFkFHR9qAeIQxccNegQIAxAB&mstk=AUtExfBtwl-wPtIM2-biy2rCR43IBSYOCibnjmgOtQLUnYDFXBewetPTQMdou4AgeMTz4qJR_2mB08XFzuFLTbfgfBvPxoQGi_xMO-Hms0LPb4XFQVdybC-KS4p6K68kCht-HCR3sE3uTDGrjH00NtMmBrHk41PyROdh6BrTVK-DZivT_xo&csui=3
https://www.google.com/search?cs=0&sca_esv=3ed6a01ced42126c&sxsrf=AE3TifPEaMc2RqdCr8RppcPJXbVW1gstAA%3A1753931195046&q=Tribunal+Electoral+del+Poder+Judicial+de+la+Federaci%C3%B3n+%28TEPJF%29&sa=X&ved=2ahUKEwiGn9XtjuaOAxXFGFkFHR9qAeIQxccNegQIAxAB&mstk=AUtExfBtwl-wPtIM2-biy2rCR43IBSYOCibnjmgOtQLUnYDFXBewetPTQMdou4AgeMTz4qJR_2mB08XFzuFLTbfgfBvPxoQGi_xMO-Hms0LPb4XFQVdybC-KS4p6K68kCht-HCR3sE3uTDGrjH00NtMmBrHk41PyROdh6BrTVK-DZivT_xo&csui=3
https://www.google.com/search?cs=0&sca_esv=3ed6a01ced42126c&sxsrf=AE3TifPEaMc2RqdCr8RppcPJXbVW1gstAA%3A1753931195046&q=SUP-JDC-9167%2F2011&sa=X&ved=2ahUKEwiGn9XtjuaOAxXFGFkFHR9qAeIQxccNegQIAxAC&mstk=AUtExfBtwl-wPtIM2-biy2rCR43IBSYOCibnjmgOtQLUnYDFXBewetPTQMdou4AgeMTz4qJR_2mB08XFzuFLTbfgfBvPxoQGi_xMO-Hms0LPb4XFQVdybC-KS4p6K68kCht-HCR3sE3uTDGrjH00NtMmBrHk41PyROdh6BrTVK-DZivT_xo&csui=3


164 

en la realidad mexicana y latinoamericana podríamos aportar al ejercicio rondero. Como 

decíamos al final del capítulo 3: para descolonizar hay que cambiar de vocabulario y 

hacer que el verbo rondar ocupe más lugares dentro de la academia porque para rondar 

hay que descolonizar y para descolonizar hay que rondar. En los mundos quechuas, 

aymaras, uros y p'urhépechas rondar, esos mundos profundos, es un ejercicio diario, ya 

sea por la acción que significa “rondar una zona” preocupándose por su seguridad 

comunal, su autogobierno, la cuestión de género, el futuro de las juventudes, su 

presupuesto directo, resolver los problemas que los aquejan, rescatar sus conocimientos 

ancestrales,  construir sus sistemas de coordinación de sistemas de justicia nutriéndose 

de sus epistemologías diferenciadas y levantarse cada día para lograr su Buen Vivir. 

Llevo conmigo preguntas que he recogido a lo largo de la tesis doctoral y que, con el 

ejercicio descolonizador, abren más portales académicos que buscan su respuesta. El 

término de rondar como un verbo, al emanar acción, nos ayuda a seguir afirmando que 

¡todavía tenemos mucho que rondar!  

 



165 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 
ACCATINO, Daniela. El saber dogmático en nuestra cultura jurídica. Revista de 
Derecho, Nº 8, 1997, p. 7-18. 
 
ACOSTA, Alberto. Buen vivir: Sumak Kawsay, una oportunidad para imaginar 
otros mundos. Quito: Editorial Abya-Yala, 2012.  
 
AIGINEREN, Miguel. Análisis de contenido. Una introducción. La Sociología en sus 
escenarios, Nº  3, 2009, p. 1-52. 
 
ALBÓ, Xavier. Suma Qamaña = el Buen Convivir. La Paz: Fundación Friedrich 
Ebert, 2009. 
 
ALVES, Lindgren. Direitos humanos como tema global. São Paulo: Perspectiva, 
1995. 
 
AMAYO, Enrique. Por uma América Indígena. Novos Caminhos para a Ciência, Nº 7, 
1999, p. 1-16. 
 
AMIN, Samir. Prefacio: Leer a Fanon en el siglo XXI. In: Piel negra, máscaras 
blancas. FANON, Frantz. [1952], 2009, p. 5-28. 
 
ARAGÓN, Orlando. El derecho en insurrección: hacia una antropología jurídica 
militante desde la experiencia de Cherán. Ciudad de México: Universidad Nacional 
Autónoma de México, 2023.  
 
ARGUEDAS, José María. “No soy un aculturado…”. [Discurso] 1968. Disponível em: 
http://blog.pucp.edu.pe/blog/willaqanti/wp-content/uploads/sites/1365/2021/01/No-soy-
un-aculturado.pdf Acceso em maio de 2025. 
 
ARGUETA VILLAMAR, Arturo . Los saberes p’urépecha. Los animales y el diálogo 
con la naturaleza. Ciudad de México: UMSNH, UNAM, Gobierno del Estado de 
Michoacán, UIIEM, Casa Juan Pablos Editores, PNUMA, 2008.  
 
ARROYO, Adriana. ALVARADO, Sara. Conocimiento en co-labor: reflexiones y 
posibilidades para la construcción de paz. Universitas: Revista de Ciencias Sociales y 
Humanas, vol.14, Nº 25, 2016, p. 121-148.  
 
BÉRNAD, Sylvia. et al. Etnografia. Una metodología cualitativa. Aguascalientes: 
Universidad de Aguascalientes, el Colegio de San Luis, 2019. 
 
BOSI, Ecléa. Memória e Sociedade: Lembranças de Velhos. São Paulo: EDUSP, 
1987. 
 

BUENO, Mariza Schuster. Direito das Minorias e as Políticas Públicas frente aos 
Direitos Fundamentais. Revista Eletrônica Direito e Política. vol.2,  nº1, 2007, p. 
184–206. 
 

 

http://blog.pucp.edu.pe/blog/willaqanti/wp-content/uploads/sites/1365/2021/01/No-soy-un-aculturado.pdf
http://blog.pucp.edu.pe/blog/willaqanti/wp-content/uploads/sites/1365/2021/01/No-soy-un-aculturado.pdf


166 

BALLESTEROS, Blanca. Sobre el pensamiento de Frantz Fanon en “Piel Negra, 
Máscaras Blancas” y “Racismo Y Cultura”, entre otras reflexiones relevantes. Temas 
Sociales, N° 39, 2016, p. 171-188. 
 
BALLESTRIN, Luciana. América Latina e o giro decolonial. Revista Brasileira de 
Ciência Política. N°11, 2013, p. 89-117. 
 
BASCOPE CAERO, Víctor. El sentido de la muerte en la cosmovisión andina: el caso 
de los valles andinos de Cochabamba. Chungará, Vol. 33, N° 2, 2001, p. 271-277. 
 
BUSTAMANTE, Javier. Hacia la cuarta generación de Derechos Humanos: repensando 
la condición humana en la sociedad tecnológica. Corte Interamericana de Derechos 
Humanos. N° 1, 2001, p. 1-21. 
 
CALVEIRO, Pilar. Repensar y ampliar la democracia: El caso del Municipio Autónomo 
de Cherán K’eri. Argumentos (Méx.), Vol. 27, N° 75, 2014, p. 193-212. 
 
CAMPO DEL POZO, Fernando. Don Vasco De Quiroga: promotor de la educación 
indígena. Rhela, Vol. 13, 2009, p. 67-84. 
 
CARTWRIGHT, Mark. Bartolomé de Las Casas. Enciclopedia de la Historia del 
Mundo. Publicado el 17 de junio de 2022. Disponível em: 
https://www.worldhistory.org/trans/es/1-20878/bartolome-de-las-casas/ Acessado em 7 
de abril de 2025. 
 
CARVALHO, José Murilo de. Cidadania no Brasil: o longo caminho. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 2001. 
 

CASTILLEJO, Aída. Ofrenda para las ánimas. Un estudio de caso en un pueblo 
purépecha. In: Comida, cultura y modernidad en México. GOOD ESHELMAN, 
Catharine. CORNOA DE LA PEÑA, Laura. Ciudad de México:  Instituto Nacional de 
Antropología e Historia, 2001, p. 151-169. 
 

CASTRO-GÓMEZ, Santiago. GROSFOGUEL, Ramón. El giro decolonial: 
reflexiones para una diversidad epistémica más allá del capitalismo global. Bogotá: 
Siglo del Hombre Editores; Universidad Central, Instituto de Estudios Sociales 
Contemporáneos, Pontificia Universidad Javeriana e Instituto Pensar, 2007. 
 

CASTRO-GÓMEZ, Santiago. Decolonizar la universidad: La hybris del punto cero y el 
diálogo de saberes. In: El giro decolonial: reflexiones para una diversidad 
epistémica más allá del capitalismo global. CASTRO-GÓMEZ, Santiago. 
GROSFOGUEL, Ramón. Bogotá: Siglo del Hombre Editores; Universidad Central, 
Instituto de Estudios Sociales Contemporáneos y Pontificia Universidad Javeriana, 
Instituto Pensar, 2007, p. 79-91.  
 
CHURA, René. MOLLOCONDO, Hipólito. Desarrollo de la acuicultura en el Lago 
Titicaca (Perú). AquaTIC, Nº 31, 2009, p. 6-19. 
 
CONSTITUCIÓN POLÍTICA DEL PERÚ. Artículo 149. 1993. 

 

https://www.worldhistory.org/trans/es/1-20878/bartolome-de-las-casas/


167 

 
CERDA, Alejandro. Construyendo nuevas formas de ciudadanía Resistencia 
zapatista en la región Altos de Chiapas. In: Luchas“ Muy otras” zapatismo y 
autonomía en las comunidades de indígenas de Chiapas. Ciudad de México: 
Universidad Autónoma Metropolitana-Xochimilco, 2011, p. 115-133. 
CONSTITUCIÓN POLÍTICA DE LOS ESTADOS UNIDOS MEXICANOS. 
Constitución política de los Estados Unidos Mexicanos: última reforma publicada en el 
Diario Oficial de la Federación: 15 de abril de 2025.  

CUNARC-P. Estatuto de las Rondas Campesinas, Urbanas e Indígenas del Perú. 2018.  

CUNILL, Caroline. Fray Bartolomé de las Casas y el oficio de defensor de indios en 
América y en la Corte española. Nuevo Mundo Mundos Nuevos- Débats, s/n, s/p, 
2012.  
 
CUSICANQUI, Silvia. Ch’ixinakax utxiwa: Una reflexión sobre prácticas y 
discursos descolonizadores. Buenos Aires: Tinta Limón, 2010.  
 
DE LAS CASAS, Bartolomé. Historia de las Indias. Madrid: Obras Completas.  1994, 
[1761-1762]. 
 
DÍAZ-BRAVO, Laura. La entrevista, recurso flexible y dinámico. Investigación 
Educación Médica, número 2, 2013, p.162-167. 
 
DUSSEL, Enrique. Caminos de liberación latinoamericana II : teología de la 
liberación y ética. Buenos Aires: Latinoamérica Libros, 1973. 
 
DUSSEL, Enrique. Europa, modernidad y eurocentrismo. In: LANDER, Edgardo 
(Comp.). La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales: perspectivas 
latinoamericanas. Buenos Aires: CLACSO, 2000. 
 
DUSSEL, Enrique. 1492:el encubrimiento del otro: hacia el origen del mito de la 
modernidad. Madrid: Editorial Nueva Utopía, 2007.  
 
DUSSEL, Enrique. Direitos humanos e ética da libertação: Pretensão política de justiça 
e a luta pelo reconhecimento dos novos direitos. Revista InSURgência. Vol.1, Nº 1, 
2015, p. 121-136. 
 
DELGADO VÁSQUEZ, Herminio. RODRÍGUEZ BARBOZA, Evaristo. Desarrollo y 
perspectivas de las Rondas campesinas de 1920-1983. Cajamarca: Universidad 
Nacional de Cajamarca, 1985. 
 

DE LA TORRE RANGEL, Jesús Antonio. CONSTITUCIONALISMO ACHADO NA 
RUA EN MÉXICO: de los acuerdos de San Andrés al concejo indígena de gobierno. 
In: O DIREITO ACHADO NA RUA: Introdução Crítica ao Direito como Liberdade. 

 



168 

SOUSA JUNIOR, José Geraldo et al. Brasília: OAB Editora; Editora Universidade de 
Brasília, 2021, p.233-245. 
 
DE LA TORRE RANGEL, Jesús Antonio. El derecho que nace del pueblo. 3era. 
Edición, Ciudad de México: Editorial Porrúa, 2005. 
 
DE LA TORRE RANGEL, Jesús Antonio. El derecho como arma de liberación en 
América Latina. Sociología jurídica y uso alternativo del derecho. San Luis Potosí: 
CENEJUS, Centro de Estudios Jurídicos y Sociales P. Enrique Gutiérrez, Facultad de 
Derecho de la Universidad Autónoma de San Luis Potosí, 2006. 
 
DE LA TORRE RANGEL, Jesús Antonio. Sobre los inicios de la tradición 
iberoamericana de derechos humanos de Alejandro Rosillo, “¿Éstos no son hombres”? 
Revista Epikeia, Nº 21, 2012, p. 1-12. 
 
DE LA TORRE RANGEL, Jesús Antonio. El derecho que nace del pueblo como 
derecho insurgente. México: Universidad Autónoma de Aguascalientes y 
Edicionesakal, 2022.    
 

EKEDEGWA, Lemuel. A comparative analysis of global north and global south 
economies. Journal of Sustainable Development in Africa,  Volumen 12, Nº 3, 2010, 
p. 338-348. 
 

ELLIS, Carolyn. The ethnographic I. A methodological novel about 
autoethnography. California: Altamira Press, 2004. 
 
ESCRIVADAO FILHO, Sérgio. SOUSA JUNIOR, José Geraldo. Para um debate 
teórico-conceitual e político sobre os direitos humanos. Coleção Direito e Justiça, 1. 
ed. Belo Horizonte: D’Plácido, 2016.  
 
ESCOBAR, Arturo. Sentipensar con la tierra. Nuevas lecturas sobre desarrollo, 
territorio y diferencia. Medellín: Ediciones UNAULA, 2014. 
 
ESPONERA, Alfonso. De la reflexión medieval sobre la justicia y misericordia a la 
problemática contemporánea. Luces y sombras. Revista de Filosofía y Teología. Ano 3, 
Nº 5, 2016, p. 147-177. 
 
ESTATUTO DE LA CENTRAL ÚNICA REGIONAL DE RONDAS CAMPESINAS 
DE LA REGIÓN DE PUNO. Artículo 25: Pérdida de la condición de Rondero/ 
Rondera, 2024. 

ESTELA DÍAZ, Rolando. Reconózcase a las Rondas campesinas: experiencia de 
Rondas en Bambamarca. Lima: Servicios Educativos Rurales, 1990. 
 

 



169 

ESTERMANN, Josef. Colonialidad, descolonización e interculturalidad. Apuntes desde 
la Filosofía Intercultural. Polis, Revista Latinoamericana, Volumen 13, Nº 38, 2014, p. 
347-368. 
 
ESTRADA ALVAREZ, Adriana. Luchas "muy otras": Zapatismo y autonomía en las 
comunidades indígenas de Chiapas. Argumentos (Méx.), Volumen 25, Nº 70, 2012, p. 
221-224.    
 
FALS BORDA, Orlando. RAHMAN, Mohamed. Acción y conocimiento: cómo 
romper el monopolio con investigación-acción participativa. In: La 
investigación-acción participativa: inicios y desarrollos. SALAZAR, Maria Cristina. 
Bogotá: CINEP, 1991, p. 96-97. 
 

FALS BORDA, Orlando. La investigación-acción en convergencias disciplinarias, en 
LASA Forum 2007, vol. xxxviii, núm. 4, 2007, p. 17-22. 
 
FALS BORDA, Orlando. Una Sociologia Sentipensante para América Latina. 
Antologia de textos selecionados apresentados por Víctor Manuel Moncayo. Bogotá: 
CLACSO/Siglo del Hombre Editores, 2009. 
  
FALS BORDA, Orlando. La ciencia y el pueblo: nuevas reflexiones. In: La 
investigación acción participativa: inicios y desarrollo. SALAZAR, Maria Cristina. 
Madrid: Editorial Popular, O El, Quinto Centenario, 1980. 
 
FALS BORDA, Orlando. RAHMAN, Mohamed. La situación actual y las 
perspectivas de la IAP en el mundo. In: La investigación acción participativa: inicios 
y desarrollo. SALAZAR, Maria Cristina. Madrid: Editorial Popular, O El, Quinto 
Centenario, 1980. 
 
FALS BORDA, Orlando. RAHMAN, Mohamed.  Romper el monopolio del 
conocimiento situación actual y perspectivas de la investigación-acción participativa en 
el mundo. Análisis Político, No. 5 , 1988, p. 46-54.  
 
FANON, Frantz. Los condenados de la tierra. Ciudad de México: Fondo de Cultura 
Económica, [1961] 1983. 
 

FANON, Frantz. Piel negra, máscaras blancas. Madrid: Akal, [1952] 2009. 

FONT-OPORTO,  Pablo. Tradición Iberoamericana de los Derechos Humanos: 
surgimiento y contextos interpretativos. Modernidad católica, Escuela Ibérica y 
Monarquía hispánica. Filos, Vol. 25, Nº3, p.1-18, 2024. 
  
FERNÁNDEZ RETAMAR, Roberto. Calibán. 4. ed. Rio de Janeiro: Editora José 
Olympio, 1982. 
 
FRIGGERI, Pablo. RICOBOM, Gisele. La descolonización del derecho y la justicia 
comunitaria en el marco del nuevo constitucionalismo latinoamericano. REDEA: 
Derechos en Acción. Ano 4, N° 12, 2019, p. 190-209. 

 



170 

 
GALLARDO, Hélio. Teoria Crítica: matriz e possibilidade de direitos humanos. 
São Paulo: Editora UNESP, 2014. 
 
GALEANO, Eduardo. Las venas abiertas de América Latina. 41a. ed. Ciudad de 
México: SIGLO XXI, 1985. 
 
GARCÍA, Brisol. JASSO, Ivy Jacaranda. Los nakata males: el manjar de dar y recibir. 
Boletín de Antropología, Vol. 34, N.º 58, 2019, p.108-128. 
 
GONZALEZ-DÍAZ, Soledad. Reducciones. La concentración forzada de las 
poblaciones indígenas en el Virreinato del Perú. Historia (Santiago), Vol. 51, N° 1, 
2018, p. 291-293. 
 
GONZÁLES CASANOVA, Pablo. La invitación. In: Luchas“ Muy otras” zapatismo y 
autonomía en las comunidades de indígenas de Chiapas. Ciudad de México: 
Universidad Autónoma Metropolitana-Xochimilco, 2011, p. 13-16. 
 
GOYRI, Víctor. Derechos Humanos y Estado liberal. Revista del Centro Nacional de 
Derechos Humanos México. Nº 1, 1990, p. 49-65. 
 
GROSFOGUEL, Ramón. Del «extravismo económico» al «extravismo epistémico» y al 
«extravismo ontológico»: una forma destructiva de conocer, ser y estar en el mundo. 
Tabula Rasa,  N° 24, 2016, p. 123-143. 
 
GUDYNAS, Eduardo. Buen Vivir: Germinando alternativas al desarrollo. América 
Latina en Movimiento, N° 462,  2011, p. 11–20. 
 
GUERRERO ARIAS, Patricio. Corazonar desde las sabidurías insurgentes el sentido de 
las epistemologías dominantes, para construir sentidos otros de la existencia. Sophia, 
N° 8, 2010, p. 101-146. 
 
GUTIERREZ, Gustavo. Evangelio y praxis de liberación. In: Colección Ágora: 
crítica, religión, sociedad. Salamanca: Sígueme, 1973, p. 231-245. 
 
GUZMÁN, G et al. Las metodologías participativas de investigación: el aporte al 
desarrollo local endógeno. Córdoba: Instituto de Sociología y Estudios Campesinos, 
ETSIAM, 1994. 

 
HALBWACHS, Maurice. Memoria colectiva y memoria histórica. REIS: Revista 
Española de Investigaciones Sociológicas, Nº 69, 1995, págs. 209-222. 
 
HERRERA FLORES, Joaquín. Hacia una visión compleja de los derechos humanos. 
In: El vuelo de Anteo. Derechos humanos y crítica de la razón liberal. Bilbao: Desclée 
de Brouwer, 2000. 
 

 



171 

HERRERA FLORES, Joaquín. La reinvención de los derechos humanos. Andalucía: 
Editora Atrapasueños. 2008. 
HOBSBAWM, Eric. Pessoas Extraordinárias. Resistência, Rebelião e Jazz. Rio de 
Janeiro: Editora Paz e Terra,1998. 
  
HUBER, Ludwig. Después de Dios y de la Virgen está la Ronda: Las Rondas 
campesinas de Piura. Lima: Instituto de Estudios Peruanos, 1995. 
 

HUNT, Lynn. Inventig Human Rights: a History. London: W.W. Norton & Company, 
2008. 
INSTITUTO DE INTERCULTURALIDAD. Constitución de Asociación Civil 
denominada: Instituto de Interculturalidad. Estatuto. 2020. 
 
ILAQUICHE, Raúl. Participación política de los pueblos indígenas. In: 
Construyendo las condiciones de equidad en los procesos electorales. INSTITUTO 
INTERAMERICANO DE DERECHOS HUMANOS, 2012, p. 95-102 
 
IOVANOVICH, Marta Liliana. El pensamiento de Paulo Freire: sus contribuciones 
para la educación. In: Lecciones de Paulo Freire, cruzando fronteras: experiencias que 
se completan. Buenos Aires: CLACSO, Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales, 
2003, p.259-324. 
 
KRENAK, Ailton. Caminhos para a Cultura do Bom Viver. São Paulo: Cultura do 
Bom Viver. Org, 2020. 
 
KUSCH, Rodolfo. Obras Completas – Tomo II. Argentina, Rosário: Editorial Fundación 
Ross, 2000. 
 
LANDER, Edgardo. La colonialidad del saber: eurocéntrico y ciencias sociales. 
Perspectivas Latinoamericanas, Buenos Aires: CLACSO, 2000.  
 

LEMOS, Eduardo. Do direito novo e da Nova Escola Jurídica Brasileira (NAIR) ao 
Direito Achado Na Rua: anomia, poder dual, pluralismo jurídico e os direitos humanos. 
Revista Direito UnB, Vol. 6, Nº. 2, 2022, p. 269-294. 

LEONEL JÚNIOR, Gladstone. Prólogo a la edición boliviana. In: El Nuevo 
Constitucionalismo Latinoamericano: un estudio sobre Bolivia.  La Paz: 
Vicepresidencia del Estado Plurinacional de Bolivia, 2016. 

LEONEL JÚNIOR, Gladstone; BRANDÃO, Pedro; MARQUES, Magnus. 
Constitucionalismo Achado na Rua: reflexões necessárias. In: 30 anos do Direito 
Achado na Rua. Vol. 10, 2021.   

LEONEL JÚNIOR, Gladstone. SOUSA JÚNIOR, José Geraldo. A luta pela constituinte 
e a reforma política no Brasil: caminhos para um "Constitucionalismo Achado na Rua”. 
Revista Direito e Praxis. Vol. 8, Nº 2, 2017. 

 



172 

LEYVA, Xotchil. SPEED, Shannon. Hacia la investigación descolonizada: nuestra 
experiencia de co-labor. In: Gobernar (en) la diversidad: experiencias indígenas desde 
América Latina. Hacia la investigación de co-labor. LEYVA, Xochitl. BURGUETE, 
Aracely. SPEED, Shannon (Coord). Ciudad de México: Facultad Latinoamericana de 
Ciencias Sociales, 2008. p. 65-111. 
 
LEYVA, Xotchil. Escrito. San Cristóbal de las Casas, México. 17 e 18 maio 2008. 
Pensamentos oferecidos ao Seminário Impensar las ciencias sociales de cara a la 
ecología de saberes. Disponível em: http://jkopkutik.org/sjalelkibeltik/index.php. 
Acesso em janeiro de 2025.  
 
LIMA, Jonatas. COSTA, Iasmine. Cherán: movimento de luta e sua experiência de 
autogoverno. Revista Florestan. Año 1, N° 1, 2014, p. 94-100.   
 

LÓPEZ, Graciela. Pueblos fundadores de CRAC-PC: 18 años de lucha, uno de 
reconstrucción. Periódico Luciérnaga. 2014. Disponível em: 
https://subversiones.org/archivos/22015 Accedido el 10 de junio de 2020. 
 
LÓPEZ BÁRCENAS, Francisco. Los pueblos indígenas en las Constituciones de 
México. Argumentos UAM-Xotchimilco. Año 29, N° 82, 2016, p. 161-180. 
 

LYRA FILHO, Roberto. O que é direito. São Paulo: Editora Brasiliense, 1982. 

MACHICAO, Fredy. Machuaychas y chiñipilcos en la fiesta del 20 de enero en Juliaca. 
Horizonte de la Ciencia, Vol. 5, N° 9, 2015, p. 13-26. 
 
MAMANI, Manuel. Chacha-warmi paradigma e identidad matrimonial aymara en la 
provincia de Parinacota. Chungará (Arica), Vol. 31, N° 2, 1999, p. 307-317. 
 
MANRIQUE, Nelson. La difícil construcción de la comunidad nacional. Palestra - 
Portal de Asuntos Públicos. 2005, p. 1-19. 
  
MANDUJANO, Miguel. La primavera P’urhépecha; resistencia y Buen Gobierno en 
Cherán K’eri. Bajo palabra. N° 9, 2014, p.01-16.  
 

MARTÍNEZ, Róger. Metodologías participativas de investigación: Un aporte 
agroecológico al desarrollo endógeno. Revista ABRA, Vol. 23, Nº. 32, 2003, p. 19-33. 
 

MEJÍA, Marco. Las prácticas, las experiencias, las acciones como lugares 
epistémicos. En búsqueda de otras metodologías. In: Investigar desde el Sur 
Epistemologías, metodologías y cartografías emergentes. BRANDAO, Carlos et al. 
Bogotá: Ediciones desde abajo, 2022, p.16-79. 
 
MENDEZ ALONSO, Manuel. From slave driver to abolitionist: Bartolomé de Las 
Casas on Africanslavery. Patristica et Mediaevalia, N° 36, 2015, p. 17-28. 
 

 

http://jkopkutik.org/sjalelkibeltik/index.php
https://subversiones.org/archivos/22015
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4792303
https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/373599


173 

MIGNOLO, Walter. Desobediência epistêmica: a opção descolonial e o significado de 
identidade em política. Revista Gragoatá, N° 22, 2007, p. 11-41. 
 
MIGNOLO, Walter. La idea de América Latina. La herida colonial y la opción 
decolonial. Barcelona: Gedisa, 2007. 
 

MORA, Arnoldo. De la Teología de la Liberación a la Filosofía de la Liberación. 
Praxis, N° 64-65, 2010, p. 237-261. 
 
MOUFFE, Chantal. En torno a lo político. Buenos Aires: Fondo de Cultura 

Económica, 2007. 

NORA, Pierre. Entre Memória e História: a problemática dos lugares. Revista Projeto 
História, São Paulo, Vol. 10, 1993. 
 

OCAMPO, Javier. Paulo Freire y la pedagogía del oprimido. Revista Historia de la 
Educación Latinoamericana, N° 10, 2008, p. 57-72. 
 
OJEDA, Lorena. Cherán: el poder del consenso y las políticas comunitarias. Política 
Común, Vol. 7, 2015. 
 
ORTIZ, Alexander. ARIAS, Maria Isabel. Hacer decolonial: desobedecer a la 
metodología de investigación. Hallazgos, Vol.16, N° 31, 2019, p. 01-20. 
 

ORTIZ, Marielsa. BORJAS, Beatriz. La Investigación Acción Participativa aporte de 
Fals Borda a la educación popular. Espacio Abierto. Vol. 17, N° 4, 2008, p. 615-627. 
 
OIT- Organización Internacional del Trabajo. Convenio 169 sobre pueblos indígenas y 
tribales. 1989. 
 
OVIEDO, Daniel. Epistemologías del Sur y Epistemologías para la Paz: encuentros 
analógicos y ecológicos. Revista CoPaLa: Construyendo Paz Latinoamericana, Vol. 
7, N° 16, 2022, p. 42-53.  
 

PACHÓN SOTO, Damián. Nueva perspectiva filosófica en América Latina: el grupo 
Modernidad/Colonialidad. Ciencia Política, Nº 5, enero-junio, 2008, p. 9-34. 
 
PÉREZ MUNDACA, José. Rondas campesinas: poder, violencia y autodefensa en 
Cajamarca central. Lima: Instituto de Estudios Peruanos, 1996. 
 

PEÑA-AYMARA, Shyrley et al. O Direito Achado na Rua. Sujeitos Coletivos: só a 
luta garante os Direitos do Povo! Brasília: Lumen Juris, 2023. 
 
PEÑA-AYMARA, Shyrley. FRIGGERI, Félix Pablo. Perú: ¿golpe de Castillo o golpe 
de la derecha? Revista Movimiento, Nº 44, 2023, p. 41-55. 
 

 



174 

PEÑA-AYMARA, Shyrley. Carta para el Colectivo “El Derecho Hallado En La Calle” 
(ODANR) desde El Altliplano, 2023. Disponível em: 
https://odireitoachadonarua.blogspot.com/p/cartas.html Acesso em maio de 2024. 
 
PEÑA-AYMARA, Shyrley. Carta desde México para mis colegas del Colectivo “El 
Derecho Hallado en la Calle”, 2025. Disponível em: 
https://odireitoachadonarua.blogspot.com/2025/03/carta-desde-mexico-para-mis-colegas
-del.html?m=1 Acesso em junho de 2025. 
 
PERROT, Michelle. Mi historia de las mujeres. Buenos Aires: FCE, 2008. 

PICCOLI, Emmanuelle. Las rondas campesinas y su reconocimiento estatal, 
dificultades y contradicciones de un encuentro: un enfoque antropológico sobre el caso 
de Cajamarca, Perú. Nueva Antropología. Vol. 22, N° 71, 2009, p. 93-113. 
 
PINTO QUINTANILLA, Raúl. Prólogo a la edición boliviana. In: El Nuevo 
Constitucionalismo Latinoamericano: un estudio sobre Bolivia. LEONEL JÚNIOR, 
Gladstone. La Paz: Vicepresidencia del Estado Plurinacional de Bolivia, 2016. 
  
PISTELLI, Pedro. Para um debate teóricoconceitual e político sobre os Direitos 
Humanos, de José Geraldo de Sousa Junior e Antonio Escrivão Filho. 2017. Revista 
InSURgencia. Ano 3, Vol. 3, N° 2, 2017, p. 549. 
 

QUIJANO, Aníbal. Modernidad, Identidad y utopía en América Latina. Lima: 
Sociedad y política Ediciones, 1998. 
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidad y modernidad / racionalidad. Perú Indígena. Vol. 12, 
1992, p. 11-20. 
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidad del Poder, Globalización y Democracia. San Marcos 
(Segunda Época), N° 25, 2006, p. 51-104. 
 
RAMÍREZ, Gloria. La Declaración De Derechos de la Mujer De Olympe De Gouges 
1791: ¿una declaración de segunda clase? Cátedra UNESCO de Derechos Humanos 
de la UNAM, 2015, p. 1-11. 
 
RESTREPO, Eduardo. Antropología y colonialismo. s/a, p.1-13. Disponible en: 
http://www.ram-wan.net/restrepo/documentos/antropologia%20y%20colonialidad.pdf   
  
REY, Germán. Los sentidos de la urdimbre. Lo que el Sur nos cuenta. In: Investigar 
desde el Sur Epistemologías, metodologías y cartografías emergentes. BRANDÃO, 
Carlos et al. Bogotá: Ediciones desde abajo, 2022, p.9-15. 
 
RIBEIRO, Djamila. O que é Lugar de Fala? Belo Horizonte: Letramento, 2017. 

ROSTWOROWSKI, Maria. Historia del Tahuantinsuyo. Lima: Instituto de Estudios 
Peruanos, 1999. 
 
RIVERA, Silvia. Ch’ixinakax utxiwa: Una reflexión sobre prácticas y discursos 
descolonizadores. Buenos Aires: Tinta Limón, 2010. 

 

https://odireitoachadonarua.blogspot.com/p/cartas.html
https://odireitoachadonarua.blogspot.com/2025/03/carta-desde-mexico-para-mis-colegas-del.html?m=1
https://odireitoachadonarua.blogspot.com/2025/03/carta-desde-mexico-para-mis-colegas-del.html?m=1
http://www.ram-wan.net/restrepo/documentos/antropologia%20y%20colonialidad.pdf


175 

 
RODRÍGUEZ AGUILAR, César. Justicia Comunitaria y Rondas Campesinas en el sur 
andino. Puno: Editora Asociación Servicios Educativos Rurales, 2007.  
 
RODRÍGUEZ, José Darío. El cambio de rumbo de la religión en América Latina. 
Hérodote, N° 171, 2018, p. 1-18. 
 
ROMERO, Maria Agustina. La oralidad como forma posible de construcción de 
conocimiento. Cuadernos FHyCS-UNJu, N° 44, 2013, p. 91-105. 
 
ROSILLO, Alejandro. La tradición hispanoamericana de derechos humanos: la 
defensa de los pueblos indígenas en la obra y la praxis de Bartolomé de Las Casas, 
Alonso de la Veracruz y Vasco de Quiroga. Quito: Corte Constitucional del Ecuador, 
2012. 
 
ROSILLO, Alejandro. Repensar derechos humanos desde la liberación y la 
descolonialidad. Direito e Práxis. Vol. 7, N° 13, 2016, p. 721-749.  
 
ROSILLO, Alejandro. La tradición iberoamericana de derechos humanos en el 
pensamiento de Francisco Xavier Clavigero, S.J. Archivo Teológico Granadino, N° 
87, 2024, p. 43-78. 
SAINT-LU, André. Bartolomé de Las Casas en sus escritos. In J. Pérez (ed.), España 
y América en una perspectiva humanista. Madrid: Casa de Velázquez, 1998, p. 107-121. 
 
SÁNCHEZ, Berenguela. ECHEVARRÍA, Gori. Quilcas en Sillustani, Puno. Cronología 
e implicancias. Revista Haycaypata. Año 4, N° 9, 2015, p. 20-43. 
 
SÁNCHEZ-GARRAFA, Rodolfo. Después de la muerte en el mundo andino. Una 
aproximación antropológica. Revista Cultura Religión. Vol.9, N°1, 2015, p.64-81. 
 
SCANNONE, Juan Carlos. La filosofía de la liberación: historia, características, 
vigencia actual. Teología y Vida, Vol. L, 2009, p. 59-73. 
 
STREET, Susan. La democracia desde abajo: construyendo la dignidad a partir del 
movimiento magisterial chiapaneco. Guadalajara: Universidad de Guadalajara, 1995.  
 
SONCCO-MAMANI, Sabino. SONCCO-CUTIPA, Alejandro. Chaninchay: rondando 
en los pueblos por justicia, seguridad y buen vivir. Lima: Instituto Internacional de 
Derecho y Sociedad, 2023. 
 
SOUSA JUNIOR, José Geraldo et al. Introdução: O Direito Achado na Rua 30 Anos. 
In: O DIREITO ACHADO NA RUA: Introdução Crítica ao Direito como Liberdade. 
SOUSA JUNIOR, José Geraldo et al. Brasília: OAB Editora; Editora Universidade de 
Brasília, 2021.p.19-27. 
 

 



176 

SOUSA JUNIOR, José Geraldo de. O Direito Achado na Rua: concepção e Prática. 
In: SOUSA JUNIOR, José Geraldo de (org). Introdução crítica ao Direito, Série O 
Direito Achado na Rua, vol. 1. Brasília: Universidade de Brasília, 1993. 
 

SOUSA  JÚNIOR, José Geraldo; FONSECA, Lívia G.. O Constitucionalismo Achado 
na Rua: uma proposta de descolonização do direito. Revista Direito e Praxis. Vol. 8, Nº 
4, 2017. 
 
SOUSA JUNIOR, Jose Geraldo de. O direito achado na rua: concepção e prática. 
Rio de Janeiro: Lumen Juris, 2015, p. 85.  
 

STARN, Orin. Hablan los ronderos. La búsqueda de la paz en los Andes. Lima: 
Instituto de Estudios Peruanos, 2001. 
 
SZEMIŃSKI, Jan. Tendencias de desarrollo del ayllu peruano (siglos XIV-XX). 
Estudios Latinoamericanos, N° 6 , 1972, p. 259-288. 
 
TORNAY, Maria de la Cruz. Radios comunitarias en América Latina, una historia de las 
luchas populares de un continente. Historia Actual Online, Nº. 54, 2021, p. 53-62. 
 
TORRES-RAMOS, Gabriela. Polisemia y apropiación de la Catrina en tiempos de 
globalización. Vita Brevis. Revista electrónica de estudios de la muerte, 2014, Vol. 3,  
N° 5, p.12-32. 
 
TORRES, Julio et al. La demanda por justicia de género en una autonomía indígena las 
mujeres de Cherán contra el feminicidio. Inflexiones: Revista de Ciencias Sociales y 
Humanidades, 2020, N° 6, p. 139-166. 
  
TROUILLOT, Michel-Rolph. Silencing the Past. Power and the Production of 
History. Boston: Beacon Press, 1995. 
 
VARGAS, Sergio. GUZMÁN RAMÍREZ, Nohora. Deterioro de la cuenca del lago de 
Patzcuaro cambios en la identidad étnica p'urhépech. XXVII Congreso de la Asociación 
Latinoamericana de Sociología. VIII Jornadas de Sociología de la Universidad de 
Buenos Aires. Asociación Latinoamericana de Sociología, Buenos Aires, 2009, p. 1-16. 
 
VELASCO-GOMEZ, Ambrosio. Fray Alonso De La Veracruz: fundador del 
republicanismo mexicano. Tópicos, N° 34, 2008, p.209-221. 
 
VILLA, Zulma. TORRES, María. Caso Conga: pueblos originarios de Cajamarca 
resisten ante Megaproyecto Minero. Revista Alertanet, Año 2, N° 1, 2017, p.66-75. 
VILLORO, Juan. El futuro, instrucciones de uso. Revista de la Universidad de 
México, N° 64, 2023, p. 22-27. 
 
VILLARREAL, Julio et al. La criminalización de las rondas campesinas en el Perú 
como supuesto de violencia institucional del Estado. Oñati Journal of Emergent 
Socio-legal Studies, Vol. 15, Nº. 1, 2025, p. 141-168.  
 

 

https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/575477
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=12134
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=12134
https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/696910


177 

UNIVERSIDADE NACIONAL DA COLÔMBIA. Orlando Fals Borda entrevistado por 
Alfredo Molano. YouTube, 19 de abril de 2018. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=TfaZNTrfSNQ&t=1s. Acesso em outubro de 2024. 
 
ULIÁNOV, Pavel. La historia mínima de la Ronda Comunitaria. Michoacán 3.0. 2015. 
Disponível em: 
<http://michoacantrespuntocero.com/la-historia-minima-de-la-ronda-comunitaria/> 
Accedido el 08 de mayo de 2020.   
 

WALSH, Catherine. Interculturalidad crítica y educación intercultural. Ponencia 
presentada en el Seminario “Interculturalidad y Educación Intercultural, Nueva 
América, N° 122, 2009. p. 62.  
 

WALSH, Catherine. Las geopolíticas de conocimiento y colonialidad del poder. 
Entrevista a Walter Mignolo. In: Indisciplinar las ciencias sociales. Geopolíticas del 
conocimiento y colonialidad del poder. Perspectivas desde lo Andino. WALSH, 
Catherine. SCHIWY, Freya. CASTRO-GÓMEZ, Santiago. Quito: UASB/Abya Yala, 
2002, p. 17-45. 
 
WOLKMER, Antonio Carlos. Introdução ao Pensamento Jurídico Crítico. São 
Paulo: Saraiva, 2012. 
 

YRIGOYEN, Raquel. Rondas campesinas y pluralismo legal: Necesidad de 
reconocimiento constitucional y desarrollo legislativo. In: Defensoría del pueblo: 
hacia una ley de rondas campesinas. Supervisión de la consulta nacional, 2002. 
 
YRIGOYEN, Raquel. ABC 5. ¿Qué es el pluralismo jurídico igualitario?, Instituto 
Internacional de Derecho y Sociedad, 2023, p. 1-8. 
 
YRIGOYEN, Raquel. Rondando el Derecho. Revista Informativo Jurídico, 1992. 
 
 
Páginas web, noticias y documentos online: 
 
BCRP- Banco Central de Reserva del Perú. Caracterización del departamento de Puno. 
Disponível em: https://www.bcrp.gob.pe/docs/Sucursales/Puno/puno-caracterizacion.pdf 
Aceso em 13 de abril de 2025. 
 
BID- Banco Interamericano de Desarrollo. Las complejidades de la desigualdad en 
América Latina y el Caribe. 2024. Disponível em: 
https://www.iadb.org/es/noticias/las-complejidades-de-la-desigualdad-en-america-latina-
y-el-caribe#:~:text=En%20Am%C3%A9rica%20Latina%20y%20el%20Caribe%20es%
20la%20regi%C3%B3n%20m%C3%A1s,OCDE%20es%20de%204%20veces. Aceso 
em 2 de janeiro de 2025. 
 
CEAM. Centro de Estudos Avançados Multidisciplinares da Universidade de Brasília- 
UnB. 2020. Disponível em: 
https://www.ceam.unb.br/index.php?option=com_content&view=article&id=4&Itemid=
729 Acesso em 12 de maio de 2020. 

 

https://www.youtube.com/watch?v=TfaZNTrfSNQ&t=1s
https://www.pucp.edu.pe/profesor/raquel-yrigoyen-fajardo
https://www.bcrp.gob.pe/docs/Sucursales/Puno/puno-caracterizacion.pdf
https://www.iadb.org/es/noticias/las-complejidades-de-la-desigualdad-en-america-latina-y-el-caribe#:~:text=En%20Am%C3%A9rica%20Latina%20y%20el%20Caribe%20es%20la%20regi%C3%B3n%20m%C3%A1s,OCDE%20es%20de%204%20veces
https://www.iadb.org/es/noticias/las-complejidades-de-la-desigualdad-en-america-latina-y-el-caribe#:~:text=En%20Am%C3%A9rica%20Latina%20y%20el%20Caribe%20es%20la%20regi%C3%B3n%20m%C3%A1s,OCDE%20es%20de%204%20veces
https://www.iadb.org/es/noticias/las-complejidades-de-la-desigualdad-en-america-latina-y-el-caribe#:~:text=En%20Am%C3%A9rica%20Latina%20y%20el%20Caribe%20es%20la%20regi%C3%B3n%20m%C3%A1s,OCDE%20es%20de%204%20veces
https://www.ceam.unb.br/index.php?option=com_content&view=article&id=4&Itemid=729
https://www.ceam.unb.br/index.php?option=com_content&view=article&id=4&Itemid=729


178 

 
COLECTIVO EMANCIPACIONES. El Colectivo. 2011. Disponível em: 
https://colectivoemancipaciones.org/ Acesso em 5 de maio de 2024. 
 
CUNARC-P. Central Única Nacional de las Rondas Campesinas del Perú. Fundación 
De Las Rondas Campesinas. 2020. Disponível em:  
http://cunarcperu.org/index.php?option=com_content&view=article&id=46&Itemid=27 
Acesso em 13 de maio de 2020. 

 
DEFENSORIA DEL PUEBLO.  El reconocimiento estatal de las rondas campesinas. 
2006. Disponível em: 
https://www.defensoria.gob.pe/modules/Downloads/informes/varios/2005/rondas_camp
esinas.pdf Acesso em 7 de maio de 2020. 
 
ENLACE ZAPATISTA. Segunda Declaración de La Realidad por la Humanidad y 
contra el Neoliberalismo. 1996. Disponível em: 
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/1996/08/03/segunda-declaracion-de-la-realidad-por-l
a-humanidad-y-contra-el-neoliberalismo/ Acesso em 10 de julho de 2025. 
 
ENADID. Encuesta Nacional de la Dinámica Demográfica. Encuesta Nacional de la 
Dinámica Demográfica (ENADID) 2023. 2023. Disponível em: 
https://www.inegi.org.mx/contenidos/saladeprensa/boletines/2024/ENADID/ENADID2
023.pdf Acesso em 2 de agosto de 2025. 
 
GTAW. Gobierno Territorial Autónomo de la Nación Wampis. Presentación. 2019. 
Disponível em: https://nacionwampis.com/ Acesso em 7 de julho de 2025. 
 
INEI. Instituto Nacional de Estadística e Informática. Población de Puno. 2017. 
Disponível em: 
https://www.inei.gob.pe/media/MenuRecursivo/noticias/nota-de-prensa-no-194-2018-in
ei.pdf Acesso em 20 de junho de 2020. 
 
INEGI. Instituto Nacional de Estadística y Geografía. Marco Geoestadístico 
Municipal. 2005. Disponível em: 
https://www.inegi.org.mx/app/biblioteca/ficha.html?upc=702825292850 Acesso em 15 
de abril de 2025. 
 
INEGI. Instituto Nacional de Estadística y Geografía. Censo de Población y Vivienda 
2020. 2020. Disponível em: 
https://www.inegi.org.mx/app/biblioteca/ficha.html?upc=702825292850 Acesso em 10 
de abril de 2025. 
 
INFOBAE. Gregorio Santos es condenado a 19 años de prisión por el Poder Judicial. 
2022. Disponível em: 
https://www.infobae.com/america/peru/2022/01/27/gregorio-santos-es-condenado-a-19-
anos-de-prision-por-el-poder-judicial/  Acceso em 20 de maio de 2025. 
 
GOBIERNO DE MÉXICO. Mexicanos en Estados Unidos - Datos, gráficos y mapas 
(Cifras 2017 y 2018). 2018. Disponível em: 
https://www.gob.mx/conapo/articulos/mexicanos-en-estados-unidos-datos-graficos-y-m

 

https://colectivoemancipaciones.org/
http://cunarcperu.org/index.php?option=com_content&view=article&id=46&Itemid=27
https://www.defensoria.gob.pe/modules/Downloads/informes/varios/2005/rondas_campesinas.pdf
https://www.defensoria.gob.pe/modules/Downloads/informes/varios/2005/rondas_campesinas.pdf
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/1996/08/03/segunda-declaracion-de-la-realidad-por-la-humanidad-y-contra-el-neoliberalismo/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/1996/08/03/segunda-declaracion-de-la-realidad-por-la-humanidad-y-contra-el-neoliberalismo/
https://www.inegi.org.mx/contenidos/saladeprensa/boletines/2024/ENADID/ENADID2023.pdf
https://www.inegi.org.mx/contenidos/saladeprensa/boletines/2024/ENADID/ENADID2023.pdf
https://nacionwampis.com/
https://www.inei.gob.pe/media/MenuRecursivo/noticias/nota-de-prensa-no-194-2018-inei.pdf
https://www.inei.gob.pe/media/MenuRecursivo/noticias/nota-de-prensa-no-194-2018-inei.pdf
https://www.inegi.org.mx/app/biblioteca/ficha.html?upc=702825292850
https://www.inegi.org.mx/app/biblioteca/ficha.html?upc=702825292850
https://www.infobae.com/america/peru/2022/01/27/gregorio-santos-es-condenado-a-19-anos-de-prision-por-el-poder-judicial/
https://www.infobae.com/america/peru/2022/01/27/gregorio-santos-es-condenado-a-19-anos-de-prision-por-el-poder-judicial/
https://www.gob.mx/conapo/articulos/mexicanos-en-estados-unidos-datos-graficos-y-mapas-cifras-2017-y-2018?idiom=es#:~:text=En%202018%2C%20de%20acuerdo%20con,Unidos%20son%20de%20origen%20mexicano.&text=En%202018%2C%2012.3%20millones%20son,naci%C3%B3n%20entre%202006%20y%202016


179 

apas-cifras-2017-y-2018?idiom=es#:~:text=En%202018%2C%20de%20acuerdo%20co
n,Unidos%20son%20de%20origen%20mexicano.&text=En%202018%2C%2012.3%20
millones%20son,naci%C3%B3n%20entre%202006%20y%202016.  Acesso em agosto 
de 2024. 
 
GOBIERNO DEL ESTADO DE MICHOACÁN. Michoacán Geografía y Población. 
2025. Disponível em: 
https://www.gob.mx/cms/uploads/attachment/file/7887/Michoacan.pdf Acesso em 
janeiro de 2025. 
 
GOBIERNO DEL ESTADO DE MICHOACÁN. ¿Qué es el autogobierno? 2024. 
Disponível em:  
 
INPI. Instituto Nacional de Pueblos Indígenas. 2025. Pueblos Indígenas de México. 
Disponível em: https://www.gob.mx/inpi Acesso em 20 de julho de 2024. 

OBANDO, Manuel. Las Alasitas de Puno: historia de esta feria que es Patrimonio 
Cultural de la Nación. INFOBAE, Lima, 5 de maio de 2024. Disponível em: 
https://www.infobae.com/peru/2024/05/05/las-alasitas-de-puno-historia-de-esta-feria-qu
e-es-patrimonio-cultural-de-la-nacion/ Acesso em junho de 2025. 
 
MUNICIPALIDAD PROVINCIAL DE PUNO. Geografía, 2024. Disponível em: 
https://portal.munipuno.gob.pe/es/Geograf%C3%ADa Acesso maio de 2024. 
 
MINCUL. Ministerio de Cultura. Cartillas Puno. 2019. Disponível em: 
https://centroderecursos.cultura.pe/sites/default/files/rb/pdf/Cartilla%20Puno%202020.p
df Acesso em 10 de junho de 2025. 
 
MINCUL. Ministerio de Cultura. Lista de pueblos originarios. 2025. Disponível em: 
https://bdpi.cultura.gob.pe/pueblos-indigenas Acesso em 2 de janeiro de 2025. 
 
MINSJUSDH. Ministerio de Justicia y Derechos Humanos. Los derechos humanos en 
el Perú: Nociones básicas. Lima: Ministerio de Derechos Humanos y Justica, 2013. 
 
PERÚ. Ley N° 24656, de 13 de abril de 1987. Ley General de Comunidades 
Campesinas. Diario Oficial El Peruano. Disponível em: 
https://www2.congreso.gob.pe/sicr/cendocbib/con3_uibd.nsf/1DAB0BF2E43B8FBB05
25797B006DE3C0/%24FILE/1_LEY_24656_Ley_General_Comunidades_Campesinas
_SPIJ.pdf Acesso em 1 de fevereiro de 2025.  
 
PERÚ. Ley N° 27908, de 7 de enero de 2003. Ley de Rondas Campesinas. Diario 
Oficial El Peruano. Disponível em: 
https://diariooficial.elperuano.pe/Normas/obtenerDocumento?idNorma=60001 Acesso 
em 1 de fevereiro de 2025.  
 
ONU. Naciones Unidas. Pueblos indígenas y la pandemia del covid-19: 
consideraciones. 2020. Disponível em: 

 

https://www.gob.mx/conapo/articulos/mexicanos-en-estados-unidos-datos-graficos-y-mapas-cifras-2017-y-2018?idiom=es#:~:text=En%202018%2C%20de%20acuerdo%20con,Unidos%20son%20de%20origen%20mexicano.&text=En%202018%2C%2012.3%20millones%20son,naci%C3%B3n%20entre%202006%20y%202016
https://www.gob.mx/conapo/articulos/mexicanos-en-estados-unidos-datos-graficos-y-mapas-cifras-2017-y-2018?idiom=es#:~:text=En%202018%2C%20de%20acuerdo%20con,Unidos%20son%20de%20origen%20mexicano.&text=En%202018%2C%2012.3%20millones%20son,naci%C3%B3n%20entre%202006%20y%202016
https://www.gob.mx/conapo/articulos/mexicanos-en-estados-unidos-datos-graficos-y-mapas-cifras-2017-y-2018?idiom=es#:~:text=En%202018%2C%20de%20acuerdo%20con,Unidos%20son%20de%20origen%20mexicano.&text=En%202018%2C%2012.3%20millones%20son,naci%C3%B3n%20entre%202006%20y%202016
https://www.gob.mx/cms/uploads/attachment/file/7887/Michoacan.pdf
https://www.gob.mx/inpi
https://www.infobae.com/peru/2024/05/05/las-alasitas-de-puno-historia-de-esta-feria-que-es-patrimonio-cultural-de-la-nacion/
https://www.infobae.com/peru/2024/05/05/las-alasitas-de-puno-historia-de-esta-feria-que-es-patrimonio-cultural-de-la-nacion/
https://portal.munipuno.gob.pe/es/Geograf%C3%ADa
https://centroderecursos.cultura.pe/sites/default/files/rb/pdf/Cartilla%20Puno%202020.pdf
https://centroderecursos.cultura.pe/sites/default/files/rb/pdf/Cartilla%20Puno%202020.pdf
https://bdpi.cultura.gob.pe/pueblos-indigenas
http://www2.congreso.gob.pe/sicr/cendocbib/con3_uibd.nsf/1DAB0BF2E43B8FBB0525797B006DE3C0/%24FILE/1_LEY_24656_Ley_General_Comunidades_Campesinas_SPIJ.pdf
https://www2.congreso.gob.pe/sicr/cendocbib/con3_uibd.nsf/1DAB0BF2E43B8FBB0525797B006DE3C0/%24FILE/1_LEY_24656_Ley_General_Comunidades_Campesinas_SPIJ.pdf
https://www2.congreso.gob.pe/sicr/cendocbib/con3_uibd.nsf/1DAB0BF2E43B8FBB0525797B006DE3C0/%24FILE/1_LEY_24656_Ley_General_Comunidades_Campesinas_SPIJ.pdf
https://www2.congreso.gob.pe/sicr/cendocbib/con3_uibd.nsf/1DAB0BF2E43B8FBB0525797B006DE3C0/%24FILE/1_LEY_24656_Ley_General_Comunidades_Campesinas_SPIJ.pdf
http://www2.congreso.gob.pe/sicr/cendocbib/con3_uibd.nsf/1DAB0BF2E43B8FBB0525797B006DE3C0/%24FILE/1_LEY_24656_Ley_General_Comunidades_Campesinas_SPIJ.pdf
https://diariooficial.elperuano.pe/Normas/obtenerDocumento?idNorma=60001


180 

<https://www.un.org/development/desa/indigenouspeoples/wp-content/uploads/sites/19/
2020/04/COVID_IP_considerations_Spanish.pdf> 
 Acesso em 15 de julho de 2020. 
 
RED MUQUI. Riesgos del proyecto minero de litio y uranio Macusani Región: PUNO, 
Provincia Carabaya, distrito Corani. 2019. Disponível em: < 
chrome-extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://muqui.org/wp-content/u
ploads/2020/02/Macusani.pdf> Acesso em 20 de março de 2022. 

 
UnB. Universidade de Brasilia. 2020. A UnB. 2020. Disponível em: 
<http://www.unb.br/a-unb?menu=423>. Aceso em 1 de julio de 2020. 

 
Músicas: 
 
WILLIAM LUNA. Puno querido. Lima: Producciones William Luna, 2003. Disponível 
em: https://www.youtube.com/watch?v=SvdEwpt7Yqw Acesso em janeiro de 2025. 
 
 
 

 

 

 

https://www.un.org/development/desa/indigenouspeoples/wp-content/uploads/sites/19/2020/04/COVID_IP_considerations_Spanish.pdf
https://www.un.org/development/desa/indigenouspeoples/wp-content/uploads/sites/19/2020/04/COVID_IP_considerations_Spanish.pdf
http://www.unb.br/a-unb?menu=423
https://www.youtube.com/watch?v=SvdEwpt7Yqw

	INTRODUCCIÓN 
	CAPÍTULO 1: DESCOLONIZAR EL DERECHO DESDE AMÉRICA LATINA: UN COMPROMISO ACADÉMICO Y POLÍTICO 
	1.1. Fundamentos del Grupo Modernidad/Colonialidad: modernidad, colonización, colonialismo y colonialidad 
	1.2. La teoría crítica de los derechos humanos desde América Latina 
	1.2.1 La Tradición de la Ilustración de los derechos humanos 
	1.2.2 La Tradición Iberoamericana de los Derechos Humanos (TIDH) 
	1.2.2.1 El derecho desde el “pobre”: entre la TIDH, la Filosofía de la Liberación Latinoamericana (FLT) y la Teología de la Liberación (TL) 

	1.2.3 Teoría crítica de los derechos humanos: tensiones entre lo universal y local 

	1.3. O Direito Achado na Rua (El Derecho Hallado en la Calle): corriente latinoamericana de la comprensión crítica del derecho 
	1.3.1 La Descolonización y decolonialidad en el Derecho Hallado en la Calle 


	CAPÍTULO 2: NUESTRA (DES) CONSTRUCCIÓN METODOLÓGICA 
	Cuadro 1- Lugares visitados donde se realizó el trabajo de campo en Perú y México 

	2.1  Por una (des) construcción metodológica: senti-pensar y co-razonar7 
	2.2 Lugar de enunciación como investigadora indígena-mujer   
	2.3 Metodologías emergentes y necesarias en América Latina: la Investigación- Acción- Participante (IAP) y la co-labor 
	2.3.1 Legados de Frantz Fanon y Paulo Freire 
	2.3.2 La Investigación-Acción-Participante (IAP) 
	Cuadro 2- Cuatro fases de la IAP 

	2.3.3 La co-labor 
	2.4 Construcción de la autoetnografía reflexiva-narrativa  
	2.4.1 Las entrevistas semi-estructuradas  
	2.4.1.1 Modelo de entrevistas semi-estructuradas 
	Cuadro 3- Cuadro de entrevistas realizadas en Puno- Perú 
	Cuadro 4- Cuadro de entrevistas realizadas en Michoacán- México 


	2.4.2 El poder de la palabra en los mundos ronderos e indígenas  
	Cuadro 5- Cuadro de los discursos obtenidos en Puno- Perú 
	Cuadro 6- Cuadro de los discursos obtenidos en Michoacán- México 

	CAPÍTULO 3: DESCOLONIZAR PARA RONDAR Y RONDAR PARA DESCOLONIZAR EL DERECHO Y LA JUSTICIA DESDE PERÚ Y MÉXICO 
	3.1 Mi primer encuentro Puno querido, Puno del alma en Perú 
	3.1.2 Datos generales sobre Puno 
	Mapa 1- Mapa político del departamento de Puno 
	Foto 1- Después de la entrevista a Sabino Soncco Mamani, co autor rondero del libro “Chaninchay: rondando en los pueblos por justicia, seguridad y buen vivir” (2023), 2024. 

	3.1.3 La llegada a Puno y mi primer encuentro con el Instituto de Interculturalidad 
	3.1.4 Entre Akullikuy, nuestra bienvenida y sellando compromisos 
	Foto 2- Captura de pantalla del video en Homenaje virtual al Dr. José Geraldo de Sousa Júnior por parte del Instituto de Interculturalidad, 2021. 
	Foto 3- Ceremonia de bienvenida y reconocimiento como Amautas por el Instituto de Interculturalidad en Juliaca, 2022. 

	3.1.5 El Complejo Arqueológico Sillustani: un pequeño encuentro con el significado de la muerte para los pueblos andinos 
	Foto 4- Complejo Arqueológico Sillustani, 2024. 


	3.1.6 El ansiado reencuentro con Puno 
	3.1.7 Sábado 18 de mayo de 2024: Mi corazón late más rápido 
	Foto 5- Recepción del Instituto de Interculturalidad en el aeropuerto Inca Manco Capac tras mi llegada a Juliaca, 2024. 


	3.2 México: nuestros primeros encuentros 
	3.2.1 Michoacán: datos generales 
	Mapa 2- Mapa del estado de Michoacán 
	Mapa 3- Mapa de los 113 Municipios de Michoacán 

	3.2.2 Mi llegada a Morelia y mi encuentro con miembros del Colectivo Emancipaciones y el Laboratorio Jurídico de Antropología y del Estado (LAJE) 
	Foto 6- Primer encuentro con parte de los miembros del Colectivo Emancipaciones, el Dr. Orlando Aragón y el Dr. Alejandro Peréz en Morelia, 2024. 
	Foto 7- Después de la conferencia con parte de los miembros del Laje en la ENES-Morelia, 2024. 

	3.2.3 Michoacán, el alma de México: el Día de Muertos o Día de Ánimas 
	Foto 8 y Foto 9- Celebración del Día de muertos en Santa Fe de La Laguna, 2024. 
	Foto 10 y Foto 11- Celebración del Día de muertos en la Isla de la Pacanda, 2024. 
	Foto 12  y Foto 13- Entrevista con el maestro p'urhépecha Pedro Chávez en la Escuela primaria intercultural, 2024. 


	3.3 Nuestras identidades son chi´xi: somos ronderas, ronderos, indígenas y originarios.  
	3.3.1 Nuestras identidades y la relación con el Estado 
	3.3.2 El caso del pueblo uro y el reconocimiento como pueblo 
	Foto 14- Foto oficial del Encuentro Tres Naciones: quechuas, aymaras y uros, 2024. 


	3.4 Nuestra memoria colectiva: guardiana de las epistemologías diferenciadas que descolonizan el derecho y la justicia desde los pueblos 
	3.4.1 Rondando el Buen Vivir: Moquegache Japo y la forestación con queñuas en las alturas de Lampa 
	Foto 15 y Foto 16- Supervisión de la plantación de queñuas en las altura de Lampa junto a ronderos y el Instituto de Interculturalidad, 2024. 

	3.4.2 Por el rescate de nuestros conocimientos ancestrales  
	3.4.3 Recuperar nuestra justicia: por un pluralismo jurídico igualitario 
	Foto 17- Con miembros del Consejo Mayor de Cherán, 2024. 
	Foto 18- Con miembros de la Junta Directiva de las rondas campesinas del Centro Poblado de Ccacco, 2024. 


	3.5 Nuestras formas de organización política desde los mundos ronderos 
	3.5.1 El autogobierno en la experiencia de Cherán K´eri en Michoacán 
	Foto 19- En casa del Tata Trini o Trinidad Ramírez, miembro de la primera gestión del Consejo Mayor, una de las máximas referencias entre los comuneros que lucharon el 2011 para lograr el autogobierno en Cherán, 2024. 

	3.5.2 Ejemplos de la organización política de las comunidades ronderas 
	3.5.2.1 El Consejo Mayor de Cherán 
	Gráfico 1- Estructura del Gobierno Comunal de Cherán Keri 
	Foto 20 y Foto 21- Murales de arte por las calles de Cherán, 2024. 

	3.5.2.1 Santa Fe de La Laguna 
	Gráfico 2- Organigrama de la administración de Santa Fe de la Laguna 
	Foto 22- Después de la entrevista junto a Elisa Ramos, miembro suplente de la Secretaría General de Santa Fe de La Laguna, 2024. 
	Foto 23- Patrulla de la kuáricha en Santa Fe de La Laguna, 2024. 

	3.5.2.1 Las rondas campesinas de Puno 
	Gráfico 3- Organización de las rondas campesinas del Perú 
	Foto 24- Junto a algunos asistentes del curso de capacitación de rondas campesinas en Ollachea, 2024. 
	Foto 25- Identificación de las rondas campesinas del Centro Poblado de Ccacco ejerciendo derechos jurisdiccionales, 2024. 
	Foto 26 y Foto 27- Junto a mujeres ronderas en el quqawi o compartir de la merienda después del Encuentro de Rondas Campesinas de Samán, 2024. 




	CONSIDERACIONES FINALES: TODAVÍA TENEMOS MUCHO POR RONDAR 
	REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

