
UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA – UnB
CENTRO DE ESTUDOS AVANÇADOS MULTIDISCIPLINARES – CEAM

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM DIREITOS E CIDADANIA – PPGDH
DOUTORADO ACADÊMICO

EDITAL Nº. 01/2021 

TESE DE DOUTORADO 

Proponente: Adelino Soares Santos Machado
Matrícula nº 210032979
Orientador: Professor Dr. Pedro Demo

Alfabetização  e/ou  iniciação  escolar:  os  direitos  humanos  da  Criança
Quilombola Kalunga

Brasília – DF
Julho/2025

 1



UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA – UnB
CENTRO DE ESTUDOS AVANÇADOS MULTIDISCIPLINARES – CEAM

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM DIREITOS E CIDADANIA – PPGDH
DOUTORADO ACADÊMICO

EDITAL Nº. 01/2021 

TESE DE DOUTORADO 

Proponente: Adelino Soares Santos Machado
Matrícula n° 210032979
Orientador: Professor Dr. Pedro Demo

Alfabetização  e/ou  iniciação  escolar:  os  direitos  humanos  da  Criança
Quilombola Kalunga

Tese de doutorado da linha de pesquisa  Educação em e para
Direitos  Humanos  e  Cidadania,  orientada  pelo  Dr.  Pedro
Demo, submetida à banca examinadora do Programa de Pós-
Graduação  Stricto  Sensu  em  Direitos  Humanos  –
PPGDH/CEAM/UnB, como requisito para obtenção do título de
doutor.

Brasília – DF
Julho/2025

 2



FOLHA DE APROVAÇÃO

Universidade de Brasília – UNB
Centro de Estudos Avançados Multidisciplinares – CEAM

Programa de Pós-Graduação em Direitos e Cidadania – PPGDH
Doutorado acadêmico

Título  da  tese:  Alfabetização  e/ou  iniciação  escolar:  os  direitos  humanos  da  Criança
Quilombola Kalunga

Data da defesa: 30 de junho de 2025
Horário: 14 horas

BANCA EXAMINADORA 

_________________________________ 
Prof. Dr. Pedro Demo

Programa de Pós-Graduação em Direitos Humanos - PPGDH/CEAM/UnB
Presidente

 ___________________________________________ 
Prof. Dr. Wellington Lourenço de Almeida

Programa de Pós-Graduação em Direitos Humanos - PPGDH/CEAM/UnB
Examinador interno

 ____________________________________________________ 
Prof. Dr. Kaled Sulaiman Khidir 

Universidade Federal do Tocantins
Examinador externo I

 ____________________________________________________ 
Prof. Dr. Manoel Barbosa Neres 

Quilombo Mesquista - DF
Examinador externo II

 ______________________________________________ 
Profa. Drª. Elen Cristina Geraldes 

Programa de Pós-Graduação em Direitos Humanos - PPGDH/CEAM/UnB
Suplente

Brasília – DF
Julho/2025

 3



Dedicatória

Dedico esta tese à memória e a força espiritual  da minha mãe Emília  Soares dos Santos,
mulher  negra  que  me  legou  africanidade,  resiliência  e  amor.  Sua  fé,  suas  rezas  e  seu
encantamento alimenta meu senso de luta pela vida justa, que ressoa no direito coletivo da
escola desinteressada para as Crianças Quilombolas Kalunga.

Dedico  também à  Iaiá  Maria,  que  me  ensinou  a  comer  coletivamente,  ao  redor  de  uma
gamela, com minhas primas e primos, durante os “dias grandes”. Orgulho-me de descender da
linhagem desta mulher guerreira, que tornaste viúva nova, perdeu a visão muito cedo, mas não
perdeu a dignidade e a valentia.

Dedico ainda esta tese, às professoras Kalunga, sementes da mesma ancestralidade africana,
que  move minha  mãe e  minha vó.  O que se  percebe  de  direitos  humanos em torno das
crianças Kalunga, são garantidos pela resistência e luta resignada destas mulheres-mães, que
alfabetizam com a alma seduzida de Orikis.

Mas dedico também a um grupo de afeto, situados na extensão do sangue, do coração e do
pensamento:  Noeme  Martinha,  Sr.  Baim,  Vagner  Augusto,  Camila  Martins,  Suianne
Nogueira, Letícia de Oliveira, Iolanda Rodrigues, Pedro Martins, Yago Rodrigues, Yasmim
Rodrigues, Sophia Rodrigues, Mateus Henrique, Pierre Martins e minha vizinha Didi.

Por  conseguinte,  dedico ao meu velho Guilhermino Machado Barbosa,  que mesmo tendo
negado seu direito de estudar e ter assimilado isso contra sua descendência,  me ensinou a
honestidade e a descrença nos mitos de plantão. E não posso me esquecer de dedicar a minha
irmã Glorinha e ao meu irmão Aldi Bonfim.

 4



Agradecimentos

Ao professor Dr. Pedro Demo, pelo carinho, a confiança e o encorajamento sincero desde o primeiro
dia de orientação.

À minha prima-irmã Felipa Machado de Oliveira – Felipinha, que com simplicidade e amor me ajudou
a caminhar, me alimentou, me deu atenção e companhia sem cobrar nada.

Ao meu filho Moisés Martins dos Santos que se manteve atento, discreto e vigilante. Quando estive
recolhido ele sempre esteve por perto, observando-me pela fresta da janela. E a minha filha Camila
Martins dos Santos pela compreensão necessária.

À Mariza Martinha de Oliveira – “Iza”, minha companheira, pelas críticas assertivas e construtivas,
que me ajudaram a repensar posições e redirecionar caminhos.

Ao meu compadre Augusto, a minha comadre Evangelina pela acolhida, num quarto de sua casa, pela
partilha diária; pelo diálogo e pelo Rikael, que ganhei de presente.

À professora Kalunga Ivaneth, seu esposo professor Demar e sua filhinha Izadora, pela acolhida, pela
confiança da cozinha e pela amizade que doravante construímos.

Aos professores Rosolindo Neto e Marconi Burum pelos diálogos produtivos que tivemos ao longo
desta pesquisa.

À professora Junia Garcia pela gentileza da última revisão e ao professor Kalunga Rogério Coelho
pela colaboração da foto cedida.

Às(os) minhas/meus colegas de trabalho, da UEG de Campos Belos, representadas(os) pelo professor
Luiz Marles, pelo incentivo, respeito e carinho desde o café da manhã comunitário até boa parte da
noite.

Às(os) servidoras(es) da limpeza e vigilância da UEG de Campos Belos, representados pela Mariani
Gonçalves, pela dedicação, o bom humor, o companheirismo e o aconchego no cafezinho “corajoso”
ou acompanhado.

Às(os)  minhas/meus  colegas,  orientandas(os)  do  professor  Pedro  Demo,  representadas(os)  pela
professora, hoje doutora Luciana Nogueira, pela beleza de nossos encontros e a exitosa parceria no
grupo do WhatsApp.

Ao meu amigo Aleixo da Contenda, sua esposa, a professora Jacilene pela grata contribuição, pelo
peixe frito e cozido, a dormida na cozinha, o passeio nas águas Caldas e a amizade construída.

Às(os)  servidoras(es)  da  Secretaria  Municipal  de  Educação  de  Monte  Alegre  de  Goiás,
representadas(os) pela professora Luiza Lopes, pelo apoio desde os primórdios da coleta de dados.

À minha amiga, rainha do Kalunga de Monte Alegre, Procópia dos Santos Rosa (figura 11, p. 119),
pela inspiração da luta pela Criança Quilombola Kalunga.

Às(os) amigas(os) Natalina pelo carinho da comida, José dos Santos pela bruaca de presente, ao José
Onofre (Dim) e ao Joaquim (TD), pela amizade e guia no território.

 5



Epígrafe

Não é possível falar-se em democracia e ao mesmo tempo aceitar-se sem nenhuma reação o
descaso  a  que  se  relega  o  espaço  educativo,  a  educação  mesma  de  crianças  pobres,
proletárias, negras, como se elas fossem meros isto, ontologicamente inferiores, ou inferiores
de nascença. Paulo Freire, em Cartas à Cristina, 4ª ed., 2021, p. 275.

 6



Resumo

Tese  de  doutorado  que  tem  por  objetivo  investigar  os  direitos  humanos  da  Criança
Quilombola Kalunga, preservados ou violados no momento da “alfabetização”, ou iniciação
escolar no território. Ao atingir o estágio etário do “personalismo” de Wallon, a criança, neste
caso a Kalunga, pode ter o direito fundamental de aprender negado, ou manipulado. Com esse
vilipêndio, o sistema escolar pode decretar a morte cognitiva da criança em “tenra idade”. No
Brasil,  a  colonização  exploratória,  o  racismo  europeu  e  a  escravização  de  africanas  e
africanos, sedimentaram a cultura da violência, principalmente contra a criança negra, como
prática pedagógica de Estado, na escola. Sendo assim, o estudo também almeja contribuir
para “africanizar” a ciência, a educação e a escola, descolonizando seu currículo a partir da
concepção de uma nova pedagogia,  que ousei denominar Pedagogia da Escuta.  Para isso,
recorro ao método crítico dialético e utilizo técnicas da pesquisa qualitativa, no âmbito dos
estudos  de  casos  múltiplos,  para  escutar  agruras  perceptíveis  nas  escolas  observadas.  A
investigação é fundamentada na pedagogia humanista crítica de Paulo Freire com base em seu
legado literário produzido entre os anos de 1968 e 1997. A pesquisa também bebe na fonte
gramsciana e dialoga com autoras/es como Baiocchi (1999), Demo (2004), Fourshey (2019),
Gomes & Araújo (2023), Hunt (2012), Kilomba (2019), Munanga (2016), Reynolds (2021),
Real (2023), Soares (2008), Theodoro (2022) e outros. Parto da “teoria da ação antidialógica”
e, num traçado de tempo, trabalho e pensamento reflexivo, com foco no que pensa e age 9
professoras Kalunga e 3 não Kalunga, agentes  que alfabetizam crianças  sob jurisdição da
Secretaria Municipal de Educação (SEMEC) de Monte Alegre de Goiás e da Secretaria de
Estado da Educação (SEDUC) de Goiás. O resultado obtido é a constatação e denúncia de que
o Estado Brasileiro por meio de seus entes e instâncias, continuam violando os direitos das
crianças negras brasileiras, de maneira explícita as Kalunga, ao manter precárias a “Educação
Infantil” formal, os recursos humanos, as estruturas materiais e curriculares inadequadas à
aprendizagem, em desconformidade com seus direitos constitucionais, sem considerar suas
ancestralidades  e  cotidiano  quilombola.  A  alfabetização  e/ou  a  iniciação  escolar  dessas
crianças  depende  do “jogo de cintura”  das  professoras  contratadas  para  desviarem-se das
amarras da “matriz curricular” dominante, praticada num Sistema Multisseriado de Ensino,
herdado do período imperial  brasileiro (1822-1889). As crianças quilombolas Kalunga são
representadas por Muénga, menina encontrada semianalfabeta aos oito anos em uma escola da
área  pesquisada.  As  professoras/es  são  indagadas  em  suas  práticas,  mas  também  são
desafiadas a trazer memórias de sua alfabetização. Neste ínterim, são capturados indícios da
reprodução de práticas  autoritárias  desumanizantes sofridas em suas infâncias.  A pesquisa
debate  e  apresenta  o  personagem  Omokùnrin,  que  foi  expulso  da  escola,  como  possível
resposta à pergunta que pode vincular-se ao futuro, possivelmente reservado à Muénga.

Palavras-Chave:  Alfabetização/iniciação  escolar.  Criança  Quilombola  Kalunga.  Educação
Infantil. Direitos Humanos. Jogo de cintura. Ação antidialógica. Racismo. Território Kalunga.

 7



Riepilogo

Questa tesi  di  dottorato mira a indagare i  diritti  umani  dei bambini  Kalunga Quilombola,
tutelati  o  violati  al  momento  dell'"alfabetizzazione",  ovvero  dell'iniziazione  scolastica  nel
territorio.  Raggiunta  l'età  del  "personalismo"  di  Wallon,  il  bambino  –  in  questo  caso  il
Kalunga – può vedere negato o manipolato il suo diritto fondamentale all'apprendimento. Con
questa denigrazione,  il  sistema scolastico può decretare la morte cognitiva del bambino in
"tenera età". In Brasile, la colonizzazione esplorativa, il razzismo europeo e la schiavitù di
uomini e donne africani hanno consolidato una cultura di violenza,  in particolare contro i
bambini neri, come pratica pedagogica statale nelle scuole. Pertanto, lo studio mira anche a
contribuire  all'"africanizzazione"  della  scienza,  dell'educazione  e  della  scuola,
decolonizzandone  i  curricula  attraverso  la  concezione  di  una  nuova  pedagogia,  che  ho
coraggiosamente definito "Pedagogia dell'Ascolto". A tal fine, mi avvalgo del metodo critico-
dialettico e di tecniche di ricerca qualitativa, nell'ambito di molteplici casi di studio, per far
emergere  le  difficoltà  percepibili  nelle  scuole  che ho osservato.  La  ricerca  si  fonda sulla
pedagogia critico-umanista di Paulo Freire, attingendo alla sua eredità letteraria, prodotta tra il
1968 e il 1997. La ricerca attinge anche alle fonti di Gramsci e si confronta con autori come
Baiocchi  (1999),  Demo (2004),  Fourshey (2019),  Gomes  & Araújo  (2023),  Hunt  (2012),
Kilomba (2019), Munanga (2016), Reynolds (2021), Real (2023), Soares (2008), Theodoro
(2022) e altri. Parto dalla "teoria dell'azione antidialogica" e, in una cronologia, nel lavoro e
nella  riflessione,  mi  concentro  sui  pensieri  e  le  azioni  di  nove  insegnanti  Kalunga  e  tre
insegnanti  non  Kalunga,  agenti  che  insegnano  a  leggere  e  scrivere  ai  bambini  sotto  la
giurisdizione  del  Dipartimento  Municipale  dell'Istruzione  (SEMEC)  di  Monte  Alegre  de
Goiás  e  del  Dipartimento  Statale  dell'Istruzione  (SEDUC)  di  Goiás.  Il  risultato  è
l'osservazione e la denuncia che lo Stato brasiliano, attraverso i suoi enti e agenzie, continua a
violare  i  diritti  dei  bambini  neri  brasiliani,  in  particolare  dei  Kalunga,  mantenendo
un'"Educazione della Prima Infanzia" formale precaria, risorse umane e strutture materiali e
curriculari inadeguate per l'apprendimento, in violazione dei loro diritti costituzionali e senza
considerare la loro discendenza e la loro vita quotidiana come quilombolas. L'alfabetizzazione
e/o l'iniziazione scolastica di questi bambini dipendono dalla "flessibilità" degli insegnanti
assunti per deviare dai vincoli della "matrice curriculare" dominante, praticata in un sistema
educativo  pluriennale  ereditato  dal  periodo  imperiale  brasiliano  (1822-1889).  I  bambini
quilombola di Kalunga sono rappresentati da Muénga, una bambina trovata semianalfabeta
all'età di otto anni in una scuola nell'area di ricerca. Gli insegnanti vengono interrogati sulle
loro pratiche, ma vengono anche sfidati a ricordare i ricordi della loro alfabetizzazione. Nel
frattempo, vengono catturate prove della riproduzione di pratiche autoritarie disumanizzanti
subite durante l'infanzia. La ricerca discute e presenta il personaggio di Omokùnrin, espulso
da  scuola,  come possibile  risposta  alla  domanda,  forse  legata  al  futuro,  forse  riservato  a
Muénga.

Parole  chiave:  Alfabetizzazione/iniziazione  scolastica.  Bambino  quilombola  di  Kalunga.
Educazione della prima infanzia. Diritti umani. Flessibilità. Azione antidialogica. Razzismo.
Territorio di Kalunga.

 8



Resumen

Esta tesis doctoral busca investigar los derechos humanos de los niños quilombolas kalunga,
preservados o vulnerados durante la alfabetización o la iniciación escolar en el territorio. Al
alcanzar la edad del "personalismo" de Wallon, el niño —en este caso, los kalunga— puede
ver negado o manipulado su derecho fundamental a aprender. Con esta denigración, el sistema
escolar  puede  decretar  la  muerte  cognitiva  del  niño  a  una  edad  temprana.  En  Brasil,  la
colonización  exploratoria,  el  racismo  europeo  y  la  esclavización  de  hombres  y  mujeres
africanos  consolidaron  una  cultura  de  violencia,  particularmente  contra  los  niños  negros,
como práctica pedagógica estatal en las escuelas. Por lo tanto, el estudio también pretende
contribuir a la africanización de la ciencia, la educación y las escuelas, descolonizando sus
currículos mediante la concepción de una nueva pedagogía, que he denominado con audacia
la Pedagogía de la Escucha. Para ello, recurro al método crítico-dialéctico y empleo técnicas
de investigación cualitativa, en el marco de múltiples estudios de caso, para identificar las
dificultades perceptibles en las escuelas que observé. La investigación se fundamenta en la
pedagogía humanista crítica de Paulo Freire, a partir de su legado literario, producido entre
1968 y 1997. La investigación también se basa en las fuentes de Gramsci y se relaciona con
autores como Baiocchi (1999), Demo (2004), Fourshey (2019), Gomes y Araújo (2023), Hunt
(2012),  Kilomba  (2019),  Munanga  (2016),  Reynolds  (2021),  Real  (2023),  Soares  (2008),
Theodoro (2022), entre otros. Parto de la teoría de la acción antidialógica y, a través de una
cronología, trabajo y reflexión, me centro en las reflexiones y acciones de nueve docentes
kalunga y tres no kalunga, agentes que enseñan a niños a leer y escribir bajo la jurisdicción de
la Secretaría Municipal de Educación (SEMEC) de Monte Alegre de Goiás y la Secretaría
Estatal de Educación (SEDUC) de Goiás. El resultado es la constatación y denuncia de que el
Estado brasileño, a través de sus entidades y organismos, continúa violando los derechos de la
niñez negra brasileña,  específicamente de los kalunga,  al  mantener  una educación infantil
formal precaria, recursos humanos y estructuras materiales y curriculares inadecuadas para el
aprendizaje, en violación de sus derechos constitucionales, y sin considerar su ascendencia y
su vida cotidiana como quilombolas. La alfabetización y/o la iniciación escolar de estos niños
depende de la flexibilidad de los docentes contratados para desviarse de las limitaciones de la
matriz  curricular  dominante,  practicada  en  un  sistema educativo  multigrado  heredado del
período imperial brasileño (1822-1889). Los niños quilombolas Kalunga están representados
por  Muénga,  una  niña  semianalfabeta  a  los  ocho  años  en  una  escuela  del  área  de
investigación. Se interroga a los docentes sobre sus prácticas, pero también se les anima a
recordar  su  alfabetización.  Mientras  tanto,  se  capturan  evidencias  de  la  reproducción  de
prácticas  autoritarias  deshumanizantes  sufridas  en  su  infancia.  La  investigación  analiza  y
presenta  al  personaje  Omokùnrin,  quien  fue  expulsado  de  la  escuela,  como  una  posible
respuesta  a  la  pregunta,  posiblemente  vinculada  al  futuro,  posiblemente  reservado  para
Muénga.

Palabras  clave:  Alfabetización/iniciación  escolar.  Niño  quilombola  kalunga.  Educación
infantil temprana. Derechos humanos. Flexibilidad. Acción antidialógica. Racismo. Territorio
kalunga.

 9



Lista de figuras e quadros

Figura 1: Construção imaginária do texto-tese; junho/2024 (desenho do autor)......................36
Figura 2: Traves improvisadas pelas crianças no intervalo das aulas; março/2023 (foto do 
autor).........................................................................................................................................45
Figura 3: Cadernos de campo de observações nas salas de aula, março/2023..........................95
Figura 4: Cadernos de textos de entrevistas semiestruturadas, junho/2024..............................97
Figura 5: Quadro geral de participantes e colaboradores/as diretos da investigação 
(2023/2024).............................................................................................................................102
Figura 6: Mapa I - Município de Monte Alegre em Goiás; 03/02/2023.................................103
Figura 7: Mapa II - Sítio histórico e patrimônio cultural Kalunga, 03/02/2023.....................104
Figura 8: Mapa III - Comunidades Kalunga; Monte Alegre de Goiás, (pontos vermelhos) 
03/02/2023..............................................................................................................................105
Figura 9: Travessia na Treliça; março/2023; (arquivo do autor – colaboração José Onofre).107
Figura 10: Crianças retornando para casa de motocicleta; março/2023 (registro do autor).. .114
Figura 11: Drª. Honoris Causa Procópia dos Santos Rosa e a professora Vanderléia; 2023; 
(foto do autor).........................................................................................................................119
Figura 12: Travessia de alunos e professora; rio Alminha; foto do autor/2023......................124
Figura 13: Cozinha coletiva dos festejos de São João; Sucuri/2023; (foto de Rogério Coelho).
.................................................................................................................................................182
Figura 14: Expressão forte e atual da professora Kalunga; foto do autor; 2023.....................184
Figura 15: Cartaz encontrado em Escolas Kalunga pesquisadas, março/2023, (registro 
próprio)....................................................................................................................................188
Figura 16: Quadro extrato síntese da concepção de alfabetização das professoras Kalunga; 
(junho/2024)............................................................................................................................213
Figura 17: Quadro extrato de conversa sobre a introdução escolar da Criança Kalunga.......231
Figura 18: Quadro de ilustrações conceituais das salas multisseriadas de ensino, pelas 
professoras..............................................................................................................................244

 10



Lista de abreviaturas e siglas

a.C. - antes de Cristo
Art. - artigo
AF – África
BR – Brasil
d.C. – depois de Cristo
Et. al. – e outros autores
p. – página
pp. – páginas
s.f. – substantivo feminino
S.A – Sociedade Anônima
TV – Televisão
ADPF – Arguição de Descumprimento de Preceito Fundamental
AI-5 – Ato Institucional nº 5
ARENA – Aliança Renovadora Nacional
BNCC – Base Nacional Comum Curricular 
CLT – Consolidação das Leis Trabalhistas
CUT – Central Única dos Trabalhadores
COVID – (co)rona (vi)rus (d)isease (doença de coronavírus)
CF – Constituição Federal
CPI – Comissão Parlamentar de Inquérito
CFRs – Casas Familiares Rurais
CNTE – Confederação Nacional dos Trabalhadores em Educação
CPF – Cadastro de Pessoa Física
CNPJ – Cadastro Nacional de Pessoa Jurídica
CPC – Cadernos de Pesquisa de Campo
CTE – Caderno de Textos de Entrevistas
CEE/GO – Conselho Estadual de Educação de Goiás
CDH – Comissão de Direitos Humanos
CEAM – Centro de Estudos Avançados e Multidisciplinares
DNA – Ácido Desoxirribonucleico (armazém de informações genéticas)
DEM – Democratas
DOI-CODI – Centro de Operações de Defesa Interna
EUA – Estados Unidos da América
EFAs – Escolas Família Agrícola
EPOK – Escola Pluricultural Odé Kaiodê
FNDE – Fundo Nacional de Desenvolvimento Educacional
GB – “Gente Bandida”
IDEB – Índice de Desenvolvimento da Educação Básica
Ifs – Institutos Federais de Educação
IDHM – Índice de Desenvolvimento Humano Municipal
INEP – Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais – Anísio Teixeira
IBGE – Instituto Brasileiro de Geografia e Estatísticas
LDB – Lei de Diretrizes e Bases 

 11



Lista de abreviaturas e siglas

LGBTQIA+ - Lésbicas, Gays, Transexuais, Queer, Intersexuais, Assexuais, e outras
MPL – Movimento Passe Livre
MST – Movimento dos Trabalhadores Sem Terra
MTST – Movimento dos Trabalhadores Sem Teto 
MS – Mato Grosso do Sul
MEC – Ministério da Educação e Cultura
ONU – Organização das Nações Unidas
PSDB – Partido da Social Democracia Brasileira
PT – Partido dos Trabalhadores
PMDB – Partido do Movimento Democrático Brasileiro
PFL – Partido da Frente Liberal
PNDH3 – Plano Nacional de Direitos Humanos
PUC – Pontifícia Universidade Católica
PCN – Parâmetros Curriculares Nacionais
PPGDH – Programa de Pós-Graduação em Direitos Humanos
PNAIC – Programa Nacional de Alfabetização na Idade Certa
PEA – Programa Escola Ativa 
PPP – Projeto Político Pedagógico 
PAIGC – Partido Africano da Independência da Guiné e Cabo Verde
RBEP – Revista Brasileira de Estudos Pedagógicos
RN – Rio Grande do Norte
STF – Supremo Tribunal Federal
SESI – Serviço Social da Indústria
SEMEC – Secretaria de Municipal de Educação
SUCAM – Superintendência de Campanhas de Saúde Pública
SEE/GO – Secretaria Estadual de Educação de Goiás
SARS-CoV-2 – síndrome respiratória aguda grave – Coronavírus2
UnB – Universidade de Brasília
UFG – Universidade Federal de Goiás
USP – Universidade Estadual de São Paulo
UNESCO – Organização das Nações Unidas para a Educação, Ciência e Cultura
UNICEF – Fundo das Nações Unidas para a Infância
URSS – União das Repúblicas Socialistas Soviéticas
UEG – Universidade Estadual de Goiás
WEB – mesmo que WWW – World Wide Web: teia ou rede mundial de computadores.

 12



Sumário
 Introdução................................................................................................................................15

Contexto histórico................................................................................................................15
Objetivos da pesquisa...........................................................................................................31
Primeiras aproximações.......................................................................................................33
Arcabouço físico da tese.......................................................................................................48

 Capítulo I: Referencial teórico................................................................................................52
1.1. A Pedagogia Humanista de Paulo Freire.......................................................................55

 1.1.1. Primeira fase.........................................................................................................56
 1.1.2. Segunda fase.........................................................................................................62
 1.1.3. Terceira fase.........................................................................................................70

 Capítulo II: Percurso metodológico........................................................................................83
2. 1. Método e técnicas de pesquisa.....................................................................................83

 2.1.1. Método..................................................................................................................83
2.2. Técnicas de coleta de informações................................................................................87

 2.2.1. Observação participante........................................................................................87
 2.2.2 Entrevistas semiestruturadas..................................................................................90
 2.2.3. Formulários de informações pessoais...................................................................93
 2.2.4. Outras técnicas......................................................................................................94

2.3. Instrumentos de coleta das informações........................................................................95
 2.3.1. Cadernos de pesquisa de campo – CPC................................................................95
 2.3.2. Cadernos de textos de entrevistas – CTE.............................................................96
 2.3.3. Outros instrumentos..............................................................................................98

2.4. Caracterização dos participantes...................................................................................98
2.5. Outros participantes (terceiro grupo)..........................................................................100
2.6. Pseudonímia................................................................................................................101
2.7. Localização geográfica da pesquisa............................................................................103
2.8. Desafios do acesso ao Território.................................................................................106

 Capítulo III: Ação antidialógica: o medo e a opressão que atinge a criança preta no Brasil
.................................................................................................................................................109

3.1. O medo e a ação antidialógica dos interesses..............................................................109
3.2. O desfavorecimento e opressão da infância................................................................126
3.3. De Muénga a Omokùnrin............................................................................................131
3.4. O significado de “alfabetizar” uma Criança Quilombola Kalunga.............................135

 Capítulo IV: Indícios de violação dos direitos humanos da Criança Kalunga – o que 
“dizem” os cadernos de campo..............................................................................................142

4.1. A resistência expressiva em Oriki...............................................................................142
4.2. Centelhas do projeto “Kalunga-Educação”.................................................................149
4.3. Sombras que ameaçam a Criança Kalunga.................................................................155
4.4. O antidiálogo e a “prosperidade” na sala de aula........................................................159
4.5. Cotidianos e distâncias na/da escola...........................................................................162

 Capítulo V: O racismo multidimensional como estratégia da inferiorização humana e seus 
danos à infância negra: “vozes” dos cadernos de textos.......................................................172

5.1. Aspectos históricos e influência do racismo na educação...........................................172
5.2. A evolução e revigoração do racismo como estratégia de interdição.........................177

 13



5.3. Racismo e subalternidade na formação da Criança Kalunga......................................181
5.4. Sistema multisseriado, racismo e prevalência do analfabetismo................................189

 Capítulo VI: Alfabetização/iniciação e o direito a aprendizagem no Território: percepções e 
contradições das professoras “alfabetizadoras”...................................................................199

6.1. Princípios da individuação da criança.........................................................................199
6.2. Ausência formal de políticas de Educação Infantil.....................................................202
6.3. O direito de Muénga à educação integral....................................................................204
6.4. Conceitos, percepções e contradições das/os participantes.........................................212

 Capítulo VII: Proposta para uma “pedagogia Bantu-Africana”: “vozes” que ecoam dos 
cadernos de textos das entrevistas..........................................................................................227

7.1. Recusa à fragmentação da aprendizagem....................................................................227
7.2. A iniciação escolar......................................................................................................229
7.3. A descolonização do currículo....................................................................................234
7.4. Superação do ensino multisseriado.............................................................................241

 Capítulo VIII: O “jogo de cintura” e a garantia do direito à aprendizagem infantil Kalunga: 
uma “nova” práxis a ser escutada e compreendida...............................................................246

8. 1. Por uma “Pedagogia da ‘Escuta’”..............................................................................246
8.2. Escuta à professora Kalunga.......................................................................................248

 Considerações finais..............................................................................................................263
 Referências.............................................................................................................................270
 ANEXOS (a partir da página 280).........................................................................................279
 APÊNDICES (a partir da página 290)...................................................................................279

 14



Introdução

 Contexto histórico

A  investigação  dos  direitos  humanos  da  Criança  Quilombola  Kalunga  aqui

proposta,  no período de sua inserção escolar conhecida como “alfabetização”,  ocorre num

contexto de visível radicalização das relações entre ser humano e tecnologias, ou da tentativa

de  “humanização”  dessas  e  desumanização  daquele.  Esforço-me  para  caracterizar  este

momento histórico, expondo sucintamente alguns “tópicos” que explicitam facetas da história

recente e refletem políticas estatais contemporâneas. O entendimento é que elas atingem, em

última instância,  o direito das crianças, principalmente daquelas que nascem em contextos

periféricos, “minoritários” e diaspóricos.

Para garantir o foco das discussões dos direitos humanos, vislumbrados na faixa

etária  e  cognitiva  desse  público  específico,  devo  levar  em conta  suas  condições  sociais,

características  étnico-culturais  e  vínculos  ancestrais.  Cumpre  mencionar  que  a  escola  e  a

educação,  especialmente  a  básica,  são  constituídas  como  direitos,  expressos  em  lei  e  a

alfabetização  está  na  base  dessas  garantias.  No  entanto,  a  garantia  desses  direitos  está

condicionada  a  um  pacto  mais  amplo,  celebrado  para  transmitir  conhecimentos  de  uma

geração para outra. Isso quer dizer que, ao nascer, ética e culturalmente, a criança os possui.

Nesta tese, preocupar-me-ei com meninos e meninas de comunidades quilombolas

brasileiras,  especificamente  as  do  território  Kalunga,  que  estudam  sob  a  jurisdição  do

município  de  Monte  Alegre  de  Goiás,  identificado  mais  adiante.  Trata-se  de  inferir  na

realidade de crianças  que, às vezes,  estão dentro da escola, mas permanecem à margem de

direitos  que  antecedem  e  sucedem  a  entrada  nessa  instituição.  A  discussão  se  situa  no

calendário ocidental das primeiras décadas do século XXI, sob variadas contradições. 

O primeiro impacto deste tempo, minha geração assistiu aliviada, ou atordoada

pela  TV  em  cores.  Foi  a  reação  sem  precedentes  ao  “Império”  bélico  e  econômico

estadunidense, autodeclarado “potência mundial”. Era 11 de setembro de 2001, às 9 horas e

trinta  e um minutos,  horário de Brasília.  A mídia  alardeou que o coração do capitalismo

mundial foi atingido em suas artérias, instante em que morreram 2.977 “norte” americanos/as

e 19 tripulantes dos aviões que se chocaram literalmente contra o “peito” do “gigante” de pés

de barro naquele momento.

 15



Iniciaria, a meu ver, o século XXI, durante o qual, já em seus primeiros anos,

ocorreram guerras e mais guerras; a maioria fomentadas e financiadas pelo armamentismo

dessa  mesma potência.  Foi  nessas  primeiras  décadas,  deste  século  (2009-2017),  que  essa

nação  elegeu  Barak  Husseim  Obama  II1,  o  primeiro  negro  afro-americano,  entre  os  44

presidentes da história desta nação. A olhos comuns, isso provocaria grandes mudanças, já

que tratamos de um país que adota modelo de racismo explicitamente assassino de corpos, de

identidades e de humanidades2.  Isso significa que sua estrutura estatal  contém no DNA a

discriminação racial  como justificativa  para matar,  inclusive  para  executar  seus  povos de

origem africana, “em tenra idade”, para afirmar certa “supremacia branca” (Kozol, 19673).

Nesse contexto, ao pensar a emergência de um “Novo século” a partir da suposta

hegemonia estadunidense, deu-se o fim da “guerra fria” e o colapso da União das Repúblicas

Socialistas Soviéticas – URSS, em dezembro de 1991. O historiador Eric Hobsbawm (2000)

fornece pistas do que poderia tornar-se o século seguinte. Primeiro, o que ocorreu, naquele

momento,  não foi  uma vitória  dos  EUA, mas a  predominância  do sistema capitalista  em

detrimento do comunista de estado, tendo, evidentemente, esse país como seu maior e mais

potente representante. 

Após  isso,  ocorreria  a  hipotética  “virada  de  século”,  quando  os  EUA  se

destacariam,  utilizando-se  de  sua  superioridade  econômica,  adquirida  no  pós-guerras

mundiais  do  começo  do século  XX (1939-1945).  Entretanto,  por  mais  que  haja  intenção

desses de dominarem o mundo, o novo século não parece pertencer a essa ou àquela potência.

O próprio HobsBawm (2000 p. 56) dirá que “o fato de que os Estados Unidos obviamente

continuarão a ser a principal potência não significa, por isso mesmo, que o próximo século

será ‘americano’”, como eles se intitulam.

Atualmente,  duas,  das quase uma dezena de guerras em curso no mundo, tem

motivação e financiamento estadunidense,  quais sejam a da Ucrânia com a Rússia e a do

Estado de Israel contra o povo palestino, na Faixa de Gaza. Essa, um genocídio justificado

1 Seu pai Sr. Barack Obama nasceu no Quênia – África Oriental e pertence à etnia Luo; sua mãe Ann Dunham
é estadunidense e tem parentesco com antigos povos indígenas – https://pt.wikipedia.org/famíliaObama 

2 No século XVIII, os EUA adquiriram território na África para mandar negros de volta, como precaução a
suposta rebelião e tomada do poder na América. Trata-se da Libéria, ou país dos negros “libertos”, que teve
sua independência conquistada em 1947, cuja capital é Monróvia em homenagem a James Monroe (1758-
1831), presidente de 1817 até 1825.

3 “Morte em tenra idade” é um livro do estadunidense Jonathan Kozol (1936 - …), no qual denuncia crimes
hediondos contra crianças negras em Boston na década de 1960. Leitura que influenciou a obra de Paulo
Freire enquanto estava exilado. 

 16

https://pt.wikipedia.org/fam%C3%ADliaObama


pela mídia internacional como “direito de Israel se defender” de ataques organizados pelo

grupo Hamas,  a  exemplo do que ocorreu no dia  7 de outubro de 2023.  Sobre as demais

guerras,  principalmente  as  que  ocorrem  em territórios  africanos4,  onde  não  há  interesses

diretamente imperialistas estadunidenses ou europeus, não há cobertura adequada dos meios

de comunicação hegemônicos.

Fato é que  nesta  metade da segunda década do século XXI, o planeta  está se

desmanchando em guerras e catástrofes naturais, com queimadas em decorrências das secas

nos EUA e alagamentos causados por intensas chuvas, como ocorreu entre abril e maio de

2024, no Rio Grande do Sul5, aqui no Brasil. Entre os vários agravantes ao clima na terra, está

o descumprimento  de acordos internacionais  para diminuição da emissão de poluentes  na

atmosfera. Dentre os mais importantes desses acordos, está o Protocolo de Kioto, assinado em

1997 e o Acordo de Paris, em 2015, portanto em vigor. Esse, o único que os EUA haviam se

comprometido, acaba de ser excluído da agenda pelo presidente eleito Donald Trump, em 20

de janeiro de 2025.

O que trago nesta introdução é um fragmento do momento histórico, em que a

vida na terra se encontra ameaçada pelo aumento da temperatura, que subiu 1,5° célsius nos

365 dias de 2024. Paralelamente, a população está ameaçada pela “guerra” de narrativas, que

conduz a extrema direita política  ao poder  nos cinco continentes.  Isso tem feito  ressurgir

movimentos perigosos para a humanidade, como o nazismo, o fascismo e o antissemitismo.

Essas  narrativas  induzem  ao  extremismo,  que  em  muitos  casos  se  vestem  de

fundamentalismos  religiosos  e  são  alimentadas  por  conglomerados  dominantes  da

comunicação,  as  Big  Techs,  que  manipulam  a  Rede  Mundial  de  Computadores,  mais

conhecida como internet.

Esses “gigantes” da comunicação hodierna acabam de chegar ao poder, no mesmo

dia da exclusão do Acordo de Paris e ataques à “diversidade”, na considerada maior potência

colonialista econômica e cultural, com o retorno à sua Casa Branca6 do empresário filiado ao

4 Existem guerras hoje no Sudão e Sudão do Sul, Nigéria, Ruanda, Mali, Burundi, República Democrática do
Congo e Angola,  conforme  https://mundoeducacao.uol.com.br/geografia/os-conflitos-na-africa,  acesso dia
25 de janeiro de 2025.

5 Em 2024, cerca de 95% do território do Estado do Rio Grande do Sul – Brasil foi atingido por enchentes,
deixando  estragos  irreparáveis  de  183  pessoas  mortas  e  27  desaparecidas,  além  dos  incontáveis
desalojamentos e destruição patrimonial pública e particular.

6 Sede oficial e residência do presidente dos Estados Unidos da América – EUA. A Casa Branca é localizada
na cidade de Washington D. C. (Distrito de Colúmbia), capital do país.

 17

https://mundoeducacao.uol.com.br/geografia/os-conflitos-na-africa


partido Republicano, Donald John Trump. Ele promete banir imigrantes, portanto pretende

desobrigar-se de garantir direitos humanos fundamentais, como os de ir, de vir e de ser de

sujeitos/as em situação de vulnerabilidade. A eleição, pela segunda vez, desse personagem é

também vista como vitória da supremacia branca, fortalecida pelo discurso extremista que ele

profere.

Minha interpretação é que esse presidente em seus discursos, sua história e seus

gestos, tenta assemelhar-se a personagens “poderosos” da indústria cinematográfica de seu

país, como Tarzan, apresentando-se como quem “protege” brancos e impede que a nação seja

tomada,  principalmente  por  africanos  “invasores”  (Reynolds,  2021,  p.  105).  Além  dessa

postura prometida de proteção dos interesses estadunidenses, e disposto a varrer imigrantes de

seu  território,  Trump  chega  novamente  ao  poder,  pregando  práticas  expansionistas.  Ele,

inclusive tem ameaçado a soberania de países vizinhos, como Canadá, México e até mesmo

de nações historicamente aliadas dos EUA, como é o caso da Dinamarca na Europa.

O  Brasil  contemporâneo  também  está  marcado  por  políticas  extremistas,

contaminadas de ódio de classe e de raça, fenômeno intensificado entre os anos de 2019 e

2022, por um governo “democraticamente” eleito. Nesse período, tornou-se comum negar a

ciência e minimizar os crimes da Ditadura Militar instalada em 1964, após golpe de estado

que destituiu o governo de João Goulart, eleito em 1960. No entanto, o governo do período

citado  (2019-2022)  parece  ter  sido  gestado  um  pouco  antes,  após  a  deflagração  de

movimentos urbanos radicalizados, travestidos de democráticos e que tiveram seu apogeu no

mês de junho de 2013.

Em  uma  década  (2003-2013),  tais  movimentos,  iniciados  contra  tarifas

exorbitantes  do  transporte  urbano,  tiveram  êxito  e  adesão  de  muita  gente,  conseguindo

resultados  positivos  em cerca  de  100 grandes  cidades  brasileiras  (Maricato  et.  al,  2013).

Porém, essas mobilizações  lideradas pelo Movimento Passe Livre – MPL, paulatinamente

foram contaminadas por pautas autoritárias que, combinadas com a não aceitação do resultado

das eleições de 2014, pelo candidato derrotado Aécio Neves da Cunha7, e a eleição de maioria

de congressistas de direita, culminaram em “Golpe Parlamentar” e consequente derrubada da

Presidenta Dilma Rousseff, que havia sido reeleita no dia 31 de agosto de 2016.

Esse golpe deixou o caminho livre para a ala da direita e extrema direita política

7 Atual  Deputado  Federal  de  Minas  Gerais  pela  Federação  PSDB  –  Cidadania.  Ele  disputou  a  eleição
presidencial contra a ex-ministra de Minas e Energia Dilma Rousseff, do Partido dos Trabalhadores – PT.

 18



no Congresso Nacional aprovarem pautas de interesses do mercado financeiro e do grande

latifúndio em desfavor de direitos sociais historicamente adquiridos pela classe trabalhadora.

Destaco  três  atos  principais  aprovados,  que consolidaram o referido  golpe  nas  conquistas

sociais, desde a Constituição de 1988:

1º ato: estrangulamento das políticas sociais por meio da Emenda Constitucional

nº 95,  assinada no dia 15 de dezembro de 2016 pelo recém-empossado presidente Michel

Temer.  Como  resultado,  interditou-se  investimentos  em  educação,  saúde  e  outras  áreas

sociais, por 20 anos; 

2º ato: tramitação e aprovação da Reforma Trabalhista, lei nº 13.467, de 13 de

julho  de  2017,  medida  esperada  com  euforia  pelos  empresários  e  latifundiários.  Como

resultado, foram destruídas as principais conquistas populares da década de 1930, reunidas na

Consolidação da Leis Trabalhistas – CLT; 

3º ato: votação da autonomia do Banco Central, Lei Complementar nº 179/21, de

24 de fevereiro de 2021, medida devidamente calculada para consolidar o controle do capital

pelos banqueiros nacionais e internacionais instalados no país.

O “setor educacional” brasileiro,  locus da presente pesquisa, foi financeiramente

afetado em sua já precária situação logo no primeiro ato do pós-golpe. Parte disso, a ideologia

neoliberal  vigente,  enxerga  e  acusa  serem  “gastos”,  e  não  investimentos,  o  empenho  e

aplicação  de  recursos  financeiros  na  educação,  desenvolvimento  científico  e  cultural  da

população. A suspensão dos investimentos públicos em educação contrasta diretamente com a

expansão quantitativa, por exemplo, de Institutos Federais de Educação (IFs) em boa parte do

território nacional, no período 2003-2015, liderados por governantes mais progressistas.

Atrevo-me  afirmar  que  a  expansão  dos  direitos  sociais,  desse  período,  esteja

relacionada  com  a  preocupação  de  um  dos  principais  articuladores  do  golpe  contra  a

presidenta reeleita para um segundo mandato. O senador Homero Jucá, do PMDB-RR, usou

linguagem  de  códigos  para  reclamar  “que  seria  necessário”  aos  interesses  dominantes

“estancar” certa “sangria” por meio da Operação “Lava Jato8”, comandada pelo ex-juiz que

se tornaria,  em seguida,  ministro do governo de Jair  Bolsonaro, Sérgio Fernando Moro –

União Brasil9. Na ocasião (maio de 2016), o jornal Folha de São Paulo divulgou diálogos de

8 Operação da Polícia Federal Brasileira, realizada entre 17 de março de 2014 até 01 de fevereiro de 2021,
destinada a investigar supostos crimes de corrupção existentes na máquina pública estatal federal.

9 Este partido tem origem na fusão de partidos camuflados que escondem a identidade dos militares e seus

 19



Homero Jucá com o ex-presidente da Petrobras Transporte S. A – Transpetro, senhor Sérgio

Machado10. Disse o senador:

Eu ontem fui muito claro. […] Eu só acho o seguinte: com Dilma não dá,
com a situação que está. Não adianta esse projeto de mandar o Lula para cá
ser  ministro,  para  tocar  um  gabinete,  isso  termina  por  jogar  no  chão  a
expectativa da economia. Porque se o Lula entrar, ele vai falar para a CUT,
para  o  MST,  é  só  quem  ouve  ele  mais,  quem  dá  algum  crédito,  (…).
Concorda  comigo?  O  Lula  vai  reunir  ali  com  os  setores  empresariais?
(Homero Jucá, março/2016).

Nesse  trecho,  as  palavras  de  quem  se  tornaria  Ministro  do  Planejamento  do

governo  interino  (2017-2018),  herdeiro  do  golpe,  explicita  quem  e  quais  empecilhos

precisariam ser eliminados do caminho dos neoliberais,  maioria  no congresso. Ao mesmo

tempo, ele também descreveu quem e o quê deveria ser priorizado após o impedimento da

presidenta. Na sequência, determinou ao seu companheiro de partido, Sérgio Machado, “você

tem que ver com seu advogado como é que a gente pode ajudar. [...] Tem que ser política,

advogado não encontra [inaudível]. Se é político, como é a política? (…). Tem que mudar o

governo pra poder ‘estancar essa sangria’”.

Partindo do pressuposto de que “com Dilma não dá” e que “se o Lula entrar” ele

vai falar com Central Única dos Trabalhadores – CUT e com o Movimento dos Trabalhadores

Sem-Terra – MST, a expressão “estancar a sangria”, denota preocupação com o que está a

transbordar  de  políticas  sociais  em  cadeia  nos  governos  desses  dois  atores.  Tais  ações

apontam para o reconhecimento de dívidas históricas do Estado Brasileiro com sua população.

Entre outras políticas que incomodam a elite nacional, considero as listadas a seguir:

 Implementação da Lei 10.639/2003, de 9 de janeiro de 2003, que altera a Lei nº 9.394,

de 20 de dezembro de 1996, para incluir no currículo oficial da Rede de Ensino a

obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-Brasileira”;

 Assinatura do Decreto nº 4.887/2003, de 20 de novembro de 2003, que regulamenta o

procedimento para identificação, reconhecimento, delimitação, demarcação e titulação

das terras ocupadas por remanescentes das comunidades dos territórios quilombolas,

de que trata o art. 68 do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias;

resquícios da Ditadura Militar: eram ARENA, em seguida PFL, depois DEM e agora União Brasil.
10 Disponível  em:  https://g1.globo.com/politica/noticia/2016/05/leia-os-trechos-dos-dialogos-entre-romero-

juca-e-sergio-machado.html. Acesso dia 26 de janeiro de 2025.

 20

https://g1.globo.com/politica/noticia/2016/05/leia-os-trechos-dos-dialogos-entre-romero-juca-e-sergio-machado.html
https://g1.globo.com/politica/noticia/2016/05/leia-os-trechos-dos-dialogos-entre-romero-juca-e-sergio-machado.html


 Assinatura do Decreto nº 7.037, de 21 de dezembro de 2009, que aprova o Programa

Nacional de Direitos Humanos PNDH3;

 Implementação  da  Lei  12.528/2011,  de  18  de  novembro  de  2011,  que  cria  a

“Comissão  Nacional  da  Verdade”  no  âmbito  da  Casa  Civil  da  Presidência  da

República.

Considerando o tamanho do Estado brasileiro,  forjado no período histórico de

1500 a  2000,  e  comparando-o com um “corpo vivo”  que possui  vários  tentáculos,  sendo

abatido  à  revelia  dos  que  se consideram seus  “donos”,  é  razoável  pensar  que havia  essa

“sangria”. Para eles, ela precisava ser estancada e, assim, evitar que esse corpo perecesse e o

desenvolvimento de uma “nova” criatura se desse. A Emenda Constitucional 95, ao congelar,

estanca os investimentos, portanto freia, entre outros, os avanços em educação, saúde, ciência

e cultura do povo brasileiro.

No curso do ano 2016, as articulações políticas da ala direitista se intensificaram,

os  operadores  da  citada  Lava  Jato  e  a  mídia  hegemônica  pactuaram  pelos  interesses

neoliberais  e,  então,  garantiram  o  impedimento  da  presidenta  governar.  Em seguida,  foi

colocado  no  poder,  seu  vice,  pertencente  ao  mesmo partido  de  Jucá.  Consequentemente,

tivemos a implantação de um governo (2017-2018) conivente com o golpe, após atmosfera

criada  de  supostos  crimes,  cometidos  pela  presidenta  deposta  e  aliados.  Além  da

espetacularização das denúncias pela imprensa e os factoides criados pela extrema direita, se

tornaram ingredientes necessários para a implantação, via voto da população, de um sucessor

contrário aos valores democráticos e republicanos, conquistados na Constituição de 1988.

Para o sucesso dessa guinada política, foi preciso convencer a população, feito de

maneira competente pela mídia nacional, de que o país estava desgovernado, como um “navio

à deriva”, e que para isso precisava de “um bom capitão”, que “cuidasse das famílias”, dos

seus valores conservadores e tivesse “Deus no coração” para “guiar” o Brasil no rumo certo.

Nesta  conjuntura,  foi  arranjado no Congresso Nacional,  um personagem desconhecido no

país,  mas notabilizado nos bastidores  da Câmara  Federal  por  protagonizar  cenas  bizarras,

alimentar polêmicas e pronunciar discursos homofóbicos, machistas e racistas. Trata-se do ex

capitão11, que havia exercido vários mandatos de deputado pelo Rio de Janeiro, sem projeto

relevante  no currículo,  vivendo o terceiro  casamento,  com 3 filhos  adultos  seguindo seus

11 Ver livro: O Cadete e o Capitão: a vida de Jair Bolsonaro no quartel, de Luís Maklouf Carvalho, editora
Todavia, ano 2019.

 21



passos na política partidária também como deputados e vereador.

A  campanha  para  eleger  esse  capitão  contou  com o  apoio  de  amplos  setores

empresariais, de grande maioria de evangélicos, conduzidos pelos seus pastores, muitos deles

proprietários  de  canais  de  TV.  Contou  também  com  grande  movimentação  de  pessoas

engajadas  nas  redes  “sociais”,  que  espalharam  notícias  falsas  rápida  e  precariamente,

elaboradas pelo próprio capitão e seus apoiadores mais próximos. Eleito no dia 28/10/2018,

ele  cumpriu  suas  promessas  de  campanha,  desacreditou  o  sistema  de  votação  eletrônica,

inverteu o entendimento da lei Roaunet de incentivo à cultura (Lei nº 8.313 de 23/12/1991) e

intensificou  ataques  de  racismo  e  xenofobia  contra  povos  originários  e  descendentes  de

africanos.

Ao mesmo tempo, o capitão protagonizou caótica gestão da pandemia de COVID-

19 (do Inglês  Coronavirus Disease-2019)12, principalmente para esses grupos, alvos de seus

ataques.  No  caso  da  população  negra,  foco  desta  pesquisa,  conforme  investigação  da

Pontifícia Universidade Católica – PUC do Rio de Janeiro, esse segmento de brasileiros/as

teve  55%  de  vidas  perdidas,  enquanto  entre  os  brancos  morreram  38%  de  pessoas

contaminadas  pelo  vírus  (Brasil,  2021,  p.  654).  O relatório  da  Comissão  Parlamentar  de

Inquérito – CPI, que investigou a gestão da pandemia,  apontou o racismo estrutural como

fator preponderante para a construção da desigualdade social que resultou nessa disparidade.

Consequentemente,  nas  comunidades  quilombolas  brasileiras,  essa  pandemia

promoveu o apagamento de anciãos e anciãs, guardiões dos saberes ancestrais, acumulados

das suas experiências ancestrais. Contra a negligência nas políticas de cuidados e vacinação

dessa população,  foi  necessário o Supremo Tribunal  Federal  – STF intervir,  por meio de

Arguição  de  Descumprimento  de  Preceito  Fundamental  (ADPF)  nº  742,  para  que  as

autoridades  cumprissem com um cardápio mínimo de cuidados,  composto de prevenção e

vacinação suficientes à proteção dessa população (Brasil, 2021, p. 661).

Logo nos primórdios de 2019, a estrutura governamental posicionou-se contra a

ciência,  os/as  professoras/es  (Machado,  2022,  p.  124)  e  os  movimentos  sociais.  Parte  da

imprensa  colocou  o  país  entre  os  que  proporcionalmente  mais  mataram  sua  população,

12 O Brasil registrou, em 2020, em proporção de sua população total, mais mortes do que 89,3% dos demais
178 países, segundo dados compilados pela OMS; comparada e ajustada à distribuição populacional por
faixa etária e sexo com cada país, o resultado brasileiro se torna pior que os de 94,9% dos mesmos 178
países: Brasil (Relatório final da CPI da COVID-19, p. 1021).

 22



atingida pelo coronavírus. Além disso, as universidades também foram agredidas enquanto

proliferaram “escolas de tiro” e a venda de armas de fogo por todo o país. As posições do

Ministério da Educação fortaleceram a ideia da “escola sem partido” e da militarização das

escolas. Importou-se dos EUA o Homeschooling13 em detrimento da escola pública e gratuita,

conforme prevê os artigos 205 e 206 da CF e de todo arcabouço legal que regulamenta e

garante a educação no país.

Durante  4 anos (2019-2022),  o  referido  governo tentou alinhar-se à  “cartilha”

estadunidense de educação. No entanto, o que se verificou foram retrocessos, devido ao corte

nos recursos, interferência na gestão do MEC e a ausência completa de diálogo com os entes

federados e setores organizados da sociedade civil. Todos os segmentos e públicos da área da

educação foram afetados pelas políticas e ações do governo em questão. No que interessa as

áreas  rurais,  onde  estão  a  maioria  dos  territórios  quilombolas,  historicamente  alijadas  de

investimentos na educação, entre outras ações, o então presidente, 

vetou integralmente  o  projeto  de lei  que incluiria  na  Lei  de Diretrizes  e
Bases da Educação (LDB) o ensino diferenciado em escolas da zona rural. O
projeto, de autoria do deputado federal Helder Salomão (PT/ES), estabelece
que estados e municípios deveriam reconhecer a chamada “pedagogia  de
alternância”,  já  aplicada  em  Escolas  Família  Agrícola  (EFAs)  e  Casas
Familiares Rurais (CFRs), (Alves 2023, p. 103)

Experiências já observadas como exitosas em assentamentos nas zonas rurais do

país  poderiam  ter  se  tornado  lei  em  benefício  das  inúmeras  comunidades  quilombolas,

indígenas, ribeirinhas, entre outras. A pedagogia proposta permite a melhor organização do

tempo, dos saberes tradicionais e prima pelo reconhecimento das experiências das famílias

que lidam e vivem no campo. O então Projeto de Lei nº 184, de 2017 de 11 de abril de 2017,

que garantia essa possibilidade, foi vetado em junho de 2022, sob alegação de que,

a  proposta  contraria  o  interesse  público  e  incorre  em  vício  de
inconstitucionalidade ao substituir a expressão ‘escolas rurais’ por ‘escolas
do campo’, de sentido mais restrito, deixando de lado [segundo o veto] as
modalidades de educação indígena e quilombola (CNTE, 01/11/2022).

A Confederação Nacional dos Trabalhadores em Educação – CNTE, defendeu a

13 Modalidade  de  “Escola  em Casa”,  muito  comum nos  EUA,  que  proporciona  a  quem possui  melhores
condições financeiras realizar a própria educação de seus filhos de forma separada do restante da sociedade,
à revelia do estado, no modelo de “condomínios” escolares fechados.

 23

https://g1.globo.com/educacao/noticia/2022/06/23/bolsonaro-veta-projeto-que-reconhece-ensino-diferenciado-em-escolas-rurais.ghtml
https://g1.globo.com/educacao/noticia/2022/06/23/bolsonaro-veta-projeto-que-reconhece-ensino-diferenciado-em-escolas-rurais.ghtml


proposta e classificou a atitude do governo como um dos “desastres na educação nacional”

verificadas  no  período14.  Um estudo  que  trata  da  “Pedagogia  da  alternância”  em projeto

praticado na escola “Família Agrícola Rosalvo da Rocha Rodrigues”,  em Campo Grande

(MS), comprova sua importância para o fortalecimento da educação do campo. Esse mesmo

estudo revela que o referido governo “fechou 4.041 escolas rurais” em 4 anos. E que “a

extinção, a estagnação e o retrocesso nas políticas públicas na educação”, do período (2019-

2022), “demonstram a precariedade e o desmonte da Educação do Campo” (Alves, 2023 p.

98).

A  essa  estratégia  política  de  vetos  e  consequente  precarização  da  educação,

somaram-se ataques aos avanços científicos e tecnológicos, a recusa em garantir direitos aos

povos originários e de descendentes de africanos escravizados no país. Ao mesmo tempo, o

contexto foi palco de menções desonrosas a Paulo Freire (1921-1997), educador, perseguido

pela  Ditadura  Militar  (1964-1985)  por  sua  atuação  e  ativa  participação  como  professor,

escritor e político brasileiro. Freire é idealizador do método de alfabetização que chamou a

atenção do mundo nos primeiros anos da década de 1960. Método que tem como base o

esclarecimento das pessoas, isto é, que a “leitura de mundo” preceda a leitura da palavra.

Entre  outras  obras  de  Freire,  “Pedagogia  do  Oprimido”,  internacionalmente

conhecida e citada, pareceu incomodar o governo, que passou a demonizar publicamente suas

ideias. Declarado pelo Congresso Nacional Patrono15 da Educação no país, durante o governo

Dilma Rousseff, vários esforços foram realizados em seguida para revogar o instrumento legal

que assim o instituiu. Em 2020, o então Ministro da Educação Weintrub fez falas desdenhosas

e retirou sua homenagem da plataforma de formação de professores (Plataforma Freire) da

Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior – Capes.

A  personificação,  ou  fulanização  das  ações  do  governo  do  período  citado,

demonstrou certo descontrole e desacertos da administração federal, principalmente no âmbito

educacional. Isso parece ter motivado as constantes trocas de gestores do MEC, que como

consequência gerou constantes instabilidades, ora sob ordem de pessoas inexperientes, ora de

inescrupulosas. Ofensas a Paulo Freire e outras bravatas pautaram agendas governamentais e

acabaram por prejudicar o foco do que necessariamente deveriam ser objetivos do governo.

14 Disponível em: https://cnte.org.br/noticias/relembre-7-desastres-do-governo-bolsonaro-na-educacao-publica-
a9dc, acesso dia 25 de janeiro de 2025.

15 Lei nº 12.612/12, aprovada pelo Congresso Nacional e sancionada no dia 13 de abril de 2012.

 24

https://cnte.org.br/noticias/relembre-7-desastres-do-governo-bolsonaro-na-educacao-publica-a9dc
https://cnte.org.br/noticias/relembre-7-desastres-do-governo-bolsonaro-na-educacao-publica-a9dc


Restou ao seu representante radicalizar e tentar, de maneira precipitada, manter-se no poder

por meio da aplicação de um fracassado golpe de Estado, que teve seu auge no dia 8 de

janeiro de 2023, com a depredação dos prédios dos três poderes da república.

Como no dia 17 de junho de 2013, em São Paulo, e 6 de janeiro de 2021, na sede

do governo estadunidense, o Twitter, hoje X, o Facebook (Maricato, 2013), o Instagram e o

Whatsapp, “estavam” nas ruas, ou dessa vez nas portas dos quartéis, personalizados no que a

mídia tentou chamar de “manifestantes”. Todo aparato tecnológico e apoio logístico suficiente

para conduzir e manter milhares de pessoas acampadas foi utilizado, sem que inicialmente

algum CPF ou CNPJ fosse identificado nas despesas e assistências necessárias à realização

dos eventos, nas proximidades do centro do poder, na Capital Federal.

Ao mesmo tempo, vigoravam a Emenda Constitucional 95/2016, os demais atos

do pós-golpe de 2016 citados, a manobra do aparelho estatal, a manipulação de recursos por

meio de Emendas Parlamentares, a manutenção de um gabinete de factoides e a venda de

ilusões e ilações do presidente eleito em 2018. Tanto é que, em sua tentativa de reeleição pelo

voto popular, a maioria dos eleitores preferiu trazer de volta ao poder o ex metalúrgico e ex-

presidente Luiz Inácio Lula da Silva, que havia sido retirado da disputa, ao ser injustamente

preso no dia 7 de abril de 2018, permanecendo 580 dias no cárcere.

O governo do período 2019-2022, ainda está sendo investigado e será julgado pela

justiça e pela história. Isto é, um governo que ainda não acabou, que ainda não acertou as

contas com o passado. Suas ações refletem no espelho do futuro de um país pluricultural, que

tem pouca experiência democrática. A meu ver, o retrocesso verificado na área da educação

levará anos para ser recuperado e o estrago no comportamento da população, contra vacina,

contra professores, contra a ciência, demandará mais tempo ainda.

 Dois anos depois do retorno de Lula ao governo, na posse de Donald Trump, dia

20 de janeiro de 2025, reuniram-se, agora na imagem de uma fotografia16, os CPFs principais

que  controlam  a  comunicação  mundial  por  meio  das  Big  Techs  (Meta/Facebook,  X,

Instagram,  etc).  Analiso,  como sendo esse,  o  desenho pintado em cores  da  realidade  em

construção da política mundial contemporânea. O contexto histórico e político internacional

16 Ceos de  big techs têm lugar de destaque na posse de Trump, e Musk comemora ‘retorno do rei’; Da esquerda para
direita: Mark Zuckerberg (Meta), Jeff Bezos (Amazon) e a noiva, Lauren Sanchez, Sundar Pichai (Google) e
Elon  Musk  (X)  —  Foto:  Julia  Demaree  Nikhinson/REUTERS;
https://g1.globo.com/tecnologia/noticia/2025/01/20/; acesso dia 10/04/2025.

 25

https://g1.globo.com/tecnologia/noticia/2025/01/20/


desta tese de doutorado é esse. E seus reflexos no Brasil é o que, a partir de 2013, se viu rolar

nas telas dos aparelhos de celular com a culminância de um quase golpe, conforme citado

anteriormente.

A impressão sobre o episódio do dia 8/1/2025 é que ocorreu o aborto de um/a

“brasileiro/a”, gestado no analfabetismo e humilhação de classes. Esse sujeito, Jessé Souza

denomina de “pobre de direita”. Isso lembra um personagem sem perspectiva, com a cabeça

nas telas  como a “heroína” Polegarzinha de Michel Serres, mas lutando pelo “direito” de

violentar, de agredir, de discriminar e de ameaçar. Porém este/a “brasileiro/a” pode também

ser produto do “fracasso educacional”,  ou da “sonegação do conhecimento”, que a “elite”

mantém como projeto para a população negra e pobre do país (Freitas, 2014 p. 1089).

Ao refletir sobre a realidade educacional de nosso país, é possível afirmar que,

nessas duas primeiras  décadas  do século XXI, ela  avançou pouco qualitativamente;  ainda

mais se pensarmos em seu aspecto “reformista” e instabilizador. Arrisco dizer que a categoria

mais recorrente, desde os primórdios do sistema educacional formal do país, em meados do

século XVIII, foi REFORMA. Qualquer livro de história que referir-se à educação no Brasil

tem que fazer menção às reformas, as quais cito algumas para ilustrar esta exposição:

– Reforma Pombalina (1749 a 1808), da instrução pública; -Couto Ferraz,
em 1854, da instrução primária e secundária; - Década de 1920: Lourenço
Filho, Anísio Teixeira, etc.; - Décadas de 1930 e 1940: (Gustavo Capanema;
Leis  Orgânicas);  -  Décadas  de  1960  e  1970:  (MEC-Usaid;  tecnicismo;
militares – LDB 5.692/71); - e Década de 1990: (neoliberalismo; Consenso
de Washington; privatizações), etc. (Aranha, 2012).

Essa longa tradição reformista dá mostras de uma elite confusa, que não sabe bem

o  que  quer  e  começa  uma  reforma,  antes  mesmo  de  acabar  a  anterior.  Como  partícipe,

podemos dizer que assim foi a década de 1990, principalmente a partir da entrada em vigor da

Lei  9.394/96,  que já  foi  implantada  cheia  de  “ranços”.  Se houve avanços,  logo nos  seus

primeiros  anos  de  vigência,  os  “arautos”  das  reformas  já  se  puseram  a  modificá-la,

aparentemente, para conter passos dados adiante (Demo, 1997).

Não se pode negar, que se a lei nasce rançosa é preciso que seja corrigida. Mas

parece não terem sido essas as razões das reformas propostas e levadas a cabo na década. Ao

mesmo tempo em que há ignorância da maioria da população sobre as modificações feitas, na

prática  elas  funcionam  “como  de  manutenção  do  status  quo”  de  quem  está  no  topo  da

 26



pirâmide. E é visível, também, que, para os de cima, o atraso na educação, a esta altura, não

mais gera lucros (Demo, 1997, p. 67).

Nesse ambiente, foi deflagrada a reforma da década de 1990, em que os grupos

econômicos  dominantes  manobraram  para  que  as  políticas  (avanços)  oriundos  das

regulamentações da LDB, como investimento na profissão docente e escola de qualidade para

as  crianças,  não  interferissem  na  fruição  de  seus  rendimentos.  Também,  a  expansão  e

melhoria da infraestrutura, com maior inclusão de alunos/as da classe popular, servisse muito

mais para qualificar mão de obra, do que para formar cidadãs/os plenas/os. E que o uso das

novas tecnologias também colaborasse para esse projeto.

Desse contexto, de ampla privatização iniciada na década de 1970 pelos militares,

e na de 1990 pelos neoliberais, nascem os “reformadores empresariais” da primeira década de

2000  com poder  para,  sistematicamente,  conter  os  avanços  da  reforma que  eles  mesmos

propuseram. Naquela década, emergia uma primeira onda neoliberal na educação, defendendo

a “qualidade na educação”. Ela pode ser visualizada, como aquela que entre outras, defendeu

os  Parâmetros  Curriculares  Nacionais  –  PCN,  como panaceia  da  propalada  qualidade  do

ensino (Freitas, 2014, p. 1.088).

Os reformadores  empresariais  da educação possuem “carta  branca”,  pois,  para

eles,  as  concessões  foram  quase  todas  entregues;  portanto,  agora,  são  “proprietários

neoliberais  da  educação”  no  país.  A  exemplo  da  Emenda  Constitucional  95  de  2013,

atualmente o governo está sendo pressionado a cortar “gastos” nas áreas sociais, com amplo

apoio da imprensa, tornando os interesses privados sobrepostos, podendo esses avançarem

sobre os interesses públicos.  Em sentido literal,  isso confirma a “curvatura da vara”,  que

Saviane (2009, p. 34), faz referência no livro Escola e democracia, sendo realizada, na área da

educação, como foi com a privatização da oferta do Ensino Superior na década de 1990. 

Os reflexos  desse movimento é que,  nesses últimos 30 anos,  “como regra,  as

elites  historicamente  sonegaram  até  mesmo  a  dimensão  do  conhecimento  às  camadas

populares”  (Freitas,  2014,  p.  1089).  Esse  pesquisador  argumenta  como  os  neoliberais

conseguem separar  o  direito  de  aprender  dos  demais  direitos,  pois  ele  é  um direito  que

precede os demais direitos. Nesse caso, sua “cartilha” promove o aprendizado com o controle

do que aprender e para que aprender. Então, na esteira do que pensa Magda Soares (2021), em

vez  de  fazer  uma  escola  “com  e  para  o  povo”,  faz-se  uma  escola  para  o  povo,  com

 27



mecanismos para que esse povo se volte contra a escola por incapacidade de adequar-se a ela.

A segunda onda neoliberal, a que mais interessa e aproxima-se desta tese, é a que

emerge  após  o  novo  Plano  Nacional  de  Educação17,  lei  nº  13.005/2014.  A  partir  dele,

aprofundaram-se  os  processos  de  avaliação  externa  e  com  isso  instituiu-se  a

responsabilização, como estratégia principal, para expulsar a população pobre da escola. Mais

uma vez, atrevo-me afirmar que, nesse contexto de “segunda onda”, três ações se sobressaem:

avaliar,  responsabilizar e  punir a  população  pelas  mazelas  cometidas  pelos  liberais  e

neoliberais da primeira onda neoliberal.

Após  enterrar  os  PCN,  passou-se  a  se  preocupar  com a  implantação  da  Base

Nacional Comum Curricular – BNCC, para padronizar e otimizar “o trabalho pedagógico e a

didática” (Freitas, 2014). Assim, de uma vez por todas, a escola passaria a imitar as empresas

e a iniciativa privada, que preveem resultados em números e estatísticas favoráveis (idem, p.

1.093).  Então,  a  escola,  dominada  pela  necessidade  de  apresentar  “bom”  resultado  na

avaliação, permanece fortalecendo os processos em detrimento das características humanas

diversas  das  crianças.  Essas,  são  motivadas  a  concorrer  sempre,  sem  que  as  condições

adequadas lhes sejam proporcionadas equitativamente.

Nesse  sentido,  situemos  o  período  demarcado  como  as  primeiras  décadas  do

século  XXI.  Tempo que contempla  a  “Década  das  Nações  Unidas  para  a  Alfabetização”

(2003-2012), estratégia com a qual intentam responder a defasagens expostas e reverberadas.

Isso  vem  junto  com  a  implementação  “de  ações,  de  abrangência  internacional,  sob  a

coordenação da Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura

(Unesco)”, tendo como slogan a “Alfabetização como Liberdade” (Mortatti, 2013).

Nasce a iniciativa, da mesma investida neoliberal de segunda onda (Freitas 2014),

com  foco  na  avaliação  externa.  Entretanto,  o  Brasil  continua  classificado  como  “mau

alfabetizador” segundo o ranking do final da década. No comparativo com as demais nações-

membros, nossa posição até avançou, mas não o suficiente. Para agradar os financiadores, os

números absolutos de analfabetos diminuíram no geral, mas o problema foi deslocado para o

aumento do “analfabetismo funcional” (idem).

Na análise crítica dessa política, feita pela professora Maria do Rosário Mortatti,

17 Este plano foi  construído a partir  das  conferências  de educação,  das quais  é  signatário até  a  Nacional.
Entretanto,  seu texto ficou 3 anos no Congresso Nacional,  onde foi  emendado e alterado,  para atender
interesses explicitamente privados.

 28



ela descreve como nosso sistema de ensino empenhou-se para atingir as metas previstas pelas

Nações Unidas. Decorre disso, o fato de que a agência, e mesmo as autoridades brasileiras

reconhecem,  mas na prática não concebem a alfabetização como “efetivação do direito  à

educação” (idem, p. 21). Além disso, a autora denuncia que a almejada universalização da

educação não consegue equiparar-se “à universalização do acesso aos conhecimentos”.

Minha  percepção,  diante  disso,  é  que  essa  universalização  atende  a  interesses

liberais, pois a disparidade continua. Entendo que o interesse em ofertar educação, construir

escolas, “alfabetizar na idade certa”, entre outras boas intenções, é diferente de investir na

democratização e socialização do conhecimento. Isso requer formar mais que um trabalhador

qualificado, requer formar pessoas plenas e conscientes da realidade em que vivem. É bem

possível  que  demais  interesses  sejam  formas  de  aumentar  a  massa  de  analfabetos/as

funcionais, como conclui a crítica da professora citada anteriormente.

No item 5.4 desta tese, abordarei sobre a prática da multisseriação vinculada à

alfabetização da criança que defendo. Na oportunidade,  detalharei um pouco mais sobre a

visão  crítica,  ou  o  balanço  dessa  política  de  alfabetização.  De toda  forma,  ainda  que  os

neoliberais implantem políticas copiadas das propostas progressistas, o foco nos resultados

estatísticos e a objetificação das ações trarão resultados ora satisfatórios, ora insatisfatórios,

para o sistema de ensino, ou para as agências, mas não suprirão as necessidades fundamentais

do sujeito na sua realidade social e cultural.

Todavia, o contexto de sonegação de direitos fundamentais e da globalização pode

também  constituir  tempo  de  oportunidades  de  corrigir  grandes  distorções,  pois  podemos

aproveitar e preencher esses espaços. Nota-se que, nesse momento histórico, se a educação e o

conhecimento  não estão  universalizados,  pelo menos as  informações  estão.  As Big Techs

predominam e facilitam a disseminação de mentiras, mas também há facilidade de desmenti-

las. Por exemplo, junto a queda da crença de que o mundo “acabaria” em dois mil, se foram

muitas outras “no embrulho” (grifos meus).

Podemos desmentir informações que passaram a vida inteira nos ensinando nas

escolas, como a que os portugueses “descobriram” o Brasil. Tudo não passou de uma invasão

e saque de riquezas naturais, também assalto à dignidade dos povos originários e um massacre

da honra dos povos africanos, enganados, torturados e mortos, por ganância e acúmulo de

capital  (Santos,  2007,  p.  28).  Hoje,  da  mesma forma  que  a  fala  do  presidente  eleito  da

 29



autodeclarada potência econômica mundial, para intimidar gente oprimida mundo afora, ecoa,

também ecoa a fala de uma mulher18 em defesa dos direitos de crianças, LGBTQIAPN+ e

demais oprimidos/as.

Ainda que assistamos a  genocídios  e outros crimes diários  contra  crianças,  há

denúncias  ao  redor  do  mundo,  pedófilos  e  corruptos  são  investigados  e  presos,  por

abandonarem ou agredirem crianças, mulheres e idosos. Os territórios quilombolas, mesmo

que  sofram a  perseguição  de  racistas  e  capitalistas,  não  é  mais  lugar  de  esconder-se  de

capitães do mato, ou de bandeirantes.  Por meio da educação, aos poucos, esses territórios

podem conquistar a liberdade e tornarem-se lugares de vida e “biointeração” (Santos, 2007).

Por  outro  lado,  não  se  pode  descuidar  das  armadilhas  neoliberais.  As

possibilidades  emergidas  de um “novo século” (XXI),  no pensar de Hobsbawm (2000, p.

144),  podem desaguar  na  formação  de  um sujeito  bastante  degradado  e  demasiadamente

subjugado ao seu opressor. Este historiador nos desafia a pensar o humano capaz de auto

desumanizar-se cegamente no “convívio” com as máquinas e literalmente perder a cabeça,

como na metáfora de Serres (2013). 

Essa imagem transporta-me para a sala de aula no território quilombola: enquanto

as crianças jogavam, aproveitando o intervalo entre aulas, ouvi a professora dizer que foi

“desbanida do GB”. No interior da sala de aula, percebi que ela revezava seus olhares entre o

quadro-giz e a tela de seu celular. Em algum momento, houve um diálogo com uma criança,

que dizia ter tido o mesmo problema com o “GB” em sua casa. Ao concluir o horário de aula

e  o  de  observação  participante  daquele  turno,  indaguei  a  professora  sobre  o  que  havia

acontecido:

─ Professora, o que você quer dizer quando reclamou que foi “desbanida do
GB” no Whatsapp?
─ GB  é  um  código  que  pra  nós  quer  dizer  “gente  bandida”,  é  um
“aplicativo”  que  a  gente  pode  conversar  e  manipular  as  falas  conforme
nossos interesses privados (Caderno de Campo I, p. 10).

No tempo histórico em que vivemos, esse episódio é comum entre as pessoas, ao

praticarem  as  várias  interações,  sejam  entre  pessoas,  ou  entre  elas  e  as  possibilidades

18 Bispa Mariann Edgar Budde, da diocese Anglicana episcopal de Washington – EUA, dia 22 de janeiro de
2025. 

 30



ofertadas nas telas dos diversos aparelhos. No entanto, chama a atenção a “normalidade” com

que chegam às mãos das crianças e na sala de aula. A escola acaba sendo configurada nesse

“novo  século”,  com  base  no  radical  individualismo,  em  luta  para  alimentar  egos  em

detrimento  flagrante  do  que  poderíamos  pensar  como  um “código  deontológico”  entre  a

criança e seus educadores.

Enquanto isso, as indagações dessa investigação continuam em curso e ressoam

no território  quilombola:  trata-se,  por  exemplo,  do  que  está  sendo feito  com o futuro  de

Muénga19,  (a  pergunta).  Ela  percorre  a sala  de aula  procurando seus direitos,  mas recebe

apenas solidariedade da professora, em pleno desenvolvimento científico e tecnológico do

século XXI. E a resposta, que também ressoa no território, poderá ser a que está materializada

no que já foi feito com o futuro/presente de Omokùnrin20, parcialmente exposta no item 3.3.

Objetivos da pesquisa

A  investigação  ora  contextualizada  constitui-se  da  integração  de  estudos

bibliográficos com a experienciação em campo da pesquisa qualitativa. Nela persiste como

objetivos,  em  primeiro  lugar,  evidenciar  e  discutir  os  direitos  humanos  da  Criança

Quilombola  Kalunga no âmbito  de  sua iniciação escolar,  concebida  ocidentalmente  como

“alfabetização”.  Para  tanto,  foi  preestabelecido  escutar  pessoas  imbuídas  de  atuar  nesse

processo, as quais tiveram “suas” salas de aula observadas in loco.

As crianças observadas e suas reações (capítulo IV) contrapõem-se à imposição

“educativa” utilitarista  interessada,  contraposta  à escola unitária  humanista,  constituída pelo

diálogo  idealmente  constante.  Outrossim,  a  investigação  objetiva  também  trazer  luz  e

compreender  processos  históricos  e  pedagógicos  sutilmente  praticados  para  impedir  a

população negra em seu direito humano de aprender e se desenvolver. Eivado de racismo de

múltiplas  dimensões  (Souza,  2021),  os  sistemas  educativos  servem-se  a  ideais  liberais  e

neoliberais  para manterem a hegemonia  dos interesses  em lucrar,  acima dos de respeitar  e

proteger.

19 Do Kimbundu (língua falada em Angola – AF): quer dizer aprendiz; praticante; discípulo; aquele ou aquela
que está no princípio.

20 Do Iorubá “rapaz, jovem” de 35 anos, de raro talento e simpatia, aparentemente entregue ao vício da bebida
alcoólica no território. Freirianamente falando, Omokùnrin foi expulso da escola aos 11 anos; portanto, teve
seus direitos negados no limiar do século XXI.

 31



O texto de tese, resultante do debate proposto na exposição, ancora-se na pedagogia

humanista concebida e praticada por Paulo Freire (Guadalupe, 2022), apresentada aqui em 3

fases (capítulo I). Ao mesmo tempo, ela também é alinhada ao discurso denunciativo e crítico,

formulado por ele a partir da teoria da “teoria da ação antidialógica”, a meu ver, instrumento

essencial  à  subalternização  do  povo  negro,  impedido  ou  expulso  dos  sistemas  de  ensino-

aprendizagem. Para isso, é necessário atentar-se aos processos desumanizantes contemporâneos

acirrados pela manipulação de tecnologias que descredibilizam principalmente a pedagogia, a

escola e mascaram o “racismo multidimensional”. 

A evidência e discussão dos direitos humanos da Criança Quilombola Kalunga

passa necessariamente pela abordagem da ação antidialógica, utilizada para oprimir a criança

na escola e na comunidade. Essa ação tem efeitos na alfabetização quando desconsidera os

saberes  das  crianças  e  de  seu  ambiente  familiar.  O  antidiálogo  é  também  evidenciado  e

praticado na visão religiosa e política ocidental de verdades cristalizadas e prontas, impostas

de fora para dentro, como é o caso do projeto Kalunga-Educação (item 4.2).

Outro objetivo a que se empenha o presente trabalho investigativo, focalizado num

contexto quilombola afro-brasileiro, é o de debater a “africanização” da pedagogia e da escola,

isto é, a inserção de “repertórios culturais e estéticos africanos e afro-brasileiros presentes nas

múltiplas  infâncias  brasileiras”  (Gomes  & Araújo,  2023,  p.  160)  no  currículo  escolar.  O

alcance desse objetivo no projeto está relacionado às experiências que vêm sendo desenvolvidas

com a implantação, ainda que lenta, da lei 10.639/2003 e das Diretrizes Curriculares Nacionais

para a  Educação Escolar  Quilombola  na Educação Básica,  resolução CNE nº 8 de 20 de

novembro de 2012, instrumentos legais não analisados nessa investigação.

Africanizar  a  pedagogia  e  a  escola  nasce  do  pensamento  revolucionário  de

Amílcar  Cabral  (1924-1973)  durante  a  luta  pela  independência  de  Guiné-Bissau.  Aquele

jovem entendia que os territórios descolonizados deveriam ser reafricanizados.  Para ele,  a

expulsão de tropas portuguesas da região não era suficiente, pois, ao longo do colonialismo,

guineenses e demais povos africanos sofreram profunda “alienação cultural” (Freire, 2021, p.

2018), ou seja, foram desafricanizados. Então, a independência se completaria se, por meio da

educação, a população fosse reafricanizada.

No caso do contexto investigado, o povo Kalunga mantém vivas características

bantu-africanas, mas ao mesmo tempo é submetido ao currículo escolar padrão brasileiro. A

 32



resistência  esboçada a esse currículo (capítulo IV) me parece consolidar  um descompasso

entre  a  questão  que  envolve  Muénga e  o  que  demonstra  a  trajetória  de  Omokùnrin. Dar

circularidade  ao processo de ensino-aprendizagem,  integrando-o à  natureza  dos  animais  e

vegetais,  numa perspectiva  bioiterativa  (Santos,  2007),  significa,  a  meu ver,  africanizar  a

pedagogia e a escola, objetivo explicitado nessa investigação. 

O presente trabalho de pesquisa e reflexão ainda objetiva escutar atentamente o

que demandam as/os envolvidas/os para, na sequência, propor uma pedagogia que considere

valores ancestrais Kalunga. Em vez de aprimorar as políticas existentes, que as pessoas sejam

protagonistas  de  novas  formações  organicamente  emergidas  do  povo.  A  “Pedagogia  da

Escuta” se propõe, a partir da memória da criança, ainda presente nas/os “alfabetizadoras/os”,

abordar  o  estágio  personalístico  walloniano  de  Muénga e  das  demais  crianças,  onde

estrategicamente a aprendizagem pode ser negada ou manipulada em favor da manutenção de

sistemas educativos opressores praticados numa escola injusta (Schilling, 2014).

 Primeiras aproximações

Esta  tese  de  doutorado  é  produto  da  investigação  sobre  alfabetização  e/ou

iniciação escolar, e centra-se no questionamento dos direitos humanos da Criança Quilombola

Kalunga contemporânea.  Trata-se de explorar a compreensão ocidental  de que políticas de

educação formal têm relação com a ordem, ou a organização da sociedade. E que, nela, educar

tornou-se dever de uns e aprender tornou-se direito de outros. 

Então,  ao tornar-se texto  que  pretenda apropriar-se de  teorias  e  métodos  para

responder  questões  pela  artéria  da  ciência,  inevitavelmente,  tem-se  a  necessidade  de

esclarecer sua proposição. A primeira questão a ser esclarecida é o porquê de se desenvolver

uma  investigação  dos  direitos  humanos  da  Criança  Quilombola  Kalunga  no  âmbito  da

alfabetização, ou da sua iniciação escolar.

A proposta inicial, que durou até o início da coleta de dados21, tratou de pesquisar

os direitos humanos e sua relação com a garantia, ou violação, no campo da formação dos/as

professores/as do território quilombola, que atuam na primeira fase do Ensino Fundamental.

Entretanto,  ao  iniciar  a  coleta  das  informações  referentes  a  esse  fenômeno,  os  direitos

21 O primeiro contato direto na sala de aula do território quilombola, para realizar observação participante, se
deu no dia 22 de março de 2023.

 33



humanos das crianças tiveram maior efervescência. As distâncias percorridas, a linearidade

das  percepções  curriculares  e  das  práticas,  as  salas  multisseriadas,  a  “alfabetização”

concomitante ao ensino das disciplinas, contribuíram para essa percepção.

Nesse  contexto,  destaco  a  angústia  de  uma  criança  que, por  sua  iniciativa  e

necessidade, abordou vários colegas de sua sala, buscando auxílio para escrever o nome de

seus pais. Contudo, a observação realizada permite entender que escrever o nome dos pais é

secundário  diante  do  significado  de  que  aquela  criança,  por  sua  idade  e  sua  posição  no

território, poderá ser expulsa da escola em médio prazo. Ao refletir, na condição de pedagogo

imbuído em encontrar um objeto de pesquisa que melhor contribuísse para iniciar mudanças

na direção de uma escola justa, percebi que isso só poderá se dar caso haja interferência na

fonte, no gargalo das demandas que envolvem as crianças observadas.

Outro fator relevante é o conjunto formado pelo contexto, os atores e o processo

entendido como “alfabetização”, que se assemelham ao ocorrido na infância desse “neófito”

pesquisador  (apêndice  I),  filho  de  casal  misto  e  resultante  de  “alfabetização”  tardia,  cuja

iniciação escolar foi motivada pelos cuidados de minha mãe preta e analfabeta. Ela me fazia

sonhar com essa ideia,  “ser doutô”, em suas rezas e no dia a dia das relações pessoais e

interpessoais; na confiança pactuada na roça, na horta, também na “impertinência” honesta do

viver dela.

Os direitos humanos, do ponto de vista da ciência do direito, não me atreverei

discutir, mas considero necessário trabalhar seus aspectos políticos e pedagógicos. Num país

que passou pela “década da alfabetização” sem resolver esse problema, é bem razoável que

haja urgência em garantir o “direito à alfabetização” de verdade (Mortatti,  2013 p. 29) de

todas as crianças brasileiras, mas muito mais ético é reparar a Criança Quilombola Kalunga.

Não somente daquela que implora para ser alfabetizada (conhecida mais à frente), mas de

todas elas, para que consigam desfrutar da liberdade conquistada a duras penas pelos seus

anciãos e anciãs, que agora pode ser vivida no território.

Reitero  isso a  partir  de  um ditado que  se tornou clichê  e  serve para encobrir

omissões do poder público, e da sociedade em geral, também lembrado por Freire (2001, p.

28). Assim se diz: “as crianças são o futuro da nação”. Sendo o futuro, o tempo da promessa

de que algo novo supere o tradicional, que o que foi usado e desgastado, e as agruras do agora

ressurjam renovadas amanhã, vale refletir: em que seria necessário iniciar as atuais meninas e

 34



meninos do território Kalunga, com intuito de que eles/as venham a assumir essa árdua tarefa

de construir esse almejado tempo porvir?

Expressões popularizadas como essa espraiam-se no imaginário social e reforçam

a ideia de que  existem mesmo esforços de seus emissores na formatação desse idealizado

público infantil, candidato ao protagonismo ainda distante. Todavia, as verbalizações políticas

tornam-se  máscaras  de  ações  educativas  prometidas  e  não  realizadas.  Então,  as  crianças

deixam de ser pessoas reais, com papéis definidos e atuais na comunidade,  para ocupar o

lugar de objetos que decoram imagens, projetos e propagandas e, na maioria das vezes, falsas

políticas educacionais que não condizem com a realidade.

A pesquisa desenvolvida e defendida neste texto, é proposta em direção contrária

aos discursos políticos de ocasião sem efeitos práticos na vida da população, principalmente

na  das  crianças,  que  deveriam ser  prioritárias.  Intenta  compreender  a  fusão de  elementos

empíricos  e  epistemológicos  do  humanismo  paulofreireano  para  o  desvelamento  e

clareamento dos empecilhos à garantia dos direitos de certos grupos, como o das crianças

Kalunga, numa sociedade capitalista.

Ao aproximar-me dessas discussões e crianças por meio da pedagogia humanista

de Paulo Freire, compreendo aproximar-me também da ancestralidade bantu africana. Essas

aproximações devem servir de pontes para atravessar os oceanos que dividem o Quilombo e

sua  africanidade;  a  escola  capitalista  interessada  e  a  escola  humanista  desinteressada;  a

pedagogia eurocêntrica e a pedagogia Bantu-Africana;  os olhares Kalunga brasileiros e os

olhares africanos (Kalunga Casamance, 2009).

Isso  posto,  é  mister  esclarecer  que  essa  proposta  de  investigação  dos  direitos

humanos das crianças, neste caso das quilombolas Kalunga, numa sociedade complexificada,

vítima  de  massacres  ideológicos  e  negligências,  não  pode  permitir-se  nascer  para  ocupar

prateleiras de bibliotecas, ou perder-se em repositórios institucionais, apenas como mais uma

peça gerada para garantir título e prover certo “doutoramento” na profissão. A tese tem que

causar algum impacto. Se não, pelo menos o mal-estar daqueles que insistem em massacrar

sonhos infantis em plena contemporaneidade.

Como  a  construção  de  uma  casa  simples  e  rústica,  capaz  de  abrigar  vidas

longínquas e várias gerações sob bases da força manual, há um desenho mental que lhe dá

forma original e significado: começa-se por dois esteios lapidados, retirados na mata virgem,

 35



fortalecida  pela  água,  combinada  com  o  solo  fértil  da  terra,  remexida  pela  mão  de

desconhecido  agricultor.  A esses  esteios,  reúnem-se outros  também fixados ao  chão,  que

depois são atravessados por “linhas” mestras, recolhidas da mesma fonte. Assim, forma-se o

arcabouço imaginário da presente construção textual, semelhante a um abrigo, na cabeça de

seu autor:

 

O esteio da frente, ou pilar que sustenta a tese, é a pedagogia humanista freiriana,

mas também a sua práxis e sua denúncia através da “teoria da ação antidialógica”, enraizada

na  relação  entre  oprimido  e  opressor,  que  se  apropria  do  antidiálogo  para  perpetuar  a

subalternidade. Para isso, não necessariamente utiliza-se da força física, mas de artimanhas

políticas e religiosas. Com isso, este é capaz de persuadir e convencer aqueles de sua própria

submissão. Uma dessas artimanhas pode ser encontrada na ênfase de que “as crianças são o

futuro” para escamotear seu presente e torná-las reprodutoras de sua suposta subalternidade.

A  “teoria  da  ação  antidialógica”,  enquanto  categoria  filosófica,  compreende

estratégias  persuasivas  mansas  e  mansamente  inseridas  nos  contextos  institucionais  dos

“equipamentos  da  ideologia”  dominante,  quais  sejam:  escolas,  igrejas,  organizações  não

governamentais,  mídias  “sociais”,  entre  outras.  Esses  aparatos  mascaram  perspicaz  e

massivamente  o  conteúdo  que  interessa  ao  desenvolvimento  e  ampliação  do  capital.  Ao

mesmo tempo, combatem e afastam qualquer “ameaça” de libertação do oprimido da crença

que aumenta o poder de seu opressor.

Em  boa  parte  de  sua  atuação,  Freire  comunica  e  denuncia  a  perversidade

 36

Figura 1: Construção imaginária do texto-tese; junho/2024 (desenho do 
autor).



desumanizante da ação antidialógica, utilizando-se de cartas produzidas, ora na amargura do

exílio em terras distantes, ora nos silêncios da véspera de seu desaparecimento físico. Suas

“cartas  pedagógicas”,  que refletem forte  indignação,  são escritas,  algumas  delas,  um mês

antes de falecer. Esse tipo de comunicação tem múltiplas influências nas ações e atuações da

minha trajetória política e literária.  Ilustro-a em carta, que escrevi durante a revisão desse

texto e a exponho na seção dos apêndices dele (apêndice II).

Outro  pilar dessa  construção  simboliza  o  pensamento,  a  teoria  e  a  práxis

gramscianas, categorizada pela subalternidade, implicadas como ideologia, às vezes invisível

da  classe  dominante;  aquela  que,  entre  outras  atividades,  opera  o  currículo  escolar.  Essa

categoria filosófica é alimentada no interior do sistema capitalista como fonte perene, também

entendida como status quo, de quem lucra com o trabalho manual. Assim, relegam às massas

seus próprios “escombros” (imagens vistas nas guerras), produzidos pelas máquinas, cada vez

mais artificialmente sobrepostas aos seres humanos.

Do isolamento de um cárcere, forjado pelo fascismo de Mussolini na década de

1920, Antonio Gramsci escreveu seu projeto, seu ideário educacional, que combinaria com

uma Itália democrática. Por meio de dezenas de cadernos e centenas de cartas direcionadas a

sua família,  a amigos e ao mundo, ele institui seu paradigma de “Escola Unitária”,  ou da

pedagogia humanista, pela qual as atividades laborais não são relegadas, mas integradas ao

círculo das atividades humanas vitais, proposta no Caderno 12, (Semeraro, 2021).

Por outro lado, há a escola “interessada”, fragmentada, direcionada a prescrever

interesses  de  pessoas,  ou  grupos,  serve-se  a  quem dirige  seu  currículo  e  oprime  quem é

dirigido por ele. É ela a escola reservada aos grupos subalternos. Nela, a inferioridade e a

superioridade  são  dois  polos  rígidos,  que  permanecem  tanto  na  estrutura  quanto  na

superestrutura,  que  o  próprio  Gramsci  identifica  como  estratégia  de  manutenção  da

subalternidade, pois “para uma elite social, os elementos dos grupos subalternos têm sempre

algo de bárbaro ou patológico” (Gramsci, 2023 p. 131).

Essa subalternidade doentia encontra-se incrustada na ideologia da “igualdade”.

Entretanto,  igualando tudo e todos,  o  homem é proclamado superior  à  mulher  pela  força

física; o adulto superior à criança, ao sucumbir e ignorar sua fragilidade; europeus brancos,

tidos como superiores aos negros africanos com base em preceitos religiosos promotores do

racismo; proprietários sustentam-se na propriedade privada para imporem-se superiores, aos

 37



“não proprietários”. Ao distinguir-se superiores, um grupo menor assume o poder de ligar e

desligar  as  máquinas,  as  bombas,  os  meios  de  transmissão  de  mídias,  os  saberes  e  os

conhecimentos em desfavor de seres humanos inferiorizados.

A  “ação  antidialógica”,  fonte  vital  para  a  manutenção  e  permanência  da

subalternidade,  pode ser evidenciada no “fenômeno social  da alfabetização”,  demanda das

sociedades modernas e contemporâneas que é vista aqui por dois prismas: a) como passaporte

para inserção  dos  sujeitos  em sua própria  “cidade”,  isto  é,  alicerce  para a  cidadania.  Tal

espaço não pode ser concedido sem o aval, ou permissão do Estado, pelas mãos daqueles/as

que o controlam. Neste caso, o Estado se compromete formalmente com sua extensão, ao

conjunto amplo da sociedade, por meio de leis e normas; b) a alfabetização como mecanismo

que serve à finalidade  anterior;  porém, manipulada,  negada ou oferecida  estrategicamente

para obtenção de benefícios a grupos sociais dominantes.

Os dois prismas pelos quais aqui é vista a oferta da alfabetização, numa sociedade

subjugada  pelo  sistema  de  ensino  capitalista,  são  congruentes.  Por  quê?  A  interpretação

realizada no âmbito desta pesquisa é de que, ao situar a criança em determinada idade escolar,

estabelece-se, por meio de currículo oculto, quais interesses poderão ser satisfeitos. Por essa

ótica, o fracasso da alfabetização pode tornar-se fracasso dos direitos sociais. Mas também é

possível  que  a  alfabetização  de  uma  criança  poderá  ser  oferecida,  com  mais  ou  menos

ingredientes;  ela  poderá  ser  inclusiva  ou  exclusiva;  poderá  ser  unitária  ou  fragmentada,

simples  ou  complexa;  técnica  objetivista  ou  humanizadora.  Também  poderá  ser  apenas

reprodutivista disfarçada de libertadora.

No caso  desta  produção teórica,  almeja-se  contribuir  para  que  a  alfabetização

torne naturalmente humanizada, capaz de abrir horizontes às crianças indistintamente, e seja

fonte primária de seus direitos. Dessa forma, alfabetizar uma criança em seu tempo, não no

tempo  cronológico  determinado  pelo  calendário  estatal,  é  lhe  franquear  ferramentas  que

facultem autonomia, propiciem exercitar e, quiçá, ampliem seus direitos humanos. As falhas

procedimentais, intencionais ou não, configuram, nesse entendimento, violação de um direito

inerente à criança, garantido pela Constituição Federal de 1988.

A  investigação  remete  a  consequências  da  diáspora  africana,  influente  na

formação da sociedade brasileira. Ainda que tenha sido uma política necrófila, praticada pelo

colonialismo português a partir do século XVI, a organização dos quilombos, pelo contrário,

 38



tornou-se  estratégia  de  mitigação  dessa  política.  A  África  é  o  continente  utilizado  pelas

potências  econômicas  para  realização  das  expansões  religiosas  e  comerciais,  mas  os/as

africanos/as, de uma forma ou de outra, se tornaram parte das transformações dos lugares,

para onde foram territorializados.

Em território  pindorama22,  apesar de enfrentar toda a força desproporcional da

máquina  escravista  colonial,  a  cultura  africana  se  estabeleceu.  Ao  formar  suas  moradias,

homens e mulheres se recusaram alimentar a cultura escravocrata vigente e desenvolveram

“ações de rebeldia e  de luta contra esse sistema” (Munanga & Gomes, 2016 p.  72).  Ao

resistirem,  os  “colonizados”  comunicaram  aos  seus  opressores  a  existência  de  outra

cosmologia, de outra pedagogia, que, por mais que fosse perseguida, não fora abandonada.

Neste  sentido  pode-se  dizer  os  territórios  quilombolas,  em  solo  brasileiro,  tornaram-se

sociedades de alguma forma anticoloniais de ancestralidade africana.

Ao optar  e  empreender  sistema colonial  predatório  e  de  exploração,  o  Estado

Português intensificou, não somente o uso de armas de fogo, mas também armas ideológicas,

como  o  racismo  e  a  discriminação  racial  contra  os  povos  indígenas  e  africanos.  Como

discutido no capítulo V, o racismo se tornou a arma mais utilizada para fortalecer as raízes

colonialistas da escravidão. A escola, desde a jesuítica (século XVI e XVII), é utilizada como

veículo, mas também instrumento para moldar e sustentar o racismo desde a mais tenra idade

das crianças negras.

A propósito, o estudo aqui planejado e realizado preocupa-se com essa criança

identificada  como  Criança  Quilombola  Kalunga,  variação  de  remanescentes  de  território

quilombolas  brasileiros,  constituídos  a  partir  da  citada  política  colonial  portuguesa,

consolidada  depois  de  1534,  momento  da  repartição  do  território  em  “Capitanias

Hereditárias23”.  Vastas  fontes  teóricas  documentais  confirmam  que  o  analfabetismo  foi

forjado nos primórdios dessa invasão do território pela empresa colonizadora europeia. Após

isso, não demorou para que populações formadas por africanos traficados para cá e povos

originários iniciassem movimentos de resistências contra a prática criminosa da escravidão.

A mais eficiente das táticas de resistências, em terras pindoramas, foi a fuga e

22 Terra das palmeiras, como o território era conhecido antes da invasão portuguesa, no começo do século XVI,
Santos (2007).

23 Divisão territorial em grandes extensões de terras, distribuídas por “herança”, para donatários portugueses,
como se elas não tivessem donos e não houvesse pessoas que residiam nelas, que viviam com elas.

 39



refúgio para lugares  o mais remotamente  possível.  Nesses territórios,  às vezes  aliados,  às

vezes em litígios,  negros e indígenas tiveram suas vidas ceifadas. Esses, em suas próprias

terras,  e  aqueles  desterritorializados e  confundidos  em suas línguas  e  costumes regionais.

Caçados feito animais, a selva tornou-se, após a implantação da política escravocrata, palco

de lutas  covardes,  em que crianças  e  mulheres  eram presas  mais  fáceis  e,  portanto,  mais

vilipendiadas em seus direitos fundamentais à vida e liberdade.

A formação  de  territórios  quilombolas  Brasil  adentro, entre  outros  benefícios,

contribuiu  para  a  preservação  de  costumes,  crenças  e  linguagens  trazidos  do  continente

africano. No entanto, isso ocorreu ao custo de vidas humanas, sacrificadas em massacres, pela

implacável  perseguição  a  essas  comunidades.  A  violência  contra  esses  territórios  é  uma

prática recorrente em toda a história brasileira, chegando até nossos dias. Por força da Lei

áurea,  de  1888,  o  Estado,  em  tese,  deixaria  de  atacar  direta  e  explicitamente  povos

aquilombados, porque, também em tese, estava extinta a prática da escravidão. Entretanto,

suas polícias, poderes judiciários, legislativos e até executivos24 ainda dão cobertura à ação de

fazendeiros,  grileiros  e  garimpeiros  ilegais  contra  eles,  contra  os  povos  originários  e

tradicionais.

O território quilombola Kalunga, um dos maiores do país, criado pelo Decreto-Lei

nº  4.887,  de 20 de novembro de 2003, e  depois  demarcado pelo de nº  12.315, de 20 de

novembro de 2009, não está imune a essas incursões de natureza grileira e da garimpagem

ilegal.  Literatura  forjada  a  partir  do  início  dos  anos  1970  descreve  uma  das  maiores

aglomerações de negros e negras refugiados, oriundos de minas de ouro, fomentadas durante

o século XVIII, com a expansão do ciclo desse metal, para o interior do Brasil, localizadas

nos municípios de Arraias (hoje Tocantins) e Cavalcante, em Goiás.

No entanto, o que se pode chamar de “serviço educacional” prestado pelo Estado

ao território quilombola Kalunga data dos primeiros anos da década de 1980, após atuação da

antropóloga  Mari  Baiocchi  na região.  Trata-se do  Projeto  Kalunga-Educação,  dedicado a

ofertar alfabetização e, em seguida, as primeiras séries do Ensino Fundamental no território.

Na  oportunidade,  foram  construídas  algumas  escolas  e  outras  foram  improvisadas  em

barracões,  construídos  ou  cedidos  pela  própria  comunidade.  Para  essas  escolas,  foram

enviadas/os  professoras/es  “não Kalunga”,  que a  seu modo “alfabetizaram” ou “letraram”

24 Como ocorreu em 2 anos de governo de Michel Temer (2017-2018) e no governo de Jair Bolsonaro (2019-
2022).

 40



uma primeira geração de jovens “estudados/as” do território.

A  introdução  de  pessoas  da  zona  urbana,  “treinadas”  para  atuarem  como

professoras/es na região foi sendo alterada com o tempo. Desde o início da década de 1980,

apenas  duas  delas  constituíram “famílias  mistas”  com membros  da  comunidade  e  por  lá

permaneceram. Trata-se de Ponjí25 e Mukua, eles integraram-se aos costumes locais, apesar de

ainda  manifestarem  alguma  dificuldade  de  identificar-se  como  Kalunga.  Recentemente

Àgbàsá, ao envolver-se com um jovem da comunidade, mudou-se para lá e assumiu sala de

aula no sistema municipal de ensino.

Outras/os doze professoras/es, ouvidas/os e participantes desta investigação, são

filhas/os, netas/os, ou bisnetas/os de anciãos e anciãs Kalunga. Suas identidades são também

preservadas por nomes escolhidos da literatura histórica africana e afro-brasileira, de fontes

como  os  dicionários  Kimbundu-Português e  Iorubá-Português26,  entre  outros  textos

resultados de estudos científicos referentes à história e cultura africanas Bantu e Iorubá.

Quanto ao ensino formal no território, atualmente (2023/24) a Secretaria Estadual

de Educação de Goiás (SEDUC/GO) oferta alfabetização, Ensino Fundamental de 1º a 9º ano

e Ensino Médio. Já a prefeitura de Monte Alegre de Goiás oferta o Ensino Fundamental de 1º

a 5º ano. Tanto a SEDUC/GO quanto a prefeitura oferecem o Ensino Fundamental em regime

multisseriado ao mesmo tempo em que realizam a “alfabetização” das crianças, ou seja, não

há oferta da Educação Infantil para as crianças Kalunga desta região, conforme garante a Lei

de Diretrizes e Bases da Educação Nacional, lei 9.394/96. 

Como  detalhado  mais  adiante,  as/os  professores/as  “alfabetizadores/as”

constituem  um  grupo  que  participa  ativamente,  como  interlocutores/as  implicados  na

identificação, na garantia ou na violação dos direitos humanos das crianças dessa parte do

território.  Tais  pretensões  se  sustentam na percepção  e  escuta  do  processo formativo  das

crianças,  realizada  pelo  “sistema  educativo”  local,  que  trabalha  com  ideia  de  sua

“alfabetização” como iniciação da escolarização.

A iminente tese é constituída pelo estudo empírico-qualitativo e epistemológico-

25 Ponjí, Mukua e Àgbàsá são pseudônimos utilizados para preservação das identidades dos participantes desta
pesquisa.  Apesar  de  possuírem características  fenotípicas  de  africanos,  essas  3  pessoas  não  descendem
diretamente de famílias Kalunga. No apêndice VI, encontram-se listados todos os pseudônimos e respectivos
significados e referências.

26 Kimbundu e Iorubá são línguas africanas faladas  por povos Bantu do noroeste de Angola,  inclusive na
província de Luanda (Capital deste país) e na África Ocidental, como na Nigéria, Benin, Gana, etc.

 41



crítico da problemática considerada como “alfabetização” das crianças nessa determinada área

geográfica  do  território  Kalunga  (ver  mapa  da  figura  7,  p.106).  Desenvolve-se

bibliograficamente numa concepção humanista freiregramsciana, com intenções de discutir a

possibilidade  de  uma  “pedagogia  afro-brasileira”.  Essas  perspectivas  são  articuladas  na

“cosmovisão pedagógica africana”, apontada por Fourshey (2019), mas também emergidas do

que pensam as/os professoras/es, em sua maioria alfabetizadas ali mesmo na comunidade, no

“sistema multisseriado” de ensino.

A abordagem teórico-metodológica enfatiza a perspectiva sócio-histórico crítica

da educação brasileira. Nela, sobressai a narrativa da “alfabetização” no território, abordada

pelas/os participantes da pesquisa de campo após provocação. A outra narrativa é a tese da

alfabetização negligenciada, ou a manipulação dela em favor de grupos sociais específicos,

tais como pessoas brancas, residentes nas zonas urbanas de pequenas cidades, ou de regiões

centrais em grandes metrópoles.

As definições que tornam as categorias da “teoria da ação antidialógica” freiriana

e  da  “subalternidade”  gramsciana,  diretamente  vinculadas  à  alfabetização  de  crianças,

articulam-se aos temas que gestam o objeto de pesquisa, quais sejam os direitos humanos, a

alfabetização, a “cosmopercepção27 didática africana” e os valores que o afetam: o racismo, o

colonialismo e a violência política. Trata-se de estudos que se aproximam, cada vez mais, da

cultura e história de povos africanos, dos territórios quilombolas: nesse caso, o Kalunga, em

Goiás. Perpasso estudos históricos do analfabetismo enquanto política de expulsão da criança

negra da escola.

Os pilares desta construção estão ancorados em estudos que denunciam o racismo,

estruturado na sociedade e institucionalizado, que contamina espaços como a escola pública.

Esse fenômeno funciona como gatilho, que engendra práticas de preconceito e discriminação,

amplamente denunciadas na literatura que discute a educação das crianças afro-brasileiras,

aqui representadas pelas crianças Kalunga. 

Completam  esses  pilares  da  construção  simbólica  de  uma  “casa  de  iniciação

escolar  afro”  proposta,  os  estudos  que  abordam  os  direitos  humanos  como  valores

27 Termo  utilizado  pela  socióloga  nigeriana  Oyèrónke  Oyewúmí,  no  livro  A  invenção  das  mulheres:
construindo um sentido para os discursos ocidentais de gênero, para “descrever os povos Iorubás ou outras
culturas que podem privilegiar sentidos que não sejam o visual ou, até mesmo uma combinação de sentidos”,
(pp. 43/44).

 42



imprescindíveis  à  vida  das  crianças  quilombolas.  Entende-se,  portanto,  que trabalhar  pela

garantia desses direitos e prerrogativas, inerentes a qualquer política pública,  ou quaisquer

pessoas, direta ou indiretamente envolvidas com a comunidade, é uma tarefa da/o educadora/o

progressista.

A pressuposição é que em torno da alfabetização de uma Criança Kalunga está sua

“iniciação escolar”, que tem a ver com a cosmopercepção africana de ensinar a seus novos

participantes os valores culturais vitais, seja no âmbito da religião, seja no da economia, ou do

desenvolvimento pleno da pessoa em seu devir juvenil,  jovem ou adulto. A meu ver, se a

escola,  mesmo essa interessada capitalista,  promover  novos horizontes  existenciais  para a

criança, respeitando sua característica cultural africana, seu rito de “iniciação” poderá emergir

de rotinas mais leves mais condizentes com sua realidade familiar.

Perspectivamente,  pressuponho  que  a  alfabetização,  tanto  no  seu  aspecto

estritamente didático quanto no ideológico-curricular, como inserção e desenvolvimento da

leitura  e  da escrita,  deva ser libertadora.  Ela depende e  está,  em tese,  relacionada a  uma

“iniciação”, ou inserção da criança na escola. A meu ver, esta iniciação deve atender às suas

necessidades afetivas, culturais, econômicas, biológicas e territoriais. Teoricamente, isso tem

relação direta com a visão eurocêntrica, concebida como 1ª etapa de educação, ou Educação

Infantil,  que é garantida para as crianças da zona urbana do município, mas inexistente na

região do território estudado.

A  prática  da  “alfabetização”  da  Criança  Kalunga,  bem  como  sua

iniciação/inserção  escolar  é  realizada  desde  1982,  em classes  multisseriadas,  em que são

agrupadas crianças de vários níveis de idade e aprendizagem. Tais “classes multisseriadas”

têm origem no período colonial  brasileiro,  com a utilização do  método lancasteriano28 de

ensino, por meio do qual, crianças maiores e mais desenvolvidas encarregam-se de ensinar as

menores, desobrigando o Estado de contratar novos professores/as. Esse método foi criticado

durante mais de um século até entrar em desuso, mas sua prática continua, principalmente em

comunidades rurais, indígenas e quilombolas.

Os povos da África Bantu, que habitam a parte ocidental desse continente, abaixo

do deserto do Saara,  de onde vieram o povo Kalunga, desenvolveram formas próprias de

educar suas crianças, tipicamente semelhante em todo território africano. Para os Bantu,  a

28 Refere-se ao método de ensino mútuo do pedagogo e pastor  da sociedade inglesa dos Quakers,  Joseph
Lancaster (1778-1838)

 43



criança aprende pela performance, e não existe separação de idade para aprender. No entanto,

é muito bem definido o que ela precisa aprender durante toda sua vida, em suas várias fases.

Tradicionalmente, os anciãos e as anciãs é quem determinam e executam essa “formação”,

pela experiência. Eles/as realizam a iniciação, o desenvolvimento e a aprendizagem. Nesse

processo, a criança aprende em primeiro lugar o valor de sua cultura, de seus afetos, de sua

religião, de sua família e, em seguida, os valores profissionais (Fourshey, 2019).

Nesta pesquisa, os interlocutores,  mais diretamente envolvidos, são provocados

em suas práticas de “alfabetização” e ou a iniciação escolar das crianças em suas condições

socioeducacionais. Eles/as também são instados a refletirem sobre sua própria alfabetização, o

quanto ela está ou não comprometida com a reprodução do sistema escolar vigente. Um outro

olhar sobre essa reprodução é obtido pela observação participante, realizada nas salas de aula,

durante 8 horas (em cada sala), com o objetivo de investigar a relação estabelecida entre os

alfabetizadores/as e as crianças Kalunga. Para isso, são utilizados os Cadernos de Campo –

CPC,  onde  foram registrados  sinais  indicadores  de  aprendizagens,  ou  de  violações  desse

direito. Ilustra isso o caso da menina Muénga, encontrada em sala de aula, esforçando-se para

ser alfabetizada.

Compreende-se aqui que a “alfabetização” constitui-se e coincide no tempo com a

infância, a fantasia a brincadeira e as descobertas da vida, do corpo, das tradições e de sua

origem, entre outras descobertas. Então, alfabetizar torna-se fator preponderante do domínio

do adulto sobre as crianças, que o imita e depende de seus movimentos, ações e prescrições,

nos  espaços  produtivos,  culturais  e  ambientais.  Nesse  sentido,  os  povos  Bantu  africanos,

conforme  literatura  explorada  mais  adiante,  revelam-se  eficientes  na  iniciação  de  seus

pequenos/as em sintonia com a natureza de cada criança.

Na  comunidade  Kalunga,  ao  observar  as  salas  de  aula  multisseriadas,  com

carteiras  enfileiradas,  quadro cheio de tarefas  e  todos sentados para copiar,  nota-se muita

angústia entre as crianças. Ao aproximar-se do intervalo, elas se mobilizam para aproveitar ao

máximo os 20 ou 30 minutos de liberdade. O futebol é a mais esperada atividade de todo o

período letivo diário.  Reúnem-se todos/as, independente de idade, gênero ou série. Juntos,

eles se jogam na disputa pelo chute, pelo drible, pelo gol e pela oportunidade de correr atrás

da bola e colocá-la em movimento.

 44



O  campinho  de  futebol,  a  bola,  a  organização  dos  times  são  custeadas  e  de

iniciativa das crianças. Elas aproveitam qualquer espaço meio plano próximo a escola e ali

improvisam seus jogos de intervalo. As/os professoras/es lhes dão apoio e compõem a torcida,

para ou com as quais as crianças jogam. A figura 2, (acima) representa parte do que é um

campinho de futebol das crianças ao lado da escola.

 No que se refere a esse contexto e a tese, ela relaciona-se com minha própria

iniciação  do  fazer  infantil  e  alfabetização  formal,  processo  forjado  em  circunstâncias

“irregulares” de aprendizagem, conforme já mencionado. No caso, trata-se da performance de

uma criança  filha  de casal  misto e  expropriado de suas terras.  Essa criança  aprende e  se

desenvolve em contexto social de desfavorecimento da infância. Isto é, exposta a estímulo de

bebidas alcoólicas,  descrença da escola formal  e apelo ao trabalho infantil  como meio de

formação do caráter e “dignificação” do ser humano (grifos meus).

Pressuponho,  nesta  defesa,  que minha própria  iniciação  e  alfabetização  possui

características semelhantes à escolarização de parcela considerável da população brasileira,

mas também se assemelha ao que vive uma Criança Kalunga. Destacam-se a distância física e

cultural  da escola,  a  instabilidade  econômica  dos  familiares  e  as  constantes  mudanças  de

endereço dos pais em busca de trabalho. Neste sentido, o meu tempo, na periferia de uma

pequena cidade e o tempo de “Muénga” no território, são marcados pelas mesmas causas e

consequências sociais, em torno da garantia do direito básico de ser alfabetizado/a.

A escola formal, governamental, capitalista interessada, com suas barreiras físicas

 45

Figura  2:  Traves  improvisadas  pelas  crianças  no
intervalo das aulas; março/2023 (foto do autor).



e ideológico-curriculares, nos iguala enquanto crianças, para em seguida excluir. Temos que

esperar a idade, depois nos enquadrar na disciplina, nos limitar à leitura da cartilha e “passar

de ano” junto aos demais. Não se pode correr na escola e as brincadeiras são determinadas

pelos adultos. Nos jogos, tem-se que vencer para ganhar o ponto, ganhar a nota e sobressair-se

sobre, não com o outro em sua limitação e ou convicção, mas contra ele/ela para vencê-lo/a.

A alfabetização  (processo)  das  crianças  Kalunga,  na  esteira  de  sua  “iniciação

escolar” como extensão e ampliação da liberdade para cimentar  seus direitos,  fundamenta

empiricamente  esta  tese.  Ela  é  proposta  no  campo  dos  direitos  das  crianças  em  suas

necessidades  cognitivas/educacionais.  Infere-se,  ainda,  argumentos  em  favor  de  que  a

natureza não seja excluída e separada da vida, mas esteja integrada à natureza de meninas e

meninos e que também os animais façam parte do imaginário e das práticas pedagógicas,

como ensina Santos (2007).

No decorrer da construção e defesa da tese, sobre a alfabetização, enquanto ação

dominante fragmentária da iniciação escolar, as/os participantes falarão e suas vozes serão

ouvidas atenta e profundamente. São captadas, além de suas vozes reprimidas, seus gemidos e

silêncios, sufocados pela mordaça da sobrevivência e da necessidade do consumo. Utilizarei

de princípios da hermenêutica para ler os textos, sem desvinculá-los dos olhares e semblantes

denunciativos das professoras, que insistem na expressão “jogo de cintura” para enfrentarem o

sistema multisseriado, ainda persistente no interior do país.

Aspecto estruturante da investigação é a produção de cadernos como prática para

coleta  e “armazenamento” de dados indiciantes da problemática dos direitos humanos das

crianças observadas. Trata-se, entre outras, de sete Cadernos de Pesquisa de Campo – CPC,

que correspondem a sete salas de aula observadas participativamente e de dois Cadernos de

Textos  de  Entrevistas  –  CTE,  que  condensam  os  textos  obtidos  pela  transcrição  das

entrevistas, com quinze professores/as “alfabetizadores/as”, doze Kalunga natas/os e três não

nascidos no território, mas adaptados a ele.

A “iniciação escolar” vem do fato de que não existe uma política formalizada de

Educação  Infantil  que  promova,  entre  outros,  o  desenvolvimento  cognitivo  e  motor  das

crianças, antes dos 6 anos; portanto, o que legalmente se entende por “alfabetização” formal.

No primeiro ano do Ensino Fundamental é que elas farão as primeiras experiências escolares.

O entendimento generalizado e fragmentado das/es professoras/es é que terão de “alfabetizá-

 46



las”, antes de iniciar o aprendizado dos conteúdos. É como se cumprissem, por conta própria,

um tempo fictício dentro do “1º ano escolar”.

Convém esclarecer que, no decorrer da investigação, utilizo “crianças” em vez de

alunos. Isto porque, nas salas de aula do território, a dinâmica social ultrapassa a formalidade

dessa/e  sujeita/o  matriculada/o,  que  comumente  chamamos  de  aluna/o.  Há  crianças  que

acompanham suas mães ou pais professoras/es; há crianças que acompanham a merendeira e

até mesmo crianças que acompanham outras crianças. Não há discriminação, mas participação

de todas durante as aulas, ou nos joguinhos, ou durante a refeição.

Quanto  às  informações  coletadas,  comumente  denominadas  “dados”,  utilizo  o

termo “indícios”, compreendendo que esses hospedam-se naqueles, a meu ver, especificando

melhor os conceitos e objetos envolvidos. Os indícios representam partículas ou detalhes que

me parecem cristalinos para determinar o significado do que se entende por “qualitativo”.

Entendo  que  os  vários  indícios  têm capacidade  de  formar  um todo,  que  se  aproxime  de

objetos verdadeiros.

Trabalho com o adjetivo “alfabetizadores/as” colocado entre aspas. Isto porque

esta categoria não se aplica formal e legalmente para os casos investigados. No período da

pesquisa de campo, vê-se que elas/eles “alfabetizam” porque lhes são entregues as crianças

após  os  6  anos  de  idade.  Para  que  essas  crianças  acompanhem  as  outras,  consideradas

alfabetizadas, as/os professores/as então realizam a “alfabetização” delas para que se tornem

“alunas/os” do sistema de ensino.

A palavra “elite”, singular ou plural, também é aqui grafada entre aspas porque

não se trata de grupos de elite, mas de pessoas que, por possuírem bens materiais, ou deterem

poderes políticos, tornam-se dominantes e passam a ser consideradas pejorativamente parte da

“elite”.  Na  verdade,  no  Brasil,  as  muitas  pessoas  que  são  tidas  como  “gente  da  ‘elite”,

apresentam,  na maioria  dos  casos,  grandes  defasagens culturais,  morais  e  éticas,  bastante

comprometedoras para o exercício das relações sociais.

Para localizar  e especificar  o  ponto em que possivelmente  ocorre a  interdição

cognitiva da criança durante sua infância recorro a 2 estágios etários, apontados pelo filósofo,

psicólogo e político francês, Henri Wallon (1879-1962). Entretanto, não compõe os objetivos

desta tese, estudar e discutir sua teoria. Compreendo que seu estudo, realizado para o conjunto

dos estágios de desenvolvimento psíquico da criança, é por demais relevante e necessário que

 47



se debruce sobre seus detalhes, mas não é esse o caso desta pesquisa.

Apenas o estágio do “personalismo”, que segundo o autor, vai dos 3 aos 6 anos, e

o “categorial”, que vai dos 6 aos 11 anos, serão abrangidos, para problematizar os direitos

humanos  das  crianças  observadas  no  território.  Numa  imaginária  linha  de  tempo,  esse

período, que é apenas uma parte da infância, abrangeria não rigidamente dos 3 aos 11 anos

biológicos. A criança, em sua totalidade, no entendimento impresso neste estudo, está exposta

às intervenções políticas, ideológicas, pedagógicas e religiosas de interesses dos adultos.

 Arcabouço físico da tese

Quanto a estrutura física, esta tese é composta de oito capítulos integrados, assim

denominados,  apenas  para  facilitar  o  manuseio.  Em  cada  um  deles,  são  discorridos

argumentos que permeiam a discussão dos direitos humanos da Criança Kalunga no âmbito de

sua  alfabetização  e/ou  iniciação  escolar.  Os  referidos  capítulos  são  organizados  e

sequenciados por subtemas interligados propostos para explicar  e comunicar sua dinâmica

textual.  Não  há  um  capítulo  específico  de  “análise  teórica”  ou  de  “discussão  de  dados

empíricos”, pois a propositura é que essas informações retroalimentem toda tese, evitando a

fragmentação das ideias.

O capítulo I condensa os principais  temas que compõem o referencial  teórico.

Nele, tem-se como objetivo instigar quem pesquisará, ou quem apenas lerá por curiosidade, a

compreender  a  teoria  humanista  de  Paulo  Freire  (1921-1997),  bem  como  sua  influência

política e pedagógica na educação e nos direitos humanos. Freire, não somente faz a travessia

do oceano atlântico (Brasil-Europa-África), como se torna travessia que conduz a um novo

paradigma  de  educação  popular,  utilizando-se  das  teses  da  “leitura  de  mundo”  e  da

“conscientização” dos oprimidos.

O método da escrita de cartas e cadernos do exílio, a unidade da teoria com a

prática em Paulo Freire, faz estreita ponte com a escola unitária e desinteressada proposta por

Gramsci em suas cartas e cadernos do cárcere. Da mesma forma, as duas principais categorias

utilizadas para pensar e analisar criticamente a realidade e seus envolvidos originam-se dos

pensamentos  dessas  duas  referências:  trata-se  da  “teoria  da  ação  antidialógica”  e  da

“subalternidade”.  Por  fim,  são  abordados  temas  de  autoras/es  que,  nesta  pesquisa,  fazem

interfaces com a obra de Paulo Freire na construção do enredo da presente tese.

 48



No capítulo II, descrevo a trajetória da investigação desde as primeiras leituras,

acerca  do  método  dialético  e  das  várias  técnicas  de  coleta  de  informações,  de  onde  são

extraídos indícios que dialogam com o objeto de pesquisa. Ainda nesse capítulo, delineio os

instrumentos de coleta das informações. Os principais deles são os dois tipos de cadernos: os

que são manuscritos e registram indícios anotados no interior da sala de aula, na escuta das/os

professoras/es, das crianças e do contexto, ou Cadernos de Pesquisa de Campo – CPC. Há os

cadernos que são concebidos após a transcrição das entrevistas semiestruturadas, ou Cadernos

de Textos de Entrevistas – CTE, e os que foram gerados na primeira fase de coleta quando se

tratava da formação de professores. Eles são organizados com o nome “Caderno-fonte” de

pesquisa. Além deles, há outros de tipo coletores, como caderno diário de relatórios paralelos

e os registros fotográficos.

Apresento nesse capítulo as principais características das/aos participantes em três

grupos distintos: a) o que é formado pelas/os professoras/es; b) o que é formado pelas crianças

e o terceiro c) que é formado por outras pessoas da comunidade. Em seguida, refiro-me à

pseudonímia  que  é  o rol  de  pseudônimos  e  seus  respectivos  significados,  alusivos  às/aos

participantes como forma de proteger suas identidades.

No tópico “localização geográfica da pesquisa”, é feita uma demonstração visual

do território quilombola por meio de mapas, que permitem indicar a quase exata dimensão do

que é o território Kalunga em solo brasileiro. O lugar que serviu de esconderijo de famílias de

ex escravizadas/os, tornou-se sagrado e de preservação da vida e da liberdade. Concluo esse

capítulo  expondo  os  “desafios  do  acesso  ao  território”  ao  atravessar  literalmente  o  rio

Alminha,  importante  afluente  do  rio  Paranã.  A imagem da  figura  8  refere-se  também às

diversas travessias propostas no texto.

O capítulo III discorre sobre os efeitos da ação antidialógica, categoria filosófica

desenvolvida por Paulo Freire. Por meio dessa ação, ele vê o projeto de opressão da classe

dominante  sendo efetivamente  consolidado  na  cassação da  palavra  do  oprimido  pelo  seu

opressor. Argumentos explicitam o medo e o desfavorecimento da infância no território e

indícios  apontam para a  existência  de “eventos”  contrários  à  humanização e  garantia  dos

direitos humanos das crianças. Nas zonas rurais, com acesso dificultado, essa ação tende a

tornar-se mais eficiente. 

Nesse capítulo,  exponho o cerne temático da discussão dos direitos da Criança

 49



Kalunga, que é a apresentação dos dois personagens centrais da tese. Trata-se do tópico “De

Muénga  a  Omokùnrin”,  principais  ilustrações  das  discussões  em  torno  do  “humanismo”

freiriano nas escolas da parte pesquisada do território. O capítulo é finalizado após debates do

que seja a suposta “alfabetização” de uma Criança Quilombola Kalunga.

O capítulo IV focaliza mais  enfaticamente os indícios de violação dos direitos

humanos das crianças observadas em suas salas de aula. Tem como foco analítico os textos

dos  Cadernos  de  Pesquisa  de  Campo  –  CPC,  resultantes  do  período  de  observação

participante em cada uma das salas. Adentramos os conteúdos desses cadernos a partir de três

dimensões:  da  dimensão  observada,  filtrada  pelo  observador;  da  dimensão  expressiva,

representada pelas ações e verbalizações espontâneas do/a professor/a em sala; e da dimensão

reativa, considerada aquela que a criança reage a supostas violações de seus direitos.

O capítulo V trata da principal ferramenta ideológica e empírica da inferiorização,

que é o racismo. Explicita como ele se disfarça e continua muito vivo, “fingindo de morto” e

levando adiante o projeto eficiente de interdição. Debate-se a combinação desse fenômeno

com a prevalência do  analfabetismo, ancorados no Sistema Multisseriado de Ensino, que é

ainda praticado. O racismo tem sua face mais cruel nos corredores das escolas, no cotidiano

em geral e nas decisões das pessoas constituídas de “autoridade”.  Ao fim da exposição, é

possível  perceber  que  o  racismo  mata,  principalmente  a  criança  em  sua  “melhor  idade

cognitiva”.

O capítulo VI  discute o processo “alfabetização/iniciação” e o direito a Criança

Kalunga à aprendizagem. Aborda os princípios da individuação da criança e a ausência formal

da política de Educação Infantil na área pesquisada, a qual pressupõe-se que afeta o direito de

Muénga a  educação  completa.  Essas  discussões  consideram  conceitos,  cosmovisões  e

contradições perceptíveis das/os professoras/es participantes por meio de suas falas transcritas

nos Cadernos de Textos das Entrevistas – CTE. Os direitos dessa criança, são debatidos a

partir  desses  textos,  confirmados  pelos  indícios  registrados  nos  Cadernos  de  Pesquisa  de

Campo.

O capítulo VII é o ensaio de uma proposta de solução para o problema debatido na

tese, pois a população brasileira é, em sua maioria,  descendente de africanas/os apesar do

genocídio, negligência e crimes contra a humanidade, acentuadamente das crianças negras.

Diante disso, os direitos são minguados e extirpados pela prática do racismo, numa escola de

 50



concepção capitalista, eurocêntrica, interessada, inflexível e preconceituosa. 

Entretanto, referenda o capítulo, o desafio de pensar a escola africanamente nas

perspectivas de Freire e Gramsci, concebendo-a como voz do povo na sua diversidade. E o

povo, que nesta perspectiva dá movimento, graça e luz à nação, em comunhão com outros

povos,  é  o  povo  preto.  Tudo  isso  com a  consciência  de  que  isso  só  acontecerá  após  a

descolonização  do  currículo,  que  poderá  ser  iniciada  olhando  no  espelho  da  experiência

curricular pluricultural “Odé Kayodê”.

No capítulo VIII, encerro o trabalho de escrita, propondo “escutar o território” em

sua sabedoria e capacidade de resistência. Entendendo, por fim, que as professoras Kalunga

devem  ser  escutadas.  Elas  precisam  ser  qualificadas  nas  suas  perspectivas,  nas  suas

ancestralidades, nas suas sabedorias adquiridas nas lutas da diáspora interna brasileira. Paulo

Freire deve ser escutado, mas, acima de tudo, precisa ser praticado após ser estudado. 

Ao final,  esclareço a inconclusão do trabalho,  que tem a pretensão de refletir,

chamar a atenção de autoridades, pesquisadores/as e curiosos, bem como abrir caminhos para

outras  pesquisas.  O  mais  importante  desse  percurso,  desde  as  leituras,  a  coleta  de

informações, a escrita e as revisões, é o aprendizado, principalmente com o que pensamos

sobre o futuro de  Muénga  e o presente de  Omokùnrin. Eles são perguntas e respostas que

desafiam autoridades, sistemas de ensino e pesquisadores/as. No entanto, o pior dos resultados

seria a inércia após as reflexões realizadas.

A tese, em sua totalidade, refere-se a diversas transitoriedades e inclusões típicas

dos  tempos  atuais.  Todavia,  seu  projeto  é  composto  de  protocolos  de  intenções  reais

ideológicas de combate a desumanização. Situa-se na trincheira do combate a qualquer tipo de

domínio, seja econômico, político ou religioso. Conclui-se pela proposição da “Pedagogia da

Escuta” e opta pela radicalidade do diálogo, que garanta os direitos humanos em uma escola

justa, para Muénga e demais crianças quilombolas Kalunga.

 51



Capítulo I: Referencial teórico

Fui alfabetizado no chão do quintal da minha casa, à sombra das mangueiras, com
palavras do meu mundo e não do mundo maior dos meus pais (Freire, 1994 p. 15).

Apesar da naturalidade imaginada na cena dessa epígrafe, a vida contemporânea

tem tornado realidade, no embate entre seres humanos e objetos, a existência de sujeitos/as

mutilados/as,  sujeitados/as  à  desumanidade  das  “coisas”  inanimadas,  obviamente

manipuladas. São duas imagens, a do ser aprendendo e a do ser alienado. Elas contrastam

entre si, no tempo e espaço, mas mantém simetrias, por retratarem determinadas totalidades e

pessoas em ambientes controlados.

Nesta  introdução,  sintetizo  a  segunda  imagem  comparativamente  em  três

dimensões.  O  reflexo  da  primeira  delas,  está,  pressuponho,  no  significado  da  vida  em

“condomínios  fechados”,  geralmente  construídos  para  residir  indivíduos/as  brancos/as  e

endinheirados/as. Esses agrupamentos humanos tornam-se ilhas isoladas, que servem de fuga

da realidade,  das  relações  diversas  e  comunitárias,  que se intensificam em algum tipo de

compartilhamento, material ou relacional.

Para pensar a segunda dimensão da segunda imagem, trago para refletir a forma

como os indivíduos atuais relacionam-se, e como usam os veículos automotores fechados,

quase sempre bastante confortáveis. Não raro, percebe-se a relação fetichizada do “humano”

com a máquina, nesse caso. O conforto da locomoção, a possibilidade de distanciamento, o

disfarce  facilitado  pelos  vidros,  às  vezes  fumê,  separam  as  pessoas  e  as  isolam

individualmente,  facilitando  a  indiferença  entre  elas.  Os  carros  fechados  não  somente

distanciam fisicamente as pessoas, mas também as afastam social e eticamente.

 A  terceira  dimensão  dessa  imagem,  ouso  considerar  também  processo  de

“desumanização” promovido pelo objeto, que se realiza na cognição, no âmbito do “espírito”,

no sequestro da mente do ser pensante. A meu ver, isso ocorre num ambiente em que nós,

humanos,  nos  tornamos  muito  rapidamente  ultrapassados,  analógicos.  Já  é  senso  comum

aceitar que a geração “Z” tenha acesso a tudo que desejar em tempo real; portanto, ela pode

isolar-se em si mesma, sem precisar sair de sua “bolha”. Sua alma pode ser aprisionada com a

movimentação dos dedos polegares (Serres, 2013, p. 19).

Por esse ângulo, é possível afirmar que a objetificação do saber contemporâneo na

 52



internet, (idem, p. 25), isola-o e o condiciona à necessidade da conexão. O humano conectado

e integrado ao grande repositório não precisa pensar, mas deve se submeter porque a WEB é

propriedade privada, ela é privatizada. Nela, “a dialética é domesticada”, como afirma Paulo

Freire. A velocidade dela capta e isola a criatividade humana, reduzindo-a a algoritmos que

são manipulados remotamente.

A  extensão  desse  contexto  de  “tecnologização”  do  ser  torna  e  educação

“bancária”,  uma discussão obsoleta aos dias atuais. Isso porque, até mesmo o conceito de

“depósito”  não  mais  responde aos  interesses  do  capital,  pois  ele  prefere  o  que  pode  ser

criptografado.  Talvez,  seja  o  caso  de  retomar  a  subjetividade  perdida,  partindo-se  da

capacidade  crítica  inerente  ao  ser  humano (Freire,  2007,  p.  101).  É  possível  que  essa

subjetividade combinada com a possibilidade decisiva humana assuma o controle, em vez de

ser controlada pela objetividade artificial  da máquina, considerada “inteligente” pelos seus

inventores, operadores e proprietários.

A meu ver,  a  retomada,  ou reumanização do humano se daria  pela  pedagogia

ainda  não  praticada,  mas  exilada,  ignorada,  negligenciada,  ou  invertida,  elaborada  pelo

professor  Paulo  Freire.  “A  pedagogia  humanista”,  ou  pedagogia  do,  com  e  para  o  ser

humano/pessoa,  que se consolidaria  na curiosidade,  na incompletude  do inacabamento  da

pessoa. Ao acostumar-se com esse reconhecimento, haveria a superação dos “preconceitos de

raça, de classe, de sexo e se radicaliza na defesa da substantividade democrática” (Freire,

2007, p. 104).

Nesse sentido, o ambiente, presencial ou virtual integrado, não concorrente, mas

cooperativo  entre  si,  propiciaria  o  encontro  de  três  meninas  ativas  dessa  investigação  de

direitos humanos necessários à infância de todas as meninas e meninos Kalunga. Cada uma

das três é representativamente significativa para refletir a realidade contemporânea no intento

de fortificar as bases da educação libertadora, humanizada. Trata-se de personagens infantis

forjadas numa perspectiva pedagógica que se faça hodierna, mencionadas aqui para explicar o

quão urgente se faz repensar o significado de uma, resgatar as condições sociais da outra e

garantir os direitos fundamentais da terceira.

A primeira é Polegarzinha29 (Serres, 2013), que “perdeu a cabeça”; portanto, foi

desumanizada  e  entregue “na bandeja” da ganância,  do negócio lucrativo.  Ela não teve a

29 Personagem “nativo digital” do livro  A Polegarzinha,  escrito pelo filósofo francês Michel Serres (1930-
2019), também autor de o “terceiro instruído” e “O contrato natural”.

 53



oportunidade de brincar, mas foi logo induzida a surfar na “onda” neoliberal de certa evolução

tecnológica, constantemente reformada e interessada (Freitas, 2014). Essa menina está sendo

chamada ao heroísmo do tech e do pop em detrimento de suas características, que poderiam

ser diversas, mas segue na mão única e linear da tecnologia. Seu possível “jogo de cintura”

adaptativo se dá no formato manipulado, na mágica controlada dos algoritmos, armazenados

nas “nuvens” do WWW (World Wide Web) = Rede de Comunicação Global.

A segunda  menina  é  Carlinha30 (Freire,  2001),  criança  que  percorre  a  cidade

grande, ao lado de sua vó, em busca de uma escola. Por razões objetivas e estruturais, ela não

se encontra “à altura” da escola porque a escola é uma “coisa” de alvenaria e  de ferro, tem

pintura,  tem paredes  e  muros que a  separam das pessoas,  do mundo que foi reservado a

Carlinha. No entanto, fora dali ela não confia nela mesma, pois tem que se adequar a certas

exigências. Porém, ao aproximar-se aos poucos e iniciar uma conversa com Madalena, ela

consegue acreditar que pode, e se reconhece no direito ao ser incentivada por sua professora,

que se torna sua afetiva educadora.

A terceira menina é Muénga, que está “desertada” do território Kalunga à sombra

de seus pais, exilados, desterritorializados pelo desajuste sociocultural de nossa época. Ponjí,

que a acompanha, disse que ela “está lendo as palavras com certa facilidade”, mas seus pais

não esperaram, e se foram “tentar a vida” em outro lugar. Foi-se Muénga e suas duas outras

irmãs, deixando a escola da comunidade para trás, a escola e seus parentes. Na comunidade,

ela  se  movimentava  entre  os  cuidados  da  tia,  da  vó,  dos  pais.  Mas  eles  retiraram-se  do

território em busca de emprego nos arredores de zonas urbanas ou em fazendas da região.

Polegarzinha, Carlinha e Muénga comungam da infância,  no limiar  do século

XXI. Elas refletem as aberrações naturalizadas pelos donos do capital e da comunicação de

massa,  da  palavra  que  seria  delas.  Trata-se  de  três  casos,  que  revelam  a  desumanidade

contemporânea radicalizada, sem disfarces. Cada um deles, a seu modo, representa um tipo de

violação de direitos das crianças, que em tenra idade são obrigadas a lutar, ou são assaltadas

em suas dignidades. Além disso,  Muénga ainda sofre o racismo estruturado na cidade e no

campo. Seu direito a “Educação Infantil”, prometida na lei, já está sendo relegado (Capítulo

VI).

30 “Menina de rua” citada por Paulo Freire,  num encontro para tratar da qualidade da alfabetização,  como
elemento de formação da cidadania, em maio de 1987; texto do livro Política e educação, publicado pela
primeira vez pela editora Cortez em 1993.

 54



1.1. A Pedagogia Humanista de Paulo Freire

Ainda  que  submetida  à  intensa  individualização  e  objetificação,  a  sociedade

mundial respira ventos democráticos, a partir de 1968 devido a alguns acontecimentos de seu

entorno. Refiro-me à Greve de Trabalhadores na França, à Revolução Cultural na China e o

assassinato racista de  Martin Luther King Jr., líder da resistência contra o “apartheid” nos

EUA,  entre  outros.  É  nesse  contexto  histórico,  que  emerge  a  Pedagogia  do  Oprimido,

principal  obra  freiriana,  que,  em essência,  refere-se  aos  “assassinos  da  liberdade”,  como

aqueles que,

(…) para dominar, se esforçam por deter a ânsia de busca, a inquietação, o
poder de criar, que caracterizam a vida, os opressores matam a vida. Daí que
vão se apropriando, cada vez mais, da ciência também, como instrumento
para suas finalidades. Da tecnologia, que usam como força indiscutível de
manutenção  da  “ordem”  opressora,  com  a  qual  manipulam  e  esmagam
(Freire, 2005, p. 52).

Na visão de Guadalupe (2022), o posicionamento freiriano, reafirmado crítica e

contundentemente nessa obra, coloca o pensamento do Patrono da Educação Brasileira na

vanguarda dos pensadores humanistas do século XX. Ele vê com resignação e atribui aos

detentores do capital, que manipulam a ciência e a tecnologia, atentados sistemáticos contra

vida da população oprimida. 

Dentre  outras  razões,  na  tese  aqui  proposta,  a  pedagogia  humanista  desse

educador é a referência teórica principal que nutre a defesa dos direitos humanos da Criança

Quilombola Kalunga. Suas ideias serão discutidas e interpretadas no rol das posições críticas

e libertadoras  contemporâneas,  necessárias  à  democratização e  humanização da educação.

Tratarei delas distribuídas em três fases que se distinguem no tempo de sua ocorrência, mas se

completam, ou se explicam na trajetória da práxis experienciada pelo seu proponente.

 55



1.1.1. Primeira fase

Esta primeira fase, começa na década de 1950 e termina em 1964, quando Freire é

expulso do país pela Ditadura Militar, que o acusou de “traidor”. Naquele momento tratava-se

de um jovem que, depois de desistir de atuar como advogado após ter se formado em direito e

atuado em causas que entendia violar os direitos de uns para preservar ampliar os de outros,

resolveu tornar-se professor. Em sua primeira causa, ele percebeu que a “ciência” do direito

pode restabelecer ou reparar “danos” materiais, atuando no campo das fragilidades humanas,

mas que podem ser melhor dirimidas pedagogicamente, (Freire, 2011, pp. 23/24).

Perceptível nessa “crise” de profissão é sua opção pelo inacabamento do humano,

a  ser  compreendido  na  forma  circular,  dinâmica  e  infinita,  própria  da  subjetividade  dos

homens e das mulheres. Professor de Língua Portuguesa do Colégio Osvaldo Cruz31 na década

de 1940, e depois no SESI, o magistério foi lhe tornando educador no contato com a realidade

da população com que lidava. D’agora em diante, os “mundos” acessados das salas de aula e

as contradições entre o ensinar e o aprender, que são inerentes à docência, parecem esculpir a

sua práxis profissional em elaboração.

No curso da atuação na docência e gestão do Serviço Social da Indústria – SESI,

na década de 1950, Freire envolve-se em discussões que o levam a refletir e escrever sobre a

educação relacionada à vida da população. Conforme publicação do Instituto Paulo Freire, “a

educação de adultos e as populações marginais. O problema dos mocambos” é seu primeiro

texto, publicado na Revista Brasileira de Estudos Pedagógicos – RBEP, em 1958, (ver anexo

I). 

No  que  concerne  às  populações  tachadas  de  marginais  em nosso  país,  e  que

residem em Mocambos, importa ressaltar que seu estado, Pernambuco, havia sido palco do

mais significativo movimento de luta contra a opressão colonial no século XVII: o Quilombo

de Palmares”32. E, no entorno de Recife, capital desse estado, havia o “Quilombo do Catucá”,

formado por várias dessas povoações, as quais deram lugar a bairros da região metropolitana

31 Colégio referência da educação em Recife – PE, foi fundado em 1922 pelo professor Aluízio Araújo e sua
esposa dona Genove. Foi local da atuação de grandes nomes do magistério como Amaro Quincas, Manoel
Correa de Andrade, Paulo Freire, entre outros.

32 O  território  de  Alagoas,  aonde  ocorreu  a  instalação,  desenvolvimento  e  destruição  do  Quilombo  de
Palmares, tornou-se Estado, a partir da proclamação da República em 1889. Até então, a região era parte do
estado de Pernambuco.

 56



do complexo populacional Recife-Olinda – PE (Reis & Gomes, 2012, p. 466). Esse quilombo

deixou  marcas  importantes  na  cultura  da  região,  como  a  sanha  do  “imortal”  guerreiro

Malunguinho33, que se tornou entidade poderosa das manifestações de Orixás em terreiros de

Umbanda e Candomblé e é celebrado até os dias atuais.

Séculos depois (década de 1950), o professor de Língua Portuguesa, Paulo Freire,

ensaia  formalizar  e  disseminar  seu  pensamento  crítico  relacionado  à  Escola  Primária  e

Educação de Adultos. Nesse tempo, os Mocambos já não mais eram agrupamentos de gentes

quilombolas  do  Catucá,  mas  sim  bairros,  ou  favelas,  nascidas  da  expansão  urbana  e  da

destruição da antiga Mata do Catucá na zona Norte da capital pernambucana.

Sua  primeira  manifestação  técnico-científica  data  da  participação  no  Segundo

Congresso Nacional de Educação de Jovens e Adultos, citado anteriormente. Como professor,

certamente  envolvido  partícipe  das  discussões  sociais  existentes,  seguiu  pelo  caminho  de

elaborar proposta para a alfabetização de jovens e adultos. Suas leituras deram base à tese,

Educação e atualidade brasileira (1959), que lhe garantiu “a cadeira de História e Filosofia

da  Educação,  na  escola  de  Belas  Artes  de  Pernambuco”.  Nela,  Freire  discute  em

profundidade a “inexperiência democrática” do país, mantida pelas “elites” nacionais como

estratégia para preservar e ampliar seu poder.

Na tese, Freire não somente identifica os problemas reais que fazem do Brasil,

país semicolonial até então, mas também aponta as soluções: o país precisaria superar seus

ranços de desumanização que perpetuara de seu longo período colonial,  pela exploração e

desumanidade  dos  brancos  europeus,  para  com  os  povos  originários  e  os  descendentes

africanos.  A solução  seria  alfabetizar  a  população  de  forma  que  ela  fizesse  a  leitura  da

realidade  concomitantemente  à  decifração  dos  códigos  linguísticos  que  os  facultassem

compreender os textos.

Isso  se  faria,  também,  com  radical  mudança  na  concepção  educacional,  pois

insistia-se “em fazer  corresponder”  à crescente industrialização do país  em voga naquele

momento, “uma educação falsamente humanista. Academicamente oca, isto sim. Verbalista,

palavrosa, autoritariamente indiferente ao que nos cerca, e não teórica erradamente às vezes

assim chamada” (Freire, 2001a, p. 48). Com tais características, a escola apenas mascarava o

regime colonial em que a população não exercia sequer seu direito de falar. “Não votava e

33 Filme  de  Curta  Metragem,  Malunguinho  –  ano  2015,  disponível  em  https://www.youtube.com/watch?
v=DIniUTu3Z3g, acesso dia 15 de fevereiro de 2025.

 57

https://www.youtube.com/watch?v=DIniUTu3Z3g
https://www.youtube.com/watch?v=DIniUTu3Z3g


nem poderia ser votada”, portanto,  “posto à margem, sem direitos cívicos, estava o homem

comum,  o  ‘povo  massa’  irremediavelmente  afastado  de  qualquer  experiência  de

autogoverno” (idem, p.71).

A pedagogia libertadora e humanista de Paulo Freire estava,  naquele momento

histórico,  sendo  elaborada  em  sua  1ª  fase.  Dela,  emerge,  para  além  da  alfabetização,  a

conscientização da e para a participação efetiva do povo, que, ao conscientizar-se, transita da

ingenuidade  à  criticidade  dialética;  da  inércia  e  silêncio  ao  diálogo,  ao  debate  dos  seus

problemas reais. A escola deixaria de caminhar em linha reta para realizar-se em círculos,

tendo  os  educadores  e  educadoras,  as  mães,  os  pais  e  as  crianças  como  parte  ativa  da

realização de sua aprendizagem a partir da sua compreensão do mundo.

Dentre  as  fontes  do  humanismo  freiriano  dessa  primeira  fase,  ressalto  o

pensamento  do  filósofo  brasileiro  Álvaro  Vieira  Pinto  (1909-1987),  o  qual,  em  várias

oportunidades,  é chamado por Freire  de “Mestre Brasileiro Vieira Pinto”,  autor  de obras

como  Ideologia  e  desenvolvimento  nacional  (1956)  e  Consciência  e  realidade  nacional

(1960). Com esse filósofo, Freire reflete sobre o perigo da formação de uma “consciência” de

desenvolvimento sem a participação popular, característico das repúblicas,  (velha e nova),

reverberadas como expressão máxima da vontade da população.

Na obra  Ideologia do desenvolvimento  nacional,  Pinto (1960, p.  44) discute a

necessidade da emergência de uma pedagogia humanista que considere “o conhecimento das

ciências,  da  cultura  e  da  natureza”.  Em todo  o  texto,  ele  expõe  a  fragilidade  nacional,

centrada na ausência da educação das massas e na falta de uma consciência de nação em sua

totalidade. Para esse filósofo brasileiro, nosso país não se desenvolverá enquanto não houver

participação do povo, mas para isso deve existir  eleições com a oportunidade do voto de

todos.

Ao mesmo tempo, Freire se debruça sobre a obra de Guerreiro Ramos (1915-

1982), sociólogo negro brasileiro de grande relevo para a ciência nacional,  autor de obras

como Negro sou: a questão étnico-racial e o Brasil – ensaios, artigos e outros textos (1949),

Sociología de la Mortalidad Infantil (1955) e  Mito e verdade sobre a revolução brasileira

(1963); inclusive, esse último foi proibido pela Ditadura Militar, instalada no país em 1964.

Ramos é um dos autores mais citados por Freire em várias de suas obras, tanto dessa quanto

da segunda fase de sua contribuição,  já exilado do país.  Dele,  entre  muitas  das reflexões

 58



freirianas, está a ideia da “parlamentarização” da educação. Isto é, da abertura para que as

pessoas, não somente o professor, agente do Estado possa falar, ou parlar, do verbo italiano.

O pensamento desses dois importantes marxistas brasileiros dá voz às crianças, às

mulheres  e ao povo, em geral,  deixados para trás,  na expressão freiriana,  na condição de

“massa”. Em busca de consolidar seu humanismo, Freire também bebe na fonte da Escola de

Frankfurt,  no  curso  das  primeiras  décadas  do  século  XX.  Essa  “escola”,  ou  grupo  de

estudiosos marxistas, foi perseguida e fechada pelos nazistas alemães por volta de 1933. Um

desses  pensadores,  professor  de  sociologia  nos  primeiros  anos  da  década  de  1930, Karl

Mannheim34,  (1893-1947),  influenciou  o  humanismo  freiriano  na  elaboração  de  uma

pedagogia pragmática (Freire, 2001a, p. 82), como pode ser observado na sua atuação em sua

campanha de alfabetização, mencionada com mais detalhe a seguir.

Os estudos filosóficos e sociológicos de Paulo Freire farão dele “um investigador

completo”, que vai desde as descobertas até as realizações delas decorridos. Resulta disso, o

fenômeno das “quarenta horas de Angico35”, como ação transformadora da realidade de parte

da população de uma pequena cidade, no interior do Rio Grande do Norte – BR. Nasceria

nessa cidadela, o “método Paulo Freire” de alfabetização, instrumento político-pedagógico,

ferramenta de transformação e de conscientização dos problemas reais vividos.

A meu juízo, o método é também uma prática social que devolve aos envolvidos,

primeiro o direito de falar a sua palavra, em seu lugar. Em seguida devolve o direito de ser

ativo da própria  transformação a partir  de leitura  da realidade,  considerada sua opinião e

experiência. O método também resgata a autoestima por meio da participação de quem, em

muitos casos, havia perdido a esperança de ser e se tornado objeto, incapaz de protagonizar.

Nos círculos, os olhares e a escuta do outro complementam o direito de pronunciar-se no

coletivo.

O método torna-se práxis pedagógica e exercício democrático de aprender na “re-

união”, no debate das ideias. Formas de experimentar-se com o outro, autogovernar-se. As

atividades despertam novos atores, adormecidos no ser, às vezes alienado do ter e da opressão

dos objetos, das máquinas da empresa colonial. As atividades metodológicas ativam interesses

34 Este sociólogo, nascido na Hungria, filho de mãe judia-alemã e pai judeu-húngaro, teve que mudar-se para a
França após perseguição nazista na Alemanha a partir de 1934.

35 Livro-documento histórico, escrito por um dos coordenadores de “Círculos de Cultura”, da ação de Paulo
Freire, em 1962, na cidade de Angicos, a 177 km de Natal RN.

 59



que  possibilitam  sonhar  e  planejar.  Então,  os  códigos,  as  letras,  as  palavras  são

perceptivelmente  enxergáveis,  pois,  nesse  caso,  estão  vinculadas  às  realidades  concretas,

vividas, experienciadas no local.

A experiência de alfabetização coordenada por Paulo Freire correu o mundo, foi

bastante noticiada e documentada, criando certa euforia na população. Por outro lado, também

nascia a fúria das “elites”, que viam o método contrariar seus interesses. Patrões passaram a

reclamar da recusa sistemática de trabalhadores diante dos maus tratos corriqueiros, da ojeriza

que os colonizadores têm dos colonizados, sobretudo se começarem reivindicar direitos. O

ano de 1963 é marcado no calendário como o ano em que o mundo viu,  literalmente,  “a

esperança criar asas”, por meio da educação, no árido deserto nordestino (grifos meus).

O sucesso do método convenceu o governo de João Goulart a instituir o Programa

Nacional  de  Alfabetização36.  Assim,  no  Art.  1º  Fica  instituído  o  Programa Nacional  de

Alfabetização,  mediante  o  uso  do  “Sistema  Paulo  Freire”,  através  do  Ministério  da

Educação  e  Cultura (Brasil,  1963). O presidente  da  república  havia  ido  a  Angicos  para

ministrar a quadragésima, das “quarenta horas de Angicos” (Lyra, 1996, p. 109)  e o fez no

dia 2 de abril  de 1963, ao lado do governador do Rio Grande do Norte, Aluízio Alves, e

demais autoridades.

Nessa  solenidade,  os  discursos  do  presidente,  do  governador  e  de  outros  não

foram  tão  eloquentes  e  aplaudidos,  como  o  do  senhor  Antônio  Ferreira,  homem  ali

alfabetizado, portanto “homem novo”. Ele disse que antes, “só sabia o que era um ‘O’, que

era que nem uma boca de panela”, mas agora sabia assinar o nome e ler “algumas coisas,

graças a Deus” (idem, p. 115). Na oportunidade, também foram entregues várias cartas dos/as

alfabetizados/as ao presidente do Brasil. Numa delas, a alfabetizada Francisca de Andrade

escreveu: “Senho presidenti E neste momento que pego no meu lapis para lhi comunicar as

minhas nesesidade.  Agora mesmo não sou maça sou povo e  posso esigi  meus direito...”

(idem, p. 116).

O conteúdo dessa carta lembra a chuva quando cai em terreno seco durante a noite

e, na manhã seguinte, as aves e a vegetação “ecoam prontas a trazerem de volta o que lhes

fora roubado pelo fogo ardente”, severamente destruidor do solo (grifos meus de agricultor).

E, como na metáfora da “sangria”, que precisa ser estancada, pois sua permanência ameaça a

36 Decreto federal nº 53.465, vigorado a partir do dia 21 de janeiro de 1964.

 60



vida do corpo ou da estrutura respirante, as elites já dão o sinal amarelo de preocupação com

o que corre nas “veias” do método em execução (grifos meus).

Em  seguida,  ao  sair  da  solenidade,  o  general  Castelo  Branco,  integrante  do

governo, mas futuro militar golpista, dirigiu-se “sozinho para o carro, chamou o secretário

[estadual] de educação e, em tom afável, cordial, como quem quer dar um conselho, diz”:

─ meu jovem, você não acha que está engordando cascavéis neste sertão?
“O  jovem  secretário,  não  sentindo  nenhuma  atitude  de  interpelação,
responde”: 
─ General, mas depende do calcanhar que elas mordam! (Idem, p. 117).

A meu ver, o sinal dado é de guerra contra o método, que desperta a capacidade

crítica e faz perceber e reivindicar direitos negados. A extrema desumanidade externada por

esse militar emerge na comparação que faz das pessoas como “serpentes ferozes” que podem

ameaçar a “saúde” de um sistema de injustiças arraigado, que assim não se assume. Esse é o

tom que sustentará, em breve, o golpe nas conquistas populares, surgidas nos “tentáculos”

ideológicos  das  atividades  do  método,  ou  do  “Sistema  Paulo  Freire”  de  conscientizar  e

incentivar a participação como sujeitos ativos e, de fato, na história a ser construída dali em

diante.

 Os direitos humanos ao mínimo, ao pertencimento e ao partilhamento da própria

produção material ou intelectual tornam-se perigosos; portanto, foram proibidos pelo regime

militar. Meses depois de decretada a instituição do Programa Nacional de Alfabetização, veio

o  golpe  e  quaisquer  vestígios  do  método  Paulo  Freire  foram  cassados  e,  literalmente

incinerados, para não guardar sinais de que um dia o povo tenha tentado deixar de ser massa. 

Daquele momento em diante, as palavras foram “caçadas” e as vozes silenciadas

para não saírem pela boca de Francisca e ressoarem na comunidade em busca de liberdade e

de  luta  outra  vez.  “Mas,  se  dizer  a  palavra  verdadeira,  que  é  trabalho,  que  é  práxis,  é

transformar o mundo, dizer a palavra não é privilégio de alguns homens, mas direito de

todos os homens” (Freire, 2005, p. 90). Com a ditadura, não teve conversa, nem direitos para

todos  e  todas.  Com o  educador  exilado,  tido  pelos  militares  como “traidor”  da  “Pátria”,

encerrou-se  também  a  primeira  fase  da  contribuição  freiriana  para  a  humanização  pela

educação.

 61



1.1.2. Segunda fase

Depois de ter sido preso em solo brasileiro, Freire buscou exílio na embaixada da

Bolívia e de lá partiu para o Chile, dando início à segunda fase de sua contribuição a partir de

setembro de 1964. Afastado de seu território, intensificou sua produção científica a partir do

volume de indícios reais coletados, e da experiência que havia acumulado. Sua primeira e

robusta  obra  é  concebida  nesse  momento  histórico.  Em  “Educação  como  prática  da

liberdade”,  publicada  em  1967,  ele  reafirma  seu  humanismo  ao  denunciar  sistemática

violação de direitos pela nova “burguesia nacional”. Além disso, reafirma seu propósito de

acreditar na educação como estratégia de descolonização da sociedade brasileira.

As bases  de  sua  pedagogia  libertadora  encontram-se agora  mais  profundas  ao

reiterar  que  ela  é  ferramenta  de  luta  pela  “humanização,  ameaçada  constantemente  pela

opressão que o esmaga, quase sempre até sendo feita — e isso é o mais doloroso — em nome

de sua própria libertação” (Freire, 2023, pp. 59/60). Além disso, Freire continua a beber na

fonte de Frankfurt, dessa vez por meio da obra de Erick Fromm (1900-1980), autor de entre

outras  obras,  de  The fear  of  freedom,  (O medo da liberdade),  publicada  em 1958.  Freire

explora em Karl Popper (1902-1994), “A sociedade democrática e seus inimigos”, elementos

para uma crítica ferrenha aos desmandos da Ditadura Militar encravada no Brasil.

De  fora,  Freire  vê  seu  país  dando  passos  largos  em  direção  à  radical

assistencialização, inclusive na área da educação, como foi feito no Mobral37, tentativa de

mascarar seu método de alfabetização, suspenso por decreto dos militares no governo. Em

minha opinião, assistir com uma migalha daquilo que a população tem por direito é a forma

violenta  que  os  liberais  encontram para  conquistar  as  massas,  especialmente  em regimes

autoritários, como era o caso. “O assistencialismo, [diz Freire] ao contrário, é uma forma de

ação que rouba ao homem condições à consecução de uma das necessidades fundamentais de

sua alma — a responsabilidade” (Freire, 2023, p. 79).

  Dessa  forma,  o  Estado  brasileiro  nega  a  participação  e  ainda  culpabiliza  a

sociedade pelos males que ela sofre. Trata-se do povo consolidado massa, abandonado na sua

posição  de  protagonismo;  subjugado,  subalternizado  e  humilhado  nos  mocambos,  agora

37 No Movimento Brasileiro de Alfabetização,  pelo qual fui alfabetizado em 1975, não havia discussão da
realidade, ela era apenas posta como consequência natural decorrente da urbanização do país, exemplo da
lição “Beto é barrigudo” (imagem de menino pobre).

 62



chamados favelas e bolsões de miséria ao redor de conglomerados urbanos. Cada dia mais

marcados  pelas  violências,  política,  econômica  e  policial.  Frutos  da  violência  política,  a

população de bairros é constantemente acusada de violenta; é, portanto,  desumanizada pela

mídia hegemônica, financiada, hoje, pelos bancos e empresários do agronegócio. 

No entanto,

a humanização do homem brasileiro, não poderia ser feita nem pelo engodo,
nem  pelo  medo,  nem  pela  força.  Mas,  por  uma  educação  que,  por  ser
educação,  haveria  de ser  corajosa,  propondo ao povo a  reflexão sobre  si
mesmo, sobre seu tempo, sobre suas responsabilidades, sobre seu papel no
novo clima cultural da época de transição (Freire, 2023, p. 80).

Assim,  o  educador  assume  sua  posição  humanista  por  meio  da  educação,  da

colocação, ou recolocação do homem e da mulher em seu lugar de povo comprometido. No

lugar do povo assistido, ele propõe que seja povo participativo nas decisões a partir da escola,

segundo espaço social relevante. Perigoso, no entanto, é a educação ser manipulada, ofertada

sem  o  compromisso  da  transformação,  ser  dominada  pelo  interesse  e  tornar-se  serviçal,

submetida a estatísticas e resultados pontuais.

A leitura de  Educação como prática da liberdade remete ao aprimoramento da

denúncia  da  desumanização  promovida  pelo  colonialismo  de  exploração  europeia.  E  o

“método” consolidado das “elites”, para atingir suas finalidades políticas e econômicas é a

prática  da  “ação  antidialógica”.  Por  meio  dela,  impõe-se,  ou  compra-se  o  silêncio  a

cumplicidade das mulheres e dos homens, garantindo a manutenção e ampliação do domínio

que se dá muito pela inculcação ideológica da cultura dominante.  “Assim vivemos todo o

nosso período de vida colonial. Pressionados sempre. Quase sempre proibidos de crescer.

Proibidos de falar. A única voz, no silêncio a que éramos submetidos, que se poderia ouvir,

era a do púlpito” (Freire, 2023, p. 101).

Apesar de viver a solidão do exílio, essa segunda fase da pedagogia humanista

paulofreiriana pode ser também considerada como a internacionalização de seu pensamento.

Tanto a elaboração, a publicação e a disseminação de Educação como prática da liberdade,

se dará concomitante com sua peregrinação pelo mundo, a começar por ministrar aulas em

Universidades  dos  EUA38.  Entretanto,  sua  obra  ganhará  o  mundo  a  partir  de  1968,  com

38 Professor visitante em Havard em 1969; https://memorial.paulofreire.org/Linha_do_tempo, acesso dia 19 de

 63

https://memorial.paulofreire.org/Linha_do_tempo/linha_do_tempo.html


publicação do livro “Pedagogia do oprimido”, que foi impresso em língua espanhola e inglesa

logo de início.

A despeito do contexto internacional daquele momento histórico em que vivia a

população  mundial,  citado  anteriormente,  aqui  no  Brasil39,  a  Ditadura  Militar  realizava  o

maior  ataque  aos  direitos  humanos  com  a  instituição  do  Ato  Institucional  nº  5  (AI-5),

permitindo e promovendo intensa perseguição às pessoas consideradas opositoras. O ato ficou

conhecido  como  um  “golpe  dentro  do  golpe”,  pois  já  se  vivia  sob  forte  supressão  das

liberdades individuais e políticas.

No  exílio,  Freire  aprimorou  suas  leituras,  influenciadas  pelo  materialismo

dialético  desenvolvido  pelo  filósofo  revolucionário  alemão,  Karl  Marx  (1818-1883).  O

pensamento  freiriano  aprimorado  na  pedagogia  do  oprimido  tende  a  dialogar  com  as

categorias “matéria,  consciência e prática social” (Triviños, 1987, p. 55), dessa tendência

filosófica. Em Pedagogia do oprimido, Freire não chega a admitir a necessidade da luta de

classes, como defende Marx, mas ele denuncia as táticas utilizadas pela “classe opressora”

para manter subjugada a “classe oprimida”. A principal dessas táticas ou método é a teoria da

ação antidialógica (Freire, 2005, p. 141).

Essa “teoria” funciona como “arte-manha”, forma sutil, disfarçada e eficiente de

negar ao oprimido seu direito de “re-clamar” das situações de injustiça a que é submetido. Ela

opera sem fazer alarde e se disfarça de generosidade. Faz do opressor sempre um “homem

bom”,  um “homem  de  família”  para  assim  contrapor  ao  seu  contrário,  que  é  o  homem

perverso e cruel que acusa o outro de “invejoso”, que põe “olho grande” nos bens de seu

patrão,  perfeita  justificativa para inferiorizar  e desumanizar.  Assim, o antidiálogo torna-se

eficiente, pois é capaz de convencer, por exemplo, que os opressores obtenham o apoio dos

oprimidos, inclusive para “confiar-lhes” o poder por meio do voto “secreto”.

A ação antidialógica permite o “sabe com quem está falando?” muito comum nas

relações  entre  pessoas  consideradas  comuns,  geralmente  de  menor  poder  aquisitivo  e  as

consideradas “autoridades”, ditas “boas”. Como ressalta o próprio Freire (2005, p. 166), “com

esta  generosidade falsa,  além de  pretender  [sic]  a  manutenção  de  uma ordem injusta  e

fevereiro de 2025.
39 O jornalista e escritor brasileiro Zuenir Ventura escreveu o livro “1968: o ano que não terminou”, no qual

documenta as diversas atrocidades como assassinatos, ataque ao MEC, massacre de estudantes, agressão a
parlamentares,  etc.,  cometidas  pelos  militares.  Disponível  em:
https://www12.senado.leg.br/noticias/infograficos, acesso dia 23 de fevereiro de 2025.

 64

https://www12.senado.leg.br/noticias/infograficos


necrófila, quererá [sic] comprar a sua paz”. O autor ainda nos ensina que além de conseguir

silenciar as massas, essa teoria é capaz de insensibilizá-la a ponto de ela não pensar por si,

mas pensar pelo seu opressor.

Dentre os contextos vividos e refletidos na pedagogia de Paulo Freire, está, nesse

período, sua ênfase em voltar-se para as questões da infância a partir da leitura de “Morte em

tenra idade”, do professor estadunidense Jonathan Kozol. Essa obra, construída no seio de

uma escola segregada na região Boston, Estado do Mississipi – EUA, escancara a pedagogia

do racismo desse país,  que considero “o mais racista do mundo”. O patrono da educação

brasileira, foi impactado pela leitura desse livro, do qual faz comentário direto em seu livro

“Cartas a Cristina” (Freire, 2021, p. 197).

Na sua segunda fase,  Freire  faz uma travessia  importante,  tanto no âmbito da

“geopolítica”  de  sua  obra  quanto  na  reorientação  de  conceitos,  como  dito  no  parágrafo

anterior. Sua distância do tema da ancestralidade e cosmovisão africana será estreitada, pois

ele  se  vê  diretamente  envolvido  com  os  movimentos  de  libertação  de  países  da  África

subsaariana, como Angola, Cabo Verde, Guiné-Bissau, São Tomé e Príncipe, que como o

Brasil, também foram colonizados de forma exploratória pelos portugueses. 

A partir  de  Genebra,  onde esteve  exilado,  Freire  foi  contatado  por  líderes  do

Partido Africano da Independência da Guiné e Cabo Verde – PAIGC, movimento que acabara

de conquistar a independência desses países, cujas lideranças trabalhavam pela reconstrução.

O educador, então, inicia seu trabalho de colaboração indireta, utilizando-se de cartas, por

meio  das  quais  ele  orienta  educadores  e  gestores  dos  novos  países,  então  livres  dos

colonizadores, mas presos às heranças do patriarcalismo, do autoritarismo, do machismo, do

racismo e da discriminação, deixados pelos portugueses. Portugal deixou rastro de destruição

em todos os sentidos,  mas o povo não se entregou e procurou, principalmente através da

educação, restaurar a autoestima e sua condição de povo africano.

As lideranças do Partido da Independência, ligados ao pensamento de seu líder

maior, Amílcar Cabral40, assassinado covardemente pelos portugueses, sabiam que havia de

enfrentar  grandes  desafios.  Sabiam  que  a  independência  do  país  não  significava  a

independência  da  consciência  do  povo.  Entendiam  ser  necessário  um  trabalho  de

descolonização  das  mentes,  num  processo  que  Amílcar  chamava  de  reafricanização  do

40 Jovem guineense,  agrônomo, poeta,  escritor,  estudante de Gramsci,  Secretário-geral  do PAIGC, Amílcar
Lopes da Costa Cabral foi assassinado à traição, no dia 20 de janeiro de 1973, por tropas portuguesas.

 65



território. Cartas à Guiné-Bissau tornava-se uma metodologia, uma estratégia utilizada por

Paulo  Freire  para  contribuir  com  tão  relevante  tarefa.  Cada  uma  das  cartas  tratava  de

esclarecer  a  etapa  de  um  projeto  pedagógico  destinado  a  refletir  e  agir  para  resgatar  a

esperança e estimular a autonomia da população.

Após realizar várias “missões” pedagógicas por meio do método das cartas, em

certo momento, Freire vai pessoalmente ao território africano. Tamanha é sua satisfação que

se sente “voltando para casa” e não aterrizando em outro continente. “Faço esta referência

para sublinhar quão importante foi, para mim, pisar pela primeira vez o chão africano e

sentir-me  nele  como  quem  voltava  e  não  como  quem  chegava”  (Freire,  2021  p.  13).  A

sensação que dá é que, guardadas as devidas proporções, a incursão dele em solo africano

assemelhava-se com a que fizemos ao investigar os direitos humanos das crianças no território

Kalunga, no âmbito de sua “alfabetização”, em escolas do Nordeste do Estado de Goiás.

A ideia da pedagogia libertadora e humanista do educador e sua experiência como

professor de língua portuguesa serão ingredientes importantes que se juntam às reconstruções

ou reafricanização de nações africanas que falam esta língua. Ele fará intenso diálogo com

educadores e políticos, intuindo aprender mais e com isso talvez contribua para formação de

novos homens e novas mulheres libertados do jugo colonial português.

Especialmente  às autoridades  de Guiné-Bissau,  dará atenção à  educação como

ferramenta principal da transformação da sua realidade. As escolas das zonas libertadas serão

improvisadas,  mas  muito  acreditadas  pela  população,  com  forte  crenças  na  reconstrução

proposta  pelo seu líder  Amílcar  Cabral.  As cartas  de Paulo Freire  foram suportes  que se

fizeram  relevantes  à  estruturação  do  sistema  de  ensino,  mas  muito  mais  para  pensar  a

associação entre teoria e prática, para a aprendizagem que se queria libertadora.

A “experiência em processo”, subtítulo desse livro, e os 15 anos de exílio, entre a

América Latina, do Norte e Europa, parecem ter construído “outro” Paulo Freire, agora mais

gramsciano (Freire, 1994, p. 60). Em uma das cartas, enviadas de Genebra – Suíça, dia 26 de

novembro de 1975, ele escreveu: “e mesmo quando a escola exista fora da fábrica, ou da

atividade prática no campo agrícola, isto não significa, primeiro, que ela seja uma instância

superior a elas” (Freire, 2021, p. 167).

Esse trecho de carta, refere-se também ao método utilizado por Gramsci a partir

do cárcere, quando propõe a Escola Unitária, desinteressada, teórica e praticamente integrada,

 66



direcionada aos filhos e filhas dos trabalhadores das fábricas. Para o presente caso, que trata

de  investigar  os  direitos  humanos  da  Criança  Quilombola  Kalunga,  originária  de  povos

africanos de etnia Bantu e que vivem na zona rural no Brasil, faz-se necessário, a meu ver, o

desenvolvimento de uma pedagogia humanista,  principiada na totalidade da educação, que

una esses dois pensadores marxistas.

Na oportunidade,  apresento  alguns aspectos  que identificam os  povos Bantu e

certas peculiaridades suas, especialmente da sua forma de educar novas gerações. A África

Bantu é uma porção considerável da África central subsaariana, comunidades linguísticas que

habitam esse território a cerca de 5.500 a.C. Após esse período, tais povos expandiram-se pelo

continente, por meio de comunidades agrícolas, num “território de mais de 8 milhões de km²

entre o sul de Camarões, a noroeste, e a costa do Quênia, a nordeste, até o leste do Cabo e

Kwazulu-Natal, ao sul” (Fourshey et. al. 2019, p. 37). 

Essa expansão se deu em várias fases, sendo a última delas, conforme estudos

arqueológicos, linguísticos e etnográficos de Fourshey et al, por volta de 1.800 d.C. (idem, p.

61), fase em que se encontra farto material arqueológico comprobatório. Mais à frente, essas

autoras narram que

os antigos Bantu se organizavam em matrilinhagens – eles seguiam a linha
materna da família para definir a identidade e a herança. Nas matrilinhagens,
as  relações  familiares  e  de  autoridade  eram determinadas  principalmente
pela  senioridade;  desse  modo,  anciãs  e  anciãos  tinham  influência  e
autoridade (Fourshey et. al, 2019 p. 92).

Ainda  que  tenha  havido  muitas  alterações,  marcadamente  em  decorrência  da

colonização imperialista que afetou muito o continente africano, esses traços ancestrais da

organização familiar  são perceptíveis.  No curso dessa investigação,  durante conversas,  ou

entrevistas semiestruturadas com 9 professoras Kalunga natas, ao serem indagadas sobre a

relevância dos anciãos ou anciãs para o processo educacional, unanimemente reportaram as

anciãs  Procópia ou Santina,  ora como essenciais  na luta  pela  implantação de escolas,  ora

como portadoras de saberes essenciais e vitais no território. Na vanguarda da educação formal

básica atual, nesse caso, as mulheres são majoritárias; logo, são também provedoras e criam

seus filhos, na maioria das vezes, sozinhas.

As  autoras  citadas  ainda  identificam  entre  os  povos  Bantu,  a  existência  de

 67



vínculos familiares eternos, fortalecidos pelos espíritos ancestrais, não havendo ruptura entre

as pessoas após sua despedida de funções terrenas. Quanto ao gênero, muito comum são as

evidências da iniciação das meninas pelas anciãs: “círculos concêntricos abertos, semelhantes

aos encontrados na arte rupestre, são pintados nas paredes das casas de iniciação feminina”

(idem, p. 101).

Ao referir-se à educação propriamente dita,  “na tradição histórica ocidental, há

uma expectativa comum de que a educação ocorrerá em uma escola, um prédio físico com

salas que abrigam mesas e cadeiras, onde os professores instruirão as crianças” (idem p.

151). No entanto, para a cosmopercepção bantu-africana, esses elementos materiais não têm

relevância preponderante sobre o aprendizado. Não há separação ou fragmentação no que se

aprende,  ou  como  se  aprende;  as  crianças  crescem  aprendendo,  como  se  pretendeu  que

ocorresse na Guiné-Bissau e Cabo Verde após a expulsão dos colonizadores portugueses na

década de 1970, quando Freire (1994 p. 49) trata da “Importância do ato de ler”.

Tanto a arqueologia quanto a etnografia comparada, utilizadas nas pesquisas de

Fourshey (2019) e demais autoras do estudo, corroboram a performance como “método” de

ensino dos povos Bantu e a circularidade dos cantos e danças como estratégias fundamentais

para vários grupos de língua Bantu. A oralidade, para eles, situa-se no centro das práticas da

comunicação das tradições, consolidadas nos saberes ancestrais. Isto é, o saber não se desloca

do espírito,  como parece ocorrer quando a comunicação se torna gráfica,  ou pictórica,  ou

cuneiforme por representações como é o caso do “alfabeto” que utilizamos. Arrisco grifar que

o controle da comunicação por meio de símbolos tenha semelhança com o controle do fogo

exercido durante a evolução cultural da humanidade41.

As  comunidades  de  língua  Bantu  que  tinham  contato  próximos  com  os
muçulmanos e com as tradições intelectuais islâmicas muitas vezes adotaram
a prática da alfabetização, mas, ainda assim, registrar o passado por escrito
não tinha primazia sobre a oralidade como meio de transmitir as tradições
culturais e sociais (Fourshey et. Al, 2019, p. 177).

A interface disso com o território quilombola Kalunga é observada na preferência

das crianças pelas aulas de “Artes” e de “Educação física”,  componentes que permitem a

41 Referência ao filme franco-canadense-estadunidense La Guerre du feu ou Guerra do Fogo, de 1981, dirigido
por  Jean-Jacques  Annaud,  romance  em  que  grupos  humanos  disputam  o  controle  do  fogo  para  sua
sobrevivência.

 68



realização de movimentos livres e corporais, como o desenho, a música, a dança, os jogos e

onde as brincadeiras podem ser reivindicadas  pelas crianças.  Enquanto as aulas de língua

portuguesa  e  matemática,  que  são  realizadas  de  maneira  estanque,  na  forma  tradicional

autoritária, tornam-se torturantes, tanto para as crianças quanto para as professoras.

Esse  referencial  teórico,  com  base  na  pedagogia  humanista  de  Paulo  Freire,

corrobora  a  prática  educativa  em círculos,  onde as/os  professoras/es  são  “animadoras/es”

culturais, ou seja, dinamizam a realidade contextual da aprendizagem. Essa característica da

pedagogia  pode contribuir  para  conciliar  a  unidade,  o  todo em movimento  da concepção

africana de ver o mundo, com a dialética e seu infinito vir a ser, “dedutivamente de raízes

bantu-africana”, (grifo meu).

Como mencionado anteriormente, a atuação de Freire em países da África recém-

libertada do jugo português foi essencial ao aprimoramento de sua própria visão do processo

educativo.  Em  Cartas  a  Guiné-Bissau,  ele,  como  professor  de  língua  portuguesa,  tem  a

oportunidade de atuar sobre a realidade de extrema precariedade imposta pela colonização, e

isso vem ao encontro do que já vinha defendendo. “Na verdade, [testemunha ele], o domínio

sobre os signos linguísticos escritos, mesmo pela criança que se alfabetiza, pressupõe uma

experiência social que o precede – a da ‘leitura’ do mundo” (Freire, 2021 p. 113).

Ao realizar essa ponte com o continente africano, portanto, religar nossas raízes

culturais e ancestrais por meio da educação em seus escritos e experiências, Freire retorna ao

Brasil a partir de 1979. Isso após outro “golpe dentro do golpe”, na memória e consciência

nacional. Enquanto a população pedia anistia42 aos seus filhos torturados, presos e exilados

como Paulo, os militares aproveitam para, no mesmo ato legal, perdoar seus torturadores. 

Com o clima de seu retorno ao país, propomos neste texto, finalizar a segunda

fase da contribuição freiriana para a construção de uma pedagogia humanista brasileira. A

terceira fase é demarcada pela publicação livro Educação e mudança (1981), no qual imprime

a amorosidade e a esperança, como ingredientes da educação/humanização das pessoas, pois

“quem não é capaz de amar seres humanos inacabados não pode educar” (Freire, 2021b, p.

36). No ano seguinte, Freire é convidado para atuar como Secretário Municipal de Educação

da cidade  São Paulo,  quando pode-se dizer  que ele  conclui  o  círculo  profissional  da sua

trajetória,  tendo  a  oportunidade  de  exercer  a  gestão  educacional,  algo  ainda  não

42 Denominação popular da lei nº 6.683, sancionada no dia 28 de agosto de 1979, pelo presidente militar João 
Batista Figueiredo.

 69



experimentado.

1.1.3. Terceira fase

Essa fase é também um reencontro com as demais, e de “interfaces freirianas”,

com a realidade e com outras pedagogias. Isso requer fazer deste texto um vir a ser dialógico,

que envelhece e se renova ao mesmo tempo, sem estabelecer muros de contenção, ou regras

que enquadre sua produção, linearizando-a. Seu desenvolvimento deve ocorrer como possível

iniciativa de escrita que se pretenda “descolonizada”, africanizada, principiada pela dialética

infinita,  consagrada  na  também humanização  da  ciência,  da  educação  e  da  pedagogia  da

práxis.

Ela é a fase da volta de Freire ao país, que se dá quando a ditadura já não se

sustenta de pé. Seus representantes que trabalharam mais de uma década silenciando vozes

pelos direitos, agora se desesperam a tentar utilizar a “diplomacia” para manobrar e esconder

processos de condenação na Comissão de Direitos Humanos – CDH das Nações Unidas –

ONU. Nesse mesmo tempo, operam para distrair a opinião pública de seus horrores cometidos

nos porões do Destacamento de Operações de Informações – Centro de Operações de Defesa

Interna – DOI-CODI. A movimentação da CDH, somada às lutas internas como as greves no

ABC Paulista (Noronha, 2009), entre outras, a partir de 1978, culminam com a derrocada do

regime de exceção comandado por empresários e militares.

Em terra brasileira outra vez, a luta de Freire continuou. Já em 1979 publica “A

importância do ato de ler, em três artigos que se completam”, no qual reativa a essência de

sua teoria humanista de “leitura de mundo, antes de ler a palavra” como instância primordial

da pedagogia libertadora. Leitura que, em primeiro lugar, desmistifica a ideia de “educação

neutra”  (Freire,  1994,  p.  23)  insistida  por  alguns.  O  conteúdo  desse  livro,  publicado  na

coleção “questões de nossa época”, consolida a estreita conexão da pedagogia freiriana com a

proposta do filósofo e educador italiano Antonio Gramsci.

Freire compreende, a partir desse tipo de leitura, da investigação ontológica da

realidade, como ela pode transformar o mundo dos/as sujeitos/as que a fazem. Nesse caso, a

leitura como um “re-fazer-se” e um “re-fazer-me” constante. Percebo esse movimento, como

o  que  torna  o  humano  humanamente  adaptável.  Isso  é  também  a  essência  da  escola

 70



gramsciana,  desinteressada,  fundada na realidade  da classe trabalhadora,  onde deve atuar.

Nessa perspectiva,  os  homens  e  as  mulheres  camponeses,  ao lado dos/as  das  fábricas  de

produção.

Ao  mesmo  tempo,  “a  importância  do  ato  de  ler”  reconecta-se  ao  novo  ser

libertado, em processo de reafricanização, em São Tomé e Príncipe – África Central. Tanto

nos reais “círculos de cultura” quanto nos “cadernos de cultura popular”, o povo o ensina a

fazer, nos termos literais do “texto que eu li é bom; compreendi as páginas que escreveste; a

roça que produz mais é esta” (Freire, 1994, p. 80). Como ele próprio faz questão de ressaltar,

trata-se da reconexão inacabada, incompleta, em crise, em andamento.

Em atividade no Brasil, Freire retoma sua temática da conscientização, dessa vez

problematizando-a  como  projeto  internacional,  destacando  o  método  em  sua  práxis

ontológica, mas sem perder de vista a participação política. Na obra “Conscientização: teoria

e prática da libertação: uma introdução ao pensamento de Paulo Freire”,  ele incumbe o

“homem” em sua  vocação de  sujeito,  considerando  que ele  “é  um ser  de  raízes  espaço-

temporais”  (Freire,  1980,  p.  34).  Sendo assim,  diz  ele,  “é  preciso,  portanto,  fazer  desta

conscientização o primeiro objetivo de toda educação: antes de tudo provocar uma atitude

crítica (…)” (idem, p. 40).

O  exercício  feito  nessa  obra  parece  ser  o  de  resgatar  a  essência  do  que  foi

praticado na primeira fase de sua contribuição em Angicos 1963/1964. Numa terceira parte da

obra, ele rediscute e repercute o problema da libertação na práxis, considerando as categorias

da  opressão, da  dependência e da  marginalidade, sistematicamente reservadas à população

como projeto de Estado. Ao contrário disso,  ele sugere como “linhas de ação”,  conceber

“nova  relação  pedagógica”,  em que “as  crianças,  alienados  como escravos  na  dialética

hegeliana  aceitam  a  ignorância  como  justificativa  para  a  existência  do  professor,  mas

diferentemente do escravo, jamais descobrem que eles educam o professor” (Freire, 1980, p.

79). Todavia, “o educador humanista revolucionário não pode esperar que esta possibilidade

se apresente” (idem, p. 80).

Percebe-se que para ativar as linhas de ação, e construir novas pontes de diálogos

libertadores, é necessário eliminar barreiras entre as ações de quem aprende e as de quem

supostamente  ensina.  Com  isso,  me  é  perceptível  que  a  perspectiva  humanizante  da

conscientização freiriana se mantém intacta na obra, permitindo ser adequada a nova realidade

 71



de opressão, que afeta professoras/es e estudantes. No terreno em que a ditadura ainda resiste

por  mais  quatro  ou  cinco  anos,  o  método  freiriano  ainda  não  encontra  lugar  no  sistema

educacional do país. 

Entretanto, mesmo sendo expurgados do poder, por volta de 1985, os militares

ainda  assombram  a  sociedade.  Acontecimentos  recentes,  a  partir  de  2016,  apontados  na

contextualização dessa pesquisa, demonstram que esse segmento armado ainda ameaça à paz

social,  entranhados  na  política.  Isso  ocorre  após  a  instalação  de  governos  golpistas  e

propositalmente entreguistas, num clima que se achava ser “democrático”.

O trabalho intelectual desse Freire pós-exílio novamente é integrado ao trabalho

de coordenação de políticas públicas ao assumir a Secretaria Municipal de Educação e Cultura

da cidade São Paulo (1979-1981), a maior e mais complexa do país. A meu ver, após isso,

estava em xeque sua  pedagogia do oprimido,  a  educação como prática da liberdade,  sua

práxis, seu método, sua pedagogia libertadora. Isso foi documentado no livro “A educação na

cidade”, escrito por um dos seus colaboradores. Fato é que um dos primeiros atos de Freire

foi visitar parte das milhares de escolas e trabalhar para “mudar suas caras”, entendendo que

elas precisam de cores vivas, de um “semblante” alegre. Na sequência, cuidou de ouvir os

movimentos sociais, os meios de comunicação e até mesmo os seus opositores.

Dois  conceitos  básicos  se  distinguem  nessa  nova  e  derradeira  fase  presencial

freiriana em sua luta  pela humanização pela educação. A primeira  é a da ação, perante a

máquina  estatal  burocrática,  no estreitamento  entre  discurso e  prática.  D’agora em diante

sempre dirá que “devemos diminuir a distância entre o falamos e o que fazemos” (Freire,

2020, p. 80). O segundo conceito é o do resultado da ação política, que é o da “expulsão da

criança  da  escola”.  Suas  falas  ecoarão  contundentemente  ao  constatar  que  as  crianças

populares são expulsas, (idem, p. 87, 140, 233, 300…), pois a escola parece não ser feita para

elas, mas contra elas, como afirma a educadora Magda Soares (1932-2023).

Na tese que ora apresento, ao investigar os direitos humanos da Criança Kalunga

atrelados ao sistema de sua “alfabetização”, ouso confirmar a expulsão escolar ao explicitar o

caso de  Omokùnrin. Sua experiência esboça o resultado daquilo que não se escreve, não se

fala,  não  se  assume  nos  projetos  governamentais,  nas  plataformas  empresariais,  nas

formações, nos discursos, nas práticas educacionais, nas “belas” apresentações tecnológicas,

que antecedem as aberturas dos trabalhos, das defesas de trabalhos acadêmicos, dos cursos,

 72



das palestras, etc.

A percepção não é de que haja uma distância entre o que falamos e o que fazemos,

mas sim a falta de coerência. Além das Catarinas, das Felipas, das Madalenas, das Anas, das

Genebras,  das  Apolônias,  das  Grácias,  dos  Severinos  históricos,  interditados/as  (Freire*43,

1993), no Brasil, há os Wandersons, os Yagos, as Kamillys, os Victors, as Estephanys, as

Muéngas e  os  Omokùnrins nas  favelas  e  nos  territórios  quilombolas.  Esses  últimos  são

personagens reais, apresentados no item 3.3.

Em “interfaces freirianas”, deixarei falar também como sua pedagogia influencia

direta e indiretamente a minha formação. Paulo Freire, além de pensador central desta tese é

também  inspiração  de  minhas  iniciativas  incompletas  e  ingênuas  de  atuar  como

“alfabetizador44”,  de meus pais e de outros/as pessoas  (Apêndice II),  a partir  do início da

década de 1980. Ainda adolescente, tive interesse pela alfabetização, entendendo desde cedo

residir nela certo “segredo”, que, se devidamente “revelado” e desenvolvido, constituir-se-ia

alicerce  do  que  passei  a  compreender  como  direito  humano.  Mais  tarde,  ao  ler  o  livro

Conscientização: teoria e prática (…) de Freire (1980), citado anteriormente, isso me ficou

mais evidenciado.

Para o âmago desta  investigação dos  direitos  humanos da criança quilombola,

Paulo Freire fornece a essência de seu “gosto pela liberdade”, força que se quer promover a

escola  democrática  para  toda  criança  brasileira  menos  favorecida.  No  bojo  de  nossas

“antinomias”,  permanece  a  escola  contemporânea,  contraditória  e  envolvida  com  a

manutenção das mazelas, tornadas essenciais à produção de lucros. Os sistemas educacionais,

incluindo a sua proposta descontinuada, mas realizada com êxito em Angicos – Pernambuco,

no  terceiro  ano  da  década  de  1960,  estão  preocupados  em  “estancar  a  sangria”  da

alfabetização  de  pessoas.  Esse  trabalho  revolucionário  de  extrema  importância  vai  direto

atacar  a consequência do que foi negado explicitamente ao povo, principalmente ao povo

negro, durante os períodos colonial e republicano.

O diagnóstico freiriano, feito lá em 1959, revela, desvela e pinta com cores vivas,

43 O asterisco colocado no sobrenome Freire indica tratar-se de Ana Maria Araújo Hasche, professora viúva
que o adotou após casar-se com seu professor, orientar de mestrado e também viúvo, Paulo Freire, em 27 de
março de 1988.

44 Conforme  relato  na  página  15  da  minha  dissertação  de  mestrado  “Licenciatura  Plena  Parcelada  em
Educação: profissionalização e proletarização do trabalho docente” – Faculdade de Educação – Universidade
de Brasília – UnB – 2010.

 73



o “cidadão em negativo” identificado por Carvalho (2020, p. 70), produto da escravização e

desumanização  dos  povos  originários  e  dos  negros  trazidos  da  África  para  moverem  a

máquina produtiva portuguesa e explorarem ao máximo a colônia. Aviltado em sua dignidade,

sua cultura e direitos humanos, em geral, esse “cidadão” está na manchete, e a narrativa criada

de tirá-lo da escuridão, das trevas do analfabetismo é apropriada, inclusive, pelos governos

militares. Do outro lado o método Paulo Freire vai ao encontro desse não-cidadão e o resgata,

ao torná-lo aprendiz de sua história e protagonista real dela.

Ao focalizar o contexto da infância nesse território, pensa-se no que o preocupa

nessa faixa etária, pois, “a criança de ontem [pode] tornar-se o homem de hoje”, sem cartilha

e sem a “carta do ABC” (Freire, 2021, p. 63). Ao mergulhar na experiência relatada pelo

homem e trazer de suas memórias o menino, por meio de cartas que detalham a infância, não

se  percebe  fragmentações,  rupturas,  cercas  que  separam  essas  fases,  a  não  ser  novos

elementos que acrescentam ao crescimento do homem que foi transformado do menino.

Nessa perspectiva, o período da “iniciação escolar”, estratégico aos outros níveis,

acolhe a criança em sua fase mais delicada de introdução no mundo social da escola. Isso

converge em transição e infere em amadurecimento pessoal, às vezes entendido como seu

período de “alfabetização”.  Comumente não se dá muita  atenção, pois quando se trata  de

crianças, as situações podem ser dirimidas com maior peso da informalidade dos adultos.

Aliás,  nós  professores  precisamos  atingir  o  topo  da  formação  e  nos  tornar

minimamente iniciados em pesquisa científica para ministrar aula na Educação Superior e

termos formação específica nas áreas do Ensino Médio. Entretanto, apenas a graduação, ou

nem mesmo ela, para atuar na “Educação Infantil”. Bem ao contrário disso, Demo (2004 p.

77), nos ensina que o “instituto” da pesquisa, enquanto estratégia de aprendizagem, deva ser

praticado ainda durante a infância.

Sob  esta  visão,  Freire  interfaceia  Gramsci,  que  em  sua  jornada  de  estudos,

pesquisa e produção, dedicou especial atenção aos seus filhos e sobrinha por meio de Cartas

do Cárcere, onde ficou por 11 anos de 1926 até 1937. Gramsci escreveu ser “erro dos pais”

não priorizarem a infância como período decisivo para a formação de seus filhos, futuros

intelectuais orgânicos. Ele enfatiza sua preocupação com o domínio da língua materna, mas

também com a  possibilidade  de,  desde logo cedo,  a  criança,  como Edmea,  sua sobrinha,

dominar outros idiomas (Nosella, 2004 p. 116/117). 

 74



A infância, na perspectiva gramsciana, corresponde à aprendizagem integrada à

fantasia, à plena liberdade para criar e à vasta capacidade de assimilar, como ensinou Froebel,

ainda no século XVIII, ao pensar e criar os Jardins de Infância para “regar e deixar fluir o

conhecimento  e  a  formação  humanizada”  (grifos  meus).  Gramsci,  mesmo  em  condições

precárias impostas pelo regime fascista italiano (1925-1943), devido sua militância em defesa

da classe operária, utilizou-se da produção de cartas e cadernos para comunicar e continuar o

desenvolvimento de sua pedagogia humanista. 

O  “projeto  pedagógico”  gramsciano,  voltado  à  educação  dos  filhos  Délio  e

Giuliano e da sobrinha Edmea, foi proposto e veiculado por meio de cartas “pedagógicas”. Da

penitenciária de Turim, no dia 30 de dezembro de 1929, Gramsci escreveu para sua esposa

Giulia, a respeito do desenvolvimento de Délio, que tinha cerca de 3 anos de idade:

Recordo que  com menos  de  cinco  anos,  e  sem nunca  ter  saído  de  uma
pequena cidade, isto é, tendo um conceito muito restrito sobre as extensões,
sabia com uma varinha encontrar o lugar onde morava, tinha a impressão do
que seria uma ilha e encontrava as cidades principais da Itália num grande
mapa. Formava um conceito de perspectiva, de um espaço complexo e não
apenas  de  linhas  abstratas  de  direções,  de  um  sistema  coordenado  de
medidas  e  de  como  orientar-se  segundo  a  posição  dos  pontos  desta
coordenação, alto-baixo, direita-esquerda, como valores espaciais absolutos
(…) (Monasta, 2010 p. 128).

Essa carta constitui-se como uma aula de Educação Infantil entre pai e mãe. Ela se

refere  a  outras  cartas,  por  meio  das  quais  Gramsci  tem  uma  “impressão  do  grau  de

desenvolvimento de Délio”. O pai e educador Gramsci fala a sua esposa, não somente da

necessidade educativa de seu filho, mas da criança, a partir dos dois anos. Percebe-se com

nitidez  a  amplitude  didática  que  propõe,  pela  qual  a  criança  aprende  geografia,  história,

matemática,  ciências  em cristalina  interdisciplinaridade.  Quanto  à  Edmea,  do  cárcere  ele

chama  atenção  de  seus  pais  nos  aspectos  educacionais  de  uma  menina,  muito  além  das

questões didáticas. Ele questiona, inclusive a autoridade deles como pais sobre o diálogo e o

afeto necessários à idade da garota (em 25 de agosto de 1930).

Essa pedagogia terá influência marcante na obra de Paulo Freire, principalmente

quando ele vive 10 anos exilado do Brasil  por motivos já  mencionados.  Ele constrói seu

trajeto de vida, educação, trabalho e dedica boa parte de sua obra a escrever cartas, a maioria

 75



delas na malvadez do exílio, pois, por motivos semelhantes aos de Gramsci, é proibido de

viver em seu país. Escrever cartas é também uma forma de resistir, mas, também, como ele

mesmo diz, é estratégia para “continuar diálogos, ou começar conversas” (Freire, 2021 p. 27).

Entretanto, em vários momentos, Freire se vê privado de liberdade, proibido de escrever até

mesmo para sua mãe em Pernambuco – BR.

De Genebra – Suíça,  pátria  de Piaget,  Freire não pode falar de política,  então

relata suas memórias de menino à Cristina, sua também sobrinha. A partir das memórias para

reconstruir o menino de Recife, e depois de Jaboatão, hoje dos Guararapes. Da criança, do

casal  Freire  (Temístocles  e  Edeltrudes),  de  sua  performance,  cresceria  o  menino,  o

adolescente e o jovem que constituiria o educador. Em “Cartas a Cristina: reflexões sobre

minha vida e minha práxis”, a afetividade traça as linhas gerais, que a meu ver ecoa nas dores

dos oprimidos, sem deixar de denunciar exclusões, injustiças e tormentas do povo mais pobre;

portanto, vítimas que, naquele momento sequer poderiam ser lembrados nas missivas de seu

professor.

 Ao revirar  seu baú de memórias,  encontro a criança às vezes  vencendo,  mas

muitas vezes sendo vencida pela fome (Freire, 2021 p. 44), como passam fome as crianças do

mocambo,  das  favelas  e  territórios  quilombolas.  A  meu  ver,  a  fome  é  uma  espécie  de

precursora da violência, se não a violência em si, mas ela tem uma face de crueldade que é a

de impor-se fortemente sobre aqueles mais indefesos. Com isso, ela humilha e ou acirra e

aprofunda  radicalmente  a  violência,  mesmo  entre  aqueles  que  a  sofrem.  É  bem possível

afirmar que exista uma “pedagogia da fome”, capaz de promover movimentos irracionais de

famintos contra famintos, motivados por quem tem comida sobrando. 

Aos sobreviventes da fome, ou àqueles que a resistem, é reservado o preconceito,

que afeta sua “capacidade” de aprender.  Uma patologia,  como bem denuncia a educadora

Magda Soares. Esta estudiosa alerta sobre a “patologização da pobreza”, enraizada na escola

construída contra o povo. Ao analisar sua obra “Linguagem e escola: uma perspectiva social”,

(Soares,  2008),  não  é  difícil  entender  como  a  fome,  produzida  politicamente,  promove

patologias cientificamente para justificar a impotência da escola em ensinar a língua materna

para um povo signatário dela.

Em interfaces com Freire (2021, p. 46), Soares (idem, p. 76) é de opinião que a

escola respeite a linguagem e a cultura da criança. Ela chega a sugerir certo  bidialetarismo

 76



como  possibilidade  para  uma  escola  transformadora,  que  de  fato  quer  elevar  o  “capital

cultural” de seu aluno. Para tanto, ela propõe que a escola não só considere a existência do

dialeto da criança, mas que trabalhe com ele em sua perspectiva. Num mundo de “meninos e

meninas  dos  córregos,  dos  mocambos  e  dos  morros” (Freire,  2021,  p.  51),  essa  é  uma

condição mínima a ser atingida, para que haja também um mínimo de equidade e sonho de

direitos  humanos  para  as  classes  populares  que  buscam na  escola,  adquirir,  mas  também

contribuir com seu “capital linguístico” humano.

 A  muito  relevante  teorização  de  Soares,  encontra  sustentação  empírica  no

território Kalunga, em duas ocasiões bem documentadas: a primeira delas se dá no ano de

1995, quando Real (2022) registra a tentativa do governo goiano de implantar um projeto

educacional com base na teoria de Makarenko. Isso nos leva a compreender que a população,

considerada  toda “analfabeta”,  necessitaria  de intervenção,  por se  situarem em estágio  de

algum grau de delinquência, ou seja, sua condição distanciada do padrão linguístico, ou da

cultura eurocêntrica,  os colocariam em desvantagem e com isso precisariam ser ajustados.

Ainda que teoricamente essa proposta não tenha avançado, as professoras enviadas para lá

foram treinadas para “combater” um inimigo, uma moléstia causadora de defasagem. Trata-se

de combater o suposto “analfabetismo” ali arraigado.

No decorrer da presente investigação, situada entre 2023 e o primeiro semestre de

2024,  em  que  as  professoras  “alfabetizadoras”  explicitam  de  maneira  livre  seus  dilemas

educacionais. Uma delas, “Kalunga adaptada”, apresentou o seguinte diagnóstico: há crianças

“que, às vezes, até precisam de ajuda da psicóloga, que a mente dele,  ali,  às vezes, está

precisando de alguma coisa para ajudar a desenvolver”, CTE II (p. 28). 

Entretanto, o que se observa é que professora se refere a crianças que percorrem

longas distâncias (entre 3 e 6 km), às vezes por dentro do mato, para chegar até a escola.

Durante a observação participante, constantemente as crianças buscam informações sobre a

merenda que será oferecida naquela manhã ou tarde. O que se vê, sente e ouve são expressões

que denunciam a “vontade de comer”. Ouve-se, por exemplo, “tia minha barriga tá roncano”,

o que denota ausência de alimentação no tempo biológico natural.

Nas  cartas  que  escreveu  a  sua  sobrinha  Cristina,  Freire  cita  o  caso  do  aluno

Pedrinho, que passava boa parte da manhã dormindo em sua carteira escolar. Pedrinho era

filho de um operário, que não ganhava dinheiro suficiente para alimentá-lo, acompanhado de

 77



seus outros dois irmãos. Então, refletiu sobre sua própria condição existencial de criança, que

também sentira muita fome à época. Lembrava-se

do tempo que gastava dizendo e redizendo,  olhos fechados,  cadernos nas
mãos:  Inglaterra,  capital  Londres,  França,  capital  Paris.  Inglaterra,  capital
Londres.  “Repete, repete que tu aprendes” era a sugestão mais ou menos
generalizada no meu tempo de menino. Como aprender, porém, se a única
geografia possível era a geografia de minha fome? (Freire, 2021 p. 47-48).

A perversidade da fome,  como dito anteriormente,  parece combinar  com certa

cegueira da escola e das autoridades que dela se apropriam para consolidar seus “cabides de

emprego”, ou para “agradar seus amigos” e assassinar cognitivamente as crianças. Mas Freire

não está falando sozinho, ele se refere a “Geografia da fome”, denúncia mundial feita por

Josué  de  Castro,  um  dos  brasileiros  mais  ferrenhos  contra  os  desmandos  produzidos

principalmente no Nordeste do país. O educador também está se referindo à “morte em tenra

idade”,  livro  do  também  educador  estadunidense  Jonathan  Kozol  (1936  -…),  que  muito

influenciou Freire em suas escritas pós-exílio.

A obra de Freire entrelaça-se com a da pedagoga Ana Maria Araújo Freire, autora

do  livro  Analfabetismo  no  Brasil (Freire*,  1993),  já  citado.  Trata-se  de  uma  obra  que

historiciza  o  analfabetismo  do ponto  de  vista  de  sua  perversidade,  marcadamente  com a

população  pobre  e  negra  escravizada.  Interdição  é  o  termo  predominante,  utilizado  pela

autora, para denunciar as manobras políticas das “elites”, que mantém o povo sem escola e

ainda tira proveito político de sua manipulada oferta.

 Assim como o acesso à dignidade e à terra, o acesso à escola é negado, enquanto

é possível ser negado, no país. Além da população de escravizados e escravizadas, aos povos

indígenas há proibição do aprendizado da língua dos colonizadores portugueses. Destes, os

portugueses não se interessaram em aprender ou respeitar suas línguas, tão pouco integrarem-

se a elas. A todo momento sua cultura foi renegada, enquanto a do negro havia o interesse de

que  fosse  esquecida,  ou  deixada  enterrada  em  sua  terra  natal.  Sabe-se  que  traficantes

obrigavam traficados dar doze voltas ao redor do baobá, sua árvore sagrada, jurando deixar

tudo ali, inclusive seu nome, sua identidade. E, ao chegar ao destino eram distribuídos para

regiões diferentes, por grupos de línguas diferentes, para não correr o risco de organizarem-se

como povo.

 78



Conforme relata Freire* (1993, p. 38), já na primeira metade do século XVI, os

jesuítas, padres que vieram para abençoar e colaborar na colonização, abriram escolas por

aqui.  Incluíam-se  nessas  primeiras  escolas,  para  aprender  a  língua  e  cultura  portuguesa,

“filhos de indígenas, brancos e mamelucos45”  deixando longe delas as crianças filhas dos

escravizados  e  das  escravizadas.  Ao  longo  de  dois  séculos  do  Brasil  colônia,  a  “Escola

Jesuítica”  foi  mantida,  realizando  esse  papel  da  catequização  de  (indígenas  e

afrodescendentes) e formação educacional de (brancos). Depois, foram realizadas reformas,

seguidas de reformas, até o que está ocorrendo com o Ensino Médio atualmente, sem nada

alterar  quanto  ao  acesso  dos  descendentes  de  africanos  em  todo  o  período  colonial  e

republicano que perduram até a década de 1930.

As Catarinas, os Severinos e demais listados por Freire*, representam as crianças

de  todo  o  povo  negro  expurgado  do  sistema  de  ensino  brasileiro.  Contraditoriamente,

discursa-se pela existência do desenvolvimento econômico sem se preocupar com a formação,

nem  a  técnica.  Pode-se  dizer  que  ainda  lidamos  com  o  enraizamento  encrustado  das

antinomias narradas por Paulo Freire em 1959, e que se tornaram perenes na nossa história de

colonizados, neocolonizados e dependentes.

Além de realizar importante estudo sobre a arraigada história do analfabetismo no

Brasil, identificar e denunciar a permanência da cultura da interdição escolar do povo preto,

Freire* (1993 p. 154-156) faz uma ponte necessária para a obra do filósofo alemão Friedrich

Froebel  (1782-1852),  estudioso,  que  como  já  mencionado,  desde  o  século  XVIII  aponta

caminhos e prova a necessidade de formação escolar da criança.  Em sua obra clássica,  A

educação do homem,  o filósofo ensina que “mesmo que as outras coisas [materiais] sejam

escassas,  não  devem  faltar  à  criança  ar  puro,  luz  clara  e  espaço  suficiente,  porque

dificilmente esquecerá, depois de homem, as impressões de sua infância” (Froebel, 2001 p.

34).

As concepções educacionais desse filósofo foram incorporadas à pedagogia do

estadunidense  John  Dewey  (1859-1952),  bastante  utilizado  no  Brasil,  inclusive  pelos

signatários da Escola Nova46. Entretanto o pensamento froebeliano não teve repercussão e o

45 Pessoas escravizadas que se tornavam soldadas, serviçais mais próximos, conquistavam certo poder perante
as demais e passavam a possuir alguns privilégios. Conforme o site Wikipédia, Mameluco vem do  árabe
mamluk e quer dizer escravo, pajem ou criado.

46 Movimento liberal proposto por Dewey, que colocava o aluno no centro da escolarização, bem como a 
escola tornaria lugar de preparação para a vida deste aluno.

 79



sistema  educacional  brasileiro  floresceu  fragmentado,  como  argumentado  anteriormente.

Apesar de ter lido Dewey, Freire não seguiu o caminho do seu escolanovismo, responsável

pelo que é conhecido como concepção tradicional de ensino. O caminho de Freire é dialético

e está integrado à prática social da classe trabalhadora. Em vez desse, ele resgata princípios

obra de Kozol,  que “conta sua experiência  no sistema educativo de Boston e de como a

discriminação  racial  levava  ao  mais  absurdo  descaso  o  espaço  pedagógico  dos

discriminados e oprimidos” (Freire, 2021 p. 197).

Em território  nacional,  não somente  povos de origem Bantu (Baiocchi,  1999),

objeto desta experiência, mas a infância em si continua, a meu ver, no centro gravitacional

crítico do humanismo freiriano. A criança negra brasileira ainda se vê tratada com requintes

de colonialidade em tensa restrição do que prevalecem as ideologias perversas da “evasão

escolar” e do “fracasso escolar”. Estrategicamente são implantados programas que têm bases

tecnicistas ou tecnológicas interessadas à alimentação de rankings para satisfação numérica

internacional em visível violação dos direitos humanos desse grupo de brasileiros.

Outras interfaces são feitas com o estudo primoroso de Gomes & Araújo (2023),

que conclamam lutas por vida justa das crianças negras brasileiras. As professoras amparam-

se,  entre  outras,  nas  obras  de freire  para  exigir  o  compromisso constitucional  do Estado,

especialmente  em relação  às  crianças  negras  pobres,  que  têm sua  fase  educativa  infantil

comprometida negativamente na escola. 

As  pedagogas  citadas  identificam  nos  currículos  escolares  da  educação  na

infância,  elementos  explícitos  da  educação  colonial,  o  que  faz  lembrar  o  que  chamo  no

capítulo  III,  de “feitorização”  do ensino,  quando este  visa o interesse da colônia,  sem se

importar com a vida de quem operacionaliza os trabalhos. Ressalte-se que ao escutar as/os

professoras/es Kalunga, nesta área do território, todas/os elas/es citaram “matriz” curricular

negativa e resignadamente.

Ao que se impõe pelo sistema educativo brasileiro, direcionado ao povo negro,

nesse  caso  os  quilombolas,  há  de  se  inferir  que,  “a  partir  dos  limites  à  vida  delas  [as

crianças], especialmente das negras, pela pobreza, pelos processos perversos de violação dos

direitos,  especialmente  o  direito  à  vida,  em tempos  de  retrocessos  e  grandes  ameaças  a

existência de todos(a)” (Gomes & Araújo, 2023 p. 40). Essas autoras falam de momentos

bastante  presentes,  quando  a  ciência,  instituições,  movimentos  culturais  e  políticos  que

 80



cultivaram e mantiveram a democracia, estão em xeque. 

Os governos brasileiros  que se instalaram,  após o golpe parlamentar  de 2016,

declaram-se abertamente contra investir na educação como ferramenta de fortalecimento da

democracia.  Isso  tem  afetado  diretamente  a  escola  e  a  família,  acirrando  as  relações  e

construindo  muros  de  autoritarismo.  Nesse  caso,  o  alvo  principal  a  ser  atingido  são  as

crianças, principalmente as pobres, mas especificamente as pretas; no foco desta investigação,

as Kalunga. 

Talvez possamos afirmar que atingimos o auge da ação antidialógica que angustia

Freire (2005 p. 176), pois “quanto mais se desenvolvem essas relações de feição autoritárias

entre  pais  e  filhos,  tanto  mais  vão  os  filhos,  na  sua  infância,  introjetando  a  autoridade

paterna”.  Dessa  forma  tendemos  a  “formar”  “crianças  deformadas  num  ambiente  de

desamor, opressivo, frustradas na sua potência, como diria Fromm, se não conseguem na

juventude, endereçar-se no sentido da rebelião autêntica, ou se acomodam numa demissão

total do seu querer alienados à autoridade e aos mitos (…)”. Com isso, a democracia, regime

capaz de abrigar transformações por meio da participação popular, pode perecer pelas mãos

daqueles que por ela poderiam libertar-se.

Freire conclui sua participação efetiva e presencial em 1997, momento em que

produzia os textos de sua “pedagogia da indignação” com a violência de uma sociedade que

continua cega e da escola, cujos responsáveis continuam desumanizados pelo treinamento em

vez da formação do ser humano pensante. Como foi trazido por Demo (2004) anteriormente,

sobre a introdução da pesquisa em tenra idade, Freire (2000, p. 22) sublinha “a importância

fundamental  da  ciência,  [e  que]  a  educadora  progressista  deve  enfatizar  também,  aos

meninos e as meninas pobres, como aos ricos, o dever que temos de permanentemente nos

indagar em torno de a favor de que e de quem fazemos ciência”.

No rol da indignação, está a demora da garantia do direito de a criança aprender,

não  na  forma  mecânica,  resultado  de  mero  treino,  mas  que  elas  possam  desenvolver

eticamente em seus direitos humanos. Freire reafirma sua crítica aos exercícios mecanicistas

do “ba, be, bi, bo, bu” em favor de modelo de aprendizagem livre das memorizações. Afinal,

sua própria alfabetização se deu sem uso “da enfadonha cartilha,  ou que seria pior, uma

Carta do ABC em que as crianças tinham que decorar as letras do alfabeto” (Freire, 2021, p.

63).

 81



Nessa  perspectiva,  a  freiriana,  é  possível  desenvolver  a  pedagogia  livrando-se

dessas amarras formais, que sufocam, em vez de facilitar. A meu ver, é mister que falemos e

pratiquemos “iniciação escolar” com ênfase na performance. Nisso a África Bantu, presente

em todo  território  nacional,  mas  evidentemente  viva  no  território  Kalunga,  tem muito  a

contribuir para dinamizar e democratizar formas de ensinar no Brasil. A garantia dos direitos

humanos  da  criança  brasileira  e  Kalunga  pode  estar  no  horizonte,  caso  haja  adesão  a

“africanização” educacional, como propõe este trabalho de investigação.

Implicaria  esta,  “re-visão” da concepção de “alfabetizar”,  abandono da prática

convencional da escola também convencional, que se prestou, até o presente, tanto no período

colonial,  quanto o dito não colonial,  para expulsar a criança do sistema educativo (Freire,

2020) e fornecer para a sociedade adultos quietos e dependentes. O contrário disso é cuidar da

criança, brasileira e Kalunga, em seu momento de fertilidade cognitiva, não negligenciar sua

iniciação escolar, não desperdiçar seu talento e disposição para aprender, como foi feito à

Omokùnrin, garantindo seus possíveis sonhos, e com isso recriar e desenvolver uma sociedade

democrática e justa.

Além  das  interfaces  produzidas  nessa  terceira  fase  da  pedagogia  humanista,

ressalte-se o fato de Paulo Freire enfatizar os problemas contemporâneos da educação por

meio de cartas.  Esse método, em si,  a meu ver, corrobora a humanização em sua própria

natureza,  da  escrita  em  primeira  pessoa,  como  assim  escrevo47.  A  carta  advém  da

subjetividade,  dos sentimentos mais puros,  expressos explícita  e diretamente,  resultado do

prolongamento de neurônios nervosos que se dirigem do cérebro até as pontas dos dedos. As

ideias  desse  tipo  de  comunicação  são  captadas  da  fonte  e  endereçadas  a  outrem

espiritualmente;  portanto,  exigem  respostas,  movimentos  recíprocos,  circularidade  de

pensamentos.

Ao escrever “cartas pedagógicas”, Freire trabalha para transmitir a contundência

pedagógica que ele vive ao ler o mundo contemporâneo. Nesse ínterim, revela sua indignação

com  a  hipocrisia  que  paira  sobre  a  sociedade  marcada  pelo  capitalismo  de  mercado  ao

promover a miséria da maior parte da população. Em uma dessas cartas, ele fala da ética que

tentam  impingir  a  essa  entidade,  muito  afagada  pelos  Meios  de  Comunicação  Sociais,

47 Carta ao professor Paulo Freire, escrita no dia primeiro de março de 2025, após a leitura de seu último livro:
Pedagogia da indignação produto de suas “Cartas Pedagógicas”, escritas em 1997, seu último ano de vida
física/terrena.

 82



conhecidos como medias, que é o Mercado:

Me  pergunto  se  a  ética  do  mercado  que  prevalece  hoje  com  ares  de
vencedora  imbatível  nos  discursos  e  na  prática  político-econômica
neoliberais se instalou para sempre contra a ética universal do ser humano.
Me pergunto se o que sempre me pareceu ser a vocação ontológica do ser
humano – o ser mais – de que tanto falei, é discurso hoje incompreensível
(Freire, 2022, p. 125).

 As perguntas feitas  em torno da ética,  transmitem a necessidade de profunda

reflexão do que está sendo imposto ao ser humano em nome de um segmento que, acima de

tudo, quer lucrar. Isso porque o mercado é sinônimo de lucro, um sem o outro promove a

inexistência  de  ambos.  Ouso,  inclusive,  acrescentar  uma  pergunta,  mirando  a  escola

contemporânea, a qual, aqui e ali discursa, ou ventila a ideia de atuar como empresa. 

Necessário, portanto, insistir como insiste Freire, em referir-se a ética universal do

ser humano, aquela que o faz pessoa, o torna gente. Como ela vai sobreviver, ou sobressair-se

se a outra ética já aparenta soberana? Nesse cenário, as imagens de sujeitos/as mutilados/as, a

que me referi no início do texto, parecem emergir caso prevaleça esse quadro de sobreposição

da estatística, da quantidade calculada em favor do mercado.

Ao  visualizar  tal  cenário,  de  clara  fixação  da  insensatez  dos  opressores,

representantes da entidade citada, então, o patrono da educação volta-se à luta “em favor dos

direitos humanos, onde quer que ela se trave. Do direito de ir e vir, do direito de comer, de

vestir,  dizer a palavra,  de amar,  de escolher,  de estudar,  de trabalhar” (Freire,  2022, p.

150/151).  Esse  contexto  se  fundamenta  nos  retratos  de  Carlinha,  de  Polegarzinha e  de

Muénga.  Todavia,  especificamente  nessa  última,  ecoam os  direitos  humanos  das  crianças

quilombolas Kalunga de nosso tempo.

Capítulo II: Percurso metodológico

2. 1. Método e técnicas de pesquisa

2.1.1. Método 

A investigação aqui proposta, que resulta no texto desta tese, assenta-se em bases

 83



do método dialético e com aquilo que nos ensina Lowy (1978). Esse autor se posiciona

contra  as  simplificações  positivistas  burguesas,  as  quais, ao  susterem-se  de

“pseudoneutralidade”  científica (Demo, 2001)  propõem  explicar  a  realidade  utilizando

apenas de parte dela. A escolha por esse método se dá porque o caso em questão requer

análise crítica da realidade, inferindo diretamente na prática social das/os sujeitas/os, direta

e indiretamente envolvidos, que serão denominados participantes.

Tais  sujeitas/os,  em  sua  maioria,  são  mulheres  e  homens  descendentes  de

africanos escravizados no Brasil, que estão inseridos em atividades de ensino formal sob

contratos  temporários,  ou,  em alguns casos, vinculados efetivamente ao ente municipal,

além de outros, sem qualquer vínculo estatal. De forma indireta, mas constituindo o centro

da investigação, estão as crianças, pertencentes a faixas etárias entre 6 e 12 anos, também

inseridas formalmente, ou matriculadas, no sistema de ensino municipal, e são identificadas

genericamente como Crianças Quilombolas Kalunga.

Da  participação  oral  e  observativa  dessas/es  sujeitas/os,  foram  recolhidos

“indícios”, relacionados aos direitos humanos das crianças, utilizando-se principalmente das

técnicas da entrevista semiestruturada e da observação participante,  as quais, segundo Yin

(2015, p. 121), oportunizam “captar a realidade do ponto de vista de alguém ‘interno’ a um

estudo  de  caso,  não  de  alguém  externo  a  ele”.  Tais  indícios  foram  materializados  em

cadernos, “Cadernos de Pesquisa de Campo – CPC” e “Cadernos de Textos de Entrevistas –

CTE”, resultantes dos escritos gerados das anotações e das transcrições das entrevistas. Eles

condensam todo o volume de informações de onde são extraídos os indícios.

A metodologia utilizada, tanto para a coleta quanto para análise desses indícios,

classifica-se  como  pesquisa  qualitativa,  na  qual  se  prioriza  a  participação  ativa  das/os

participantes.  Assim,  preocupa-se  com o  conteúdo  expressamente  emergido  da  relação

entre  elas/es.  Quanto  à  tipologia  do  método,  esse  consta  entre  os  “Estudos  de  caso

complexo”, por meio do qual pretende-se viabilizar retratos da realidade em profundidade,

conforme propõem Lüdke & André (2014, pp. 20-24) ao explicarem seu potencial, aplicado

à investigação na área da educação e dos direitos humanos, como é este o caso. 

O método do estudo de caso é classificado por Yin (2015) como estudos de caso

único, “estudo de casos múltiplos” e de “estudo de casos holísticos”. Para esta pesquisa, a

 84



modalidade  de  “casos  múltiplos”  alinha-se  ao  complexo  e  à  perspectiva  dos  vários

contextos escolares (oito salas de aula) e variadas/os participantes48. Segundo o autor citado

acima, uma das vantagens latentes no desenvolvimento dessa variante do estudo de caso é a

possibilidade da replicação das situações, o que ele chama de “lógica da replicação”, (idem,

p. 60).

Tanto  a  multiplicidade  quanto  a  complexidade  dos  casos  nesta  proposta

coadunam com a técnica da triangulação, que “tem por objetivo básico abranger a máxima

amplitude na descrição, explicação e compreensão do foco em estudo” (Triviños, 1987, p.

138).  Esse  metodólogo  sustenta  ser  “impossível  conceber  a  existência  isolada  de  um

fenômeno  social,  sem  raízes  históricas,  sem  significados  culturais  e  sem  vinculações

estreitas e essenciais com uma macrorrealidade social” (ibidem), como é perceptível ao

imergir-se nessa comunidade de pessoas descendentes de africanas/os.

No momento  da  análise,  discussão  e  utilização  dos  indícios  encontrados  nos

Cadernos de Campo e de Textos produzidos, a mim foi interessante recorrer a lapsos da

hermenêutica  de  Thompson,  como  fez  Demo  (2006,  p.  73).  No  caso  concreto  aqui

analisado, compromissado com o que está sendo argumentado pelas/os participantes, como

diz este autor “à medida que alegamos razões, fundamentações,  elucidação,  ilustração,

metáforas, que surgirão consensos possíveis e críticos” (idem, p. 74).

A  complexidade  e  largura  do  real  contexto  investigado,  registrada  nos  sete

Cadernos de Campo e nos dois Cadernos de Textos de Entrevistas, além das características

sociais melindrosas típicas de uma sociedade que é fruto da diáspora colonizatória e da

política partidária não resolvida com seu passado, urge-me recorrer, ainda, ao estudo sobre

o  “Círculo  Hermenêutico”  de  Gadamer  (1900-2002),  e  mesmo  a  pegadas  da  sua

hermenêutica, nos trabalhos de Grondin (2012); de Schmidt (2014) e de Flickinger (2010). 

O exercício cognitivo realizado durante a leitura desses três autores, permite-me

experimentar aspectos fundantes desse campo epistemológico.  A movimentação conexa do

todo  com  as  partes  e  vice-versa,  da  circularidade  hermenêutica,  coaduna  com  as  visões

pedagógico-sociológicas perceptíveis nas obras de Freire, Gramsci e Demo, com as quais lido

48 São 21 pessoas adultas, entre professoras,  professores e moradoras/es do território, além de 51  crianças,
sendo 1 delas acompanhada em alguns aspectos de seu cotidiano, conforme quadro 1, página 103.

 85



cotidianamente.  Portanto,  pensar  a  hermenêutica  para  o  desenvolvimento  da  pesquisa

qualitativa num estudo de caso complexo é, pois, sinônimo de aprendizado com as próprias

fontes, um tanto caóticas, materializadas nos cadernos de coleta de informações.

A  hermenêutica  aqui  é  mencionada,  não  como  método,  mas  como  exercício

reflexivo, achado relevante no caminho da produção da investigação. Tomo como referência o

que Grondin (2012, p. 64) reitera sobre o passo que Gadamer dá na direção de pensar as

ciências humanas desse ponto de vista. Ele afirma, o que está escrito nas primeiras seções da

obra  Verdade e método  de Gadamer, “A reconquista do problema hermenêutico começará,

portanto, por uma vigorosa reabilitação da concepção humanista do saber”.

Dentre  os  procedimentos  investigativos  do  problema  dos  direitos  humanos  da

Criança Kalunga debatidos no âmbito da sua iniciação escolar, ou alfabetização, realizamos a

leitura  de parte  da obra de  Paulo Freire.  Seu legado,  que  tem como base o “humanismo

pedagógico”  é  aqui  considerado  em  três  fases  que  se  conectam  e  complementam-se:  a

primeira fase, iniciada por sua decisão de abandonar a advocacia e assumir à docência na

década de 1950 até 1964, quando seu trabalho é interrompido pela Ditadura Militar; a segunda

fase,  que  desenvolve-se  no  exílio,  quando  escreve  sua  principal  obra,  a  Pedagogia  do

Oprimido e conecta-se intelectualmente com a África por meio de países que falam língua

portuguesa e tinham acabado de conquistar independência.  Essa fase se encerra  quando a

Ditadura Militar entra em decadência e permite que Freire volte ao país em 1979. Começa,

então,  a  terceira  fase  da  sua  contribuição  pedagógico-humanística  presencial,  que  vai  até

1997, quando seu pensamento é interrompido por um ataque cardíaco irreversível.

Mais que isso, o humanismo freiriano, perpassado pelo seu método de leitura do

mundo e formação da consciência crítica, ultrapassa o oceano Atlântico, da América Latina

para a Europa e de lá para a África, por meio de Cartas à Cristina e à Guiné-Bissau. Essas

duas centralidades metodológicas (leitura e consciência) têm como alvo a percepção da ação

antidialógica  disfarçada,  que convence  o oprimido a bajular  seu opressor,  tornando-o seu

tutor, tornando-o subalterno aos interesses de outrem.

Referencial  teórico  desta  pesquisa,  a  pedagogia  humanista  de  Freire  é  lida

sopesando dois tipos de interfaces epistemológicas: a primeira interface relaciona-se com as

principais teorias que fundamentam seu pensamento crítico. Dito de outra forma, as fontes

 86



consultadas por ele, nas áreas da sociologia,  filosofia, psiquiatria, entre outras, em autores

brasileiros  e  estrangeiros,  tais  como  Guerreiro  Ramos  e  Antonio  Gramsci  etc.  A  outra

interface é feita com o pensamento de estudiosos contemporâneos, seus leitores, ou não, que o

ajudam  a  pensar  a  teoria  crítica  e  ainda  dialogam  com  as  áreas  da  alfabetização  e  do

analfabetismo, do campo da diáspora bantu-africana,  do estudo do território Kalunga e da

questão dos direitos humanos, entre outras interfaces.

As  estratégias  de  investigação  também  constam  da  utilização  da  “etnografia

indutiva”  ativa,  por  meio  da  qual  foi  possível  coletar  detalhes  relevantes  da  cultura  no

território, como é o caso habitual dos apelidos que aparecem como supostas resistências aos

nomes  dados  pelos  colonizadores.  É  observado  e  perceptível  no  contexto  das  escolas

observadas, certa indiferença na realização obrigatória da reza do “pai-nosso”, assim como

outras rezas e linguagens, que são utilizadas “protocolarmente”.

A  imersão  pessoal  no  território  Kalunga  durante  25  dias,  incluindo  finais  de

semana, permitiu a participação em atividades cotidianas, como o desentupimento do canal de

distribuição  de  água,  realização  de  bingo  beneficente,  dentre  outros. Outra  percepção

relevante é a relação do papel da merendeira de cada escola com as crianças e os demais.

Unanimemente,  talvez  inconscientes,  elas  agem  como  “educadoras  alimentares”,  pois

imprimem sacralidade, não religiosa, ao ato de comer. São vistas e respeitadas e atuam com

naturalidade  e  simplicidade;  as  percebi  como  se  estivessem  em  suas  casas.  Conforme

Fourshey (2019), essas são características herdadas da cultura Bantu.

2.2. Técnicas de coleta de informações

2.2.1. Observação participante

Talvez possamos fazer  uma recomendação geral,  aparentemente óbvia  ao
pesquisador. Este, em qualquer circunstância, deve ser inflexível quanto à
sua neutralidade frente  aos problemas pessoais  que possam apresentar  os
grupos e os indivíduos. Isto precisa de uma explicação (Triviños, 1987, p.
142).

 87



Esse  autor,  ao  escrever  sobre  o  lugar  do  pesquisador  como  observador  no

desenvolvimento da pesquisa qualitativa, enfatiza bem o cuidado que se deve ter ao lidar com

o que se vê ao observar algo, alguém, ou determinado grupo de pessoas. Apesar do fato de

que o pesquisador deve ser alguém que vislumbre “melhorias” com sua pesquisa, a quem ela é

direcionada, seus cuidados devem ser sempre lembrados.

No caso de uma sala de aula composta por crianças em fase de desenvolvimento e

aprendizagens,  portanto, supostamente “vulneráveis” e expostas à diversidade de cultura e

informações, a responsabilidade de quem observa se torna preponderante. Caso se trate de

pesquisar os direitos humanos de crianças, a explicação dada por Triviños (1987) é de que

errar eticamente com tal público significa tornar inviável e nulo qualquer tipo de intervenção

que se queira.

Observar, nesse caso, é invadir os espaços de sala de aula de meninas e meninos

Kalunga,  forçar  sua  professora  a  mudar  seu  planejamento  e  alterar  sua  rotina  de  ensino.

Participar é correr o risco de envolver-se de forma a prejudicar ou enviesar as relações. Evitar

isso  é  a  primeira  precaução  e  ser  tomada;  a  segunda  é  estabelecer  limites  nos  contatos

interpessoais, sem deixar de utilizar bem os sentidos da visão e audição, acompanhados do

registro eficiente e honesto dos fatos.

Outrossim, “longe de ser um inconveniente,  [participar]  é uma virtude e uma

necessidade do observador”, pois, como partícipe ativo, ele “faz parte do contexto sob sua

observação  e,  sem  dúvida,  modifica  esse  contexto,  pois  interfere  nele,  assim  como  é

modificado pessoalmente” por ele enquanto participa e se relaciona diretamente com a pessoa,

ou grupo de pessoas, como aponta Minayo (2010, p. 70).

A prática da observação participante permite  a existência  de variados papéis e

desafios do participante, o que deve ser encarado e exercido com responsabilidade em defesa

da ciência, da ética e do correto andamento das atividades. Às vezes, nem é possível tomar

todas as notas devido a essa participação (Yin, 2015, p. 121), como correu na sala de Yinga.

Além  disso,  torna-se  necessário,  fazer  bom  uso  das  relações  pessoais  e

interpessoais sem deixar que essas invadam o objetivo da investigação. Isso nada mais é do

que  coletar  informações  das  quais  serão  extraídos  indícios  comunicadores  dos  direitos

humanos da Criança Kalunga, ou da violação desses direitos. Para tanto, o anotado não pode

 88



ser compartilhado, o visto não pode ser comentado e ou ouvido não poder modificado.

A  inserção  no  território,  e  por  consequência  nas  salas  de  aula  das  escolas

municipais, teve precedente na minha atuação como docente formador de uma Instituição de

Ensino Superior – IES pública da região e pesquisador da formação docente “parcelada”49 em

Pedagogia.  Isso tornou possível  e facilitado o diálogo.  Também a cordialidade e abertura

das/es  professoras/es,  bem  como  a  disposição  de  dialogar  com  as  crianças  sobre  suas

curiosidades iniciais na antessala de aula e nos intervalos.

Os  primeiros  momentos  foram  de  certa  tensão  ao  realizar  a  observação

participante, pois ela não deixa de ser uma invasão aos espaços “privativos” dos participantes,

professores/as  e  crianças.  O  posicionamento  na  sala  de  aula,  ainda  que  devidamente

comunicado, trouxe desconfortos e muita curiosidade das crianças; inclusive, isso dificultou a

realização de anotações  in loco, pois chamaram muita atenção delas. Na mesma medida, as

professoras/es esforçaram-se, envidando certos “cuidados” em sua prática.

De oito horas, em duas etapas, de observação participante, apenas depois de cinco

ou seis horas é possível perceber alguma naturalidade na ação das/os participantes. Esse é um

tempo precariamente  insuficiente,  se  o observado não for confrontado ou complementado

com os  joguinhos de futebol  do intervalo,  ou no dia  a  dia  da comunidade,  ou ainda nos

movimentos  do  festejo  de  São João.  Decorre  disso  a  necessidade  de  análise  triangular  e

circular das informações coletadas.

A  oportunidade  é  propícia  à  percepção  e  compreensão  de  fatos  que  surgem

durante  o  desenrolar  da  participação.  Cito  um  deles:  a  rotatividade  e  instabilidade  de

professores,  ocorrido  numa subárea,  a  mais  remota  do território,  onde há  necessidade  de

maior deslocamento para seu acesso. Como o ente federado não oferece o necessário suporte,

em um semestre houve três desistências e uma demissão de professor/a, provocando evidente

prejuízo às crianças.

Na  mesma  área  ocorreram  episódios,  como  a  denúncia  da  criança  após  a

pronúncia da palavra “arrocha”,  do pai que passa toda a manhã esperando a criança e da

intervenção pedagógica feita ao utilizar um livro do “cantinho da leitura”. Essa ação alterou

49 Pesquisa  para  o  curso  de  mestrado  em  educação  a  “Licenciatura  Plena  Parcelada  em  Pedagogia:
profissionalização e profissionalização do trabalho docente”, na Faculdade de Educação da Universidade de
Brasília – UnB, ano 2010.

 89



todo o ambiente,  percebendo-se bastante participação e interesse das crianças pela leitura,

aparentemente pouco explorada em seus cotidianos.

No  âmbito  geral,  considero  relevante  ressaltar  que  todas  as  salas  de  aulas

observadas são organizadas no formato tradicional: carteiras em fileiras; filas para entrar na

sala; utilização do tempo para rezar, ou orar; e escrita no quadro-giz para ler e copiar. Os

intervalos são alongados e as/os professoras/es interagem com as crianças nos joguinhos de

futebol ou de voleibol improvisados.

Das  anotações  feitas  em sala  de  aula,  compõem  os  textos  dos  “Cadernos  de

Pesquisa  de  Campo  –  CPC”,  figura  3  (p.  95),  previamente  identificados,  cada  um

correspondente  a  respectiva  Unidade  Escolar,  ou  extensão.  Complementarmente,  com  a

chegada da noite, esses cadernos são lidos e confrontados com algumas lembranças de fatos

ocorridos em sala e fora dela. Esse exercício permite corrigir e acrescentar anotações, às vezes

caóticas, devido os cuidados tomados com seu sigilo frente a curiosidade das crianças e das/os

professoras/es regentes.

2.2.2 Entrevistas semiestruturadas

A entrevista como fonte de informação pode nos fornecer dados secundários
e primários de duas naturezas: (a) os primeiros dizem respeito a fatos que o
pesquisador poderia conseguir por meio de outras fontes, como censos, (…)
e  outros;  (b)  os  segundos  –  que  são  objetos  principais  da  investigação
qualitativa – refere-se a informações diretamente construídas no diálogo com
o indivíduo entrevistado e  tratam da  reflexão do  próprio  sujeito  sobre  a
realidade que vivencia (Minayo, 2010, p. 65).

A explicação dessa autora vem ao encontro dos anseios da presente pesquisa na

medida  em  que  foi  privilegiado  nela,  tanto  na  coleta  quanto  na  análise,  as  reflexões

produzidas pelos participantes. Um dos aspectos considerados relevantes é a escolha do local

onde se realizaram as conversas. No caso em questão, todas as entrevistas foram realizadas na

residência da/o entrevistada/o, possibilitando, com isso, maior segurança e liberdade de suas

expressões.

Convém, portanto,  integrar-se à  comunidade e participar  de suas  festas,  tomar

 90



parte nos seus problemas. Exemplifico, aperceber-se dos casos, dificuldades de saúde surgidas

nas famílias.  Devo preocupar-me com elas,  adaptar-me aos seus hábitos alimentares,  mas

também  contribuir  para  provê-los;  ajudar  nas  tarefas  diárias  simples,  como  nas  tarefas

escolares das crianças, no cuidado das louças, e outras dessa natureza. Isso fez parte da minha

“etnografia” no território; portanto, fez parte da preparação das conversas formais, isto é, das

entrevistas semiestruturadas.

Nessa atividade,  tomei o cuidado de contar minha história.  Se ela agradasse o

ouvinte, talvez ele/a me contasse a sua também. Providência relevante é fortalecer a amizade

com as crianças, filhos e filhas das/os entrevistadas/os. Essas relações geram diálogos que

antecedem as conversas gravadas e filmadas, que, às vezes agridem o cotidiano e pressupõem

a exposição da intimidade, do que há de precioso guardado na história da pessoa.

Vale muito o respeito ao tempo da/o entrevistada/o. A vida e o cotidiano delas é

movido de relações, de trabalhos, de visitas, de apreciações pessoais, entre outras atividades.

Então, a entrevista deve se dar no melhor momento, que não atrapalhar esses movimentos

diários. Isso requer o agendamento, a combinação, a paciência do entrevistador. E, caso haja

imprevisto,  esse  deve  ser  encarado  com  naturalidade,  com  respeito  e  cordialidade,

principalmente nesse caso, em que valores são intrínsecos à cultura desses povos (Fourshey,

2019).

Os povos Bantu são cordiais e “os princípios da hospitalidade parecem conectar e

relacionar-se com as várias dimensões da vida deles” (Fourshey, 2019, p. 227). Portanto, não

há  empecilho,  não  existem  barreiras  que  separam a  vida  das  atividades  relacionais  com

“estranhos” se também não apresentarem dificuldades  de adaptação e  de compreensão da

realidade. Para esse trabalho, as entrevistas não estão separadas dos demais diálogos, isto é,

da “hermenêutica” cotidiana do bem viver.

Sendo semiestruturadas as entrevistas, seus roteiros de desenvolvimento devem

representar apenas a organização de uma conversa. Isso, inclusive, deve ser conversado, sem

que se caia na antiética de dizer “olha vou te perguntar isto, vou te perguntar aquilo!”. O

roteiro é o guia para direcionar, e não desperdiçar o tempo combinado, para a conversa sobre

os direitos humanos da Criança Kalunga, sobre como eles são preservados ou desrespeitados

durante a “alfabetização”, que se dá no território.

 91



Ilustra  esse  tipo  de  entrevista,  a  realizada  com  Tuanha,  sob  a  sombra  de  sua

“segunda” casinha, no finalzinho da tarde de sua comunidade cercada de montanhas. Ela me

disse que estava esperando esse momento para falar, estava com muita vontade de falar, de

abrir seu coração de professora sensibilizada com a fome das crianças. Ela precisava falar de

seus projetos, mas também precisava denunciar a distância que as crianças percorrem para

chegarem à escola, cansadas e famintas, CTE II (2024, p. 92).

Para  as  entrevistas  realizadas  com  essas/es  professoras/es,  utilizei  o  mesmo

roteiro, mas mantendo a liberdade na construção dos diálogos e enfatizando os contextos, as

potencialidades, as dificuldades e as experiências de cada entrevistada/o. Neles, destaco as

questões que tiveram maior engajamento, ou seja, cimentaram discussões mais aprofundadas:

I – o que é, para você, uma criança alfabetizada; VII – fale um pouco sobre a relação da

alfabetização e a vida real das crianças no quilombo; VIII – como é a alfabetização das

crianças no contexto da sala multisseriada de ensino praticada no quilombo; e X – relate-me

como se deu seu processo iniciático escolar, sua própria alfabetização. Sua íntegra encontra-

se no apêndice IV.

Ainda sobre o roteiro que direciona as conversas, ele é composto de 14 questões:

algumas  delas,  como  as  citadas  acima,  obtiveram  alto  engajamento50;  outras  menos

engajamento; algumas delas provocaram outras conversas, como a que tematizou a família e

as  tradições  (questão  XII),  e  acabou  me  levando  para  a  importância  da  participação  das

pessoas “mais velhas”, dos anciãos e anciãs do território. Todas as questões tiveram algum

desdobramento, ou uma “subquestão”; algumas, como a que trata de interferências externas, e

a última, sobre livre formulação, no geral, não tiveram engajamento.

Assim ocorreram as referidas entrevistas semiestruturadas, “dialogadas (abertas)”,

como  diz  Demo  (2001),  com  as/os  professoras/os  Kalunga  “natas/os”,  adaptadas/os,

familiarizados,  integrados  ao  território.  Os  textos  dessas  entrevistas  foram  transcritos

mecanicamente pela empresa Audiotext Serviços e Cia Ltda., CNPJ 17.429.373/0001-85, e

depois organizados nos “Cadernos de Textos de Entrevistas – CTEs” e depois encadernados

industrialmente (veja figura 4, na secção dos “instrumentos de coletas de informações”).

O trabalho de transcrição da empresa citada, identifica e marca hora, minuto e

50  A entrevistada ou o entrevistado interessaram-se e ou tiveram liberdade para falar.

 92



segundo e a ocorrência de  pausas, interrupções, ininteligibilidade e incertezas de fala,  dos

participantes. Devido a isso, no ato da leitura, para análise dos textos, é possível e muitas

vezes necessário, retornar aos áudios e ouvir diversas vezes, em busca de compreensão do

dito pelo/a interlocutor/a caso sejam identificadas e registradas algumas destas ocorrências na

gravação.

Parte das informações discursivas teóricas foram obtidas após estudos de textos

selecionados em plataformas digitais virtuais. A mais utilizada destas plataformas é a Scielo

Brasil  (scientific  electronic  library  online)  =  (biblioteca  eletrônica  científica  on-line).  Ao

longo das leituras e escrita do texto, foram coletados artigos desse e de outros sites, os quais

foram organizados em “cadernos de textos da WEB”, em seguida nominados de “antologias

de textos da WEB”. (Apêndice VII).

2.2.3. Formulários de informações pessoais

Nos primórdios desta pesquisa, ainda no primeiro semestre de 2023, encontrei-me

pela primeira vez com parte do grupo de professoras/es quilombolas Kalunga, que depois

viriam a ser participantes ativos do trabalho. Depois desse encontro, elaborei um formulário,

que, no meu entender, serviria de base para conhecer o grupo e entender algumas de suas

características por meio de suas opiniões emitidas no instrumento.

De posse desse material prontamente preenchido e devolvido pelo professor líder

no  território,  pude  compreender  alguns  aspectos  da  comunidade,  mas,  sobretudo,  das

dificuldades  enfrentadas  por  elas/es  para  “alfabetizar”  no  território,  nas  variadas  escolas

municipais.  Entendi,  após  ler  os  textos  de  cada  participante,  que  o  principal  desafio

enfrentado é o trabalho de alfabetizar as crianças ao mesmo tempo em que trabalham em

regime multisseriado de ensino. A abordagem desses desafios e de algumas das características

que as/os determinam ontologicamente é detalhado à frente na secção “caracterização dos

participantes”.

As informações coletadas nesse formulário, bem como as primeiras observações

participantes,  fizeram-me  repensar  o  foco  inicial  da  pesquisa,  que  propunha  investigar  a

 93



relação dos direitos  humanos com a formação das/os professoras/es da rede municipal  de

ensino. Nesses primeiros passos do contato com o campo de pesquisa, no entanto, pareceu-me

mais latente e problemático investigar os direitos humanos das crianças no âmbito do que

elas/es consideram “alfabetização”. Além do mais, esse problema dialoga com a formação

das/es participantes.

2.2.4. Outras técnicas

Durante  o  trabalho  de  coleta  de  informações,  foi  necessário  recorrer  a  outras

estratégias, inclusive, diante do alerta de um jovem Kalunga. Segundo ele: “para saber das

coisas aqui [no Kalunga], tem que observar, porque se perguntar eles não falam”, Dim51

(20/03/2023). Diante dessa realidade, utilizei também um caderno do tipo “diário de bordo”,

no qual fazia anotações à noite antes de dormir. A cada término de dia, num quase silêncio do

quarto, cuidadosa e carinhosamente cedido por Ponjí, eu relatava conversas e atividades que

via e vivia, as quais não era possível anotar no ato do ocorrido.

Dentre essas “outras técnicas” de coleta de informações, ainda que não venha ser

fonte primordial, foi realizada uma Roda de Conversa por ocasião dos festejos de São João,

que  acontece  entre  os  dias  22  e  25  de  junho  de  cada  ano,  na  comunidade  Sucuri.  Essa

atividade ocorreu no dia 23 de junho de 2024. Nela,  foi  servido um vinho produzido em

território africano como forma simbólica e “mística” de nos reconectarmos aos ancestrais.

Esse momento ficou marcado pelo gesto de profunda conexão perceptível no olhar e deguste

da matriarca e líder histórica, Procópia dos Santos Rosa, declarada Drª Honoris Causa, da luta

pelo reconhecimento e autonomia do território, pela Universidade Estadual de Goiás.

Há  um  acervo  fotográfico,  disponível  em  drive,  das  quais  foram  utilizadas

algumas imagens para ilustrar situações como as travessias, as condições de transporte. Nesse

acervo digital em fotos e em vídeos, estão documentadas as unidades escolares, as pessoas, os

ambientes, as entrevistas e as atividades, como roda de conversa, oficina de tambores, entre

outros  aspectos  relevantes  do  território  no  período  de  coleta  de  informações  desta

51 Jovem  colaborador,  contratado  informalmente,  para  ajudar  na  tarefa  de  auxiliar  na  organização  das
entrevistas.  Ele exerceu  funções de guia e  condutor com sua motocicleta,  ou a pé,  em lugares  bastante
íngremes.

 94



investigação in loco.

2.3. Instrumentos de coleta das informações

2.3.1. Cadernos de pesquisa de campo – CPC

Correspondente aos procedimentos ou técnicas de coleta de informações, foram

concebidos,  organizados  e  utilizados  instrumentos  de  coleta  que  serão  apresentados  e

explicados nesta secção. Os primeiros são os “Cadernos de Pesquisa de Campo – CPC”, já

citados, visualizado na figura abaixo. Possuem, na primeira página, cabeçalho, identificação

do pesquisador,  do orientador,  do professor ou professora,  da Unidade Escolar,  a data  de

início e a data final do trabalho de observação participante.

Esses  cadernos são depositários  de variados  registros,  como falas  de crianças,

falas do professor ou da professora, sobre a entrada de outras pessoas na sala, como a visita de

anciãos, ou da secretária de educação do município. Também há registros da relação com a

merendeira  da  escola,  ou  de  crianças,  que  não  sendo  matriculadas,  interagem  com  a

professora, ou com um/a irmão/irmã, ou ainda o filho/a ou a/o neto/a da merendeira ou da

professora. Há nos cadernos rabiscos de desenhos para distrair as crianças, ou a professora,

 95

Figura 3: Cadernos de campo de observações nas salas de aula, 
março/2023



pois estão sempre “antenados”, tentando saber o que está sendo anotado. No interior de alguns

deles, há também objetos, como uma cédula de dinheiro de brinquedo dada como presente por

uma criança.

São  sete cadernos  de pesquisa de campo, que condensam indícios por meio da

observação participante  entre  as  crianças  e  a/o  professor/a  em sala  de aula,  os  quais  são

analisados no capítulo III desta tese. Nele, discuto os efeitos da ação antidialógica que oprime

e  com  isso  deseduca,  principalmente  a  criança  preta,  ou  conforme  reitera  Paulo  Freire,

expulsa essa criança, não a deixando seguir adiante pela conquista de sua cidadania. Os dados

dos CPC são trabalhados na perspectiva da teoria da ação antidialógica, debatida intensamente

por este educador.

2.3.2. Cadernos de textos de entrevistas – CTE

Como  citado  anteriormente,  a  partir  dos  textos  gerados,  após  transcrição  das

entrevistas, foram editados os “Cadernos de Textos de Entrevistas – CTEs”, (figura 4), página

seguinte,  para  facilitar  do  manuseio  e  arquivamento,  além  da  manutenção  dos  textos

digitalizados, que são de fácil acesso.

 96



O conteúdo desses cadernos origina-se tematicamente das perguntas e respostas

das  entrevistas  semiestruturadas,  realizadas  in  loco,  nas  residências  de  cada  um/a  das/os

entrevistadas/os. Eles são estruturados no tamanho 21 x 29,5 cm, em papel tipo A-4, com

formato: lado esquerdo = 3,0 cm; em cima = 2,5; lado direito = 3,0 e em baixo = 1,25 cm.

Suas letras são de tamanho 14, tipo calibre e espaçamento entre linhas 1,5 cm. O CTE I possui

101  páginas,  acrescidas  de  mais  10  páginas  de  uma  entrevista  extra,  com  uma  das

participantes. O CTE II possui 104 páginas. São encadernados e costurados com acabamento

modelo brochura.

Dado o grande volume de dados produzidos e condensados nos dois cadernos de

textos de entrevistas, ou CTEs, foram selecionados excertos e analisados no capítulo VI desta

tese.  Os  excertos  são  informações  que  tiveram  maior  frequência  e  engajamento  dos/as

entrevistados/as, ou tiveram maior ênfase em suas relutâncias internas ou externas. Destaco

como relutâncias internas as dificuldades de linguagem ao expressarem seus pensamentos, ou

timidez, e as externas são percebidas ao esforçarem-se para não “desagradar” seu “superior”,

ou seja, não denunciarem o ente responsável pelas políticas educacionais.

 97

Figura 4: Cadernos de textos de entrevistas semiestruturadas, junho/2024



2.3.3. Outros instrumentos

Assim como nas técnicas de coletas, houve também instrumentos complementares

aos CPCs e CTEs. Outros 2 cadernos haviam sido produzidos após transcrição de entrevistas,

os quais pretendiam investigar a formação das/os professoras/es na primeira parte da incursão

no território. Eles receberam a nomenclatura de “caderno-fonte” de pesquisa, dos quais são

utilizados  trechos  de  entrevistas  que  dialogam  com  as  discussões  referentes  aos  direitos

humanos e à “alfabetização” das crianças. 

Ainda  nessa  etapa  foi  produzido  um  relatório52 de  “coleta  e  compilação  de

dados/informações”.  Nele,  são registrados importantes  vestígios  dos desafios  do cotidiano

das/os professoras/es e das crianças Kalunga. Nesse relatório (p. 20/21), registro casos de

crianças  observadas  sendo  expostas  à  precariedade  do  Sistema  Multisseriado  de  Ensino,

situação  que  contribuiu  para  a  transição  temática  da  formação  de  professoras/es  para  a

alfabetização e/ou iniciação escolar das crianças, (Machado, 2023).

2.4. Caracterização dos participantes

Os  participantes  ativos  desta  investigação  são  divididos  em  três  grupos,

caracterizados a seguir:

a) o primeiro é formado de 12 professoras/es quilombolas Kalunga que nasceram no

território Kalunga; 3 professoras/es negros, que não são originários do território, mas, como

dizem, “tornaram-se Kalunga”;

b) o segundo grupo é o das 51 crianças observadas em sala de aula, representadas

pela menina Muénga, ao redor da qual orbita a principal questão desta pesquisa: os direitos

humanos da Criança Quilombola Kalunga; 

c) o terceiro grupo é formado por 4 pessoas adultas, também pertencentes a etnia

Kalunga, chamados de “outros participantes” e que desempenharam outros papéis durante a

52 Uma espécie de dossiê, de 133 páginas, referente à primeira fase da pesquisa; contém registros fotográficos,
cartas, notas fiscais e ofícios que evidenciam os trabalhos de campo. Nele, encontra-se anexo o projeto de
tese qualificado.

 

 98



pesquisa de campo.

Quanto ao primeiro grupo, 80% são professoras/es contratados temporariamente

pela Prefeitura Municipal de Monte Alegre de Goiás, e integram sua rede pública de ensino.

Do grupo menor, os 20%, a maioria, 2 dos 3 membros, são concursados dessa prefeitura,

lotados  nas  escolas  desta  parte  do  Território.  Todos  os componentes do grupo têm

residência própria ou vivem  com os pais  na comunidade onde trabalham, distantes em

média 81,2 km da zona urbana. 

O grupo pertence a faixa etária média de 32,2 (trinta e dois, vírgula dois) anos

(em 2023). A maioria deles, além do trabalho docente, cultiva roças e cria animais como

suplemento  à  economia  que  sustenta  suas  famílias.  Os  participantes,  ao  declararem por

escrito  sobre  “qual  outra  atividade  profissional  exercem”,  disseram  “lavradores  e

lavradoras53”. Essas mulheres e homens deslocam-se mensalmente para a zona urbana para

receberem seus salários. Nesse dia, participam de “reuniões de formação”, orientados pela

coordenação pedagógica da rede de ensino.

Quanto ao exercício laboral do grupo, tanto Freire quanto Gramsci referem-se a

esses  trabalhadores  como  “camponeses”  e  os  definem  como  classe  de  operários/as

subalternizados/as. No Brasil, “lavradores” compõem um conjunto de trabalhadores rurais

informais, muitos ainda encontrados em situação trabalhista “análoga à escravidão”. Para a

previdência social brasileira, são segurados especiais, que dependem de perícia própria para

comprovar vínculo com a terra e, consequentemente, ter acesso a benefícios previdenciários,

como aposentadoria e outros.

Doze dessas/es professoras/es nasceram e cresceram no território. Elas/es atuam

no Ensino Fundamental de 1ª fase (1º ao 5º ano) e os chamarei de Kalunga “nato/a”. Três

vivem juntos com uma pessoa da etnia Kalunga, mas possuem características fenotípicas de

descendentes de africanos,  são chamados de Kalunga “adaptados” neste texto. Dos quinze

participantes  Kalunga,  dois  não  possuem  textos  de  entrevistas  analisados,  pois  foram

demitidos e substituídos durante o período da coleta, mantendo os treze, conforme explicado a

seguir.

53 Lavrador, que lavra; diz-se do “agricultor que vive da lavoura”. Significado dado pelo Magno
Dicionário Brasileiro da Língua Portuguesa (p. 543), coordenado por Raul Maia Jr. e Nelson Pastor,
publicado pela Difusão Cultural do Livro em 1995.

 99



Do total geral de 15 (contando os que foram substituídos, pois participaram da

primeira fase) entrevistados, foram transcritos, para a montagem dos Cadernos de Textos de

Entrevistas – CTE, 13 textos, sendo 10 textos de professoras Kalunga natas e 3 textos de

Kalunga “adaptados/as”.  Esses, como dito anteriormente,  ao possuir laços familiares,  são

portadores de uma espécie de “cidadania” do território.  Convém salientar que, em certos

sentidos, essas pessoas são consideradas Kalunga, mas elas se diferenciam em outros, o que

pode ser percebido em suas falas durante as entrevistas.

Sobre  o  segundo  grupo,  ou  o  conjunto  das  crianças  estudantes  das  escolas

municipais Bom Jardim, Tinguizal, Barra, Extensão Contendas, Sucuri, Areia e Carolina. São

cinquenta e uma crianças na faixa etária de 6 a 12 anos aproximadamente. Trata-se de meninos

e meninas que percorrem distâncias a pé, a cavalo ou de motocicleta para ir e vir à escola.

Muitas  dessas  crianças  colaboram com os  pais  no trabalho de “vigia  de roça”,  como foi

encontrada Muénga, no dia 2 de abril de 2023.

Em dezembro de 2023, sua professora  Oriki me disse numa entrevista, que ela

ainda não está conseguindo “pegar” as sílabas complexas  (lha,  tra,  cre,  dri,  ble,  etc.).  No

capítulo VI desta tese, refiro-me ao direito desta menina, aludindo aos direitos das demais

crianças  Kalunga.  Pressuponho  que  sua  trajetória  é  a  da  maioria  das  crianças  negras,

matriculadas ou não, em idade de ser alfabetizada ou iniciada adequadamente na escola.

Durante o trabalho de observação essas crianças se revelaram alegres, respeitosas e

hospitaleiras. São ágeis no olhar e meigas na abordagem. Em todas as salas observadas, apesar

da “pressão” que praticamos utilizando a escola como máquina colonialista de opressão, as

crianças sorriem muito, jogam bastante e dançam. São obedientes e humildes. A maioria delas

pedem a bênção aos anciãos e anciãs, mas também para outras pessoas mais velhas, como é

caso deste pesquisador.

2.5. Outros participantes (terceiro grupo)

Dois dos membros deste grupo de colaboradores assumiram papéis de suporte,

como o auxílio no transporte e instalação de equipamentos de gravação e acompanhamento

em trilhas íngremes de acesso à escola. Os senhores Aleixo e José Onofre foram decisivos no

apoio ao desenvolvimento dos trabalhos na escola da extensão Barra, situada no Vão das

 100



Contendas, cuja localidade é de acesso bastante difícil.

Como citado no tópico “outras técnicas” de coleta de informações, houve a Roda

de Conversa. Destacou-se a contribuição do Sr. Rosalino, um dos professores pioneiros no

território Kalunga. Ele é um ancião experiente e consciente da realidade histórica, política e

educacional  de  seu  povo. Como  Freire  (2022,  p.  123),  que  critica  o  “excesso  de

‘racionalidade’ de nosso tempo altamente tecnologizado”,  Rosalino destacou criticamente

que “esse negócio que a pessoa tá estudando pela televisão, eu acho que isso aí, é…essa

ideia de economizar verba pro governo”, apostila de textos, Roda de Conversa, 23/06/2024.

A quarta  pessoa deste  grupo de colaboradores  da pesquisa é  Omokùnrin,  um

achado  no  caminho  da  pesquisa.  Ele  é  remanescente  da  década  de  1990,  período  de

sistemática reforma neoliberal da educação brasileira (Freitas, 2014). A história desse rapaz

e a forma como foi expulso da escola, aos 11 anos de idade, conforme descrição no capítulo

III,  são  importantes  provocações  para  esta  investigação.  Trata-se  de  um  jovem,  cuja

trajetória responde a questões que afetam o itinerário da menina Muénga.

2.6. Pseudonímia

Para  guardar  sigilo  e  garantir  a  integridade  das  identidades  das/os

colaboradoras/es da pesquisa, estudei organizar um conjunto de pseudônimos, que, a meu

ver, pudesse dialogar com as ancestralidades das/os participantes. Considero aqui que são

descendentes  de  africanos  escravizados,  os  quais,  como  forma  de  luta  e  resistência,

procuraram lugares distantes e de difícil acesso para viverem em liberdade. Sabemos que

grande parte das/os negras/os trazidas/os para essa terra têm origem na etnia Bantu, sendo

em sua maioria oriundos de Angola (Gomes, 2019 p. 269).

Para essa finalidade, foi criado um instrumento chamado pseudonímia, apêndice

VI, que é o conjunto de pseudônimos relativos aos nomes das/os professoras/es envolvidas/os.

Nesse caso, do grupo de pessoas, participantes ativos da pesquisa, sem necessariamente revelar

suas identidades. Para o alcance desse objetivo, consultei os dicionários das línguas Kimbundu

– Português, manual publicado no ano de 1967 e o das línguas Iorubá-Português, além de

autores  como (Santos,  2015),  (Santana,  2019) e  (Domingues,  2018).  Neles,  encontra-se a

tradução, para a Língua Portuguesa, dos nomes ou palavras que identificam as/os participantes

 101



da pesquisa.

Além do referido dicionário, foram consultadas outras fontes bibliográficas, acima

citadas e listadas na seção de referências desta tese. Os nomes, ou palavras escolhidas para

representar cada participante, têm significado que possui alguma relação com características

observadas  neles/nelas.  Essa  é  uma  parte  da  tese,  que  tem  por  finalidade  corroborar  a

aproximação entre os contextos da pesquisa e da origem das pessoas envolvidas nela.

Sabe-se  que  a  primeira  e  mais  agressiva  violação  aos  direitos  dos  africanos

trazidos ao Brasil durante os séculos XVI, XVII e XVIII é o que foi feito com seus nomes. Em

solo Pindorama, Ilha Vera Cruz, Terra de Santa Cruz e Brasil, os padres “batizavam” e davam

nomes às pessoas em Língua Portuguesa, da escolha daqueles que doravante tornavam-se seus

donos. É provável que isso tenha relação com uma perceptível indiferença notada, no trato

com os nomes, na área pesquisada: Evangelina se reconhece como Nenga, Lourdes como Bia,

Maria Helana como Tuya, Manoel como Tico, entre tantas/os outras/os.

 102

Figura  5:  Quadro  geral  de  participantes  e  colaboradores/as  diretos  da  investigação
(2023/2024)



2.7. Localização geográfica da pesquisa

A presente pesquisa é desenvolvida no território do município de Monte

Alegre de Goiás, situado a 570 km de Goiânia, capital de Goiás, e 369 km de Brasília – DF.

Sua extensão  territorial  é de 3.119,860 km² e população de 7.730 pessoas em 2010, com

estimativa pelo IBGE54, em 2021, de 8.759 pessoas. Faz fronteira ao norte com Arraias – TO e

Campos Belos – GO, a sul com São Domingos e Nova Roma – GO, a leste com Divinópolis –

GO e a oeste com Cavalcante – GO. A população monte-alegrense teve renda per capta anual,

em 2020, estimada pelo referido instituto, de R$ 11.414,24 (onze mil, quatrocentos e vinte e

quatro) reais e seu Índice de Desenvolvimento Humano Municipal – IDHM foi auferido em

0,615, no ano de 2010.

Fonte: https://pt.wikipedia.org/wiki/Monte_Alegre_de_Goiás  

O território desse município pertence ao bioma cerrado, situa-se na mesorregião

Norte,  na  sub-região  administrativa  chamada  Nordeste  Goiano,  microrregião  do  Parque

Nacional da Chapada dos Veadeiros. Ao lado de Teresina de Goiás e Cavalcante, Monte

Alegre abriga o “Sítio Histórico e Patrimônio Cultural Kalunga”, formado por centenas de

comunidades  de  afrodescendentes da etnia Kalunga. A área do território possui diversas

cachoeiras e centenas de nascentes que deságuam no rio Paranã, principal da região e um dos

54 In: https://cidades.ibge.gov.br/brasil/go/monte-alegre-de-goias/panorama, acesso dia 27 de janeiro de 2023.

 103

Figura 6: Mapa I - Município de Monte  Alegre em 
Goiás; 03/02/2023.



afluentes do rio Tocantins.

Fonte: http://www.ibama.gov.br/images, 03/02/2023

Conforme mapa da figura acima,  o Território  é parte  significativa do Parque

Nacional da Chapada dos Veadeiros, na divisa entre os estados de Goiás e Tocantins.  O

Território Quilombola Kalunga

ocupa uma área de 263,2 mil hectares. A maior parte do sítio, isto é 71%
encontram-se  em  Cavalcante,  mas  ocupa  apenas  26%  da  área  total  do
município; em Monte Alegre ele representa 13% da área total, ocupando
10% da área total do município. Já em Teresina de Goiás, a despeito de ser
somente 15% do sítio, ele ocupa 50% da área total do município (Almeida
2015, pp. 49/50).

A  população  desse  território,  que  foi  criado  legalmente  em  1991,  pela  lei

estadual nº 11.409/1991, possuía em 1998, 4.200 pessoas, distribuída por toda a área. Por

meio da portaria nº 40/2000, a Fundação Cultural Palmares demarcou seu terreno em favor

da  Associação  Quilombo  Kalunga.  Cinco  anos  depois,  no  dia  19  de  abril  de  2005,  foi

legalizado e  publicado  no  Diário  Oficial  da  União,  o  reconhecimento  definitivo  de

Comunidade de Remanescentes de Quilombos do Brasil.

Importa ressaltar que o projeto de tese apresentado é fundamentado em estudos

bibliográficos e de campo em escolas municipais55 conforme indicado no mapa da figura 7

abaixo, pontilhado em verde, preto e vermelho. Os pontos vermelhos indicam a localização

55 Dos 14 pontos vermelhos do mapa, 7 pontos correspondem a agrupamentos que possuem escolas instaladas.

 104

Figura 7: Mapa II - Sítio histórico e patrimônio cultural 
Kalunga, 03/02/2023



de comunidades  quilombolas  deste  município.  O acesso a essas comunidades  se dá pela

rodovia GO – 118, km 344, no povoado Ponte do Paranã, a 69 km urbana de Monte Alegre

de Goiás.

Fonte: O território e a comunidade Kalunga, 2015, p. 30956

Na área educacional, Monte Alegre apresenta taxa de escolarização de 95,7% de

acordo com o censo do IBGE/2010. O município possui 14 escolas de Ensino Fundamental e

registrou, em 2021, um quantitativo de 1.069 matrículas nesse nível de ensino. No mesmo

ano,  contou  com  84  professores  em  sua  rede  de  escolas.  10,7%  desse  contingente  de

professores participam e contribuem com o desenvolvimento dessa investigação.

O suporte  pedagógico,  logístico  e de gestão ao trabalho desses professores é

dado pela Secretaria de Municipal de Educação – SEMEC. Nessa, encontra-se uma direção

específica  das  “Escolas  Kalunga”,  que  realiza  visita  semanal  às  Unidades.  Como  já

mencionado,  há  na  secretaria  uma coordenação  pedagógica  que  cuida  da  orientação,  do

planejamento  e  organização  das  atividades de ensino. Outro suporte é a participação

voluntária de um dos professores, como interlocutor entre as instâncias gestoras na zona

urbana e as demandas específicas das unidades escolares da região.

56 Estudo sobre o território e a comunidade Kalunga, organizado pela professora Drª Maria Geralda Almeida,

publicado em 2015 pela gráfica da Universidade Federal de Goiás, em 2015.

 105

Figura 8: Mapa III - Comunidades Kalunga; Monte
Alegre de Goiás, (pontos vermelhos) 03/02/2023.



2.8. Desafios do acesso ao Território

O  convívio  de  25  dias  ininterruptos  com  as/os  colaboradoras/es  para  captar

informações a serem teorizadas para doutoramento vai além de uma simples e objetiva coleta

de dados, ou indícios para escrever uma tese. As dinâmicas das relações, intensificadas no

território, imitam o cotidiano do agricultor: em contato com o aroma das flores, engravida de

frutos para suster-se em movimento dialético constante e natural da reprodução. 

Assim também é experimentar os costumes, a comida, os problemas diariamente

surgidos e solucionados numa comunidade Quilombola, bem como as trocas e remediações

com vizinhos.  Isso  torna  o  pesquisador,  inicialmente  muito  estranho,  um “quase  sujeito”

partícipe da realidade ali vivida, mas sempre visto com desconfiança. Todavia, antes de mais

nada,  é preciso aprender com eles e  elas para chegar e  ter  a oportunidade  de estar lá  no

território e torna-se sujeito de fato!

Antes  de ousar  investigar  indícios  da garantia  ou da violação dos  direitos  das

crianças, é preciso conhecê-las, agradá-las, conquistá-las. Mas, além disso, é preciso amá-las

e aprender com elas o que é um território, o que é a vida no território para os meninos e as

meninas com seus olhares profundos e seus silêncios. O sorriso de  Muénga, seu segurar de

dedos assustada, parece querer dizer muito, da mesma forma é também Kajínga, no seu dia a

dia, na sua insegura “docência”.

Ao mesmo tempo, para chegar lá, é preciso também aprender com a natureza, com

a poeira da estrada, com o bueiro do caminho. É por um trecho de “estrada de chão” que se

tem acesso a todas as escolas Kalunga de Monte Alegre. Nele, enfrentamos ladeiras, às vezes

esburacadas, escorregadias, pontes estreitas e córregos, cuja passagem se dá por dentro de

águas correntes, entre pedras, ou lama.

No interior do território, os professores enfrentam dificuldades e são “forçados” a

fazer gastos pessoais. Há os que residem numa comunidade e trabalhem em outra, ou seja,

viajam  de  motocicleta  ou  atravessam  rios  para  cumprir  sua  carga  horária.  Quando  há

intensidade de chuvas, os rios naturalmente transbordam, e tem-se que procurar caminhos

alternativos como passar, por exemplo, sobre uma “treliça57”, para cumprir missão diária na

escola, ou minimamente realizar uma entrevista não estruturada, com a professora Yinga.

57 Estrutura em aço, colocada em sentido horizontal, sobre o leito do rio, para proteger o cano que leva água
para a comunidade, obra do Exército Brasileiro, na década de 1990.

 106



Em determinado momento situamos no meio da travessia, entre os múltiplos casos

que ora se contradizem,  ora se copiam,  mas que se mantém colonizados  pelo sistema de

“grades”  que  perdura  inalterado.  Quanto  ao exercício  do pensamento,  durante  o trajeto  é

necessário desvencilhar-se de visões positivistas e formais para arriscar-se logo à frente numa

perspectiva mais livre, mais democrática, que se esforce para superar a ação antidialógica que

persiste também inalterada, mais sofisticada, capaz de disfarçar-se na bondade domesticadora,

assistencialista.

Atravessar é também transitar  e  transitar  é preciso após superar “as distâncias

entre o que dizemos e o que fazemos”, como insiste Freire. Neste percurso, refiro-me ao que

fazemos pelos direitos  humanos da criança que nasce,  não para ser criança,  mas para ser

“nós”. Ao pesquisador, não pode ser garantido o direito de vacilar; portanto, correr o risco de

negligenciar seu fazer pedagógico. Aqui, nesta tese, a travessia não será uma metáfora, mas a

representação  de  um  ir  e  vir,  ou  de  um  ir  circularmente,  sem  começo  nem  fim,  mas

constantemente e dialeticamente presente.

Todavia,  esse  movimento  é  também  conflituoso,  pois  tende  a  tensionar  com

aqueles que negam, e negando mantêm o sujeito quieto, inerte perante sua própria realidade.

Ao caminhar para superar o trajeto, o Kalunga luta e, muitas vezes, se move em desarmonia

perante o que é externo, como a minha presença. Do outro lado da “treliça”, o que se vê são

 107

Figura 9: Travessia na Treliça; março/2023; (arquivo do autor – 
colaboração José Onofre)



fragmentos  de  intervenções,  principalmente  de  natureza  política,  em  conflito  entre  o

permanente e o efêmero, da tradição com a “modernidade”. Assim vê, em tese (Real, 2018), a

problemática no território.

Durante  a  travessia,  para  ver  o  horizonte  de  Muénga,  o  seu  direito,  as  suas

condições de acesso, encontro  Omokùnrin. Ele diz, sobre estudos: “nóis teve de parar, não

teve  jeito  de  continuar”.  Esse  rapaz  parece  querer  responder,  parece  materializar  as

consequências  do  que  tenho  entendido  como  “escola  interessada”,  semelhante  a  uma

“feitoria”, dos tempos coloniais. Isto é, quem não atende aos interesses é relegado. Omokùnrin

não  atravessa,  tem que permanecer  do  lado  de  cá  para  ajudar  sua  mãe,  que  também foi

relegada.

Essas  pessoas  estão  na  base,  são  informes  da  realidade  e  são  resultados  de

travessias em pontes minadas de interesses. As suas histórias e seus corpos falam as palavras

fatais,  como sentenças:  “está bom, é assim mesmo, eu agardeço”; com isso,  reafirmam a

mentira  desejada  pelo  colonizador  para  continuar  seu  projeto  de  colonização.  Para  esta

pesquisa, seus rostos falaram, suas casas falaram, mas, principalmente, as escolas falaram e

todas disseram a verdade, e os cadernos ou a lente da máquina registraram.

A  travessia  nesta  tese  significa  sair  da  condição  de  semicolonial  e  atingir

patamares de liberdade, ou de libertação revendo ou mesmo negando a alfabetização colonial

eurocêntrica.  Para  o  caso  do  território,  é  necessário  africanizar  a  educação,  humanizar  a

pedagogia e descolonizar o currículo. Atravessar o oceano, como fazem as cartas de Paulo

Freire e de Antonio Gramsci, à espera de respostas. Atravessar os rios e as montanhas, como

fizeram os antepassados e ainda hoje fazem os Kalunga (ver figura 12, p. 124).

A travessia consiste ainda em método, achado no território Kalunga, que também

pode ser interpretado como caminho que leva da senzala ao quilombo. No caso da pesquisa

aqui  realizada,  pode-se  pensar  e  optar  pelo  caminho  do  currículo  linear  ao  currículo

pluricultural,  ou de uma pedagogia tecnicista,  seriada,  fragmentada,  a uma “Pedagogia da

Escuta” no contexto do Território.

 108



Capítulo III: Ação antidialógica: o medo e a opressão que atinge a criança 
preta no Brasil

3.1. O medo e a ação antidialógica dos interesses

Ao investigar,  no  território,  a  educação  de  um povo,  de  um grupo específico

marcado em seu devir histórico pelos rigores da sobrevivência, uma área das ciências torna-se

necessária, para tratar da afirmação de seus saberes, formas vitais de luta e resistência. Trata-

se,  da pedagogia e sua vinculação com a escola,  que ao mesmo tempo pode contribuir  o

adestramento das gerações mais jovens, segmento destinado ao processo produtivo, ou seja, a

criação e fabricação de bens para o consumo da classe social dominante, aquela que controla

os meios de produção e de comunicação. Isso é o que parece quando, por exemplo, se bate na

tecla da “Reforma do Ensino Médio”.

No entanto, antes, as crianças são colocadas retoricamente como prioridade das

políticas públicas; a meu ver, muito mais para a reposição de mão de obra, que alimenta o

sistema de produção capitalista,  movido e  programado para estocamento  de mão de obra

excedente.  Mas  pela  ótica  da  compreensão  eurocêntrica,  inclusive  pelo  já  prescrito  na

“Declaração dos Direitos do Homem e do Cidadão”, desde 1789, o ensino elementar deve ser

oferecido gratuitamente, sem haver, no entanto, preocupação com a infância, ou com a idade

previdenciária da população.

Deduz-se disso que, desde aquela clássica nomenclatura de “escravo”, que tem

origem  no  termo  latim  “sclavus”  até  o  atual  sujeito  “uberizado58”,  há  sempre  maior

preocupação em reformar o ensino na faixa etária que abarca a classe dele/a, presente na fila

para  atingir  a  “idade  produtiva”;  consequentemente,  para  adequar-se  às  exigências  do

mercado,  que  abastece  as  contas  dos  capitalistas.  No  caso  da  mão  de  obra  escravizada

tradicional, a preocupação com seu “bem-estar” resume-se em oferecer calorias suficientes ao

exercício  do  trabalho  manual  pesado,  sem  qualquer  investimento  na  qualificação  e

valorização humana.

Nessa perspectiva, a escola constitui-se de paradoxos e seu papel é contrastado

58 Trabalhador  precarizado  que  faz  entregas  nas  zonas  urbanas.  A  “Uber”  é  uma  empresa  multinacional
estadunidense, que presta serviços eletrônicos de transporte privado urbano por meio de um aplicativo que
permite encontrar condutores em sua localização instantânea.

 109



entre melhorar ou não a qualidade dos recursos humanos. Outrossim, ao se definir esse papel

poderá haver maior grau de empoderamento das pessoas e torná-las “ameaça” para quem as

controla de imediato,  o poder. Do outro lado, a escola pode ser usada como endereço do

derrame de recursos públicos,  utilizados para aquisição de equipamentos tecnológicos que

ampliam  o  faturamento  de  empresas  dos  setores  privados  correlatos.  Então,  é  possível

construir uma escola com alto custo, em que a aprendizagem e a formação não correspondam

ao que é alocado de “investimento” à revelia da população de onde são retirados os recursos.

Dessa conjuntura,  nasce a escola que é contra o povo, que não dialoga com o

povo,  mas  que  impõe  sua  ideia  de  ensino  por  meio  de  ideologias  dominantes.  Sua  ação

antidialógica  pode  ser  percebida  pela  rotatividade  de  pessoas  contratadas,  instigadas  a

concorrer por vagas precárias de emprego, numa instituição que retoricamente é concebida

para servir ao povo. Corrobora isso a “ciência”, que se encarrega de encontrar justificativas

nas supostas “deficiências” encontradas em seu público (Soares, 2008). 

Sem  adentrar  ao  campo  científico  da  sociologia,  me  restrinjo  ao  aspecto

pedagógico do que é discutir as relações que determinam o lugar do dominante e o lugar do

dominado relacionado a aprendizagem inicial  escolar.  No caso de  tratar-se de Quilombo,

substantivo coletivo utilizado para definir  agrupamento de pessoas pretas,  acaba-se por se

tornar uma sociedade complexa, ancorada em elementos que vão além da sobrevivência, mas

que requerem segurança e preservação de tradições saberes.

Uma “sociedade” quilombola como a Kalunga parece não diferir muito de outras

como território indígenas  e favelas,  exceto pela  constante  vigilância  que afere o medo da

reescravização. À beira do quilombo, a chegada de pessoas estranhas, supostamente armadas,

seus membros acreditam que a escravidão lhes faz ronda e a qualquer momento serão presos,

torturados e “levados embora dali” (Baiocchi, 1999 p. 16). Ainda que as estruturas prediais e

ideológicas (escolas, igrejas, por exemplo), aproximem-se do território, presenças novas ainda

representam medo e opressão.

O olhar sociopedagógico do docente pesquisador e a presença física da escola

parece ainda não ser suficiente para dispersar as ameaças memorizadas. Por mais que escola

seja lugar de reunir pessoas de várias idades e de várias localidades, os melhores lugares para

reunir e repartir são as casas, ou os ranchos dos festejos. O dia a dia no território tem de ser

marcado pela reunião, ainda que seja para jogar, ou para se divertir.

 110



Na comunidade desta pesquisa, a reunião de pessoas se dá à beira de um rio-mãe,

que  recebe  o  nome  de  Paranã59,  que  etimologicamente  significa  “Pará  =  mar  e  anã  =

parecido, semelhante”; portanto, tem essa característica de grandioso e irmão do povo, que se

identifica com ele. As margens desse rio muita gente encontra-se em liberdade,  mas antes

foram combatidas,  capturadas  e  assassinadas.  Isso desde o final  do século XVIII,  quando

houve a expansão das atividades  de garimpagem na região.  São as origens do medo e da

recusa, ou disfarce da fala.

Durante o período colonial  brasileiro (1530-1822),  os agrupamentos  de negros

escravizados, para resistirem e livrarem-se da sanha dos senhores donatários, representantes

dos interesses  portugueses  e  de seus  próprios  interesses,  eram vistos  como crimes.  Esses

senhores contratavam capitães do mato, muitos deles indígenas e às vezes outros negros para

localizarem, torturarem, capturarem e matarem aqueles/as que estivessem refugiados nessas

localidades chamadas Quilombo.

O governador  da  província  de  Goiás  da  época,  João Manuel  de  Melo  (1759-

177060) se queixava, por meio de carta ao governo central, da existência desses quilombos,

localizados à beira do rio Paranã. Suas fortes campanhas militares o levaram a se gabar de ter

assassinado,  o  que  ele  chamou de  o  “Rei  dos  Quilombolas”  e  ter  capturado sua  mulher,

chamada por ele, de a “Rainha” dos quilombos (Karasch, 2012, p. 284). Esse foi um período

de intensa perseguição aos aquilombados na região para a qual o referido governador buscava

reforços em outras províncias como a de São Paulo e Minas Gerais.

A década em que o referido governador atuou revela um território goiano bastante

povoado por indígenas e negros africanos, fugidos e embrenhados sertões adentro em busca

de ouro, a serviço ou por conta própria. A maioria dos africanos trazidos para Goiás eram

“especialistas” em descoberta e retirada de ouro. Em muitos casos, eles descobriam o minério,

por sua conta e eram roubados pelo governo. Durante a cruzada assassina do governo do

período  na  região,  constatou-se  que  “diferente  de  outros  quilombos  goianos  compostos

apenas por homens adultos, esse tinha ‘crias’, ou seja, crianças ali viviam”, na companhia de

seus pais (idem). 

Essas  “crias”,  possivelmente  filhas  do  Rei  e  da  Rainha  dos  quilombolas  das

59 Na década de 50 do século XIX, o nome da província brasileira do Paraná era escrito Paranã.
60 Esse foi o segundo governador nomeado para a província de Goiás após o Marquês de Pombal (1750-1777),

português autor de muitas reformas na colônia, assumir como Secretário de Estado.

 111



margens  do  Paranã,  no  hoje  Nordeste  de  Goiás,  são  as  primeiras  crianças  quilombolas

Kalunga de que se tem notícias.  Crianças essas, público-alvo desta pesquisa que investiga

como são tratadas em seu direito fundamental: o de receber iniciação escolar adequada às suas

necessidades ancestrais (convivência, culto aos ancestrais, etc.). Naquele momento histórico,

os ataques cruéis e covardes dos capitães do mato não pouparam os pais e as mães pretas, que

concebiam seus filhos no meio da mata, utilizando suas sabedorias para conceber, trazer ao

mundo e proteger junto à selva e seus animais, muitos deles peçonhentos. Após localização e

prisão,  os  aquilombados  eram amarrados  e  arrastados  vivos  pela  chincha  da  cela  de  um

cavalo.  Se  mortos,  eram cortadas  suas  orelhas  que  serviam com provas  das  empreitadas

sangrentas dos capitães, em luta desleal, contra pessoas desarmadas.

Após o extermínio ou prisão dos homens e das mulheres quilombolas, restavam

destinos  ainda  incerto  das  crianças,  o  que  não é  desvendado nesta  pesquisa  pelo  fato  da

imensa variedade dos casos. Dependia muito da idade, sendo provável que as muito pequenas

pereciam, ou eram devoradas por animais ferozes e carnívoros. Todavia, pesquisas históricas

nos dão pistas dos trágicos destinos da criança quilombola, nesse caso a Kalunga, tendo por

base o que os colonizadores assassinos praticavam com as crianças indígenas. Estudos sobre

“aldeamento” em Goiás no período de (1749-1811) dão conta de que, nas lutas de extermínios

de aldeias de indígenas Kayapó,

acaso o gentio resistisse a mão armada, ai dele. Sendo tomado as mãos na
peleja os passarão a espada sem distinção ou diferença alguma do sexo. Só
não executarão a dita pena de morte nos meninos ou meninas de dez anos
para baixo porque estes os conduzirão a esta vila para deles se tirar o quinto
de Sua Majestade e os mais se repartirem por quem tocar (Chaim, 1983, p.
74).

Neste estudo,  constata-se intensa convivência  entre  negros fugidos e  os povos

indígenas da região, os Avá-Canoeiros. Havia convivência pacífica, parcerias e casamentos,

mas,  por  outro  lado,  os  colonizadores  utilizavam  dessa  proximidade  para  estabelecer

conflitos,  dos os colonizadores aproveitavam para ampliar formas de dominar. Colocavam

aldeias contra quilombos para com isso empreender melhores resultados em suas caçadas e

capturas de negros de volta às fazendas, ou às minas para o trabalho escravo. No caso das

crianças, a autora nos revela, que eram tornadas moedas para pagamentos de impostos à coroa

 112



portuguesa, ou até mesmo as repartiam entre si, após julgarem suas idades. As que julgassem

ter  mais  de  10  anos,  eram  provavelmente  assassinadas,  como  seus  pais  e  parentes  que

resistiam a tais atrocidades.

Os colonizadores atraíam grupos indígenas e faziam deles ferozes lutadores contra

seus povos irmãos. Assim fizeram os Xavantes travarem longas batalhas com os Kayapó por

interesse  da  Coroa  Portuguesa.  Chaim  (1983,  p.  90)  diz  que  “Os  ataques  xavantinos

dirigiram-se principalmente contra Pilar,  Traíras, São Félix e Natiyidade,  onde esses [os

Kayapó] se revelaram muito sagazes”. Ela cita a carta do senhor Martinho de Mello Castro,

em 20 de junho de 1774, que os acusa de vários crimes. Martinho diz, no livro de José de

Almeida Vasconcellos, em sua página 71, que os ataques se justificavam porque os Kayapó

cometiam “barbaridades”,

aparecendo com a cobertura que lhe ficou nos despojos da primeira vitória,
atacando em igual partido,  a peito descoberto, e levando algum negro ou
criança que acham dispersos e aquelles na forma do seu antigo costume,
matando sem serem vistos, e sem perdoarem o racional ou irracional a sexo
ou idade (idem).

Então, os negros, adultos e crianças tornavam-se presas dos conflitos provocados

pelos colonizadores. Eles utilizavam várias artimanhas para estabelecer discórdia entre povos

indígenas e africanos refugiados nas matas.  Assim, o país se constitui,  exterminando suas

crianças,  principalmente  aquelas  pertencentes  às  comunidades  autóctones  e  as  que  se

organizavam  fugindo  dos  maus  tratos  do  sistema  escravagista  nacional.  A  Criança

Quilombola Kalunga, que ainda cresce às margens do rio Paranã, representada, neste estudo

pela menina Muénga, com acesso as redes sociais, que ainda joga bola durante o intervalo das

aulas e corre descalça de volta para casa, às vezes com fome porque sua refeição é somente a

insuficiente merenda escolar.

A  violência  contra  a  criança  negra  brasileira  parece  recrudescida  no  tipo  de

sociedade vigente, extensiva ao período colonial. Não raro foi identificado as crianças sendo

expostas  a  determinados  processos  que  as  constrangem,  como no caso  vivido,  numa das

escolas  da  comunidade  quilombola  Kalunga.  Refiro-me  ao  caso  da  sala  de  Yinga,  que

solicitou que o observador avaliasse as apresentações das crianças, sem nenhuma combinação

com as próprias crianças. Além disso, os padrões almejados pela escola contemporânea, que

 113



se baseiam na competição para alcançar certo mérito escancaram isso. A exacerbação dessa

pedagogia gerou um monstro chamado “meritocracia”, ideologia mantida e reafirmada pela

escola por dentro de seus processos avaliativos, primados pela quantidade de informações a

serem retidas, Caderno de Campo III, (p. 8/11).

A maioria das crianças do território percorrem longos caminhos a pé, andam a

cavalo, de carona, de motocicleta, ou a cavalo para chegar até a escola. Pressuponho que essa

situação de cansaço, além das necessidades básicas da sobrevivência requeridas no convívio

familiar, determina, ou programa o insucesso da criança na competição promovida pela escola

dita democrática e inclusiva. Ouso apontar para a existência de uma “cidadania frustrada”

quando  se  oferece  alguns  elementos  e  outros  são  negados,  deixando  com  o  sujeito  a

responsabilidade pelo fracasso da instituição (escola), que é paga por ele.

 

A imagem desta figura, revela um dado representativo de realidades vividas, do

contexto escolar de crianças. O veículo é conduzido por uma criança, que conduz outras duas

delas de volta para casa. Trata-se de situações corriqueiras no caso de pais que têm melhor

condição e podem transportar esses alunos, que são filhos, netos ou vizinhos.  Fazem isso

quando podem, já que geralmente esses meios de transporte são usados para trabalhar fora.

Isso mostra que a escola chegou ao território, mas não as condições favoráveis para frequentá-

la, sem falar na qualidade da aprendizagem que poderá promover.

Pioneira,  Baiocchi  (1999)  ensaiou  os  primeiros  passos  para  principiar  certa

 114

Figura  10:  Crianças  retornando  para  casa  de
motocicleta; março/2023 (registro do autor).



“cidadania” à Criança Kalunga, valor político concebido pela visão eurocêntrica a partir de

instituições  sociais,  propostas  para  promover  direitos  e  deveres  comuns  à  população.

Contudo, se atribuirmos à cidadania aspectos do bem viver e da liberdade, pode-se dizer que o

povo Kalunga já  possuía  a  sua,  herdada  e  preservada  de  seus  ancestrais,  que  ficaram na

longínqua África há cerca de 4 séculos atrás. O translado forçado desses povos para o Brasil61

a partir do século XVI, com objetivos de exploração de seu trabalho manual, trouxe também,

arrisco dizer, invisível e conscientemente, uma nova visão de mundo, forjada na cooperação,

na força e resistência feminina e na sabedoria popular oralmente acumulada por eles e elas.

No contexto documentado por Baiocchi, não há escolas e a infância é lembrada

subliminarmente  em verso da dança  da Súcia:  “Oh menina,  o que é  você tem?” (p.  54);

também são príncipes e princesas do Império de São Gonçalo do Amarante (p. 66), ou pela

mágica visão do “Deus Menino” (p. 72). No mais, os meninos e meninas são vistos como

seres a serem cuidados, “lavados” e cumprem as tarefas de brincar, dormir, inclusive durante

o período dos três grandes festejos do território Kalunga, dedicados a São João Batista (no

Sucuri), Nossa Senhora da Abadia (no Vão de Almas) e Nossa Senhora do Livramento (no

Vão do Muleque).

No  início  da  década  de  1970,  as  diversas  comunidades  que  hoje  formam  o

território Kalunga eram confundidas com aldeias. Pesquisadores e viajantes consideravam-nas

“Aldeias Calungas”, ou até mesmo “Aldeias da África”. Do outro lado, líderes comunitários,

como Procópia dos Santos Rosa, relatam que antes do trabalho realizado pela antropóloga

Mari  Baiocchi,  ou  “dona  Meire”,  como  é  conhecida,  as  pessoas  eram  discriminadas,

desprezavam a ideia de que faziam parte de um quilombo. Olhares externos registravam as

“aldeias” como lugar onde viviam

pretos  centenários  verdadeiros  decanos e  negras  que ainda conservam as
marcas da escravatura fizeram daquela aldeia o seu refúgio, criando os seus
filhos, casando nos seus rituais e buscando nas lavouras os seus alimentos e
no algodão a matéria-prima para os seus enfeites e suas vestes (Baiocchi,
1999, p. 83).

A perceptível invisibilidade das crianças quilombolas Kalunga, foi  desmontada

61 Os estudos antropológicos de Baiocchi e outros identificaram que os Kalunga são originários dos povos
Bantu de Angola e da Costa da Mina.

 115



indiretamente  pela  pesquisadora  que  escancarou  a  necessidade  da  presença  do  Estado,

principalmente  na  área  da  sua  educação.  Baiocchi,  em  seu  livro-documento,  colocou  as

crianças  no  centro  da  paisagem  da  vida  do  território  por  meio  de  fotografias.  Em  seus

registros,  elas  estão  presentes  e  ativas  nas  festas,  no  caminho  da  roça,  no  preparo  da

alimentação, nas rezas e folias, na levantada do Mastro, nas reuniões de família, no transporte

da água do rio. Enfim, as pequenas gerações Kalunga aprendem desde muito cedo a lidar com

a natureza,  com os  animais  e  a  participarem das  manifestações  que contribuem com sua

educação informal, fazendo-as assimilarem os costumes locais.

Em seu território, a Criança Kalunga recebe de seus genitores o carinho, o respeito

e a disciplina necessária, conforme esses receberam de seus pais. Do outro lado, o Estado se

ausenta  de  ofertar  a  esses  pequenos  afro-brasileiros  o  básico  de  dignidade  em  políticas

públicas  nas  áreas  de educação,  saúde,  infraestrutura,  entre  outras.  Esses  foram caminhos

abertos pela antropóloga citada, que também trouxe em seu pacote de ideias, alertas sobre o

cuidado que o Kalunga deve ter ao fazer a abertura para introduzir o que é de fora, pois corre-

se o risco de perder ou serem descaracterizados seus costumes, o que é muito perigoso para o

futuro de um povo.

O movimento  causado pela  presença e  atividades  de pesquisa da pesquisadora

Mari Baiocchi chegou como alavanca para a continuação da saga desses povos e reforçou sua

luta por direitos sociais. Antes dela, havia movimentos individuais que visavam o aprendizado

da  leitura  e  da  escrita,  pois  eles  sabiam  dessa  importância.  Muitas  pessoas  recorriam  a

viajantes e,  especialmente aos trabalhadores da  Superintendência de Campanhas de Saúde

Pública – SUCAM62, que lhes tomavam lições e deixavam exercícios para serem corrigidos na

visita seguinte, ou no retorno da missão.

(…) na época o pessoal da SUCAM, vinha… E aí a Procópia lembra, o Tio
Rosalino, o Tico… eu tinha vontade de estudar. Aí quando eles vinha, eu
tinha um caderninho e pedia pra eles passar algumas coisas pra mim, que eu
tinha vontade de me formar e se tornar uma professora, que hoje sou. Zaya,
42 anos; Roda de Conversa, dia 23/06/2024.

Essas foram, entre outras,  formas de luta pela iniciação escolar,  buscada pelas

62 Essa fundação foi criada pelo Decreto nº 66.623, de 22 de maio de 1970 e incorporada à Fundação Nacional
de Saúde (Funasa) pelo Decreto nº 100, de 16 de abril de 1991, portanto extinta. 

 116



famílias do território Kalunga. Zaya, hoje professora da rede municipal de ensino, relata com

orgulho a luta de seu pai para construir uma escola. Ele juntou a comunidade, fez uma barraca

coberta e cercada de palha, fez uns bancos de madeira e ali funcionou a primeira escola da

comunidade Kalunga Tinguizal. Essa professora realizou os sonhos do seu pai, senhor José,

que queria que a filha atuasse dando aulas nessa comunidade.

Além  disso  esse  senhor,  que  tem  hoje  68  anos,  organizou  abaixo-assinado,

convocou reuniões  dos  moradores  com várias  autoridades,  a  fim de  que  construísse  uma

escola de alvenaria no local. Ele doou o terreno para a construção, pelo governo federal, da

escola de boa estrutura que possui a comunidade: Escola Municipal Comunidade Kalunga

Tinguizal,  em  que  estuda  a  garota  Muénga,  e  onde  atua  como  professora,  contratada

temporariamente,  Zaya que lutou com o seu pai pelo direito de ser alfabetizada e tornar-se

“alfabetizadora” de seu povo.

Após uma década de lutas, o apoio e a ação da Universidade Federal de Goiás, a

Secretaria  Estadual  de  Educação  de  Goiás  –  SEE,  decidiu  implantar  o  Projeto  Kalunga-

Educação,  que previa “alfabetizar  o  povo Kalunga”.  Iniciara  a  década  de  1990 e poucas

pessoas  do  quilombo  sabiam  ler  e  escrever.  As  pessoas  que  eram  alfabetizadas  tinham

aprendido por conta própria ou com ajuda de viajantes, como foi o caso da professora Zaya,

citada anteriormente. Como arraigado na história da humanidade63, a preocupação se daria de

cima para baixo, pois se planejava alfabetizar os adultos, ficando as crianças excluídas das

intenções governamentais.

Ressalte-se que este projeto em sua gênese “foi inspirado na proposta pedagógica

de A. Makarenko em ‘Poema Pedagógico’”  (Real, 2023 p. 50) e previa, como ocorreu na

União das Repúblicas Socialista Soviética – URSS, a construção de alojamentos e dormitórios

para  abrigo  e  cuidado  de  delinquentes.  Para  tal  implantação,  havia  necessidade  de

“treinamento de professores” para atuarem em certa “força tarefa” numerosa, com a previsão

para alfabetizar duas mil pessoas, sem qualquer iniciativa dialógica que pudesse inverter a

lógica de uma “alfabetização do povo Kalunga” para com a sua participação no processo.

Como  parte  das  preocupações  de  Baiocchi  (1999),  de  haver  nova  invasão

eurocêntrica no território,  estava o incentivo à criação de um “Conselho dos mais velhos”

(Real,  2023  p.  42),  num  esforço  de  estimular  a  preservação  da  identidade,  alinhada  à

63 Enquanto as primeiras universidades foram criadas no século XII na Europa, as primeiras creches só foram
criadas, por interesse no trabalho das mães, no século XIX, também na Europa.

 117



cosmovisão africana  de que os  mais  velhos  têm sempre a  palavra final  nas decisões.  No

entanto, não há registros de atuação, ou participação desse conselho, nem mesmo qualquer

tentativa de diálogo que partisse da SEE-GO com as pessoas que possivelmente compusessem

esse bem pensado Conselho de Anciãos e Anciãs Kalunga.

O projeto  de Makarenko (1888-1939) utilizado na URSS após a  revolução de

1917 foi aplicado numa colônia de delinquentes, chamados pelos idealizadores de “deficientes

morais” (Makarenko, 2012 p. 30). O desenvolvimento do trabalho pedagógico na colônia de

Górki consistia num esforço para reeducação moral das pessoas internadas ali. Tratava-se de

recuperar  pessoas  que  saíram  do  pós-1917  órfãs,  deprimidas,  solitárias,  desiludidas.  Um

diálogo entre o responsável por um alojamento e um dos internos, na página 65 do Poema

Pedagógico,  nos  permite  reconhecer  e compreender  o que foi  o  trabalho realizado,  sob a

coordenação do pedagogo e escritor ucraniano, na época ministro da educação da URSS, 

─ e você, para que se intromete? Quer que eu te assine a cara?
Sentado na cama, cercado por um grupo de simpatizantes, um ferido enrola
em silêncio a mão lanhada com um pedaço de lençol.
Eu nunca separava os briguentos, nem tentava falar mais alto que eles.
Atrás de mim, Kaliá Ivánovitch sussurrava assustado:
─ ai, depressa, depressa, querido, que esses parasitas vão se degolar uns aos
outros…

O “Ser Kalunga”, que no período colonial era visto e combatido violentamente

como  criminoso,  agora  é  visto  como  um  sujeito  defasado,  que  precisa  da  aplicação  de

“medidas educacionais” corretivas. Seu alto índice de analfabetismo e isolamento social, para

o qual foi arremessado, torna-se um problema a ser atacado e vencido. Como pode as pessoas

viverem isoladas?  Elas  precisam de estrada,  de escola para serem incluídas  na sociedade

como cidadãos! Foram questionamentos e exclamações que se espalharam e, até os dias atuais

ainda são repetidos, quando se trata dos moradores dos “Vãos Kalunga”.

O projeto Kalunga-Educação é, então, uma resposta do governo goiano que se viu

na obrigação atuar diante da constatação e presença da Universidade64. Não demorou para a

comunidade  assimilar  a  ideia  de  que “o que vem de fora é  melhor  e  necessário65”.  Real

64 Na  esteira  de  Baiocchi  seguiu-se  outros  vários  projetos  e  pesquisas,  propostos  e  desenvolvidos  por
professores e alunos da Universidade Federal de Goiás – UFG.

65 O que detectou e registrou este pesquisador é confirmado atualmente na grande quantidade de lixo plástico,
alumínio e outros, bem como visível alto consumo de bebidas alcoólicas, havendo numa linha reta de 5 Km,
4 locais de venda.

 118



(2023),  um professor pioneiro da região,  que transformou sua dissertação de mestrado de

1996 em livro, registra detalhes, inclusive em fotografias, dessas transformações ocorridas ao

povo Kalunga pelo “novo”. Em uma epígrafe de seu trabalho, ele transcreve literalmente a

fala de Procópia dos Santos Rosa, líder, matriarca, pioneira e parceira de Mari Baiocchi. Na

oportunidade ela disse que “o daqui nóis já sabe! Nóis qué aprendê o de fora”.

Num  clima  de  certa  euforia,  vivido  à  época,  Real  percebe  e  documenta  as

principais modificações assimiladas pelo povo Kalunga na década de 1990. A partir de então,

buscou-se  lutar  pelo  reconhecimento  e  posse  da  terra,  pela  construção  de  escolas,  pelo

consumo e  cultivo  de  produtos  industrializados,  mas  principalmente  a  orgulhar-se  de  ser

Kalunga,  liderados  por  mulheres,  com  as  da  foto  acima.  Isso  colaborou  para  que  este

professor/pesquisador propusesse novo estudo para seu doutoramento que gerou a tese “Ser

Kalunga: entre a modernidade e a tradição” (Real, 2018). Desta vez ele captura esse Kalunga

em crise de identidade, com suas raízes abaladas e sofrendo agruras da contemporaneidade,

como discriminação e racismo, que ainda o proíbem de ser.

Corroborando os estudos de Real, Ponjí conta que “na época” houve certa pressão

para corrigir a linguagem, pois o povo Kalunga, que agora estava “invadindo” a cidade, falava

“errado”:

Aí eles começaram a sentir que estavam sendo criticado, a forma que eles
falavam e a gente também dava aula aqui no começo, a gente chegava na

 119

Figura 11: Drª. Honoris Causa Procópia dos Santos Rosa e a professora 
Vanderléia; 2023; (foto do autor).



rua, a gente pegava o jeito de eles falar também, nós chegava na rua e falava
do mesmo jeito, a família de nós ficava: "você tá virando calungueiro, tá
falando igual os calungueiros", Ponjí, dia 4 de junho de 2024.

O testemunho desse educador revela o quanto de colonialismo está arraigado nas

ações  do Estado brasileiro,  veiculado  pelos  seus  representantes  e  circulando  nas  veias  da

sociedade. A chegada de pesquisadores e em seguida “autoridades” das áreas de educação,

saúde  e  departamento  de  terras,  no  início  da  década  de  1980,  podemos  afirmar,  não

representou a introdução “progresso”, como passou-se a acreditar. 

À  medida  que  os  contatos  se  aprofundavam,  também  crescia  a  “invasão  de

intimidade”, alimentada, não me parece, pela curiosidade de quem quer aprender, mas pela

arrogância  de quem quer  ensinar.  A “urgência”  em alfabetizar,  instruir,  civilizar  é  o  que

aparece nas capas dos jornais. No entanto, essas ações praticadas, à revelia de seus supostos

interessados, tornam-se estratégia de dominar de discriminar, e desumanizar.

Em tempo, reuniões de gabinetes e anúncio de medidas visavam interferir no que

foi construído por séculos pela mulher e pelo homem Kalunga. A ideia “mágica” foi a do

“projeto  Kalunga-Educação”  para  iniciar,  posso  dizer,  a  correção  da  linguagem  ali

sedimentada, resultado de vários contatos entre povos e culturas. Para implantar tal projeto, a

primeira ação foi realizar um treinamento que

iniciou-se com as aulas da professora Sílvia Lúcia B. Braggio, da UFG, com
especialidade  em  Linguística.  Fundamentada  no  método  Paulo  Freire,  o
conteúdo trabalhado por ela foi direcionado para o processo de alfabetização,
tendo como proposta básica, “trabalhar com textos (Real, 2023 p. 52).

O que estava sendo considerado como defeito ou deficiência, no caso a linguagem

“errada”  do  povo  Kalunga,  tornar-se-ia  o  foco  principal  do  projeto.  Ao  lado  dessa

implantação,  mobilizou-se  a  classe  política,  chegando  a  se  fazer  presente  no  território  o

ministro da educação Dr. José Goldemberg, ex-reitor da Universidade de São Paulo – USP,

ministro dessa pasta nos anos 1991 e 1992, o governador de Goiás Iris Resende Machado

(1933-2021) e várias outras autoridades locais e regionais.

A  implantação  do  referido  projeto,  que  começara  com  o  treinamento  de

professores para adentrarem o quilombo, a produção de cartilhas e a construção de escolas,

confirmava  o  que  afirma  Real  (2023  p.  54),  que  à  época  era  dirigente  do  departamento

 120



educacional  regional,  chamado “Delegacia de Ensino66”:  “acabava de se instalar naquela

comunidade uma escola específica para a educação de adultos remanescentes de escravos

negros”.

A Criança Quilombola Kalunga continuava invisível, à margem do “investimento

educacional”,  que  se  voltava  ao  Kalunga.  Apesar  de  a  professora  Sílvia  Lúcia  ter

fundamentado seu “treinamento” no método Paulo Freire, essa pedagogia passava longe dos

interesses e das práticas do que ela possivelmente tenha chamado de “método Paulo Freire”,

explicado em várias obras desse autor, mais explicitamente no livro “Conscientização: teoria

e prática da libertação:  uma introdução ao pensamento de Paulo  Freire”,  publicado em

1979. 

O  método  proposto  por  esse  educador  brasileiro  consiste  em  envolver  a

comunidade em cinco fases distintas. Sendo a primeira delas,

a “descoberta  do universo vocabular” dos grupos com os quais se  há de
trabalhar se efetua no curso de encontros informais com os habitantes do
setor que se procura atingir. Não só se retêm as palavras mais carregadas de
sentido existencial – e, por causa disto, as de maior conteúdo emocional –,
senão também as ex-pressões típicas do povo: formas de falar particulares,
palavras  ligadas  à  experiência  do  grupo,  especialmente  à  experiência
profissional (Freire, 1980 p. 42).

Ao contrário disso, o passo seguinte, dado pela coordenação do projeto Kalunga-

Educação, foi enviar as professoras “treinadas” para residir e alfabetizar o povo. Como os

adultos continuam a atuar em suas obrigações para a sobrevivência, aquelas ações não eram

para eles. Na prática, as crianças Kalunga tornaram-se o público-alvo de ações que também

não eram para elas.  Ações iniciadas  que se tornaram permanentes,  como pode verificar  a

realização  desta  pesquisa  de  campo,  iniciada  no  primeiro  semestre  de  2023.  Trata-se  do

“Sistema Multisseriado de Ensino”,  que anos  depois,  na  opinião  cuidadosa  da  professora

Celina, uma das pessoas treinadas e enviadas ao território, isso era:

um  pouquinho  impossível  [alfabetizar  aquelas  crianças  naquelas
circunstâncias, pois] tem aluno que já conta com ‘três anos na primeira série,
já passou por várias professoras e até agora não conseguiu se alfabetizar
(Real, 2023 p. 64).

66 Sediada à época na zona urbana de Monte Alegre de Goiás.

 121



A introdução das atividades do projeto, com a chegada das professoras treinadas,

gerou profundo e subliminar conflito étnico e cultural, pois essas agentes, em sua maioria, não

entendiam e ou rejeitavam os costumes locais. Com isso, elas vilipendiavam os direitos das

pessoas, principalmente das crianças, ao tentarem impor regras, que nada tinham a ver com a

realidade ali vivida. Pressupõe-se que racismo e o preconceito não eram praticados,  como

forma de opressão, pois todos se tratavam como iguais, lutavam igualmente pela vida, pela

criação dos filhos, pela sobrevivência da pesca, da caça, das pequenas lavouras e da criação

extensiva de animais.

O modo de vida no território  baseava-se nessas atividades  e era  movimentada

cultural,  religiosa  e  afetivamente  pelas  festas  tradicionais  herdadas  de  seus  ancestrais  e

familiares.  Seus  ritos  são  compostos  de  certo  sincretismo,  que  combina  a  religiosidade

ancestral com as tradições católicas, dessas que sofreram assimilação por meio da tentativa de

“dessocialização”  e  “despersonalização”  promovida  pela  empresa  do  tráfico  de  pessoas

(Menz, 2005 p. 5).

As novas gerações de Kalunga viviam e aprendiam com seus pais e parentes em

uma “escola de vida”,  bastante  conectada com a natureza,  não muito diferente do que os

africanos viveram em seus territórios originais. Seu aprendizado era performático e estava

condicionado aos saberes acumulados, transmitidos oralmente pelos anciãos e anciãs, que se

reuniam  sistematicamente  quando  necessário  para  promover  suas  instruções.  O  que

testemunhou Paulo Freire em trabalho de reuniões que tinha como objetivo tomar decisões

sobre a educação do povo na Guiné-Bissau após a independência daquele país africano em

1973: “imediatamente, então, os cinco mais velhos do grupo se reuniram num círculo, dentro

do  círculo  maior,  discutindo  entre  si,  em  voz  baixa,  enquanto  os  demais  permaneciam

silenciosos” (Freire, 2021 p. 94).

A presença e atividade das professoras treinadas pelo projeto Kalunga-Educação

acendeu a ideia da diferença de cor como motivo de inferioridade. O tipo de cabelo crespo

passou  a  ser  concebido  como  ruim,  precisava  ser  alisado  para  tornar-se  “bom”.  As

“profissionais treinadas” passaram a impor seus valores ocidentais, como rezar e obedecer às

regras que não interessavam às crianças do quilombo. Uma hipótese para o caso revelado pela

professora  Celina  anteriormente  é  que  esse  conflito  de  valores  e  costumes  atua  como

 122



empecilho ao desenvolvimento cognitivo na aprendizagem das crianças.

As novas escolas construídas “pensadas” conforme o formato das casas do lugar,

em substituição aos prédios cobertos de palha, como a que o senhor José dos Santos e seus

vizinhos  construíram,  ficaram  distantes  das  crianças.  O  próprio  Real,  testemunha  muito

importante de todo o processo, sentiu isso ao perceber uma escola distante cercada de “arame

farpado” (p. 57) e sozinha por não ter recebido o calor do pertencimento pela comunidade. A

prática  pedagógica,  as relações  pessoais,  o convívio étnico cultural  e a paisagem trazidos

pelas novas escolas, afastou, principalmente as crianças, e produziu absoluto contraste com o

pensamento e a ação do educador Paulo Freire, esteio da concepção desta tese de doutorado.

A ação antidialógica por parte do governo e seus contratados é perceptível desde

os primórdios das formações dos quilombos no século XVIII, corroborada pela tentativa de

implantação da proposta de Makarenko no pós 1917. Esse preâmbulo confirma a presença de

uma  “pedagogia  autoritária”  que  impõe  políticas  achadas  corretivas,  moralizadoras  e

salvadoras. Essa pedagogia nega tacitamente o direito do outro, o Kalunga, de participar, de

opinar  como sujeito  ativo.  Ela  funciona  como mecanismo estratégico  de dominação e  de

objetificação dos sujeitos, pois “Para dominar, o dominador não tem outro caminho senão

negar às massas populares a práxis verdadeira. Negar-lhes o direito de dizer sua palavra, de

pensar certo” (Freire, 2005 p. 143).

O “não diálogo”, mas a imposição, a negação, estão fortemente arraigados na ação

das  professoras.  Elas,  apesar  de  dominadas,  estão  a  serviço  de  seu  opressor,  sendo uma

“sombra” dele, a sua presença na sala de aula e fora dela. O opressor não aparece com o

chicote na mão, mas envia seu “comissário” para executar seu trabalho. Por isso, ele se torna

bonzinho e digno de gratidão pelos dominados. À Criança Quilombola Kalunga lhe é negada

a  condição  de  ser  criança  na  escola,  é  abandonada  porque  seus  pais  foram  mortos,  ou

contemporaneamente  foram “trabalhar  fora”  do  território  para  trazer  o  pão,  ou  ainda  se

viciaram e com isso foram embora de si mesmos, das suas tradições e de seus costumes.

As mesmas crianças, agora são numeradas para contar na estatística do cuidado,

na  base  de  dados  da  nota,  já  que  está  valendo  “uma  nota”  para  a  “escola  interessada”

denunciada por Gramsci nas primeiras décadas do século XX. Às crianças é apresentada uma

bela escola, mas lhes é negado o acesso, ou a elas é dado o acesso, mas lhes é negada a escuta,

o diálogo, o respeito, os direitos, a cidadania. 

 123



Então,  ter  a  escola,  ter  o  acesso  e  não  ter  as  condições  para  ter  o  direito  à

aprendizagem consciente e libertadora torna-se arma do “não ser”. Assim, a opressão continua

mais sutil,  com o agravante de que o opressor “deu a oportunidade”,  mas o sujeito não a

aproveitou.  Na imagem abaixo,  as crianças  e a  professora atravessam o rio  a  pé para ter

acesso à escola.

O acesso a esta escola é realizado a cavalo, a pé e motocicleta. Grande parte das

crianças deixam o animal ou o veículo do outro lado do rio quando ele está com muita água.

A sala de aula da turma observada é pequena e funciona também como um depósito de livros.

A professora,  contratada  temporariamente,  se  desdobra para ministrar  aulas  para alunos e

alunas classificados como 1º, 2º, 3º e 4º anos do Ensino Fundamental. Além disso, também é

sua  tarefa  “alfabetizar”  ou  introduzir  conhecimentos  curriculares  tradicionais  aos  novas

crianças e alunas.

Dados  da  observação  do  cotidiano  das  crianças  dessa  escola  revelam  que  a

professora desembolsa de seu “ordenado” para adquirir materiais pedagógicos e realizar suas

aulas.  Ao  mesmo  tempo,  suas  aulas,  assim  como  as  demais  da  rede  de  ensino,  são

fotografadas  e  enviadas  imagens  diárias  para  demonstrar  que  estão  sendo  realizadas,

 124

Figura 12: Travessia de alunos e professora; rio Alminha; foto do 
autor/2023.



explicitando o claro antidiálogo entre a prática, as condições e seus “fiscais”. Percebe-se, no

cotidiano, entre as crianças, desejos e potencialidades cognitivas, mas há uma generalizada

preocupação em comprovar que a aula foi dada.

A teoria da ação antidialógica não somente representa e age, como funciona como

cerca ao direito da criança e da negação de sua realidade. Porém, ela, esse tipo de ação, cria e

fortalece  “seres  ambíguos,  metade  elas  mesmas,  metade  o  opressor  ‘hospedado’  nelas  e

[esses seres] chegam ao poder vivendo esta ambiguidade, que a situação de opressão lhes

impõe…” (Freire, 2005 p. 144). Os personagens dessa metáfora estão devidamente vestidos de

atribuições  educacionais  remuneradas,  tais  como  direções,  coordenações  inspeções,  entre

outras.

Nessa  teoria,  coabitam  adultos  que,  a  serviço  do  sistema  capitalista  opressor,

aproveitam-se da fragilidade das crianças para transformá-las em futuros opressores. A esses,

interessam a não alfabetização, ou a iniciação escolar autoritária, propícia a forçar a criança a

abandonar a escola. A esses, também interessa o professor mal formado, ou apenas treinado,

pois, nessas condições, ele não lerá, nem compreenderá seu papel na conjuntura política, nem

sua ação na seara pedagógica de opressão, que age contra a infância quilombola Kalunga em

formação.

Dominada pela ação antidialógica, a escola, cercada ou murada, apartada cultural

e etnicamente, e não pertencente ao povo, torna-se mera “feitoria67” para expedir resultados à

“coroa”. As “feitorias coloniais” foram espécies de armazéns onde eram estocados produtos

para exportação e escambo. Havia,  por exemplo,  a retirada do Pau-brasil  por escravos ou

indígenas, que eram pagos com produtos trazidos da Europa. Nesses locais, havia um Feitor-

Mor68,  isto  é,  um homem de confiança  da “Coroa Portuguesa” que recebia  pelo cargo de

Inspetor. Ele era auxiliado por indígenas contratados, ou negros escravizados, que tinham por

atribuições  manterem  organizadas  as  mercadorias,  garantir  os  pagamentos,  para  que  não

houvesse “prejuízos” ao rei.

 As feitorias, como “escolas interessadas” e sistemas de ensino contemporâneos,

guardam os interesses do comando e não qualquer outro interesse local.  Os trabalhadores

67 Metáfora que utilizarei para reforçar a descrição da escola interessada, capitalista, que, apesar do que é dito,
pratica projetos e ações de épocas coloniais.

68 Personagem nomeado diretamente pelo Rei, para administrar fortificações e cuidar de negócios nas colônias
Portuguesas, durante o período colonial (1530-1822).

 125



dessas fortificações eram chamados de escravos de feitoria, às vezes com algumas diferenças

hierárquicas e certos “privilégios” entre eles. No século XVIII, uma feitoria se destacou pela

sua organização como empresa lucrativa: a Real Feitoria de Linho Cânhamo, que possuía o

seguinte organograma de funcionamento:

Foi  seu  Primeiro  Inspetor,  o  Pe.  Francisco  Xavier  Prates,  ajudado  na
administração  por  um  Segundo  Inspetor,  quatro  feitores —  soldados
europeus —, um almoxarife e escriturário, um capelão e um cirurgião, todos
recebendo salários pela Real Fazenda. Para o trabalho foram enviados 21
casais de escravos pertencentes à Fazenda Real (Menz, 2005 p. 3).

Nessa  Feitoria,  entre  os  “privilégios”  recebidos,  estava  o  de  permitir  que  os

escravos  se  casassem,  para  mantê-los  mais  dedicados  ao  trabalho  e  impedir  que  saíssem

cometendo “atos pecaminosos”, o que os levariam a prisões, portanto, dispersando mão de

obra. O sucesso e ampliação dos negócios desta feitoria fizeram com que houvesse abertura

para  que  seus  escravos  plantassem  numa  pequena  parte  o  sustento  de  seus  “interesses

particulares”. Houve casos em que foi permitido até que o escravo comprasse cavalo (idem p.

8) para uso próprio.

A comparação feita nesse estudo remete à concepção de escola contemporânea,

que  ainda  é  mantida  com  diretores  indicados  politicamente,  servidores  administrativos

contratados  ou  terceirizados,  e  um  quadro  de  professores  também  contratados

temporariamente. Nesse caso, não se fala em aprendizagem das crianças, mas na burocracia e

no material. Uma escola com essa estrutura pessoal está submetida aos ditames políticos de

quem controla o poder e estiver de plantão, como numa feitoria. Assim, obtém-se a estrutura

ideal para a manutenção da ação antidialógica que interessa aos opressores e seus auxiliares

em troca de certos privilégios.

3.2. O desfavorecimento e opressão da infância

No geral, o tratamento do ser humano ocidental, esse do qual temos mais notícias,

porque somos condicionados a estudar suas histórias de “hegemonias”, não tem demonstrado

cuidar  da infância,  como cuidamos de uma planta em crescimento.  Ao estudar a obra “A

invenção dos direitos humanos” da historiadora panamenha radicada nos EUA, Lynn Hunt,

 126



experimentamos  profunda  e  importante  reflexão  sobre  o  desenvolvimento  dos  direitos

humanos do ponto de vista reverberado no ocidente.

A autora remexe os primórdios das discussões formais e fornece relevantes pistas

de como a Europa realmente “inventou”, registrou os seus direitos do ser humano. E isso não

está muito distante do nosso entendimento. Historicamente, é possível afirmar que a Europa

“inventou” esses direitos para seus homens. Para nós foi ensinado nas aulas de história, ainda

no Ensino Fundamental, que o século XVIII foi o século das luzes, ou do iluminismo, ou das

iluminuras e, de fato, até meados do desse século, as crianças não podiam ter um quarto para

dormir, e Hunt não está falando de direitos humanos dos pobres, das minorias, ou dos negros,

mas sim dos brancos dominantes.

Após a conquista da autonomia do próprio corpo, a descoberta que ele é de fato

meu, e que sua violação se constitui de uma transgressão, a historiadora relata a distribuição

das conquistas  aos protestantes,  aos judeus,  mais recentemente  às mulheres,  mas que não

chegou até as crianças.  Lá pelo meio da obra, Hunt identifica alguma aproximação. Após

evocar o Abade Sieyès69, ela diz que “As mulheres, as crianças, os estrangeiros e aqueles que

não pagavam tributos deviam ser somente cidadãos ‘passivos’” (Hunt, 2012 p. 148).

Importante  ressaltar  como  os  direitos  humanos  do  ponto  de  vista  dominante

apresentam-se delimitados. Para certos extratos sociais, como os citados, eles são parciais.

Portanto,  sua  plenitude  dependerá  de  critérios  que  serão  previamente  estabelecidos,

geralmente por notáveis “conselheiros” estatais. Ao separar a parcela, a maior, representativa

desses extratos, sobram as minorias, para de fato usufruírem dos vários direitos acumulados

na dinâmica cultural da população.

Mais  adiante,  ao  abordar  o  papel  da  ciência  no  século  XIX  para  afirmar  os

imperialismos europeu e estadunidense, Hunt denuncia o explorador britânico Richard Burton

e seu infame discurso racista. Ao espalhar seu ódio contra os negros, este personagem ainda

aborda  a  infância  como período  negativo  da  vida  para  caracterizar  criminosamente  esses

povos e reforçar a discriminação contra eles.  Para Richard,  o africano “possui em grande

medida,  as  piores  características  dos  tipos  orientais  inferiores  –  estagnação  da  mente,

indolência do corpo, deficiência moral, superstição e paixão infantil” (Hunt, 2012 p. 195).

Nota-se  que  o  emissor,  em  seu  afã  de  sustentar  uma  absurda  tese,  traz  embutida  a

69 Emanuel Joseph Sieyès (1748-1836), importante deputado, constituinte do período da revolução francesa e
da declaração dos direitos do homem e do cidadão de 1789.

 127



criminalização da infância.

Isso tem correspondência com a adultificação da realidade, responsável por parte

da violência desferida contra crianças por acusá-las de imaturidade. Percebo em minha prática

docente, e como pai, como a “autoridade” adulta sufoca a curiosidade da criança. É possível

que essa imposição cultural do “direito” natural do adulto sobre a criança tenha relação com

teorias históricas como essa citada acima. E a escola tradicional trabalha com forte apelo nas

ideias estabelecidas, por vezes consideradas imutáveis.

No Brasil, o que se tem notícias é de uma infância invisibilizada, que somente

será discutida quando houver interesses em melhor aproveitá-la. Refiro-me, por exemplo, a lei

que ficou conhecida como “lei do Ventre Livre”, de 28 de setembro de 1871, em que a “elite”

faz um negócio, em nome de declarar “livre” certo segmento da sociedade de negros e negras

escravizados.  Na letra  da “lei”,  entretanto,  não há nenhuma liberdade,  exceto  a  grafia  da

palavra. Já no primeiro artigo o texto diz que“(…) Chegando o filho da escrava a esta idade

[oito  anos],  o  senhor  da  mãi  terá  opção,  ou  de  receber  do  Estado  a  indemnização  de

600$000, ou de utilisar-se dos serviços do menor até a idade de 21 annos completos”.

Além disso, cabe ao senhor, dono da mãe, fazer a comunicação ao poder público

por sua espontânea vontade. Em sua recusa e ou “esquecimento”, já fica acordado que ele

optou por manter a escravidão da criança e isso é um “direito” dele. Pois bem, é por volta dos

oito anos que as  crianças  se tornam capazes  de exercer  determinados  papéis;  no caso do

sistema de  exploração,  ela  é  forçada  a  trabalhar.  Então,  a  tal  “lei  do  ventre  livre”  é,  na

verdade, uma regulamentação da escravidão das crianças, nascidas de mães africanas ou afro-

brasileiras.

Na hipótese de o senhor entregar a criança para o “Estado”, esse a entregará para

Associações assistenciais criadas para esta finalidade. “§ 1º As ditas associações terão direito

aos serviços gratuitos dos menores até a idade de 21 annos completos, e poderão alugar

esses serviços, mas serão obrigadas”, (art. 2º): a cumprir diversas tarefas, todas elas passíveis

de  interpretações  subjetivas  por  parte  de  quem estivesse  com a  “guarda”  da  criança,  do

adolescente ou do jovem escravizado. Um exemplo é o inciso 3º que “obriga” os responsáveis

a “procurar-lhes, findo o tempo de serviço, apropriada collocação”.

Ao  atingir  o  tempo  de  serviço  gratuito,  para  o  senhor  ou  para  a  entidade

encarregada de explorar a criança, ela é considerada adulta e terá sua “liberdade”. Mas, para

 128



tanto, há diversas obrigações a serem cumpridas, como pagamento de impostos e taxas, isso

se durante os treze  anos de serviços  não tiver  havido algum desentendimento.  Ao fim,  a

pessoa que trabalhou até esse estágio da vida gratuitamente, obviamente não terá condições de

exercer sua “liberdade”. Portanto, baterá à porta de alguém e dependerá da generosidade, ou

da benevolência de outrem para continuar sobrevivendo.

Vinte e oito anos depois da promulgação da lei do Ventre Livre, conforme Carmo

& Cintra (2017 p. 6), foi criada a primeira Creche no Rio de Janeiro, capital do país à época.

Trata-se da “creche da Companhia de Fiação e Tecido Corcovado70”, primeira instituição de

amparo  às  crianças,  que  delas  cuidava  enquanto  seus  pais  trabalhavam.  Esse  modelo  de

instituição,  para  amparar  ou  assistir  crianças,  só teve  alguma alteração  após  mais  de  um

século com a constituinte de 1988, especialmente depois da promulgação da LDB, lei 9.394

de  dezembro  de  1996,  quando  é  garantida  a  possibilidade  da  Educação  Infantil,

desenvolvimento e ou alfabetização das crianças.

A concepção que ficou arraigada no país foi o que, na prática, ocorreu e ocorre

desde a criação dessa Creche. A ideia de que os pais precisam trabalhar e a maioria não tem

onde, ou com quem, deixar as crianças. Nas últimas quatro décadas, especialmente após a

redemocratização do país  ocorrida a  partir  de 1984,  a  ideia  de cuidado foi  se  ampliando

gradativamente. Percebeu-se, ao longo do tempo, que o cuidado também deve ser cognitivo e

que a criança precisa se desenvolver, inclusive para o trabalho. Na esteira dessas mudanças,

em 1990,  por  meio  da  lei  8.069,  foi  criado  o  Estatuto  da  Criança  e  do  adolescente  que

estabelece a proteção “integral” a estas faixas etárias.

Contudo,  nas  entranhas  do  Brasil  profundo,  nas  aldeias,  nos  territórios

quilombolas,  nas  favelas,  nas  pequenas  cidades  do  interior,  os  efeitos  da  lei  não  são

perceptíveis e um dos motivos é que nesses locais ainda prevalecem resquícios muito fortes

do patriarcado,  do assistencialismo,  do machismo e do racismo.  Na realidade,  país  afora,

“Milhares de crianças da classe trabalhadora são expulsas entre o primeiro e o segundo ano

da escola primária, porque não aprenderam a ler e escrever” (Freire, 2020 p. 140). Ao serem

expulsas, a maioria vai para o mercado de trabalho informal, para o mundo da prostituição, ou

caem na mão de traficantes de drogas e de outros criminosos.

No  território  Kalunga,  onde  foi  realizada  a  pesquisa  de  campo  desta  tese,  as

70 Criada em 13 de novembro de 1899. Eram vinte “leitos” e atendia cerca de 40 crianças.

 129



crianças são também vítimas da realidade que assola o país. Elas têm acesso dificultado à

escola. Quando têm o acesso, não têm as condições para permanecerem: quando permanecem,

são  discriminadas.  Exemplo  disso  é  o  de  Oriki:  para  hoje  ter  um  emprego,  ainda  que

temporário, precisou sair de seu lugar. Quanto ao tratamento que recebeu fora, ela disse:

(…) lá eles [as crianças Kalunga] eram muito discriminados, jogavam pedra:
negro fedido, calungueiro pé rachado, fedorento. Aí só de ver eles [alunos
que a antecedeu] contarem história, a gente até ficava com medo de sair para
estudar fora, Oriki. Entrevista, dia 9 de março de 2023.

Essa  jovem  professora  assim  relata,  demonstrando  bastante  indignação,  ao

recordar seu tempo de estudante na zona urbana de seu município. Os adjetivos utilizados

para denominá-la, assim como as demais crianças e adolescentes do território, não deixam

dúvidas quanto ao tamanho da desumanização projetada contra essa comunidade.  Há uma

evolução da violência, que é a de não querer ficar perto, já que a acusam de mau cheiro.

Então, se joga pedra para afastar. A reação é o medo de ser atacada/o fisicamente. Se não

houver persistência, essa é a outra forma de expulsar a criança da escola.

O paralelo desse caso com o de Omokùnrin é que ele é expulso pelas condições,

que não o permitiam sequer ir até a escola. Está convencido de que o mais importante é ficar

no território para cuidar de sua mãe. E se for, o que vai encontrar? Sendo o mesmo que Oriki

encontrou,  pode ser  que não tenha  a mesma resistência,  ou resista  de outra  forma,  quiçá

violenta,  vingativa,  ofensiva,  enfim,  as  barreiras  que  separam  as  crianças  quilombolas

Kalunga da escola são grandes; às vezes chegam a ser intransponíveis.

De volta ao contexto do início dos anos 1990, quanto às/aos pesquisadoras/es da

UFG que se embrenharam no território, tanto Baiocchi (1999) quanto Real (2023) são francos

em perceber e documentar o medo que força esse povo em repudiar suas “descobertas”, pois

elas aparentavam recolonização. Essa desconfiança é muito bem assimilada pelas crianças, as

mais vulneráveis em relação ao elemento externo. Neste caso, a escola deveria ser vista como

libertadora, já que é gestada por pessoas “idealmente preparadas”, capazes de compreender a

diversidade e promover convivência. Mas, ao contrário, acabam funcionando como aparelho

sistematicamente repressivo a serviço do opressor.

Os instrumentos repressivos do período colonial,  como a espingarda,  o laço,  o

chicote e a cavalaria foram aposentados em favor da discriminação, que inferioriza o sujeito.

 130



Antes de instituir a opressão ideológica, o ocidente estabelece o superior (o branco), o belo

(liso), o importante e dominador (cristão “educado”). Após isso, imputa-se o feio, o fedorento,

inferior. Diante dessa realidade, as professoras treinadas instituem suas “aulas” de etiquetas,

demonstrando em suas próprias “posturas” de consumo daquilo que é artificial,  formas de

submeter as crianças e fazê-las se sentirem antissociais, feias e não humanas.

O  que  Menz  (2005)  chama  dessocialização  terá  efeito  para  a  negação  de  si

próprio, de sua cultura, de seus costumes. Mesmo tendo sido dessocializados, o escravizado

e/ou o liberto não vai conseguir se enquadrar nessa “nova” sociedade porque não é possível

mudar  a  cor  da  pele  ou  o  tipo  de  cabelo,  ou  o  formato  do  rosto.  A ação  antidialógica,

denunciada por Freire (2005), conspira, então, para que a escola não considere a possibilidade

de construção da convivência respeitosa entre as pessoas, ainda que elas sejam diferentes,

como assinalou Real (2023 p. 122), em sua pesquisa etnográfica: “… na Escola Kalunga, em

nenhum momento, a sala de aula foi palco de discussão sobre a origem ou história do povo

negro, mesmo a cultura da comunidade”.

O resultado visível da pedagogia autoritária ali instalada por meio de professoras

treinadas  do projeto  Kalunga-Educação,  sentido  na pele  pelo  pesquisador,  está  latente  no

gesto de uma criança, de apenas cinco anos, que ao folhear uma revista, “aponta o dedo [para

as pessoas] louras como bonitas e as negras como feias” (idem). O gesto desse pequeno

quilombola indica haver ali sementes de racismo germinadas, criando raízes em plena sala de

aula,  na  metade  da  década  de  1990,  confirmando  a  consolidação  da  ação  antidialógica

promovida pelo opressor em desfavor da infância quilombola Kalunga.

3.3. De Muénga a Omokùnrin

Durante o tempo em que estive no território Kalunga, relacionei-me com muitos

personagens  relevantes  ao  aprimoramento  das  discussões  sobre  os  direitos  humanos  da

Criança Kalunga. Um deles foi  Omokùnrin,  jovem desempregado que frequentou a escola

somente  na infância.  Ele,  como praticamente  todas  as  pessoas da comunidade,  são muito

generosas  e  recebe  cordialmente  pesquisadores  ou  visitantes.  Durante  esta  pesquisa

construímos profundo laço de amizade o que me proporcionou aprendizagens variadas sobre a

vida no território.

 131



Era final de semana, ele me levou até a casa de seu irmão, que também colaborava

comigo na coleta de informações. De lá, após atravessarmos um córrego “perigoso para as

mulheres usarem a fonte porque tinha uma sucuri morando lá”, pedi que me levasse até um

poço em que eu pudesse tomar banho e “fazer as barbas”. De pronto, pegamos um trieiro que

saía na estrada principal para quem vem da zona urbana em direção à comunidade. Nesse

trajeto,  avistei  uma criança,  que  passava  correndo horizontalmente  também em direção  à

estrada. Percebi que era uma das crianças que observara em sala de aula anteriormente. Então,

eu disse “Oi!” e ela respondeu “Oi” assustada, continuando seu caminho. Era Muénga vindo

da roça que vigiava naquela manhã de domingo.

Omokùnrin me explicou quem eram seus pais e parentes (avós e tios), com quem

ela ficava quando seus pais se retiravam para trabalhar em outras localidades. Seguimos o

trieiro, atravessamos a estrada e Omokùnrin me guiou até o poço que ele recomendou que eu

tomasse banho. Ele, então, esperou-me pacientemente tomar aquele banho de água fria e fazer

as barbas olhando num espelho de 15 X 22 centímetros, colocado sob as pedras das beiradas

do córrego.

Por cerca de 1 hora, entre o trajeto, o banho e nosso retorno para a residência de

sua  vó,  conversamos  sobre  variados  assuntos.  Desde  as  condições  vividas  pelas  famílias

daquela  área,  a  degradação/assoreamento  do  córrego  até  nossas  futilidades  pessoais,

Omokùnrin revelou-se um jovem educado e sonhador. A partir de então, sempre mantivemos

contato e ele esteve presente, ao lado de Oriki, nos vários momentos de conversa que tive com

ela. Nesses contatos, percebi  Omokùnrin aparentemente envolvido com bebida alcoólica, ao

lado de sua mãe e sua vó que possui um botequim, onde ele adquire sua pequena “boia de

pinga” – frasco de 500 ml.

O  exercício  de  análise  das  informações  e  a  produção  escrita  da  tese  fez-me

compreender e situar  Omokùnrin no oposto lugar de  Muénga, ou que ele um dia ocupou o

lugar  de  uma  Criança  Kalunga  em formação  que  ela  ocupa  hoje.  Esse  lugar  é  também

contrastante com as exigências formais da escola, comum entre os dois personagens. Desde

então, propus-me conhecê-lo melhor; combinei de ir ao território e entrevistá-lo utilizando

instrumento  semiestruturado  de  pesquisa.  Isso  decorrente  do  que  havia  constatado,  desde

nossa  conversa  enquanto  tomava  banho  de  poço  de  água  corrente,  que  eu  registrara  em

caderno diário de relatório paralelo no dia 2 de abril de 2023.

 132



Dois  anos  depois,  fui  esperado  por  ele,  após  vários  contatos  agradáveis  via

Whatsapp,  meio  que  ele  se  comunica  gravando  áudios,  pois  raramente  escreve  alguma

palavra.  Ao escrever,  Omokùnrin se limita  a palavras  como: “Ata” e “Bel”,  ou seja,  para

confirmar: “Ah tá” (gíria) e dizer que está tudo certo: “Beleza” (gíria).  Omokùnrin me disse

que pouco aprendeu na escola, mas está conformado e que seu “estudo agora é a roça”. Ele

reconhece em Ponjí seu modelo de professor, que o alfabetizou, e até hoje ainda insiste que

ele volte a estudar. Aos 35 anos de idade, ele se lembra que parou de estudar aos 11 anos,

mesma idade de Muénga, pois tinha que ajudar sua mãe nos trabalhos da roça, para manter

seus irmãos mais novos.

Quanto à sua alfabetização, guarda na lembrança que o professor lhe dizia, o que

falava com alguma dificuldade: “Ah, não, A, B, C…, e aí você vai fazer. Aí eu [ele] pegava e

uns falavam: Não, faz a bolinha e puxa a perninha, e aí ia fazendo o outro e eu [ele] ia

conseguindo fazer tudo”. Este é o método, ou a estratégia ainda usual de forma a induzir a

criança a partir das letras (códigos) da língua escrita para realizar a alfabetização.

Ao mesmo tempo que relata as precárias condições de trabalho infantil para ajudar

no sustento da família,  Omokùnrin relembra que: “Eu permaneci até chegar no quinto ano

que a gente fala. O quinto ano que é a quinta série, né?” Apesar de ter interrompido seu

trajeto escolar, vangloria-se de que tirava boas notas, o que pode ser atestado por Ponjí, que se

encontra atuante na comunidade.

Como  um  “ser  da  práxis”  em  situação  concreta,  ainda  que  visivelmente

desfigurado e excluído dos padrões de consumo, Omokùnrin não se entregou completamente.

Ele aprendeu algo.  “Eu aprendi. Eu aprendi aqui que nós faz o tapete quibano, essas coisas

aí eu aprendi tudo. Eu sei fazer todas essas coisas aí. Fazer rede de pesca, tarrafa, tudo eu

aprendi a fazer”.

O artesanato produzido manualmente, ainda que não dedicado totalmente a isso,

torna-se forma existencial que lhe reforça o devir. Por isso, ao falar do que sabe fazer, o faz

com ênfase  e  demonstra  sua  hominização  na  utilidade  do  fazer  para  admiração  de  certo

“público”  tornado “seu”.  Ao encher-se desse fazer,  reforça sua utilidade,  mas,  ao mesmo

tempo,  tem  dificuldade  para  admirar  o  mundo,  contemplá-lo  em  sonhos  (Freire,  1967,)

dizendo-se não possuir “inteligência”. Diz que, quando criança, queria ser “doutor”, mas não

conseguiu “terminar os estudos”.

 133



O pai de Omokùnrin deixou sua mãe e ela teve de criar oito filhos sozinha. Para

isso, foi obrigada a interromper os sonhos dele e surrá-lo para ir trabalhar na roça, caso fosse

necessário. Da mesma forma que Muénga, Omokùnrin relata serviços de “vigiar a roça” para

evitar que os “bichos” não comam as plantações. Em contato direto e integrado à natureza, ele

conta  suas  realizações  com  a  terra,  desde  o  “capinar”  e  o  “roçar”  a  remexer  o  solo,

acompanhar o crescimento e realizar a colheita dos mantimentos.

Dos cinco anos de escola, ele tem poucas lembranças; a não ser Ponjí, que sempre

o encontra e um outro professor de quem tornou-se admirador.  Omokùnrin me disse que até

pouco tempo guardava um boletim escolar com os registros de suas notas. A esse relatório, ele

chamou de “holerite”, sinônimo de contracheque – documento que comprova o pagamento de

salário.

Interpreto  esta  declaração  espontânea  como  a  sobreposição  das  condições

materiais sobre as expectativas e sonhos, que, a meu ver, poderiam ser motivados pela escola.

Pressuponho que uma educação libertadora, que encontre formas de manter expectativas e

possibilidades, deixa um mínimo de marcas positivas em seus alunos/as, tanto na sua vida

profissional quanto na formação geral.

As lembranças mais vívidas são do brincar, de jogar bola, “brincar de peteca e

voleibol”. Ao especificar melhor os sonhos de menino, Omokùnrin queria “salvar a vida  de

alguma pessoa que chegasse lá,  urgente lá,  [em um hospital]  que era para mim atender

rápido. Aí eu tinha essa ideia para mim”. Um médico de plantão! Eis o seu sonho de criança.

Mas, em suas palavras, “esse sonho morreu”. E a morte do sonho na perspectiva freiriana é

também a morte do ser.

Ao ter seus sonhos frustrados,  Omokùnrin sente “vergonha de não ter passado”

de fase e “ir para frente”. Segundo ele, sua “série ficou baixa”. Ou seja, a seriação da “escola

interessada”,  “contragramsciana”,  torna-se  empecilho  à  possível  decisão  desse  jovem em

voltar às carteiras escolares. Isso explica e revela os mecanismos dessa escola para expulsar as

crianças populares. Quando se sente vergonha, é porque existem motivadores para tanto. Se

isso acontece,  é porque existem estruturas e superestruturas ideológicas arraigadas em seu

currículo, que constrangem as pessoas até eliminar e interditar os sujeitos por ela preteridos.

Ao finalizar a conversa, Omokùnrin conclama quem ele nomeia “pessoal negro”,

para continuar estudando. Compreende que ele “quase não teve oportunidade”, e que, por

 134



isso,  tem  sofrido  nesse  contato  com a  natureza.  “Continue  que  Deus  te  ajuda”  é  a  sua

exclamação final. Portanto, ele tem consciência da importância da escola, mas não consegue

enquadrar-se em seus padrões. No embate de sujeito com a estrutura eurocêntrica, ele disse

que “não deu conta da escola”.

Enquanto nos preparávamos para realizar essa conversa,  Omokùnrin sentiu certo

desconforto e adentrou sua casa para vestir uma camisa. Para ele, aquele momento deveria ser

realizado  com  o  corpo  coberto,  possivelmente  pela  “ameaça”  de  que  seria  filmado.  Ao

retornar, arrumando-se para iniciar a conversa, eu li a inscrição de sua camiseta. Lá estava

escrito: “Sou filho de DEUS e nasci para VENCER”.

As condições sociais e ontológicas que conduziram Omokùnrin, às vezes, o fazem

conformar-se  no  mito  que  Freire  (2021c)  faz  referência  quando  da  educação  como

possibilidade de mudança. Isso dialoga com a condição do “antidiálogo e prosperidade na

sala de aula”,  que discuto no capítulo seguinte.  Os mitos  contribuem para desacreditar  a

capacidade humana de lutar e perceber a ocultação da realidade, manobrada para manter a

desumanização das pessoas, a fim de que se tornem objetos, portanto subalternas.

Os  traços  sociais  perceptíveis  na  condição  de  Omokùnrin remetem  a  dois

problemas que aparentemente conflituam com a cultura e a ancestralidade Bantu-Africana

dessa região do quilombo. Trata-se do alcoolismo e dos mitos religiosos, duas heranças do

colonizador português que atuam na contracultura das matrizes africanas. Ao refletir sobre

esses problemas e atravessar sobre a ponte que liga as trajetórias desses dois personagens

(Muénga e Omokùnrin) à luz dos direitos humanos da Criança Quilombola Kalunga, é preciso

perguntar qual significado de alfabetizar uma criança nesse território. Esse é o desafio posto

no tópico seguinte que encerra o presente capítulo da tese.

3.4. O significado de “alfabetizar” uma Criança Quilombola Kalunga

Do ponto de vista da pedagogia ocidental, que sustenta suas concepções, métodos

e atividades de ensino numa pseudociência da linguagem, o que é alfabetizar uma criança? Se

olharmos pela etimologia da palavra,  alfa-bet(a)-izar é verbo no infinitivo que propõe ação.

Tem  alfa  (pronúncia do primeiro código linguístico grego) e  beta (pronúncia do segundo

código) na sua composição. Então, uma criança, ou uma pessoa alfabetizada, pode ser alguém

 135



que conhece esses dois códigos, ou essas duas letras. Isto é, alguém que sabe o início, o básico

do conjunto de códigos da língua grega antiga, denominado alfabeto.

Essa é a compreensão mais simples,  no entanto fundamental,  para iniciar  uma

discussão sobre a iniciação escolar, ou a introdução da criança no mundo do conhecimento

científico. Para a professora Magda Soares, a alfabetização tem muitas facetas e “sem dúvida”

(…)“é um processo de representação de fonemas e grafemas, e vice-versa, mas é também um

processo de compreensão/expressão de significados por meio do código escrito” (2023 p.

19/20), onde reside a essência do processo de ensino-aprendizagem convencional. 

No âmbito pedagógico que conhecemos, “alfabetizar” é introduzir esses processos

de  forma  sistemática  e  planejada,  em  rotas  que  compreendam  domínios  linguísticos  e

habilidades  básicas  inerentes  a  métodos  de aprender  e  desenvolver-se cognitivamente.  Na

visão  eurocêntrica,  geralmente  essa  introdução  está  diretamente  vinculada  a  cartilhas  ou

textos materiais previamente elaborados. Nas atividades que objetivam alcançar habilidades e

competências específicas,  os sujeitos são colocados em contato com materiais  concretos e

visuais que possibilitem a assimilação de códigos também específicos. Mas, pressuponho que

para além de compreender o alfa e o beta, alfabetizar requeira articular diversas variáveis que

propiciem, por exemplo, interpretar o significado de cada um deles em situações diferentes.

No  que  se  refere  aos  métodos,  eles  situam-se  no  interior  das  práticas  e  se

encaixam em contextos, faixas etárias e capacidades adquiridas pelos alfabetizadores. Destaco

as faixas  etárias  que são influenciadas,  ou influenciam nesse processo,  de acordo com os

níveis de informação e de tempos disponíveis dos alfabetizandos. Quando nos referimos a

métodos, em nosso caso, identificamos “imediatamente, ‘método’ com tipos ‘tradicionais’ de

métodos – sintéticos  e analíticos (fônicos,  silábicos,  etc.)” (Soares,  2023 p.  40).  Todavia,

esses tipos, ou essa classificação, não pode esgotar as variadas alternativas de alfabetizar em

uma determinada língua escrita.

A concepção e os métodos de alfabetização estão diretamente ligados à língua de

cada povo. No caso abordado nesta pesquisa, alfabetizar significa adquirir as habilidades e

competências da fala e escrita da Língua Portuguesa, língua que tem origem nos legados das

línguas do Império Romano71, como o Grego e o Latim; portanto, que foram faladas na antiga

civilização  greco-romana.  Os  principais  falantes  originários  da  Língua  Portuguesa  são  os

71 Concentração de poder nas mãos de dinastias de imperadores, na Europa e parte da Ásia, que durou de 27
a.C., até 476 d. C.

 136



Portugueses, povos que colonizaram vários países na África e o Brasil, aqui na América do

Sul, por isso conhecida como “América Latina”.

Assim  concebida  a  alfabetização,  ao  nascer,  teoricamente  as  crianças  são

“analfabetas”, ou seja, desconhecem o “alfa” e o “beta” da língua grega, mas, durante seu

processo de socialização e escolarização, são, portanto, alfabetizadas. A tese deste trabalho de

pós-graduação é  um aprofundamento no debate  se a  alfabetização das crianças  filhas  dos

colonizadores  e opressores terá o mesmo efeito para as crianças filhas dos escravizados e

oprimidos, se lhes propiciará os mesmos direitos. O mesmo método e atividades elaboradas e

aplicadas  pelos  colonizadores,  tem  ressonância  positiva  para  a  promoção  de  uma

alfabetização  consciente  e  libertadora?  Na  incursão  que  Paulo  Freire  fez  na  África,  seu

trabalho foi colaborar na reconstrução da Guiné-Bissau, arrasada por uma guerra colonialista

e desumana dos portugueses.  Em sua pesquisa,  ele  identificou que “um dos ‘legados’ do

colonialismo, depois de cinco séculos de ‘trabalhos profícuos’ na Guiné, foi deixar 90 a 95%

de sua população iletrada” (Freire, 2021 p. 120).

Considerando as diversidades linguísticas e antropológicas do continente africano

(Munanga, 2009), bem como os procedimentos pelos colonizadores de dificultar ao máximo a

interação entre os grupos, tornam a categoria “alfabetização” desinteressante. Pode ser que ela

tenha algum sentido em países que falam língua portuguesa, como é o caso da Guiné-Bissau,

também colonizada por Portugal, ainda que ela represente a cultura, a sombra do colonizador.

Há grande quantidade  de países  africanos que não falam línguas  derivadas  do

latim, ou do grego. Em quase todos os países, fala-se uma língua local. Em Angola, a segunda

língua mais falada é Kimbundu, língua tradicional africana. Tem-se ainda o caso da Etiópia72,

que não foi colonizada e mantém seu sistema original e próprio de escrita. Trata-se do idioma

Ge’ez, que é

um  dos  mais  completos  e  complexos  dos  sistemas  de  transmissão  de
conhecimento  escrito  inventado  pela  humanidade.  Associa  a  escrita,  a
representação  matemática,  formas  filosóficas  e  a  possibilidade  de
representação de códigos secretos. É uma escrita que procura a reprodução
da fala humana (Cunha Jr, 1994 p. 3).

72 Localizada na África Oriental, a Etiópia é uma República parlamentarista, possui 114.964.000 de habitantes,
que vivem majoritariamente na zona rural.

 137



Algumas características desta língua, trazidas neste pequeno trecho, nos permitem

identificar imensas diferenças das línguas eurocêntricas. “A história do desenvolvimento da

escrita em ‘Ge’ez’ remonta há 2.000 anos antes da era cristã” (idem). O Ge’ez, foi o idioma

africano que resistiu e sobreviveu aos muitos séculos de colonização europeia e estadunidense

da África. Como se sabe, ações de apagamento da cultura e da língua são ações antidialógicas

próprias  para  empreender  a  colonização  de  povos,  tidos  como  ágrafos  e  incivilizados.

Corrobora isso, o fato de que

Havia  cerca  de  1.200  línguas  indígenas  quando  os  portugueses
desembarcaram nas  praias  deste  vastíssimo território que hoje  chamamos
Brasil.  Atualmente  não  existem  mais  de  180.  Este  terrível  massacre
linguístico é um dos maiores crimes cometidos pelos portugueses contra os
brasileiros ao longo de cinco séculos (Valente & Pereira, 2011 p. 34).

Assim como os povos indígenas, os territórios quilombolas brasileiros, neste caso

o  Kalunga,  se  viram  e  se  veem  sufocados  em  sua  cultura  e  suas  línguas  consideradas

“erradas”. As pesquisas ali realizadas denunciam essa violação, mas ainda hoje (ano 2023)

são encontradas formas variadas de discriminação e “preconceito linguístico” contra essa a

comunidade. E, como dito anteriormente, a “alfabetização” está intrinsecamente integrada à

língua, principalmente a língua materna.

As crianças quilombolas Kalunga, perante a nossa invasão ao local, são bastante

introspectivas e evitam o máximo que podem expressar seu idioma. Mas, no dia a dia, nas

atividades livres, nos festejos, são crianças alegres, generosas, espontâneas e criativas. Elas

gostam de movimento, de animais e tratam seus professores como alguém da família, como

tias e tios. São respeitosas com as pessoas mais velhas e a maioria delas pedem bênção às/aos

professoras/es e aos visitantes adultos.

Quanto à escolarização inicial  da Criança Kalunga,  ela ainda se dá no Ensino

Fundamental,  em regime multisseriado de ensino,  com quadro-giz  dividido em 2,  3 ou 4

partes  para  a  exposição  dos  conteúdos.  A “alfabetização”,  assim concebida,  ocorre  nesse

contexto, na mesma sala, por um/a mesmo/a professor/a. Essa realidade é registrada desde

1982, após iniciada a pesquisa de Baiocchi (1999). As próprias educadoras atuais da rede

municipal  de  ensino  são  remanescentes  desse  sistema.  Elas  apresentam  e  denunciam  as

mesmas dificuldades enfrentadas por seus alunos/as.

 138



Historicamente é possível afirmar que a criança negra brasileira foi invisibilizada

durante todo o período colonial. Somente a partir do final século XVIII, há alguns registros de

o Estado reconhecer sua existência. Por exemplo, em todo o texto da Constituição Federal de

1824,  há  apenas  uma  menção  aos  “ingênuos”  para  determinar  quem  são  os  cidadãos

brasileiros após promulgada a referida constituinte: “Art. 6. São Cidadãos Brazileiros I. Os

que no Brazil  tiverem nascido,  quer  sejam ‘ingenuos’,  ou libertos,  ainda que  o  pai  seja

estrangeiro, uma vez que este não resida por serviço de sua Nação” (Brasil, CF 1824).

“Independente” de Portugal, como já detalhado, o Estado Brasileiro apenas tratará

da infância com a aprovação da lei do “ventre livre”, em benefício dos senhores donos de

escravas. Por meio dessa lei, ficou legalizada a escravidão de crianças pelos donos de suas

mães,  ou por associações que se prestavam à finalidade de “assistir” os desvalidos.  Essas

associações “beneficentes” utilizavam dos serviços “gratuitos” das crianças para não dizer que

os escravizavam por, pelo menos, durante 13 anos de suas vidas.

Aproximemos, no entanto, da criança contemporânea, extrato de uma sociedade

ultraindustrializada, tecnologizada, na qual pais e mães têm que dividir as despesas familiares.

Estas  crianças,  apesar  de  todas  preservarem  em  comum  especificidades  cognitivas  nas

primeiras fases do desenvolvimento, situam-se também socialmente estratificadas em zonas

urbanas e rurais por espaços definidos de condomínios fechados, bairros populares, pequenas

cidades, favelas, ruas, territórios indígenas, quilombolas, dentre outros.

Nossa visão sobre a comunidade quilombola Kalunga é a de que ela resulte do

percurso  histórico  colonial,  do  qual  vínhamos  tratando.  Nele,  a  desumanização  tornou-se

política de Estado. Macroexemplos disso são a escravização, a destruição dos quilombos, a

Ditadura Militar e o assassinato da população negra pela polícia, principalmente nas regiões

metropolitanas do país. Por dedução, demarcamos o Território Kalunga para realização desta

intervenção e visualizamos suas crianças em Muénga, e sua juventude em Omokùnrin.

Interessa  compreender  o  tempo,  o  espaço  e  as  políticas  de  alfabetização  que

separam  e  unem  esses  dois  personagens.  Teoricamente,  as  políticas  são  praticadas  em

“benefício” e “correção” de rumos dos trajetos de cada um deles. Nesse caso, diferentemente

de  “alfabetizar”  qualquer  outra  criança,  o  que  significa,  no  atual  contexto,  alfabetizar  a

Criança Quilombola Kalunga?

Contextual e ontologicamente refiro-me à criança que aprende antes de ir para a

 139



escola a pescar, mergulhar, defender-se de animais peçonhentos, etc. No passado colonial,

elas eram jogados à própria sorte entre as serras, à beira dos rios, para abater animais com as

mãos, alimentarem-se, crescerem e construírem famílias com os povos indígenas, às vezes

nem sempre consensuais73. Dessas relações nasciam pessoas como dona Q, esposa do senhor

L, residentes no Território Kalunga. Dona Q diz que é neta de “Índios”, Avá-Canoeiros. Ela

possui características fenotípicas desses povos. Sua filha M deu à luz a uma criança que hoje

tem cerca de 5 anos. Ela tem traços de povos indígenas, tais quais a cor da pele, cabelos lisos

e “olhos puxados”, como se diz comumente.

No que se refere  a  “alfabetização”  das  crianças,  a  literatura  ocidental  sobre o

assunto,  crítica  aos  paradigmas  eurocêntricos,  propõe  o  entendimento  de  que  “o

desenvolvimento da leitura e da escrita começa muito antes da escolarização”, isso tendo a

escola como “instituição social criada para controlar o processo de ensino aprendizagem”

(Ferrero, 1991, p. 64/65). Contudo, para o aprimoramento desse processo, a escola se junta a

outras instituições como a família e a comunidade.

Em outra obra, esta autora demonstra cientificamente como se dão os atos que

possibilitam ou não a leitura, e como ela evolui na cognição da criança. Sem a intenção, nesse

momento,  de me aprofundar em sua teoria,  convém ressaltar os avanços que ela consegue

imprimir  ao  processo.  Ferrero  (1999)  é  a  estudiosa  que,  como  Freire,  compreende  o

paradigma da aprendizagem a partir do sujeito cognoscente, e que tanto a leitura quanto a

escrita têm origem nele antes da intervenção da escola, que se “especializa” em ensinar de

forma genérica.

O caso da criança que é referência dessa pesquisa, suas raízes bantu-africana, se

reconhece em processos dinâmicos e performáticos. Logo, sem demarcação temporal, como

se convenciona a compreensão ocidental de educação. Diferentemente da visão eurocêntrica,

no  continente  africano,  a  oralidade  e  a  senioridade  são,  em  princípio,  os  meios  de

comunicação e de formação. A pesquisa de Fourshey et.  al.  (2019, p. 177) corrobora esta

premissa. Ela argumenta que até as proximidades do século XX muitos dos povos africanos

preservavam em primeiro lugar a oralidade. Reitera que, no caso dos Bantu, ancestrais de

Muénga, eles por longo tempo “não desenvolveram uma forma de comunicação escrita na

73 Há nessa região contos de que a vó, ou bisavó, tenha sido pega no laço com ajuda de cachorro. Trata-se de
negros  que,  ao  abandonarem  as  fazendas  ou  garimpos,  e  instalarem-se  nas  matas,  raptavam  mulheres
indígenas para constituir famílias com elas.

 140



qual um caractere específico denotasse uma palavra, sílaba ou som em particular”.

A  preponderância  da  língua  escrita,  desenvolvida  na  Europa  e  largamente

expandida  pela  empresa  colonial,  tornou-se  estratégia  metodológica  de  opressão,

principalmente de povos africanos escravizados a partir do século XVI. Deles foi retirado o

direito  de  apropriar-se  dessa  forma  de  se  comunicar,  deixando-os  à  margem do  que  era

considerado necessário ao desenvolvimento da colônia.

Todavia,  por  força  de  instituições  de  ex-escravizados  que  se  organizavam em

“irmandades”, aqui e ali abriam-se exceções que se mantinham “ilegais”. No que se refere à

lei,  essa era clara:  a partir  de 14 de janeiro de 1837, “Serão prohibidos de frequentar as

Escolas Publicas. 2º Os escravos, e pretos ainda que sejão livres ou libertos” (Barros, 2016 p.

596). Mesmo assim, após dois séculos dessa lei, quando se institui o “ano internacional da

alfabetização”, verificava-se que ainda havia “milhões de meninos e meninas que no mundo,

hoje, são proibidas de aprender a ler (…)” (Freire, 2022b, p. 174).

No presente momento,  não há leis que proíbem a aprendizagem. Isso ocorre de

maneira estrutural, sendo possível afirmar que a violência da escola neoliberal interessada é

parte dessa “vanguarda”. Na era digital em que Polegarzinha posa de heroína, Muénga e suas

contemporâneas  convivem  em  realidades  observadas,  perversamente  determinadas.  As

políticas  públicas  impostas  como  garantidoras  dos  seus  direitos  ainda  persistem

assistencialistas,  e  são  implantadas  sob condições  de  apoio  político  para  permanência  no

poder de indivíduos e grupos partidários.

A escola dessa menina é regida por ações curriculares  externas,  que emergem

como “beneficentes”, arranjadoras de empregos para pessoas. Como consequência, essas não

respondem pela aprendizagem, pelos atos educativos, mas pelo emprego “dado” a elas. Ainda

que tomem consciência  de que devem evitar  que  Muénga fracasse,  essa responsabilidade

continua  atribuída  ao  sistema  invisível  de  ensino.  A  burla  aos  ditames  desse  sistema

empregador, mesmo que seja para desenvolver alternativas “saudáveis” ao processo, será vista

e combatida como desobediência.

No território Kalunga, a chegada de brancos, pesquisadoras/es na década de 1980,

provocou abertura, mas também trouxe de volta a perversidade da colonização, nesse caso, a

meu  ver,  certa  “recolonização”.  Antes  das  pesquisas,  das  tentativas  de  “civilizá-las”,  é

introduzida a possibilidade de consumo de bens, que antes eram inacessíveis. Percebe-se em

 141



seu dia  a dia,  a correria  para consumir  num “o negro também ‘pode’ ser branco”,  como

interpretação feita do ser, como se ele fosse sinônimo de ter.

Ao observar a escola, visivelmente ela continua instrumentalizada para corrigir

linguagens e hábitos arraigados da comunidade. Nota-se, por fim, que há todo um aparato

ideológico de Estado preparado para coibir o desenvolvimento da criança Kalunga, antes pela

lei, como citado anteriormente, em seguida pelas “professoras treinadas” que aprimoram e

intensificam a discriminação.

Hoje,  essa  criança  recebe  caderno,  lápis,  livro  didático  e  lhe  é  “dada”  um/a

professor/a, para que, em 4 horas diárias, sejam ministras aulas para 3 ou mais grupos no

Ensino Fundamental de 1º a 5º ano, com níveis de aprendizado diferentes.  Nessa lógica,

preencher diários, elaborar relatórios e alcançar bom índice de aprovação para posicionar bem

a escola no ranking da educação. Este/a  mesma/o professor/a é também encarregado/a de

“alfabetizar” essas crianças.

Capítulo IV: Indícios de violação dos direitos humanos da Criança Kalunga – o
que “dizem” os cadernos de campo.

4.1. A resistência expressiva em Oriki74

Nesta seção da tese, serão considerados elementos de interpretação, os indícios da

primeira coleta, observados participativamente no interior da sala de aula. Na sala, os sujeitos

são ativados em sua possível maturidade pedagógico-cognitiva, prejudicada pela presença do

observador.  Todavia,  ao  fazer-se  presente,  por  certo  tempo  consecutivo,  aos  poucos  os

prejuízos  são  mitigados  e,  portanto,  alguns  elementos  surgem  e  se  desenvolvem,

possibilitando construções mais amplas da investigação.

Trata-se  de  levar  em  conta  as  relações  diárias,  compostas  pelo  interesse

pedagógico da criança e da postura ética e didático-docente, movidos também pelo interesse

do  profissional.  Certamente,  esses  interesses  serão  contaminados  de  um  lado  pelo

individualismo  característico  da  contemporaneidade  tecnológica,  mas  também  poderão

influenciar-se por iniciativas da coletividade a ponto de resistir ao efêmero, do qual o opressor

74 Segundo Santana (2019, p. 73), gênero literário popular encontrado na linguagem e cultura africana Iorubá.

 142



se utiliza como aliado ao seu projeto de manutenção da opressão.

Dentre os elementos da relação, prioriza-se a linguagem em seus aspectos diretos,

notados  a  partir  do  emissor  dominante  (opressor),  mas  também  do  emissor  “dominado”

(criança),  que em certos casos resiste às imposições lexicais  daquele.  É possível perceber,

nessa relação, características fundamentais da ação antidialógica pela qual o primeiro cassa a

palavra  do  segundo,  tornando  a  voz  daquele,  introjetada  em  si,  assumindo  o  posto

inquestionável da verdade (Freire, 2005).

No caso da sala de aula, ela se constitui de variadas facetas dominantes, tais como

a cor, o formato, a própria linguagem e até mesmo a presença física do opressor, que faz

sombrear seu espaço. Por diversos ângulos, pode-se inferir sobre a existência de uma escola e

suas salas de aula vigiadas. Do outro, no entanto, o movimento diário que emerge de cada

sujeito, ou que ele traz das relações travadas no interior de sua comunidade, acaba, a meu ver,

subvertendo essa vigilância.

O propósito de nível empírico,  que se dará doravante,  tem caráter de incursão

hermenêutica,  aplicada  ao  recorte  temporal,  observado  na  práxis.  Isto  é,  não  somente  a

atuação didática, mas também o viés político, cultural e espiritual das relações pretendidas no

campo  da  formação  de  uma  Criança  Quilombola  Kalunga.  O  todo  de  cada  espaço  de

observação requer, portanto, interpretação totalizante de sua dinâmica, que é peculiar de cada

um desses espaços.

A  primeira  incursão  a  ser  realizada  refere-se  também  à  primeira  experiência

observada,  a que é formada pela relação didática de  Oriki,  diante de suas 12 crianças de

idades que variam entre 5 e 12 anos biológicos. Esforça-se d’agora em diante em responder,

do ponto de vista didático-pedagógico, a posição ontológica da Criança Quilombola Kalunga

no espaço que lhe é oferecido teoricamente ao seu desenvolvimento cognitivo, constituinte de

sua cidadania, a escola.

Tal empreitada se concretiza na captura dos conteúdos impressos nos cadernos de

campo, instrumentos de coleta dos indícios elementares da pesquisa. Fazem parte, eles, da

atividade presencial de intervenção da primeira etapa da investigação. Os referidos cadernos,

quantificados em 7, trazem as marcas representativas de ocorrências no âmbito da relação

entre personagens do Estado, professores e personagens expostas às políticas desse Estado,

que são as crianças, indo além, portanto, da aguada relação professor-aluno.

 143



Nos  7  cadernos,  foram  realizadas  duas  leituras  e  por  meio  das  quais  foram

extraídos  os  indícios  considerados  significativos  à  discussão  dos  direitos  humanos  das

crianças  em  estudo.  A  interpretação  desses  indícios  dar-se-á  a  partir  de  três  dimensões

objetificantes achadas relevantes para a compreensão do conteúdo codificado em cada um

desses cadernos, que remetem a cada uma das escolas e suas respectivas salas observadas.

Trata-se, no primeiro momento:

a) da dimensão observada;
b) da dimensão expressiva; e
c) da dimensão reativa.

A  dimensão  observada refere-se  às  impressões  captadas  da  realidade  pelo

observador, eleitas por ele como essenciais à sua investigação. Nesse caso, há a descrição

literal do fato, da paisagem, do diálogo ou não diálogo, encontrados nas relações entre os

personagens e o ambiente observado. Essa dimensão tem estreita relação com as motivações

do observador, trazidas do seu campo de visão, que obrigatoriamente, no caso da pesquisa

qualitativa,  esteja  congruente  aos  propósitos  implícitos  nas  principais  categorias

substantivadas na proposta de pesquisa.

A  dimensão expressiva tem por finalidade expor ou evidenciar as verbalizações

da/o  personagem  estatal,  encarregado/a  de  prestar  o  serviço  ao  estado-opressor.  A

interpretação das expressões verbais pelos/as professores/as torna fundamental a compreensão

de seu próprio envolvimento qualitativo, mas também sua parcela de assimilação dos métodos

que lhes foram introjetados. No campo da hermenêutica, fazendo esse exercício, “significa

que sempre  estamos compreendendo,  de  uma forma ou de outra”,  como aponta  Schmidt

(2014 p. 145).

Seguindo ensinamentos desse autor, para o qual não temos como fugir do “círculo

hermenêutico”  e  captar  diretamente  o  conhecimento,  entramos  na  dimensão  reativa

encontrada  na  dialética  produzida  pelas  crianças.  Nessa  dimensão,  os  postulados  das

verbalizações tomam rumos diferentes,  pois a presença do opressor Estado, não terá tanta

influência.  Contudo,  outro  opressor  poderá  surgir  no  âmbito  familiar,  como  também  as

condições materiais e espirituais que comprometem a infância em nosso país.

No  âmbito  da  dimensão  observada,  perpassando  a  maioria  dos  cadernos  e

atingindo a maior parte dos locais observados, “as crianças pedem bênção”, expressando seu

 144



ritual  familiar  da  maioria  dos  grupos  colonizados  por  portugueses.  Paralelo  a  isso,  são

encontrados na escola, personagens ligados ao neopentecostalismo que ao negar este simples

gesto  de  submissão  dos  mais  novos,  também negam a  realidade  precarizada  e  a  ciência,

descredibilizando a escola e os textos nela disseminados.

Ao iniciar as atividades, as crianças são convocadas a rezar o “pai nosso”, em dois

casos  também  a  “Ave-Maria”,  conforme  a  orientação  religiosa  do  profissional.  Isso

demonstra,  a  meu  ver,  um  alinhamento  às  tradições  herdadas  pela  comunidade,  de  seus

colonizadores e carrascos. Já as manifestações relacionadas às matrizes religiosas africanas

não são praticadas, mas aparecem subjacentemente em benzimentos e danças, como exemplo

a dança da Súcia.

Ao adentrar a sala de aula de Oriki, dois questionamentos foram evocados pelas

crianças em forma de reclamação, se haveria “leitura” naquela aula. No mesmo instante, eles

questionaram a presença do observador: “você tá observano quem tá conversano na sala?”,

Caderno de Pesquisa Campo I  (CPC – I,  p.  3),  expressando reação de  preocupação com

alguém externo, possivelmente realizando certa fiscalização das atividades.

É provável que as crianças estejam reagindo a determinações já arraigadas, de que

a conversa é fator indesejável, que precisa ser combatido e vigiado. O contexto inevitável da

“leitura” faz com  que a professora se expresse de forma a chamar bastante  a atenção:  “a

leitura não tá na minha cara, você tem que olhar para a letra”, (idem) e, em seguida interpela

uma criança: “você não tá vendo que é um ‘T’ aí não?”, (p. 4).

O contraste entre a reclamação das crianças e a atividade de leitura, que por conta

da  carga  horária  de  português  e  matemática  ocorre  todos  os  dias,  naturalmente  leva  as

crianças a se dispersarem. Fica latente o estresse que acomete a professora e sua expressão

segue ainda mais contundente. Ela diz aos gritos: “porque vocês não prestam a atenção e

ficam só mexendo na cadeira?”, (p. 5).

Então, as crianças vão ao banheiro e a todo momento fazem a ponta do lápis, junto

ao cesto de lixo da sala. Ali foi observado que “as crianças utilizam um estilete grande para

apontar seu lápis”, utilizando essa atividade como rota de fuga até chegar o intervalo. Bem,

por  isso  as  crianças  cobram aulas  de  Arte  e  Educação  Física,  lugares  em que podem se

movimentar.  As aulas  de Educação Física  ocorrem no pátio,  ou terreiro  da escola,  sendo

utilizado o jogo de futebol como “educação física” das crianças.

 145



O uso do estilete, pelas próprias crianças, foi observado em todas as salas de aula

como uma prática normalizada. A utilização desse objeto acaba expondo as crianças a um

perigo constante, já que se trata de objeto cortante, pontiagudo e afiado nas mãos de meninos

e  meninas  sem o  devido acompanhamento  de  um adulto.  Todavia,  torna-se impossível  o

acompanhamento  quando  se  trata  de  uma  sala  multisseriada,  em  que  haja  necessidades

múltiplas em um mesmo grupo.

Observação pertinente requer o formato das exposições dos conteúdos, das aulas

propriamente  ditas.  Por  tratar-se de  uma comunidade  de afrodescendentes,  pressupõem-se

atividades mais dinâmicas e circulares. No entanto, todas as salas são organizadas em fileiras

e raramente, exceto em algum caso, como rezar o “pai nosso”, foram observadas atividades

em rodas na sala ou fora dela.

Com frequência  Oriki reclama que “as crianças voltam de casa com as tarefas

sem fazer”, ainda que se pressuponha a maioria absoluta dos pais e mães serem analfabetos. É

perceptível  que,  subjugados  por  um  contrato  temporário,  o  poder  de  autonomia  dos

professores seja comprometido. Então, suas cobranças acabam se dirigindo mais aos pais e

mães  do  que  os  responsáveis  estruturalmente  pelo  sistema  de  ensino-aprendizagem.  Ao

expressar essa “cobrança”, a professora então verbaliza “acho que vou mandar ocê embora,

porque já falei com seu pai, mas não tem jeito, você não faz tarefa”, (CPC – I, p. 11).

As expressões verbalizadas por Oriki, que responde por um sistema de ensino em

que, segundo ela, vem tudo de cima, prejudica a participação ativa das crianças em relação

aos conteúdos convencionais. Quando se trata de “descobrirem quem é Fernão Magalhães”,

obviamente isso não faz o menor sentido para a vida de uma criança quilombola. Mas se é

para discutir sobre “assuntos comuns e de interesse, por exemplo, sobre tranças de cabelo, as

crianças,  principalmente  as  meninas  discutem  com  bastante  atenção”,  aspecto  bastante

latente observado durante as aulas desta docente, (idem, p. 18).

Essa realidade nos remete ao trabalho de Real (2022), que traz uma pesquisa de

meados da década de 1990. Ao comparar o estudo deste pesquisador, percebe-se a existência

de profícuas simetrias. Ele discute a questão do planejamento, realizado fora do quilombo, a

partir de elementos de um currículo comum para todas as escolas do Estado de Goiás (Real, p.

63), estratégia que ainda persiste quase 30 anos depois.

Ainda na dimensão observada da investigação, voltemos a página 12 do primeiro

 146



caderno para tratar de uma situação diretamente ligada ao Sistema Multisseriado de Ensino,

que  é  ainda  praticado.  A  turma  de  Oriki recebe  alunos/as  com os  quais  ela  trabalha  os

diferentes  aspectos  dos  1º,  2º  e  3º  anos  do  Ensino Fundamental.  Num mesmo momento,

registraram-se “alunos desesperados por não saberem escrever os nomes dos pais e outros se

gabando por saber”, externando disparidades observadas em todas as salas visitadas.

Exposta a tais contradições e reações das crianças, Oriki utiliza-se de ameaças, na

tentativa de obter um mínimo de controle da situação. À interrupção de sua leitura em sala,

ela indaga: “será que eu vou ter que botar esse barulhento pra fora?”, (CPC – I, p. 19). Suas

orientações  didáticas  são, às vezes, genéricas,  “vocês não esquece de saltar linha aí!”,  às

vezes bem direta e individualizada, “você tá com o caderno aberto por quê?”, ou “pode cassá

uma sílaba lá que dá certo!”, (p. 20).

Dois aspectos da ação antidialógica tornam-se presentes. O primeiro, a falta do

planejamento participativo e do acompanhamento pedagógico, pressupostamente estimulador

de processos democratizantes do ensino. O segundo contempla a assimilação aos métodos

adotados pelo opressor por parte de Oriki, vitimada pelo sistema implantado desde o projeto

Kalunga-Educação ainda na década de 1980, que teve nas “professoras treinadas” o suporte

eficiente e duradouro do racismo.

O contexto, então, permite que, enquanto a professora “alfabetiza”, ou introduz os

códigos elementares, os demais sejam observados, “correndo e dançando durante a aula”, (p.

22).  Não parece  haver  outra  opção a  Oriki,  que não recorrer  às  ameaças  na tentativa  de

prosseguir suas atividades programadas.

“Vou botar você pra fora…” (p. 22).
“Oh Muénga, vou botar você pra fora!” (p. 23).
“M.C. vai ficar sem parabéns hoje!” (p. 23).
“Agora vai ganhar parabéns quem merecer!” (p. 23).
“Quero ver quem vai ganhar parabéns hoje?” (p. 24).

As expressões verbalizadas nessa reunião de indícios, transcritas das derradeiras

páginas do CPC – I, expõem uma característica latente da escola capitalista interessada. Nesse

tipo de escola, haverá troca, compensação e premiação aos supostamente mais “adiantados”

na entrega de tarefas,  ou que  melhor respondam a estímulos externos. Com isso, a escola

promove a bajulada competição, necessária à produção de vencedores e perdedores na disputa

 147



pelo capital.

A  palavra  “parabéns”  denota  um jogo  de  interesses  ligados  ao  consumo  e  à

satisfação pessoal imediata. Composta por duas partículas gramaticais “para” (preposição, que

indica  sentido)  e  “bens”  (substantivo  masculino  e  plural),  que significa  propriedade,  algo

adquirido para satisfazer. No caso em tela, há de se ter certo merecimento para receber, o que

não é caso de alguma Criança Kalunga daquele espaço escolar.

Para reforçar essa prática, aparentemente comum, na sala de  Oriki, uma mãe é

observada  encostada  à  janela  e,  em  “conversa  com  a  professora”,  tratam  da  promessa

anteriormente feita. Possivelmente, as duas combinaram para chantagear a filha/aluna: “sobre

o presente no final do ano?”,  diz a mãe em resposta à indagação de  Oriki,  “Ela não vai

ganhar!”. Ela a sentencia em frente das demais crianças, confirmando a punição para aqueles

e aquelas que não se esforçam para cumprir com as tarefas, (CPC – I, p. 24).

Antes de concluir  os trabalhos daquela manhã, a professora convocou todas as

crianças a sentarem em seus lugares de origem para fazer uma foto. Tem essa a finalidade de

comprovar  que ocorreu aquela aula.  Por meio daquela foto,  que deve ser enviada após o

encerramento das atividades,  os técnicos  da Secretaria  Municipal  de Educação realizam o

monitoramento  das  aulas.  Há  certo  constrangimento  nesse  momento,  pois  a  maioria  das

crianças  alvoroçam-se  para  serem  fotografadas,  mas  algumas  demonstram  desagrado,  ou

tentam fugir, dizendo que “não gostam de tirar foto”.

Observa-se  nessa  prática  um  aspecto  perverso,  que  pode  ser  comparado  ao

processo imaginável de “feitorização” dos sistemas de ensino, para que se produza resultados.

Tais  fotos,  ou  esses  fatos,  corroboram  facetas  da  escola  capitalista,  interessada  na

compensação, satisfeita com o produto materializado na imagem que não diz nada do ocorrido

em quatro horas de efetivas, intensas e de tensas relações. É possível afirmar que a “teoria da

ação antidialógica”, que Freire (2005) conceitua se realiza plenamente na escola.

Outrossim, a resistência emerge dali mesmo, por uma rota de fuga encontrada por

Oriki e suas colegas-mães75, ou pela sombra da África, projetada no espaço na figura de um

ancião da comunidade. Sob a curiosidade e participação das crianças, rolou um papo sobre o

“GB”, algo que chamou a atenção,  pois enquanto as crianças  organizam seu intervalo no

75 Em sua maioria, as professoras são mães e levam seus filhos juntos a si, pois estudam em suas próprias
salas,  ou na  sala  ao  lado.  A visita  de mães  à  escola  torna-se um encontro  de  mães;  em alguns  casos,
professoras também.

 148



campinho, as mães comentavam. Uma delas disse que “até que enfim teria sido ‘desbanida’

do ‘GB’ no Whatsapp”.

Com sorrisos leves e desconfiada,  Oriki explicou que “GB” é um código para

“gente banida”, que utilizam recursos espúrios desse aplicativo de conversa. Oriki teria sido

banida por não cumprir certos “critérios” estabelecidos lá. Segundo ela, por meio do “GB”, é

possível  disfarçar e  enganar interlocutores,  ou seja,  combinar  estratégias  particulares,  sem

deixar rastros, como faziam escravizados para fugir das senzalas e encontrarem-se livres, com

seus irmãos, num quilombo.

Lá pelas tantas da manhã, as atenções são voltadas para a visita de um ancião,

como se  estivesse  à  espreita  a  cuidar  de  suas  crianças,  que  estavam sob  o  olhar  de  um

estranho. O Senhor José, construtor, com seus vizinhos da primeira escola na comunidade, se

apresentou à turma. As crianças e a professora cuidam de lhe pedir a benção. Nesse momento,

a escola parece respirar outro ar. “Seu” José dá meia volta e diz que “tá tudo certo” com o

povo dele na escola que um dia sonhou.

4.2. Centelhas do projeto “Kalunga-Educação”

O projeto Kalunga-Educação foi gestado no início da década de 1980, quando a

antropóloga  Mari  Baiocchi  desnuda o  Quilombo e  escancara  sua  condição de  “sociedade

alternativa” de pretos fugidos, abandonados à própria sorte em vãos de serra e beiradas de

rios. Quanto aos aspectos práticos do projeto, em 1995, Real (2022) acompanhou o dia a dia

escolar das crianças. Naquele ano, a professora Mariana fora treinada e designada para residir

e lecionar na comunidade. Ela entendia que “o recreio caracteriza com aulas de Educação

Física”. Sua colega Beatriz, inseriu em seu “plano de aula datado do dia 2/12/95, a Educação

Física como uma aula específica de brincadeiras” (p. 88).

Ainda  referindo-me  ao  cotidiano  das  aulas,  que  foi  bem  caracterizado  pelo

pesquisador ao utilizar  a abordagem etnográfica entre as várias observações,  expressões e

reações, Real (2022) registrou o seguinte embate:

Em outro momento, [relata ele] referindo-se a essa gravura (uma boneca de
chapéu e longas tranças),  a professora observa a pintura de outro aluno e
fala:  “A boca é  preta?  Por  que você não passou vermelho? A minha eu

 149



coloco batom vermelho”. O aluno continuou colorindo a boca da “Luciana”
de Preto.  Essa maneira de agir  da professora também foi  de imposição e
pareceu que ela desconhecesse, que para aquele aluno, a cor dos lábios das
pessoas da comunidade geralmente é preta (Real, 2022 p. 89).

Ressalte-se que as crianças participantes daquelas atividades, desenvolvidas pelas

professoras citadas, têm hoje entre 35 e 45 anos de idade. Superado o problema da falta de

professores dispostos a residir na comunidade, algumas daquelas e daqueles alunos são hoje

professores e  professoras.  Os/as  que participam desta  pesquisa como colaboradores/as,  ao

permitirem  que  fosse  realizada  observação  em  sua  sala  de  aula  também  concederem

entrevistas livres; eles/as têm média 36,75 anos.

Às seis horas e trinta e seis minutos, do dia 17 de março de 2023, cheguei à escola

para realizar a observação participante na sala da professora Zaya. Após atender os pedidos de

bênção das crianças, adentramos a sala, momento que ela já convidou a todos para formar um

círculo,  dar  as  mãos  e  fazer  a  oração  do  “pai  nosso”.  Depois  que  todos  ocuparam  suas

carteiras,  iniciaram-se  as primeiras  comunicações.  “Vocês  praticaram  leitura  em  casa?”

andando na sala, cobrando a leitura, “você está lendo, tipo decorado”; “tem que olhar com os

olhos” (CPC – I, p. 26).

A dimensão observada do trabalho permitiu perceber desde logo que “as crianças

se mobilizavam para o intervalo, inclusive trouxeram uma bola e guardaram ali embaixo de

uma  carteira”.  Como  Mariana  e  Beatriz,  Zaya prometeu  que  “na  próxima  aula  haverá

‘educação física’” para a alegria das crianças (p. 27). Não pareceu acertada essa promessa,

pois as crianças passaram a se mexer na expectativa do que perecem gostar muito, da aula

dessa “disciplina”, que, para eles, nada mais é que a hora de jogar bola.

Daí  em  diante,  Zaya providenciou  dividir  o  quadro-giz  e  praticar  leitura  e

atividades de matemática com pouco sucesso de adesão das crianças perante os conteúdos que

ela  abordou.  Algumas  crianças  disseram “que  não  queriam  ler”.  Então,  ela  expressou-se

decepcionada diretamente ao aluno “M.H”, mas também chamando a atenção de toda a turma

para a prioridade que ela estava dando a essa atividade:

“Problema seu. Se não quiser lê, não lê. Eu não vou obrigar”, 
“Eu não vou adular, para ler” (p. 28).
“É melhor ir lendo, que eu vou fazer um ditado dessa leitura”, 
“Você quer ditado”? (p. 29).
“Eu tô avisando!”, “Se ficar com gracinha, vou colocar pra fora” (p. 30).

 150



Essa  situação  deixou  a  professora  nitidamente  nervosa,  pois  parecia  que  as

ameaças não faziam o efeito desejado, que era manter a turma sob controle, convencê-la a

copiar as tarefas e lê-las no livro didático. O visível estresse de  Zaya fez com as crianças

aproveitassem para provocá-la, tirando-a de sua aparente tranquilidade emocional. Ela, então,

decidiu realizar o ditado, dando a entender ser sua medida extrema, anteriormente prometida.

“Não vou mais chamar sua atenção, não vou pedir silêncio, você entendeu muito bem!” (CPC

– I, p. 31)

Sua determinação:  “escreva aí no meio da folha”, “DI – TA – DO”. E, assim

foram sucedendo as palavras para que as crianças escrevessem. Ao mesmo tempo, ela andou

de carteira em carteira até que as crianças se renderam e, aos poucos, a professora conseguiu

manter  o  controle.  Cada palavra  soava  como uma bofetada,  pois  poucas  crianças  sabiam

escrevê-las corretamente; à medida que ela detectava um “erro”, dizia enfaticamente: “escreve

direito essa palavra!”.

“L, estou de olho em você”; “L, vem à frente escrever todas as palavras. Porque

você é a que tá conversando e andano na sala. E quem ficar conversano eu tiro a L e chamo

quem tá conversano”; “eu quero silêncio” (idem, p. 32). A esta altura, a aula ou a primeira

parte  dela,  separada  pelo  intervalo,  se  fazia  concluída.  Em  reação  imediata,  as  crianças

passaram a  cobrar  sua  “fatura”  da  manhã.  Iniciaram um movimento  de  reivindicação  do

praticado “parabéns” como recompensa pela realização das tarefas, (idem, ibidem).

Como  comentado  anteriormente,  esses  “parabéns”,  escrito  no  caderno  das

crianças,  alimenta  uma  ideologia  capaz  de  desviar  o  foco  da  aprendizagem  e  criar

expectativas de “pequenos negócios” dentro da sala de aula. A isso se junta a premiação do

“aluno destaque”, o recadinho para os pais dizendo que seu filho ou filha são “especiais”,

entre  outras  formas  construídas  para  fomentar  uma  competição,  em  vez  de  estimular  a

cooperação por uma educação libertadora e consciente entre as crianças. 

Algumas  dificuldades  foram  percebidas,  como  o  fato  de  as  crianças  não

conseguirem  pronunciar  determinadas  sílabas,  principalmente  as  que  possuem  encontros

consonantais,  como  bra,  bre,  tra,  tre,  etc.  É  perceptível  nos  primeiros  anos  do  Ensino

Fundamental esse tipo de demanda, especialmente no processo de alfabetização. Nesse caso,

Zaya expressou-se como se ela já considerasse superadas as dificuldades dessa natureza na

 151



turma.  Às tentativas  de pronúncias,  que considerou “erradas”,  reagiu:  “gente  do céu,  que

vergonha é essa!” (idem, p. 33).

Enfim, numa dimensão reativa, as crianças encontraram um assunto local capaz de

unir seus interesses, a curiosidade e a atenção da professora. Então, produziram um diálogo, a

partir de certo suspense, bastante inteligente por parte das crianças:

–  ôh tia,  tô  sabeno de uma coisa!  A professora se  assusta um pouco e
responde:
 – O quê? Então, o aluno olha para todos, sorri e diz:
– que a sinhora tá grávida! Neste momento, todos sorriem e começa vários
falarem ao mesmo tempo… (CPC – I, p. 34). Então a criança que trouxe a
notícia, para os colegas, muito perspicaz, diz:
– ei tia, agora a gente nem pode estressar a sinhora, (idem, ibidem).

Assim, as crianças mudam o foco da aula e forjam um espaço dialógico, em que a

própria Zaya passou a elogiar a esperteza das crianças em trazer esse tema, que para ela seria

de  foro  íntimo.  Porém,  a  comunidade  está  sempre  alerta  quanto  a  esse  tipo  de

“acontecimento”  e  as  crianças  estão  participando  ativamente.  Logo,  aproveitam  para

estabelecer um armistício na sala, comprometendo-se em não provocar situações que venham

a estressar sua professora.

Todavia, a presença de um estranho, pareceu provocar alguma instabilidade, que

as  crianças  procuraram tirar  proveito.  Então,  uma aluna  percebeu  que,  nas  atividades  de

matemática, a professora escreveu a palavra “cententa”. Imediatamente a criança interpelou e

disse: “tia, tá errado, é ‘centena’” (CPC – I, p. 35).  Zaya disse, “muito bem, obrigado por

perceber essa palavra errada no quadro”. Assim caminhamos para o final do primeiro dia de

observação participante com as palavras da professora: “Bom, gente, então, por hoje é só,

quem terminar pode ir embora” (idem, ibidem), em tom amigável diferente de como faziam

as professoras do projeto Kalunga-Educação.

Ao sairmos todos, observei uma menina de cerca de 4 anos de idade acompanhava

Zaya (sua  madrasta),  realizando  movimentos  corporais  parecidos  com os  movimentos  da

capoeira.  Trata-se  de  uma  criança,  como  muitas,  que,  não  havendo  Educação  Infantil,

acompanham seus pais,  ou servidores,  e  ficam por ali  até  o final  da aula.  Comentei  essa

observação com o pai desta criança, que também é professor, mas não de origem Kalunga.

Então ele me disse que “é a tendência deles, a identidade dos seus ancestrais” (idem, p. 37).

 152



No segundo dia de observações, Zaya pareceu ter refletido um pouco mais sobre

os conflitos e trouxe um tom de voz mais leve. Mas ela continuou a cumprir rigorosamente os

desígnios curriculares de uma carga horária maior para português e matemática. Todos os dias

têm que ter  leitura.  Passou a recomendar:  “olha  tem de ler direito!  Vocês estão comendo

ponto, comendo vírgula” (CPC – I, p. 39). Quanto ao “M.H”, que não quis fazer a tarefa de

casa, ela disse: “uma criança de 9 anos, sabe muito bem o que quer. Você vai arrepender lá

na frente. Igual fulano, que tá no sexto ano alfabetizando” (idem). Em seguida ela respirou e

alertou aas crianças que “se vocês não fizer silêncio eu não vou explicar”! (idem, p. 40).

Pela dimensão observada dessa investigação, percebeu-se que naquele momento a

professora  conseguira  o  desejado  silêncio,  mas,  ao  mesmo  tempo,  conseguia  também  a

indiferença das crianças diante daquela leitura que não trazia nada de interessante para a vida

real da comunidade. A vida familiar dessas crianças entra em contraste total com o que se

pratica na escola. Assim, elas se encontram de fato identificada no joguinho de futebol do

intervalo. Não há conexão orgânica “entre escola e a vida quilombola”.

Além  do  descompasso  entre  a  vida  real  e  a  pretendida  educação  escolar,  as

crianças estão inseridas num prédio de condições estruturais relativamente boas, mas há muito

tempo sem manutenção: a caixa d’água está caída, faltou água, e, portanto, faltou merenda.

Isso também interferiu nas decisões de Zaya: “Se vocês ficar ‘de boa’, eu vou ficar ‘de boa’

também”. “L, eu não vou brigar com você mais M.H, toda hora não!”, (idem, p. 45).

A aula foi encerrada mais cedo devido à falta da merenda. Mas antes foi possível

ouvir  a  frase  “tia  tô  com fome”,  ao  que  ela  recomenda:  “vamos  pra  casa  mais  cedo,  lá

arranjamo algo pra comer”. Por pouco se esqueceu de tirar a foto. “Gente senta aí para tirar

a foto da secretaria!”. Então, todos voltaram aos seus lugares, muitos não se sentaram, apenas

se colocaram para o registro da professora, em seu próprio aparelho de celular.

As crianças saíram caladas e  Zaya estava um pouco mais satisfeita com a aula

dessa manhã. Voltaria “mais tranquila” e aliviada, mas ainda lamentando os conflitos que

teve. Pediu desculpas e disse que o “M.H” a “tira do sério”. Segundo ela, esse aluno é de uma

família que quase não fica no território, saem muito para trabalhar e o menino fica com a vó,

ou com as tias. A isso ela atribui o fato de ele a enfrentar e não baixar a cabeça diante das

imposições, da disciplina imposta na sala.

Retomo a interpretação das atividades pedagógicas do projeto Kalunga-Educação,

 153



em que as professoras treinadas fizeram seu trabalho. Zaya é produto daquela pedagogia, do

vilipêndio  cometido  para  “alfabetizar”  o  povo  Kalunga,  cumprindo  certa  “obrigação”  do

governo. Impuseram valores e desfizeram dos esforços de sobrevivência centenária de todo

um povo. Desacreditam suas crenças, desprezaram seus saberes e desdenharam sua língua,

seu jeito de falar. 

Essa  língua  portuguesa,  a  língua  “certa”,  utilizada  para  massacrar  a  línguas

“erradas” é repetida todos os dias, como se o colonizador, aquele que vem “nos levar de volta

para a senzala” estivesse ali presente. A língua dos Portugueses reproduz, “como não poderia

deixar de ser, a ideologia colonialista, procurava incutir nas crianças e nos jovens, o perfil

que deles faziam aquela ideologia. O de seres inferiores e incapazes, cuja única salvação

estaria em tornar-se ‘branco’’, nos diz Freire (2021 p. 25).

As crianças, alunas de  Zaya, os demais alunos das demais salas observadas e a

própria  Zaya apresentam muitas dificuldades em pronunciar e conviver com esta língua. Se

identificam mais com matemática, gostam mais de contar, de calcular e não gostam de falar

na escola. Entre eles, nos jogos, nas festas, são falantes, alegres e extrovertidos. Tem gosto

pelas “aulas” de Educação Física porque a praticam em movimento, brincadeira, corrida, luta;

por isso, adoram os intervalos das aulas.

Como  citado  no  trecho  acima,  esse  cenário  foi  encontrado  na  Guiné-Bissau,

quando Paulo Freire fez lá uma incursão como forma de colaborar com a reconstrução do país

arrasado pelo colonialismo português. De todos os males causados pela “coroa portuguesa”,

um  dos  mais  devastadores  foi  a  imposição  da  língua;  consequentemente,  a  tentativa  de

destruir, os valores, os saberes, as tradições herdadas de seus ancestrais. Como disse Ponjí no

capítulo anterior, o fato de o Calungueiro “falar errado”, seus hábitos e costumes também são

vistos “errados”.

Zaya falou em entrevista,  na primeira  fase dessa pesquisa, que “Se eu não me

engano, foi em 99. Aí sei que terminei a quarta série aqui e fui para cidade, e lá continuei

meus estudos. Na época, as pessoas aqui não tinham aquele [interesse], falava que caneta do

povo aqui no Kalunga era inchada” (entrevista, dia 20/03/202376). Ela foi morar de favor em

casas de conhecidos,  onde depois das aulas trabalhava  para aquela  família.  Ficou grávida

muito cedo de um dos filhos do casal que a “acolhera” para estudar. Trata-se de Ponjí, com o

76 Caderno-fonte de pesquisa: texto de entrevistas, página 28, organizado em julho de 2023.

 154



qual tem 3 filhos, mas hoje estão separados.

As reações das crianças, frente a Oriki e Zaya, se parecem com a reação que elas

apresentam na relação com o sistema de ensino, personalizado na “matriz” que as oprime.

Nesse ponto percebo formas sutis, pactuadas na combinação do tempo: a entrada e a saída, ou

o início e término, assim como as respostas formais, são consensuais. Isto é, a vigilância situa-

se no meio, entre duas pontas soltas das relações. Então, ao sistema que negligencia e oprime,

se arvora da quantidade ao mesmo tempo em que distrai  a população com o discurso da

educação de qualidade.

Numa  visão  freiriana,  para  satisfazer  ao  sistema,  neste  caso,  os  oprimidos

hospedam o opressor  e  assumem provisoriamente  seu discurso na tentativa  fracassada  de

enganá-lo. Essa imagem, do “hospedeiro do opressor”, presentifica-se e toma forma tácita e

desumana.  Em  seguida,  para  manter-se  “útil”  aos  oprimidos,  continua-se  com  uma

“pedagogia  de  resultados”.  Todavia,  no  caso  de  Oriki,  ainda  que  esteja  profundamente

desumanizada,  suas  ações  e  verbalizações  continuam  produzindo  resistências  políticas  e

pedagógicas no terreno do que ela compreende como seu e de seu povo por direito.

4.3. Sombras que ameaçam a Criança Kalunga

Dentre outras formas, a ação antidialógica (Freire, 2005) é mantida pela sombra

do opressor, projetada em seus “hóspedes”, para atuar em seu lugar nas diversas situações e

lugares. Na sala de aula, esses fantasmas são reproduzidos de várias maneiras, mas a mais

eficiente  delas  é  o  discurso  disseminado  da  autoridade,  vinda  de  cima  para  baixo.  Esse

discurso  é  sempre  composto  de  retóricas  ameaçadoras,  que  vêm de  encontro  a  qualquer

possível questionamento de sua eficácia.

A observação d’agora para frente é na sala de  Kindoki. Antecederam o acesso à

sua sala de aula, conversas significativas sobre a realidade das crianças que vivem nesta parte

do  território.  Sua  turma  é  bem disciplinada,  participam bem ativamente  da  reza  do  “pai

nosso”, e estudam organizados em fileiras de 2º, 3º e 4º anos do Ensino Fundamental. Duas

crianças, que estão sendo “alfabetizadas”, sentam-se próximas a mesa da professora.

As leituras do dia são tiradas do livro didático, “o peru de peruca” e “o elefante

medroso”.  Então,  divide-se o quadro-giz  em três  partes,  os  dois  textos  e  uma revisão de

 155



matemática na terceira parte. Ela utiliza um canto do quadro-giz para mostrar as combinações

de letras e sílabas aos “alfabetizandos”. Sua estratégia segue o modo tradicional do “g” com a

“ga”. Às pronúncias ou escritas que não atendem sua exposição Kindoki reclama para toda a

sala: “erradíssimo!” “faça de novo” (CPC – II, p. 4).

Assim que a turma se compõe com a maioria dos presentes, a professora chama a

atenção para tirar a foto para não correr o risco de esquecer e então ter de justificar ou ouvir

reclamações da secretaria. “Para não ter problema, com esse pessoal”, a professora já garante

essa  foto  no  início  da  sua  aula.  Kindoki  reclama  que  as  autoridades  não  ouvem  as

necessidades, nem comparecem para conhecer a realidade da escola Kalunga. Sempre ouve,

“que chegarão de surpresa”, numa estratégia de manterem acesa essa possibilidade.

No percurso das atividades didáticas em sala de aula, as crianças recebem a visita

da professora em suas carteiras. Para corrigir, ela aponta para o quadro-giz: “olha a minha

letra.  A sua encompridou dimais”,  olhando o caderno da criança (idem,  p.  6).  Diante de

dificuldades e “demora” para responder, Kindoki fala em alto tom: “você não tá enxergando

não!” (idem, p. 7). Na verdade, a essa hora, as crianças já começam a se organizar para o jogo

do intervalo. É possível ouvir reativamente entre elas: “vai ser as meninas contra os meninos”

(idem, p. 10).

Aqui as crianças não esboçam reações, mas sempre caladinhas, vão se virando,

ou se ajudando quando podem.  Kindoki tem todo o controle e observa os mínimos detalhes

das estratégias das crianças. Ela estimula a realização individual e em tempo das atividades,

utilizando-se, ora de gíria, ora da linguagem local, mas sem nenhuma referência disso nas

aulas de português.

 

“M.L, se você não tiver lendo, pode voltar para casa!” (CPC – II, p. 11)
“nem a pau, você tem 20 bolinhas. Divide para dois…!”,
“E. não quero você ajudando os outros”,
“Quanto eu di pa cada?”, 
“Você já terminou? Os que for terminando, eu vou soltando”.
“Quem já terminou pode sair!” (idem, p. 12).

Nessa primeira parte da observação participante,  há certo “monólogo docente”,

em que a expressão da professora toma todos os espaços da comunicação na sala de aula.

Todavia,  ao  encaminhar-se  para  o  final  das  atividades  matutinas,  as  crianças  vão  se

 156



apressando para copiar os “deveres para casa” (idem, p. 13). A partir da recomendação de

que quem for terminando a professora vai liberando, ela acelera a conclusão individual e,

portanto, a saída delas.

No segundo dia de observação, as crianças chegaram em três numa motocicleta.

Em sala, a professora diz: “não sei pra quê esses alunos vêm calçados, para tirar quando

chega” na escola (CPC – II, p. 15). Ao sentarem e organizarem seus materiais, as crianças vão

logo se lembrando da reza do “pai nosso”, como que interessados na atividade coletiva, única

observada nessa sala. Ao rezarem, antes de dizer amém, a professora já corrige dizendo que

“inda tem gente errano” (idem, p. 13).

Por volta das 14 horas e trinta minutos, de repente aparece no pátio da escola um

adolescente.  Ele está descalço, não traz material escolar. Mas ele entra na sala, senta-se e

começa conversar com a professora. Ela disse que ele estudou com ela, ele disse que não se

lembrava.  Então,  disse  que  foi  durante  a  pandemia,  aí  ele  disse que  sim,  “que agora se

lembrava”. Esse adolescente disse que estava estudando a tarde no sétimo ano. A professora

pergunta se ele já sabia ler, ele disse que “sabia mais ou menos”. 

Forjou-se  ali  uma  situação  atípica,  já  que  não  houve  nenhum diálogo  para  a

entrada  daquele  garoto,  mesmo  com  uma  pessoa  estranha  observando.  Com  olhar

aparentemente ameaçador ao visitante, o adolescente criticou as crianças que vieram calçados,

fazendo referência ao joguinho do intervalo. Veio a merenda, ele lanchou normalmente e foi

então participar com “autoridade” do joguinho das crianças no intervalo (idem, p. 16-17).

O esperado intervalo chegou e as crianças fazem a festa. Todos se jogam de corpo

e alma na partida. Um se machuca, os outros o interpela:

 “Tá mole! Você não é muié não!”,
 “você é home ou é muié?”,
 “se entrô no jogo, tem que aguentar!!” (CPC – II, p. 23).
 “H é mole, fica parecendo muié” (idem, p. 24).

A discussão sobre a questão de gênero é bastante relevante, mas esse assunto não

está explicitado no trabalho pedagógico das professoras. O fato de os meninos discriminarem

as meninas, perpetuando os valores machistas da sociedade patriarcal é um problema bastante

visível entre as crianças:

 157



Muitas das vezes os meninos gostam de colocar os melhores no lado deles,
eles querem mulher de um lado e homem do outro, então isso aí a gente já vê
que eles estão separando a mulher. E outra questão também: “você não sabe
jogar bola não, você é mulher”, mas a gente tenta repassar para eles que não
é porque a gente é mulher que a gente não pode jogar bola (Kindoki, dia
20/03/2023).

 

Apesar de no território ser observado certo predomínio do matriarcado, parece que

a visão de mundo mais eurocêntrica machista surge muito fortemente na criançada Kalunga

contatada nessa investigação.

O caso aqui  levantado,  o  que é  falado em sala  de aula  por  Kindoki contrasta

frontalmente, tanto com o que ela verbaliza na entrevista quanto com o que as crianças muito

incisivamente revelaram durante o jogo do intervalo. Isso permite refletir sobre a pedagogia

proposta para interferir na realidade contemporânea e construir de uma “escola justa”, seja

sustentada na convivência harmônica entre os gêneros humanos.

Passado  o  intervalo  em que  as  crianças  jogaram  bastante,  de  volta  à  sala,  a

professora encheu o quadro de atividades, determinou que copiassem enquanto ela chamou à

frente  os  “alfabetizandos”,  pegou  na  mão  de  cada  um enquanto  os  demais  copiavam  as

tarefas. No quadro-giz estava escrito: “onde o peru vivi?”. Para as crianças tentar responder. A

professora orienta: “olha no livro!” (CPC – II, p. 21). Ao aproximar-se da professora, esta diz

para a criança: “você tá colando do meu caderno!”

Depois de atender os “alfabetizandos”, em sua mesa,  Kindoki passou a olhar os

cadernos. Ela pediu para que as crianças façam bem certinho: “olha aqui, no quadro, quantas

linhas que eu mandei ‘saltar’: trêis”. Paralelo às recomendações de escrita organizada,  as

crianças, num gesto que pareceu costumeiro, naturalmente tiraram os calçados reclamando do

calor, numa ação de plena liberdade em sala de aula (idem, p. 22).

As  tarefas  do  quadro  não  foram  explicadas  pelas  crianças.  Então,  elas

amontoaram-se ao redor da professora, a fim de concluir, ou completar os espaços que ela

deixou (idem, p. 25). A aluna “M”, dita “alfabetizada” da sala, recorreu a merendeira, em

busca  de  ajuda  para  completar  sua  tarefa,  (idem,  p.  26).  Tratava-se  de  atividades  de

matemática.  Então  Kindoki foi  ao  quadro-giz  e  iniciou  sua  explicação  perguntando  às

crianças:  essa conta “é de vêis,  ou de mais?”.  As crianças  nada responderam. Então,  “eu

pergunto de novo: ‘é de vêis, ou de mais’”? as crianças responderam “é dimais, professora!”

 158



Algumas explicações foram dadas e as tarefas foram recomendadas para serem

concluídas  em casa,  além das leituras  do “Peru de peruca” e do “Elefante medroso”,  que

seriam tomadas no dia seguinte. Por fim, a professora comentou sobre desafios enfrentados

por ela nessa jornada. Me disse, para saber o que é uma sala de aula, tem que assumir. Então,

ela comentou sobre áudios de Whatsapp da sua irmã, que a substituíra enquanto ela ficou uma

semana na faculdade de pedagogia do campo: “não quero ser professora! Esses alunos me

deixam doida!”

Contou-me que, no início de carreira como professora, não foi fácil.  Havia um

líder comunitário que na época representava a prefeitura, ou seja, fiscalizava e denunciava as

professoras. Disse que iniciou o trabalho com medo dele, pois corria o risco de ser “mandada

embora”, mas, sua resposta a essas ameaças foi pegar um “filho dele já grande analfabeto e

entregar ele lendo” (CPC – II, p. 27).

Kindoki relatou que desafiou as autoridades por várias vezes a marcar presença e

experimentar o que é uma “sala de aula no Kalunga”. Que é uma realidade que precisa ser

conhecida,  não  apenas  imagina  e  vista  por  fotografias.  Quanto  aos  desafios  que  faz  nas

reuniões,  sempre  ouve  respostas  ameaçadoras  de  que  “a  qualquer  hora  chegamos  de

surpresa!”. “Eles acham que temos medo de fiscalização, mas não temos medo”, finaliza a

professora!” (idem, p. 27/28).

4.4. O antidiálogo e a “prosperidade” na sala de aula

Dentre os princípios que fundamentam e explicam a teoria da ação antidialógica

está a conquista do oprimido pelo opressor. São várias as formas de conquista, todas elas

trazem  sensações  de  liberdade,  de  poder  e  de  prosperidade,  as  quais  se  dão  no  âmbito

individual,  mas seguem até atingirem a coletividade,  a grande massa de um tempo, ou de

lugar  no  tempo.  Essa,  por  sua  vez  conquistada,  pluraliza-se  em  “massas  espectadoras,

passivas, gregarizadas. Por tudo isto, massas alienadas”, como diz Freire (2005 p. 158).

Após isso,  as massas são manipuladas  e passam a negar seus papéis enquanto

seres da práxis no mundo, com capacidade para transformá-lo. Então, as autoridades deixam

de ser terrenas e tornam-se divinas, mitológicas, e as possibilidades de mudanças da realidade

também escapam das mãos dos homens e das mulheres. As escolas, nestes casos, tornam-se

 159



meros trampolins para a manipulação de pessoas.

A ascensão de grupos ultrarradicais de direita no mundo contemporâneo encontra

nessas massas o material ideal para implantar suas ditaduras. No Brasil, esse fenômeno se dá a

partir da década de 1980, com a ascensão do movimento religioso neopentecostal, que está

atualmente atua diretamente na política partidária. Isso é reforçado pela desmoralização das

tradições,  das  lutas  sindicais  e  do  associativismo,  ao  passo  que  o  individualismo  e  a

antipolítica são exaltados.

Eram 7 horas e trinta e cinco minutos, do dia 16 de maio de 2023 quando cheguei

na  sala  de  aula  de  Yinga.  Um  espaço  apertado,  cheio  de  livros  amontoados,  rasgados,

amassados,  jogados ao lado de uma parede ao fundo. Seu quadro-giz dividido em quatro

partes correspondentes a crianças matriculadas no 2º, 3º, 4º e 5º anos. Ela literalmente rebola

em  sala  para  “alfabetizar”  a  maioria  das  crianças.  Ela  chama  a  atenção  das  crianças

consideradas  “alfabetizadas”  enquanto  introduz  as  primeiras  formações  de  palavras,  para

outras.

Nessa  parte  do  texto  não  há  “dimensão  expressiva”  porque  a  professora  fala

apenas o necessário e se mantém ereta, olhando muito diretamente para o observador, de vez

em  quando  passando  próximo  à  carteira  do  observador,  tentando  supervisionar  suas

anotações. Num instante uma criança apareceu com uma cartela de figurinhas adesivas, as

quais distribuía entre seus colegas. Ela veio até minha carteira e me entregou uma notinha de

20 reais de brinquedo e disse: “uma notinha de 20 reais, para o senhor”. Insistiu que eu

levasse toda a cartela de figurinhas e distribuísse nas outras salas de aula (CPC – III, p. 5).

Essa criança não parava em seu lugar, mas circulava pela sala levando figurinhas

e conversando com os demais. Chegou ao ponto das outras crianças reclamarem, mas Yinga

se mantinha imóvel, com explicações, atividades para copiar e ler com todos. Ela solicitou

que as crianças fizessem pinturas e, de repente fui surpreendido pela docente, pedindo que

ajudasse a avaliar os trabalhos, provocando uma situação bastante constrangedora diante das

crianças (idem, p. 8). Para complicar ainda mais, ela pediu-me que elegesse uma criança para

fazer a oração do dia seguinte (idem, p. 10).

A tentativa de amenizar o constrangimento foi olhar para o lado; naquela pilha de

livros, encontrei um livrinho infantil chamado “A caminho de casa” da escritora Ana Tortosa.

 160



Li uma das historinhas para a turma e, em seguida, brinquei que já estava próximo do “P”77,

que já conhecia um pouco sua história, pois havíamos caminhado da escola até o rio Alminha.

Portanto,  ele  poderia  fazer  a  oração,  mas  que  as  pinturas  poderiam  ser  avaliadas  pela

professora, que conhece e acompanha os trabalhos das crianças (CPC – III, p. 11).

Yinga, muito  objetiva,  não  quis  saber  de  conversa,  tão  pouco relatar  sobre  as

dificuldades encontradas numa sala tão complexa como a dela. Só me disse que atua com

bastante sintonia com o coordenador e que ele a ajuda a resolver as situações mais difíceis. No

dia seguinte,  houve a visita de dois ativistas  que realizaram uma oficina de fabricação de

tambores  africanos;  logo,  tive  que  marcar  o  segundo  dia  de  observação  para  outra

oportunidade.

A noite indaguei a Ponjí, se ele sabia sobre o caso desta criança. Ele disse que ela

é neta do pastor da igreja de Yinga; que a criança está sendo disputada na justiça porque sua

mãe  vive  na  rua  drogada  em outra  cidade.  Disse  ainda  que  Yinga protege-a,  o  que  está

causando  reclamações  dos  pais  das  demais  crianças.  A  própria  criança  me  relatou  essa

situação, mas que seu avô, o pastor, resolveu devolvê-lo para a mãe ao confirmar que “não dá

conta de corrigir”. Trata-se de uma criança que tem cerca de 10 anos de idade e é um menino

de fácil comunicação.

No segundo dia de observação nesta sala, ao refletir sobre as salas multisseriadas

de  ensino-aprendizagem,  pensei  no  que  “seria  possível  fazer  para  quebrar  as  barreiras

existentes entre esses ‘anos’”; também “o que, mesmo no aspecto cognitivo, separa um ‘ano’

do  outro”.  Que  qualidade  de  aprendizagem  terá  a  criança  numa  sala  como  a  de  Yinga?

Perguntei para ela o que um professor ou uma professora deve fazer ou agir para garantir o

direito da criança a aprender? Ela me respondeu:

Tudo que eu acho importante é o professor dar aquela liberdade da criança
ter aquele momento de ele procurar, porque quando uma criança procura um
professor, ele está copiando aquilo pela vontade de aprender. E para mim é
uma grande [satisfação] de um professor que está ali naquela sala de aula,
ele desenvolver aquilo, porque é muito bom a gente poder retribuir aquilo
que a gente sabe com as crianças (Yinga entrevistada dia 24/03/202378).

77 Ele  me disse  que  “sua  mãe é  usuária  de  droga”  e  que  seu  avô  quer  pegar  sua  guarda.  “P”  apresenta
dificuldades para interagir coletivamente.

78 Caderno-fonte de pesquisa: texto de entrevistas, página 74, organizado em julho de 2023.

 161



Percebi, nesse e em outros momentos da entrevista, e mais nitidamente na sala de

aula, que  Yinga não tem interesse em discutir os problemas, nem de aprendizagem, nem as

condições sociais de seus alunos. Para ela, é preciso corrigir a linguagem da criança e o livro

didático é muito bom. Ela se posiciona individualmente e também se diz contrária as cotas

raciais, criadas para corrigir dívidas históricas para com a população negra do país.

Num outro momento, ouvi de Yinga relato sobre casos de ataque de escorpiões e

cobras  existentes  ao  redor  da  escola,  que  atacam  crianças  (CPC –  III,  p.  18).  E,  numa

perspectiva folclórica, ela me contou o caso de uma carona que deu para sua colega, também

professora, que levava “uma cartela de ovos”. Disse que tomaram uma queda, porém, por

mais  que  quase  houvessem morrido  sem socorro,  no  ermo de  estrada,  a  cartela  de  ovos

salvou-se  intacta  (idem,  p.  20).  Contou-me isso  procurando negar  que  o  acidente  tivesse

qualquer relação com a precariedade de suas condições de transporte.

 A atuação pedagógica de Yinga apresenta viés claramente religioso. Ela estimula

as crianças a realizarem orações espontâneas e seus posicionamentos como educadora tratam

de uma educação competitiva e não colaborativa. Percebe-se nessa sala certa indiferença em

relação às condições precárias do local, o que referenda a tendência neoliberal de desleixo e

precarização,  aspecto  que precede  a  privatização do que é  público.  Ao mesmo tempo,  as

crianças  são  incentivadas  a  cultivar  certa  prosperidade  do  “sistema”,  que  não  há  nada  a

criticar na realidade, mas sim agradecer a Deus pelo que se tem de disponível e pelo que é

dado pelo governo.

4.5. Cotidianos e distâncias na/da escola

Distante de  Yinga 10 Km, há uma escola improvisada numa casa abandonada,

cedida por sua dona, nos confins de uma serra que recebe o nome de Contenda. Para chegar

até lá, tive que contratar um guia, que me levou numa motocicleta e depois andamos a pé

aproximadamente por 3 Km. Chegamos até a casa de dona Diná, e ela nos disse que para

chegarmos até a escola deveríamos “seguir as pegadas das crianças que passaram para a

escola”. No entanto, depois ela resolveu ir até o córrego, que está na direção da escola, e nos

guiou até a beira do riacho. De lá nos mostrou a casa da merendeira, dona Eliane, e de lá, o

filho dela, ex-aluno, concluiu o serviço de nos deixar no terreiro da escola.

 162



Há um aluno que raramente vai à aula, chamado de “aluno rebelde” na sala. Não

há energia elétrica, nem água encanada, mas sim uma cascata. São 6 alunos de níveis de 1º,

2º, 3º, 4º e 5º anos. Há um filtro de barro e um pote de água no interior da sala de aula. Às 7

horas e sete minutos, rezamos o “pai nosso”, a “ave Maria” e a oração do anjo: “santo anjo do

senhor, meu zeloso guardador…” para iniciar o trabalho de observação participante (CPC –

IV, 2023, p. 2).

O primeiro desafio é o da professora  Mukua, que se esforça para conseguir um

lápis. Então, ela avisa as crianças que precisa de “pelo menos um toquinho” de lápis para um

aluno que veio sem lápis, (idem, p. 3). Naquele pé de serra, não há lugar para comprar, não há

vizinho  para  tomar  emprestado.  Alguém  tem  que  ter  dois  lápis  para  emprestar  um.  Do

contrário, a criança ficará sem copiar suas tarefas. Perante esta demanda a professora se cala.

Ela está conformada, a não ser quando seu marido se aproxima e lhe encoraja.

Quando me pus  a  admirar  e  falar  de belezas  naturais,  de animais  selvagens e

ferozes. Mukua relatou que “semana passada uma onça quase comeu um bezerro dela” (idem,

p. 4). Em sala de aula, sua principal atividade é “alfabetizar”, o que ela realiza por meio da

“soletração” (idem, p. 5). Além da aula, do remédio que esquecera de tomar, a professora

estava  preocupada com seu filho  mais  velho  que  saíra  há algumas  horas  mata  adentro  a

procura de um burro, que levaria a criança “A.B”. para fazer uma prova na escola sede, pois

essa é uma extensão. Trata-se de uma avaliação externa obrigatória, (idem, p. 6).

Sobre a falta que fez o lápis para alguém que não trouxe o seu de casa e encontrou

um com a maior dificuldade, registrei um diálogo travado em sala de aula:

 – eu vou comprar 4 lápis, disse Mukua. Um aluno bem participativo retrucou:

 – fica aí, dinheiro anda fácil. Seu colega completou, dizendo:

 – comprar coisa mais importante, comida!

Ainda que tenha precisado de bastante esforço e “sorte” para encontrar o lápis,

isso não é prioridade,  se se sente fome. Há algo mais importante para se preocupar. Bem

relevante  é  a  disputa  pela  claridade  vinda  janela  (idem,  p.  11).  Vejo  que  quem se  senta

próximo a janela e recebe luz suficiente para copiar as tarefas, assume posição privilegiada na

sala.

O  Sistema  Multisseriado  de  Ensino,  nessa  sala,  se  dá  de  maneira  um pouco

diferente. A professora senta-se num banquinho ao lado de cada aluno e auxilia um de cada

 163



vez. Chama a atenção de “B”, 4 anos, o filho caçula da merendeira, que interage na turma,

realizando uma espécie de “iniciação escolar”.(idem, p. 13). Mukua trabalha o que se conhece

como “alfabetização mecânica”, tentando introduzir na criança as sílabas: “da,de,di,do, du”;

depois,  ela vai  às palavras  “pu-lan-dó” “ten-té”,  pronunciando a sílaba dentro da palavra,

como se pronuncia separada, (CPC – IV, p. 14).

“A.V”.,  é  a  aluna  que  já  possui  traços  de  adolescente.  Ela  mostra-se  muito

interessada nas anotações que faço. Disfarça-se em buscar livros no “cantinho da leitura”, ou

seja numa tábua suspensa, onde se colocam vários livros, para aproximar seu olhar do caderno

de campo. O aluno “rebelde” como assim é chamado, apareceu na última etapa da observação

e mudou a configuração da aula. Na verdade, ele é o senhor “A”, marido da professora, um

caçador e pescador que é matriculado, mas Mukua disse que ele já está “quase reprovado por

falta” (idem, p. 16).

Na  localidade  dessa  escola,  as  pessoas  que  ali  vivem  e  as  crianças  que  ali

estudam, resistem veladamente as intempéries, pois são bastante isoladas. Ao mesmo tempo,

guardam  uma  “ancestralidade  adormecida”,  ou  sufocada  pelos  efeitos  da  violência

empreendida pela ação da ideologia colonizadora de inferioridade presente na educação e na

religião ali estabelecidas. 

Passou-se dois dias eu fui a outra escola.  Nela encontrei,  de um lado da sala,

Imoxi trabalhando diretamente com o livro que também é entregue às crianças. O primeiro

passo do seu método de trabalhar é discutir e identificar as cores (CPC – V, p. 1). Ele aponta o

dedo e pergunta para as crianças, de qual cor se trata tal figura. Do outro lado, mais ao fundo,

Undumbe vai ao quadro-giz, divide-o em três partes e enche-o com letras de forma em caixa

alta.  Ao determinar  que  as  crianças  copiem,  ela  se  oferece:  “estão  conseguindo”  copiar?

“querem ajuda”? São 3 alunos de um lado na sala, que correspondem ao 1º e 2º anos, com

Imoxi e, do outro lado, os que são classificados como 3º e 4º anos, com Undumbe.

Na sequência, Imoxi incentivava as crianças a ler em livro, as letras, as sílabas e as

palavras (idem, p. 2). Undumbe, no entanto, propõe, nessa segunda etapa, a participação das

crianças na construção de um cilindro de papelão, em que eles vão colaborando com ela na

montagem da  peça.  Na oportunidade  ela  relatou  que  teve  que  comprar  cadernos,  lápis  e

borracha para seus alunos, pois os kits de materiais prometidos pela prefeitura, no final do

mês de maio, ainda não haviam chegado.

 164



A professora denunciou que no período vespertino dá aula de reforço do lado de

fora, pois nesse período o “Estado” ocupa todas as salas (idem, p. 3). Ao mesmo tempo, seu

colega diz que “recomenda [todos os dias] para as crianças ler em casa”. Segundo ele, uma

criança denuncia que “lá em casa eu não pido, [porque] se eu errá levo um tapa na cara” (p.

6). No dia seguinte, os dois professores encheram o quadro-giz de tarefa e, ali mesmo na sala

de aula, eles foram interagir em seus celulares (CPC – V, p. 7).

Observei  nessa sala  que  os  professores  não planejam nenhuma atividade,  mas

inventam ali mesmo no momento da aplicação (p. 8). Nessa sala, não há, como nas outras, um

lugar chamado “cantinho da leitura”. Há um armário grande na sala, que fica trancado e um

outro aberto e vazio (idem, p. 10). O prédio da escola é “dividido” entre Estado (SEDUC) e

município  (SEMEC);  na  parte  do  município,  a  sala  e  o  corredor  estão  esburacados  e  os

banheiros  isolados  (idem,  p.  11);  do  lado  ocupado  pelo  “Estado”,  a  sala  possui  ar-

condicionado, aparelhos de TV e data show.

Quanto às estruturas físicas das salas observadas, em geral são bem conservadas.

Mas ainda há salas improvisadas, com materiais espalhados pelo piso. Exemplo, a sala com o

segundo maior  número de crianças  (11),  o “cantinho da leitura” é  composto de livros  de

literatura infantil  amontoados ao fundo da sala. Entretanto,  a organização desses materiais

varia de sala para sala, conforme o tempo que o/a professor/a dedica, ou preocupa-se com a

estética do espaço.

Ainda sobre a sala dividida entre Imoxi e Undumbe, ao finalizar, como as demais,

foram tiradas as “fotografias-prova” a serem enviadas à secretaria de educação. Durante o

intervalo,  Imoxi, que é um jovem bastante tímido, foi observado jogando voleibol com seus

alunos, com uma rede improvisada debaixo de uma grande árvore ao lado da escola. Enquanto

isso, na pequena varanda, Undumbe, que também é uma jovem de olhar profundo e de pouca

conversa, cuidava da criança da merendeira, para que ela servisse e finalizasse o trabalho das

refeições.

Passados mais  dois  dias  no território,  cheguei  a  6  horas  e  cinquenta  e  quatro

minutos noutra  escola.  Também nesta se começa com a reza do “Pai Nosso” e da “Ave-

Maria”.  Tuanha, a professora, rodara 13 Km numa motocicleta (CPC – VI, p. 3). Chegara

ofegante e muito rapidamente colocou ordem na sala. Cadeiras em fileiras, todas as crianças

devidamente “abençoadas”. Desde logo ela foi avisando que a aula é de 50 minutos e que

 165



“não podemos perder tempo”.

Como nas demais escolas, há vários cães que acompanham as crianças. Após elas

entrarem  para  a  sala,  eles  tornam-se  guardiões  da  escola  (idem,  p.  4).  Nesta  escola  a

merendeira  trouxe  um caderno  de  atividades.  Ela  é  estudante  do  curso  de  Pedagogia  do

Campo, como as professoras contratadas das escolas. Assim que sobra tempo, ela senta numa

outra sala e vai fazer suas tarefas.

 Às 7 horas  e  20 minutos,  Tuanha está  com seu quadro-giz  dividido  em três

partes, correspondentes ao 1º, 3º e 4º anos. Ela conversa forte e apresenta-se muito segura na

transmissão de seus conteúdos. Ao terminar de copiar, as crianças perguntam “professora,

pode completar?”, ao que ela responde que “pode sim!”. As crianças dessa turma mostram-

se,  para o observador,  bastante passivas,  mas interessadas e sua professora,  muito ativa e

engajada. Trata-se de uma esportista, entusiasta da equipe de futebol feminino de uma das

comunidades  locais.  Ela  disse  em  sala  de  aula  que  “as  crianças  do  4º  ano  ajudam

[alfabetizar] as crianças do 1º ano”.

Então,  lembrei-me  do  “método  Lancasteriano”  de  ensino,  que  embasa  a

multisseriação  do  ensino,  método  adotado  em comunidades  rurais  onde  quem controla  a

educação decide não investir. No caso observado, resta entender se a alfabetização constitui

parte da multisseriação, ou constitui modalidade separada, pois uma das crianças de Tuanha, a

mais elogiada, ainda está formando palavras, estágio considerado inicial da alfabetização. 

Deste  contexto,  surgem  perguntas  a  serem  respondidas  e  ou,  pelo  menos,

debatidas nessa investigação. Primeiro, sobre a integração, ou não, da alfabetização com os

demais “níveis” de aprendizagem, aos quais são classificadas as crianças.  Depois, sobre o

porquê de a criança dedicada, na idade cientificamente adequada e aparentemente talentosa,

ainda não usufrui, ou usufrui parcialmente do seu “direito de ser plenamente alfabetizada”

(CPC – VI, p. 5).

Numa outra  dimensão  do processo  educativo  nessa  sala  de  aula,  a  professora

discute os problemas do racismo e da discriminação. Conversa sobre a valorização da cultura

e outros temas necessários, inclusive cita o caso concreto de um jovem da comunidade que foi

discriminado:  “foi  muito difícil  para ele”.  Tuanha denuncia que os técnicos  da Secretaria

“vieram aqui  somente  uma vez,  no  início  do  mandato”  (idem,  p.  8).  Ainda,  relatou  que

“muitas vezes retira dinheiro do bolso para comprar materiais para melhorar suas aulas”.

 166



Nesta sala as crianças são também muito interessadas no intervalo para jogar bola,

mas não há nenhum espaço para isso. Eles jogam à beira da estrada, no pequeno terreiro da

escola, (idem, p. 9). as crianças se esforçam muito para concluir as tarefas e saírem correndo

para  suas  casas.  Há  uma  criança,  “J.G”,  que  apresenta  muitas  dificuldades;  Tuanha a

considera uma criança “especial”, e que é necessário ser feito um diagnóstico por profissional

especializado (CPC – VI, p. 10).

Tuanha informa às crianças  que no mês de julho eles  apresentarão capoeira  e

outras atividades, durante os festejos de São João. Então, elas indagaram se haverá futebol

também. Ao seu sinal positivo, houve bastante vibração positiva das crianças (idem, p. 11). A

certa altura do trabalho, apareceu um ancião,  o qual atendeu pedidos de bênçãos tanto da

professora  quanto  das  crianças  (idem,  p.  12).  O  senhor  T  é  um  esteio  da  educação  no

território.  Foi  ele  quem ofereceu terreno para construir  a  escola e  depois  reivindicou das

autoridades melhorias para seu funcionamento.

Ao reportar ao espectro humanista da educação libertadora, semeada e cultivada

por Paulo Freire (1921-1997), essa parece ecoar em algum momento nas ações, timidamente

dialógicas de  Tuanha.  A dimensão observada dessa investigação,  permitiu-me participar  e

assistir “dois alunos, ‘B’ e ‘C’ irem até a carteira de ‘J.G’, voluntariamente e o auxiliaram

nas atividades de matemática.  [Por iniciativa] as duas crianças reconheceram publicamente

as dificuldades do colega” (idem, p. 13).

Dali  a  24  Km,  passando por  travessias  de  rios,  estradas  estreitas,  ladeiras  de

cascalho  solto  e  pedras  pelo  caminho,  cheguei  à  última  sala  observada  dessa  parte  do

território, rumo norte, na divisa do Estado do Tocantins. A escola não possui energia elétrica e

a água é encanada de uma nascente da serra, que quando entope a saída, a escola fica à seca

obrigando a merendeira a transportar água na cabeça. Naquela manhã, uma criança chegou

atrasada,  por  cerca  de  30  minutos.  Sua  mãe  justificou  que  o  rio  (Bezerra79)  “não  deu

passagem na hora certa” (CPC – VII, p. 1).

Essa criança, ao perceber que havia uma pessoa estranha na sala de aula, não quis

entrar. Após insistência e explicação de sua mãe e do professor  Kajínga80, essa barreira foi

rompida. No intervalo, Kajínga esclareceu que “as pessoas, neste caso as crianças, tem sisma

de carro”,  pois  a  camioneta  que conduzia  este  observador  estava  estacionada ao lado da

79 Rio que faz as divisas entre os municípios de Monte Alegre de Goiás e de Arraias – Tocantins.
80 Segundo Assis Junior (1967, p. 83), pequeno barrete tecido de palha fina; cobertura de cabeça dos clérigos. 

 167



escola.

Quanto ao medo, Kajínga relatou que há essa sisma da população, e que isso teria

começado no dia 20 de abril, data em que movimentos fascistas, aqui no Brasil, bolsonaristas,

ameaçaram atacar escolas. “Aqui correu a notícia de que uma camioneta preta vinha atacar”.

Disse que “os povo dizia que veio até o Tinguizal, as puliça vêi, mais não prendeu. Aí os povo

ficô mêi negoçado81”. Acrescentou que “aqui na escola, ao ouvir qualquer barulho”, “todo

mundo ficava com medo, querendo correr”.

Quando há falta de água pelos motivos citados acima, Kajínga disse que “ajunta

uma maloca de gente” e vai lá arrumar, limpar o local que desce a água (CPC – VII, p. 2). Em

sua sala de aula, as crianças pedem licença para entrar e sair também pedem bênção aos mais

velhos  (p.  3).  A  comunidade,  pais,  mães  e  vizinhos,  têm  forte  participação  na  vida  da

instituição de ensino no local. Nesse dia, o pai de duas crianças veio de outra localidade, a

cerca de 6 km, de motocicleta, avisar que seus filhos estão com febre, por isso não puderam

vir  à  aula.  Ele  utiliza  esse veículo  para trazer  seus  filhos,  mas,  quando precisa  sair  para

trabalhar fora, eles vêm a pé.

Há dois pais que trazem suas crianças e esperam até o final da aula, às 11 horas,

para retornar com ela (idem, p. 8). Portanto, na hora do lanche, eles são convidados a comer.

Então, a merendeira disse que tem que economizar de forma que seja possível servir, sem o

conhecimento da secretaria, pois ela já recebeu ordens para não permitir que pais ou mães

lanchem na escola.

Quanto ao aspecto pedagógico, nessa data o professor trabalhou em conjunto com

as crianças, a confecção de um cartaz da campanha “Faça bonito”, referente ao Dia Nacional

de Combate ao abuso e exploração sexual de crianças e adolescentes. Em seguida ele ao

quadro-giz, escreveu o cabeçalho, o dividiu-o em 3 partes e foi até a cantina. Enquanto isso,

as crianças disseram que estão “abusados de fazer cabeçalho”; “todo dia tem que fazer a

mesma coisa”, um falou e os outros apoiaram.

Nessa oportunidade, eu perguntei para as crianças se elas sabiam e se poderiam

falar sobre o “abuso sexual” abordado na campanha. Ao não responderem, então eu disse que

abuso sexual é “quando um adulto obriga uma criança, a fazer algo que ela não quer, ou não

pode”.  A partir  disso,  as  crianças  entraram na conversa para valer.  Um deles  começou a

81 Palavra popular que possui vários sentidos. Aqui o falante quer dizer cismado, preocupado.

 168



chamar a atenção do professor, porque uma menina disse que abuso sexual “é arrochar os

menino e as menina82”. Então, esse aluno começou a dizer que o professor os arrocha. Criou-

se um clima bastante nebuloso na sala de aula, até que Kajínga assumiu o diálogo e esclareceu

que “arrocha” as crianças para que elas aprendam.

Concluído isso, iniciei conversa com a aluna “I” sobre alfabetização. Ela disse que

o irmão dela tem 4 anos e ainda falta 3 para entrar na escola. “Mas lá na cidade”, disse ela, “a

criança bem pequena, que ainda nem anda, já tá na escola [creche] pintando e desenhando”

e que “povo de Monte Alegre é esperto” (CPC – VII, p. 11). Então, eu pedi para Kajínga que

me  deixasse  conversar  mais  com  as  crianças:  peguei  um  livro83 numa  estante  chamada

“cantinho da leitura” e li para eles/elas. As crianças brilharam os olhos, encantadas com a

narrativa lida no texto.

O  momento  de  leitura  com  e  para  as  crianças  não  só  foi  de  muita  riqueza

pedagógica, mas reforçou os rumos dessa investigação, que antes preocupara com a formação

dos  professores.  Peguei  um “ganchinho”  da  conversa  para  estimulá-los  a  olhar  adiante  e

pensar  no  que  gostariam  de  ser  na  vida  adulta.  Surgiu,  naquele  instante,  desejos  de  ser

advogado, policial e professora84.

Esse trabalho de observação participativa nas salas de aula constitui-se da ação

pedagógica de mergulhar  profundamente nas condições de vida de parte da criança negra

brasileira. Trata-se de perguntar e responder no campo da “sociologia da infância” quilombola

(Gomes  &  Araújo,  2023),  muito  falada,  pouco  estudada  e  quase  nada  atendida  na  sua

peculiaridade local. Como perceptível nessa escola, as crianças não querem somente elaborar

o cartaz, elas querem discutir os problemas abordados em seu conteúdo; mais do que isso, elas

precisam ver solucionados os problemas.

A tensão do interior da escola aponta para a necessidade da construção de pontes

que permitam a democratização da sala de aula, mas antes a democratização dos sistemas de

ensino, para que as crianças saiam do polo passivo para o ativo. Os saberes desenvolvidos na

comunidade precisam ser consumidos na própria comunidade para que nunca se esqueçam e

sempre  estejam cientes  de  suas  potencialidades.  Portanto,  que  se  conscientizem dos  seus

82 Este  assunto  foi  levado  a  Ponjí para  que  ele  procurasse  investigar  o  caso.  Meses  depois,  Kajínga foi
substituído.

83 As cores de Corina de Carmem Lúcia Campos. Guia dos Curiosos Comunicações, 2017.
84 No meio desta conversa a Secretária Municipal de Educação chegou pela primeira vez naquela localidade.
Ela chegou reclamando de muito cansaço devido a distância e os sacolejos do percurso.

 169



direitos. A superação da ação antidialógica pode ser um objetivo relevante a ser lembrado ao

envolver a criança e seus progenitores nas atividades da escola.

Após  tensionamento  entre  as  “forças”  que  supostamente  ensinam  e  as  que

supostamente “aprendem”,  ou dão os primeiros  passos no sistema educativo  do território,

resta pactuar integração e aproximar ao máximo o que falamos do que fazemos, como ensina

Paulo Freire. Se o resultado for pela articulação e circularização das práticas e aprimoramento

do  diálogo,  a  africanidade  latente  fará  lembrar  sempre  da  enorme  capacidade  que  o/a

kalungueiro/a tem de aprender e desenvolver-se.

Em três “dimensões metodológicas”, pretende-se apontar indícios da violação dos

direitos  da  Criança  Kalunga.  A  dimensão  observada  é  representada  pela  captura  de

mensagens, gestos, imagens, fatos e atitudes gerados na dinâmica das relações, ocorridos em

sala  de  aula,  em  determinado  recorte  de  tempo.  A  dimensão  expressiva  externa-se,  por

exemplo, em “tiradas” verbais das professoras, em seus estados de atrito com as crianças, ou

desafiadas pela precariedade das condições de trabalho. A dimensão reativa é a que advém

das crianças, livres da pressão direta da “mão” invisível do Estado opressor. A interpretação

dessa dimensão é direta porque sua emissão é genuinamente infantil e desinteressada.

Ao combinar as três dimensões da interpretação dos fatos, compreende-se realizar

o “círculo hermenêutico” de Gadamer estudado por Schmidt (2014 p. 167). Nesse capítulo de

tese, escutamos o que os cadernos de campo de pesquisa trazem, mas não somente eles têm a

revelar  da relação entre  as crianças  e seus professores  na seara dialética  da sala  de aula.

Outros documentos, como o testemunho de Real (2022) são escutados, pois também trazem

indícios de como as “centelhas” do projeto Kalunga-Educação realizam-se na perversidade

dos  valores  por  ele  plantados,  que  usou  professoras  como  agricultoras  do  racismo  e  do

preconceito para com as crianças do território. Zaya e as demais reagem a partir do que lhes

foram introjetados e então reproduzem a opressão, por meio da qual um dia sentiram doer na

infância quando incutidas sentiram vergonha de ser Kalunga.

As centelhas desse projeto estão por toda parte, em todas as salas, agindo para

colonizar  novamente.  Atuam como sombras  que mantêm a forma sem a presença de seu

projetor. Elas aparecem e frutificam, por exemplo, na distinção do que pertence ao “estado”,

ou não. Essa figura, que não aparece para solucionar ou cumprir suas obrigações, mas pune,

por meio de outras pessoas, constrangendo-as ou discriminando-as. Sutilmente é perceptível a

 170



distinção entre os professores que são do município e os que não são do Estado. Este é visto

como uma visagem que se sobrepõe pelo seu poder e força.

A imaginária “roda giratória do baobá”, no entanto, não consegue aprisionar as

almas das crianças Kalunga. Apenas consegue negar suas tradições e dividir o seu povo para

enfraquecê-lo. A divisão é uma arma da ação antidialógica, que completa a conquista e, após

isso imputa-se a subjugação do sujeito,  que na sequência  é tornado objeto,  manipulado e

vendido,  corrobora  o  fenômeno  religioso  que  avança  na  superficialidade  alienante  da

prosperidade sem luta, sem esforço. Nesse contexto, a escola é vista como lugar negativo,

uma vez que o invisível não está no comando. Mas, com o tempo, ela vai tornando-se também

submissa por meio da submissão de seus atores.

Com  o  caminho  livre  para  instalar-se,  a  ação  antidialógica  impera  para

objetificação  da  Criança  Kalunga  de  maneira  artificial  pelo  método  da  mais  elementar

“educação bancária” criticada por Paulo Freire. O que passa a existir é a não presença do

método científico, mas algo aleatório, inventado às pressas para ser consumido no caminho.

São as bases do projeto Kalunga-Educação, que não mais utiliza o “professor de fora”, mas

tem mecanismos para manipular o “professor Kalunga” e fazê-lo oprimir suas novas gerações.

Aspecto relevante desta sala de aula é a divisão do quadro-giz em três, quatro e

até  cinco partes.  Em cada  uma dessas  partes  figuram situações  diferentes  de escola  para

escola.  Às  vezes  conteúdos  diferentes  direcionados  a  níveis  de  cognição  supostamente

diferentes, como as sílabas para os “alfabetizandos” e um texto para as crianças do 3º ano, e

outro  texto  para  as  crianças  do  5º  ano.  Essas  divisões  também aparecem no  âmbito  das

disciplinas:  matemática,  português,  ciências  e  outras. As  explicações  iniciam  buscando

sequenciar  logicamente,  mas as necessidades e  questionamentos  das crianças  alteram essa

desejada lógica.

Outra forma de dividir o quadro-giz é utilizá-lo para expor atividades para um

grupo de crianças, enquanto outros vão os livros didáticos estudarem sob orientação própria.

Nesse caso, divide-se o tempo das atividades no mesmo espaço físico com a mesma pessoa

para coordenar o fluxo dessas atividades. Num outro horário, inverte-se os tipos de “tarefas”,

tendo sempre o quadro-giz como referência das exposições.

O quadro-giz dividido pode ser comparado a “teoria da ação antidialógica”, da

fragmentação para manutenção da opressão, como bem aponta Freire (2005, p. 160) ou trata-

 171



se de aligeiramento e precarização da aprendizagem, entendido a educação como gasto a ser

evitado? Um ou outro significado ou os dois juntos, o quadro-giz dividido produz a mais real

multisseriação, ainda persistente no território Kalunga.

Apesar  do  contexto  vivido  pelas  crianças,  elas  são  incentivadas  a  serem

vencedoras, a prestarem muita atenção a aproveitarem bem essa “oportunidade” dada pelo

ente  federado.  Tendo  como  exemplo  a  atuação  de  Yinga,  apareceu  em sua  prática  certa

indiferença às temáticas relacionadas à participação social, que pressuponho colaborar para

uma pedagogia emancipatória. Suas atitudes e método de trabalho tendem a reforçar o sentido

exclusivista  e  massificante  da  educação  formal,  presente  na  “matriz”,  que  ela

contraditoriamente critica.

Capítulo V: O racismo multidimensional como estratégia da inferiorização 
humana e seus danos à infância negra: “vozes” dos cadernos de textos.

5.1. Aspectos históricos e influência do racismo na educação

O  combate  ao  racismo  contemporâneo  se  dá  mais  fortemente  a  partir  da

Conferência de Durban85, em que sua prática é tornada crime e ele “assume novas máscaras

para  continuar  vivo  fingindo  que  morreu”,  Souza  (2021,  p.  136).  O  presente  capítulo  é

dedicado  a  discutir  este  fenômeno  e  como  ele  continua  sendo  a  principal  estratégia  do

opressor para manter o oprimido inerte, na maioria das vezes convencido de sua inferioridade.

Dessa maneira, o tipo de escola e educação ofertada à população são sutilmente estruturadas

para mascarar e garantir esse domínio.

O sociólogo Jessé Souza explica “como o racismo criou o Brasil”, utilizando-se da

religião e depois da ciência, de forma que negá-lo seja uma estratégia eficaz de fortalecê-lo.

As teorias científicas da modernização e do culturalismo são o pano de fundo dessa discussão

da  qual,  como  enfatizado  na  introdução  desta  tese,  os  EUA tornam-se  apoiados  em sua

“indústria cultural”, e os líderes a partir da segunda Guerra Mundial (idem, p. 156). 

No âmbito empírico deste estudo, da análise das falas dos/as entrevistados/as, é

85 III Conferência Mundial Contra o Racismo, realizada em Durban – África do Sul, no dia 31 de agosto de
2001.

 172



possível  perceber  o  racismo  e  seus  danos  sustentando  suas  narrativas  desde  quando  as

“alfabetizadoras” Kalunga reviveram seu passado escolar. Dentre elas,  Tuanha, que vive o

dilema de alfabetizar seus parentes em situação desfavorável na ausência de direitos sociais

básicos, como alimentação e transporte.

Ao debruçar sob as palavras dessa participante, no que se refere à sua prática em

regime  multisseriado,  onde  imitação  e  elaboração  confundem-se,  percebo  que  há  mais

resistência política do que ação pedagógica consciente. Entre sua prática observada e “o que

diz”,  transcrito  nos “cadernos de textos  das entrevistas” – CTE I,  há indícios  latentes  da

reprodução do racismo incrustado no sistema de ensino vigente.

Investidos  da  compreensão  do  fenômeno  do  racismo,  como  ele  interfere  nas

relações sociais e educacionais, passamos a abordar algumas de suas características históricas.

Em primeiro lugar, o racismo, em si, nasce no seio da sociedade e toma múltiplas dimensões

em tempo indeterminado da nossa história. Porém, os moldes pelos quais se apresenta hoje,

comportamento de “ver no outro” algo que o torna inferior, teve data e hora para começar. Ao

inferiorizar  o outro ou a outra,  o inferiorizante procura criar condições para submeter o/a

inferiorizado/a.  Assim,  tem-se  na  prática  da  escravização,  que  pode  ser  considerada  a

consequência mais visível e destrutiva do racismo.

É  possível  inferir  que  o  racismo que  aqui  discutimos  engendra  dois  tipos  de

brasileiros/as nos vários “espaços de direitos”,  formando uma imagem metafórica de duas

pirâmides invertidas, uma em relação à outra: nos presídios e favelas, a maioria da população

é negra; mas esse mesmo grupo social  é minoria nos bairros “nobres”,  nas universidades,

principalmente  nas  públicas,  e  nos  cargos  executivos  bem remunerados.  Temos  aqui  um

retrato da “sociedade desigual”, em que o racismo e a branquitude predominam na formação

da sociedade brasileira contemporânea, da qual se refere criticamente, Theodoro (2022).

Nessa  pesquisa,  interessa  abordar  o  racismo  que  sustentou  a  colonização

predatória e de exploração de seres humanos no Brasil. Esse racismo, historiadores o veem

surgir com a invasão sorrateira do Norte da África, cidade de Ceuta86, dia 21 de agosto de

1415, pela esquadra portuguesa, para roubar suas riquezas. As notícias desse episódio foram

dadas pelos próprios invasores. Por isso, deram-lhe o nome de “Conquista de Ceuta”. A partir

de então, a nação Portuguesa tornava-se a pioneira em saquear estados africanos.

86 Ceuta hoje é uma cidade autônoma, administrada pela Espanha, em território Marroquino, no extremo Norte
da África – importante entreposto comercial entre este continente e a Europa.

 173



A investida portuguesa contra territórios africanos alimentou “desejos racistas”

surgidos na “Europa Ocidental em meados dos anos 1400”, como escreve Reynolds (2021, p.

9).  A  partir  desta  data,  as  ideias  racistas  viajaram  Europa  adentro  e  encontraram  eco

principalmente  em  países  arrasados  como  Portugal  e  Espanha.  Quinze  anos  depois,  “o

príncipe Henrique convenceu seu pai, o rei João de Portugal, a basicamente dar um golpe e

tomar conta do principal depósito comercial muçulmano na ponta nordeste do Marrocos”

(idem, p. 19).

Após  tal  assalto  a  mão  armada,  aquilo  que  chamamos  hoje  de  “imprensa”,

completou o trabalho de instituir e perpetuar o racismo. O personagem, comparado a certos

“jornalistas” que atualmente trabalham para o capital, é “Gomes Eanes Azurara” (1410-1474).

Ele escreveu uma crônica intitulada “Crônica da descoberta e conquista da Guiné”, e teve sua

obra transformada no que hoje seria um “best seller”.  Esse jornalista,  pago para escrever,

exaltou sobremaneira o fato de os portugueses escravizarem povos africanos (Reynolds, 2021,

p. 21).

Zurara  “descreveu  os  africanos  como  animais  selvagens  que  precisavam  ser

domesticados”. Ao longo do tempo, com essa crônica tendo se tornado “praga” por toda a

Europa  e  mesmo  na  África,  até  alguns  africanos,  como  “o  intelectual  al-Hasan  Ibn

Muhammad al-Wazzan al-Fasi, teria se convencido de que era inferior”. Por isso, se tornou

“Cristão” e foi rebatizado pelo papa Leão X com o nome de Giovanni Leonne (idem, p. 22).

Para  o  caso  desse  tipo  de  racismo,  que  muito  nos  incomoda,  o  premiado  escritor

contemporâneo  estadunidense  Jason  Reynolds  considera  Azurara  “o  primeiro  racista  do

mundo!”.

Após  a  tomada  de  Ceuta,  os  portugueses  seguiram cultivando  o  racismo  e  a

violência contra a humanidade de seus colonizados. Como em nossos dias, em que se reúne a

imprensa para comemorar a conquista de um campeonato de futebol, eles reuniram-se, no dia

8 de agosto de 1444, solenemente para realizar o primeiro leilão de escravizados/as do qual

temos  notícia.  Em uma cidade  turística  do país  (Lagos),  certamente  para divulgar  bem e

aumentar  a fama de “escravizadores”,  se deu o leilão humano. E lá estava Azurara,  para

registrar e divulgar de acordo com Gomes (2019, p. 51-52).

Naquele  dia,  foram  235  pessoas  desumanizadas  entre  homens,  mulheres  e

crianças. Quatro delas foram escolhidas para servir a Igreja, braço direito do empreendimento

 174



português. Os/as demais foram ali negociados,  sendo que apenas um empresário da época

arrematou 46 “peças”, como eram discriminados pelo locutor. Como regra básica, as pessoas

teriam de ser separadas, marido de mulher, irmãos de irmãos, pai e mãe de seus filhos. A pena

de Azurara descreveu, entre outras cenas, suplícios e lágrimas de mães que “apertavam seus

filhos nos braços e lançavam-se com eles de bruços, recebendo feridas com pouca piedade de

suas carnes” (idem, p. 51-53).

Daí  em  diante,  Portugal  se  tornou  o  “rei  dos  mares”,  com  a  sofisticação  e

investimentos em tecnologias que aumentavam a eficiência dos saques e desumanização das

pessoas.  Na  época,  todas  as  grandes  potências  europeias  aderiram ao negócio  iniciado  e

mantido pelos portugueses. Não demorou para que o mundo, exceto a África, tornasse destino

de pessoas arrancadas desse continente, como se fossem metais extraídos de solo fértil para

constituir a “Riqueza das nações87” da época.

Assim foi plantado o racismo, e para isso um povo foi racializado, desalmado,

tornado o outro, o diferente, o inferior, o que não tem Deus. Desse modo, o povo africano

tornou-se grandes massas nas periferias do mundo. Até hoje a imprensa ainda os trata como

“minorias”. Então, racismo foi convertido em código de inferioridade e subalternidade, senha

para acessar corpos e violar dignidades, violentar crianças, mulheres e homens. Estruturou-se

na sociedade, entranhou-se nas instituições e contaminou pessoas, tornando-as porta-vozes de

poderosos, de Azurara à infestação das redes “sociais” hodiernas.

Em nosso país, a escravização de povos africanos e indígenas, sua proibição de

estudar, de possuir terras, de ganhar salários decentes desde a invasão dos portugueses em

1500,  constituiu  uma  sociedade  contemporânea  desigual.  No  âmbito  escolar  público,

historicamente, ficou nítida a existência de um “apartheid educacional” (Theodoro, 2022 p.

171). O caso registrado nessa pesquisa de uma criança, Tuanha, ser preterida pelas demais em

sala de aula por ser preta, não é novidade. Já em meados do século XIX, pais e mães tiveram

de fazer abaixo-assinado para que um professor negro, Pretextato dos Passos e Silva88, abrisse

uma escola em sua própria casa e ensinasse as “primeiras letras” às suas crianças,

87 A famosa obra do economista escocês Adam Smith (1723-1790) é um tratado de “livre mercado, da divisão
do trabalho e do foco na lucratividade”. No caso, me refiro ao comércio de pessoas, que enriqueceu nações,
principalmente na Europa e na América do Norte.

88  Professor negro, símbolo da luta pelo direito de a criança negra estudar. Sua atuação se deu nas décadas de 
1850 a 1880 e faleceu em 1886.

 175



visto que em algumas escolas ou colégios, os pais das crianças de cor branca
não querem que seus filhos ombreiem com os de cor preta, (…); por esta
causa os professores repugnam admitir os meninos pretos e alguns destes
que admitem, na aula não são bem acolhidos, e por isso não recebem uma
ampla instrução, por estarem coagidos (Theodoro, 2022 p. 178).

Para introduzir essa discussão, Theodoro traz dados de uma escola contemporânea

no centro do país, em sua capital federal, na qual a realidade não é diferente, apenas não está

escrita num abaixo-assinado como a que motivou o professor Pretextato. Nesse sentido, pode-

se inferir que o apartheid, a que se refere essa realidade, não ficou no passado, nos arquivos

do Brasil  colonial.  A escola que temos,  capitalista,  interessada,  reproduz essa “Sociedade

desigual”. Então, trata-se de uma escola, que também reproduz o racismo.

O recorte de texto acima é a manifestação do professor Pretextato, ao inspetor-

geral da instrução primária da Corte, em 1855. Na verdade, trata-se de uma “súplica”, que ele,

que se declara preto, faz, ao tentar convencer as autoridades que permitam que ele atenda as

famílias e as crianças negras brasileiras a ter seu direito escolar mínimo garantido. É difícil

escrever este fato histórico! Mas, mais difícil ainda, é constatar que ele ainda está presente a

essa altura do século XXI.

Vejamos  que  houve,  naquele  contexto,  um  pacto  entre  pais,  professores,

possivelmente brancos, ou a serviço deles. Os professores, diante da reclamação “repugnam”

em aceitar  as  crianças  filhas  das  famílias  “de  cor”,  ou  pessoas  negras,  ou  ainda  pessoas

escravizadas que formavam a força de trabalho. Com isso, não restava alternativa, a não ser

suplicar  a  instância  “superior”.  Isso  confirma  o  que  chamamos  nesta  tese  de  “interdição

cognitiva” da criança negra brasileira, estratégia direcionada a evitar a ascensão social dessas

pessoas.

Agindo  assim,  a  “elite”  nacional  cumpre  o  que  pensam,  que  é  reservar  as

atividades lucrativas, que vão considerar “nobres”, aos seus filhos, mantendo nas funções que

desprezam, o povo negro. Ao mesmo tempo, sustentam a retórica de que vivemos num país

democrático, com oportunidade e justiça, quando se trata de eleições para se garantirem no

poder por sucessivos mandatos parlamentares e executivos (Carvalho, 2020).

A realidade posta nos remete a concluir  pela existência contínua da prática do

“racismo educacional”,  mantido e  executado por  gestores  escolares,  professores e pais  de

alunos.  Defendo  nesta  tese  a  observância  desse  tipo  de  racismo,  que  também  pode  ser

 176



identificado nos livros didáticos, os quais invisibilizam a população negra para mantê-la na

condição de minoria, conforme denuncia Munanga (2008 p. 26).

5.2. A evolução e revigoração do racismo como estratégia de interdição 

Ao longo do tempo, o racismo foi tomando forma diversas, pressuponho, para que

seus praticantes fossem sendo absolvidos de seus crimes.  Também foram sendo colocadas

máscaras e formalizados discursos, como o “racismo reverso”, para acusar as próprias vítimas

de  serem  racistas.  Em  sua  primeira  versão,  as  máscaras  são  objetos  físicos,  mordaças

torturantes capazes de sufocar a voz, mas também de matar o corpo e lacrar a boca, como

feito com a princesa Kimbundu Anastácia, tão bem retratado por Kilomba (2019, p. 35).

Ao calar a voz, o sujeito é tornado objeto destinado à manipulação, rebaixado à

mercadoria, leiloado/a. A máscara física demonstra a desumanidade do opressor que não tem

coragem de assumir sua própria humanidade e ouvir o que o desumanizado tem a dizer. O

silenciamento anula o outro e torna o torturador monólogo de suas ações. Com isso, ele se

sente proprietário, levando às últimas consequências a força opressora do antidiálogo.

Em outra dimensão, as máscaras são tornadas “invisíveis” disfarçadas com outros

nomes, outros formatos, outras estratégias de cassar a voz. Máscara eficiente desenvolve-se

por  meio  de  ideologias  dominantes.  Elas  mascaram,  por  exemplo,  o  analfabetismo  com

campanhas de alfabetização; mascaram a fome das crianças de um país inteiro, ou de estado,

com campanhas publicitárias contra a fome. Relembro o estudo de Freire* (1993), que trata

da  interdição  das  Catarinas  e  dos  Severinos,  mas  de  muitos  outros,  que  são  calados,

interditados,  analfabetizados,  ao passo que em cada governo aparece uma campanha mais

interessante que a outra.

Ilustro  isso  a  recente  implantação  no  sistema  de  ensino  goiano  do  programa

AlfaMais89,  praticado  atualmente  no  território  Kalunga.  Nele,  os  “alfabetizadores/as”  são

obrigados a atingir certa pontuação num planisfério comparado ao da zona urbana, que almeja

o patamar exigido pela Secretaria Estadual de Educação. Entre os vários registros sobre esse

programa, uma das participantes desta pesquisa relata: 

Aqui ficou faltando 600 pontos, eles estão querendo que a gente reponha
esses 600 pontos, porque dizem que tem que rebolar, tem que dar seu jeito e

89 Programa criado pelo Governos de Goiás, em 2021, por meio da lei nº 21.071 de 9 de agosto de 2021.

 177



tem que atingir esses 600 pontos. Lá [na zona urbana], que tem Jardim 1,
Jardim 2 e creche, eles estão nesse ponto pouquíssimo diferente da gente,
que pega [a criança] com sete anos. O nosso tá pouquinho a mais (CTE II, p
36-37).

Neste programa,  há uma preocupação e  emergência  dos  governos municipal  e

estadual em “zerar” o analfabetismo no território com base nas estatísticas, pois a cobrança

implícita é que o município precisa atingir, ou, pelo menos, se aproximar do que foi obtido em

outros. A região “Nordeste” de Goiás figura como uma das que possui índices educacionais

mais baixos do país. E esse é o programa para corrigir isso, com suas capacitações, cartilhas,

câmeras de vigilância e “medidores” a serem alimentados com as pontuações e matrizes dos

gráficos para alterar o sentido das curvas de resultados. 

Do  outro  lado,  esse  mesmo  estado  não  oferece  transporte  digno,  alimentação

qualitativa e adequada à cultura local, espaços, condições de lazer, esporte e acompanhamento

pedagógico no tempo certo para as crianças. Aos educadores/as não lhes são dadas autonomia,

nem remuneração digna, nem plano de carreira, nem oportunidade de estabilizar-se como tais,

nem transporte também digno. Percebe-se que, entre as exigências e as condições oferecidas,

há enorme discrepância entre a realidade da zona urbana e a encontrada no território.

De volta ao que ressalta Freire* (1993), percebe-se um atravessamento importante

entre racismo e analfabetismo com a proibição dos negros de estudar, de se alfabetizarem.

Consequentemente, essa população é expurgada e subalternizada, sem o direito da fala e da

escolha. Nas entrevistas com as “alfabetizadoras” Kalunga, chama a atenção suas reticências e

omissões, aparentemente “proibidas” de falar a palavra certa do que sentem. É o silêncio que

fala, mas também pode ser o silêncio da dor e do trauma do qual trata Kilomba (2019) em

Memórias da Plantação.

Ao  percorrer  parte  da  história  e  certa  “sociologia”  do  racismo,  dos  tempos

coloniais  aos  atuais,  encontramos  diversos  modais,  ou  dimensões  desse  fenômeno  como

científico, estrutural, institucional, cotidiano e outros. Porém, conforme a autora citada, o que

se percebe, no decorrer do tempo, é sua constante revigoração. Em algum momento,  uma

sensação de “perda de tempo” com sua teorização parece tomar conta de quem aventura-se a

lutar contra sua prática. Todavia, o Brasil, seguindo outras nações, já consegue punir as novas

modalidades, ainda que elas surjam muito forte a cada dia nas relações de trabalho, na escola

e na sociedade em geral.

 178



No final deste capítulo, trago o depoimento do atual Ministro da Educação, o qual,

por meio de órgão oficial, apresenta dados, que, a meu ver, consistem no recrudescimento do

racismo multidimensional. Racismo que também se esconde nas estatísticas dos resultados

das escolas, das universidades e até mesmo na estrutura das famílias. Isso pode ser verificado

pelo medo que afeta mães em favelas brasileiras quando seus filhos saem às ruas. Elas temem

o “racismo” necrófilo,  não mais disfarçado, mas naturalizado pelas forças de “segurança”

pública e privadas (grifos meus).

Arrisco  afirmar  que  há  um racismo renovado  e  disfarçado  que  dói,  machuca,

traumatiza  e  assassina  uns,  mas  que  satisfaz  e  seu combate  enfurece  outros.  Basta  ver  a

Arguição de Descumprimento de Preceito Fundamental (ADPF) 186/201490, impetrada contra

as  cotas  raciais  implementadas  pela  Universidade  de Brasília  –  UnB para incluir  pessoas

negras. Esse questionamento,  ou tentativa de derrubar as cotas, é obra do Democratas, ou

DEM,  partido  que  hoje  se  esconde  por  trás  do  “União  Brasil”  e  tem 59  deputados  e  7

senadores no Congresso Nacional. Este mesmo grupo político também luta na justiça contra a

demarcação de terras indígenas e quilombolas.

A manifestação institucional, utilizando-se de instrumentos legais para reprimir os

avanços dos direitos  sociais,  advém da força que o capital  exerce para sua manutenção e

ampliação  de  lucros.  Nesse  sentido,  capital  e  branquitude  são  aliados  e  protagonizam  o

“racismo  de  classe”.  Para  tal  empreitada,  juntos,  combatem  sindicatos,  estudantes,

movimentos populares como o Movimento dos Sem-Terra – MST e sem Teto – MTST, que

lutam por moradia e uso da terra como bem público.

Constata-se, assim, um novo tipo de racismo fundado pelo também novo “pacto

da branquitude”, descrito e denunciado por Bento (2022). Trata-se, como Sociedade Desigual,

de  obra  contemporânea  de  combate  ao  racismo  e  suas  novas  facetas,  que,  no  entanto,

continuam utilizando as velhas armas, a principal delas, a tentativa constante de eliminação da

população  negra.  Bento  (2022  p.  50)  cita  o  triste  dado  de  que  “a  cada  23  minutos”  é

assassinado um jovem negro no país, o que caracteriza de fato, o “genocídio da população

negra” no Brasil.

Bento (2022) não fala do nada, mas ecoa certa política nacional que tem origem

nos primórdios da formação do país, estruturada e institucionalizada para atingir  melhores

90 Informação pública: https://portal.stf.jus.br/

 179

https://portal.stf.jus.br/


resultados e ou frear os avanços conquistados durante a lenta redemocratização brasileira, a

partir do início da década de 1980. Ela dialoga com Theodoro (2022) e conversa (como se

fosse numa mesa redonda) com Abdias Nascimento (1914-2011), tendo como tema o da obra

“O genocídio do negro brasileiro”, publicada em 1978.

Nascimento denuncia desde o começo do século XX, o que a “elite” nacional

trabalha como política de Estado, projetos explícitos de perseguição ao povo preto, que não

migraram, mas foram trazidos para cá. Horrendamente, o projeto da branquitude brasileira ao

longo do tempo, foi de violentar a mulher negra para nascer crianças que gradativamente

fariam  o  embranquecimento  da  população.  Isso  baseia-se  no  que  explicitam  grupos

dominantes,  que  chamam  de  “‘ameaça  racial’  representada  pelos  africanos” no  país,

(Nascimento, 2016 p. 83).

Ao  projeto  historicamente  racista  do  Estado  Nacional,  aliam-se  setores

representantes da ciência, da literatura e da igreja, unidos desde a invasão portuguesa, mas

que  reverberaram  como  “descoberta”.  Tendo  esses  três  importantes  setores  da  sociedade

unidos,  consequentemente  forjaram  uma  escola  reprodutora  dessa  mesma  ideologia.  Isso

explica por que Kindoki, na sua infância, não conseguia formar grupos de trabalho na escola,

a não ser se fosse com suas companheiras (irmã e prima), oriundas do quilombo, (entrevista,

22/03/2023).

Por  um  longo  período  da  nossa  história,  creu-se  que  a  população  negra

desapareceria,  pois  também  se  cria  na  superioridade  do  sangue  ariano  e  que,  durante  a

miscigenação,  ela  iria  naturalmente  eliminando  aquela.  Exceto  os  EUA, não é  conhecido

precedentes de uma sociedade tão radical, sistemática e explicitamente racista como a nossa.

Diferenciou-se do nazismo alemão91 apenas no aspecto metodológico em que a eliminação do

“outro” se dava na forma abertamente empírica, física, direta e à luz do dia.

Ainda  assim,  houve  vozes  que  ousaram  denunciar  o  genocídio  brasileiro

“planejado” contra  descendentes  de africanos por entre  cercas  de “arame farpado onde o

negro  sangra  sua  humanidade”  (Nascimento,  2016,  p.  92).  Outros  confessaram-se

criminosos,  como é  o  caso  do  médico  psiquiatra  e  eugenista  Raymundo Nina  Rodrigues

(1862-1906): “Não caçamos pretos, no meio da rua, a pauladas, como nos Estados Unidos.

Mas fazemos o que talvez seja pior. Nós o tratamos com uma cordialidade que é o disfarce

91 Genocídio de Judeus e outras populações vulnerabilizadas em campos de concentração durante na Segunda
Guerra Mundial, entre os anos 1939 e 1945, na Alemanha.

 180



pusilânime de um desprezo que fermenta em nós, dia e noite” (idem, ibidem).

Tão arraigado quanto sutil, irônico, multifacetado e severo, o racismo brasileiro

renova-se e evolui sistematicamente. Uma de suas dissimulações mais comuns é parte de uma

retórica muito venenosa, naturalizada na sociedade que é a afirmação “eu não sou racista”

(Souza, 2021). Essa frase ressoa nas reuniões de bairro, nos encontros de famílias diversificas,

nas conversas de botequins e na imprensa majoritária. Entretanto, o que se vê prevalecer é o

silêncio diante da morte diária, mostrada ao vivo nos programas sensacionalistas de TV que

ganham audiência e, portanto, lucram com a tragédia de parte da população.

A eliminação da juventude negra é parte desse projeto que ataca a nação como um

todo, pois com essa população morrem os talentos,  morre a arte brasileira,  assassina-se a

criatividade. As sequelas deixadas pela ação de uma polícia assassina é a grande quantidade

de famílias incompletas, traumatizadas, com medo de sair à rua; são muitas crianças órfãs,

jogadas ao léu como pedintes, em sua maioria negras e expostas à ação de traficantes, que as

transformam em novos marginais. Esses, que superlotam presídios, também de maioria negra.

A percepção da existência de um racismo crônico, que sobrevive a denúncias e a

proposições contrárias, permite afirmar que há renovação de estratégias e simulacros, que o

disfarcem. Também parece haver refinamento da sutileza, da qual Nina Rodrigues se refere ao

trazer  o  elemento  “cordialidade”  para  o  mundo  do  crime.  Trata-se  bem,  mas  não  se  dá

oportunidade;  dialoga-se  verbalmente,  mas  mantêm-se  as  ações  favoráveis  aos  brancos.

Elogia-se, mas discrimina-se, como dizer “que negra linda!”, desconsiderando o fato de ser

uma mulher, uma profissional, uma pessoa. Ou seja, é linda, mas é negra (grifo meu).

Por  fim,  o racismo evolui  para  sistemas  empresariais  e  de  imprensa,  que  dão

visibilidade, ao mesmo tempo em que expõem e exploram determinadas figuras para simular

certo  antirracismo.  Mesmo  que  haja  alguém  negro  nas  bancadas  dos  jornais,  no

“protagonismo” das novelas, não há propagandas permanentes que valorizem as políticas de

cotas raciais para sua naturalização, já que se trata de ações reparatórias. 

5.3. Racismo e subalternidade na formação da Criança Kalunga

Começo pela  afirmação de que território  quilombola é  lugar bom de se viver.

Lugar de partilha, onde as pessoas se solidarizam e estão conectadas umas às outras por meio

 181



das plantações, das colheitas, das criações, das rezas, do futebol e das idas para a cidade em

grupo,  muitas  vezes  em carros  abertos  e  inadequados.  As  crianças  andam em grupos  no

caminho da escola e se comunicam bem durante os festejos, nas companhias de seus pais,

desde a montagem das barracas92 até a recolhida dos “pertences” em seu encerramento.

Há  uma  cozinha  coletiva,  na  qual  principalmente  as  mulheres  trabalham

voluntariamente e preparam comida para todos; há um chafariz onde a água é distribuída para

todos  e  as  crianças  se  banham,  ou  são  banhadas;  há  uma capela  onde todas  as  noites  é

compartilhada a palavra dos santos daquela devoção. O período noturno é reservado às festas

dançantes, os encontros nos bares e de famílias que residem distantes umas das outras. Já

durante o dia, as pessoas adultas se recolhem para descansar, dormir e as crianças brincam,

vão à beira do rio tomar banho, jogam bola, se reúnem com professores sob uma tenda e

desenvolvem atividades da escola, nos dias letivos, cumpridos ali mesmo.

No ambiente coletivo dos Kalunga, nos festejos, não há grandes demandas. As

pessoas, principalmente as crianças, são livres, inclusive da “rigidez” do currículo escolar, da

rotina obrigatória estabelecida. Nas escolas, essa rotina é retomada, mas observa-se que há

disposição  em levar  a  vida  mais  ou menos da forma como ela  é,  no ritmo do território,

informal, simples, com espaços, tempos, objetos e sentimentos partilhados.

Quando a criança sai dali, na maioria das vezes para estudar, ela se sente bastante

impactada com a nova realidade. Assim foi com Kindoki, na sua adolescência, quando teve

92 Cerca de 15 ou 20 dias antes, nos locais dos festejos são construídas ou reformadas as barracas, para onde as
famílias migram por até duas semanas d lá vivem a liberdade desejada durante o ano.

 182

Figura  13:  Cozinha  coletiva  dos  festejos  de  São  João;
Sucuri/2023; (foto de Rogério Coelho).



que estudar na zona urbana. Ela relatou em entrevista que “quando ia fazer um trabalho de

escola, a gente era excluído. Se nós três [ela, sua irmã e prima] não fizéssemos o grupo nós

três, nós ficávamos excluídos dos demais”. Situação semelhante à de Tuanha, as crianças de

sua sala de aula rejeitavam sentar-se ao seu lado, alegando o fato dela ser uma criança “preta”.

Nesse  caso,  prevalece  o  racismo de  múltiplas  dimensões  que  acomete  toda  a

sociedade, até mesmo as crianças, geralmente filhas de casais que se consideram brancos, ou

que possuem certo  poder  aquisitivo,  aqueles  que consome produtos  menos  acessíveis  aos

demais do entorno. Algo automático, possivelmente inconsciente, mas danoso, que reforça a

ação antidialógica e aumenta a tensão entre oprimidos e opressor, como nos ensina Freire

(2005). Surge a figura do outro, que não pertence, o “eles”, o “vocês”, o “de lá” em outro

lugar, conforme o relato a seguir:

Porque para eles, aqui na comunidade não tinham aquela capacidade como
eles tem. Aí o que houve quando chegamos lá? Houve o racismo. Teve uma
colega nossa que chegou em mim, minha irmã e a outra prima minha e falou:
“vocês são preta e têm o cabelo ruim”, (Kindoki, entrevista, dia 22/03/2023).

Entre os marcadores do racismo, o cabelo parece tornar-se um dos mais relevantes

na  configuração  da  violência,  principalmente  contra  a  mulher.  A  criança  nasce  e  cresce

valorizada e amada no seio de sua família e comunidade até que em algum lugar, às vezes na

presença de estranhos, ela “descobre” que parte do seu corpo é “ruim”. No caso feminino, o

cabelo  é  comunicação,  é  sensualidade,  é  identidade  que  se  faz  em  casa,  nos  grupos  de

mulheres e meninas de tranças93.

O  cabelo,  em sua  grandeza  estética  e  simbólica  para  a  mulher  afro-brasileira

quilombola ali representada, transcende ao máximo as condições materiais e visuais. É vicível

o  fato  de  as  professoras  Kalunga  darem  sublime  valor  aos  penteados  voltados  para  os

momentos especiais, que são suas tradições. Uma agressão ao cabelo é também agressão à

cultura, ao poder da mulher, à sua intimidade. Medir a força de sua expressão, discriminar o

cabelo de Kindoki e das demais crianças, sua irmã e prima, era ferir de morte sua intimidade.

Um estudo sobre a beleza em Maputo Moçambique revela que “os cabelos, assim,

acabam alterando gestos e performances e dando o norte sobre as roupas a colocar, e até a

forma de [as mulheres] se sentirem” (Cruz, 2015 p. 16). Essa percepção é nítida no território

93 Na véspera de algum evento festivo no território, as mulheres se reúnem para trançar seus cabelos. Esses
encontros são também propícios para atualizarem os assuntos gerais do local.

 183



Kalunga. Elas encaram, não somente a arte pronta do cabelo, mas também a mobilização que

ocorre na comunidade: “vai lá menino vê se [****] tem fios de trança para me emprestar”.

Na oportunidade, a professora Zaya estava preparando-se para participar de um evento inédito

do seu curso de formação, que a universidade estava promovendo na comunidade.

Posso afirmar que a cabeça do Quilombo são os saberes que ali se desenvolvem. E

as cabeças das mulheres informam esses saberes desde sua superfície,  vista a olho nu. A

sabedoria  refletida  nas  tranças  desde  muito  cedo  irradia  as  belezas  das  crianças,

principalmente fora da sala de aula. Na larga e única avenida entre as barracas dos festejos de

São João, essas crianças  deleitam-se ao exibirem seus cachos alinhavados  das pontas  dos

dedos de suas mães e tias. Como diz Sant’Ana (2021, p. 49), “o cabelo abriga a potência de

um trançado, mas se configura completamente apenas na mão de uma/um trancista, e nem

por isso deixa de ser o cabelo que é ao mesmo tempo em que se transforma em algo distinto” 

Porém,  na  escola,  às  vezes  esse  brilho  é  ofuscado  pelo  olhar  interessado  e

consumista de suas câmeras94 que podem roubar a liberdade. Seria essa a razão de algumas

94 Escolas em que o município cede espaço para a Secretaria Estadual de Educação, nas quais são instaladas
câmeras de vigilância e as professoras têm de enviar foto das turmas para comprovar aula.

 184

Figura 14: Expressão forte e atual da professora 
Kalunga; foto do autor; 2023.



crianças observadas nesta pesquisa resistirem a ser fotografadas? Do outro lado, em meados

da década de 1990, Real (2022 p. 69), ao registrar o dia a dia de salas de aula do território,

constatou que as meninas “sobre os cabelos usam lenços de cores variadas. [E que] Duas

alunas destacam-se das outras, pois estão sempre maquiadas, de unhas pintadas, colares no

pescoço e o relógio no braço”.

Pressupõe-se  que,  naquele  momento  histórico,  o  território  ainda  não  havia

experimentado  tais  contatos,  mas  possivelmente  ainda  vivia  de  lembranças  remotas,  de

“mordaças”  sobrepostas  no  ambiente  das  senzalas.  Nesse  ambiente,  apesar  das  crianças

demonstrarem apreço e reverência às professoras “treinadas”, que para lá se deslocavam, elas

concluíam os trabalhos diários utilizando expressões do tipo, “Pronto. Pega os cadernos e vão

embora” (idem, p. 94).

O relato desse pesquisador nos coloca nitidamente na pressuposição de que as

crianças foram submetidas a regimes pedagógicos desfavoráveis às suas aprendizagens, sem

ser  levadas  em contas  as  suas  peculiaridades  locais,  suas  idades,  suas  ancestralidades.  É

possível afirmar o que tratamento racista prevaleceu e disseminou conceitos também racistas

no “solo” das  infâncias  ali  encontradas  em desenvolvimento.  As situações  testemunhadas

acima demonstram ausência de afetividade, tão necessária ao ambiente pedagógico e essencial

à formação personalística da idade.

Nesse  contexto  de  visível  desafetividade,  as  crianças  tinham  pouca  ou  quase

nenhuma oportunidade de vislumbrar qualquer possibilidade de emancipação, já que a escola

assumira papel contrário, ao ser ali implantada. As professoras tornavam-se fios de esperança

que prometiam “salvá-las” do que a “elite” lá atrás chamara de “praga do analfabetismo”, que

segundo reverberaram, levava o país ao fracasso. Essas professoras, que possuíam nível de

formação  média  e  cursos  de  treinamento,  afirmavam  avaliar  as  crianças  pelos  seus

comportamentos e não pela criatividade,  levando em conta as dificuldades enfrentadas em

distâncias de deslocamento, alimentação inadequada, entre outras.

Real (2022 p. 108), vivencia, na década de 1990, visita da autoridade (Delegada

de ensino) ao território. Ele anota que durante as exposições orais, discutiu-se, entre outros

assuntos, a baixa frequência das crianças às aulas. Na oportunidade, uma mãe denunciou a

professora, que estava presente, de não comparecer às aulas por vários dias:

 185



─ tem vez que as crianças vêm duas vezes e volta sem ter aula, diz a mãe.
─ não, isso nunca aconteceu aqui, não, retrucou a professora.
─ todo dia ele vinha, não teve um dia que deu aula […] eles num deu aula
de jeito nenhum, reafirmou aquela corajosa e indignada mãe.
─ é  faltamos  algumas,  porque  fomos  receber  o  pagamento  na  cidade,
admitiu as professoras Celina e Mariana.

Dois aspectos da violação de direitos são verificados nesse tenso diálogo, exposto

após  uma mulher  Kalunga defender  a  educação  de  seu  filho.  O primeiro  deles  é  que  as

ausências constantes das professoras desestimulam as crianças, principalmente aquelas que

vêm  de  longe,  num  percurso  árduo  de  ida  e  volta  sem  haver  a  prometida  aula.  Em

consequência disso, como discutir a presença das crianças? Isso transfere para elas e suas

famílias  uma responsabilidade  que tem causas  diversas,  inclusive  a  falta  injustificada  das

professoras.

Um segundo aspecto é a violenta reação das professoras em defesa do próprio

interesse. A satisfação desse interesse sem o devido planejamento desestabiliza o dia a dia das

famílias, que têm que acordar de madrugada para enviar os filhos para a escola. Os pais e

mães  são  trabalhadores/es  rurais  que  praticam  formas  seculares  de  sobrevivências

desenvolvidas  por  conta  e  risco  em  realidades  tão  inóspitas.  Em  contraposição,  a

desafetividade  em  sala  de  aula  estimula  certo  desapreço  pelo  ensino  ali  ministrado,

possivelmente precursor do desinteresse pelo ambiente escolar que ainda persiste.

Quase  três  décadas  depois,  as  faltas  injustificadas  das  professoras  ainda  são

lembradas e sentidas por Oriki, registrado no capítulo seguinte. Ela avalia que essa situação é

semelhante  às  dificuldades  que  ela  e  sua  geração  enfrentaram  para  estudar.  As  longas

distâncias percorridas por essa professora Kalunga são hoje os desafios das crianças sob sua

responsabilidade, no mesmo sistema, numa sala multisseriada.

 A  observação  participante  na  sala  de  aula  dessa  docente  constata  prática

autoritária.  Apesar  de  resistir  sua  postura  se  alinha  à  concepção  neoliberal,  que  dá

centralidade  no  conteúdo.  Sua  relação  com  as  instâncias  superiores  é  crítica,  mas  em

decorrência de seu vínculo empregatício, acaba sendo submetida status quo estabelecido.

Dessa forma, entre outros danos, o racismo consegue incrustar-se criando raízes

profundas, que fragilizam as relações e destroem as liberdades. O que nos adverte Kilomba

(2019) é que esse processo intensifica a objetificação das pessoas; um processo que tende e

promover ou reforçar ações antidialógicas, tanto na sala de aula quanto na vida comunitária.

 186



São  relações  facilitadoras  à  engenhosidade  do  opressor,  que  utiliza  a  linguagem  com

eficiência em seu favor. Ao contrário disso, é necessária a resistência e o afeto, como diz

Kilomba (2019):

Quando  eu  era  pequena,  isso  costumava  me perturbar  muito,  as  pessoas
sempre me olhavam e eu não queria olhar de volta. Mas eu nunca vi duas
pessoas negras se cruzarem e não se cumprimentarem, ou pelo menos olhar
uma para a outra e sorrir, sabe… nós sempre nos saudamos (Kilomba, 2019
p. 205).

Como dito anteriormente, o território quilombola é lugar de vida intensa e, de fato

seus habitantes mostram-se hospitaleiros e cordiais, como é típico do povo bantu-africano

(Fourshey, 2019, p. 244). As/os Kalunga, tanto adultos quanto crianças, são alegres e muito

sorridentes, como se comemorassem a vida a todo momento. Essas atitudes são vistas em sala

de aula, mas, de forma mais corriqueira, nos intervalos, nos joguinhos de futebol e durante os

festejos.

A convivência na comunidade Kalunga é agradável. Entretanto, pessoas estranhas

ainda parecem provocar certa insegurança. Há situações em que a presença do observador é

vista como a de um “fantasma aterrorizante”, como o capitão do mato. Ilustra isso a atitude de

uma criança aluna de Kajínga, que recusou bravamente a adentrar a sala de aula, percebendo

essa situação. Ao mesmo tempo, na maioria das salas observadas, há um cartaz com dizeres

do tipo “licença”, “obrigado/a”, “por favor”, “desculpe”. 

Esse cartaz é sempre lembrado pelas/os professores/as e reforçam suas “palavras

mágicas”.  Há  escolas  em  que  ele  é  denominado  “palavras  sábias”,  combinadas  para  o

exercício de suposto “bem viver”. Onde elas são encontradas, são exortadas e constantemente

reiteradas,  num esforço de lembrar que algo deve ser agradecido. Noutra frente, prevalece

alerta e permanente desculpar-se pelo que se tenha procedido de “errado”.

 187



Perceptível,  porém,  é  o  medo  que  as  crianças  demonstram,  chegando  a  pedir

silêncio umas às outras devido à presença de observador. A cassação da palavra do oprimido,

o cerceamento  dela  pelo colonizador,  traz  fortes  lembranças  que danificam o presente da

infância  negra  brasileira.  Há  indícios  muito  latentes  da  presença  ameaçadora  dessas

memórias. Um deles, interpreto na indagação de uma criança, que falou com cuidado, me

olhando desconfiada: “você tá observano quem tá conversano na sala?!” (CPC I, p. 2).

Em todas  as  salas  de aula  observadas,  sejam de professores  Kalunga,  ou não,

sejam salas formadas por apenas 5 ou 14 crianças, há severa preocupação com a fala. Isso

ocorre muito frequentemente durante as aulas de Língua Portuguesa. Nelas, as crianças não

podem falar, mas apenas ouvir, “ler com os olhos”, “prestar atenção”, como se houvesse ali

uma supervisão onipresente vigiando a aprendizagem da língua.

A  cassação  da  palavra  para  imposição  do  silêncio  pode  decretar  a  morte  da

cultura, instalar a desilusão e consolidar a subalternidade desejada pelo opressor. Assim, a

escola,  como as  manifestações  culturais,  a  aventura  infantil  de  Muénga e  a  juventude  de

Omokùnrin, são manobradas e não sonhadas, ou vividas por eles mesmos. O antidireito dela e

dele expressa-se ao ter que pedir licença e agradecer por uma educação que lhes é de direito. 

Concluo refletindo sobre o diálogo entre o professor “alfabetizador”,  Imoxi, com

 188

Figura 15: Cartaz encontrado em Escolas Kalunga pesquisadas, 
março/2023, (registro próprio).



seu aluno em processo de alfabetização:

─ leia em casa. Pede para seu pai e sua mãe para lhe ajudar ler e também
escrever.
─ lá in casa eu não pido; se eu errá levo um tapa na cara ,  respondeu a
criança expressando certa revolta (CPC V, p. 6).

  No caso implícito no cartaz, a cassação da palavra em sala de aula e as heranças

e lembranças coloniais  aparecem arraigadas nas práticas sociais locais. Isso sugere refletir

sobre a relação violenta sofrida pelos pais e mães após décadas de implantação do projeto

Kalunga-Educação.  Nota-se  que  elas/es  continuam  excluídas/os,  como  fora  o  grupo  que

recorrera  ao  professor  Pretextato,  citado  no  item  6.2.  Constata-se  ainda  que  o  racismo

estruturado  nos  sistemas  de  ensino,  dificulta  a  participação  e  afasta  a  possibilidade  de

intervenção dos mais interessados, que são os pais e mães.

Ao  apreciar  cuidadosamente  a  obra  de  Real  (2022),  e  como  ele  vivenciou  e

observou o cotidiano da escola no território Kalunga, bem como seus “resultados”, percebe-se

nitidamente, que as crianças desejam outro tipo de formação. Ocorre, todavia, que o sistema

“educativo”  a  que  são  submetidos  lhes  trazem  medo  e  desconfiança.  Isso  confirma  a

constatação de Grada Kilomba (2019 p. 213), ao inferir que “o racismo reencena o passado

colonial traumático”, que o povo negro não quer de volta. 

5.4. Sistema multisseriado, racismo e prevalência do analfabetismo

Nesta  seção,  ressalto  a  prática  do  Sistema  Multisseriado  de  Ensino,  ainda

arraigado  em  escolas  brasileiras.  Desde  os  primeiros  movimentos  educacionais  em  solo

pindorama,  pelos  Jesuítas,  esse  sistema  perdura  em  comunidades  quilombolas,  aldeias  e

assentamentos. O termo é composto pela justaposição de dois substantivos coletivos “multi”

(muitos) e “seriado” (em série), nesse caso, variados níveis, ou séries escolares reunidas num

espaço físico, ou sala de aula.

O  “ensino  multisseriado”,  como  ficou  conhecido,  advém  da  proposta

metodológica do pedagogo inglês  Joseph Lancaster,  lembrado na introdução desta tese. O

enraizamento desta prática está na base das “Escolas de Primeiras Letras”, criadas a partir da

 189



Lei Imperial de 15 de outubro de 1827, a chamada Reforma Pombalina. De acordo com o

referido método,

as  lições  deveriam  conter  poucas  ideias  para,  facilmente,  serem
retransmitidas e numa ordem tal que uma lição deveria ser preparatória para
a seguinte, durante cada lição de dez a quinze minutos, para rapidamente
serem “aprendidas”,  daí  repetidas  quantas  vezes  fossem necessárias  para
serem fixadas (Freire*, 1993 p. 54).

Percebe-se nessa explicação, que se trata de um conjunto de estratégias propícias à

imposição  de  ideias,  utilizando-se  da  repetição  até  que  sejam atingidos  objetivos  de  um

transmissor  dos  conteúdos.  Prevalece  nele  o  aspecto  quantitativo  e  mensurável  das

informações,  não  para  serem  discutidas  e  assimiladas,  mas  para  serem  introjetadas,  ou

fixadas, como propõe Yinga (CTE I), que repete por várias vezes a necessidade de inserir “na

mente da criança” seus conteúdos.

Concebido durante a Revolução Industrial (1760-1840), na Inglaterra, logo esse

método foi abandonado por lá. Mesmo assim, deputados brasileiros da época, ao visitarem

escolas  naquele  país,  resolveram  importá-lo  em  face  da  falta  de  professores  formados

“adequadamente”,  como diziam. Isso confortou as elites  nacionais,  que já trabalhavam na

perspectiva da “interdição do corpo” e da mente de parcelas da sociedade, diga-se negras, e

negros africanos escravizados.

Os propugnadores  deste  método entendiam como vantagens  poderem ser
estudadas quatro lições em uma hora; não deixar o aluno estudar sozinho,
unicamente, a seus próprios esforços (a cada dez minutos era visitado pelo
decurião ou monitor); poupava grande número de professores, pois um só
mestre poderia ter até seiscentos discípulos… (Freire*, 1993, p. 54).

Para  a  autora  citada,  esse método tornou-se  ideal  para  atingir  os  objetivos  de

manter interditados os corpos, “negando direitos para proveito próprio, justificava que a cor

de suas peles indicava inferioridade intrínseca, proibindo-os de lerem e escreverem” (p. 56).

Assim, se mantinha inabalável a ideologia da interdição que mantinha longe da escola negros

e negras. Já para os filhos dos senhores, eram contratados “preceptores” que os ensinavam em

suas casas, prenunciando ou já iniciando ali, certa sobreposição do ensino privado.

Também,  essa  metodologia  de  ensino  servia  para  controlar  os  conteúdos

 190



ministrados com baixo custo de investimentos e precarização garantida, ao ofertar disciplinas

em tempo exíguo de transmissão. Com a expectativa de controle, após certa “expansão” de

escolas pelas províncias, foi preciso instituir a figura do  “inspetor” “e diversos delegados

para fazerem com que os professores desempenhassem melhor, suas obrigações e as crianças

aproveitassem mais as aulas”, Freire* (1993 p. 59).

Ao  serem  implantadas  várias  escolas  nas  províncias  e  com  isto  surgir  a

necessidade de se contratar mais pessoas, o sistema de ensino foi se avolumando. Então, o

método tornou-se objeto de crítica: primeiro por não haver locais adequados para as aulas,

depois  pela  dispersão  de  professores,  que,  não  valorizados,  facilmente  abandonavam  a

“profissão”.  Entre  as  várias  reclamações  anotadas  nos  muitos  relatórios  ministeriais  entre

1839 e 1850, reclamava-se da  “falta de uniformidade nos planos de estudo”.  E,  entre  as

vantagens,  o  relatório  de  1840 exaltava  o  fato  de  o  método  atender  “grande  número  de

alunos” (idem, p. 60).

Na década de 1920 o método lancasteriano foi abandonado, mas o sistema de

ensino continuou a manter salas com diversos níveis de aprendizagem, o que ficou conhecido

como  “salas  multisseriadas”,  até  hoje  praticadas  nas  escolas  rurais  Brasil  afora.

Posteriormente, o regime militar, pós-1964, legalizou o ensino multisseriado por meio do § 2º,

artigo 8º da LDB (5.692/71): 

§ 2º – Em qualquer grau, poderão organizar-se classes que reúnam alunos de
diferentes séries e de equivalentes níveis de adiantamento, para o ensino de
línguas estrangeiras e outras disciplinas, áreas de estudo e atividades em que
tal solução se aconselhe.

O  ensino  desenvolvido  em  sala  de  aula  dividida  em  vários  níveis  cognitivos

condensados num mesmo espaço de tempo praticado atualmente não difere do método de

Lancaster, não mais utilizado legalmente. Na comunidade Kalunga, é uma prática recorrente,

tanto  no  sistema  municipal  quanto  no  estadual  de  ensino,  na  primeira  fase  do  Ensino

Fundamental  e,  em  alguns  casos,  até  na  segunda  fase  (6º  ao  9º  ano).  Mas  além  da

“multisseriação”  desses níveis,  também a iniciação escolar,  ou a  alfabetização da criança,

ocorre ao mesmo tempo.

Depoimentos abaixo detalham como ocorre na prática o regime multisseriado nas

 191



salas de aula das escolas municipais e estaduais Kalunga:

D-1: Quando eu acabo de passar aqui, passar ali, acabou o tempo que tem, aquele
horário de você seguir,  (…) aí  vem a matemática,  vem o português,  vem várias
outras.  A matemática,  o  português,  aí  vem as  outras  disciplinas.  Tem hora  que
muitas vezes só dá tempo de trabalhar só o português e a matemática, (…) (CTE II,
p. 91).

D-2: Por exemplo, a gente vai levar o mesmo planejamento para a sala de aula. Só
que ali tem uma criança que alcança, outra não alcança, (p. 35); Aí que pega, né?
Porque ali o professor tem de rebolar. No mesmo momento que ele tem de estar ali
trabalhando com o quinto ano, ele  tem de estar  na mente que ele  tem que estar
alfabetizando o menino do primeiro ano, (p. 40); (…) quatro horas, imagina, quatro
horas para trabalhar com cinco turmas. É uma correria, (p. 41); Só que ali a gente
tem que fazer uma coisa de louco, dentro da sala de aula, né? (idem ).

D-3: É angustiante mesmo, para nós professores, o que acontece. (…) nós temos um
quadro. Eu divido ele no meio. Eu divido o meu lá no 3. O que acontece? Só que eu
tinha 5, agora eu tenho 3; (…) é vários outros conteúdos para estar passando, para
estar explicando, para estar ali tentando alcançar. E o que acontece? O primeiro ano
é o que precisa mais da atenção do professor e eles juntam (…) (CTE II, p. 90).

O depoimento 1 (D-1) revela a profunda fragmentação do trabalho pedagógico e a

ausência  de  atividades  que  permitam  diálogos  no  interior  da  sala.  Situação  que  vai  na

contramão  do  que  predomina  na  vida  cultural  de  uma comunidade  de  remanescentes  de

quilombos.  Nesses  espaços,  historicamente  há  prevalência  do  movimento,  das  danças,  da

capoeira,  do  contato  direto  com animais  e  a  natureza  em geral.  Na  contramão,  a  escola

trabalha  em  completo  desacordo,  com  base  em  “disciplinas”  estanques  como  português,

matemática, etc.

No depoimento 2 (D-2), a participante refere-se ao planejamento das atividades e

seu suposto enquadramento em quatro horas de trabalho em sala. Então, ela menciona que o

trabalho com cinco níveis de aprendizagens diferentes, dentre os quais a “alfabetização”, que

nesta tese proponho equivaler a certa “iniciação” por situar no estágio de desenvolvimento das

primeiras habilidades da escrita e da leitura (ver quadro 3, p. 235). Mais à frente, no capítulo

VII,  tanto  Yinga quanto  Zaya apresentam  como  “ação  pedagógica”,  “pegar  na  mão  da

criança”, para ajudá-la se a desenvolver.

O depoimento 3 (D-3) traz os mesmos desafios, mas apresenta uma questão, que,

a meu ver, toca a essência do problema da iniciação: a atenção requerida pela criança ao ser

alfabetizada. Soares (2023, p. 133) refere-se à “complexidade do processo da alfabetização”,

composta pelo processo “linguístico e cognitivo de aquisição da escrita”, mas também pela

 192



“construção  de  significados  e  sentidos  dos  materiais  escritos  que  circulam  em  práticas

socioculturais”.

Nesta  tese,  a  atenção  é  voltada  às  necessidades  da  criança  no  momento  da

aquisição da leitura e da escrita, compreendido como iniciativa relevante à sua humanização.

As ações pedagógicas das duas “alfabetizadoras” Kalunga citadas anteriormente prenunciam

essa condição, a ser garantida como direito humano fundamental. Trata-se de direito que, se

não for garantido em seu tempo, provocará a expulsão da criança do sistema de ensino (Freire,

2020) e, em seguida, motivará sua marginalização (grifo meu).

Aspecto ilustrativo da problemática e inviável prática da alfabetização no contexto

pesquisado é a divisão do mesmo quadro-giz para anotação de conteúdos desintegrados, ou a

utilização dele para um grupo e, em seguida, para outro grupo; uma situação recorrentemente

observada.  Quando  o  assunto  é  o  “primeiro  ano”,  a  entrevistada  refere-se  ao  início  da

alfabetização,  quando as  crianças  transitam dos  aprendizados  familiares  aos  aprendizados

escolares, que exigem maior atenção. Quanto a isso, uma das “alfabetizadoras” questiona, e

ao mesmo tempo responde,

será que eles [os gestores governamentais] realmente querem que as crianças
aprendam?  Parece  que  não.  Porque  se  eles  quisessem  que  as  crianças
aprendessem, eles colocavam ao menos o primeiro ano numa sala separada
para o professor estar ali trabalhando com ele a alfabetização” (CTE II, p.
91). 

Na esteira do que ensina essa professora, cabe ajustar o que, desde fins do século

XVIII, os educadores provam ser necessário: “cuidar da humanização da infância” para não

correr  o  risco  de  produzir  adultos  desumanizados,  alienados,  a  serviço  da  reprodução de

processos desumanizantes (grifo meu). O contexto pesquisado exige, no mínimo, equidade

entre o atendimento da zona rural e urbana no que se refere a Educação Infantil, conforme

amparado nas Diretrizes Nacionais da Educação.

O Sistema Multisseriado de Ensino mostra-se, na teoria e na prática, ineficiente e

inadequado, se se pensar em qualidade na educação da criança. O contexto analisado ainda é

agravado pela existência da “alfabetização” embutida nesse sistema. Alfabetização, que em

nosso país,  tem sido conduzida quase que secundariamente,  pois é realizada  por meio de

 193



programas que têm vida curta e estão voltados à correção de fluxos e produção de resultados

de estatísticas. Os números do analfabetismo ao constranger os entes federados, provoca-os a

implantar programas que maquiam a realidade e simulam a “superação” do problema.

A  tese  aqui  defendida  trata-se  da  garantia  de  um  direito  que  prescinde  a

efemeridade dos “programas”.  É notório a  percepção,  por meio de leitura da realidade,  a

dificuldade de o país superar sua condição de colônia se não houver mudança radical nas

práticas políticas e educacionais. Freire* (1993), ao estudar criticamente o analfabetismo no

Brasil, expõe como as “elites” nacionais tem manobrado para manter a sociedade analfabeta, e

como as crianças, ou a infância, têm sido o foco da negligência sistêmica da garantia desse

direito fundamental.

Ao elaborar parecer pela reforma educacional em 1882, o jurista e diplomata Rui

Barbosa já defendia a existência dos “Jardins de Infância” para realização da educação “Pré-

Escolar”, concebida de 1763, na segunda metade do século XVIII (Freire*, 1993, p. 154).

Trata-se  da  teoria  de  Froebel  (1782-185295),  fundada  essencialmente  no  cuidado  com  a

formação  da  criança  a  partir,  principalmente,  da  valorização  dos  jogos,  que  são

necessariamente praticados nessa fase da vida humana. 

Quanto a isso, a autora citada destaca que:

A doutrina  de  Froebel  reverencia  o  lado  da  natureza  que  há  na  criança,
propondo-se  por  isto,  a  educar-lhe  o  corpo,  o  espírito  e  o  coração,  na
integridade  do  ser,  (…).  Para  Froebel,  continuou  Rui  [Barbosa  em  seu
parecer], a base da educação e ensino para as crianças não está no livro nem
na perícia humana, está unicamente na vida e na infância, com sua atividade
livre, representada pela necessidade de ação através do brinquedo (Freire*,
1993, p. 155).

Apesar disso, as “elites” continuaram cultivando a retórica do falso “combate ao

analfabetismo” a ponto de formarem uma “liga brasileira contra o analfabetismo”, com claro

enfoque propagandístico para “inglês ver”, criaram fachadas positivistas e afirmavam que “a

Instrução [é] a base do progresso (…) [e que] combater o analfabetismo é dever e honra de

todo  brasileiro”  (Idem,  p.  202).  Quanto  a  isso,  vale  o  trocadilho  que  racistas  foram as

campanhas contra o analfabetismo nas décadas de 1940, 1950 e 1960. Implicitamente, eram

95 Friedrich  Wilhelm  August  Fröbel, pedagogo  e  pedagogista  alemão,  colaborador  inserido  na  escola
Pestalozziana, fundador do primeiro jardim de infância que conhecemos.

 194



excludentes de parte da sociedade. Expressões como “muralhas do obscurantismo”; “praga

negra”; “maior inimigo do Brasil” e “cativeiro do analfabetismo” (idem, p. 203), marcaram o

conteúdo e a ideologia dessas campanhas. 

Assim,  à  prática  secular  de  segregação  do  negro  que  lhe  imputava
inferioridade moral e genética pela cor de sua pele – e que, evidentemente,
negava  a  inferioridade  social  como  fato  preestabelecido  pelo  branco  –
estendeu-se  ao  analfabetismo,  com  as  qualificações  de  “praga  negra”,
“trevas”,  e  “obscurantismo”,  numa  visível  analogia  com  a  raça  africana
(idem, p. 206).

No  âmbito  desta  pesquisa,  o  racismo  estruturado  é  encontrado  arraigado  no

território desde as ações das “professoras treinadas” para atuar no projeto Kalunga-Educação,

testemunhado e registrado em meados da década de 1990 por Real (2022). Atualmente isso

aparece implícito nos depoimentos das “alfabetizadoras” Kalunga. Uma delas ao falar sobre

as relações interpessoais de trabalho, com dificuldade, escolhendo palavras para minimizar a

declaração, diz: “É por isso que eu falo que acredito que seja por isso, um preconceito ou

mesmo o racismo” contra nós (CTE II, p. 48).

A combinação da prática do racismo com a manipulação dos sistemas de ensino

parece corroborar a negligência à iniciação e desenvolvimento escolar da população negra no

Brasil, sua alfabetização adequada e até mesmo sua inserção justa em ocupações produtivas.

A Criança Kalunga, parte dessa estratificação, encontra-se vulnerável perante a lentidão do

Estado, que continua mantendo e/ou fortalecendo sua exclusão.

Contudo,  ressalto  a  extrapolação  territorial,  ou  necessária  globalização  da

alfabetização como direito humano, pois já estamos no século XXI e o analfabetismo persiste

de “mãos dadas” com a exclusão social,  que provoca o acirramento das desigualdades  no

mundo.  É  tanto  que  as  Nações  Unidas  estabeleceram  uma  década  de  enfrentamento  do

problema, a chamada “Década das Nações Unidas para Alfabetização (2003-2012)”, com o

tema “alfabetização para a liberdade”, sob a coordenação da UNESCO, da qual Mortatti

(2013) fez um balanço crítico de seus resultados no Brasil.

 Essa década serviu para revelar ao mundo um país que não cuida adequadamente

da alfabetização de seu povo. O balanço comprova histórico “faz de conta”, em que, a partir

de  início  da  década  de  1980,  passando  por  1990,  declarado  “ano  internacional  da

 195



alfabetização”,  as  autoridades  passaram  a  trabalhar  para  mostrar  números,  como  dito

anteriormente.  Esses  números  indicam redução  considerável  do  percentual  de  analfabetos

absolutos,  mas revelam altas  taxas  de analfabetos  funcionais.  O resultado disso,  afirma a

pesquisadora citada, é que  “apenas um em cada quatro brasileiros domina plenamente as

habilidades de leitura, escrita e matemática” (idem, 2013 p. 21).

A interpretação disso é que esses percentuais do decênio estudado geram sensação

de conquistas e alívio, o que os grupos dominantes demonizam da boca para fora, mas que

acaba servindo de suporte  ao capitalismo predatório,  que precisa de pessoas para realizar

trabalhos  análogos à escravidão. A isso,  a autora do estudo chama de “mero processo de

adaptação” (p. 23). Nesse cenário, Mortatti (2013) denuncia um problema complexo, difícil

de  ser  mensurado,  pois  encontra-se  amalgamado  numa  “caixa-preta  da  alfabetização

escolar”. 

Para ela,

o que acontece nesse intervalo em que, soterrado o desejo genuíno, o direito
subjetivo à alfabetização se torna dever e obrigação para as crianças e para
os  pais,  com  “motivações”  externas  e  trabalhosas,  frutos  de  amplas
negociações, visando a garantir melhores resultados estatísticos e melhores
posições para o país em rankings mundiais? (Mortatti, 2013 p. 24-25)

Não  por  acaso,  as  alfabetizadoras  entrevistadas  criticaram  o  Programa  de

Alfabetização do Estado de Goiás, que trabalha com sistema de pontuação e metas a serem

atingidas e não com foco na aprendizagem qualitativa das crianças. Outro fator relevante é a

recorrência aos pais e as próprias crianças serem responsabilizados pelo fracasso escolar que

as oprime. Para o alcance das metas, níveis de pontuação favoráveis, desde a década de 1980,

professoras foram treinadas. Em vez de formadas ética e desinteressadamente, em cursos de

intensivos amadurecimentos, reflexões epistemológicos e teórico-metodológicos, lhes foram

incutidas uma concepção utilitária do trabalho pedagógico, que parece ainda prevalecer. Uma

participante desta investigação avalia que a aprendizagem das crianças não está sendo objeto

de preocupação, pois “(…) a gente dá aula, a gente está mandando foto todo dia. (…) a gente

está trabalhando, [mas] só acreditam se a gente mandar aquela foto” (CTE II, p. 100).

Além desse foco na quantidade, ou na evidência material da ação, abordada pela

entrevistada,  Mortatti  (2013,  p.  27)  ressalta  em  seu  balanço,  que  esse  quantitativo,

 196



representado  na  “meta de todas as  crianças  alfabetizadas  até  8  anos”,  exige  respostas  a

diversas perguntas como “o que, porque e para quê ensinar ler e escrever” nesse momento

histórico. O silêncio identificado é perceptível em avaliações como a “Provinha Brasil”, que

serve  para  gerar  números,  para  “quantificar  e  operacionalizar”  (p.  28)  um  conceito  tão

abstrato como é o de alfabetizar uma criança Kalunga.

Concordamos,  nesta  tese,  com  essa  professora  da  Faculdade  de  Letras  da

Universidade  Estadual  Paulista,  de  que,  “ao  longo  da  segunda  metade  do  século  XX,  o

objetivo de combater o analfabetismo tornou a alfabetização um direito que ‘precede’, como

pré-requisito, o direito à educação e aos demais direitos humanos” (idem, p. 30). Portanto,

negligenciar  a  alfabetização  é  mais  que  ingerência  administrativa  do  presente.  Trata-se,

portanto, de um cognicídio geracional comprometedor do futuro da sociedade brasileira.

Para  concluir  este  capítulo,  ressalto  a  importância  da  educação  escolar  no

território Kalunga, especificamente sua iniciação, entendida e necessária como chave para a

garantia  dos  direitos  humanos  das  crianças.  O  contexto  é  analisado  a  partir  do  caso  de

Muénga, que possivelmente resiste às barreiras que dificultam esse limiar.  Ainda que não

podemos enxergar com clareza seu horizonte,  podem lhe esperar estatísticas,  que parecem

ainda prevalecer por algum tempo, para justificar as “mãos lavadas” do Estado e da sociedade

para o caso. 

Estrategicamente,  a  sua  alfabetização  esvai-se  muito  eficiente  em seu  aspecto

mágico  e  simulado  de  propaganda  de  programas  implantados.  Da  parte  de  sua  família,

anestesiada, às vezes pelo consumo de bebidas alcoólicas combinadas com posturas alienadas,

isso pode não ter a menor importância. Esse cenário torna-se ideal ao menosprezo e sacrifício

da  infância,  que  culmina  na  desconstrução  da  cidadania  antes  que  ela  seja  reivindicada

competentemente.

Todavia, a exigência do que é essencial para a sobrevivência continua a mesma,

pois alfabetizar as crianças, para que elas vejam o mundo como partícipes de sua construção e

usufruto de seus  bens,  é  tão fundamental  quanto  haver  pilões  num rancho de “escravos”

fugidos, ao revés da lei (Real, 2022). Será que o  Compromisso Nacional de toda Criança

Alfabetizada superará  barreiras  apontadas  por  Demo  (2023)  para  elaboração  de  novos

conceitos e que a escola não seja lugar estranho e de exclusão?

Na base desse questionamento reflitamos recente depoimento do atual Ministro da

 197



Educação do Brasil: 

(…) Enquanto 70% das crianças brancas são alfabetizadas, apenas 52% das
pretas são alfabetizadas. Veja a distorção! Enquanto um aluno, a diferença
de aprendizagem, entre um grupo de crianças negras e brancas no ensino
[fundamental]: enquanto um aluno branco está no 9º ano, o aluno preto está
no 3º ano do ensino fundamental. São 6 anos de diferença de aprendizagem
entre  alunos negros e  brancos no Brasil.  São dados do último censo do
Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais – Anísio Teixeira –
INEP. (Camilo Santana, Senado Federal, em 16/04/2024).

Compreendo a fala da mais alta autoridade educacional do país, como “confissão

de  Estado”,  desenvolvida  em  torno  da  frase  exclamativa  “Veja  a  distorção”.  Qual  o

significado  disso?  A  interpretação  é  que  ele  pronuncia  denotativamente  que  há

desvirtuamento  da  realidade,  infidelidade,  deformação,  deturpação,  desenvolvimento

desigual. Ou seja, experimentamos uma realidade adulterada e injusta da alfabetização em

nosso país.

O  ministro  repete  enfaticamente  que  “são  seis  anos  de  diferença”  de

aprendizagem.  E  essa  diferença  determina  o  controle,  inclusive  dos  sistemas  de  ensino.

Aquelas/es,  negras/os,  que foram alijados no processo,  os números  também dizem, que a

maioria  desistirá  e,  como se cometessem um crime,  serão acusados de evasão quando na

realidade foram expulsos (Freire, 2020, p. 88). Corrobora isso, as palavras literais de Oriki:

“Eu acredito que o direito é todo igual, só que tem muita gente que o direito deles depende da

cor, do modo de falar, da classe social”.

Após clareza da comprovada manobra do opressor para manter o racismo vivo e

com ele a sociedade injusta, o que fazer em defesa da Criança Kalunga? No âmbito da teoria,

não  se  pode  prescindir  de  atuar  no  tempo  propício  à  aprendizagem.  Caso  contrário,

prevalecerá a “prevaricação escolar” que corrompe o nosso tempo. Na prática, urge garantir

os  direitos  de  Muénga e  cobrar  que  as  palavras  do  ministro  despertem  ações  concretas,

capazes de devolver e reparar a alfabetização negada pelo sistema educativo brasileiro.

 198



Capítulo VI: Alfabetização/iniciação e o direito a aprendizagem no Território: 
percepções e contradições das professoras “alfabetizadoras”

6.1. Princípios da individuação da criança

Recorro-me a Wallon, psicólogo francês, que tem bastante autoridade no campo

da  psicologia  da  infância,  no  intuito  de  situar  a  criança  que  defendo  nesta  tese.  Esse

pesquisador  comprova  haver  um  espaço  temporal  especialmente  propício  ao  evento  da

aprendizagem e dará nome, bem adequado ao período. Trata-se do tempo do “personalismo”,

compreendido entre cerca de 3 e 6 anos de idade biológica. Nesse “estágio”, ele identifica a

“crise  de  oposição”,  a  “idade  da  graça”  e  a  “imitação”,  como  indícios  fundamentais  do

percurso formativo personalístico da criança (Wallon, 200796).

Segundo pesquisas desse autor, na “crise de oposição” que se dá por volta dos 4

anos, quando a criança está ensaiando sua saída da “bolha” afetiva familiar para construir sua

própria personalidade; por isso, a ela se opõe. Esse processo ocorre numa extensão de tempo,

sem existir determinação estanque, mensurável como quer quem pensa a ciência pelo viés

positivista.  Porém,  nesse  intervalo,  haverá  a  transição  do desenvolvimento  cognitivo  que,

numa  visão  pedagógico-crítica  é  a  mais  importante.  Durante  esse  período,  a  criança  se

libertará de seu mundo físico-biológico e começará a ser mais intensamente influenciada pelo

seu meio social. Isso se conclui pelo aparecimento do fenômeno da imitação.

O  advento  da  imitação  é  entendido  como  momento  crucial  do  processo

socializador e cognitivo da criança. É quando ela observa ao seu redor e, com base nas ações

daqueles/as que a circundam. Então a criança inicia suas primeiras atividades como ser social

distinto.  Me parece  coexistir,  nesse  momento,  forte  influência  da  “afetividade”,  categoria

relevante  dos  estudos  do  psicólogo  citado  acima.  A  afetividade  harmoniza  o  aspecto

físico/afetivo comumente conhecido como “carinho” de pai ou de mãe, ou de outro adulto que

acompanha a criança. No âmbito pedagógico escolar, o afeto realiza-se também no campo das

imagens, dos gestos, das ações realizadas, as quais a criança poderá tomar como referências,

para a formação de suas futuras “categorias” ou conceitos.

96 Como esclarecido na introdução, a referência a esta obra se limita a refletir sobre o estágio cognitivo do
“personalismo” com alguma menção ao estágio “categorial”, entendidos como decisivos ao desenvolvimento
da aprendizagem da criança.

 199



É bem provável,  que  na  maioria  dos  casos,  quando a  criança  atinge  a  “idade

cognitiva” da imitação, ela já tenha formado boa parte de suas categorias. Lembro de ir a uma

loja de brinquedos com a criança “M97” de 4 anos, acompanhada de sua tia. Além de conduzi-

las, tive a oportunidade de observar as escolhas de “M”. Sua acompanhante a conduziu para a

seção  de  bonecas,  pois  para  ela  é  natural  que  as  meninas  brinquem  com  bonecas.  Ao

maravilhar-se com as bonecas,  me pareceu nítido,  que aquela criança  já  havia assimilado

certos conceitos, pois percebi que ela passava bem rápido por algumas bonecas negras e dava

mais atenção às bonecas brancas. Percebendo, peguei uma boneca negra, mostrei para ela e

disse: “olha esta boneca, gostei!”. Ela rapidamente olhou e disse que era “feia!”, indo logo

fazer suas escolhas entre as “Barbies”.

No caso concreto, a criança já elaborou seu conceito do que é “feio” e do que é

“bonito” a partir do seu meio social. Ela, então, performa o “preto” como “feio”. A formação

de categorias, neste caso específico, fora sedimentada. No que se refere a isso, Wallon (2007,

p. 31) diz que “cada idade da criança é como um canteiro de obras cuja  atividade presente é

assegurada por certos órgãos, enquanto se edificam massas imponentes, que só terão uma

razão de ser em idades posteriores”.

Nesse “canteiro” específico de “M”, a experiência vivida permitiu detectar uma

categoria fixada num campo sólido, porque, ao sair de seu mundo para encontrar-se com o

mundo de seus genitores, de sua referência, a criança encontrou aquela formulação, a qual ela

imitará com naturalidade. Ou seja, foi disponibilizado à sua compreensão um estigma, que

mais tarde poderá ser tornado pré-conceito, sendo, portanto, necessário haver uma intervenção

pedagógica planejada, para evitar maiores danos.

No  contexto  deste  território,  a  participante  Zaya,  se  colocada  no  lugar  deste

investigador, é possível que não tivesse insistido em mostrar a boneca negra para “M”, por

guardar na memória que não há vantagem em ser negro no Brasil. Ela conta que sempre viu

os brancos ocuparem as melhores posições, serem beneficiados com prioridade. Corroborando

a metáfora de Wallon, ali, no pátio do “canteiro de obras” da formação, há o projeto, que,

naquela idade, por tudo que viveu, seu inconsciente diz para não repetir apesar de hoje ela

possuir clareza da necessidade de libertar suas crianças desse tipo de inferiorização.

Entendo nesta investigação que todas as crianças, sejam elas as pesquisadas por

97 “M” é uma criança de pele branca, filha única de casal misto, que reside na periferia de uma cidade média
brasileira.

 200



Wallon, ou não, são predispostas em certa fase, a aprendizados que lhes farão adultas em

determinado contexto histórico e cultural. A fase que esse pesquisador reconhece e denomina

como “personalismo” é a que, hospeda o manancial de informações que serão reproduzidas e

transformadas em objetos, imagens e conceitos, como o que a criança “M” aparentemente

tenha formado.

Ao  fim  desse  período  (faixa  etária),  utilizando-se  da  fala,  dos  gestos,  da

movimentação corporal,  a  criança fará  escolhas  semelhantes  por imitação daqueles/as  que

estão  ligados  a  ela  por  laços  familiares  e  afetivos.  Bem por  isso,  os  sistemas  de  ensino

convencionais consideram que a partir dos 6 anos de idade, a criança deva ser introduzida na

escola,  fase  que  nós,  ocidentais,  colonizados  por  europeus,  proclamamos  como  tempo

propício para alfabetizar a criança, conforme apresentado no item 3.4 desta tese.

Da  mesma  forma,  teórica  e  empiricamente,  ao  atuar  no  campo  pedagógico,

percebemos a movimentação cognitivo/biológica da criança, ou, pelo menos, ela se esforça

para exercer certa autonomia: para isso quer sair sozinha, experimentar, opinar, ou seja, quer

caminhar para ser ela mesma no mundo dos outros; daí sua necessidade de fazer como esses

“outros” fazem, ou se comportam. No caso de crianças de origem bantu-africana, observa-se

que as pessoas mais velhas tendem a ser suas maiores referências.

Nos casos observados, percebo que a relação com a natureza, destacadamente os

animais domésticos, são complementares e essenciais à vida alimentar, biológica e cultural.

Dessas duas últimas relações, alguns aspectos são naturais, como a amamentação, a aquisição

da  fala,  entre  outros.  Já  o  plantio,  a  colheita,  o  trabalho  doméstico  e  a  performance

“profissional”  dependem de  intervenções  que  variam de  pessoa  para  pessoa,  ou  de  uma

comunidade para outra.

Neste  ínterim,  alguns  outros  aspectos  da  relação  humana  são  construídos

culturalmente  e  dependerão  de  intervenções  mais  elaboradas  e  repetitivas,  inclusive

relacionadas  a  fatores  psicológicos,  religiosos  e  políticos.  Refiro-me,  por  exemplo,  ao

egocentrismo,  ao machismo, ao sexismo e ao racismo, sendo este o mais imbricado nesta

investigação. Em seu aspecto ético e político, o racismo muito interfere nas relações sociais

em geral, causando feridas e traumas, em grande medida irreparáveis, como alerta Kilomba

(2019).

Sobre  racismo,  essa  artista  e  psicanalista,  diz  em  sua  obra  Memórias  da

 201



Plantação:  episódios  de  racismo  no  cotidiano (p.  76)  que  se  trata  da  “combinação  do

preconceito e do poder”, que as pessoas constroem sobre outras. Ela utiliza “plantação” como

metáfora para indicar a maneira pela qual esse fenômeno permeia as relações humanas e gera

consequências terríveis, como a escravização de pessoas a partir de sua desumanização. É

sobre esse racismo entranhado na sociedade,  e enraizado na educação,  que trata  esta tese

(capítulo anterior), em defesa da Criança Kalunga, observada enquanto espelha o passado e o

presente de seu povo.

As  consequências  da  prática  do  racismo  são  bem  mais  devastadoras  social  e

moralmente para as crianças,  mais vulneráveis do ponto de vista biológico. Dessas, muito

significativa é a que interfere e promove injusta distribuição de bens materiais e imateriais. E

desses,  a  precariedade  ou  negação  de  políticas  educacionais  equitativas,  com  respeito  à

cultura, à religião e às características individuais ou em grupos de gênero ou classe social.

6.2. Ausência formal de políticas de Educação Infantil

O presente texto é parte de um ensaio produzido durante o desenvolvimento da

disciplina  Seminário de Leitura em Direitos Humanos, no Programa de Pós-Graduação em

Direitos Humanos – PPGDH da UnB, e trata de refletir  sobre maus-tratos à infância pelo

“desperdício  cognitivo”  a  que  são  relegadas  muitas  crianças,  principalmente  das  escolas

públicas. Refiro-me à dispersão dos talentos de capacidades físicas e intelectuais encontradas

nos  primeiros  anos  escolares.  Ao  mesmo  tempo,  preocupo-me  com  a  manipulação,  ou

aliciamento que ocorre no período mais fértil da aprendizagem de meninos e meninas.

Pertinente a isso, cabe doravante refletir sobre o fato de as pessoas tornarem-se

artistas,  esportistas, governantes ou cidadã(os) comuns, após terem sobrevivido à infância,

muitas vezes subjugada pelos adultos. Talvez por isso, muito recentemente (sec. XIX), foi

verificada alguma preocupação em cuidar da criança, mesmo aquela não “prometida” para

suceder alguém, ou ser negociada por interesse de algum clã ou reino dominante. 

No mundo ocidental, quando se propôs “inventar” os direitos humanos, inventou-

se como privilégio da nobreza, do clero, dos proprietários, dos católicos e dos militares. No

entanto,  navegações,  guerras,  estudos filosóficos,  luta  de  classes  e  a  evolução da  escrita,

fizeram com que esses direitos atingissem protestantes,  judeus, maçons; aproximou-se das

 202



mulheres, mas não chegou até as crianças (Hunt, 2012). A partir do século XVIII surgiram

universidades, conventos, escolas, institutos de educação para homens e no século XX para

mulheres adultas. Mas as crianças continuaram “enroladas”, trancadas, proibidas, esperando a

idade para tornarem-se gente de fato e de direito.

Nem os  avanços  da  pedagogia,  da  sociologia  e  da  psicologia,  no  século  XX,

fizeram romper as barreiras que separam homens de mulheres, governantes de governados e

adultos  de crianças.  O campo da psicologia,  que muito interessa a esta investigação,  tem

realizado muitos estudos, os quais, aos poucos pressionam para a diminuição dessa distância.

Em resposta a algumas indagações, o citado psicólogo francês Henri Wallon (1879-1962) fez

uma pergunta bastante intrigante sobre a distância entre idades: “Que princípios aos quais o

adulto crê que seu próprio pensamento está ligado são uma norma imutável e inflexível que

permite rejeitar o da criança como destituído de razão?”

O autor faz uma crítica relevante à suposta superioridade racional, reforçada nas

tradições,  principalmente  patriarcais  e  pelas  religiões.  Os  sinais  de  inteligências  e  fácil

comunicação  por  parte  de  crianças  são  combatidos  com  a  atribuição  de  superdotação,

demonização ou imoralidade. Qualquer desses “atributos” terá papel estratégico para a sutil,

ou explícita manutenção da “autoridade” do pai, da mãe, ou de qualquer outra pessoa, que

possua idade superior à criança.

A visão conhecida de estruturação da sociedade, onde predomina o capital que

submete os povos, parece conflitar com a visão que as crianças desenvolvem para escapar de

certos  preconceitos  que  lhes  são  impostos  (Souza  2012,  p.  30).  A  não  superação  desses

preconceitos pode resultar na humanidade invertida de cima para baixo, a partir de adultos

estragados na infância? Apesar de todo avanço científico e tecnológico ocorridos nas últimas

décadas, ainda encontramos sociedades violentas, formadas em bolsões de pobreza, nas quais

as crianças são as principais vítimas de assassinatos, estupros, fome e desamparo.

Ao  investigar  minimante  o  percurso  histórico  de  compromissos  nacionais  e

internacionais sobre os direitos humanos, desde a Carta Magna de 121598, vê-se que somente

em 1924, portanto a pouco mais de 100 anos, as crianças foram incluídas entre as obrigações

de cuidado do Estado. Ressalte-se, ainda, que os protocolos de intenções, cartas e declarações,

98  “Normativa” escrita na Inglaterra pelos Barões (donos do dinheiro), para limitar o poder do rei e estabelecer
direitos e liberdades para homens livres. O próprio rei assinou esta carta sob pressão da Igreja e dos Barões
interessados.

 203



têm  sido  recorrentes  em  meio  ao  aumento  de  violações  dos  direitos  humanos  infantis

verificados nos quatro continentes habitados do planeta.

Dentre  os  aparatos  ideológicos  propostos  pela  modernidade,  considerados

políticas públicas de proteção à infância, estão as recentes creches e as escolas de Educação

Infantil. Se analisadas pela sua retórica política e legislativa, que as concebem, elas tornam-se

importantes espaços de mitigâncias perante o sacrifício da infância em muitos casos. Todavia,

em muitos outros, tornam-se ilhas que separam grupos que a elas têm acesso e grupos que

vivem às suas margens.

Em nosso país,  somente em 1990, foi promulgado o Estatuto da Criança e do

Adolescente99, primeiro instrumento legal de proteção contra abusos na infância. Entretanto,

sociedades  historicamente  vulnerabilizadas  como  favelas,  assentamentos,  territórios

quilombolas e outros, ainda são excluídos dos lentos e alguns progressivos avanços na área da

proteção infantil.  Ainda que sob narrativas de “inclusão”, esses grupos sociais amargam o

limbo da miséria, agravado pelas distâncias entre as classes sociais, que o capital provoca ao

exacerbar a competição individualizada.

O território Kalunga figura entre as sociedades que a infância requer outro olhar

político e estrutural da educação. Nesta investigação, parte dele é discutido, olhando para os

direitos humanos de suas crianças a partir do seu acesso ao que se considera como essencial

para  assegurar-lhes  o  direito  à  cidadania.  Entende-se,  nesta  pesquisa,  que  iniciar  bem  a

criança  na  escola  é  garantir  a  ela  a  oportunidade  de  crescimento  e  desenvolvimento

sociocultural, que são propícios ao alcance desta suposta e almejada cidadania.

6.3. O direito de Muénga à educação integral

Toda criança do mundo/ Deve ser bem protegida
Contra os rigores do tempo/ Contra os rigores da vida.

                                                                       (Ruth Rocha, 2002)

A personagem Muénga é uma criança que vive no interior do “Brasil profundo”.

Foi encontrada numa sala de aula do quilombo Kalunga com outras crianças, mas também foi

vista em maio de 2023 correndo em direção da roça para espantar passarinhos. Este é um

99  Lei nº 8.069 de 13 de julho de 1990, que “dispõe sobre o Estatuto da Criança e do Adolescente e dá outras
providências”. 

 204



trabalho, na maioria das vezes, reservado às crianças em colaboração aos pais, ou parentes.

Como diz  Zaya, professora dessa escola: “A convivência aqui, como que é a realidade, na

época da vigia, tem muitas crianças que [dizem]: ‘hoje eu não vou vim, não, [por]que eu vou

ajudar meus pais’” (CTE II, p. 60/61).

Por falar em quilombo, escrevo algumas definições dadas a ele,  registradas na

literatura  brasileira,  que  têm  origem  no  conceito  criado  pelos  senhores  ou  instituições

escravagistas do período colonial, considerado entre os anos 1500 e 1822: a) grupo de pessoas

aonde existam “mais de seis escravos escapos do senhor, vivendo juntos e revéis à lei”;  b)

“toda habitação de negros fugidos que passem de cinco em parte desprovida, ainda que não

tenham ranchos levantados, nem se achem pilões neles” (Real, 2018, p. 28).

Além desses termos trazidos por Real em sua tese, a literatura historiográfica e

antropológica  desenvolvida  por  estudiosos  e  testemunhas,  como  Mari  Baiocchi  (1992),

imprime evolução ao conceito, porém sempre voltando a esses termos considerados originais

e históricos. Elementos como “ranchos desprovidos”, convivência em grupos de resistência e

acusação  de  margear  a  lei  sobrevivem  à  realidade  das  comunidades  quilombolas

contemporâneos.

Atualizar  esses  conceitos  é  um  exercício  necessário  à  reflexão  sobre  a  vida

quilombola atual, marcada por desafios, negligências e violações de direitos, ainda que sob a

ótica de pesquisas, programas governamentais, promessas em campanhas políticas e até certa

“proteção das leis vigentes”. Essa reunião em comunidades, em quantidades incertas ou não

recenseadas, formada por Malungos100, tem a ver com a possibilidade de organizar salas de

aula  dinâmicas  e  diversificadas,  ainda  que  “não  se  achem  equipamentos  tecnológicos

adequados nelas” (grifo meu).

Em  nosso  tempo,  quilombo  é  uma  sociedade  complexa,  espremida  entre  a

“modernidade e a tradição”, conforme estuda Real (2018), pesquisador que se apropria dos

conceitos  de  “habitus,  capital  cultural  e  violência  simbólica” (p.  56)  de  Bourdieu  para

descrever  o  “Ser  Kalunga”,  uma  variante  de  remanescentes  de  quilombo  desenvolvida  à

margem do Rio Paranã,  no município de Monte Alegre de Goiás, região da Chapada dos

Veadeiros.

Aspectos da complexidade que permeia o Território Kalunga são evidenciados ao

100 Malungos é o termo usado pelos escravizados para nomear companheiros durante a desafortunada viagem
nos navios negreiros. 

 205



observar a presença e atividade de grupos religiosos pentecostais, que negam as manifestações

culturais  tradicionais  da  comunidade.  Esse  segmento  incumbe-se  de  introduzir  seu

“Evangelho”  para  “libertar”  as  pessoas  do  pecado,  enquanto  exploram-nas  comercial  e

economicamente.  Uma  de  suas  estratégias  é  desacreditar  os  saberes  transmitidos  pelas

matriarcas e patriarcas e forçar a crença que as dificuldades enfrentadas são frutos, segundo

dizem, “da falta de fé e de oração”, mas não da expropriação do poder, que manipula os

recursos públicos e negligenciam as políticas necessárias à cidadania. Sendo assim, a luta e a

participação  política  não  devem  ocorrer.  Aliás  torna-se  bem  mais  cômodo  aliar-se  ao

opressor, que é manso, e ajudá-lo em sua tarefa de oprimir.

Diante das negligências e violações de direitos que permanecem nos cotidianos da

vida no território, destaca-se o da educação “direitos de todos e dever do Estado e da família

(…)”,  e que visa “ao pleno desenvolvimento da pessoa, seu preparo para o exercício da

cidadania e sua qualificação para o trabalho”, texto cristalino da constituição da República

Federativa do Brasil (art. 205), promulgada em 1988, também conhecida como “Constituição

Cidadã” pelo conjunto de garantias de direitos sociais nela previstos.

O  referido  território  é  parte  da  região  administrativa  de  Goiás,  denominada

Nordeste Goiano, mais especificamente do município de Monte Alegre, ente incumbido da

rede  de  ensino  fundamental  do  1º  ao  5º  ano,  ou  conjunto  de  escolas,  responsáveis  pelo

desenvolvimento  da  primeira  etapa  do  ensino  básico,  conforme  determina  a  LDB,  Lei

9.394/96, que regulamenta a Carta Magna Brasileira. Nessa área, não há escolas de Educação

Infantil,  nem salas de alfabetização;  a 1ª fase do Ensino Fundamental  ocorre em “regime

multisseriado101”, onde as crianças de várias idades e níveis de aprendizagens são reunidas

numa mesma sala, sob a regência de uma única professora ou professor.

Além  da  reunião  dessas  crianças  já  “iniciadas”,  supostamente  alfabetizadas,

incluem-se também as “não alfabetizadas” para realizar sua primeira experiência escolar, isto

é, experimentar adentrar-se ao mundo letrado. Numa destas turmas formadas para o primeiro

semestre de 2023, foi encontrada a menina  Muénga, a qual doravante é descrita “sujeito de

pesquisa”, observada durante o trabalho de observação participante, estratégia de coleta de

informações registradas em Cadernos de Pesquisa de Campo.

Os moradores desse território pertencem a várias etnias africanas da região de

101 Sistema de várias “séries” escolares reunidas. Modelo recorrente no período colonial de nossa história.

 206



Angola,  em  sua  maioria  da  população  Bantu.  Para  essa  região  da  África,  o  dicionário

Kimbundu-Português,  de Assis Junior (1967), lista  nomes com as terminações “enga”,  tal

como Ngenga, Kulenga, etc. Quanto à identificação desses nomes com os povos ancestrais,

chama  a  atenção  o  fato  de  uma  pessoa  da  comunidade  ter  sido  registrada  com  nome

tipicamente lusitano, por inspiração bíblica e católica,  mas no seio familiar  e de parentes,

recebeu o apelido carinhoso de “Nenga102”.

A menina estudante Muénga é filha de pais trabalhadores em fazendas, às vezes

fora  do  território.  De  acordo  com sua  professora,  “Seus  pais  não ficam na  comunidade,

sempre saem para trabalhar. Ela [Muénga] fica mais com a vó”. Quanto ao apoio pedagógico

de suas tarefas escolares, a professora informa que “as vezes ela arruma ajuda, apoio de uma

tia. O apoio que ela mais tem é com essa tia, porque a família não fica na comunidade (…).

(Entrevista  dia  1º/12/2023)”.  Aos  nove  anos  de  idade  é  perceptível  que  essa  menina  se

encontra em nível precário de alfabetização.

O contexto vivido por Muénga e sua família, conforme relata o representante das

escolas locais, é também precário e seus pais fazem uso de bebidas alcoólicas, possivelmente

para  tentar  amenizar  as  agruras  da  realidade  econômica  e  financeira  que  vivem.  Eles

representam  uma  parcela  de  famílias  desestruturadas,  de  uma  comunidade  também

desestruturada,  às  vezes  amaldiçoadas,  portanto,  “merecedoras”  do  sofrimento  na  visão

pentecostal disseminada.

Nessa sala de aula foi observado o quanto Oriki  se debate com a dificuldade de

iniciação  à  leitura  pelas  crianças.  Da  parte  de  Muénga, destaca  o  esforço  dela  querer

demonstrar  ao  visitante  (pesquisador)  algum  “resultado”  de  sua  aprendizagem.  Há  um

paradoxo na sala, que é a divisão entre crianças que sabem e as que não saber ler. Outro fator

tensionante  é  a  classificação  hipotética  registrada,  por  vezes,  no  quadro-giz  de  “alunos

analfabetos”. 

O  que  se  vê  na  sala  de  Oriki,  observada  durante  oito  horas,  são  crianças

amparadas  pelo seu hercúleo esforço na tentativa de conseguir alfabetizar  minimamente e

vislumbrar alguma escolarização mais adiante. Muénga pertence ao grupo das maiorzinhas da

sala e mostra sentir-se obrigada a saber ler, inclusive por seus colegas. “Conserta esse jota!

Não  tá  parecendo  um  jota!”,  são  expressões  utilizadas  pela professora  para  explicitar

102 Trata-se de uma mãe e professora Kalunga, que é assim chamada por todos; inclusive, as crianças a chamam
“tia Nenga”.

 207



preocupação  com  suas  14  crianças.  A  maior  parte  delas,  no  entanto,  esforçam-se  para

reconhecer as letras do alfabeto.

Na  ocasião,  Oriki chamara  a  atenção  para  a  realização  de  uma  atividade  de

história.  Cada criança deveria escrever e ler nomes de pessoas que compõem seus grupos

familiares. Houve bastante discussão e questionamentos do tipo “porque me colocaram esse

nome?”  “Eu  queria  o  nome  de  Santos  Rosa103!”  As  crianças  admiraram  o  fato  de  o

pesquisador utilizar o nome civil da professora. Isto porque eles e elas a tratam de “Tia ‘M’”,

inicial  do nome carinhoso com que todos a interpelam. Uma criança disse, “Uh! Ele fala

‘M*******!’” referindo-se ao nome civil da docente.

O clima da sala ficou tenso quando a professora pediu que escrevessem e lessem

em voz alta os nomes dos pais. Comentou porque Muénga não conseguiu escrever a contento.

Expôs publicamente o problema e exerceu certa pressão para que as crianças atingissem o

“padrão” de escrita exigido por ela. Observei e registrei no caderno de campo que “alguns

alunos ficaram desesperados por não saber  e  outros  se  gabavam por saber” escrever  os

nomes de seus pais, irmãos, avós e demais familiares. 

Os episódios das escritas, ou não escritas dos nomes, constrangeu  Muénga. Ela

claramente se revoltou com as atitudes de Oriki, bem como a “impotência” que lhe abateu em

não saber escrever nomes tão importantes em sua vida. Saímos todos para o intervalo, onde as

crianças aproveitam para extravasar, possivelmente de suas decepções agravadas em sala de

aula.  Muénga  chuta forte a bola,  combate os adversários bravamente;  ela até  provoca um

garoto de outra série mais avançada, que até parece ser o dono da bola. Ele a machuca com

força! Ela resigna-se, grita, bate o pé no chão, mas não chora em momento algum.

Os problemas observados nessa sala de aula, especificamente os relacionados à

alfabetização  das  crianças  surgem  como  sintomas  de  um  amplo  “projeto”  de  sociedade

dominante de expulsar as crianças dos sistemas educativos (Freire, 2020, p. 70). Pressuponho

que as  crianças  que  furam esse  bloqueio  podem ter  sua  iniciação  aos  estudos enviesada,

tornando-se,  por  exemplo,  um  adulto  avesso  à  leitura,  ou  avesso  à  aquisição  de  novos

conhecimentos.

103 Refere-se a sobrenome comum na região, sendo o mais conhecido da matriarca líder Procópia dos Santos
Rosa (figura 10, p. 120), Doutora Honoris Causa da Universidade Estadual de Goiás, (Res./CsU/Nº 1058 de
24/04/2022),  “por  sua  notória  atuação  na  defesa  do  meio  ambiente,  na  luta  pelo  reconhecimento  do
Território Kalunga e promoção da paz entre os povos”.

 208



Em vez de engendrar estratégias para manter as crianças, a escola gasta recursos

para  sustentar  a  ideologia  da  “evasão  escolar”,  transferindo  a  responsabilidade  para  a

sociedade, o que faz com que o insucesso escolar seja aceito naturalmente. Para entender isso,

inicialmente consultei  um dicionário de língua portuguesa para conferir  o termo “evasão”.

Trata-se de um substantivo feminino (s.f.), que quer dizer “ato ou efeito de se evadir; evasiva,

subterfúgio; desvio, fuga, saída. ||2. (Med.) manifestação de certos neuróticos para fugir da

realidade” (Maia JR; Pastor, 1995). Corrobora esses significados a “linguagem policial” para

tratar supostos criminosos, que fogem, ou “evadem do local”.

Grande quantidade de crianças brasileiras preenchem as estatísticas da tal “evasão

escolar”  e  Muénga não  está  imune  a  tal  condenação.  8  meses  depois  de  ter  observado

diretamente  sua sala  de aula,  a professora alfabetizadora  Oriki relata  seu estágio atual  de

leitura: “Ela está com um nível, assim, com um pouco de dificuldade, principalmente com as

sílabas  complexas.  Tá  difícil  dela  pegar  elas,  mas  tá  um…ela  já  lê  palavras  e  frases  e

pequenos  textos.  A  única  dificuldade  é  nas  complexas  mesmo”,  Oriki (entrevista  dia

01/12/2023). 

A menina Muénga encontra-se matriculada no 3º ano do Ensino Fundamental, o

que corresponde à primeira etapa do 2º ciclo dos Anos Iniciais de acordo com os Parâmetros

Curriculares  da  Nacionais  –  PCNs.  Teoricamente,  a  essa  altura,  ela  já  deveria  ter

desenvolvido  as  habilidades  básicas  ao  seu  processo de  alfabetização  plena,  o  que não é

confirmado pela  sua professora,  que se expressa um pouco confusa  sobre seu estágio  de

aprendizagem.

Esse período de primeiros passos da escolarização vivido por  Muénga também

está relacionado ao momento histórico de sua turma de colegas, sua professora e sua família.

Isso do ponto de vista da nova “sociologia da infância”, que vem sendo elaborada nas últimas

décadas,  com aproximações  importantes  da  cultura  escolar,  para a  construção coletiva  da

identidade  das  crianças  (Neves  et  al,  2017).  Esses  autores  debatem  “a  infância  como

categoria estrutural e as crianças como atores sociais” (p. 348). 

O estudo destaca a “cultura de pares” por identificação no primeiro dia de aula,

como princípios basilares para desenvolver a sociedade a partir de grupos solidários, capazes

de  cooperar  mais  do  que  competir,  primeiro  no  âmbito  da “apropriação da leitura  e  da

escrita”. Na sequência, esse fenômeno evolui para a promoção da “identidade coletiva” em

 209



torno de crianças em processos iniciais de escolarização, como é o caso da menina a que me

refiro nesta investigação.

Nesse  caso  concreto,  os  aspectos  sociológicos  implicados  requerem alterações

profundas nas relações, tanto com seus colegas quanto com sua professora e ou sua família.

Para  Muénga,  essas  relações  parecem desfavoráveis,  pois  no  contexto  ainda  é  observado

preconceito e discriminação contra pessoas subalternizadas, perceptível na denúncia feita a

seguir:

É muito decepcionante! Toda vez que a gente chega numa reunião, com esse
negócio de desvalorizar a gente (…), quando a gente faz uma pergunta eles
tratam a gente como se fosse bicho. Quando é os da cidade que faz uma
pergunta, eles vai e responde normalmente e pra gente é tudo gritado (…).
Eu não entendo porquê (Oriki, dia  1º/12/2023).

Ao lado disso, dois fatores preponderam-se para extenuar o sacrifício da infância

no território:  a)  a  gestão política  e  pedagógica  dos  recursos  que proporcionam condições

indignas de aprendizagem e b) a questão da formação de professoras e professores, o que é

agravado  pelo  autoritarismo  arraigado  na  cultura  política  e  educacional  dos  municípios

geralmente  conduzidos  por homens brancos,  proprietários  de terras  e  comerciantes  locais.

Tais fatores políticos recrudescem-se e reforçam o fracasso escolar das crianças das classes

populares em favelas, aldeias e comunidades quilombolas.

O  modelo  de  construção  de  relações  pedagógicas  que  respeite  e  incentive  a

cooperação,  a  partir  da  cultura  de  pares,  como pesquisado  por  (Neves  et  al),  revela  um

contexto diferente do vivido por Muénga. A pesquisa focaliza a transição escolar da Educação

Infantil para o período de inserção no Ensino Fundamental, período propício à alfabetização,

que foi negado à menina. No caso estudado, “ao final do primeiro ciclo, todas as crianças

estavam alfabetizadas”, sendo que 88% delas alcançaram este sucesso já na primeira etapa do

ciclo (Neves et al, 2017, p. 365).

O  horizonte  posto  para  as  crianças  da  classe  popular,  incluindo  em  especial

Muénga, é  o  fracasso  escolar  planejado,  reproduzido  ano a  ano nas  redes  de  ensino.  Ao

contrário  do que  é  propalado,  o  projeto  pedagógico  da sociedade  contemporânea  prevê  a

“dominação social”, como aponta Sawaya (2001, p. 70), pois crianças relegadas à margem do

sistema educativo são tidas erroneamente como portadoras de deficiências cognitivas. Mesmo

 210



se essas apropriarem-se da leitura escrita convencional, ainda assim serão ignoradas, pois “a

política educacional vigente não tem conseguido romper com a visão enraizada na escola a

respeito das crianças das camadas populares, como incapazes (Sawaya 2001, p. 97)”.

E  assim  a  “roleta”  da  história  da  exclusão  gira  em  torno  da  negligência  e

autoritarismo que dirigem a educação bem no início da escolarização das crianças, mantendo-

a intacta. Após 523 anos da invasão europeia e tentativas populares de construção de relações

pedagógicas  democráticas,  a  escola  foi  tornada  uma  “garota  de  programa”.  Por  falta  de

planejamento adequado, a cada governo, são implementados novos programas propagados

como panaceias sociais, que, no entanto, caem no esquecimento pouco tempo depois. 

Ao referir-se sobre um desses programas, o sociólogo e educador Pedro Demo

afirma que o “Programa Nacional de Alfabetização na Idade Certa – PNAIC” nada mais é

que um esboço “requentado”,  com aspecto de novo. Segundo ele,  ainda que possa haver

avanços  no  formato  e  na  sua  execução,  na  verdade,  trata-se  de  mais  um  programa,

possivelmente como outros que o precederam. 

Na visão desse autor, resta-nos esperar para ver se Muénga e as demais crianças

brasileiras  serão  atingidas  por  mais  um alvoroço que  é  feito  em torno de  estatísticas  tão

desfavoráveis dos últimos anos. Um plano delineado em 20 páginas, que não prevê mudanças

estruturais, principalmente na formação do alfabetizador, não será capaz de “virar a chave” do

sucesso dessas crianças (Demo, 2023). 

Entre outras, a proposta de Demo é que “enquanto não houver alfabetizador, que

pesquise, que elabore sua própria estratégia de alfabetização”, vamos gastar tempo repetindo

programas que jogam mais para a torcida do que marcam gols decisivos à mudança da história

da criança brasileira. No caso em questão, ainda persiste a falta de autonomia do profissional,

um dos temas discutidos d’agora em diante após leituras dos CTEs, com as professoras/es

alfabetizadoras/es em Roda de Conversa, realizada no dia 26 de junho de 2024, além dos

anciãos e anciãs do território.

No caso da aprendizagem da Criança Kalunga, suas condições sociais, cognitivas

e  culturais,  que  ações  são  necessárias,  para  sua  inclusão  de  fato?  Porque  a  política  da

alfabetização infantil deve ser gestada no interior de seu habitat, sua cultura e sua família? A

tentativa de respostas a essas questões são discutidas a partir de debate que considere o campo

epistemológico, porém, integrado a percepções e contradições das/os agentes escolares que

 211



realizam o trabalho alfabetização das crianças.

Na primeira  fase da discussão apresento  um painel  contextual  do problema,  a

partir de um caso concreto. Na sequência, há o seu desdobramento dele, relacionando-o ao

problema dos direitos à alfabetização, considerando o que os “alfabetizadores/as” verbalizam

e propõem no âmbito de suas atuações. Esse desdobramento se dará na esteira do que fez

Demo (2005 p.  73),  ao propor simulados de dinâmicas  qualitativas,  para interpretação de

casos,  utilizando-se  da  hermenêutica  “a  la  Thompson”.  O  referencial  empírico  para  a

realização deste estudo está em Cadernos de Textos de Entrevistas – CTE104, produzidos da

transcrição de áudios de entrevistas semiestruturadas.

6.4. Conceitos, percepções e contradições das/os participantes

Nessa seção, trabalho com excertos extraídos dos CTEs, e da Apostila de Texto da

Roda de Conversa – ATRC, com anciãos, anciãs, professoras/es alfabetizadores/as que atuam

nas redes estadual e municipal nessa parte do território. Depois de realizadas duas leituras

desses materiais, exponho os excertos, que são destaques de depoimentos dos participantes

desconsideradas conversas vagas, repetidas, fora do assunto, comentários do entrevistador, ou

conversas que as/os participantes tragam questões de seu próprio interesse.

A  abordagem  tem  por  objetivo  compreender  os  indícios  identificados,

principalmente  aqueles  que  denotam  supostas  negligências  ao  direito  fundamental  à

alfabetização  da  criança,  a  partir:  a)  do  conceito  de  alfabetização  evidenciado;  b)  da

percepção metodológica apresentada;  c) da tensão com as “autoridades” do ensino e d) o

estabelecimento  de  paralelo  entre  “o  que  se  faz  e  o  que  se  fala” por  parte  de  alguns

participantes.

O trabalho analítico é feito com intuito de interpretar as falas, às vezes agrupadas,

às vezes individualizas, objetivando ter certa clareza e coerência compreensivas da realidade

naturalizada pelos participantes. A discussão sobre o sacrifício da infância enquanto percorre

os caminhos de ida e de volta da escola considera o “trajeto” de Muénga e o uso exaustivo da

multisseriação  como  possível  estratégia  exclusão.  Esses  são  fatores  perseguidos  na

investigação dos depoimentos, em que se utiliza a dinâmica qualitativa das exposições orais,

104 Trata-se  de  Cadernos  de  Textos  resultantes  de  conversas  gravadas  com  14  professores/as
“alfabetizadores/as”, realizadas entre os dias 19 e 23 de junho de 2024.

 212



como sugere Demo (2005).

Para  facilitar  a  discussão,  exponho,  quadro  elaborado  a  partir  da  seleção  de

trechos do que pensam as/os “alfabetizadores/as” sobre uma criança “alfabetizada”:

Para  início  de  conversa,  as  “alfabetizadoras”  explicitam  “conceitos”  de

“alfabetizações” diferentes do que é observado em suas práticas na sala de aula (CPC I, II, III,

IV, V e VI). Também se distanciam do que dizem ter sido sua própria “introdução” escolar,

marcada,  na  maioria  das  vezes,  por  violências  praticadas  no  âmbito  do projeto  Kalunga-

Educação,  que  foi  implantado  de  fora  para  dentro  no  início  da  década  de  1990.  Suas

atividades metodológicas de ensino são realizadas na forma sintética e indutiva, partindo da

repetição e reunião das letras para formar sílabas e palavras.

Prevalecem algumas concepções de alfabetização, como a ideia da criança “ler e

interpretar textos”, sem demonstrar vínculo com a dinâmica de sua realidade. No âmbito geral

das arguições as alfabetizadoras recorreram, ou atribuíram, “aos pais” certa responsabilidade

 213

Figura 16: Quadro extrato síntese da concepção de alfabetização das professoras Kalunga; 
(junho/2024)



pelo “fracasso” na alfabetização das crianças,  desconsiderando o fato de que quase todos

eles/as não foram alfabetizados, e muitos sequer estão presentes na comunidade, como é o

caso dos pais de Muénga.  Makota diz que a boa iniciação escolar das crianças é aquela que

“têm apoio mais dos pais, quando [eles] frequentam mais a sala” (idem, p. 4). No entanto,

essa participante teve dificuldade em explicar o tipo de contribuição dada por esses pais e

essas mães.

A participante  Oriki concebe a alfabetização como estágio de leitura “fluente”,

mas  ela  vai  um pouco  mais  além ao  apontar  como empecilho  a  “matriz  de  habilidades”

imposta pelo Sistema Estadual de Ensino. Declara que, em sua prática, utiliza parcialmente os

conteúdos que lhes são prescritos porque, segundo ela, a matriz “não está muito dentro da

nossa realidade” (idem, p. 30):

 

Nós, como Kalunga, nós queremos ver nossas crianças já bem aprendido,
mas que antes nós não tínhamos essa capacidade, né? Porque [no passado] o
professor chegava para trabalhar, mas era para receber o dinheiro. Já nós,
não, nós queremos fazer o nosso trabalho com muito amor e ver as nossas
crianças tudo já bem avançado na escolaridade (CTE I).

Conforme diz Oriki de forma orgânica, suas ações seguem na contramão do que é

posto como adequado às necessidades educativas das crianças de sua comunidade. Por suas

próprias palavras: “a matriz de habilidades deles é voltada mais para a cidade, não serve

para quilombo” (p. 32). Isso justifica, na visão dessa participante, o porquê de as crianças

iniciarem animadas, mas em seguida rejeitam a escola. O que faz com elas continuem é o fato

de que “somos todos parentes”; portanto, sentem-se mais “à vontade” (p. 33).

Esse  embate  com  o  que  vem  prescrito  e  imposto  da  visão  de  mundo  do

colonizador, travestido de “benfeitor”, parece corroborar certa indiferença perceptível perante

a “oração” que é realizada no início das aulas. Tanto as crianças quanto as professoras deixam

transparecer  que tais  manifestações  não contemplam aspectos peculiares  à comunidade.  A

ausência de planejamento participativo, de dentro para fora, fazem com que, não somente a

criança, mas sua família, não se sintam contemplados naquilo que vem prescrito:

Aí [no livro didático] é aquela família que tem pai e mãe. Só que na nossa
comunidade não é toda família que tem pai e mãe. A maioria das mães são
solteiras.  (…)  E  não  é  só  aqui  no  quilombo  que  tem  maioria  de  mães

 214



solteiras. Eu acredito que no mundo afora aí, maioria também são (CTE II, p.
34).

Essa  é  uma  visão  bastante  consensual  entre  as  professoras  participantes.  A

“cobrança”  para  ensinar  sobre  uma  família  considerada  “estruturada”  provoca  sutil

constrangimento para a criança. Ao perceber que sua família não está “adequada” ao que a

escola defende, o que se torna inadequado e agressivo é o discurso. Ao ter de trabalhar tais

conteúdos,  Kindoki, ressalta que “eles estão prejudicando as próprias crianças, (…) Porque

se eles deixassem a gente trabalhar do nosso jeito, assim, com a nossa realidade, como a

gente vê alunos aqui, com certeza a aprendizagem seria bem melhor” (CTE II, p. 37).

No que  se refere à  aprendizagem,  a  professora  aponta  como solução a  escola

atender a criança por volta de 3 anos, como ocorre na zona urbana. Trata-se de abranger a

Educação Infantil (creche e pré-escola) também para a Criança Kalunga. Como ocorreu com

Àgbàsá. Ela diz que fez o “prézinho. Porque lá na cidade tem um prézinho”, aqui já não tem,

pega logo o primeiro [ano]. (…) quando eu cheguei no segundo ano, eu já sabia ler” (CTE I,

p. 8).

Dentre  onze  professoras  “alfabetizadoras”,  Àgbàsá,  que  é  negra,  mas  não  é

Kalunga, foi a única que frequentou a Educação Infantil na zona urbana. Ela foi encontrada na

segunda fase de coleta de informações desse projeto substituindo Kajínga; logo, sua sala de

aula não foi observada. Porém, Àgbàsá demonstrou em sua entrevista completa ambiguidade

na sua prática,  o que pareceu não ter recebido devida preparação e planejamento para sua

inserção na docência infantil.

Insisto  na  tese  de  que  a  alfabetização  enviesada,  ou  a  oferta  curricular

intencionalmente manipulada para fins coloniais, pode funcionar tão bem quanto a ausência

da  formação  do  sujeito.  Algumas  características  perceptíveis  na  fala  dessa  personagem

tendem a tal interpretação. Ao falar da importância dos anciãos e anciãs, para educação local,

mas também de suas contribuições para a escola atual, Àgbàsá afirmou que

 

com certeza eu acho que a presença aqui é muito importante porque “tipo
assim”, para evoluir muito as crianças daqui, porque aqui, além das pessoas
aqui  falarem, eles falam  muito errado,  tem a cultura já deles de falar  as
coisas assim, errado, e acho que a evolução que dá uma escola (…) (idem, p.

 215



10).

Com essa exposição, a entrevistada nega o acervo de saberes construídos pelos

ancestrais que estão presentes nas ações, por exemplo, de Procópia dos Santos Rosa (figura

10, p. 120), ativista, pioneira, considerada analfabeta apenas pelo sistema convencional de

ensino.  Contextualmente,  sua  referência  trata  da  participação  das  pessoas  mais  velhas  e

experientes realizarem atividades de ensino da cultura, dos saberes, da luta, da sobrevivência,

dos costumes necessários ao estreitamento do diálogo entre gerações quilombolas.

A tensão do que vem prescrito com as necessidades de adequação à realidade é

bastante enfatizada por Oriki, sempre atenta às imposições à prática da educação da Criança

Kalunga. Essa tensão parece ser agravada pelo fato de as professoras exercerem sua profissão

em regime de contrato temporário. Quanto a sua escolarização inicial, essa participante diz

que foi “muito complicada, e que foi através de varada na cabeça”,(CTE I, p. 39). 

Então, o professor (não Kalunga) poderia, sim, pegar o aluno e meter uma
varinha na cabeça. Só que não era coisa demais. Só era para dar um susto
mesmo. (…) eu reprovei  no primeiro ano porque eu não sabia  ler  e  não
poderia passar pro segundo. Isso eu lembro, reprovei um ano na escola. Só
passei depois que eu aprendi a ler no segundo ano  (…), CTE I (p. 40).

Quanto à atuação violenta e negligente dos professores não Kalunga em relação

ao  direito  da  criança,  Oriki,  hoje  alfabetizadora,  reporta  as  varadas  na  cabeça  para  ser

alfabetizada. No entanto, ela diz que era “algo leve”, só para alertar. Ao falar, percebi nítida

preocupação em minimizar as ações da “professora treinada”, como visível estratégia para

evitar futuras possíveis represálias.

A prática de castigar criança com vara tem origem bíblica e foi muito utilizada nas

escolas  segregadas  dos  Estados  Unidos da  América,  violência  entendida  nesta  tese  como

forma evidente de desumanização da pessoa,  nesse caso da criança.  Para Kozol (1967, p.

56/92), trata-se de um método para assassinar “o destino da criança em idade de aprender”. O

projeto “pedagógico” desse tipo de escola para negros naquele país, entre outras medidas,

incluía  surrar a criança,  “mas quando ninguém vê;  e  que tenha o cuidado de não deixar

esquimoses nem marcas”. Ele adverte que uma criança surrada “pelos erros da sociedade e

 216



não pelos seus talvez nunca readquira seu sentimento de dignidade”.

Aos aspectos violentos que a cultura escolar ocidental pratica para aprofundar seu

colonialismo, também reúne certo desprezo pela dignidade humana. Para isso, eleva-se ao

máximo seu instinto de crueldade, a ponto de o oprimido ter medo de expressar com clareza

sua  opressão.  Além  das  varadas  citadas  pela  participante  Oriki,  outro  tipo  de  violência

ocorria, conforme palavras de outra criança da época:

(…) os professores iam ensinar a gente, só que uma coisa que eu achava em
falta da alfabetização é porque, em forma de os professores irem receber,
eles  ficavam uma  semana.  Uma  semana,  depois  de  uma  semana  que  os
professores voltavam. E era isso (…); a gente estudava com ‘os de fora’, eles
iam pra lá receber, porque era mais difícil acesso, (CTE I, p. 43). Aí quando
a gente chegava lá, a gente ia pegar no lápis para passar por cima, aí eu tinha
aquela  maior  dificuldade,  aí  parece  que  a  professora  não  tinha  aquela
paciência, (p. 44). Não, não era só um. Era assim, quando tu pensava que era
um professor, “não, o professor foi embora” (CTE I, p. 45).

Ainda que afastadas no tempo, o que possivelmente poderia facilitar o relato, isso

não impede as participantes de sentirem dificuldades em como se expressarem livremente. No

caso da participante anterior, além da sua dificuldade, ela posiciona-se, na oportunidade, a

favor do sistema a que ela se submete. Numa outra oportunidade, ela se manifesta contrária às

“cotas raciais” ofertadas pelas universidades, que favorecem a ela mesma e aos demais do

território na forma de reparação da dívida social  do Estado Brasileiro para com os povos

originários e descendentes de africanos escravizados.

No  caso  da  criança  atual,  ainda  que  também  de  maneira  contraditória,  Zaya

exprime  cuidados  especiais  com  a  que  remete  aos  aspectos  maternais,  verificados  no

comportamento de povos Bantu-africanos (Fourshey, 2019). Ela transmite compaixão na fala

e no olhar, quando se refere às crianças na escola, “(…) os outros ficam criticando: ‘você não

sabe nem as cores, nem o banheiro, você não sabe usar o banheiro!’. É muito triste aqui. A

criança, quando começa, o início deles na escola é triste demais aqui” (CTE II, p. 56/57).

Sua  fala  permite  interligar  o  caso  de  Muénga às  demais  crianças  em  processo  de

alfabetização.  Zaya diz que é comum as crianças relatarem que “não quer[em] ir para a

escola mais não. Lá os meninos ficam rindo de mim” (CTE II, p. 57).

A postura dessa participante reforça a necessidade de se praticar uma pedagogia

 217



que escute os anseios da Criança Kalunga. Nesse caso, está posto na voz da professora seu

brado, sua tristeza, mas também o que sente a criança ao ser exposta ao ridículo da escola

interessada,  que  a  constrange  e  não  acolhe  seu  público  na  diversidade  de  suas  múltiplas

diferenças. Isso, no entanto, se faria a partir de diagnóstico institucional competente.

Entretanto, 

(…) as coisas que vêm de lá [da instância superior] não encaixam nada nessa
vida real que o senhor105 está falando. [Algo que dificulta o nosso trabalho,
diz a participante, é que a matriz curricular] não tem nada a ver com essas
coisas. Não entra, não tem nada assim. A gente planeja em cima da matriz e
explica também fora dessas coisas (CTE II, p. 60). 

Nesta  oportunidade,  Zaya  se  mostra  frustrada  com  o  tipo  de  planejamento

realizado das atividades. Os planos deveriam condizer com a realidade das crianças e, para

ilustrar como elas vivem, a entrevistada expressa um pouco da diferença de suas realidades:

“A convivência aqui, como que é a realidade igual antes mesmo, na época da vigia106 mesmo,

tem muitas crianças que ‘hoje eu não vou vim, não, que eu vou ajudar meus pais’” (p. 60/61).

Durante a “vigia”, as crianças se levantam bem cedo, pegam seu estilingue, ou bodoque e vão

“tanger” os animais que muito cedo se alimentam das plantações.

O contato direto e intenso com a natureza contrasta com a realidade imposta pela

obrigatoriedade  da  escolarização.  Na  área  quilombola,  forjada  na  “irregularidade”  do

esconderijo, não há fragmentação temporal para definir o dia a dia. Nela, as crianças crescem

aprendendo  a  enfrentar  a  mesma  realidade  de  seus  pais.  Por  essa  razão,  elas  vigiam as

plantações.  Ser  alfabetizada  não  faz  parte  de  suas  obrigações  pela  sobrevivência.

Alfabetização  é  uma “necessidade”  intempestiva  imposta  de  fora  para  dentro  a  partir  da

década de 1980.

No começo dessa década, Zaya foi obrigada a sair do território para estudar, mas

também teve que trabalhar para adequar-se à realidade compulsória que abatera sobre seu

povo. Todavia, entre idas e vindas, ela descobriu que era possível sonhar:

105 O senhor a quem a participante se refere é o pesquisador e “as coisas” das quais reclama são autonomia e
participação.

106 Num fim de tarde de maio de 2023, Muénga foi observada correndo num trieiro de mato para “vigiar”, ou
espantar passarinhos na roça.

 218



(…) E meu sonho era terminar [os estudos] e ser professora; (…) Aí naquele
tempo, eu vi um pessoal da SUCAM e eles chegavam aqui, eu tava com o
caderninho, empolgada pra aprender, aí  eu perguntava pra eles e eles me
ensinavam também (CTE II, p. 64); Aí ele olhava: “não, esse aqui tá certo”.
Era o pessoal da SUCAM107 que vinha (idem, p. 65).

Entre os muitos relatos que envolvem servidores dessa campanha, esse despertou-

me interesse,  pois  está  relacionado  com a  introdução da  escrita  e  da  leitura  no  território

Kalunga. Portanto, se refere à alfabetização das crianças e dos adultos, a partir da década de

1970. Esse movimento de estímulo aos estudos, ao aprendizado das primeiras letras, vai ao

encontro da luta dos anciãos e anciãs, que passaram a sentir a necessidade de integrar-se à

realidade do que acontecia nas zonas urbanas, do entorno das comunidades. No que se refere à

escola,  Zaya conta  que  seu  pai  enfrentou muitas  dificuldades  ao  lado de  mulheres  como

Procópia e Santina: “(…) foi uma luta muito grande para eles ter escola aqui (CTE II, p. 66).

(…) aí pai falou pra mim: ‘se você formar eu te dou um bezerro’ e eu fiquei
com vontade de estudar e empolgada pra ganhar esse bezerro. Aí eu peguei,
quando eu terminei o estudo: ‘cadê, pai, o meu bezerro?’ [seu pai sabiamente
lhe disse]: ‘O bezerro é o seu estudo, que eu te dei’, (CTE II, p. 67). 

Nos dias atuais, essa participante representa um grupo de pessoas respeitadas na

localidade pelo seu esforço e dedicação para com a alfabetização de crianças no território.

Todavia, ao lado do sonho de ser professora, ela carrega marcas da desumanização deixadas

pelo projeto Kalunga-Educação.  Em sua prática  Zaya acaba por recorrer  a atividades  que

estimulam a competição,  criando dois  grupos em sua sala:  um de ganhadores  e  outro de

perdedores.

Dando continuidade ao diálogo com as professoras Kalunga, chegou a vez de falar

com Nzinga, que deixou explícita sua característica de mãe. Utiliza bastante os diminutivos

para amenizar os problemas da alfabetização. Sua forma de avaliar é muito clara e considera

as condições reais das crianças que “alfabetiza”.  Preocupa-se com o trabalho realizado no

Sistema Multisseriado de Ensino, porque há crianças que se desenvolvem bem mais devagar

107  Superintendência  de  Campanhas  de  Saúde  Pública,  consistia  em borrifar  casas  nas  zonas  rurais  para
combater dengue, malária e febre amarela; Uma história do povo Kalunga (Brasil, MEC/SEF/2001).

 219



que outras.

Então, essa turma multisseriada, ela pega bastante, porque eu estou com três
turmas do primeiro ao terceiro ano, então aí já pega bastante que o segundo e
o terceiro ano já está bem mais caminhando. Já o primeiro ano que chegou
esse ano e eles ainda estão em processo de alfabetização. Agora que eles
estão caminhando. Então é muito desafiador (CTE II, p. 79).

Apesar de criticar o sistema multisseriado e indicar preocupação com a realidade

das crianças, se mostrou indiferente à alfabetização delas. Usa com frequência os gerúndios e

frases  como  “acredito  que  a  gente  caminha  um  bocado”  (p.  80).  Nzinga expressa

pensamentos do tipo “A gente sempre tem que estar trabalhando as coisas mesmo que não

suponha, ah, não é pedido na matriz”, e que a alfabetização praticada “não é de acordo com o

cotidiano das crianças, não”, (p. 88).

Utilizando-se da prática de Zaya, Àgbàsá avalia confrontando e expondo a criança

em suas dificuldades de aprendizagem. Ela diz:  “Eu também faço ditado muito com eles.

Muito ditado também nem que eu vou fazendo salteado, mas pra ele estar copiando (…) Pra

ver se vê a evolução” (CTE I, p. 4). Trata-se de atuação que prioriza punições às crianças que

supostamente  não  tenham  aprendido,  ou  “não  estão  prestando  a  atenção  nos  conteúdos

apresentados” (grifo meu).

Num ambiente de aparentes punições, segundo ela, as crianças procuram formas

de agradá-la na tentativa de manterem o ambiente da sala menos hostil.

E eles conversam comigo, fala que vai me dar pimenta, fala que vai me dar
peixe.  É  uma alegria  (p.  5).  [Como anteriormente  dito,  Àgbàsá não  tem
experiência e fora substituir outro “alfabetizador”] Mas só que eu, como eu
entrei agora, nunca peguei uma sala de aula, foi a primeira vez. Então, nunca
tive esse lado, não. Então, eu faço da melhor forma que eu acho que meus
alunos vão conseguir pegar, (p. 8).

As  crianças  que  estão  sob  a  responsabilidade  dessa  participante  não  foram

observadas  com ela  em sala,  mas  sob  a  docência  de  Kajínga.  Trata-se  de  um grupo  de

crianças  ativas  e  participativas  que  tiveram  reações  pedagógicas  e  políticas  bastante

significativas.  Já  os  rompantes  verbais  de  Àgbàsá indicam  a  existência  de  relações

interpessoais unilaterais e autoritárias.

 220



Nessa mesma perspectiva, apesar de sinalizar práticas de uma pedagogia utilitária

com traços  autoritários  ligados  a  certo  viés  religioso,  contraditoriamente,  Yinga verbaliza

práxis que valoriza elementos da natureza.  Ela também demonstra recorrer às brincadeiras

tradicionais locais no seu fazer pedagógico. Sobre a possível utilização dessas brincadeiras ela

explica:

(…) cipozinho tá na mão, tem a brincadeira de cipozinho tá na mão, né?
Cipozinho tá no pé, por exemplo, eu vou lá e faço aquela brincadeira com
eles, eles estão ali tudo brincando, aí “bora fazer o nome, por exemplo, bora
fazer o nome cipozinho, bora fazer o nome pé”, (…). E essa brincadeira de
cipozinho  tá  no  pé,  cipozinho  na  mão,  ela  é  daqui,  é  da  tradição,  é  da
tradição aqui do povo Kalunga (CTE I, p. 37). 

O cipó, que é utilizado como utensílio para castigar as crianças na comunidade, dá

nome  a  um  movimento  cultural  em  extinção  no  território,  que  é  a  Folia  do  Cipó

(Brasil/MEC/SEF,  2001  p.  64).  A  forma  desvinculada  da  natureza  dessa  brincadeira,  a

abordagem da relação entre os vários usos do cipó, indica certo equívoco do que poderia ser

uma pedagogia alicerçada no cotidiano, ou, pelo menos, planejado a partir dele.

Noutro momento,  Yinga se mostrou impaciente com as manifestações culturais e

religiosas tradicionais de sua própria comunidade. Ao mesmo tempo, ela insiste e repete a

expressão “colocar na mente da criança”, como se trabalhasse mecanicamente e a criança

fosse um repositório de conteúdo. Ela expressa esse “método” a partir do entendimento de que

a alfabetização “é uma coisa assim, quando a criança vai pra escola, tem uma criança que

ela já tá com aquilo na mente, alguma coisa na mente” (CTE I, p. 39).

As contradições identificadas no discurso de  Yinga são também visíveis em sua

prática pedagógica. Seu trabalho se mostra alheio aos problemas da comunidade. Portanto,

escutá-la e observá-la faz refletir sobre os rumos da educação das crianças sob a ausência de

planejamento integrado à família,  que pense alfabetização laica,  plural  e democrática; que

tenha no horizonte a perspectiva de uma infância negra livre e emancipada,  como propõe

Gomes & Araújo (2023).

O exercício de escutar  Nefertiti,  significa também  escutar alguns sinais de uma

criança aberta à aprendizagem. De sua fala, surgem elementos também contraditórios, mas

que remetem a  aberturas  relevantes  para construção de uma pedagogia  mais  progressista.

 221



Começo por transcrever um trecho que denota visão crítica da linguagem. Segundo ela, “as

vezes até alguns erros, que para a gente não é erro, mas na gramática é erro. Para poder nos

auxiliar” (CTE I, p. 47).

Noutro instante de fala, Nefertiti demonstra compreender a relação entre níveis de

aprendizagem,  em que  situam e  devem ser  devidamente  atingidos,  em favor  do  cuidado

cognitivo com a infância na comunidade. Ela aponta a contradição das atividades que vêm

prontas no seguinte teor: “(…) eles mandam conteúdo pra gente, já é um conteúdo de menino

que já teve o pré, já teve na creche, estudou na creche, já vem pro segundo ano, já vem lendo,

bem desenvolvido” (CTE I, p. 51). 

A compreensão dessa participante sobre a linguagem tende a permitir o diálogo

com a realidade na esteira do que pensa Paulo Freire. Sua compreensão sobre um suposto

nível de alfabetização, combinada com críticas às atividades prescritas de fora para crianças,

prenunciam aberturas para a proposição de outra pedagogia.  Nefertiti reivindica iniciação à

leitura,  entendida  como  “pré”  ou  “pré-escola”,  como  estratégia  que  possibilite

desenvolvimentos auxiliares à escolarização.

As epifanias dessa participante são confirmadas nos relatos que faz de sua própria

iniciação, apresentada aqui em três tópicos:

(…) a gente já tem que treinar a coordenação motora, [sem isso] não vai
alcançar o método que eles estão querendo, (…)
(…) foi a mesma coisa, multisseriado. Fui estudando com multisseriado, que
é a mesma correria, não mudou nada.
Eu fui alfabetizada com oito anos, meus pais me colocaram na escola e eu já
estava atrasada, CTE I (p. 51).

Nefertiti conta ainda que foi alfabetizada por  Ponjí, um professor não Kalunga,

que certo dia a desafiou com a seguinte atividade: “Quem chegasse em casa, que desse contas

de ler, sem decorar, ler mesmo. Aí ele dava um prêmio. E aí eu fui (diz ela) essa premiada

que ganhei esse prêmio”. E qual foi o prêmio que o professor entregou a nova alfabetizada?

“(…) então esse foi o meu maior orgulho, aprender a ler pra gente poder ganhar um lápis”

(CTE I, p. 52).

Essa participante traça uma linha de tempo e nela denuncia o enraizamento do

Sistema Multisseriado de Ensino.  O fato  de ainda  utilizar-se desse  formato é  sintoma da

 222



acomodação  institucional  do  método  a  que  submete  sua  prática  docente.  Na  mesma

oportunidade, ela narra um aspecto pedagógico da sua iniciação, ou alfabetização, bastante

significativo  apesar  de  característico  da  escola  interessada:  a  premiação.  Nesse  caso,

pressuponho, “o prêmio” superou a premiação. 

Detalhes relevantes da “iniciação escolar” da Criança Kalunga são relatados por

Hurí.  Essa  participante  dá mostras  de  compreender  e  adaptar-se  aos  desafios  postos.  Ela

destaca  o  aspecto  positivo  de  trabalhar  diretamente  com seus  “pares”.  Também,  vê  com

naturalidade as dificuldades  enfrentadas pelas crianças ao adentrarem o mundo artificial  e

incomum que a escola produz. Então, sobre os primeiros momentos, a adaptação da criança e

sua iniciação, Hurí diz que

(…) é bem difícil, nos primeiros dias, realmente é difícil porque o aluno mal
presta atenção na aula, fica assim, como se diz? Assustado, muitas das vezes,
[no  entanto],  geralmente,  eles  são  bem tranquilos  porque  já  conhecem a
gente (CTE I, p. 63).

Esse relato tem, em sua essência,  elementos relevantes para a compreensão de

como poderia ser implementada uma estratégia de melhoria na alfabetização dessa criança.

Ou seja, prestando a atenção em seus primeiros movimentos, percebendo suas prioridades.

Por que ficam assustados? Provavelmente, toda a novidade que representa a escola para a vida

de novo estudante. Entretanto, como reiterado por Zaya anteriormente, a criança às vezes não

quer voltar nos dias seguintes; ou como observa  Oriki, eles acham que são só brincadeiras,

mas, quando sentem que há regras rígidas desanimam.

A sugestão de Hurí é que talvez fosse ideal optar por uma pedagogia que pudesse

trazer como método “a folia mirim, que é a folia infantil,  a Súcia mirim também, [isso] a

gente faz bastante aqui na escola também, que eles adoram” (p. 64). À proposta que entende

ser ideal, acrescenta:

(…) algumas comemorações,  como “Dia das Mães”,  “Dia das Crianças”,
“Dia da Consciência Negra”, sempre a gente faz evento com apresentações
das crianças, né? A dança do Boilé108 Kalunga, que é quase igual a Súcia,
né? [nela] A gente forma uns pares, né? Faz assim uma fila, homens de um
lado, mulheres de outro e aí a gente sai pegando nas mãos até chegar lá no
final da fila, sabe? CTE I (p. 64).

108 Dança tradicional da Criança Quilombola Kalunga.  https://www.encontroteca.com.br/galeria/comunidade-
do-sitio-historico-kalunga/163 (18/11/2024).

 223

https://www.encontroteca.com.br/galeria/comunidade-do-sitio-historico-kalunga/163
https://www.encontroteca.com.br/galeria/comunidade-do-sitio-historico-kalunga/163


A semelhança da dança do Boilé, de crianças, com a Súcia de adultos, situa o

cerne do que nos ensina Nefertiti ao reconhecer que os anciãos e anciãs também são nossos

professores. Isto é, os saberes que guardam a prática e os sentidos da Súcia são repassados às

crianças  por meio de sua própria  dança.  Podemos encontrar  aqui o significado das tantas

referências que fazem as professoras Kalunga ao “jogo de cintura” e ao verbo “rebolar” para

dizerem que têm que “se virarem” para conciliar os conteúdos da matriz curricular com os

saberes e perspectivas locais.

Essa  participante  explicita  satisfação  pelo  fato  de  tentar  adaptar  a  matriz  de

habilidades, para que as crianças não percam a oportunidade que lhes é ofertada. No entanto,

ela diz que 

(…)  a  gente  queria  que  tirasse  o  multisseriado  pelo  menos  do  primeiro
aninho,  né?  Assim,  que  as  outras  turmas,  né?  Fossem,  mas  o  primeiro
aninho, que é o ano que a gente tem que ter mais atenção (CTE I, p. 66),
[mas o que se percebe é que] (…) esse problema de alfabetização aqui na
comunidade eu acho que ele é desde o início, é a mesma coisa (p. 67).

Nefertiti aponta  a  persistência  da  manutenção  do  Sistema  Multisseriado  de

Ensino. Mas, apesar de declarar que na infância apegava-se à cartilha e aprendeu a submeter-

se a escola, ela requer que haja organização escolar que favoreça a liberdade de aprendizagem

das  crianças.  Ela  colabora  no  desenvolvimento  de  atividades  no período de  festejos,  não

porque acha que agrega, mas porque elas migram para lá de qualquer forma, queira ou não os

dirigentes escolares.

Além  disso,  essa  participante  também  aponta  o  contraste  provocado  pelas

atividades  escolares,  elaboradas  fora  da  realidade  do  que  é  vivido  no  território.  Em seu

entendimento,  é  necessário  que  sejam  formuladas  propostas  pedagógicas  a  partir  da

“escutação” dos mais velhos e das prioridades locais. Afinal, diz ela, “a gente [aqui] tem uma

pedagogia de ensinar diferente da que vem de lá” (CTE I, p. 70).

Concluímos a abordagem de tópicos transcritos das entrevistas com o relato de

Tuanha.  Trata-se  da  constatação  de  percepções  e  contradições  identificadas  no  ideário

pedagógico que vislumbrem a garantia dos direitos humanos da Criança Kalunga. O objetivo

perseguido tem sido o de focalizar a alfabetização, mas também a iniciação escolar, seja ela

 224



de modo tradicional ou mais crítico, escutando as “alfabetizadoras”. Elas, a seu modo, com

seu “jogo de cintura”, fazem acontecer, ainda que “(…) para começar a alfabetização, você

tem que pegar no braço, na mãozinha dele, levar o A-E-I-O-U” (…) (CTE I, p. 73).

Tuanha está  engajada  com  seu  povo  e  não  abre  mão  de  uma  “roda”  para

conversar,  mesmo que  sua  sala  esteja  “muito  bem organizada  em fileiras”.  Ainda que  a

“matriz” traga tudo pronto: 

Geralmente, na sexta-feira, tem Educação Física, e,  às vezes, também, eu
faço até na aula de Artes,  porque, no meu planejamento, eu busco muito
sobre a cultura aqui, da comunidade. A gente faz aquela brincadeira de roda,
CTE I  (p.  78).  [Entretanto],  eu falo para eles:  essa maleta aqui,  ela vale
quatro  pontos  em cada  disciplina.  Se  vocês  chegarem e  vocês  chegarem
lendo, bom, vocês vão levar o ponto. Se não, vocês vão reprovar (…) (p. 81).

A contradição entrecruza-se de fora para dentro e vice-versa, porque a tal “maleta

de leitura” é  como um pequeno fantasma que,  de repente,  bate à  porta da sala  de aula  e

acrescenta-se aos trabalhos exaustivos da multissérie.  Trata-se de uma atividade itinerante

promovida  por  agentes  externos  ligados  ao  “suporte”  dado  às  atividades  pedagógicas

cotidianas.  Aliás  a  “prática  da  leitura”  parece  constituir-se  numa  forma  excludente  e

opressora, que sufoca em quantidade, fazendo com que a criança questione, como fez na aula

de Zaya: “tia, vai ter leitura hoje?”, com evidente gesto de repúdio à atividade que é realizada

todos os dias.

A  principal  atividade  escolar  de  Tuanha durante  o  festejo  de  São  João,  na

oportunidade observada, é uma peça de teatro. Ela mesma explica: “Eu fiquei com o teatro da

personagem da Emília, que vai vir os meus alunos. Eu estou treinando a leitura com eles,

umas  musiquinhas,  e  vão  vir  eles,  vestidos  naquelas  roupinhas  (…)”,  declarando  com

satisfação que fará o papel de Emília (CTE I, p. 84). Essas atividades são realizadas sob o

olhar atento dos representantes  do sistema de ensino.  Além do “Chapeuzinho Vermelho”,

também é representada a “Rapunzel”.

As duas peças têm seus conteúdos explorados como exemplos de comportamento

e “civilidade”; portanto, bastante direcionadas a evidenciar valores ocidentais como o ciúme,

a inveja  e o  empoderamento  individual.  No fundo, trata-se da saga de mulheres  brancas,

ameaçadas  pelo  Lobo  Mau,  personagem negro,  ou  pode ser  sequestrada  por  uma Bruxa,

representada por uma mulher velha e negra.

 225



Ao  referir-se  à  própria  infância,  a  sua  aprendizagem  e  adaptação  ao  mundo

organizado pela escola, Tuanha muda o semblante e cerra os lábios para mencionar algo que

ela  descreveu  em  seu  relatório  na  graduação:  “Chegava,  você  acredita  que  os  meninos

tiravam a cadeira de perto de mim, porque eu era morena?” (p. 87); “Para mim, não foi

fácil, não. Sei que… (emocionada) não é fácil. Para você ser discriminada assim” (CTE I, p.

88).  Ela  estudou fora  do território  e  traz,  literalmente  na  pele,  as  marcas  do  preconceito

sofrido por ser Kalunga.

Entre as dificuldades enfrentadas, casos de reprovação são relatados, bem como

“dificuldades” de aprendizagem que a perseguiram. Faltou-lhe apoio familiar, mas surgiu em

seu caminho professores  que a  acolheram e a  ajudaram a seguir  em frente.  Talvez  essas

experiências tenham conspirado para a tentativa de resolver contradições da falta de estruturas

adequadas à educação das crianças Kalunga:

(…)  até  hoje,  nunca  existiu  [aqui  na  comunidade]  um  transporte  para
carregar as crianças. Você vê ali, do B**. S****, os meninos vêm da B**.
S****. até o B**. J*****. (a 8 Km) caminhando, sendo assim, acho que
deveria  ter  um… como se  fala?  Uma ligação.  Uma ligação entre  escola,
prefeitura e estado, que junta tudo (CTE I, p. 91).

Em outras palavras,  Tuanha sugere que haja parceria, que haja acordo entre os

entes federados em favor de melhores condições para alfabetização da Criança Kalunga. Ela

estudou numa escola que “era uma casinha de palha”, as cadeiras ficavam amontoadas e “era

muito aluno, muito aluno para um professor alfabetizar” (p. 85). Sua inquietude é decorrente

da vontade de melhorar as condições educacionais das crianças de sua sala.

Contraditoriamente à realidade da criança  Tuanha, agora existem as escolas, os

prédios,  os  professores,  mas  faltam  as  condições  estruturais  e  curriculares  favoráveis,

traduzidos no direito das crianças chegar em segurança, alimentar adequadamente, divertir e

de aprender bem. Para o sociólogo e escritor Pedro Demo, orientador desta tese de doutorado,

esse deve ser o objetivo principal de qualquer sistema de ensino.

 226



Capítulo VII: Proposta para uma “pedagogia Bantu-Africana”: “vozes” que 
ecoam dos cadernos de textos das entrevistas.

7.1. Recusa à fragmentação da aprendizagem

Até  o  presente,  estudamos  percalços  da  pedagogia  convencional,  em  sua

concepção  e  desenvolvimento  pelo  viés  eurocêntrico,  e  como  ela  mantém hegemonia  na

educação  da  população  brasileira.  Como  os  europeus,  por  obra  da  colonização  e

desumanização, preserva o capital e o lucro utilizando-se do sacrifício dos trabalhadores/as,

especialmente  os  negros  e  os  povos  originários.  Para  isso  a  escola,  a  educação  e  suas

respectivas  teorias  tradicionais  tornaram-se  instrumentos  de  manipulação  e  domínios  de

consciências propositalmente desesclarecidas.

Ao longo do tempo, os projetos de interesses capitais adaptaram-se ou renovaram-

se, superando reações erigidas dos movimentos sociais. A então colonização, mantida pela

escravização de pessoas de origem africana tem sua face atualizada e seus novos elementos

contemplam e combinam processos aparentemente não violentos, mas essencialmente mais

perversos. Nesse cenário, alfabetizar pessoas sempre nos pareceu, e ainda parece, seja infantil

ou adulta, garantia de direitos promovidos pela classe dominante, manipuladora, protetora e

usufruidora dos bens disponíveis.

Os sistemas de ensino, com suas normativas e ideologias, pelas mãos de certos

“especialistas”, tornaram-se historicamente dominados pelos interesses das classes média e

alta:  a  primeira  a  serviço  da  segunda.  A  manutenção  dessa  estrutura  precisa  sempre  de

mecanismos da superestrutura ideológica para explicar, justificar e convalidar superioridades

de povos sobre povos. Com isso, a subalternização de pessoas e de populações permanece

inalterada. Constato nesta tese o aprimoramento do racismo como ideologia essencial desse

processo. Ela funciona bem, porque existem mil formas de ser disfarçada, e mesmo sendo

criminalizada, não são conhecidos presos/as ou presídios que estejam superlotados de racistas.

Diante  do  exposto,  volvo  o  debate  para  discussão  de  uma “Pedagogia  bantu-

africana” com base nas experiências pesquisadas e vividas, especialmente documentadas nos

projetos pedagógicos proposto por Freire e Gramsci.  A inquietação parte da superação de

velhos paradigmas encrustados no currículo eurocêntrico e na prática do ensino em regime

 227



colonial multisseriado. É possível que o método de escrever cartas, visto na ação desses dois

educadores progressistas, traz luz a desejadas mudanças de paradigma. 

A  reflexão  realizada  até  aqui,  voltada  a  superar  a  pedagogia  antidialógica,

radicada na escola interessada, induziria a pensar um “paradigma africano” de aprendizagem.

Isso poderia ser feito como na reconstrução de países desse continente, após longos períodos

de colonização europeia. Para tanto, nas palavras de Amílcar Cabral, foi preciso “reafricanizar

a nação”! Todo esforço feito serviu para resgatar as raízes históricas e culturais e devolver ao

povo a paz de viver e reviver suas ancestralidades vilipendiadas pelo colonizador.

Apesar  de  a  pressão  militar  e  ideológica,  durante  séculos,  os  territórios

quilombolas brasileiros produzem saberes vitais para superação dos desmandos da pedagogia

eurocêntrica.  Em  que  consistiria  superar  e  africanizar  a  educação,  a  pedagogia  e,  na

sequência, a escola? A resposta a tal questionamento em tese, passa, pela prática da pedagogia

humanista  de Freire,  efetivada numa escola unitária  proposta por Gramsci.  Nesse ínterim,

ocorreria de forma radical e peremptória o fim da separação entre teoria e prática.

A compreensão da pedagogia desenvolvida circularmente atingiria  seu auge na

hermenêutica a partir de seu “círculo gadameriano”. Pistas dessa pedagogia são orientadas por

Flickinger  (2010,  p.  21),  que  propõe  desfazer  “o  rígido  vínculo  entre  educação  e

racionalidade  instrumental” para  com isso  alterar  o  paradigma  epistemológico  tecnicista

arraigado nas estruturas do “ensino”. Arrisco afirmar que o ocidente se mantém hegemônico,

utilizando-se da fragmentação do todo e manipulando suas partes de forma isolada, com base

em princípios e práticas ainda cartesianas.

Pensando  assim,  alfabetizar  é  ação  descartada  porque  ela  é  sinônimo  de

fragmentação, ainda que sua prática seja por vias metodológicas supostamente “totalizantes”.

Do outro lado, a cosmovisão africana descarta parcelar o saber, ou picotar o conhecimento,

como se se tratasse de objetos materiais. Nela, é possível notar a perspectiva holística do saber

vinculado a vida, não podendo ser fatiada,  mas refletindo o todo em várias partes que se

intercomunicam dialética e harmonicamente.

Cabe ainda argumentar que alfabetização já é, em seu “existir etimológico”, duas

partes de um todo mutilado, a partir do qual não é possível realizar um círculo. O todo, nesse

caso, se formaria em circularidade, se incluísse o “Z” e voltasse ao “A”, quiçá ocorreria a

“azeização”  constante  e  processual,  que  colaboraria  para  formar  a  base  compreensiva  do

 228



ponto inicial  e de volta a ele,  no caso de uma sociedade em transição de ágrafa a digital

contemporânea.

Questionada, também se encontra a escola seriada, multisseriada, “interessada”. Ela reproduz

os fragmentos da matéria e seus arautos tentam fazer o mesmo com o pensamento, com a

cognição, com a consciência e com as habilidades humanas. A ilustração para isso vem do

senso  comum:  os  sistemas  educativos  ocidentais,  ancorados  fragmentação,  criaram

universidades  para  homens  brancos,  depois  níveis  ou  graus  de  ensino  de  acordo  com  a

necessidade da mão de obra e, por último, muito recentemente (séc. XX, no Brasil), pensaram

em creches, inicialmente para depositar crianças durante o tempo de labor de seus pais.

Em  âmbito  geral,  a  sociedade  eurocêntrica  em  seu  processo  “evolutivo”  das

cavernas à vida assemelhada a porcos na Idade Média (Hunt, 2012),  em algum momento

inventou a escola. E o que é essa instituição? Uma conceituação possível é de que ela tenha

origem  na  necessidade  de  reunir  pessoas  e  “socializar”  conhecimentos  aprisionados  nas

cabeças de sábios e pedagogos109. Concebida, cumprindo seu papel de aparelho ideológico

dominante, tornou-se instrumento de inclusão/exclusão, instalada no território quilombola a

partir da década de 1980. Nesse sentido, é mister perguntar: o que significa a escola para uma

Criança Kalunga?

7.2. A iniciação escolar

Em capítulos anteriores abordamos a “interdição cognitiva” praticada em crucial

de quem vai seguir adiante e quem ficará retido para realizar o trabalho discriminado pela

sociedade. Em algum momento do “percurso escolar”, já que ela inclui, mas também exclui,

opera-se “o corte”. No Brasil, somente a partir de 1988, ou seja, 488 anos depois da invasão

portuguesa, pode-se vislumbrar expectativas de que todos, inclusive o povo negro, pudesse

avançar um pouco mais pessoal e profissionalmente por meio da escola.

 Numa prospecção invertida, quando se completam os ciclos da formação inicial,

média e superior, em ambiente democrático, estabelece-se um invisível “ponto de corte”. Esse

é sistematicamente aplicado no auge da criatividade, no limiar da “fertilidade” cognitiva, no

109 Lembrar que estou falando de um ponto de vista do ocidente; as concepções africanas ainda são “novas” por
aqui, o colonialismo as proibiu de existir e de se expandir.

 229



primórdio  da  imitação.  Esse  é  o  ponto.  O ponto  da “apreensão exata  do  sofrimento  das

crianças discriminadas”, onde haverá sua “Morte em tenra idade110” (Freire, 2021, p. 198).

Em peregrinação pelo mundo do exílio, forçado pela Ditadura Militar brasileira,

ao perambular pelas livrarias de Boston – EUA, Freire encontra esse livro, o qual lhe será

muito  relevante  para conceber  sua Pedagogia do Oprimido.  Na essência,  Morte em tenra

idade denuncia como as crianças periféricas, majoritariamente descendentes de africanos, são

mortas cognitivamente antes mesmo de atingirem sua adolescência. Decorrente da força de

seu conteúdo, o autor foi perseguido e perdeu o emprego numa escola da cidade.

Por  sua  vez,  ao  escrever  Cartas  à  Cristina,  falar  de  suas  memórias,  de  suas

experiências e de como as crianças nordestinas são interditadas pela fome, Freire evoca essa

importante obra que reforça a ideia do “ponto de corte”, da interdição cognitiva que sofrem as

crianças, principalmente as negras. Por que há maior negligência nesse espaço temporal de

escolaridade da criança? Por que o/a professor/a do Ensino Superior tem que ter passado por

todas as fases da formação e o/a do Ensino Fundamental e Médio de formação específica

enquanto o/a profissional da Educação Infantil, até meados da década de 1990, bastava ter

cursado o Ensino Médio?

Pois bem, o artigo 62 da Lei de Diretrizes e Bases da Educação Brasileira, LDB,

Lei nº 9.394/1996, de 20 de dezembro de 1996, regulamentado pelo decreto nº 3.276/1999, de

6 de dezembro de 1999 explicita essa fragilização da formação. Tal decreto avança para a

criação  de  cursos  “normais  superiores”,  que  podem  ser  oferecidos  por  universidades,

institutos superiores e centros universitários, “ou outras instituições de ensino superior” (art.

4º, inciso II). Tal flexibilização permitiu a rápida privatização, e consequente precarização da

formação docente no país nas décadas de 1990 e 2000, de acordo com Machado (2022, p. 73).

O que foi feito com a formação docente corrobora o descaso educacional para

com a infância  em nosso país.  E isso é só o que está na letra  da lei,  que é diferente da

realidade,  onde  sequer  a  “Educação  Infantil”  chegou;  onde  o/a  professor/a  qualificado/a

sequer  chegou  para  socializar  seus  saberes,  suas  habilidades  e  suas  competências.  Ao

contrário,  as  infâncias  negras  estão  por  toda  parte,  nas  favelas  nas  pequenas  cidades  do

interior e, principalmente, nos territórios quilombolas.

Na tentativa de compreender o processo iniciático da Criança Kalunga a partir de

110 Livro  do  educador  Jonathan  Kozol,  best-seller  estadunidense,  no  qual  Paulo  Freire  busca  inspiração  e
inclusive faz seu prefácio a edição brasileira. 

 230



suas/es professoras/es “alfabetizadoras/es”, organizei um “quadro dialógico” (a seguir) entre

elas/es, utilizando trechos recortados dos textos das entrevistas semiestruturadas. Trata-se das

“vozes”  de  sete  mulheres  Kalunga,  contratadas  para  atuar  no  Sistema  Multisseriado  de

Ensino. Seus relatos emergiram da seguinte pergunta: Como se dão os primeiros passos, as

primeiras reações da criança na sala de aula e quais estratégias são utilizadas para seu

acolhimento?

Essas vozes ecoam num contexto de precária estrutura física, material e de pessoal

para o desenvolvimento da Educação Infantil.  Ainda assim, percebe-se grande esforço das

professoras em garantir o direito de aprender de suas/seus pequenas/nos irmãos Kalunga. Em

suas práticas, aparecem elementos relevantes e reais de uma pedagogia que se desenvolve no

cotidiano. Em nenhum momento, elas recorrem, ou se referem a materiais, que não sejam seus

 231

Figura 17: Quadro extrato de conversa sobre a introdução escolar da Criança Kalunga



próprios  movimentos  e  argumentos.  Quase  todas  as  vozes  trazem  a  brincadeira  como

estratégia  para  conquistar  a  criança  e  trazê-la  para  a  escola,  onde  são  garantidos  seus

empregos.

De outro lado, é também perceptível o choque com a realidade do mundo estranho

representado  nessa  escola.  Aparece  implícito,  que  um  dos  argumentos  utilizados  para

convencer a criança é que a escola “é lugar de brincar”. Então, ou ela quer “voltar amanhã”,

por  causa  da  brincadeira,  ou  ela  não  quer  “voltar  amanhã,  por  causa  da  ausência  da

brincadeira”. Isso é parte das lembranças guardadas por Omokùnrin durante seus cinco anos

de escolarização, abandonados até o presente.

A criança chega “assustada”, “travada”, pois ela não conhecia algo parecido com

aquilo,  como sentar-se por várias  horas  em posição  ereta,  olhando à frente  para copiar  e

“prestar atenção”. Tudo com o que ela se depara ali é diferente do que ela vive e, inclusive,

recusa-se, justificando não ser esses os moldes que é feito em casa. Para a criança, o que seria

a representação da sua “trava” naquele momento? O novo cotidiano? Ou será a ausência do

que corresponde aos seus costumes à sua ancestralidade?

A resposta a estas questões parece surgir na dinâmica do processo escolar, pois na

medida  em  que  os  diálogos  avançam  as  relações  se  intensificam.  Outra  particularidade

relevante é a imposição de certa rotina maçante e repetitiva às crianças. Tendo a compreender

que  o  que  é  denominado  “preguiça”  por  Makota está  relacionado  às  atividades

“cronometradas”, como numa situação em que Tuanha alerta constantemente para concluírem

as tarefas, pois “a aula é de 50 minutos” (CPC IV, p. 4), evidenciando característica da escola

interessada, comprometida com o “tempo das coisas” (grifos meus).

As vozes das professoras nesses trechos dizem também sobre o não pertencimento

à escola sentido pelas crianças. O espaço não oferece segurança, não garante o “bem viver”

que os povos Bantu desenvolveram historicamente, como afirmas Gomes & Araújo (2023, p.

62). Compreendo a timidez e certa perplexidade das professoras. Ainda que estejam entre

parentes,  há  o  medo  da  discriminação,  já  que  essas  crianças  estão  em  um  lugar  que

possivelmente não tenha sido feito para elas, pois não se pode nele brincar!

No ambiente das entrevistas livres, realizadas em casa, constatou-se raciocínios

contrastantes  com  o  observado  em  sala  de  aula,  corroborado  pelas  crianças,  que  foram

 232



estimuladas,  sem sucesso, a conversarem no intervalo.  Isso porque, na sala,  sua palavra é

cassada  em favor  do  sistema objetivado  nos  livros.  Como já  salientado,  além das  várias

formalidades, as professoras ainda têm por obrigação fotografar a turma para comprovar que

houve aula naquela data.

De fato,  no  caminho  da  escola,  ou  em visitas  de  crianças  que  presenciei  nas

residências das professoras, o sistema é outro. A vida fora da escola flui naturalmente no

território,  onde o  diálogo  e  a  recíproca  são evidenciados,  inclusive  enquanto  se  grava  as

entrevistas, que parecem não ter relação com essa instituição. Em casa, os gestos e os olhares

são como espelhos da vida real, de quem embala, cuida e protege os meninos e as meninas de

perigos externos.

O parentesco, o significado da paciência de quem diz “quando eu pego o aluno”,

contribui mesmo para os meninos e as meninas “pegarem o rumo” da vida. A timidez dessas

crianças é sucumbida no joguinho de futebol do intervalo que as professoras vão assistir. Em

três oportunidades, elas atuaram como árbitras, sem nenhuma restrição de pegar a bola para

recomeçar a partida. E, na falta de uma goleira, em uma das escolas, a merendeira não se

esquivou, entrou em campo, levou bolada e participou ativamente.

A  verdade  é  que  o  parentesco  é  também  o  “modo  deles  se  sentirem  bem  à

vontade”,  e  isso  reconstrói  a  todo  momento  os  laços  que  vinculam  professoras-mães  e

crianças Kalunga. Do lado de fora da escola não há separação entre teoria e prática. O respeito

é mútuo e os cumprimentos são efusivos. Os mais velhos são sempre a referência da atenção.

Lá,  na  “avenida  larga”  dos  festejos,  perto  do  chafariz,  as  professoras  são reconhecidas  e

respeitadas.  As  crianças  pedem  bênção,  como  na  escola.  Mas  não  somente  isso,  elas

perguntam e entram nas barracas livremente.

Em todas as entrevistas, não somente as sete aqui selecionadas, a referência às

brincadeiras foi trazida nas perguntas. Mas as perguntas têm a ver com o observado na escola,

tem a ver com ideia da pedagogia libertadora e, também, com a dinâmica geral do território:

os jogos de futebol, a dança da Súcia, os festejos. A abordagem das brincadeiras e dos jogos

veio ao encontro de uma pedagogia bantu-africana achada na comunidade: o “jogo de cintura”

parecendo  estratégia  metodológica  recorrente.  Sobre  esse  fenômeno  tratarei  no  capítulo

seguinte.

Sobre a “iniciação escolar” da Criança Kalunga, no modelo praticado nas salas

 233



observadas, arrisco afirmar que é dramática em dois sentidos: primeiro que a escola arruína as

professoras, tornando-as dependentes de um sistema de ensino estranho, perverso, linear e

desumano;  segundo a escola  foi  tornada  chão demarcado,  tomada de assalto  pela  norma,

insensível  aos  saberes  ancestrais  locais.  A escola fala  a  língua do opressor e  debocha da

língua do oprimido, dizendo que ela é errada (CTE I, p. 10).

A pressuposta  ineficácia  da  alfabetização,  também por  trazer  na sua gênese  e

operacionalização  a  fragmentação,  remete-nos  a  pensar  o  processo  “iniciático”,  mesmo

sabendo que ele, por si só, não responde ao que emerge da ancestralidade bantu-africana. Só

que o termo não importaria muito. Importaria superar uma coluna rígida da escola, chamada

currículo,  artefato  determinante dos enquadramentos,  alinhamentos  e ferraduras  da cultura

eurocêntrica, interessada no controle da escola para, a partir dela, facilitar a escravização de

pessoas, de culturas e de comunidades.

D’agora em diante, esforçar-me-ei pela propositura de superação do currículo em

suas várias facetas, todas elas portadoras de artimanhas coloniais em seus tipos arquitetados

para dominar, não para libertar, como nos lembra Real (2022 p. 120). Um passo essencial é

romper as grades e matrizes curriculares determinados de cima para baixo. Ao descolonizar o

currículo,  a  escola  se  tornaria  acessível,  participativa  e  democrática,  onde  o  que  fosse

ensinado não destoaria do que fosse vivido em casa, segundo  Nefertiti. Se os pais e mães

tivessem  opinado  ativamente,  se  eles  pertencessem  ao  “sistema  educativo”,  as  barreiras

poderiam ser transpostas em conjunto entre escola e famílias Kalunga.

7.3. A descolonização111 do currículo

Durante a realização das entrevistas não estruturadas,  tanto com as professoras

Kalunga  natas  quanto  as  demais,  a  palavra  “matriz”  dominou  os  espaços  dialógicos  dos

aspectos didáticos, pedagógicos e políticos. Esse termo chegou a sofrer mutações semânticas,

ao ser transformado de substantivo comum para substantivo próprio: “(…) a Matriz quer que

ele siga como se ele tivesse alfabetizado”, e “Aí como é que você já segue uma matriz com um

aluno que não está no nível daquela matriz?” (CTE I, p. 23).

Ao contexto forjado nessas declarações, cabe perguntar quem é o sujeito Matriz, o

111 Em algum momento este conceito pode avançar e ser superado pelo de decolonialidade, conforme Costa &
Grosfoguel, 2016, mas não é o caso pretendido nesta pesquisa.

 234



que ela quer e que norma, ou lei é essa que deve ser seguida? Então, a matriz assume papéis

de relevância extraordinária  perante  as práticas  de ensino na área pesquisada.  Trata-se de

representar um personagem que exerce poder no sistema de ensino porque “primeiramente,

vem a matriz, que já vem a regra para a gente, e a gente tem que seguir aquilo” (idem, p. 47).

As professoras não se sentem confortáveis, nem mesmo para relatar suas práticas,

quando algo está relacionado à autonomia no trabalho. Quando se referem às crianças, são

taxativas sobre a interferência negativa “porque ali na matriz está um linguajar, muitas das

vezes a criança não entende” (p. 59). Além disso,  (…) hoje em dia mudaram tantas coisas,

né? Nas matrizes curriculares que a gente segue, né? (p. 65).

Ao conversar com as “alfabetizadoras”,  percebe-se nelas indignação e rebeldia

quando o assunto traz à tona aspectos curriculares: “bom, eu utilizo mais ou menos a matriz

de habilidade e que também não está muito dentro da nossa realidade, né?” (CTE II, p. 30).

Elas apresentam uma visão crítica e têm clareza de que “a matriz de habilidades deles [dos

operadores das secretarias] é voltada mais para a cidade, não serve para quilombo” (p. 32).

Portanto, “(…) nós fugimos do tema, acontece um pouco, lá da matriz, como eu disse. Mas se

nós formos seguir realmente a matriz, principalmente história” (p. 34).

Essa  abordagem  remete-nos  à  reflexão  sobre  a  aplicação  da  Lei  Federal  nº

10.639/2003, que trata da  obrigatoriedade do ensino de história e cultura afro-brasileira na

Educação Básica, pública e privada. Em entrevistas anteriores, quando tratamos da formação

de professores/as ao indagar sobre o conteúdo dessa lei, as/os professoras/es demonstraram

sério desconhecimento de seu conteúdo, às vezes até mesmo de sua existência. Ressalte-se

que, há vinte anos, as diretrizes curriculares, livros didáticos e demais materiais informativos

vem sendo adaptados em decorrência da implantação deste dispositivo legal.

Sobre a realidade da “alfabetização” das crianças da região pesquisada, “como que

a gente vai alfabetizar o menino se lá na matriz não tem a coordenação motora?” (p. 37). E,

ainda  que  não  tenha  lá  essa  possibilidade,  não  há  tempo nem materiais  elaborados,  nem

estudos que esclareçam e colaborem com a formação dos professores/as para tal empreita.

Outra professora reitera que a “matriz não tem nada a ver com essas coisas. Não entra, não

tem nada assim. A gente planeja em cima da matriz e explica também fora essas coisas” (p.

60).

E o caminho posto é esse, ele está pavimentado para desenvolver o ensino e as

 235



sugestões externas nem sempre são bem-vindas. O tipo de vínculo empregatício de contratos

temporários  deixa as professoras com sua “liberdade por um fio” (Reis & Gomes, 1996).

Então,  “a gente  não pode estar  fugindo  direto  da  matriz,  porque a  matriz  é  o  norte  do

professor.  (…)  Só porque aquela  matriz  está  naquele  caminho,  eu  vou naquele  caminho

retinho? Não, você pode ter outros desvios” (p. 89). A sensação é de que a professora se

encontra  numa  corda  bamba,  com  dificuldade  para  fazer  a  travessia  e  praticar  o  básico

necessário à aprendizagem de suas crianças.

Diante  de  realidade  tão  desfavorável,  como  trabalhar  para  descolonizar  o

currículo?  No  campo  teórico,  essa  ação  pode  ser  verificada  em  experiências,  ainda  que

isoladas, no Brasil. Destaco o que ocorre na Escola Pluricultural Odé Kaiodê112, na Cidade de

Goiás. Sua política pedagógica ultrapassa os muros colocados pela concepção eurocêntrica de

ensino  e  se  desenvolve  vinculada  à  natureza  e  aos  ancestrais  daqueles  que  ali  estudam,

conforme estuda-se em seu Projeto Político Pedagógico.

A Escola Pluricultural Odé Kayodê, ou simplesmente EPOK, transmite em suas

artérias a poesia que escorre das entranhas freirianas desde “Canção óbvia” do próprio Freire

(1967), escrita no exílio, “para a rosa que se abrirá na primavera”, ainda que aqui no Brasil

iniciávamos uma década sob Ditadura Militar, contrária a liberdade e a diversidade. Na trilha

paulofreiriana, a EPOK sustenta-se “na alegria da boniteza” de suas crianças em círculos de

cultura e aprendizagem. Aliás, a aprendizagem é o valor do papel da escola que se sobrepõe,

que emerge do texto do projeto. Nele, “aprender” é soberano em relação a ensinar, pois os

educadores se colocam na mesma roda com as crianças.

A escola tem raízes profundas plantadas na roça dos povos africanos e originários

do Brasil profundo, dos quilombos e aldeias  pindoramas. Nas palavras do texto, é possível

perceber  o seu  jeito  festivo  de aprender  com as  plantas,  com os  animais,  com os  rios  e

florestas  e  uns  com os  outros  ao  celebrarem  cada  dia  o  “Bom dia”,  como  elemento  do

currículo!  O  tripé  “diagnóstico,  fundamentação  teórica  e  organização  do  trabalho

pedagógico” (p. 5) explicita-se como tarefa ajustada à participação (p. 7) dos diversos atores

das aprendizagens,  que tornam essa escola “lugar privilegiado de ensinar e aprender” ao

“aprender com a festa um jeito de ensinar” (PPP, 2021, p. 35).

Prevalece na proposta o “ensinar aprendendo” e o “aprender fazendo” de forma

112 Estudo realizado por ocasião do curso da disciplina Tópicos especiais em pesquisa II, do Programa de Pós-
Graduação em Direitos Humanos e Cidadania – PPGDH do CEAM/UnB.

 236



livre, criativa e “aparentemente caótica, com suas regras estéticas e libertárias” (IDEM, p.

36), onde as crianças e educadoras/educadores estudam, vivenciam e aprofundam por meio de

projetos durante todo o ano letivo. Odé Kayodê, “o caçador que traz alegria” (p. 10), resiste à

investida do bandeirante, depois é enganado, mas não perece, renasce na força ancestral de

africanos e africanas filhos e filhas de Oxóssi, como dona Maria Stella, baiana, doutora da

causa negra, patronesse da escola. E essa alegria trazida da roça compõe o festejo que ilumina

o projeto e a alma da escola.

Nessa escola, “a educação [se dá] por meio da lida com a terra, a plantação, o

cuidado com o meio ambiente” (p. 11). Característica que combina com as ancestralidades

que  governam  os  movimentos  de  resistência  aos  assédios  do  consumo,  do  imediato,  do

sistema capitalista, que cooptam o diverso, para obter lucros com sua quantidade.

Os  “recursos  humanos”  da  escola  compõem-se  entre  tantos  de  educadoras  e

educadores  (p.14),  numa similaridade  com Rubem Alves,  quando trata  da distinção  entre

jequitibás e eucaliptos em suas “Conversas com quem gosta de ensinar” (1985). Esses são

descartáveis, imediatos e passageiros, mas aqueles são resistentes e não se importam com o

passar dos tempos. “É aquela árvore, diferente de todas, que sentiu coisas que ninguém mais

sentiu.” (Alves, 1985 p. 13). Em vez de corredores, pátio, departamentos, ou salas de aula, a

EPOK é organizada em espaços coloridos como “Casa da lua, Sala passaredo, Sala tucano,

Sala  arara-verde…”  (p.  17),  etc.,  lugares  dedicados  às  vivências  e  aprendizagens

significativamente  conectadas  à  natureza,  despertadoras  de  imaginação  e  curiosidades

infantis.

Os fortes vínculos afetivos naturais desses espaços, e a circularidade curricular de

inspiração afro-indígena,  torna a  escola plural,  poética,  mas também singular,  cantada  na

primeira, mas também na terceira pessoal do plural: “meu quintal é o maior do mundo”; “em

nosso quintal as crianças” experimentam caminhos e formas visuais (PPP, p. 18). A EPOK é

uma escola premiada, não pela quantidade medida e ranqueada pelo mercado que compra e

vende  formação,  mas  porque  tudo  parece  surtir  efeito  na  sua  capacidade  de  transformar

pessoas em cidadãos, alunos em crianças aprendentes, que produzem conteúdo e magia. Tanto

na Rádio da Vila quanto no Cine Vila, ou na Sacizada, os sentidos afloram “textos, desenhos,

trabalhos nos murais” (Idem, p. 21).

A “Escola na Roça”, a Agroecologia remete a territórios quilombolas e indígena,

 237



onde os ancestrais conduziam suas vidas no chão sagrado, portanto respeitado. Mais sagrado

ainda é o comer, o suster-se da mãe terra contra a lógica explorativa capitalista (p. 24) que a

tudo detona para arrancar matérias que sirvam para enfeitar a visão. O movimento estabiliza a

proposta de aprender em círculo, de brincar e viver em sintonia com a natureza, de que somos

parte integrante. Fora das grades, as crianças respiram vivências compartilhadas. A comida, a

coleta e a colheita interagem com a labuta da aprendizagem direta, significativa e integral na

escola.

Essas características fizeram com que a EPOK fosse classificada mundialmente

no rol de “Escolas Criativas” por trabalhar na perspectiva dos múltiplos compartilhamentos.

Seu currículo se fundamenta no viés decolonial e intercultural, segundo Sant’Ana (2021, p.

133),  tendo a  criatividade  das  crianças  e  das/os  educadoras/es  como um de  seus  valores

principais.  Com  isso,  as  tentativas  de  enquadramento  das  atividades,  seja  de  ensino-

aprendizagem ou de avaliação são facilmente transcendidas. 

No que concerne a avaliação, a EPOK assemelha-se ao praticado pela Escola da

Ponte113,  que  valoriza  a  autonomia  do estudante,  conquistada  na vivência,  no vínculo,  no

relatado sincero a partir do “o que fizemos” e também do “o que aprendi” na realidade do que

foi feito e avaliado (PPP, p. 33). A ancestralidade de Odé Kayodê realiza-se na goianidade da

“Festa dos Avós” (p. 36) que se fazem presentes e participam ativamente. Aliás, Kayodê é

festa durante todo o ano, em cada projeto consumado, em cada manifestação. A escola chega

a enfatizar a “Pedagogia da festa” para materializar sua dinâmica, sua dança, sua circularidade

promovida para aprender.

Os princípios e valores da EPOK coincidem com seus fundamentos marxianos e

sociointeracionistas (p. 41), construídos histórica e culturalmente na diferença que a África e

os  Povos  Indígenas  cultivam.  Nessa  perspectiva,  a  “exata”  matemática  toma  forma  de

etnomatemática  a ser desmistificada  e humanizada  (p.  43) para romper com as grades  da

“gaiola” do currículo tradicional, para deixar as crianças voarem e revoarem feito passarinhos

até encontrarem o “céu” de variadas cores e sons (Idem, Ibidem).

A  pluriculturalidade  da  experiência  aparece  em  sua  organização  curricular,

113 “Dispositivos  de  autorregulação  da  aprendizagem”:  “preciso  de  ajuda;  eu  já  sei”,  etc.  SILVA  Carlos
Manique da; RIBEIRO Cláudia Pinto. Apropriação do espaço escolar pelo projeto pedagógico: o caso da Escola
da  Ponte,  disponível  em:  https://www.scielo.br/j/ep/a/JBHqXxZ7LPbTqHfQxBRmFFK/abstract/?lang=pt,  dia
10/5/2023.

 238

https://www.scielo.br/j/ep/a/JBHqXxZ7LPbTqHfQxBRmFFK/abstract/?lang=pt


pautada por muitas circularidades “em torno de si e também na órbita do universo, da sua

volta. Enxergamos as tessituras circulares como fundantes e ao mesmo tempo aparentes na

escola”,  como aponta  Sant’Ana  (2021,  p.  135).  E  isso  permite  romper  com as  barreiras

impostas  pelo  currículo  tradicional,  colocado  em  prática  e  não  questionado  nas  escolas

Kalunga observadas.

Várias  imagens  podem  ser  construídas  na  leitura  cuidadosa  do  projeto  Odé

Kayodê.  Seus  elementos  concretos,  como  o  jogo  Mancala,  remetem  a  valores  que  se

movimentam  por  si  só  no  tabuleiro  pedagógico  e  festivo  da  escola.  Mancala  é  jogo,  é

semeadura, é colheita, é ADI no Benim, é Ayó na Nigéria, é OURI em Cabo Verde (p. 44) e é

tantos outros movimentos em muitas outras partes da África.

A experiência aqui ensaiada resulta da resignação de pessoas que ousam romper

barreiras coloniais arraigadas. O currículo da atual escola majoritária brasileira, consiste ainda

de resquícios do autoritarismo ocidental. Simbolicamente, trata-se de “estruturas de concreto

armado”,  levantadas  nas  estruturas  das  consciências,  da  literatura,  da  mídia  corporativa

financiada, das entranhas do poder econômico e das práticas educacionais antidemocráticas.

Num lado  oposto,  os  jogos  e  as  brincadeiras  que  ilustram a  experiência  Odé

Kaiodê,  aparecem naturalmente  no território quilombola quando a atividade for conversar

livremente,  integrar  conhecimentos  e  práticas  pedagógicas  libertadoras.  Quando  se  fecha

numa sala com cadeiras enfileiradas para copiar, reproduzir conteúdo por meio de ditados,

decorar  texto  por  repetição,  a  criatividade  se  esvai.  Nesse  ambiente,  certa  ação  invisível

exercida pela “matriz” assusta as crianças e oprime as professoras.

Metaforicamente nas veias do território Kalunga, locus dessa investigação, corre o

sangue da África-Bantu,  povos que educam suas gerações  apropriando-se da performance

como método principal desde tempos remotos. Os registros, obtidos por meio da etnografia

comparada, estudados por Fourshey (2019) apontam que 

o ensino e a aprendizagem eram processos ativos. Histórias orais,  contos,
mitos,  canções  charadas e  provérbios  narrados  ao  redor  das  fogueiras
noturnas,  ou em outras  situações  informais  e  formais  funcionavam como
formas comunitárias de educação. O público era chamado para participar em
determinados momentos específicos’ (Fourshey, 2019, p. 153).

Esse  trecho  revela  o  núcleo  relevante  da  pedagogia  Bantu-Africana,

 239



desembarcado  em terras  brasileiras  do ventre  Kalunga.  É o contraponto  da “matriz”,  que

sufoca a palavra e silencia suas histórias. Está aí a relação perfeita com a natureza, a luz

natural, a chama e o repertório inteligente dos gêneros textuais presentes na comunidade de

forma ativa e indissociável.

Não à-toa,  durante  as  entrevistas  semiestruturadas,  ao  mencionar  os  anciãos  e

anciãs Kalunga, a professora entrevistada  Nefertiti,  nome da Rainha de Kemet,  Egito,  que

significa “a mais bela chegou” e viveu entre 1370 e 1330 a. C, verbalizou: “(…) E sem contar

que essas pessoas são professores da gente, só que é uma forma diferente, porque a gente

sabe o papel e eles sabem a vida real” (CTE I, p. 53).

O saber dessa professora coaduna com sua África, com seu povo, sem jamais ter

tido contato físico, do outro lado do oceano atlântico, há cerca de 400 anos de seus ancestrais.

Entre outras situações, Nefertiti lembra, no diálogo do quadro 3, o abismo que há entre o que

a criança vive e o que a escola lhe oferece. Ela se incomoda ao relatar esse drama que a

criança sofre ao sair dos cuidados de seus pais e adentrar a escola fragmentada, controlada e

engessada pela “matriz” curricular.

As pesquisas da autora citada anteriormente registram os principais aspectos da

pedagogia Bantu-Africana desde seus primórdios. Impressiona como esses povos organizaram

as formas de aprendizagens para crianças, a partir dos 2 anos de idade, quando iniciavam

ouvir os mais velhos contarem histórias, provérbios e mitos. Entre os 5 e 6 anos, as crianças

são iniciadas ao aprendizado do cuidado com os recém-nascidos, o que ainda é observado em

aldeias da África Central (Fourshey, 2019, p. 154).

As  danças  e  as  canções  são  as  performances  que  formam as  mais  frequentes

atividades de transmissão dos saberes ancestrais, necessários à sobrevivência e a perpetuação

da espécie.  Por meio da música e  das coreografias  ancestrais,  esses povos repassavam as

formas essenciais da caça, da pesca, dos cuidados pessoais e da vida sexual reprodutiva. E,

também,  assim perpetuavam a  honra  aos  antepassados  e  sua  “imortalidade”  cultural,  que

mantinha acesa a chama da vida nos mortais.

Evidentemente  que  vivemos  no  século  XXI,  numa  sociedade  infinitamente

complexa,  mas  violenta  e  desumanizada.  Para  justificarmos  esse  contexto  para  negar  a

simplicidade dos antepassados, precisamos buscar explicações neles. Por que evoluímos tanto,

mas preservamos os piores comportamentos, como a antipatia, a violência física e psicológica,

 240



o homicídio, o feminicídio? Os avanços adquiridos durante a ocupação do planeta acabam

sendo utilizados para destruir o próprio planeta, seus animais e também os seres humanos.

  Nesse  contexto,  após  início  e  queda  de  grandes  civilizações  e  impérios,  do

desenvolvimento  de  estados  nacionais,  da  realização  de  duas  guerras  mundiais,  da

colonização  de  povos  africanos  e  sua  lenta  descolonização,  precisamos  descolonizar  o

currículo escolar.  Ou seja, tornar a aprendizagem ato humano, sem interferência de regras

dificultadoras,  manipuladas pelo interesse de alguma pessoa, ou grupo. Tornar a educação

valor universal e direito humano inegociável.

No  caso  do  currículo  escolar  deste  território,  é  fundamental  descolonizá-lo  e

africanizá-lo sem desprezar o acervo tecnológico produzido pelo ocidente,  desde que esse

aparato  seja  humanizado.  Isso  ocorreria  em  um  tempo  de  transição  e  adaptação  até  o

desaparecimento completo da velha estrutura e seu consumo pela ferrugem. Para tanto, não

será necessário a “violência” que sustenta o currículo eurocêntrico à custa da segregação e

morte de crianças em tenra idade. A experiência Odé Kaiodê, descrita por Sant’Ana (2021),

em “cadernos, tranças e atabaques”, atesta esta possibilidade.

7.4. Superação do ensino multisseriado

Conforme debatido anteriormente, no item 5.4, o Sistema Multisseriado de Ensino

representa um dos aspectos do negligenciamento e manipulação da aprendizagem na fonte.

Ele é parte do projeto, resquício ainda do período colonial, preservado até os dias atuais. Após

esse estudo é possível afirmar que a realidade encontrada é uma mostra do que ainda ocorre

em significativo quinhão do território nacional contra povos quilombolas e originários.

Como  a  alfabetização,  que  tem  na  sua  gênese  e  estrutura  metodológica  a

fragmentação, o sistema multisseriado contém em si esta mesma característica, que o sustenta

como parte integrante do currículo tradicional em suas facetas formal e prescritiva: a seriação

do tempo escolar. O termo “seriação” é herança do fordismo europeu e estadunidense que

moldou o sistema de produção capitalista após a segunda Guerra Mundial, em meados da

década  de  1940.  Importa  ressaltar  que  apenas  abandonar  a  multisseriação  em  favor  da

seriação não significa resolver o problema do direito de a criança aprender bem.

Como também já feito referência nesta tese, a organização do ensino em “classes

 241



multisseriadas” gera vantagens pecuniárias para quem a oferece. Na outra ponta, as crianças e

as professoras, no atual modelo, são desafiadas a contentarem-se com flashes do que deveria

por direito ser ofertado na totalidade. Objetivamente, é possível aferir a hipótese de que dez

ou mais horas de dedicação docente e desenvolvimento de atividades de aprendizagem sejam

condensadas  em  quatro.  Portanto,  todas  as  participantes  desta  pesquisa  disseram  ser

insuficiente o tempo para “atender” as necessidades de aprendizagem das crianças.

 A seriação ou compartimentação do tempo de aprender, em partes, com estações

marcadas,  metrificadas,  já  é  danoso  à  cognição  humana.  Estudioso,  crítico  da  escola

capitalista,  Freitas  (2003,  p.  67)  nos mostra  como essa régua é  utilizada  na sala  de aula,

“como  se  fosse  numa  fábrica”  (grifos  meus).  Em  “Ciclos,  Seriação  e  Avaliação”,  esse

professor propõe pensarmos na utilização de “formas mais ousadas para definir os tempos e

os espaços da escola”.

Compreende-se, nesta tese, que não há como pensar modelos sociais justos, numa

escola carcomida,  radicalizada em práticas pedagógicas coloniais.  Os ciclos recomendados

por Freitas (2014), na obra citada, numa escola como essa, também não resultarão em avanços

significativos,  se  sua  estrutura,  seu  currículo  e  mesmo  as  mentalidades  continuarem

colonizadas,  isto  é,  pensando como o opressor.  A descolonização do currículo,  conforme

exposto na seção anterior, deve ser seguida da decolonialidade das mentes, tarefa deixada para

outras pesquisas da temática ainda por vir.

Mas,  no  que  se  refere  ao  tempo,  a  seriação  escolar,  para  delimitar  espaços

cognitivos,  funciona bem para manter  o modelo atual.  Nele,  o processo avaliativo  formal

objetivo tradicional cumpre a rigor seu papel de enquadrar as crianças em cada série e ali

colonizá-las.  Ao pensarmos  numa sociedade  justa,  não  deveria  haver  frustração  por  uma

criança não “passar de ano”.  Porém, mesmo que todos ganharão mais um ano de vida,  a

escola vai lhe inculcar ter “perdido o ano”.

Sendo a seriação, no entender de Freitas (2003), lógica perversa apropriada pela

escola capitalista, o que poderia ser dito da multisseriação? Primeiro, cabe ressaltar que países

avançados científica e tecnologicamente a adotam e obtém resultados positivos, o que não

ocorre  em nações  atrasadas,  com baixo  investimento  em educação  (Silveira  et.  al  2013).

Conforme essas pesquisadoras, dados da Organização das Nações Unidas para a Educação, a

Ciência e a Cultura (UNESCO) coletados em 2006, atestam que, “30% do total de classes

 242



escolares existentes no mundo pertencem à modalidade multisseriada, em que um professor

trabalha com alunos de várias séries escolares ao mesmo tempo e em um mesmo ambiente”.

Trata-se, portanto, de modalidade praticada no mundo inteiro. Aqui no Brasil, o

Programa Escola Ativa (PEA)114 do Governo Federal confere, em 2010, que “cerca de 40 mil

escolas multisseriadas e 1,3 milhão de alunos” foram atendidos no ano anterior. Diferente do

que ocorre em países desenvolvidos, aqui as escolas que utilizam do sistema multisseriado

estão  localizadas  em territórios  quilombolas,  indígenas  e  outras  localidades  afastadas  das

grandes metrópoles.

O ensino ofertado em salas com crianças de idades diversas, posicionadas pelos

sistemas de ensino em “níveis diferentes” de aprendizagens, são para crianças pobres, negras

e indígenas em todo território nacional. São essas crianças, as que percorrem longos trechos a

pé, ou em transportes precários improvisados por conta de suas próprias famílias. Percorrendo

estradas empoeiradas ou lamaçais, trieiros e matas, ou atravessando rios. São essas mesmas

crianças, que chegam à escola com fome e mantêm essa fome para chegar tarde em casa após

um período (matutino ou vespertino) de aula.

Na área abrangida por essa investigação e, como escutado de crianças, e anotado

em caderno de campo “a criança multisseriada” sente fome. Ela acorda muito cedo, não tem

tempo, nem mantimento para alimentar-se adequadamente. Ressalte-se que quase a totalidade

dessas crianças estão no limiar de seu “personalismo”, defendido aqui como ponto “C” (ponto

de corte), ou ponto chave, ou ponto crucial da cognição humana, terreno no qual se decide que

adulto formaremos: frustrado/a, reprimido/a, violento/a, fechado/a ou aberto/a aprendizagem e

adaptado/as às variadas situações cotidianas.

A  exposição  em  torno  do  Sistema  Multisseriado  de  Ensino,  como  fator

preponderante à manutenção da atual escola excludente da criança negra brasileira, nesse caso

a Kalunga, atravessa e é atravessado pelo debate da formação dos professores e pela didática.

Em pesquisa que versa sobre a  crítica à organização do trabalho pedagógico e da didática,

Freitas  (2005,  p.  242)  é  enfático  em  demonstrar  como  essa  escola  elimina  o  sujeito,

utilizando-se de filtros localizados no final de algumas das “séries” estabelecidas no projeto

educativo. Em algum momento dessas “séries”, até próximo à idade que o mercado entende

como “idade produtiva”, as crianças das classes populares são eliminadas, jogadas para fora,

114 Programa  criado  em  1997,  para  atender  a  LDB  lei  9394/1996  em  escolas  do  Nordeste  Brasileiro,
implementado no país pela Resolução/CD/FNDE nº 56, de 9 de novembro de 2009.

 243



expulsas da escola.

Quanto  ao  ensino  multisseriado  observado  nas  escolas,  preparei  um  quadro

expositivo a partir da visão, da compreensão e da ação pedagógica entendida e proposta pela

professora Kalunga. O quadro 4 é produzido utilizando-se de trechos literais pronunciados por

elas.  A elaboração e exposição  deste,  têm por objetivo  demonstrar  peculiaridades  do que

pensam as participantes sobre essa parte específica do currículo por elas enfrentadas no dia a

dia das salas multisseriadas.

 244

Figura 18: Quadro de ilustrações conceituais das salas multisseriadas de ensino, pelas 
professoras.



A  técnica  da  entrevista  semiestruturada,  escolhida  para  investigar  os  direitos

humanos das crianças quilombolas Kalunga, aplicada a professoras/es Kalunga, permitiu-nos

conversar e escutá-las em suas potencialidades e fragilidades. Dentre os assuntos abordados

nas conversas, um deles versa sobre o Sistema Multisseriado de Ensino, a partir do qual foi

possível elaborar o quadro acima, síntese das percepções básicas das participantes.

A visão que essas educadoras têm desse sistema é de agonia. E isso corrobora o

observado em sala  de  aula  e  o  que  está  materializado  no quadro-giz  dividido  em vários

compartimentos. Como diz Hage (2014, p. 15), “As aproximações que temos realizado com a

realidade educacional do campo nos ofereceram algumas pistas para referenciar propostas

de  intervenção  nesse  quadro  dramático  e  desafiador  que  envolve  as  escolas  rurais

multisseriadas”. Esse estudioso do Programa Escola Ativa vê esse sistema como transgressão

ao paradigma seriado urbano. Para ele, essa transgressão deve “romper, superar, transcender

ao paradigma seriado urbano de ensino,  que  em sua versão precarizada,  se  materializa

hegemonicamente sob a forma de escolas multi(seriadas)”.

Como já dito anteriormente, passar de uma modalidade para outra, apenas mudará

a face, mas o corpo continuará o mesmo. Para o caso das salas pesquisadas, considerando que

elas estão ancestralmente ligadas ao paradigma educativo bantu-africana, a solução é provocar

a ruptura, ainda que não seja a curto prazo. As reflexões de Rege (2014) imprimem muita

relevância, mas elas/es precisam ser trazidas para o caso específico, já que o professor fala

genericamente para vários segmentos rurais.

No que se refere ao reflexo produzido pelo sistema multisseriado no “histórico da

criança”,  ou  no  que  ele  interfere  na  prática  e  saúde  do  profissional,  parece  haver  pouca

literatura disponível. Ao fazer buscas na WEB, foi encontrada uma pesquisa que apresenta

indicadores  de estresse acentuado em professoras/es  que atuam neste  sistema.  Os estudos

realizados  por  meio  do  preenchimento  de  formulários,  com respostas  livres,  encontraram

níveis consideráveis também de ansiedade nestas/es professoras/es (Silveira et.al, 2014).

A referida pesquisa analisou as formas como são enfrentados os problemas de

saúde  mental  desses  profissionais.  Constatou-se  que  parte  considerável  delas/es  consegue

enfrentar o problema e outra parte também considerável recorre a fugas, principalmente em

práticas  religiosas.  Essas  discussões  corroboram o que foi  observado em sala  de  aula  no

território.  Zaya foi a professora que mais intensamente deixou latente esse comportamento,

 245



chegando  a  descontrolar-se.  Entretanto,  em  todas  as  salas,  as  professoras  demonstraram

irritação diante das múltiplas demandas da sala.

As  crianças  observadas  em  todas  as  salas  aparentaram  dificuldades  de

concentrarem-se nas atividades. Em alguns casos, (CPC I, III e V) o ambiente foi desfigurado,

momento em que as crianças tiveram seus direitos à aprendizagem visivelmente violados. A

maior parte do tempo, nestes três casos, as crianças reuniam-se próximo à mesa da professora,

outras apontavam o lápis insistentemente, por várias vezes, utilizando estilete. Num dos casos

a criança “P”, de família de pessoas não Kalunga, ocupou toda a atenção da professora e das

demais  crianças,  a  ponto  de algumas  delas  protestarem e reivindicarem da  responsável  o

controle da sala, portanto seu ambiente de aprendizagem.

Nas  salas  observadas,  as  crianças  se  mostraram  confusas  entre  realizar  sua

atividade, participar da atividade do colega, ou não fazer nenhuma atividade. Nesses casos

concretos,  em sala de aula,  a ideia  do “jogo de cintura” não é utilizada como método. A

tentativa  de  equilibrar  os  diversos  conteúdos  e  interesses  conflitua  com  a  tentativa  da

professora de dispensar atenção individual para as crianças (Silveira, et. al. 2014).

Capítulo VIII:  O “jogo de cintura” e a garantia do direito  à aprendizagem
infantil Kalunga: uma “nova” práxis a ser escutada e compreendida

8. 1. Por uma “Pedagogia da ‘Escuta’”

A categoria filosófica básica para interpretação deste capítulo é a “teoria da ação

antidialógica”  encontrada  na  obra  de  Freire  e  perceptível  na  relação  Estado  e  sociedade

brasileira. A ação antidialógica é parte da metodologia do projeto colonial de dominação de

povos originários e de africanos escravizados no país. No sistema escravista brasileiro, um

dos mais longos que conhecemos, seus beneficiários diretos, a “elite” dominante branca, não

se contentou em enriquecer  com essa prática.  Ela  providenciou o genocídio (Nascimento,

2016) da população escravizada e, para isso, utilizou todo o aparato estatal.

A  prática  dessa  violência  contra  o  povo  negro  inicia-se  pelo  assassinato  da

memória, depois da identidade e da cultura, utilizando-se do racismo que impede a criança de

estudar,  decretando  sua  “morte  em tenra  idade”,  o  racismo brasileiro  disfarça-se  em sua

 246



negação, para reafirmar a sofisticação constante, que contamina, em especial, a escola, em

tese, responsável pela formação das novas gerações. 

Nesse ínterim, apesar do repúdio declarado ao analfabetismo desde meados do

século  XIX,  existem  leis  que  proíbem  crianças  negras  de  estudar  e  sua  interdição  está

embutida  em projeto  sistemático,  gerenciado  pelas  autoridades  brancas,  controladoras  do

poder (Freire*, 1993).  Portanto, os direitos à  aprendizagem das crianças filhas de negras e

negros são oficialmente negados, comprovado na fala do Ministro da Educação brasileira na

conclusão do item 5.4 desta tese.

Nesse estágio da tese “Alfabetização e/ou iniciação escolar: os direitos humanos

da Criança Quilombola Kalunga”, depois de propor a africanização da educação como porta

para democratizar e humanizar a pedagogia e a escola, proponho escutar atentamente as vozes

que vêm da África e sobrevivem no território brasileiro. Uma pedagogia da escuta poderia ser

proposta  para pensar  a  educação a partir  do povo que nela  está  inserido.  A escuta como

método dirige-se à superação do antidiálogo arraigado na escola. E, a escuta como teoria,

reforça a compreensão da palavra falada e escrita (Flickinger, 2010).

Durante esta investigação, ao exercitar a escuta das professoras Kalunga, emergiu

nova categoria analítica concebida no corpo e consolidada na práxis. Trata-se do “jogo de

cintura”,  “instância”  transitiva  pressupostamente  anterior  a  superação  da  “matriz”  que

aprisiona o diálogo e impede a criança de performar sua cultura. O referido “jogo” parece

mitigar os efeitos da interdição e permitir que “Orikis” sigam seus ritmos e suas “sonoridades

ancestrais” (Santos, 2022, p. 5), não perdendo de vista seus meninos e meninas.

Nessa  perspectiva,  a  recusa  sistemática  da  “alfabetização  colonial”  e  sua

reelaboração  como  parte  da  descolonização  das  mentes,  reforçaria  a  luta  pelos  direitos

humanos  da  Criança  Kalunga.  A  partir  dessa  garantia,  o  caminho  se  abriria  para  cuidar

efetivamente da criança em seu estágio cognitivo personalístico e conduziria ao “banco dos

réus” o projeto Kalunga-Educação. Após sua condenação, espera-se que seja construída uma

escola para o povo Kalunga, a partir do diálogo com ele, e escuta de suas necessidades.

Centelhas desse projeto ainda sobre vivem inquestionáveis no currículo linear e na

colonialidade  do  Sistema  Multisseriado  de  Ensino.  Entretanto,  a  mais  arraigada  centelha

dessas  estruturas  é  encontrada  nas  práticas,  que  transitam  entre  resistir  e  reproduzir  o

autoritarismo das “professoras treinadas” da década de 1990. Essa contradição expressa-se em

 247



“reações  pedagógicas” diversas  que precisam ser escutadas,  pois,  no fundo, se prestada a

atenção, ouve-se vozes de suas ancestralidades ao cuidarem das/os mais frágeis Kalunguinhas.

8.2. Escuta à professora Kalunga

Do exercício de escuta das professoras Kalunga, realizado por meio de entrevistas

semiestruturadas, emergiu muito frequentemente a expressão “jogo de cintura”, a qual tentarei

compreender  nesta  tese.  Recorrência  espontânea  em  todas  as  conversas,  inclusive  os/as

professores/as não Kalunga, a expressão não aparece como um “dito popular” conhecido na

região, mas aparentemente como estratégia alternativa aos desafios do Sistema Multisseriado

de Ensino praticado nas escolas locais.

A  prática  do  “jogo  de  cintura”  também pareceu  ser  utilizada  para  resistir  ou

contrapor à “matriz”, muito recorrentemente encarada como vilã na vida escolar, e que é tida

como corruptora da autonomia docente tão necessária ao desenvolvimento dos saberes de uma

comunidade  tradicional.  Paralelamente  ao  “jogo  de  cintura”,  emergiu  também  o  verbo

“rebolar” muito frequentemente atrelado à frase imperativa “a gente tem que!”. “A gente tem

que ‘rebolar’ para dar conta do multisseriado”.

Destaco algumas mostras desses imperativos pronunciados pelas/os participantes,

durante as conversas, que se deram natural e livremente fora do contexto de trabalho escolar

de cada uma das entrevistadas:

Aí é onde a gente chama o ‘jogo de cintura’. Aí em cima daquela atividade,
a gente vai elaborar outra, que consegue  que o aluno consegue atingir a
meta (CTE I, p. 51).
Você tem que saber dar uma dinâmica ali, para ele saber que tem que ter
um ‘jogo de cintura’ para ir todo mundo junto, não pode ficar ninguém para
trás (CTE II, p. 6).
Por que jogo de cintura? Eu sempre uso essa palavra, ‘jogo de cintura’.
Porque você pega primeiro, segundo, terceiro ano… (CTE II, p. 61). 

A essência desse “jogo de cintura”, em sua face real, é evidenciada ao escutar a

professora na liberdade de sua residência. Nesse ambiente, dá para ouvir e sentir latente uma

práxis pedagógica que tende a evoluir para um grito de libertação. O potencial, a força motriz

da dança, do movimento alternado, quer superar o quadro-giz dividido em várias partes e as

crianças sacrificadas, forçadas a copiar constantemente. Nesses locais de escuta, suas falas

 248



dirigem-se a elementos  naturais,  à vegetação,  aos animais e também aos anciãos e anciãs

como suas referências. Isso é evidenciado no olhar e voz passiva de  Zaya, quando fala da

utilização de gravetos como materiais que facilitam a aprendizagem de seus alunos.

No decorrer dos diálogos, também caracterizados como “escutação”, sempre que

houve referência  à dinâmicas em sala de aula,  foram mencionadas a dança e os jogos de

futebol no pátio da escola. Do outro lado, na esteira dessas menções, encontra-se o fato de

as/os entrevistadas/os expressarem-se indiferentemente como e porque levam literalmente a

escola aos festejos, onde são desenvolvidas atividades teatrais, danças e rezas. Percebe-se que

isso faz parte do “jogo de cintura” para adaptar a ausência de um calendário que atenda às

peculiaridades culturais locais. 

Quanto ao currículo praticado, supostamente oculto nas práticas, as professoras

mantêm certo improviso, com a prevalência de atividades de conteúdo eurocêntrico, como

representações das personagens  Chapeuzinho Vermelho e  Rapunzel. Durante a observação,

tanto  em  sala  de  aula  quanto  nas  atividades  realizadas  nos  festejos,  não  foi  verificada

brincadeira que se referisse aos assuntos ou tradições locais. É possível que a estratégia do

jogo de cintura esteja ligada às práticas peculiares, em contraposição aos anseios do currículo

imposto de fora para dentro.

A “visão política”, presente na concepção das/os professoras/es, indica o jogo de

cintura  relacionado  a  um sutil  “tipo  de  dança”  que confunde seu  interlocutor.  Em várias

oportunidades,  referem-se  a  Súcia  como atividade  em aulas  de  Artes  e  Educação  Física.

Principalmente  para  as  professoras  Kalunga,  essa  dança  tradicional  é  vital  ao  processo

adaptativo  da  criança,  mas  também  nos  eventos  escolares  e  extraescolares.  Dizem  que

praticam a “Súcia mirim” e a dança do “Boilé”, conforme citadas anteriormente, uma espécie

de  “Súcia para os  meninos”.  Pouco diferente  da Súcia,  no Boilé,  são formados pares  de

dançantes  que  se  movimentam  em  círculo,  alternando  e  interagindo  em  filas,  onde  os

participantes ficam um em frente ao outro.

Quanto  ao  “jogo  de  cintura”,  esse  poderia  ser  interpretado  como método  que

proporcionasse certa flexibilidade em favor da aprendizagem das crianças. Entretanto, o que

parece  ser  este  movimento  uma  postura  evasiva  de  aplicação  das  atividades  “prontas”,

originadas em elaborações externas, um tanto monólogas, das quais fazem críticas incisivas.

Ponjí, “aquele que conhece os cantos da casa”, na cultura e língua Kimbundu, me diz que “a

 249



gente fala o ‘jogo de cintura’, a gente tem que ter ‘jogo de cintura’ pra estar trabalhando

com alfabetização” (CTE I, p. 16). 

Em suas expressões faciais  e  gestos com as mãos de educador,  que se tornou

“Calungueiro”, exalta a necessidade de as professoras usarem da criatividade para extraírem

bons resultados dessa “metodologia”.  Ele defende que não haja  dicotomia (p.  20) entre  a

família da criança e a escola, pois a cultura e os costumes devam ser considerados em sintonia

com as necessidades cognitivas das crianças envolvidas. 

Este  personagem exerce influência  sobre a  formação das professoras  Kalunga,

também  da  pedagogia  que  elas  praticam,  pois,  como  já  mencionado,  várias  delas  foram

alfabetizadas por ele. Pode-se dizer que há troca entre sua adesão e integração ao território, e

a  representação  do  sistema  de  ensino  eurocêntrico,  que  preside  o  ensino  implantado  nas

localidades. De certa maneira, Ponjí molda as ações que formam as crianças de três ou mais

gerações nos espaços das escolas pesquisadas.

A partir de percepções e ações destoantes, Yinga, chama para si todo o processo,

numa  espécie  de  auto  culpa  determinada  por  certo  “criador”.  É  dela  a  maior  parte  das

evocações do verbo “rebolar” em sala de aula. “O professor tem de ‘rebolar’ ali dentro da

sala de aula,  porque não é fácil” (CTE I,  p.  40).  Em algum momento,  Yinga diz  que o

professor tem que “se virar”, fazendo uma “coisa de louco”, na tentativa de conseguir êxito

para garantir o direito de as crianças Kalunga aprenderem.

Essa  professora  também  reconhece  a  “matriz”  como  “entidade”,  que  tem

personalidade e perversidades que se entrecruzam. Funciona, em sua percepção, para cometer

maldades,  retirando  a  responsabilidade  de  seus  operadores.  Compartilham  com  ela  os

professores/as  não  Kalunga,  mesmo  aqueles  que  possuem  vínculos  permanentes  com  o

sistema de ensino. De algum modo, todos os envolvidos na educação nesse contexto estão

submetidos aos ditames políticos, mas isso recai sobre algo abstrato, no caso um agente oco

denominado “matriz”.

Referente ainda à figura indefinida,  Nefertiti conforma-se com esse imperativo.

Ela  parece  ir  um pouco mais  longe,  pois  sugere  atingir  o  corpo da  criança  por  meio  de

brincadeiras que ela considera essenciais. Se a criança tem dificuldades para expressar, então

é preciso brincar para “quebrar o gelo” (CTE I,(p. 47). Nessa tarefa, há a necessidade também

do “jogo de cintura” para equilibrar tais situações. Ao mesmo tempo, ela defende atividades

 250



domesticadoras e tenta sutilmente implantar hábitos de conformação por parte das crianças.

Para isso, Nefertiti subverte as atividades prontas em favor das crianças. Procura

prepará-las  trabalhando,  ou  “treinando-as”,  como  diz,  antes  delas  serem expostas  às  tais

atividades  elaboradas  por  técnicos  externos.  Essa  preocupação  parece  fazer  parte  da

performance de Ponjí, que a alfabetizou, do qual ela carrega as melhores lembranças de sua

infância em sala de aula, que se deu a partir de seus oito anos de idade. Escutar essa “rainha”

em sua finitude e simplicidade implicaria revisar alguns conceitos em torno da fragilidade das

tarefas xerocopiadas.

Hurí é um adjetivo Kimbundu para alguém calmo, solitário, mas que recorre a

preceitos que molda um sistema de ensino justo com a idade da criança (CTE I, p. 60). É

necessário que a criança esteja lendo aos 6 ou 7 anos, e não se alfabetizando, como é em sua

escola.  Relata  que  faz  “pesquisas”  para  encontrar  métodos  mais  eficientes,  que  melhor

atendam  a  meninada.  Sua  queixa  requereria  atenção  para  o  fato  de  a  criança  não  ser

sacrificada, às vezes expulsas no período personalístico, como denuncia Paulo Freire (2020, p.

233).

Como  iniciar  escolarmente  a  criança  que  possivelmente  já  tenha  perdido  o

interesse, ou formado seus conceitos na dureza da lida cotidiana? Essa não é uma pergunta

feita  por  Hurí,  mas  desta  tese.  Todavia,  ela  relata  que  “enfrenta  uma barra”  e  que  essa

travessia é muito difícil. Por essa razão, vive reinventando formas diárias para desenvolver

suas atividades. Como dito anteriormente por ela, “a criança chega assustada” na escola. Não

fosse o fato de as crianças já conviverem, todas conhecerem umas às outras, o que as fazem

um pouco “tranquilas” (CTE I, p. 63), nem sequer chegariam perto da escola.

Apresentando  postura  bem  cartesiana,  focada  naquilo  que,  segundo  ela,  as

crianças devem aprender definitivamente, temos a professora Tuanha. Sua prática também é

verbalizada tendo como válvula a ideia do “jogo de cintura”. Trata-se de uma docente que

gosta de usar “quebra-cabeças” como brinquedo pedagógico e que, segundo ela, tem lá seus

“truques”, que garante “dar certo” perante as crianças, com as quais trabalha.

Tuanha demonstra  não  desistir  de  seus  “ideais  pedagógicos”.  Enfrenta  as

adversidades  e persiste  até  obter respostas de que seus alunos aprenderam,  inclusive com

retorno  positivo  dos  pais.  Ela  enfrentou  racismo  explícito  na  escola  desde  seu  Ensino

Fundamental e agora o combate em sua sala (CPC IV, p. 6). Além disso, preocupa-se com o

 251



tempo sufocado pelo sistema multisseriado, que consome rapidamente as horas insuficientes

para conduzir a diversidade de problemas e níveis de aprendizagens.

Tanto as manifestações culturais quanto as sementes de frutos naturais são objetos

da  prática  pedagógica  dessa  professora.  Ela  está  também muito  preocupada  com o  meio

ambiente no território. Escutar essa professora nos coloca em posição de aprendizagem de seu

dinamismo e ecletismo nas áreas  do esporte e da cultura  local.  Suas crianças,  apesar  das

dificuldades observadas do ponto de vista eurocêntrico, têm ótimas chances e demonstram

sinais  de participação,  interessantes  de serem observados:  estão atentos  aos  problemas  da

comunidade e dos colegas em sala.

O  conteúdo  obtido  do  diálogo  com  Tuanha extrapola  os  limites  desta

investigação.  Enquanto investiga-se indícios  da violação dos direitos  humanos da Criança

Kalunga,  essa professora vai  além:  suas  informações  são suficientes  para a  realização  de

outras pesquisas que discutam, por exemplo a relação da aprendizagem com as condições

sociais das crianças, ou a influência das atividades culturais no currículo escolar da educação

no local. Assim como algumas outras,  Tuanha deixa perceber a natureza da ancestralidade

Bantu-Africana, principalmente no campo da hospitalidade.

Os  princípios  da  hospitalidade  parecem  conectar  e  relacionar-se  com  as
várias dimensões da vida do povo Bantu, discutidas nos capítulos anteriores.
Alguns exemplos incluem as relações entre os ancestrais e os vivos, (…) o
respeito  aos  pioneiros  da  terra,  práticas  sociais  como  as  iniciações  e  a
abordagem hierárquica em muitas esferas da vida, enfatizando a construção
de relações laterais (Fourshey, 2019, p. 227).

O povo Kalunga da área pesquisada inscreve-se nessa vanguarda. O exemplo de

Tuanha ilustra o que é visto e sentido nas profundidades dos seios familiares.  Na estadia

estabelecida, a cordialidade e o respeito aos visitantes é prioridade. Um quarto é arrumado

para  o  visitante,  o  qual  se  torna  preferencial  antes,  durante  e  depois  das  refeições.

Impressiona, pois as pessoas são visivelmente exploradas e há histórias horríveis de viajantes

que se aproveitam dessa recepção para roubar.

Nas escolas, o lanche é compartilhado em primeiro lugar para o visitante, ainda

que  haja  recomendação  contra  essa  prática.  As  merendeiras  são  mulheres  que  fazem  a

limpeza,  às  vezes  capinam ao  redor  da  escola  e  servem a  merenda  visivelmente  felizes,

engajadas no ritual de alimentar as crianças, a professora e os visitantes. Há uma situação de

 252



proibição  que  atinge  pais  que  vêm de  longe e  esperam até  o  final  da  aula,  um lamento

explícito  e  mostras  de que essa regra não tem sucesso,  exceto  com a presença de algum

visitante, do qual todos estão desconfiados que seja um fiscal do governo.

Zeladora dos Orixás no Candomblé, a professora Makota revela-se bastante aberta

com seus alunos. Conforme seu relato (sua sala não foi observada), ela tem o cuidado de

organizar  as  crianças  em  grupos,  observando  aquelas  que  são  mais  tímidas.  Já  os  mais

tagarelas, ela aproveita suas falas individuais (CTE II, p. 3). Diz que utiliza como método a

“contação de histórias”, estimulando a conversação das crianças.

Essa “zeladora” também se mostra paciente e amorosa, e também se apropria do

“jogo  de  cintura”  para  manter  suas  crianças  atentas  às  aprendizagens,  “um  ajudando  ao

outro”.  Ela  declara  que  foi  alfabetizada  aos  oito  anos  de  idade  e  se  recorda  de  muitas

dificuldades para aprender. Makota tem sempre um sorriso que denuncia sua meiguice perante

seus irmãos e irmãs na sala de aula. Vê-se brilho em seus olhos ao relatar como as crianças

interagem ao ouvirem um ancião, ou uma anciã contar histórias na sala (CTE II, p. 10).

Além de  professora,  Makota participa  do  futebol  feminino,  onde é  conhecida

efusivamente  por  um apelido  carinhoso pronunciado no diminutivo.  “*****inha”  é  assim

reconhecida com respeito e carinho, tanto pelas crianças quanto pelos anciãos e anciãs da

comunidade. “***inha”. Fala pouco, mas é bem cuidadosa para expressar seu pensamento nas

conversas sobre a alfabetização das crianças Kalunga, como ela.

Ao redor de uma mesa de madeira grande, cheia de sacolas, garrafas pet, várias

crianças  a  brincar  e  assistir  TV,  eu  me  sentei  para  conversar  com  Oriki e  Kindoki.

Atenciosamente,  a  TV  foi  desligada  e  as  crianças  se  dispersaram.  Olhares  serenos  e

amistosos,  Oriki,  como gênero literário Iorubá, se dispôs a conversar me deixando bem à

vontade.  Ela tem olhos  muito abertos  para os  problemas que enfrentam seus  alunos e  se

posiciona ceticamente em relação à “matriz”. Mesmo dizendo não conhecer a lei 10.639/2003,

ela  está  atenta  à  negligência  dos  materiais  pedagógicos  no  que  concerne  aos  estudos  da

cultura e história africanas.

Como  Gomes  &  Araújo  (2023),  essa  professora  critica  as  engrenagens  do

currículo,  que  proporcionam injustiças  para  com as  crianças  negras  e  pobres  das  escolas

públicas  no  país.  Oriki vira  e  mexe faz  referência  ao  “jogo de  cintura”  porque tem que

manter-se em atividade para continuar contribuindo com a luta pelos direitos das crianças.

 253



Como ela mesma diz, diante das atividades do programa de alfabetização do Estado: “Aí é um

desafio bem grande,  a gente tem que ‘rebolar’,  para poder ver o que é que faz,  com as

crianças, com esse ‘novo método’” (CTE II, p. 31).

Nessa ciranda,  Oriki arrisca-se e tem sua “liberdade por um fio” nas trincheiras

didáticas do território (Karasch, 2012), ao ultrapassar as barreiras das críticas à “matriz” e

desafiar  certas  estruturas  postas  em  sua  própria  realidade.  Ao  visitá-la  durante  o  dia,

encontrei um grupo de seis crianças que vieram à sua casa para ter aula de reforço. Trata-se de

crianças vizinhas que tinham a oportunidade de complementar atividades de aprendizagem no

horário vespertino, junto aos filhos da professora-mãe solo, como ela mesma se define.

Defendo nesta tese a superação da ação antidialógica, detalhada por Paulo Freire

no livro Pedagogia do Oprimido. No que se refere a esta categoria, o sistema de ensino e seus

operadores precisam ser questionados e alterados.  Sua principal  alteração é no sentido de

caminhar evoluindo, e progressivamente à escuta de Oriki. Outra dimensão de mudança trata-

se de atuar coerentemente com o momento crucial da idade cognitiva das crianças, pois elas

parecem ter a chave que acionam a libertação em suas visões e opiniões.

A causa disso fica evidente na negligência estatal ao negar e ou “fechar os olhos”

para a criança em seu momento personalístico. Na esteira de algumas outras professoras, essa

apresenta clara percepção do problema: no sistema multisseriado está o grande desafio! Nele,

a criança “até que aprende, mas não como devia. Aprende já passado do tempo” (CTE II, (p.

34). Algumas crianças até que conseguem chegar lá nas escolas da rede estadual, ou no nível

adiante,  segunda  fase  do  Ensino  Fundamental  e  Médio,  porém,  há  quase  que  um

sentenciamento da criança até onde ela vai, ou até onde poderá ir.

O  problema  da  família  brasileira  pobre,  preta  e  sua  relação  com  a  escola

capitalista excludente constitui-se num dilema. No caso de uma família Kalunga, a situação é

externada  na personagem da menina  Muénga,  em quem está  as  maiores  preocupações  de

Oriki. Por mais que rebole em sala de aula, esse é um problema entre muitos que fogem ao

seu alcance. Como Nefertiti, Oriki também foi alfabetizada por Ponjí numa perspectiva mais

crítica com a externalidade explícita de quem tornou-se Kalunga de maneira definitiva, sem

preconceitos e ou exploração.

Ainda  ao  redor  da  “grande  mesa”,  a  noite  vai  se  estendendo  e  as  crianças

recolhendo-se,  Oriki lamenta  a  falta  de  participação  popular  em  torno  dos  interesses  da

 254



comunidade. Ela diz que faz sua parte e frequenta qualquer reunião em que são divulgadas

propostas  de melhorias  para a  vida de seu povo.  Na mesma medida,  incomoda-se com a

desmobilização das tradições em que as rezas estão sendo substituídas pelos “encantos” da

tecnologia e as pessoas mais novas não se mostram interessadas em assumir as manifestações

culturais.  Nota-se  a  cosmopercepção  dela  em  compreender  a  cultura  como  alimento  da

história da população (Romão, 2012).

Diferentemente das dificuldades de comunicação em sala de aula, Zaya sabe ver,

escuta seus alunos e tem consciência  do seu papel na educação deles/as.  Dialoga com as

crianças  e  lhes  chama  muita  atenção  o  fato  de  elas  desejarem  estudar  para  ajudarem  a

minimizar o sofrimento dos pais e mães (CTE II, p. 51). Suas observações vão ao encontro

das difíceis condições de trabalho no campo, que obrigam muitos a mudarem-se para a zona

urbana alimentando a ilusão de melhor sobreviverem. Essa situação expulsou a família de

Muénga do território.

Zaya identifica dois fenômenos prejudiciais ao seu povo. Diz que está preocupada

com  as  questões  ambientais,  sobremaneira  a  agricultura  afetada  pelo  desmatamento  das

margens dos rios para o plantio  aproveitando a umidade das águas em lugar da falta das

chuvas regulares que antes eram abundantes. O outro problema está relacionado à educação.

Ela preocupa-se com certo choque de datas do calendário escolar, com as datas, ou períodos

das atividades culturais tradicionais. Explica que as crianças e os jovens que se interessam,

em dar continuidade nas manifestações não têm o apoio da escola, mas são punidos com a

anotação de faltas que os reprovam (CTE II, p. 52).

Então, a escola torna-se desincentivadora da cultura, além de impor seu calendário

em dias comerciais e não culturais, tais como  natal, páscoa, dias de pais e mães, que não

condizem com a cosmopercepção africana. Assim, o que ressalta Magda Soares (2008, p. 9),

sobre a existência de uma escola contra o povo, contra a cultura do povo, leva às crianças a

ignorarem ou desconhecerem suas raízes culturais.  Essa autora responde cientificamente à

pergunta se escola é ou não contra, com a afirmação de que “os que conseguem” nela entrar,

“não consegue aprender, ou não conseguem” permanecer.

O “método” do “jogo de cintura” é muito enfatizado por  Zaya, principalmente

quando se refere  à  matriz  curricular,  que também choca com os  interesses  intrínsecos  da

comunidade. As manifestações dessa professora são também bastante vinculadas à fauna e

 255



flora.  Suas  lembranças  de  criança  remontam  ao  passado  de  “andar  em  trieiros”,  colher

frutinhas e fazer brinquedos utilizando-se delas (CTE II, p. 59), sempre exaltando as belezas e

a simplicidade da vida no campo.

Alfabetizada  já  adolescente,  aos  13  anos,  quando  já  trabalhava  em “casas  de

família”,  Zaya mostra-se muito experiente na vida. Sua trajetória também denuncia a farsa

que é a manobra conservadora de escravizar crianças e adolescentes na prática da moradia nas

tais, “casas de família”.  O que se verifica é o abuso, o trabalho em troca da comida com

discurso de as pessoas morarem na cidade “para estudar”. Escutar Zaya é também aprender a

dinâmica da vida maternal precoce e sem planejamento. É também perceber a importância da

conexão natural com animais e vegetais, concomitante aos cuidados familiares.

A escolarização dessa educadora remonta  a  primeira  fase do projeto Kalunga-

Educação.  Pelas  mãos  das  “professoras  treinadas”,  que  se  arranchavam  no  território  por

algum  tempo  para  dar  aulas,  como  descreve  Real  (2022)  em  seu  trabalho  etnográfico

realizado no âmago da comunidade e da escola, onde esse projeto se materializou.  Zaya é

desse período de escolas improvisadas em barracões cobertos e cercados de palha,  ou em

aulas que ocorriam nas residências dos Kalunga. Ao refletir sobre suas experiências,  Zaya

demonstra preocupação ao ver crianças “passar fome” em sala de aula (CTE II, p. 72).

Passo a escutar  Nzinga,  nome que alude a resignada guerreira Jaga115,  a reinar

numa sala  de  aula.  O “jogo de cintura”  dessa “rainha”  consiste,  entre  outros,  em formar

palavras pulando, no jogo da “amarelinha”, no chão da escola (CTE II, p. 77). Ela corrobora o

que  diz  Oriki ao  verbalizar  que  o  tempo,  entendido  aqui  como “personalístico”,  passou;

portanto,  a escola perdeu a oportunidade de garantir  o direito  da criança.  Ao contrário,  a

expulsa, constrangendo-a, discriminando e negando sua cultura, seus valores, como o que se

conclui na realidade de Omokùnrin.

Depois que a criança perde a motivação e se ilude com a perspectiva de que é

preciso ter, e para ter tem que trabalhar, o discurso da escola não cola mais. Essa professora

diz que os pais e as mães até que se esforçam, mesmo alguns analfabetos tentam ajudar as

crianças “escrever o nome”. Mas as famílias acabam priorizando seu “ter”, que é o básico

para  sobreviver  na  sociedade  capitalista  do  trabalho  exaustivo.  Ressalte-se  que,  nessa

sociedade, quem não possui dinheiro morre de fome, pois a comida não é um direito natural,

115 Povos também conhecidos como Imbangalas, que viveram nos territórios da hoje República de Angola e dos
dois Congos, região central da África (Munanga, 2009 p. 93).

 256



como é, por exemplo, na ilha de Cuba116.

 A professora a que me refiro, descreve como lida com a aprendizagem do sistema

multisseriado. Ela relata com serenidade e passividade e, escutá-la parece vê-la atuando em

sala  de  aula,  ajudando  as  crianças,  que,  em  seu  modo  de  dizer  “estão  atrás”,  ou  com

dificuldades.  Ao  mesmo  tempo,  ela  diz  que  permite  que  as  demais,  que  estão  à  frente,

realizem atividades “autônomas” (CTE II, p. 80). Por outro lado,  Nzinga vê a escola como

oportunidade de emprego e entende que as demais dificuldades vão sendo superadas, ou serão

superadas a partir disso.

Em outra  posição,  ao redor de uma mesa abarrotada de sacolas,  por volta das

dezoito horas, na sala da casa de Oriki,  foi  a oportunidade de  Kindoki manifestar-se. Sua

performance é de vibração, com voz que parece conectar corpo à alma para comunicar ideias,

como ensina Zumthor (2018, p. 50). Ela se mostra trabalhar “focada em objetivos”; diz que

precisa alcançar algum resultado de aprendizagem em sala de aula, mesmo que para isso tenha

que utilizar brincadeiras. Mas adverte que: “tem que ter a hora certa de brincar”, pois os pais

confiam na escola para que as crianças tenham “uma boa aprendizagem” (CTE II, p. 87).

Escutar  Kindoki é  quase  participar  de  sua  aula,  tamanha  é  sua  seriedade  e

diretividade com que enfatiza os assuntos. Oralmente, ela é a que mais explora a expressão

“jogo de cintura”  (idem, p.  89) e,  na prática,  dialoga com as crianças,  pois conquistou o

respeito  e a  admiração delas.  Ela  pratica certa  indissociabilidade  entre a  sala de aula  e o

joguinho  de  futebol  das  crianças  no  intervalo,  ajudando-os  a  se  “libertarem”  das  quatro

paredes da sala.

No  interior  da  sala  de  aula,  diante  dos  diversos  dos  níveis  de  aprendizagem,

Kindoki faz poucas distinções e adapta os conteúdos à quase totalidade das crianças, operando

com certa homogeneidade. Argumenta que o que ela altera é a forma de expor os mesmos

temas  para  as  diferentes  faixas  etárias.  Quanto  a  si,  diz  que  “a  tempos  sonhava  em ser

professora” e  colocou esperanças  nesses  sonhos,  agindo sempre  nessa direção,  estudando

atenta às oportunidades e comprometida, como ensina Freire (2011, p. 94) em Pedagogia da

Autonomia.

116 Ilha do Caribe, que possui, em 2023, 11,2 milhões de habitantes e que desde o início do século XX, sofre
embargo  econômico  dos  EUA.  Reflexão  sobre  ela  disponível  em:
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/611078-cuba-resiste-artigo-de-frei-betto, acesso dia 10 de janeiro de
2025.

 257

https://www.ihu.unisinos.br/categorias/611078-cuba-resiste-artigo-de-frei-betto


Essa docente ativa reconhece e faz questão de citar  “Tuia Kalunga117” em sua

trajetória escolar. Reforça a importância do potencial da mulher Kalunga na resiliência dessa

líder na sua formação.  Kindoki diz que “aprendeu mesmo foi com Tuia”, porque as demais

professoras  “de  fora”  vinham e  ficavam  “contando  histórias  de  filmes”  para  as  crianças

Kalunga, que sequer sabiam o que era televisão. Aliás, segundo ela, em sua idade, de 2007

para 2008, as crianças nem sequer teriam visto um aparelho de TV, (CTE II, p. 94).

O depoimento de  Kindoki revela que o “colonizador” pouco agregou para a sua

formação como “profissional”. O que se percebe é uma formação autodidata, que mesmo em

desvantagens materiais, há “uma entrega verdadeira” à causa do direito de a criança aprender;

isso com muito “jogo de cintura”, como diz. Do ponto de vista dessa entrevistada, existe certa

“má  vontade”  que  contribui  para  que  “o  Kalunga”  não  receba  “aquele  conhecimento”

necessário à sua libertação. Indício forte dessa complacência é a utilização do tempo para

comentar sobre filmes.

As  professoras  Kalunga,  no  auge  de  suas  performances,  resistem  e  ainda

aprendem da frágil profissão do magistério a combater “em círculo”, cada uma a seu modo, a

proteger suas crianças com palavras medidas perante o colonizador. Por mais que guardam os

sinais  da  malvadeza  colonial  das  professoras  “treinadas”,  também guardam elementos  de

ancestralidade, observados principalmente durante os festejos, ou quando se distanciam dos

arredores  da  escola.  Essas  docentes  literalmente  “rebolam”  na  sala  de  aula  e  se  mantém

contrárias à “matriz” invasora, monstro que vem à luz do dia roubar e destruir sonhos infantis

Kalunga.

O cotidiano dessas mulheres é dividido entre sua sala de aula multisseriada e a

vida diária rural,  inclusive de pequenas plantações, como descritas no item 2.4 desta tese.

Além de professoras, trata-se de africanas que também lavram o solo para tirar dele parte das

substâncias alimentares da família.  Seu jogo de cintura é também sua luta,  sua crença na

potência dos anciãos e anciãs que ensinam com a palavra e com corpo que fala e suporta a

frieza do colonizador.

Quanto ao corpo, esse é marcado pela dureza do exercício diário, mas aliviado na

prática  da  dança,  simbolizada  no  “jogo  de  cintura”  político-pedagógico  da  função.  Suas

117 Maria Helena Kalunga é o nome que a batizaram. Trata-se de uma professora-mãe, líder,  fundadora da
Associação de Mulheres Kalunga. A primeira a cursar o mestrado e ser efetivada no sistema de ensino local.
Ela se reconhece como Tuia, nome recebido na infância.

 258



presenças enquanto agentes de transformação da vida das crianças resistem como “elementos

misteriosos aos quais nos dirigem as flechas que tento aqui esboçar, sem que seja possível

determinar, de maneira precisa, o lugar para onde elas convergem” (Zumthor, 2018, p.74).

 O que se pode ver é a Súcia, a Súcia mirim, o Boilé, compondo o jogo, num

tabuleiro que ensina resistir e alegrar-se ao mesmo tempo. A professora Kalunga fala pouco

ao colonizador, mas se solta na roda com seu povo e na “trincheira” da sala de aula de seu

território. Então, “você faz aquele jogo de cintura, faz várias curvas ali, faz várias estradas,

você consegue encontrar, sim, com certeza. Não é impossível. Difícil é, impossível não” (CTE

II, p. 100).

Escutar essas professoras no que conseguem preservar da sabedoria de seu povo é

um exercício  de  aprendizado  múltiplo,  historicamente  ignorado  pelo  colonizador,  que  se

sustenta no antidiálogo como método. Todavia, ao escutar com atenção, é possível “ouvir o

coração do território” pulsar nelas quando ensinam às crianças em casa, quando se esforçam

para não deixar nenhuma para trás, ou quando as protegem para atravessar o rio que os levam

para a escola do outro lado do “Alminha”.

8.3. Escuta ao professor Paulo Freire

A cor do céu, o verde-azul do mar, os coqueiros, os cajueiros (…); o gingar do corpo
das gentes andando pelas ruas, seu sorriso disponível à vida, (…) isso me tomou
todo e me fez perceber que eu era mais africano do que pensava (Freire, 2021, p.
13/14). 

 
O ato de escutar reforça nosso ato de participar, ou fazer parte, ser parte de, por

isso a proposta de concluir esta tese exercitando a escuta. Compreendo que esse ato exige o

silêncio externo para tornar interna a voz da outra e do outro. Um aprendizado adquirido por

Freire  na  África.  Escutando,  trabalhando  para  colaborar  com  a  reconstrução  de  países

arrasados  pelo  colonialismo,  principalmente  os  de  domínio  português,  ele  seguiu.  No

território Kalunga, aprende-se a mesma lição.

Lá,  em Guiné-Bissau  –  África,  como  aqui  no  quilombo  Kalunga,  a  escuta  é

sagrada, só depois dela é que vem a escrita. 

Mas aí  é  uma coisa  engraçada Sérgio118:  como a  África  vai  ensinando a

118 Sérgio Guimarães, professor, que como Paulo Freire trabalhou pela UNESCO e UNICEF, em vários países
da África na década de 1970.

 259



gente! Como a realidade vai ensinando! (…) a gente está enfrentando uma
cultura cuja memória – por ‘n’ razões que não interessa aqui conversar – é
auditiva, é oral e não escrita (Freire, 2021b, p. 72).

No contexto relatado acima, o/a professor/a é o “animador cultural”, aquele que lê

em voz alta antes de começar o trabalho. A sala é o “círculo de cultura”, o lugar que renova a

esperança no diálogo. Assim, o Quilombo também pode ensinar na dinâmica de seu ritmo, na

sua roda de conversa. A África ensina Paulo Freire a escrever cartas, a serem lidas para seus

líderes,  que  o  farão  aos  animadores,  que  farão  às  crianças  e  aos  jovens  em processo  de

reafricanização de suas mentes. Freire me ensina refutar o mero treino dessas professoras,

para  ensinar  suas  crianças.  Elas  precisam  ser  escutadas  em  suas  performances  desde  o

planejamento ao desenvolvimento da aprendizagem.

Ao ler suas cartas à Guiné-Bissau, aprendo que os alfabetizandos não vão aos

círculos  “para  receber  passivamente  as  ‘letras’,  como  se  fossem  presentes  dos

alfabetizadores. Viriam para ajudar a torná-los [melhores] alfabetizadores” (Freire, 2021a, p.

153). Portanto, não há dicotomia entre quem aprende e quem ensina, as pessoas aprendem

juntas, compartilhando os saberes. Pressuponho que as/os animadoras/es culturais, no papel

de  “alfabetizadoras/es”,  também  se  utilizem  do  “jogo  de  cintura”  ao  qual  recorrem  as

professoras Kalunga. Afinal, na Guiné-Bissau, o colonizador foi disperso, mas o povo ainda

guarda suas “marcas” da colonização e a principal delas é a Língua Portuguesa.

Em consequência  dessas  marcas,  é  preciso  descolonizar  as  mentes,  tanto  nos

países que expulsaram os colonizadores quanto nos quilombos e favelas brasileiros forjados

na diáspora num tempo que a eurocentricidade chama de “tempos modernos”.  Mas o que

significa  “descolonizar  as  mentes?”  Antes  de  responder,  é  necessário  dizer  que  os

colonizadores  condenam os  colonizados  à  profunda inferioridade,  impondo  a  elas  e  eles,

ausência de passado, de identidade e de humanidade.

O colonizador re-nomeia tudo e imputa sua “civilização”, justificando-se pelo que

ele entende como “selvageria” e “barbaridade” do outro, do d’agora em diante colonizado e

explorado  por  ele.  Descolonizar,  na  visão  de  Amílcar  Cabral  é  reafricanizar-se,  tomar

consciência,  mas  acima  de  tudo  posicionar-se  e  agir  livre  das  “algemas  culturais”  e

ideológicas do colonizador, isto é, livrar-se de sua língua, de sua religião, de seus hábitos, de

sua educação. Para tanto, diz Freire, também citando este líder revolucionário guineense, é

 260



necessário que haja

uma reconversão dos espíritos – das mentalidades – se revela indispensável à
sua  (dos  intelectuais)  verdadeira  integração  ao  movimento  de  libertação.
Uma tal “reconversão – reafricanização, no nosso caso”, diz ele, “pode se
operar antes da luta, mas não se completa a não ser no curso daquela, no
contato cotidiano com as massas populares e na comunhão de sacrifícios que
a luta exige” (Freire, 2021a, p. 150).

Portanto, descolonizar, ou apagar as marcas do colonizador, não é um processo

simples,  mas complexo e,  na maioria  das vezes,  doloroso.  Papel essencial  nessa empreita

assumem as/os educadoras/es.  Eles e elas de fato têm a possibilidade de colaborar com a

desmistificação de determinadas crenças impostas pelo colonizador. Esse, por sua vez, resiste

e torna a investir  sofisticadamente para manter sua posição de dominante e conservar seu

status quo em vigor. Por tal razão os colonizadores se autoproclamam “conservadores”, e os

colonizados, muitos deles e delas, assumem esse mesmo discurso e mantêm os interesses do

seu contrário intacto.

O próprio Freire nos ajuda a compreender esse fenômeno ao trazer à superfície a

denúncia do oprimido engravidado do opressor, representando-o, sendo assim esse que está

naquele hospedado (Freire, 2005, p. 153). No âmbito escolar educacional de crianças negras

quilombolas, esse tipo de relação pode assemelhar-se ao que me refiro anteriormente como

“feitorização” da escola, que é quando ela se torna instituição de interesse que renda algum

dividendo aos seus dirigentes. Hipoteticamente, esse tipo de escola está organizado no aspecto

quantitativo, que relaciona, por exemplo, as matrículas aos recursos investidos nela. 

Ilustração disso é o valor destinado à merenda escolar. O Ministério da Educação

– MEC disponibiliza R$ 0,50 centavos diários por aluno para o Ensino Fundamental. Já para a

criança quilombola e indígena esse valor é de R$ 0,86 centavos, 2023. Se esses valores são

suficientes ou não, numa concepção autoritária, colonial e opressora de gestão, em raros casos

será feita uma complementação individual. Não há preocupação se a criança reside longe ou

perto, se ela tem ou não comida em casa.

Pressuponho  que  superação  dessa  concepção  colabora  para  a  descolonização

política e econômica que abre caminhos para a descolonização cultural,  que, por sua vez,

planifica possibilidades de descolonizar as mentes e, então, abortar a figura do opressor. Tal

empreita  possui certo grau de dificuldade e distância  até  que haja o desaparecimento  das

 261



sombras do colonizador. Dado o fato de que, de alguma forma, ele também é influenciado

pelo colonizado, acho razoável pensar que haverá casos e aspectos irreversíveis. Talvez, por

isso, Freire propõe também a libertação do opressor e não apenas a inversão para fazer do

oprimido  novo  opressor.  Por  isso,  sua  palavra-chave  é  a  conscientização  do  oprimido

radicalizada no seio do processo educativo.

Tratamos no item 7.3 da descolonização do currículo e entendemos isso como

essencial à democratização da escola. Democratizada, portanto, descolonizada, pensar-se-ia e

realizaria  a  formação  das  crianças,  de  modo  a  garantir  seus  direitos  humanos.  Todavia,

realizar tal objetivo dependeria da adesão política e ação dos educadores e das educadoras. Na

visão freiriana, isso não se viabiliza se as estruturas continuarem manipuladas por interesses,

como se fossem “feitorias” das quais eram exigidos certos “resultados”.

Nesse ínterim, escutar Paulo Freire é revisar o processo educativo e optar por uma

educação libertadora das crianças pretas brasileiras, sobretudo as Kalunga, não somente no

campo da retórica, como foi o projeto Kalunga-Educação, mas pela tomada de consciência e

responsabilidade  com o “inédito  viável”,  que  pode  ser  germinado  desde  a  Pedagogia  do

Oprimido em 1967, até a Pedagogia da Esperança em 1992. Mas o inédito viável é também

gerido na desesperança, em situações que exigem esforço de atuação consciente da realidade

posta, às vezes considerada imutável.

A escola, ou a sociedade que escuta Paulo Freire, tem consciência da ineficácia

“educação bancária119” e cultiva seu inédito viável em diálogos com pais, mães, crianças e

educadores/as.  No  caso  da  Criança  Kalunga,  seu  inédito  viável  encontra-se  no  bojo  dos

saberes ancestrais familiares, mas também na elaboração e reelaboração da práxis pedagógica

no território, se superada a ação antidialógica imposta pelo sistema de ensino vigente.

Entretanto, percebo que a pedagogia do oprimido, da autonomia, da esperança ou

da indignação de Paulo Freire ainda não adentraram de fato às escolas brasileiras. O que aqui

chegou foram citações, empolgação sem ler de alguns/mas e a desinformação de outros/as. A

mudança na matriz curricular não chegou para garantir os interesses das crianças e as políticas

educacionais  continuam  autoritárias.  A  preocupação  com  a  nota  do  Índice  de

Desenvolvimento da Educação Básica – IDEB continua ocupando parte significativa do ano

119 Metáfora utilizada por Paulo Freire para a concepção de educação “interessada” em que a criança é vista
como um caixa de “banco”, no qual se “deposita” conteúdos e os/as professores/as são operadores/as que
realizam os “depósitos”.

 262



letivo e o debate livre dos problemas e conteúdos, sem opções de mudanças que atendam os

anseios das crianças.

Considerações finais

A presente jornada de pesquisa, iniciada no segundo semestre de 2021 enquanto

vivíamos momentos dramáticos da pandemia de COVID-19, (Corona Vírus Disease) compõe-

se essencialmente de travessias praxeológicas no campo dos direitos humanos de crianças

negras em tempos iniciais de aprendizagem escolar. Na oportunidade, o mundo atravessava o

auge de perdas humanas,  vítimas do  SARS-CoV-2, (do Inglês  “Severe Acute Respiratory

Syndrome120”) a democracia experimentava ser destruída por dentro e um papa esforçava-se

para  remover  estruturas  medievais  da  igreja  Católica,  como  a  condenação  de  pessoas

Lésbicas, Gays, Transexuais, Queer, Intersexuais, Assexuais, e outras, ou LGBTQIA+.

Diante de realidade tão complexa, imprevisível e desafiadora, propusemos indagar

por dentro escolas de um território habitado por descendentes de africanos desterritorializados

e  questionar  professoras  e  professores  a  respeito  dos  direitos  humanos  de  suas  crianças.

Estratégias  para  evidenciar  esses  direitos  foram  diversificadas,  desde  a  observação

participante  in  loco até  o  escrutínio  de  textos  de  autores  locais,  como o  livro  Quilombo

Kalunga: Cultura e Currículo Escolar, do docente e pesquisador da UEG/UFG, Real (2022).

Além de salientar os direitos da infância nessa comunidade, intentei  discuti-los

com “alfabetizadoras/es” e tentar compreender a categoria “jogo de cintura” emergida de suas

práticas,  à  luz de literatura  agregada em torno do tema proposto.  Agindo assim,  busquei

compreender processos e políticas que historicamente mantiveram a interdição do corpo e da

cognição  da  criança  preta  brasileira,  numa  pesquisa  focalizada  em  Muénga,  menina

“desertada” pelas condições sociais a ela inventariada.

As voltas dadas ao redor do baobá, ritual promovido pelos traficantes de pessoas

na África com a intenção de fazê-las esquecer seu nome, esquecer suas raízes, de alguma

forma se repete através dos tempos. Ao chegar ao lugar do suplício, do trabalho forçado, da

dignidade roubada, desses povos são sequestradas a vida e a existência cultural. Mas não tem

120  Significa em Português “Sindrome Respiratória Aguda Grave”, tradução instantanea do sistema “Google
tradutor”

 263



como roubar a alma, a inteligência,  a criatividade.  Então,  o povo negro continua criando,

resistindo, lutando, reconstruindo.

O homem e a mulher  Kalunga estão a milhares de milhas e centenas  de anos

distantes da sua gente, da sua ama, da sua terra. Só que a África não morre com o sujeito.

Pressuponho não ser por acaso que anciãos rondem a escola, verificando-a e quem dela cuida.

Porque ali, ainda que desviada, manipulada e vigiada, nela ainda repousa o sonho da menina e

o desejo do menino. A Criança Kalunga, ou o “Malungo na Escola” parece tornar a esperança

de que a senzala seja abandonada para sempre.

Na escola Kalunga, ainda hoje, se tiver um ancião por perto, esse sente-se parte

dela, ainda que não seja convidado para ensinar, para repassar o que aprendeu com a vida. O

saber está ali guardado nele, ou nela, mas o sistema que oprime a escola, não a/o enxerga. É a

que cede a casa para ser sala de aula, é o que disponibiliza o terreno para construir, é a que

benze a criança, é o que conta a história para mantê-la viva.

Mas  a  escola  acaba  sendo  obrigada  a  “ajoelhar-se”  e  rezar  para  seu  algoz,

lembrando-se  dele  todos  os  dias.  Do  outro  lado,  Oriki resiste  e  seus  alunos  rezam com

indiferença, como um protocolo de ações mortas; já Kindoki, resignada, corrige suas crianças,

para cumprir direitinho este rito; há salas em que simplesmente não há rezas; há outras em

que se reza para ocupar o tempo, por ausência de planejamento adequado.

A ligação entre a escola, a natureza e a vida para a harmonização do ensino e a

introdução da criança, aparece no papel da merendeira e na presença dos animais, guias das

crianças. Essas atuam como mães que alimentam, que cuidam, que ajudam nas tarefas e que

também estudam para dar seu exemplo. Quando falta água, a merendeira, parceira de Kajínga,

leva  água  do rio,  que  alimenta  a  todos.  Depois  ela  economiza  e  mata  a  fome dos  pais,

daqueles que protegem os filhos, pelo mato, a caminho da escola.

Para muitas Crianças Kalunga, há um cão ou cadela que a guarda na ida e na volta

da escola. Aproveitam-se do que rende a merenda e tornam-se vigilantes atentos da área, das

suas crianças, das quais tornaram-se parte importante do equilíbrio familiar, pois ajudam na

caça e no cuidado dos outros animais. Os cães avisam da presença de estranhos e combatem

outros animais ao redor da escola, enquanto as crianças estão por ali.

A  Criança  Kalunga  é  ativa  e  constrói  sua  pedagogia,  seja  para  discutir  as

prioridades, seja para mudar de assunto e acalmar a professora. Também entende a mensagem

 264



ancestral da ajuda, do cuidar do outro, da cooperação, ainda que seja atropelada pelo monstro

empreendedor da prosperidade religiosa eurocêntrica. Essa criança está atenta; quando tem

oportunidade, denuncia e mantém-se firme diante das dificuldades que afetam o humor e a

emoção de Zaya.

 Na esteira reflexiva e crítica, fundamentada em Paulo Freire, foram literalmente

visualizados  processos  desumanizantes,  como  a  objetificação,  a  discriminação  racial  e  a

expulsão escolar, mantidas mansamente nas estruturas dos sistemas de ensino do nosso país.

Contraposto a esse cenário, emerge o debate da africanização da educação, da pedagogia e da

escola, considerando travessias da obra desse pedagogo, após experiência dele realizada no

continente africano. Ou seja, enfrentei o desafio de propor mudança na textura e na tintura da

escola, sua forma de educar e de conceber a aprendizagem, a partir de outro paradigma.

Durante todo o percurso, tomei como objetivo o escutar, que é uma característica

dos  povos  bantu-africanos,  ambicionando  uma  escola  desinteressada  que  atraísse  para  si

princípios da hermenêutica enquanto metodologia circularizante de compreensão da realidade.

Depois de escutar pessoas incumbidas de “alfabetizar”, e o filósofo e pedagogo Paulo Freire,

necessário se fez escutar e manter-me atento às demandas da criança Muénga em seu período

de aprendizagem.

Além de criança,  Muénga compõe o nosso agora. Sua dinâmica, seu “jogo” é o

movimento necessário, a ser implementado no currículo. Sua infância no território refere-se

também a quase totalidade das infâncias de ontem e de hoje. A trajetória de seus pais reflete o

extrato  social  de  parte  significativa  da  “família  Kalunga”,  que  ora  é  violentada  pela

desestrutura  econômica,  que induz ao alcoolismo,  ora  é  violentada  em sua ancestralidade

bantu-africana, pelo fervor neopentecostal, que induz a alienação.

Muénga é em essência a fotografia colorida e em movimentos do sujeito principal

desta pesquisa: a Criança Quilombola Kalunga. O processo de desumanização deste sujeito,

de  uma  forma  ou  de  outra,  valida  o  racismo,  a  subalternidade  e  a  ação  antidialógica

predominante, mas com sinais de resistências nas práticas observadas.

Trouxe o estudo inédito  e  relevante,  organizado pelas  professoras  Nilma Lino

Gomes e Marlene Araújo (2023),  pois ele  dialoga com o que defendo e porque coloca a

infância desta criança no centro das atenções, contrapondo-se à negligência a que foi relegada

desde  a  invasão  portuguesa  no  início  do  século  XVI.  Compreendo  que  as  dificuldades

 265



encontradas como a violência física, o racismo, a corrupção e a desigualdade social, que nos

afligem enquanto nação, estão enraizadas na cultura de maus tratos dispensados às crianças.

Isso se dá durante infância, mas em especial e estrategicamente quando a criança inicia seu

“desvelamento  social”  para  a  concretização  de  seus  direitos,  assim  que  principiar

questionamentos próprios.

No caso da criança negra, o racismo multidimensional funciona como sua pré-

condenação. Para qualquer expressão de liberdade, já existem prontas, para copiar e colar, as

taramelas  atravessadas  nas  diversas  portas  de  seu  futuro.  O  primeiro  ataque  violento  é

desferido contra o cabelo dela. A partir do cabelo, todo o corpo negro passa a ser atacado

violentamente, a ponto de a pessoa achar que tem algo de errado e que o seu agressor está

certo.  Confirmo  isso  no  que  me  disse  Kindoki ao  lembrar  sua  adolescência  estudantil:

“quando  estava  estudando  lá  [na  zona  urbana],  chamava  de  Kalungueiro  cabelo  ruim,

Kalungueiro  preto  do  pé  rachado,  a  gente  sofreu,  na  sala  de  aula”  (Entrevista,  dia

22/03/2023).

Do ponto de vista da psicologia, aliada da pedagogia, a “virada de chave” para a

consolidação de direitos ocorre no momento inicial da “leitura de mundo”, ou do seu desvelar,

ali  nas  proximidades  ou  no  auge  do  personalismo  walloniano,  conforme  explicitado  no

capítulo  VI.  Defendo  ser  esse,  ainda  que  indeterminado,  o  momento  da  interdição,

evidentemente  forjada  em  contextos  políticos,  ambientais  e  ideológicos,  entre  outros

condicionantes, ocorridos durante a infância.

Reitera o psicólogo francês, que esse período está situado entre os 3 e os 6 anos de

idade  biológica;  portanto,  conheci  Muénga quando ela  já  havia  superado essa idade,  e  já

contava  com 8 anos,  teoricamente  aproximando-se  da  adolescência,  em período que  este

pesquisador  nomeia  de “categorial”.  Nesse estágio  a  criança  desenvolve  o conhecimento.

“Trata-se antes da aptidão para imaginar entre objetos percebidos e um deslocamento, uma

trajetória, uma direção que não são visíveis” (Wallon, 2007, p. 154).

Esse  estágio  de  desenvolvimento  cognitivo  pareceu  estar  latente  ao  realizar  a

observação participante na sala de aula, em que notei a presença de  Muénga. Ela deixava

transparecer  certa  angústia,  especificamente  numa  atividade  da  disciplina  de  língua

portuguesa.  Ao  analisar  as  atitudes  desta  menina  em “peregrinação”  pela  sala,  buscando

suporte  para  demonstrar  a  aprendizagem  da  grafia  dos  nomes  de  seus  pais,  percebi

 266



principalmente que ela tem consciência do significado dessa competência, encontrando-se em

plena capacidade de categorização portanto.

Trouxe para este texto algumas características pessoais e aspectos contextuais em

que se situa esta criança. Àquela descrição acrescento que ela usa cabelo de trança, sua altura

está na faixa de 1,45 metro e pesa cerca de 36 kg. Conforme relato de sua professora e da

coordenação de ensino, atualmente (2023) ela possui bom repertório de comunicação. Eu a

observei  jogando  bola  com os  demais  colegas  e  notei  bastante  energia  em participar  da

disputa, fortemente determinada. Ela corre por todas as partes do campinho. Mostrou-se muito

gentil com os colegas ao consertar as traves improvisadas quando elas vinham abaixo.

Escutar  o  que  demanda  essa  criança  a  partir  de  sua  condição  de  menina

quilombola Kalunga em estágio de formação de conhecimentos à beira da adolescência é o

desafio proposto. Compreender e respeitar seu desenvolvimento hormonal de progesterona e

estrogênio que provocam alterações físicas nas meninas é obrigação dos adultos e do Estado.

Na antiga tradição de povos Bantu, ao redor dessa idade as meninas são iniciadas

“em  pequenos  grupos”  e  tem  uma  “anciã  cujo  papel  era  supervisionar  e  guiar  essas

observâncias”, Fourshey (2019 p. 162). Ou seja, desde tempos remotos as meninas na idade

de  Muénga recebem cuidados e atenção específicos, o que não foi objeto de análise neste

estudo, mas serve para situar o período etário e nuances da sua idade.

 No caso do processo educativo formal vigente, na região das escolas pesquisadas

não há oferta de Educação Infantil, ou seja, creches para o acolhimento de crianças de 0 a 3

anos  e  pré-escolas  que  atendam  a  criança  dos  3  aos  5  anos.  Nesse  conjunto  de  ofertas,

poderíamos identificar o que, numa cosmopercepção africana, talvez fosse entendido como

“iniciação  escolar”,  que não foi  garantida  à  Muénga,  sua  inserção se deu diretamente  no

Ensino  Fundamental,  aos  7  anos,  no  Sistema  Multisseriado  de  Ensino  de  níveis  de

aprendizagem, no qual as crianças são classificadas em 1º, 2º, 3º e 4º anos.

Reitero que como várias outras e outros na sala, ela não sabia escrever, mas sabe

ler sua realidade;  entretanto,  não conseguia organizar os códigos da língua para fazer sua

demonstração  pública  dessa  habilidade.  Mas  qual  a  importância,  naquele  momento,  de

Muénga saber escrever e ler? Ora, a professora lançou um desafio e havia pessoas externas na

sala,  possivelmente  alguém  que  “fiscalizava”.  Dar-se  a  conhecer,  falar  da  família,

apresentando nomes de pais  e mães era uma demonstração orgulhosa das referências  que

 267



algumas crianças faziam, exaltando nomes e sobrenomes.

O que o Estado brasileiro oferece a Muénga? Em sua idade, o sistema de ensino

tem  como  meta  “entregá-la”  lendo  e  escrevendo.  Assim  é  a  cartilha  da  escola  liberal,

interessada com resultado expresso em estatística. Em vez de a escola ter como sua missão

realizar desenvolver e promover os direitos desta menina, ela é quem se esforça para adquirir

“habilidades”, que, traduzidas em números, melhorem a pontuação esperada dos sistemas de

avaliação externos à escola. Além do mais, sua iniciação escolar na idade favorável para a

consecução da “justiça curricular” já lhe foi negada.

Afinal,  em que  consistiria  escutar  as  necessidades  dessa  garota  Kalunga?  Sua

alimentação, sua moradia, seu lazer e suas expressões culturais, como e quem os garantirá?

Sem saber  escrever  e  ler,  numa  sociedade  que  vive  da  manipulação  das  imagens  e  dos

códigos, essa menina está à beira da exclusão do sistema educacional. Ela poderá arrastar-se

por mais algum tempo até encontrar novo “filtro social” que lhe expurgará provavelmente,

sendo acusada de “evasão escolar”.

Muénga é a representação da Criança Kalunga, expostas a um sistema escolar

exclusivo e interessado. Para satisfação dele,  ela foi aprovada,  “passou de ano”. A escola

determinou sua vida e sua história. Segundo sua professora, passados 8 meses, que a observei,

ela ainda tem dificuldades nas sílabas “complexas”, seu foco é dançar a partir do que consome

das  “redes  sociais”  (Entrevista,  04/12/2023).  Muénga está  exposta  ao  descartável,  ao

convencimento criminoso do mercado das redes e, assustada, como numa ilha cercada, ela

parece não mais querer brincar.

Todavia, ela é uma Criança que possui constitucional e moralmente, direitos de

educação e cultura garantidos para seu desenvolvimento. Para tanto, é necessário replanejar e

superar o Sistema Multisseriado de Ensino, esse que não promove a integração dos níveis,

mas  fragmenta-os  para manter-se hegemônico.  Paralelo  a  esse processo,  urge combater  e

vencer o racismo multidimensional, e sua revigoração, que se sustenta na ação antidialógica

do Estado para com a sociedade. Concluo por identificar que o racismo arraigado pelo projeto

Kalunga-Educação  se  encontra  parcialmente  reproduzido  na  prática  pedagógica  de  seus

egressos.

Inobstante a isso, cabe a “Pedagogia da Escuta”, proposta como plataforma para

elaboração  e  prática  de  novo  projeto,  empreender  a  alfabetização  no  tempo  histórico,

 268



biológico  e  cultural  da Criança Kalunga.  E,  a  partir  da garantia  dos  direitos  humanos de

Muénga,  conceber  uma  escola  desinteressada,  democrática,  capaz  de  iniciar  meninos  e

meninas numa escola que escute sua curiosidade e ao mesmo tempo que mantenha integrada

sua  identidade  a  sua  ancestralidade  africana.  O  currículo  descolonizado,  conduzido  por

mentes decolonizadas dará cor, nitidez, destaque, negrito ao pensamento e a prática educativa

no quilombo ou na cidade, onde houver criança negra Kalunga ou não (Gomes & Araújo,

2023, p. 138).

Por fim, a postura freiriana reflexiva, consciente e crítica transgrediria a escola

interessada  superando-a  para  realizar  as  diversas  outras  travessias  numa  perspectiva

humanista e libertadora. Ao deixar para trás o “jogo de cintura” como disfarce e resistência,

sua prática consistiria tão somente em movimentos  alegres,  outra característica dos povos

Bantu. O “registro fotográfico” deste momento do texto, não mais consistiria em servir de

evidências  de  “aulas  dadas”,  mas  eternizaria  a  imagem  de  Omokùnrin,  Polegarzinha,

Carlinha, Muénga  e as demais crianças Kalunga juntas, alfabetizadas para garantia de seus

direitos humanos.

De um lado, Omokùnrin e Polegarzinha representam dois tipos de desumanização

distintos: o primeiro vilipendiado pelo racismo multidimensional contemporâneo, a segunda

pela  manipulação  e  distração  tecnológica  comandada  pela  mídia  financiada.  De  outro

Carlinha e Muénga estão nas favelas e territórios quilombolas, à mercê de políticas públicas

educacionais  para  a  infância,  às  vezes  negadas,  às  vezes  manipuladas,  sortidas  de  sutis

estratégias de expulsão escolar e negligenciamento cognitivo infantil.

Num  contexto  de  grandes  transformações,  a  maior  delas  talvez  seja  a  de

interromper os processos de desumanização em curso por meio da manipulação de algoritmos

e do racismo multidimensional.  Para isso, é necessário que escola,  a educação e a cultura

formem  um  círculo.  A  educação  defendida  é  a  que,  humanizando-se,  dê  conta  das

diversidades que vão do “velho” ao que se renova para ser refeito da potência da Criança

Kalunga, atraída pela senioridade de seu povo.

Enfim, esta tese é entregue a sociedade para ser posta na roda de conversa, ser

debatida, ser criticada e, se possível, para tornar-se ponta pé de novas propostas. Sua serventia

é  evidenciar,  discutir,  propor  e  provocar  diálogos  de  pretensas  construções.  É  como  a

exposição de sementes crioulas que indicam novas plantações na terra sagrada do Território.

 269



Que a metáfora da colheita em seu tempo propicie “fartura” de direitos e que, na travessia

entre  Muénga e  Omokùnrin, haja uma escola justa, desinteressada, dialógica, democrática e

africanizada, em respeito aos saberes de seus ancestrais.

Referências

ALMEIDA Maria Geralda (org.).  O território e a comunidade Kalunga: quilombos em
diversos olhares. - Goiânia – GO, Gráfica da UFG, 2015.

ALVES, Rubem.  Conversas com quem gosta de ensinar. -  13ª ed. - São Paulo: Cortez:
Autores Associados, 1985 (coleção Polêmicas de nosso tempo).

ALVES, Ricardo Pereira. Processos formativos via alternância: Egressos da Escola Família
Agrícola  Rosalvo  da  Rocha  Rodrigues  –  EFAR  –  Mato  Grosso  do  Sul.  (dissertação  de
mestrado). PPGE da Universidade Federal do Mato Grosso do Sul. - Campo Grande – MS,
2023. Disponível em: https://repositorio.ufms.br, acesso dia 27/01/2025.

ARANHA, Maria Lúcia de Arruda. História da educação e da pedagogia [livro eletrônico]:
geral e Brasil. - 3ª Ed. - São Paulo: Moderna, 2012.

ASSIS JUNIOR, A. de.  Dicionário Kimbundu – Português. - edição Argente, Santos &
Cia Ltda. Luanda – Angola, 1967. https://ia902807.org/11/items/dicionriokimbu00assiuoft/
dicionriokimbu00assiuoft.pdf, acesso dia 19 de abril de 2023.

BAIOCCHI,  Mari  de  Nasaré. Kalunga:  Povo  da  terra.  Brasília:  Ministério  da  Justiça,
Secretaria de Estado dos Direitos Humanos, 1999.

BAIOCCHI, Mari de Nasaré.  Relatório Técnico Científico para a demarcação do Sítio
Histórico Kalunga. Goiânia: UFG, 1990.

BARROS,  Surya  Pombo  de.  Escravos,  libertos,  filhos  de  africanos  livres,  não  livres,
pretos, ingênuos: negros nas legislações educacionais do XIX. - Educ. Pesquisa, São Paulo,
v. 42, n. 3, p. 591-605, jul./set. 2016. 

BEISIEGEL,  Celso  de  Rui.  Paulo  Freire /  Celso  de  Rui  Beisiegel.  –  Recife:  Fundação
Joaquim Nabuco, Editora Massangana, 2010. 128 p.: il. – (Coleção Educadores).

BENISTE, José. Dicionário português-yorubá [recurso eletrônico] / José Beniste. – 1. Ed. –
Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2021.

BENTO, Cida. O pacto da branquitude. - 1ª Ed. - São Paulo: Companhia das Letras, 2022.

 270

https://repositorio.ufms.br/


BRASIL,  Presidência  da  República.  Lei  nº  9.424. Cria  o  Fundo  de  Manutenção  e
Desenvolvimento  do  Ensino  Fundamental  e  de  Valorização  do  Magistério  (FUNDEF),
instituído pela Emenda Constitucional nº 14, de setembro de 1996.

BRASIL, Secretaria de Educação Fundamenta. Uma história do povo Kalunga. - MEC/SEF,
2001. 

BRASIL.  Ministério  da  Educação  e  Desporto.  Referencial  Curricular  Nacional  para a
Educação Infantil. Brasília: MEC/SEF, v. 1, 2 e 3, 1998.

BRASIL.  Lei nº 9394, de 20 de dezembro de 1996. Lei de Diretrizes e Bases da Educação
Nacional. Brasília, 1996.

BRASIL,  lei n° 10.639/2003 de 9 de janeiro de 2003, que estabelece  a obrigatoriedade da
temática “História e Cultura Afro-Brasileira”. Brasília – DF, 2003.

BRASIL,  Senado Federal.  Comissão Parlamentar  de Inquérito  – CPI da COVID-19.
Requerimentos  nos  1.371  e  1.372,  de  2021.  Disponível  em:  https://www.conjur.com.br  .  
acesso dia 01 de fevereiro de 2025.

BRASIL. Lei n° 5.692/1971, de 11 de agosto de 1971. Dispõe sobre as diretrizes e bases 
da educação nacional. Disponível em: www.jusbrasil.com.br, acesso dia 19 de março de 
2022.

BRASIL. Decreto nº 7.037/2009 de 21 de dezembro de 2009. Aprova o Programa Nacional 
de Direitos Humanos – PNDH-3. Brasília – DF, 2009.

BRASIL,  Presidência  da  República  –  Casa  Civil  –  Subchefia  para  Assuntos  Jurídicos.
Decreto nº 3.276/1999, de 6 de dezembro de 1999. - Brasília, DF, Dez/1999.

BRASIL.  Lei nº 8.069/1990  de 13 de julho de 1990, que cria o Estatuto da Criança e do
Adolescente.

BRASIL.  Conselho Nacional de Educação.  Resolução nº 1/2004, de 17 de junho de
2004.  Institui  Diretrizes  Curriculares  Nacionais  para  a  Educação  das  Relações  Étnico-
Raciais  e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira  e Africana.  Brasília  – DF,
2004.

BRASIL.  Conselho  Nacional  de  Educação.  Resolução  CNE/CEB  nº  8,  de  20  de
novembro  de  2012.  Define  Diretrizes  Curriculares  Nacionais  para  a  Educação  Escolar
Quilombola na Educação Básica. Brasília – DF, 2012.

BRASIL. Uma história do povo Kalunga / Secretaria de Educação Fundamental – MEC ;
SEF, 2001.

CAMPOS, Carmem Lúcia. As cores de Corina. Ilustrações de Camila Carrossine. - 1ª ed. -

 271

https://www.conjur.com.br/wp-content/uploads/2023/09/relatorio-final-cpi-covid.pdf
https://www.conjur.com.br/


São Paulo: Guia dos Curiosos Comunicações, 2017, 36 pp.

CARVALHO, José Murilo de. Cidadania no Brasil: um longo caminho. - 26ª ed. - Rio de
Janeiro: Civilização Brasileira, 2020.

CARVALHO, Marcus Joaquim M. de.  O Quilombo de Malunguinho, o Rei da matas de
Pernambuco. In: REIS, João José; GOMES, Flávio dos Santos (orgs.). Liberdade por um fio:
histórias dos quilombos no Brasil. - 1ª ed. - São Paulo: Claro enigma, 2012.

CARMO,  Carliani  Portela  do;  CINTRA;  Rosana  Carla  Gonçalves  Gomes.  A  Educação
Infantil no Brasil: o surgimento das creches e as políticas públicas para a infância. Congresso
Internacional de Direitos Humanos. Disponível em:  https://cidh2017.wordpress.com  ,   acesso
dia 20 de outubro de 2024.

CHAIM, Marivone Matos.  Aldeamentos indígenas: Goiás, 1749-1811. - 2. ed. rev. - São
Paulo: Nobel; [Brasília]: INL, Fundação Nacional Pró-Memória, 1983.

CUNHA JR., Henrique. Etíope: uma língua africana. Revista Educação Gráfica. Disponível
em: https://www.educacaografica.inf.br/, acesso dia 23 de outubro de 2024.

 
CERVO, Amado Luiz; BERVIAN, Pedro Alcino.  Metodologia científica.  -  5ª ed. - São
Paulo: Prentice Hall, 2002.

COSTA Joaze Bernardino; GROSFOGUEL, Ramón. Decolonialidade e perspectiva negra.
- Revista Sociedade e Estado – Volume 31 Número 1 Janeiro/Abril 2016, disponível em:
https://www.scielo.br/j/se/a/  ,   acesso dia 20/12/2024.

CRUZ, Denise Ferreira da Costa.  Seguindo as tramas da beleza: cabelos na centralidade
estético-corporal de Maputo. Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social da UnB,
Brasília, DF, Brasil, 2015.

DEMO, Pedro. O professor do futuro e a reconstrução do conhecimento. - Petrópolis, RJ:
Vozes, 2004.

DEMO, Pedro.  A nova LDB: ranços e avanços. - 13ª ed. - Campinas, São Paulo: Papirus,
1997. (Coleção Magistério: formação e trabalho pedagógico).

DEMO, Pedro. Aprender como autor. - São Paulo, Editora Atlas, 2015.

DEMO, Pedro. Pesquisa e tomada de decisão: casamento, divórcio, estupro. - Brasília 
–DF: INEP/MEC, junho de 1987.

DEMO, Pedro. Pesquisa: princípio científico e educativo. 14ª ed. - São Paulo: Cortez, 2011.

DEMO, Pedro. Pesquisa e informação qualitativa: aportes teóricos. - Campinas, SP: 

 272

https://www.scielo.br/j/se/a/wKkj6xkzPZHGcFCf8K4BqCr/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/se/a/
https://www.educacaografica.inf.br/wp-content/uploads/2011/06/01_O_Etiope.pdf
https://cidh2017.wordpress.com/wp-content/uploads/2017/10/ar-gt1-9.pdf
https://cidh2017.wordpress.com/


Papirus, 2001. - (Coleção Papirus Educação).

DEMO,  Pedro.  Compromisso  Nacional –  criança  alfabetizada.  Disponível  em:
https://pedrodemo.blogspot.com/2023/06/ensaio-953,  acesso  dia  23  de  setembro  de  2023.
(Ensaio 953/23).

DEMO,  Pedro.  Alfabetização  até  aos  8  anos.  Disponível  em:
https://pedrodemo.blogspot.com/2021/06/ensaio-606  .   Acesso  dia  29  de  outubro  de  2023.
(Ensaio 606/2020).

DOMINGUES, Joelza Ester.  Mulheres africanas: rainhas, guerreiras e líderes espirituais.
Disponível em: https://ensinarhistoria.com.br, acesso dia 23 de maio de 2024.

ESPAÇO CULTURAL VILA ESPERANÇA.  Escola Pluricultural  Odé Kayodê: Projeto
Político  Pedagógico  –  PPP.  Cidade  de  Goiás,  2021;  disponível  em:
https://www.vilaesperanca.org/public/2022/05/08-PPP-e-regimento-2021.pdf, acesso dia 4 de
maio de 2023.

FLICKINGER, Hans-Georg.  A caminho de uma pedagogia hermenêutica. Campinas São
Paulo: Autores Associados, 2010.

FREIRE, Paulo (1921-1997). Direitos humanos e educação libertadora: gestão democrática
da educação pública na cidade de São Paulo. - Organização e notas de Ana Maria Araújo
Freire e Erasto Fortes Mendonça. - 2ª ed. - Rio de Janeiro/São Paulo: Paz e Terra, 2020.

FREIRE, Paulo. Cartas a Guiné-Bissau: registro e uma experiência em processo. 8ª ed. Rio
de Janeiro: Paz & Terra, 2021a.

FREIRE, Paulo. A África ensinando a gente: Angola, Guiné-Bissau, São Tomé e Príncipe. -
Paulo Freire e Sérgio Guimarães. - 5ª ed. São Paulo: Paz & Terra, 2021b.

FREIRE, Paulo. Cartas a Cristina: reflexões sobre minha vida e minha práxis. Organização
e notas de Ana Maria Freire. - São Paulo: Paz e Terra, 2021c.

FREIRE, Paulo. A importância do ato de ler: em três artigos que se completam. - 29ª ed. -
São Paulo: Cortez, 1994.

FREIRE,  Paulo.  Conscientização:  teoria  e  prática  da  libertação:  uma  introdução  ao
pensamento de Paulo Freire. (Tradução de Kátia de Mello e Silva; revisão técnica de Benedito
Eliseu Leite Cintra). 3ª ed. - São Paulo Moraes, 1980.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. - 47ª ed. - Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2005.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da indignação: cartas pedagógicas e outros escritos. - São Paulo:
Editora UNESP, 2000.

FREIRE, Paulo. Educadores de rua: uma abordagem crítica: alternativas de atendimento aos
meninos  de  rua.  -  Bogotá  –  Colômbia:  Julho  de  1989  (UNICEF).  Disponível  em:

 273

https://www.vilaesperanca.org/public/2022/05/08-PPP-e-regimento-2021.pdf
https://ensinarhistoria.com.br/mulheres-africanas-rainhas-guerreiras-e-lideres-espirituais/
https://pedrodemo.blogspot.com/2021/06/ensaio-606-alfabetizacao-ate-aos-8-anos.html?q=alfabetiza%C3%A7%C3%A3o
https://pedrodemo.blogspot.com/2023/06/ensaio-953-compromisso-nacional-crianca.html


https://www.acervo.paulofreire.org, acesso dia 01 de março de 2025.

FREIRE, Ana Maria Araújo. Analfabetismo no Brasil: da ideologia da interdição do corpo,
ou de como deixar sem ler e escrever desde as Catarinas (Paraguaçu), Filipinas, Madalenas,
Anas, Genebras, Apolônias e Grácias até os Severinos. - 2ª ed. Rev. Aumentada – São Paulo:
Cortez:, 1993.

FREITAS, Luiz Carlos de.  Ciclos, seriação e avaliação: confrontos e lógicas. - São Paulo:
Moderna 2003.

FREITAS, Luiz Carlos de.  Os reformadores empresariais da educação e a disputa pelo
controle do processo pedagógico na escola. - Educ. Soc., Campinas, v. 35, nº. 129, p. 1085-
1114, out.-dez., 2014, disponível em:  https://www.scielo.br  ,   acesso dia 24/01/2025.

FREITAS, Luiz Carlos de. Crítica a organização do trabalho pedagógico e da didática. -
7ª Ed. - Campinas, SP: Papirus, 2005.

FREITAS, Caroline Fretin de; SLEURS, Catherine. Kalunga Casamence: Olhares cruzados
= regards croisés; São Lourenço, Dakar, Ilha de Gorée/ coordenação editorial/  (…). - São
Paulo: Basaglia, 2009. 

FOURSHEY,  Catherine  Cymone  (et.  al).  África  Bantu: de  3.500  a.C  até  o  presente.  -
tradução de Beatriz Silveira Castro Filgueiras. - Petrópolis, RJ: Vozes 2019 (Coleção África e
os Africanos).

FROEBEL, Friedrich (1782-1852). A educação do homem. Tradução: Maria Helena Câmara
Bastos. - Editora da Universidade de Passo Fundo, 2001.

GADAMER, Hans-Georg. Verdade e método; tradução de Flávio Paulo Meurer. - Petrópolis,
RJ: Vozes, 1997.

GAMBOA, Silvio Sánchez. Pesquisa em educação: métodos e epistemologias. - Chapecó:
Argos, 2007.

GOMES, Nilma Lino; ARAÚJO, Marlene de (orgs). Infâncias negras: vivências e lutas por
uma vida justa. - Petrópolis RJ: Vozes, 2023.

GIL, Antonio Carlos. Métodos e Técnicas de Pesquisa Social. - 5ª ed. - São Paulo: Atlas,
1999.

GRAMSCI, Antonio (1891-1937).  Cadernos do cárcere:  volume 5: o risorgimento,  notas
sobre a história da Itália; tradução Luiz Sérgio Henriquee. - 6. ed. - Rio de Janeiro: Civilização
Brasileira, 2023.

GRAMSCI,  Antonio  (1891-1937).  Cartas  do  cárcere. Seleção  e  tradução  de  Noênio
Spíndola. - Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1966.

 274

https://www.scielo.br/
https://www.acervo.paulofreire.org/items/eb3a2703-76f0-4b91-921a-633a663669d8


GRONDIN,  Jean.  Hermenêutica;  tradutor  Marcos  Marcionilo.  -  São  Paulo:  Parábola
Editorial, 2012.

HAGE, Salomão Antônio Mufarrej.  Transgressão do paradigma da (multi)seriação como
referência para a construção da escola pública do campo. - Educ. Soc., Campinas, v. 35,
nº. 129, p. 1165-1182, out.-dez., 2014.

HUNT,  Lynn.  A  invenção  dos  direitos  humanos:  uma  história.  -  tradução  Rosaura
Eichenbrg. - 1ª ed. - Curitiba PR: A Página, 2012.

YIN, Robert K.  Estudo de caso: planejamento e métodos; tradução de Cristhian Matheus
Herrera. - 5ª ed. - Porto Alegre: Bookman, 2015.

KARASCH,  Mari.  Os  quilombos  do  ouro  na  capitania  de  Goiás.  In:  REIS,  João  José;
GOMES, Flávio  dos Santos (orgs.).  Liberdade por um fio:  histórias  dos  quilombos  no
Brasil. - 1ª ed. - São Paulo: Claro enigma, 2012.

KILOMBA,  Grada.  Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Tradução de
Jess Oliveira. - Rio de Janeiro: Cobogó, 2019.

LYRA, Carlos.  As 40 horas  de Angicos: uma experiência  pioneira  de  educação.  Cortez
Editora, 1996.

LOWY, Michael.  Método dialético e teoria política. Tradução de Reginaldo Di Piero. - 4ª
ed. - São Paulo : Paz e Terra, 1978.

LÜDKE, Menga. Pesquisa em educação: abordagens qualitativas / Menga Lüdke, Marli E.
D. A. André. - 2ª ed. reimpressão. - Rio de Janeiro: E.P.U., 2014.

MAIA  JR.,  Raul;  PASTOR,  Nelson  (org.).  Magno  dicionário  brasileiro  de  língua
portuguesa. São Paulo: Difusão Cultural do Livro, 1995.

MACHADO, Adelino  Soares  Santos.  Relatório  de  coleta  de dados. Docência  e  direitos
humanos na perspectiva da formação de professoras e professores Kalunga de Monte Alegre
de Goiás, março/2023.

MACHADO, Adelino  Soares  Santos.  Sob a ira  de prometeu  em tempos  de  pandemia  na
Universidade.  In:  LEÃO,  E.  Mamede.  Educação  em  tempos  de  pandemia:  relatos  de
professores. - Brasília – DF : Semim Edições, 2022.

MACHADO, Adelino Soares Santos.  Formação par-ce-la-da de professores: da colônia à
primeira década do século XXI / Adelino Soares Santos Machado. - 1. ed. - Curitiba: Appris,
2022.

MARICATO,  Ermínia.  [et.  al].  Cidades  rebeldes:  Passe  Livre  e  as  manifestações  que

 275



tomaram as ruas do Brasil. - 1ª ed. - São Paulo: Boitempo: Carta Maior, 2013.

MINAYO, Maria  Cecília.  Técnicas  de  pesquisa: entrevista  como técnica  privilegiada  de
comunicação.  In:  O desafio do conhecimento:  pesquisa qualitativa  em saúde.  12.  ed.  São
Paulo: 2010.

MORTATTI,  Maria  do  Rosário  Longo;  FRADE,  Isabel  Cristina  Alves  da  Silva  (Orgs.).
Alfabetização e seus sentidos. Disponível em:  https://www.marilia.unesp.br, acesso dia 17
de setembro de 2023.

MORTATTI, Maria do Rosário Longo. Um balanço crítico da “década da alfabetização” no
Brasil.  -  Cad.  Cedes,  Campinas,  v.  33,  n.  89,  p.  15-34,  jan.-abr.  2013:  Disponível  em:
http://www.cedes.unicamp.br, acesso dia 19 de abril de 2024. 

MONASTA,  Atílio.  Antonio  Gramsci.  Tradução:  Paolo  Nosella.  –  Recife:  Fundação
Omokùnrin Nabuco, Editora Massangana, 2010.

MAKARENKO,  A.  S.  (1888-1939).  Poema  pedagógico.  Tradução  do  original  russo  de
Tatiana  Belinky;  posfácio  de  Zoia  Prestes.  3.  ed.  São Paulo:  Editora  34,  2012.  (Coleção
Leste).

MENZ, Maximiliano M.  Os escravos da feitoria do linho cânhamo:  trabalho, conflito e
negociação.  Revista  Afro-Asia,  nº  32,  ano  2005.  Disponível  em:
https://periodicos.ufba.br/index.php/afroasia/article/, acesso dia 11 de abril de 2024.

MOTA, Guadalupe Corrêa. "Eu, não, nós!" O humanismo relacional de Paulo Freire como
princípio  epistemológico  para  uma  pedagogia  crítica.  -  Tese  (doutorado)  -  Universidade
Católica de Santos, Santos, São Paulo, 2022.

MUNANGA, Kabengele.  Origens africanas do Brasil contemporâneo: histórias, línguas,
culturas e civilizações. - São Paulo: Global 2009.

MUNANGA, Kabengele; GOMES, Nilma Lino.  O negro no Brasil de hoje. - 2ª Ed. São
Paulo: Global, 2016.

MUNANGA,  Kabengele  (org.).  Superando  o  racismo  na  escola.  -  2ª  Ed.  -  Brasília:
Ministério da Educação,  Secretaria  de Educação Continuada,  Alfabetização e Diversidade,
2008.

NASCIMENTO, Abdias  (1914-2011).  O genocídio do negro brasileiro:  processo de um
racismo mascarado. - 3ª Ed. - São Paulo: Perspectiva, 2016.

NERES, Manoel Barbosa. Quilombo Mesquita: história, cultura e resistência. - Brasília, DF:
Gráfica Conquista, 2016

NEVES, Vanessa Ferraz Almeida [et.al].  Infância e Escolarização: a inserção das crianças
no  ensino  fundamental.  Disponível  em:  https://www.scielo.br/j/edreal/,  acesso  dia  25  de
novembro de 2023.

NORONHA, Eduardo  G.  Ciclo  de  greves,  transição  e  estabilização:  Brasil,  1978-2007,

 276

https://www.scielo.br/j/edreal/a/vkxWMV7vQxz4gHct7ycx8vk/
https://periodicos.ufba.br/index.php/afroasia/article/download/21090/13681/71814
http://www.cedes.unicamp.br/
https://www.marilia.unesp.br/Home/Publicacoes/alfabetizacao_ebook.pdf


revista Lua Nova, São Paulo, 76: 119-168, 2009, disponível em: https://www.scielo.br, acesso
dia 24 de fevereiro de 2025.

NOSELLA, Paolo. A escola de Gramsci. - 3ª. ed. revisada e atualizada. - São Paulo: Cortez,
2004.

OYEWÙMÍ, Oyèrónkẹ. A invenção das mulheres: construindo um sentido africano para os
discursos ocidentais de gênero. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021.

PEREIRA,  Edimilson  de  Almeida.  Malungos  na  escola:  questões  sobre  culturas
afrodescendentes e educação. - São Paulo: Paulinas, 2007.

REYNOLDS,  Jason;  KENDI,  Ibraim  X.  Racismo,  antirracismo  e  vocês. -  tradução  de
Cecília Floresta. - 1ª Ed. - Rio de Janeiro: Gelara Record, 2021.

REAL, Rosolindo Neto de Souza. Quilombo Kalunga: Cultura e Currículo Escolar. 1ª ed. -
Curitiba: Appris, 2023.

REAL, Rosolindo Neto de Souza Vila.  Ser Kalunga: Entre  a Modernidade e a Tradição
[manuscrito] / Rosolindo REAL. - 2018

ROBSBAWM, Eric J. O novo século: entrevista a Antonio Polito. Tradução do italiano para
o inglês Allan Cameron; do inglês para português e cotejo com a edição italiana Claudio
Marcondes. - São Paulo: Companhia das Letras, 2000.

ROCHA,  Ruth.  Os  direitos  das  crianças  segundo  Ruth  Rocha.  Ilustração  de  Eduardo
Rocha. - São Paulo: Companhia das Letrinhas, 2002.

RODRIGUES, Maria Helena Serafim. Mulheres que são Tuia: lutas e resistências Kalunga
na  Comunidade  Tinguizal-GO.  [Dissertação  de  Mestrado].  -  Mestrado  Profissional  em
Sustentabilidade junto a Povos e Territórios Tradicionais – MESPT. - UnB, 2023.

ROMÃO, José Eustáquio.  Paulo Freire e Amílcar Cabral  : a descolonização das mentes /
José Eustáquio Romão, Moacir  Gadotti.  — São Paulo :  Editora e Livraria  Instituto Paulo
Freire, 2012.

RORIZ,  João.  Os donos  do  silêncio:  a  política  externa  do  regime  militar  brasileiro  e  a
comissão de Direitos Humanos das Nações Unidas. - revista Lua Nova, São Paulo, 113: 103-
136, 2021, disponível em: https://www.scielo.br, acesso dia 24 de fevereiro de 2025.

SANTANA,  Tiganá.  Tradução,  interações  e  cosmologias  africanas.  Cad.  Trad.,
Florianópolis, v. 39, nº esp., p. 65-77, set-dez, 2019. Disponível em:  https://www.scielo.br
acesso dia 19 de abril de 2023.

SANT’ANA, Jonathas  Vilas  Boas  de.  Cadernos,  tranças,  flexas  e  atabaques: um olhar
sobre a Escola Pluricultural Odé Kaiodê. - 1ª ed. - Curitiba: Appris, 2021.

SANTOS, Lau.  Do Oríkì à Elinga: princípios negros brasileiros de atuação e encenação. -

 277

https://www.scielo.br/
https://www.scielo.br/j/ln/a/v9wN6Ndt8RvF8kTyCkf7KxH/
https://www.scielo.br/j/ln/a/8JCGHMp45KzKf8CxfLdnctv/


Rev.  Bras.  Estud.  Presença,  Porto  Alegre,  v.  12,  n.  4,  e121971,  2022.  Disponível  em:
https://www.scielo.br/j/rbep/, acesso dia 12 de abril de 2024.

SANTOS,  Antônio  Bispo  dos.  (Nego  Bispo).  Colonização,  Quilombos,  Modos  e
Significações. - Edição: José Jorge de Carvalho. - Universidade de Brasília – UnB. - Brasília,
junho de 2015.

SAWAYA,  Sandra  Maria.  Alfabetização  e  fracasso  escolar: problematizando  alguns
pressupostos  da  concepção  construtivista.  Disponível  em:  https://www.scielo.br/j/ep/a/,
acesso dia 25 de novembro de 2023.

SAVIANE, Dermeval.  Escola e democracia: teorias da educação, curvatura da vara, onze
teses sobre educação política. - 41ª ed. - (revista). - Campinas, SP: Autores Associados, 2009.

SCHILLING, Flávia.  Educação e direitos humanos: percepções sobre a escola justa. - São
Paulo: coetez, 2014.

SCHMIDT, Lawrence K. Hermenêutica; tradução de Fábio Ribeiro. - 3ª ed. - Petrópolis, RJ;
Vozes 2014 (Série Pensamento Moderno).

SEMERARO, Giovanni.  Intelectuais,  Educação e Escola: Um estudo do Caderno 12 de
Antonio Gramsci. São Paulo: Expressão Popular, 2021.

SERRES, Michel. Polegarzinha; tradução de Jorge Bastos. - Rio de Janeiro: Bertrand Brasil,
2013.

SOARES, Magda.  Linguagem e escola: uma perspectiva social. - 17ª ed. 8ª reimpressão. -
São Paulo: Ática, 2008.

SOARES, Magda. Alfabetização e letramento. - 7ª Ed. - São Paulo: Contexto, 2013.

SILVEIRA,  Kelly  Ambrósio.  (et.al).  Indicadores  de  estresse  e  estratégias  de
enfrentamento  em  professores  de  ensino  multisseriado.  -  Revista  Quadrimestral  da
Associação  Brasileira  de  Psicologia  Escolar  e  Educacional,  SP.  Volume  18,  Número  3,
Setembro/Dezembro de 2014: 457-465.

SOUZA, Jessé.  Como o racismo criou o Brasil.  1ª Ed. - Rio de Janeiro: Estação Brasil,
2021.

SOUZA, Jessé.  O pobre de  direita:  a  vingança  dos  bastardos.  6ª  Ed.  -  Rio  de  Janeiro:
Civilização Brasileira, 2024.

SOUZA.  Lourdes  Fernandes  de.  A memória  Kalunga tem voz  de  mulher:  oralidade  e
resistência  da  Comunidade  Quilombola  Kalunga  Riachão  de  Monte  Alegre  (GO).
[Dissertação  de  mestrado].  -  Programa  de  Pós-Graduação  em  Psicossociologia  de
Comunidades e Ecologia Social – EICOS – UFRJ, Rio de Janeiro, 2024.

SOUZA, Solange Jobim e.  Linguagem consciência  e ideologia:  conversas com Bakhtin  e
Vygotsky.  In:  OLIVEIRA,  Zilma  M.  de.  (org.).  A  criança  e  seu  desenvolvimento:
perspectiva para se discutir a educação infantil. - 5ª Ed. - São Paulo: Cortez, 2012.

 278

https://www.scielo.br/j/ep/a/bdPM4N9pN8LTVzSw5Bm4GXC/abstract/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/rbep/a/PpnvrDGgnJ3mDgyHkM9vgtM/?format=pdf&lang=pt


THEODORO, Mário. A sociedade desigual: racismo e branquitude na formação do Brasil. -
1ª Ed. - Rio de Janeiro: Zahar, 2022.

TORTOSA, Ana. A caminho de casa. Ilustração de Esperanza Léon; tradução Márcia Leite. -
São Paulo: Edições Jogo de Amarelinha, 2012.

TRIVIÑOS, Augusto Nibaldo Silva. Introdução à pesquisa em ciências sociais : a pesquisa
qualitativa em educação. - São Paulo : Atlas, 1987.

VALENTE, André C.; PEREIRA, Teresa G. (orgs.). Língua Portuguesa: descrição e ensino.
- São Paulo: Parábola Editorial, 2011.

ZUMTHOR, Paul (1915-1995). Performance, recepção, leitura. Tradução de Jerusa Pires e
Suely Fenerich. - São Paulo: Ubu Editora, 2018.

ANEXOS (a partir da página 280):

APÊNDICES (a partir da página 290):

 279



ANEXO I

280



281



282



283



INSTITUTO DE CIÊNCIAS
HUMANAS E SOCIAIS DA

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA -
UNB

PARECER CONSUBSTANCIADO DO CEP

Pesquisador:

Título da Pesquisa:

Instituição Proponente:

Versão:

CAAE:

ALFABETIZAÇÃO E OU INICIAÇÃO ESCOLAR: OS DIREITOS HUMANOS E
CIDADANIA DA CRIANÇA QUILOMBOLA KALUNGA

PROF. ADELINO MACHADO

Centro de Estudos Avançados e Multidisciplinares

1

82388724.2.0000.5540

Área Temática:

DADOS DO PROJETO DE PESQUISA

Número do Parecer: 7.133.600

DADOS DO PARECER

"Projeto de tese de doutorado, em Educação em e para Direitos Humanos e Cidadania, elaborado a partir

de pesquisas bibliográfica e de campo, utilizando-se de técnicas do Estudo de Caso complexo, conforme

Lüdke (2014). O estudo é uma abordagem qualitativa, originada em pressupostos da pedagogia crítica,

proposto para investigar a docência, os direitos humanos e a formação de professoras e professores

Kalunga, dos anos iniciais da Rede Municipal de Ensino de Monte Alegre de Goiás. A pesquisa de campo é

realizada neste território, em duas etapas distintas de imersão em sala de aula e na comunidade

Quilombola, por cerca de 12 dias cada etapa, com a realização de entrevistas abertas com 8 colaboradoras

e colaboradores, voluntários, professoras e professores, que atuam em escolas nas comunidades Tinguizal,

Bom Jardim, Barra, Contenda, Sucuri, Areia e Carolina. As principais fontes teórico-bibliográficas utilizadas,

entre outras, são: Freire (1967, 2001, 2005, 2011, 2020 e2021); Gramsci (1976, 2006, 1982, 2020 e 2021);

Demo (2001, 2004 e 2015); Nosella (2004);Manacorda (1990); Adorno (1995) e Semeraro (2021). Além

dessas referências, valho-me de artigos baixados da Web e textos legais, como a lei 10.639/2003 e o

decreto 7,037/2009, etc. Espera-se ao fim da pesquisa e da elaboração do texto final da tese, fortalecer a

articulação entre os direitos humanos e a formação de professoras e professores, com a intensificação do

combate as fragmentações teoria-prática, ensino-aprendizagem, etc. Almeja-se ainda, que a

Apresentação do Projeto:

Financiamento PróprioPatrocinador Principal:

70.910-900

(61)3107-1592 E-mail: cep_chs@unb.br

Endereço:
Bairro: CEP:

Telefone:

CAMPUS UNIVERSITÁRIO DARCY RIBEIRO - FACULDADE DE DIREITO - SALA BT-01/2 - Horário de
ASA NORTE

UF: Município:DF BRASILIA

Página 01 de  06

ANEXO II

284



INSTITUTO DE CIÊNCIAS
HUMANAS E SOCIAIS DA

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA -
UNB

Continuação do Parecer: 7.133.600

obra resultante da pesquisa, torne-se conteúdo circulante e promova debates acadêmicos no campo da

teoria crítica contemporânea em busca de melhorias da qualidade da formação da professora e do professor

Kalunga, com a efetivação de direitos humanos na escola e na vida docente do povo preto e da sociedade

como um todo."

*Retirado das Informações Básicas do Projeto

"Objetivo primário: Identificar a articulação dos direitos humanos com a formação de professoras e

professores Kalunga e promover o aprofundamento do debate de efetivações ou violações desses direitos."

*Retirado das Informações Básicas do Projeto

Objetivo da Pesquisa:

Riscos: "A pesquisa não oferece risco iminente à saúde física e psíquica dos partícipes professores, porém

desconfortos pedagógicos ou administrativos podem ser ocasionados, como por exemplo: exposição e

vulnerabilidade dos participantes; conflitos culturais e sociais; sobrecarga dos professores; expectativas

irrealistas; interferência na dinâmica escolar e reações negativas da comunidade com a pesquisa. Para

tanto, segue protocolo de mitigação de riscos associados à pesquisa, promovendo um ambiente seguro e

respeitoso para todos os participantes e garantindo a integridade e a eficácia do estudo.

1. Garantia da confidencialidade e segurança dos dados coletados

Consentimento Informado: Obter o consentimento informado de todos os participantes, explicando

claramente os objetivos da pesquisa, os procedimentos e como os dados serão utilizados e protegidos.

Anonimato: Garantir que todas as informações coletadas sejam anônimas, removendo qualquer

identificação pessoal dos dados.

Armazenamento Seguro: Armazenar os dados de forma segura, utilizando criptografia e acesso restrito aos

membros da equipe de pesquisa.

Avaliação dos Riscos e Benefícios:

70.910-900

(61)3107-1592 E-mail: cep_chs@unb.br

Endereço:
Bairro: CEP:

Telefone:

CAMPUS UNIVERSITÁRIO DARCY RIBEIRO - FACULDADE DE DIREITO - SALA BT-01/2 - Horário de
ASA NORTE

UF: Município:DF BRASILIA

Página 02 de  06

285



INSTITUTO DE CIÊNCIAS
HUMANAS E SOCIAIS DA

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA -
UNB

Continuação do Parecer: 7.133.600

2. Abordagem sobre questões culturais e sociais com sensibilidade

Termo de Anuência Institucional: Tratar a pesquisa com seriedade e nos mais altos padrões éticos,

recebendo o aval da pesquisa da Prefeitura Municipal de Monte Alegre de Goiás, Secretaria Municipal de

educação e Cultura.

Capacitação Cultural: Proporcionar treinamento à equipe de pesquisa sobre as culturas e práticas sociais

dos professores Kalunga, para garantir uma abordagem respeitosa e sensível.

Diálogo Aberto: Promover um diálogo aberto e contínuo com os participantes, garantindo que suas

perspectivas e preocupações sejam ouvidas e respeitadas.

Consultoria Local: Inclusão consultores locais ou líderes comunitários no planejamento e execução da

pesquisa para facilitar a compreensão e a aceitação das práticas culturais.

3. Minimização da sobrecarga de trabalho para os professores

Planejamento de Horários: Coordenar com as escolas para planejar as atividades de pesquisa em horários

que não interfiram nas responsabilidades normais dos professores.

Compensação de Tempo: Oferecer compensação de tempo ou apoio adicional, como assistentes de sala de

aula, para aliviar a carga de trabalho dos professores durante o período de pesquisa.

4. Gerenciamento das expectativas relativas à pesquisa

Comunicação Transparente: Informar claramente aos participantes sobre o alcance e os limites da pesquisa,

evitando criar expectativas irrealistas sobre mudanças imediatas.

Feedback Contínuo: Fornecer feedback contínuo sobre o progresso da pesquisa e envolver os participantes

na interpretação dos resultados e nas recomendações finais.

70.910-900

(61)3107-1592 E-mail: cep_chs@unb.br

Endereço:
Bairro: CEP:

Telefone:

CAMPUS UNIVERSITÁRIO DARCY RIBEIRO - FACULDADE DE DIREITO - SALA BT-01/2 - Horário de
ASA NORTE

UF: Município:DF BRASILIA

Página 03 de  06

286



INSTITUTO DE CIÊNCIAS
HUMANAS E SOCIAIS DA

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA -
UNB

Continuação do Parecer: 7.133.600

5. Minimização de interferências na dinâmica escolar

Intervenção Mínima: Planejar as atividades de coleta de dados para minimizar interrupções na rotina

escolar, realizando observações e entrevistas fora do horário de aula sempre que possível.

Coordenação com a Escola: Trabalhar em estreita colaboração com a administração escolar para garantir

que a pesquisa se integre de forma harmoniosa às atividades escolares.

6. Gerenciamento de reações da comunidade escolar

Comunicação Proativa: Manter uma comunicação proativa aos envolvidos para explicar os objetivos e

benefícios da pesquisa.

Engajamento da Comunidade: Envolver a comunidade escolar no processo de pesquisa, solicitando

feedback e colaboração em todas as etapas do estudo.

Transparência e Inclusão: Garantir transparência nas atividades de pesquisa e incluir representantes da

comunidade escolar nas discussões e decisões relacionadas ao estudo.

7. Monitoramento e avaliação contínua

Supervisão e Avaliação: Supervisão e avaliação contínua para monitorar a implementação do protocolo de

mitigação de riscos e fazer ajustes conforme necessário.

Feedback dos Participantes: Coletar regularmente feedback dos participantes para identificar e abordar

qualquer preocupação ou problema que surja durante a pesquisa.

Benefícios:

Espera-se contribuir para a adoção e implantação de novas práticas e concepção alfabetizante, da criança

Quilombola Kalunga, a partir da consideração de sua cultura e ancestralidade africana e de condições

sociais inerentes, no contexto das escolas Municipais e Estaduais do

70.910-900

(61)3107-1592 E-mail: cep_chs@unb.br

Endereço:
Bairro: CEP:

Telefone:

CAMPUS UNIVERSITÁRIO DARCY RIBEIRO - FACULDADE DE DIREITO - SALA BT-01/2 - Horário de
ASA NORTE

UF: Município:DF BRASILIA

Página 04 de  06

287



INSTITUTO DE CIÊNCIAS
HUMANAS E SOCIAIS DA

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA -
UNB

Continuação do Parecer: 7.133.600

território Kalunga, do município de Monte Alegre de Goiás."

*Retirado das Informações Básicas do Projeto

O projeto de pesquisa está adequado às exigências das Resoluções CNS 466/2012, 510/2016 e

complementares.

Comentários e Considerações sobre a Pesquisa:

O pesquisador forneceu todos os termos de apresentação obrigatória.

Considerações sobre os Termos de apresentação obrigatória:

O projeto de pesquisa está adequado às exigências das Resoluções CNS 466/2012, 510/2016 e

complementares.

Conclusões ou Pendências e Lista de Inadequações:

Considerações Finais a critério do CEP:

Este parecer foi elaborado baseado nos documentos abaixo relacionados:

Tipo Documento Arquivo Postagem Autor Situação

Informações Básicas
do Projeto

PB_INFORMAÇÕES_BÁSICAS_DO_P
ROJETO_2391958.pdf

01/08/2024
15:58:20

Aceito

TCLE / Termos de
Assentimento /
Justificativa de
Ausência

TCLEPROFESSORES.pdf 01/08/2024
15:58:00

PROF. ADELINO
MACHADO

Aceito

Projeto Detalhado /
Brochura
Investigador

PROJETODEPESQUISADOUTORADO.
pdf

01/08/2024
15:57:43

PROF. ADELINO
MACHADO

Aceito

Cronograma CRONOGRAMADETRABALHO.pdf 01/08/2024
15:57:30

PROF. ADELINO
MACHADO

Aceito

Outros CARTADEREVISAOETICA.pdf 01/08/2024
15:57:17

PROF. ADELINO
MACHADO

Aceito

Outros LATTESORIENTADOR.pdf 01/08/2024
15:56:49

PROF. ADELINO
MACHADO

Aceito

Outros LATTESPESQUISADOR.pdf 01/08/2024
15:56:32

PROF. ADELINO
MACHADO

Aceito

Outros TERMODEANUENCIAINSTITUCIONAL
PREFEITURA.pdf

01/08/2024
15:56:06

PROF. ADELINO
MACHADO

Aceito

Outros INSTRUMENTODECOLETADEDADOS.
pdf

01/08/2024
15:55:43

PROF. ADELINO
MACHADO

Aceito

Outros CARTADEENCAMINHAMENTOCEP. 01/08/2024 PROF. ADELINO Aceito

70.910-900

(61)3107-1592 E-mail: cep_chs@unb.br

Endereço:
Bairro: CEP:

Telefone:

CAMPUS UNIVERSITÁRIO DARCY RIBEIRO - FACULDADE DE DIREITO - SALA BT-01/2 - Horário de
ASA NORTE

UF: Município:DF BRASILIA

Página 05 de  06

288



INSTITUTO DE CIÊNCIAS
HUMANAS E SOCIAIS DA

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA -
UNB

Continuação do Parecer: 7.133.600

BRASILIA, 09 de Outubro de 2024

ANDRE VON BORRIES LOPES
(Coordenador(a))

Assinado por:

Outros pdf 15:55:23 MACHADO Aceito

Folha de Rosto FolhaderostoADELINO.pdf 01/08/2024
15:54:59

PROF. ADELINO
MACHADO

Aceito

Situação do Parecer:
Aprovado

Necessita Apreciação da CONEP:
Não

70.910-900

(61)3107-1592 E-mail: cep_chs@unb.br

Endereço:
Bairro: CEP:

Telefone:

CAMPUS UNIVERSITÁRIO DARCY RIBEIRO - FACULDADE DE DIREITO - SALA BT-01/2 - Horário de
ASA NORTE

UF: Município:DF BRASILIA

Página 06 de  06

289



Apêndice I: Revivendo minha “iniciação escolar”

Acabara o mês de janeiro de 1975. Há muitos dias chovia sem
parar. Meu pai estava sentado numa bancada de tábuas retirada de
um grande tamboril, que ele construíra, aproveitando sobras de uma
serraria. De repente ouvi fortes discussões entre ele e minha mãe.
Saí correndo para ver, porque minha mãe falava alto e apontava o
dedo rispidamente para o rosto de seu marido. Mas em seguida ela
estendeu a mão e lhe disse, com sorriso de paz e amor:

─ Vai logo home, me dê esse dinheiro, poque essa semana eu
tenho que registrar esses minino!

─ Calma muié, deixe passar mais uns dias! Agora eu não
tenho dinheiro! Disse ele sorrindo debochadamente, como se minha
mãe quisesse algo supérfluo, ou estivesse brincando.

─ De hoje não passa, ocê tem que me dá esse dinheiro, eu
sei que ocê tem! Disse minha mãe encarando firme com as mãos à
cintura.

Depois de alguns minutos, meu pai enfiou a mão no bolso bem
devagar  e  retirou  o  dinheiro.  Minha  mãe  agiu  rápido!  Foi  ao
cartório  e  registrou  a  mim,  minha  irmã  Glorinha  e  meu  irmão
Laudelino.  Ela  tinha  pressa,  pois  as  matrículas  no  MOBRAL
encerravam dia 5 de fevereiro daquele ano e já era dia 26 de
janeiro.

Cerca de três semanas depois, numa sala improvisada, nas
dependências de um templo da Igreja Evangélica Assembleia de Deus,
lá estávamos eu e minha irmã Glorinha surpreendendo-nos todas as
manhãs, com as novas lições. Lembro-me como se fosse hoje do livro
retangular de folhas pardas e capa fosca. A professora Alminda
escrevia  no  quadro-giz  pendurado  e  apontava  insistentemente
naquele livro. Primeiro eram letras, em seguida as sílabas, depois
as frases. Havia muito esforço da professora para que as crianças
a adolescentes aprendessem ler. Então, ela dava esses passos em
sequência, todos os dias.

No meu caso, havia certo estímulo porque minha mãe rezava e
pedia para sua Santa. Ela sonhava e falava que queria me ver um
“dotô”, ou um “adévogado”. Não contente com o que experimentava na
escola, descobri uma caixa cheia de papéis que meu pai guardava e,
qualquer  descuido  dele  eu  “malinava”:  “fuçava”  os  documentos
querendo saber o que estava escrito neles. Naquela época, meu pai,
que havia se curado de uma doença que o deixara parado por cinco
anos, montou um butiquim, aonde vendia pinga, balas e doces. Boa
parte destes, eu e minha irmã comíamos escondidos. Eu queria fazer
as contas de meu pai e também queria ler as marcas das balinhas.
Nunca me esqueço da bala “Nilva”.

Morávamos  numa  rua  que  dava  acesso  a  várias  fazendas,
povoados e cidades vizinhas. Quanto a escola estimulava-me ouvir
parentes e vizinhos, como meu tio Jair Machado, chamar a atenção
de meu pai, porque que eu e minha irmã Glorinha, estávamos fora da
escola. Assim ouvia meu tio dizer:

─ Coloca  esses  minino  na  escola,  Guilhermino!  Já  tá
passando da hora! Dizia ele toda vez que passava em casa.

As preocupações do tio Jair pouco incomodavam meu pai, mas
minha mãe sentia-se e dizia-se envergonhada de ser cobrada por
pessoas “de fora”. Meu pai dizia que “filho de pobre tem que

290



trabalhar e cumprir com as obrigações”; não fazer dívida e se
fizer pagar em dia. Ele odiava gente mentirosa, falsa, e criticava
uma  tal  “negaça”  e  o  cinismo.  Também  detestava  quem  fazia
gracinha,  para  justificar  coisa  séria;  não  gostava  de  gente
“pidona”. Para ele pedir era comportamento de gente “atoa”. 

Diariamente meu pai aproveitava pedaços de tábuas, ripas,
tarugos etc,  de  uma  das  serrarias  da cidade  e fazia pequenos
móveis como cantoneiras, banquinhos, caixotes, atajés e portas.
Reaproveitando o que sobrava do trabalho de meu pai, eu fazia
carrinhos de madeira e de lata. Nos intervalos das feituras dele
eu usava o serrote, o martelo e o facão para esculpir as peças e
montar os carrinhos. Para isso aproveitava os pregos tortos, os
quais os desamassava para torná-los utilizáveis novamente.

Meus carrinhos eram cobiçados pelas crianças daquela rua e
até o bairro em que vivíamos. Cheguei a vender, mas o interesse
maior era exibir e brincar com esses carrinhos. Certa vez um rapaz
estava “cortejando” minha irmã e, para que eu não o dedurasse, ele
comprou um destes carrinhos por um preço “exorbitante”. Mas não
adiantou, contei tudo e mais um pouco para nossa mãe.

Como eu disse no início, minha mãe conseguiu arrancar o
dinheiro do meu pai e nos registrar. Ela ficou muito contrariada
porque não pode compor os nossos nomes com os de pai, pelo fato de
serem  casados  somente  na  igreja,  portanto  nossos  sobrenomes
ficaram somente o dela. 

Dalí em diante foi uma euforia só! Minha mãe comprou tecido
e mandou fazer nossa “farda”, pois era assim que chamava, em tempo
de regime militar. Era camisa branca de algibeira em baixo e em
cima, uma espécie de jaleco e calça amarelo-escuro (mostarda),
para homens e blusa branca de manga com algibeira em cima e saia
para  as  mulheres.  O  calçado  era  conga,  iguais  para  homens  e
mulheres, meus pais demoraram comprar, nós fomos um bom tempo de
chinelo “havaiana”, ou chinelo de dedo. Havaiana é uma marca, mas
neste  interior  de  Goiás,  lembro  que  quase  todos  os  produtos
ficaram conhecidos pelas suas marcas: Bombril, Velho barreiro,
Brama, Colgate, etc.

Numa segunda-feira  de  março  lá fomos nós estudar com a
professora Alminda. Tratava-se de uma alfabetização para crianças
fora da idade escolar. Como já tinha dito estudávamos de forma
indutiva das letras que se juntavam, até formar frases. No meu
caso nos três primeiros dias eu decorei o texto e já anunciei em
casa que já sabia ler. A primeira lição que decorei foi a do “Beto
e barrigudo”, que era a segunda lição, a lição do “B”.

Mas não demorou e eu já estava lendo mesmo e fazendo as
tarefas conforme a professora passava no quadro. 1975 foi um ano
de muitas alegrias em casa, porque eu e minha irmã aprendermos ler
e  escrever.  Estávamos  “alfabetizados”  não  porque  sabíamos  o
alfabeto,  mas  porque  sabíamos  ler,  escrever  e  iniciados  na
tabuada.

Neste  tempo  eu  pedi  um  caderno  para  meu  pai,  só  para
escrever músicas. Assim que aprendi ler, fui logo colocando em
prática a escrita no meu “caderno de músicas”. Eu as ouvia pelo
rádio, ou as que rodava em casa na nossa radiola e as transcrevia
para este “caderno de arame”, ou caderno de espiral.

291



Apeguei-me aos papéis e desde então não poderia ver uma
folha  escrita  que  ia  atrás  dela  para  ler.  Neste  tempo  meu
trabalhava como carroceiro fazendo fretes das fazendas para a zona
urbana.  Eu  era  seu  ajudante  para  campear  o  cavalo  de  manhã,
assistir no arreio e abrir cancelas durante os trajetos. Já lendo
palavras e algumas frases, ao avistar uma folha qualquer jogada à
beira da estrada, eu descia da carroça em movimento e voltava, sem
prejuízo da viagem, pois meu pai tinha pressa para ganhar nosso
pão.

Ao  apropriar-me  de  folhas  de  jornal,  lia  palavras  e
perguntava meu do que se tratava. Ele logo se enfurecia, pois as
desconhecia e não interessava pensar sobre o dizia certa folha de
papel empoeirada. Eu via o mágico, o distante, o que minha mãe
procurava  em  suas  rezas.  Enxergava  outra  realidade,  pessoas
famosas, um outro lado daquela infância pacata, na qual estava
presente  minha  irmã  e  eu.  Mas  a  escola  nos  confrontaria  com
outros, com diferentes que eu começava interagir. 

Em 1976, fomos para e Escola Estadual Professora Ricarda,
matriculados no “primeiro forte”. Era “forte” porque sabíamos ler.
Os que não sabiam ler eram “fracos”. Nós não fomos para o segundo
ano  porque  o Mobral  não  certificava como  1º  ano, apenas  como
“alfabetizado”. Doravante, todo ano uma escola diferente: 1977
Colégio Dom Alano; 1978 Colégio Felismina; 1979 Escola Estadual
Barreirão, onde mudara meus pais. A partir deste ano o trabalho na
roça e o emprego em fazendas me retiraram completamente da sala de
aula.

Minha iniciação escolar ou alfabetização foi de conflitos
da minha mãe com meu pai, da condição familiar de dificuldades
para adquirir o básico, da sobrevivência; das mudanças constantes
de escola; de morar em casa de parentes (meus pais se mudaram
provisoriamente para a Fazenda Gameleira em 1977 e em seguida
definitivamente para o povoado Barreirão).

Esses  conflitos  todos,  eu  os  interpreto  como  filtros
estratégicos que separam os empobrecidos dos enriquecidos. Estes
vão incentivando e protegendo seus filhos do sol quente, da fome,
do trabalho infantil; aqueles são forçados a usarem seus filhos
para ajudar no sustento. Dessa forma, o sistema vai expulsando a
maioria da escola e selecionando a minoria para continuar e em
seguida assumir as melhores posições no tecido social.

Campos Belos, 14 de fevereiro, 2025

292



Apêndice II: Carta ao professor Paulo Freire (in memória)

Caro prof. Paulo Freire,

Ouvi falar de ti pela primeira vez numa indagação a mim feita pela
prof.ª Dilsilene Aires em 1996, ocasião que eu cursava o primeiro ano do
curso de pedagogia da Universidade Estadual do Tocantins – UNITINS. Saíra do
emprego de auxiliar de almoxarife na usina de álcool Depasa-Destilaria Vale
do  Palmas  S/A,  situada  na  zona  rural  do  município  de  Arraias  –  TO.  Me
desempregara porque passara no vestibular desta recém-instalada e pioneira
Instituição de Ensino Superior. A partir de então fui procurar emprego na
zona urbana de Campos Belos – GO, para facilitar minha frequência ao curso.

Mas  antes,  na  usina,  na  função  que  exercia,  sentia-me  comovido
diariamente  com  os  trabalhadores  e  trabalhadoras  que,  para  retirar
ferramentas, peças ou mantimentos no almoxarifado “assinavam” utilizando o
dedo polegar na requisição. Resignei-me com a situação e procurei a direção
da empresa propondo-me a ministrar aulas  noturnas  para  alfabetizar  essas
pessoas, que se humilhavam todas os dias no balcão do almoxarifado.

Na conversa com a professora ela estranhou o fato de eu declarar não
ter ouvido falar de ti. Para ela este tipo de preocupação e iniciativa tem a
ver com o vosso pensamento e preocupação. De fato, logo nas primeiras semanas
na  Universidade  fui  compreendendo  sua  importância  para  a  libertação,
principalmente das pessoas oprimidas pelo trabalho pesado, mantido para o
enriquecimento de seu opressor.

Ao levar minhas preocupações às gerências, estas as levaram à direção
da empresa, que incumbiu a esposa de um dos diretores a assumir a tarefa de
empenhar-se junto ao departamento educacional, para providências. Comovida,
ela  esforçou-se  e  conseguiu  instalar  uma  turma  de  adultos  a  serem
alfabetizados no período noturno, na “escolinha” local destinada a crianças
filhas dos trabalhadores, escolinha limitada a duas ou três séries iniciais
do ensino fundamental. 

Enquanto  ela  realizou  as  tratativas  para  a  abertura  da  sala  e
contratar-me como professor “alfabetizador”, eu cuidei de planejar as aulas.
As  atividades  de  ensino  propostas  tratavam  de  “comparar  as  formas  das
ferramentas” às letras como estratégia para facilitar o reconhecimento delas:
o “A” se fazia com um “alicate”, o “b” se fazia com o micrômetro industrial,
o “c” com a meia lua e assim sucessivamente. Estávamos no correr do ano de
1994.

A turma foi aberta e funcionou regularmente por cerca de 2 semestres,
mas devido as escalas de trabalho, pois não tiveram nenhuma alteração nela
para facilitar a participação dos trabalhadores, a ideia não progrediu. Nos
primeiros dias, os trabalhadores eufóricos compareceram em massa: a sala não
coube  tantos  estudantes  interessados,  como  se  vissem  uma  mágica  da
alfabetização instantânea.

Estudantes  que  persistiram  foram  mudados  de  horário,  outros  eram
obrigados a fazer horas extras, outros davam assistência às máquinas no campo
sem horários determinados. Com isso a iniciativa foi abortada, nem tão pouco
obteve  qualquer investimento, mas  somente a minha  contratação  pelo  órgão
estadual de ensino presente na região.

Havia uma barreira intransponível, a condição social do trabalhador
não o deixa ultrapassar os muros da sobrevivência. Então ele se submete ao
máximo e coloca seu corpo no negócio, seu labor torna-se sua “dignidade” e
seu  pensamento,  seu  saber  são  interditados  nestas  condições.  Não  havia
combinação naquele contexto, a não ser meu silenciamento, nas palavras frias
do contrato.

Havia 4 anos que na cidade histórica de Arraias – Tocantins, distante
22 Km de Campos Belos – Goiás, toda a população se orgulhava de ter recebido
a primeira Instituição de Ensino Superior, graças à criação do novo Estado em
1988. A Unitins foi aberta no local, com os cursos de Matemática e Pedagogia.
Prestei o vestibular de 1995 e ingressei em 1996, deixando o emprego sob

293



protestos de muitos colegas, que consideravam loucura, um “pai de família”
abandonar o emprego para estudar.

Como  estudante  de  pedagogia  me  envolvi  em  vários  projetos  sempre
conduzido pela filosofia da práxis e engajado na luta da libertação por meio
da leitura. Atento ao mundo pedagógico, no dia 2 de maio de 1997, me lembro
de lamentar seu falecimento pelos corredores da UNITINS. Passaram-se 4 anos.
Fui escolhido para ser o orador representante da turma durante a colação de
grau. Ao discursar vesti-me da sua pedagogia. Então tive o deslumbre de
finalizar  minha  fala  muito  aplaudido  abordando  sonhos  de  libertação,
coletados na tua pedagogia humanista e contagiante.

Após ter participado de projetos de extensão no município de Aurora do
Tocantins, inspirado em sua obra, andei de avião pela primeira e conheci o
mar também pela primeira vez, como participante da jornada de capacitação de
alfabetizadores do Programa “Alfabetização Solidaria”, fazendo ponte com o
município de Vargem Grande – Maranhão. Ao escrever um livro de memórias em
parceria com outros colegas, citei que “filosofar, assim, se impõe não como
puro encanto, mas como espanto diante do mundo (…)”, como está escrito em sua
última obra, a Pedagogia da Indignação, publicada em 2000, pela sua esposa
Ana Maria de Araújo Freire.

Neste ano fui convidado para atuar como secretário de educação da
minha cidade. Então tive a oportunidade de trabalhar pelo plano de carreira e
regularização  das escolas, propus  o projeto “Sagrada  família na Escola”,
registrado em livro da saudosa professora Aracy Batista Cordeiro. Em seguida
entrei para a docência e, fui aprovado no concurso público da Universidade
Estadual  de  Goiás,  graças  à  releitura  atenta  de  seu  livro  Pedagogia  da
Autonomia.

Esta luz é que me faz escrever e escrever-te abre horizontes da minha
luta  pelos  direitos  humanos  da  Criança  Quilombola  Kalunga,  como  as  que
encontrastes na Guiné-Bissau. Elas se refazem na esperança da escola justa.
Lembro-me de suas revelações à Cristina, mas também das preocupações com
Carlinha,  enquanto  por  aqui  me  vejo  bastante  envolvido  com  situação  de
Muénga, até com as transformações em curso no Quilombo, muito tendente à
desumanização de seu povo.

Por ocasião da seleção para o doutorado no programa de pós-graduação
em direitos humanos na UnB, eu fiz a explanação e por fim a prof.ª Lucia
Pulino perguntou se eu não ia falar “da principal referência citada”. Eu pedi
mais dois minutos e recompus minha apresentação. Por esta razão estou imerso
em sua obra, refazendo leituras do seu método, revisando seu humanismo e
bebendo  um  pouco  de  suas  fontes,  para  melhor  entender  a  educação  como
estratégia para libertação.

Lhe falo das dificuldades encontradas, do avanço do autoritarismo no
país que o indicaram para ser patrono da educação. Não leram suas  obras
direito e as escolas estão carentes da Pedagogia Esperança. Vejo que os
oprimidos mais uma vez foram enganados e agora estão distraídos, cada um com
uma  máquina  na  mão,  ignorando  os  livros.  A  boniteza  de  sonhar  como  as
crianças  e  realizar-se  pela  leitura  está  sob  condução  algorítimos,  tão
velozes, quanto eficientes para excluir.

Ainda assim, transformei em livro o texto da minha dissertação de
mestrado sobre a sofrida formação de professores e dediquei ao centenário da
tua grandiosa obra e existência. Por fim, nos encontramos mais dedicadamente
em minha pesquisa para o doutoramento em direitos humanos. A leitura de tuas
obras,  para  mim  são  como  faróis  da  prática  pedagógica  humanista,  o
aprofundamento  nelas  vão  me  doutorando,  reconstruindo  sonhos,  encorajando
esperanças, desfazendo mitos, com isso humanizando-me para a docência e para
a vida.

Grato,
Adelino  Soares  Santos  Machado,  sob  lua
quarto crescente de 1º de março de 2025.

294



Apêndice III: Lista de obras de Paulo Freire (citadas e/ou estudadas)

Obra Ano de publicação Edição estudada

Primeira fase

A educação de adultos e as populações marginais. O problema dos
mocambos*

1958 1958

Educação e atualidade brasileira (tese) 1959 Edição 2001

Papel da educação na humanização (texto de palestra) 1967 Edição 1997

Segunda fase

Educação como prática da liberdade 1967 56ª Ed. 2023

Pedagogia do Oprimido 1968 47ª ed. 2005

Cartas a Guiné-Bissau: registro e uma experiência em processo 1975 8ª Ed. 2021

Terceira fase

Educação e mudança 1981 45ª Ed. 2021

A importância do ato de ler: em três artigos que se completam 1982 29ª Ed. 1994

Pedagogia da esperança 1992 17ª Ed. 2011

Política e educação 1993 8ª Ed. 2007

Pedagogia da indignação: cartas pedagógicas e outros escritos 1997 7ª ed. 2022

Conscientização: teoria e prática da libertação: uma introdução ao
pensamento de Paulo Freire

1979 3ª Ed. 1980

A África  ensinando  a  gente:  Angola,  Guiné-Bissau,  São  Tomé e
Príncipe

2003 5ª Ed. 2021

Cartas a Cristina: reflexões sobre minha vida e minha práxis 1994 4ª Ed. 2021

Direitos  humanos  e  educação  libertadora:  gestão  democrática  da
educação pública na cidade de São Paulo

2019 2ª Ed. 2020

Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa 1996 Edição 2011

* Texto citado pelo Instituto Paulo Freire e por Beisiegel (2010, p. 27) e outros, mas não encontrado na íntegra
física ou digitalmente.

295



Apêndice IV: Roteiro de perguntas as/aos “alfabetizadores/as” 

I. O que é para você, uma criança alfabetizada?

II. Que método você utiliza? Isto  é,  qual  é sua estratégia,  qual  é  o seu segredo para

alfabetizar?

III. Que  dinâmicas,  ou  as  atividades  iniciais  você  utiliza  para  integrar  as  crianças  ao

ambiente escolar?

IV. Detalhe um pouco mais a ligação entre a iniciação escolar, a adaptação da criança e

sua alfabetização.

V. Como  você  explora  as  brincadeiras  e  jogos,  tanto  para  socialização,  quanto  para

estimular o aprendizado em sala de aula ou fora dela?

VI. Você utiliza brincadeiras  tradicionais  praticadas na comunidade,  em sua prática de

ensinar?

VII. Fale um pouco sobre a relação da alfabetização e a vida real das crianças no

quilombo.

VIII. Como  é  a  alfabetização  das  crianças  no  contexto  da  sala  multisseriada  de

ensino, praticada no quilombo?

IX.  Para que você desenvolva seu trabalho de alfabetização, lhe são dadas orientações,

capacitações e leituras?

X. Relate-me como se deu seu processo iniciático escolar, sua própria alfabetização.

XI.  Como você relaciona as necessidades básicas (culturais, econômicas e sociais), com a

introdução da criança Kalunga na escola.

XII. Comente sobre a vida real da criança no quilombo: como sua alimentação, sua

saúde, sua moradia, sua religião, sua família, as tradicionais do lugar está relacionada

com sua vida escolar?

XIII. Como os fatores externos,  o ambiente,  as autoridades,  as aulas em casa,  as

escolas construídas de palha e barro, as condições trabalho, interferem na introdução

das crianças na escola?

XIV. Caso  queira,  complemente  suas  opiniões  sobre  os  desafios  de  alfabetizar

crianças no Quilombo.

Território Kalunga de Monte Alegre de Goiás, 3 de junho de 2024.

296



Apêndice V: Roteiro de perguntas à Omokùnrin

Parte 1:

Qual sua idade e nome completo?

O que mais gosta de fazer aqui no território Kalunga?

Com que idade entrou na escola?

Conte-me. Com foi sua entrada na escola?

Quanto tempo permaneceu estudando nela?

Quando parou de estudar?

Porque parou de estudar?

Sente saudade da escola?

Depois que parou de estudar, aprendeu alguma profissão?

Ainda vive com seus pais?

Parte 2:

Quando era criança, o que pensava que iria ser quando crescesse?

O que esperava da escola?

Tem alguma professora ou professor, que considera especial?

Porque?

O que mais gostava de fazer na escola?

Que profissão gostaria de ter aprendido?

O que sonha daqui para a frente?

O que faz hoje em dia?

Tem vontade de voltar a estudar?

Território Kalunga de Monte Alegre de Goiás, 7 de fevereiro de 2025.

1297



Apêndice VI: Pseudonímia dos/as participantes da pesquisa

Pseudônimo Significado Referência

Àgbàsá Do grupo linguístico iorubano e significa “folha de
palmeira”, que secada serve de combustível

Beniste (2021, p. 580).

Hurí Expressão  para  significar  estado  de  silêncio:  adj.
Calado; Silencioso; Calmo.

Assis Junior (1967, p. 53).

Mukua Adjetivo  para  pessoa  envergonhado,  tímida,
acanhada, cerimoniosa.

Assis Junior (1967, p. 76).

Imoxi Que não admite divisão; igual; da mesma natureza. Assis Junior (1967, p. 59).

Kindoki Significa  interações;  manifesta-se  na  potência  da
palavra falada.

Santana (2019, pp. 69-70).

Kajínga Pequeno  barrete  tecido  de  palha  fina;  cobertura  de
cabeça dos clérigos.

Assis Junior (1967, p. 83).

Makota Origem Iorubá; plural de dikota,  que significa irmã
mais velha; zeladora dos Orixás no Candomblé.

Santos, (2015)

Muénga Aprendiz; Praticante; discípulo; aquele ou aquela que
está no princípio.

Assis Junior (1967, p. 296).

Nefertiti Rainha de Kemet, Egito; seu nome significa “a mais
bela  chegou”;  viveu  entre  1370  e  1330  antes  de
Cristo.

Domingues (2018)

Nzinga Membro  da  etnia  Jagas;  lutou  contra  traficante  de
escravizados em Angola; viveu entre 1582 e 1663.

Domingues (2018)

Oriki Significa poema sagrado;  instrumento de cordas  do
Mali.

Santana (2019, p. 73).

Omokùnrin Rapaz, Jovem, s. òdó, ọmọkùnrin, òdómọkùnrin. Beniste (2021, p. 988).

Ponjí Pessoa astuta; ladina; que conhece os cantos da casa. Assis Junior (1967, p. 338).

Undumbe Noviciato ou catecumenato; pessoa nova, ainda em 
formação.

Assis Junior (1967, p. 371).

Tuanhanha
(ou Tuanha)

Adj. (IX) Fulgurante (…) Diz-se do sol ou lua muito
brilhante, luminoso, claro.

Assis Junior (1967, p. 361).

Yinga Yinga  significa  afirmação,  presença;  pessoa
desenrolada.

Santana (2019, p. 67).

Zaya Significa saber, ver, ter consciência da realidade, das
coisas.

Santana (2019 p. 74)

298



299



300



301



302



303



304


	​ Introdução
	Contexto histórico
	Objetivos da pesquisa
	Primeiras aproximações
	Arcabouço físico da tese

	​ Capítulo I: Referencial teórico
	1.1. A Pedagogia Humanista de Paulo Freire
	​ 1.1.1. Primeira fase
	​ 1.1.2. Segunda fase
	​ 1.1.3. Terceira fase


	​ Capítulo II: Percurso metodológico
	2. 1. Método e técnicas de pesquisa
	​ 2.1.1. Método

	2.2. Técnicas de coleta de informações
	​ 2.2.1. Observação participante
	​ 2.2.2 Entrevistas semiestruturadas
	​ 2.2.3. Formulários de informações pessoais
	​ 2.2.4. Outras técnicas

	2.3. Instrumentos de coleta das informações
	​ 2.3.1. Cadernos de pesquisa de campo – CPC
	​ 2.3.2. Cadernos de textos de entrevistas – CTE
	​ 2.3.3. Outros instrumentos

	2.4. Caracterização dos participantes
	2.5. Outros participantes (terceiro grupo)
	2.6. Pseudonímia
	2.7. Localização geográfica da pesquisa
	2.8. Desafios do acesso ao Território

	​ Capítulo III: Ação antidialógica: o medo e a opressão que atinge a criança preta no Brasil
	3.1. O medo e a ação antidialógica dos interesses
	3.2. O desfavorecimento e opressão da infância
	3.3. De Muénga a Omokùnrin
	3.4. O significado de “alfabetizar” uma Criança Quilombola Kalunga

	​ Capítulo IV: Indícios de violação dos direitos humanos da Criança Kalunga – o que “dizem” os cadernos de campo.
	4.1. A resistência expressiva em Oriki
	4.2. Centelhas do projeto “Kalunga-Educação”
	4.3. Sombras que ameaçam a Criança Kalunga
	4.4. O antidiálogo e a “prosperidade” na sala de aula
	4.5. Cotidianos e distâncias na/da escola

	​ Capítulo V: O racismo multidimensional como estratégia da inferiorização humana e seus danos à infância negra: “vozes” dos cadernos de textos.
	5.1. Aspectos históricos e influência do racismo na educação
	5.2. A evolução e revigoração do racismo como estratégia de interdição
	5.3. Racismo e subalternidade na formação da Criança Kalunga
	5.4. Sistema multisseriado, racismo e prevalência do analfabetismo

	​ Capítulo VI: Alfabetização/iniciação e o direito a aprendizagem no Território: percepções e contradições das professoras “alfabetizadoras”
	6.1. Princípios da individuação da criança
	6.2. Ausência formal de políticas de Educação Infantil
	6.3. O direito de Muénga à educação integral
	6.4. Conceitos, percepções e contradições das/os participantes

	​ Capítulo VII: Proposta para uma “pedagogia Bantu-Africana”: “vozes” que ecoam dos cadernos de textos das entrevistas.
	7.1. Recusa à fragmentação da aprendizagem
	7.2. A iniciação escolar
	7.3. A descolonização do currículo
	7.4. Superação do ensino multisseriado

	​ Capítulo VIII: O “jogo de cintura” e a garantia do direito à aprendizagem infantil Kalunga: uma “nova” práxis a ser escutada e compreendida
	8. 1. Por uma “Pedagogia da ‘Escuta’”
	8.2. Escuta à professora Kalunga

	​ Considerações finais
	​ Referências
	​ ANEXOS (a partir da página 280):
	​ APÊNDICES (a partir da página 290):

