
UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ESTUDOS DE
TRADUÇÃO

INSTITUTO DE LETRAS

Traduzir a vida não é útil de ailton krenak: uma relação
Brasil-Senegal por um tradutor senegalês.

MAMADOU SALIOU DIALLO

BRASÍLIA

2025



ii

Mamadou Saliou Diallo

TRADUZIR A VIDA NÃO É ÚTIL (2020) DE AILTON KRENAK: uma

relação Brasil-Senegal por um tradutor senegalês.

Dissertação submetida ao Programa de

Pós-Graduação em Estudos da Tradução,

da Universidade de Brasília, como parte

dos requisitos necessários à obtenção de

grau de Mestra em Estudos da Tradução.

Orientadora: Prof.ª Dr.ª Alice Maria de Araujo Ferreira



iii

Mamadou Saliou Diallo

TRADUZIR A VIDA NÃO É ÚTIL (2020) DE AILTON KRENAK: uma

relação Brasil-Senegal por um tradutor senegalês.

Dissertação submetida ao Programa de

Pós-Graduação em Estudos da Tradução,

da Universidade de Brasília, como parte

dos requisitos necessários à obtenção de

grau de Mestre em Estudos da Tradução.

Defendida e aprovada em: 29 de Maio de 2025

BANCA EXAMINADORA:

________________________________________

Prof.ª Dr.ª Alice Maria de Araújo Ferreira

Orientadora - POSTRAD – UnB

______________________________________

Profa. Profa. Dra. Ludmylla Mendes Lima

Examinadora externa - PPGMEL-Malês - UNILAB

_______________________________________

Profa. Dr. Eclair Antonio Filho

Examinador interno - POSTRAD-UnB

_______________________________________

Profa. Dra. Clarissa Marini

Suplente – IL/LEA-UnB



iv



v

Dedicatória

Ao meu pai, que partiu antes de ver este momento, mas cujo
amor e incentivo me guiaram até aqui. E à minha mãe, cuja
força e apoio incondicional foram meu porto seguro. Esta

conquista é, antes de tudo, de vocês.

Aos povos indígenas, guardiões da Natureza.



vi

Agradecimentos

A escrita da dissertação foi para mim um exercício árduo. Perdi-me
algumas vezes, precisei voltar atrás, escrever e apagar, questionar e desfazer
minhas certezas, chegando a duvidar se seria capaz. Se hoje este trabalho está

concluído, devo isso principalmente àquela que primeiro acreditou que eu
conseguiria: Prof.ª Dr.ª Alice Maria de Araújo Ferreira, minha orientadora.

Agradeço a ela por sua presença, disponibilidade e pelo diálogo constante do
início ao fim do mestrado. Por ler e reler meus textos com tanta atenção, rigor e
dedicação. Por sua franqueza, paciência, generosidade intelectual e humana.

Por me ensinar a fazer pesquisa e por me apoiar nos momentos difíceis da vida.
Obrigado!

Agradeço aos colegas do Grupo de Pesquisa Poéticas do Devir pelas trocas
enriquecedoras.

Minha maior gratidão vai à CAPES, instituição do governo brasileiro que me
concedeu uma bolsa de dois anos, permitindo que eu concluísse meu mestrado

em boas condições.

Agradeço também ao POSTRAD por financiar uma viagem essencial para que
eu pudesse apresentar um trabalho no Encontro Nacional de Tradução e Cultura,

em João Pessoa.

Agradeço a todos os meus colegas de curso pelo acolhimento e pelos debates
enriquecedores ao longo desses dois anos.

Por fim, a Ailton Krenak, cuja obra inspirou esta pesquisa.



vii

Resumo

No contexto dos intercâmbios culturais internacionais, refletir sobre o movimento
literário entre Senegal e Brasil é fundamental para compreender os vínculos
literários estabelecidos entre os dois países. Esta pesquisa apoia-se em dados
de catálogos de editoras (francesas, brasileiras e senegalesas) e em bases
bibliográficas como o WorldCat, o Catálogo de Teses e Dissertações da CAPES
e a Biblioteca Digital da Universidade Cheikh Anta Diop para oferecer uma visão
abrangente da relação literária entre Senegal e Brasil a partir das traduções
produzidas e disponibilizadas em ambos os contextos. Com base nesse
levantamento, analisamos a evolução das trocas intelectuais e destacamos o
papel da tradução na configuração dessas relações. O aporte teórico da
pesquisa se fundamenta na concepção de tradução como relação, sobretudo
nos trabalhos de Henri Meschonnic (1999), Édouard Glissant (1990), Antoine
Berman (1984) e Pascale Casanova (2008), além de outros pesquisadores como
Dominique Aury (1963) e Jean-Louis Cordonnier (1995).

Palavras-chave: Tradução; Relações interculturais; Ailton Krenak; Literatura
traduzida; A vida não é útil

Abstract

In the context of international cultural exchanges, reflecting on the literary
movement between Senegal and Brazil is essential for understanding the literary
ties between the two countries. This research draws on data from publishers’
catalogs (French, Brazilian, and Senegalese) and bibliographic databases—such
as WorldCat, the Catálogo de Teses e Dissertações da CAPES (CAPES Theses
and Dissertations Catalog), and the Cheikh Anta Diop University Digital Library—
to offer a comprehensive overview of the literary relationship between Senegal
and Brazil through the translations produced and circulated in both nations.
Based on these sources, we analyze the evolution of intellectual exchanges and
highlight the role of translation in shaping these connections. Our theoretical
framework is grounded in the concept of translation as relation, particularly in the
works of Henri Meschonnic (1999), Édouard Glissant (1990), Antoine Berman
(1984), and Pascale Casanova (2008), along with contributions from scholars
such as Dominique Aury (1963) and Jean-Louis Cordonnier (1995).

Keywords: Translation; Intercultural relations; Ailton Krenak; Translated
literature; A vida não é útil (Life Is Not Useful).



viii

Résumé

Dans le contexte des échanges culturels internationaux, étudier le mouvement

littéraire entre le Sénégal et le Brésil est un acte important pour comprendre la

relation littéraire entre les deux pays. Dans ce sens, notre recherche vise, à

travers des données de catalogues d'éditeurs (français, brésiliens, sénégalais),

des bases de données bibliographiques (Worldcat, Catalogue de Thèses et

Dissertations de la CAPES, Bibliothèque Numérique de l'Université Cheikh Anta

Diop), à donner une vision générale de la relation littéraire entre le Sénégal et le

Brésil à travers les traductions effectuées dans les deux pays. Avec cet objectif,

nous cherchons, premièrement, à analyser, sur la base des données recueillies,

l'évolution des échanges de productions intellectuelles des deux pays et à

souligner le rôle de la traduction dans ces relations. Pour développer notre

recherche, nous nous appuyons sur les conceptions de la traduction

comme relation, notamment chez Henri Meschonnic (1999), Édouard Glissant

(1990), Antoine Berman (1984) et Pascale Casanova (2008), ainsi que sur

d’autres chercheurs qui ont discuter sur la traduction, tels que Dominique Aury

(1963),Jean-Louis Cordonnier (1995).

MOTS-CLÉS : Traduction ; Relation interculturelle ; Ailton Krenak ; Littérature

traduite ; A vida não é útil (La vie n’est pas utile).



ix

Sumário
Dedicatória ..................................................................................................................................v

Agradecimentos .........................................................................................................................vi

Resumo ..................................................................................................................................... vii

Abstract ..................................................................................................................................... vii

Résumé .....................................................................................................................................viii

INTRODUÇÃO ............................................................................................................................ 1

I. TRADUZIR, UM HÍFEN ENTRE PAÍSES ............................................................................. 5

1. Literatura senegalesa. ................................................................................................... 6

2. Literatura brasileira ....................................................................................................... 11

3. Relação literária Senegalês – Brasileira .....................................................................15

II. AILTON KRENAK: BIOGRAFIA E VIDA SOCIAL ............................................................ 27

1. História do povo krenak ....................................................................................... 27

2. Ailton krenak: vida e obra ............................................................................................28

3. Obras de Ailton krenak ................................................................................................30

CAPÍTULO 2: DISCUTIR A TRADUÇÃO .............................................................................. 38

I. Tradução-relação .......................................................................................................... 38

II. Ética e política da tradução .........................................................................................44

III. TRADUZIR, RE-ESCREVER? ...................................................................................56

CAPÍTULO 3: TRADUZIR A ESCRITA DE KRENAK .......................................................... 60

I. Características da escrita do livro ............................................................................... 60

1. A polifonia ............................................................................................................. 60

2. Provérbios ............................................................................................................. 70

3.O Ritmo e oralidade: ......................................................................................................71

II. Estratégias no processo da tradução .........................................................................73

1.Paratextos ...................................................................................................................... 73

1.1 A capa ..................................................................................................................75

1.2 Notas de rodapé ................................................................................................. 77

1.3 Glossário .............................................................................................................80

CONSIDERAÇÕES FINAIS .....................................................................................................83

Bibliografia ............................................................................................................................... 87



1

INTRODUÇÃO

Traduzir Ailton Krenak para o Senegal é construir uma ponte entre duas

literaturas ditas «periféricas» na República Mundial das Letras de Pascal

Casanova. É tecer um laço profundo entre dois países separados pelo Atlântico,

unidos por um passado doloroso marcado pelo tráfico de escravos e pela

colonização europeia, vivido de forma diferente por cada um deles.

Para além desta história comum, esta tradução é um convite à descoberta

mútua de duas culturas, com pouco conhecimento literário uma da outra. É uma

oportunidade de destacar a voz única de Ailton Krenak, um pensador e ativista

indígena brasileiro, e de a fazer ressoar num novo contexto cultural.

Esta tradução é uma maneira de descentralização da literatura para

valorizar vozes e perspectivas que foram durante muito tempo marginalizadas.

Contribui para enriquecer o diálogo intercultural e para construir uma visão

mais inclusiva e plural da literatura mundial. Hoje em dia tradução ultrapassa o

aspeito de conversão entre línguas, tornando-se uma ferramenta de relações

geopolíticas e sociais. Num artigo de Juritrad1 intitulado Les fondements de la

traductologie: une introduction aux théories de la traduction2 (Os fundamentos

da tradutologia: uma introdução às teorias da tradução), Cicero disse:

traduzi os dois famosos discursos opostos dos mais ilustres dos mais
famosos oradores, Ésquines e Demóstenes; e não os traduzi como um
intérprete, mas como um orador com as mesmas ideias e as suas
expressões como as suas figuras, com palavras de acordo com o
nosso uso. Não achei necessário traduzir palavra por palavra, mas
observei plenamente o carácter e o valor das palavras. De facto, não
considerei essencial apresentar ao leitor um registo, mas pesar uma

1 uma agência de tradução jurídica multilíngue

2 https://traductologie.com/introduction-traductologie/

https://traductologie.com/introduction-traductologie/


2

soma em bloco, por assim dizer.» (Cícero, c. 46. a.C.)3 (tradução
nossa)

É assim que os primeiros teóricos, como Cícero, viam a tradução como

uma simples passagem de uma língua para outra, com ênfase apenas na

precisão das palavras e na língua de recepção.

Mas esta definição evoluiu ao longo dos anos, passando a incluir

aspectos socioculturais que tornam a tradução mais complexa. A tradução já não

é uma questão de transcrição, mas de tradução, uma vez que se tornou um

elemento central das relações internacionais, que produz e é produzida no

processo de globalização.

Assim, cada tradução tem uma razão muito específica que vai para além

da transformação da obra original. Para mim, traduzir «A vida não é útil (2020)»,

de Ailton Krenak em francês para o senegalês tem como objetivo abrir uma porta

pela qual os senegaleses possam passar para descobrir algo novo, e esse algo

é a literatura dos povos indígenas do Brasil.

Por isso, a minha escolha de traduzir Krenak e, mais especificamente, a

sua obra A vida não é útil (2020), não é uma escolha insignificante. É um ato

deliberado para reforçar e diversificar as trocas de produções culturais e

literárias entre o Senegal e o Brasil.

Antes de aprofundar o assunto, vale a pena fazer um balanço das

relações literárias existentes entre os dois países. Basearei a minha análise em

dados oficiais publicados por editoras, plataformas académicas, bibliotecas

digitais, etc. Esta análise permitirá evidenciar as trocas de livros existentes,

escritos ou traduzidos, e compreender melhor a dinâmica atual da circulação de

3 « J’ai traduit les deux célèbres discours opposés des plus illustres des orateurs les plus célèbres,
Eschine et Démosthène ; et je ne les ai pas traduits comme un interprète, mais comme un orateur avec les
mêmes idées et leurs expressions comme leurs figures, avec des mots conformes à notre usage. Je n’ai pas
cru devoir rendre mot pour mot, mais j’ai entièrement observé le caractère et la valeur des mots. En effet, je
n’ai pas estimé indispensable de présenter au lecteur un décompte, mais pour ainsi dire de lui peser une
somme en bloc.



3

livros entre o Senegal e o Brasil. Este primeiro passo é essencial para

compreendermos a importância da tradução de Krenak neste contexto.

Para além do estudo específico das relações literárias entre o Brasil e o

Senegal, a tradução da obra de Ailton Krenak, um escritor indígena brasileiro,

dá-me a oportunidade de explorar questões mais amplas ligadas à tradução

como poética e ética.

O meu objetivo é examinar a tradução como um ato de relação, uma

ligação entre culturas, literaturas e línguas. Baseando-me no trabalho de

teóricos da tradução como Meschonnic e Antoine Berman, e autores que

desenvolvem assuntos sobre a poética da Relação como Édouard Glissant

analisarei a forma como a tradução pode promover o diálogo intercultural e

construir uma relação ética e poética.

Abordei também as questões de poder e representação inerentes ao ato

de traduzir, bem como as responsabilidades do tradutor perante o autor, o texto

e os leitores, recorrendo em particular às reflexões de Tiphaine Samoyault e

outros teóricos. Por fim, explorai o conceito de "traduzir-escrever” que sublinha a

natureza criativa da tradução, que não se limita a uma simples transferência

linguística.

A tradução de A vida não é útil (2020) me permitiu abordar a prática

tradutória específica dos escritos de Ailton Krenak, que se caracteriza, em

particular, pela inserção de palavras das línguas indígenas do Brasil. Apresentei

os desafios encontrados durante esse processo e as estratégias utilizadas no

processo de tradução que me permitiu o encontro com o discurso de Ailton

Krenak.

Também discuto a tradução dos paratextos do autor, os elementos que

envolvem o texto principal (título, prefácio, notas, etc.) e a importância dos

paratextos do tradutor para esclarecer o leitor sobre as questões envolvidas no

projeto tradutório.



4

Por fim, elaborei um glossário de palavras das línguas indígenas

presentes no texto. Este glossário, que acompanhará a tradução final, será um

instrumento precioso para os leitores senegaleses, permitindo-lhes compreender

melhor a riqueza linguística e cultural da obra de Krenak.



5

I. TRADUZIR, UM HÍFEN ENTRE PAÍSES

Além da definição literal de traduzir que consiste em transformar um texto

escrito de uma língua para outra, traduzir é também conectar, relacionar vários

aspectos de sociedades diferentes. O hífen tem a particularidade de unir dois

termos distintos para lhes dar um terceiro significado que inclui os outros dois.

Assim, traduzindo o Outro, a tradução o insere no Mesmo e modifica sua

imaginação no processo.

Podemos estudar a tradução como elo sob vários ângulos, principalmente

do ponto de vista cultural e literário, que são aspectos significativos no processo

de tradução. Sendo a tradução uma atividade interlinguística, não podemos

concebê-la sem imaginar a relação intercultural.

Já que estou a falar de tradução literária refiro-me a Necho Bonchev, uma

tradutora búlgara mencionado no artigo de Pauline Giocanti [La culture dans la

traduction: un obstacle franchi ou à franchir? L'exemple de la culture irlandaise

dans Dubliners de James Joyce] (A cultura na tradução: um obstáculo superado

ou a superar? O exemplo da cultura irlandesa em Dubliners de James Joyce)

disse que: « literatura de um povo é o espelho de sua imagem cultural e que

no cerne da literatura está o autoconhecimento de um povo4 (BONCHEV, 1983,

p. 115-119, apud GIOCANTI, 2010, p. 3) (tradução nossa). Isto sugere que as

obras literárias de uma determinada sociedade refletem os seus valores,

crenças e história, proporcionando assim aos leitores uma janela para a

identidade e consciência do seu povo. A literatura torna-se, portanto, essa janela

através da qual uma sociedade pode ver e compreender a si mesma.

4 « La littérature d'un peuple est le miroir de son image culturelle et qu'au fondement de la
littérature se trouve la connaissance de soi d'un peuple » (BONCHEV, 1983, p. 115-119, apud GIOCANTI,
2010, p. 3)



6

A tradução, como elo cultural e literário, assume um papel fundamental no

diálogo entre diferentes povos e na promoção do intercâmbio de conhecimentos,

ideias e experiências. Ao atravessar as barreiras linguísticas, a tradução pode

abrir portas para a compreensão mútua, o respeito à diversidade ou o

estranhamento de si e/ou do outro.

A tradução, como elo cultural e literário, assume um papel fundamental

no diálogo entre diferentes povos e na promoção do intercâmbio de

conhecimentos, ideias e experiências. Assim, se traduzir é pôr em relação

literaturas, traduzir um livro da literatura indígena brasileira para a literatura

senegalesa cria necessariamente uma nova relação entre os dois povos. Como

resultado, traduzir A vida não é útil para o Senegal representa um ponto de

contato entre duas culturas, dois povos, dois países que pouco se conhecem no

campo literário.

Mas antes de falarmos sobre como essa relação senegalesa-brasileira se

manifesta no campo literário, apresentemos primeiro essas duas literaturas que

têm uma história quase semelhante em certos casos.

1. Literatura senegalesa.

Tal como acontece com muitas literaturas africanas, a literatura

senegalesa foi dominada durante muito tempo pela literatura oral (canções,

contos, provérbios, épicos, etc.) É uma literatura muito antiga produzida pelos

diferentes grupos étnicos que vivem juntos no Senegal. Todos os grupos étnicos

no Senegal têm um corpus literário composto pelo menos por fábulas, lendas,

provérbios, canções, etc.

Esta literatura oral está mais desenvolvida nos grandes impérios Fulani,

Wolof, Soninké... que criaram castas de griôs responsáveis ​ ​ pela produção e

preservação da história e da oratória.



7

Embora compostos por diferentes grupos étnicos e embora estes reinos

tenham lutado durante séculos, as suas histórias épicas defendiam os mesmos

valores: a honra, o orgulho, a coragem, a generosidade, o sentido de pátria,

seus griôs falavam várias línguas. Muitos griôs Fulani podem cantar o épico em

wolof ou mandingo.

Falando de Pátria, é importante lembrar de que os reinos do Senegal não

eram Estados-nação no sentido moderno do termo porque o conceito de Estado-

nação, baseado numa identidade nacional homogénea e num território

delimitado, não foi estabelecido nos seus reinos.

Os reinos do Senegal foram organizados de acordo com diferentes

estruturas políticas e sociais, muitas vezes baseadas em laços de parentesco,

alianças entre clãs ou conquistas militares. A identidade nacional, tal como a

entendemos hoje, não foi um fator determinante na sua organização.

A grande diversidade étnica e linguística, com numerosos grupos

coabitando e interagindo dentro de um mesmo território, não corresponde à ideia

de nação homogênea específica do Estado-nação.

É, portanto, mais correto falar de reinos ou impérios, em vez de estados-

nação, para designar as entidades políticas que existiam no Senegal antes da

colonização. Aliás, mesmo depois da independência, o Senegal ainda não

conseguiu construir este Estado-nação. Como Amadou Fall mencionou em «

L’école et la nation au Sénégal de 1960 à nos jours: L’histoire d’un malentendu  

» (A escola e a nação no Senegal de 1960 até os dias atuais: A história de um

mal-entendido), citando a obra de Makhtar Diouf « sénégal: Les ethnies et la

nation » (senegal: as etnias e a nação) que definiu o conceito de nação no



8

Senegal como “um grupo de homens e mulheres que manifestam um desejo

comum de vida comum, partilhando uma língua, cultura e história comuns”5

Para além destas epopeias produzidas nos diferentes impérios do

Senegal temos também os contos e canções que encontramos nas atividades

agrárias, nos funerais, nos casamentos...

Aliás, em um artigo intitulado Tradition orale et littérature au sénégal”6

publicado em 31 de dezembro de 2002 por Lylian Kesteloot no site CORE disse

que:

A epopeia é certamente o género mais impressionante da herança oral
senegalesa. Isso mascara um pouco a riqueza abundante de outros gêneros.
Não me deterei nos contos e fábulas sobre os quais circulam diversas coleções
bilingues, sejam eles os contos Diola recolhidos por L. V. Thomas (NEA) ou os
contos Fulani de Mamadou Ndiaye, ou os contos Serer de Léon Sobel Diagne.
Podemos acrescentar os contos Malinke e Soninke que são os mesmos para o
Senegal e o Mali7.(tradução nossa)

A literatura escrita, por sua vez, conheceu primeiramente uma influência

árabe antes da independência devido à chegada do Islã ao país muito antes dos

franceses, em particular os textos religiosos do Sufismo considerados escolas

literárias. Com a chegada dos franceses no Senegal no século XIX, a literatura

senegalesa foi influenciada pela língua francesa e pelas formas literárias

europeias. A literatura senegalesa escrita começou a surgir durante este período,

mas a produção em francês ainda era limitada nesta época.

5 « Un ensemble d’hommes et de femmes manifestant une commune volonté de vie
commune, partageant une langue, une culture et une histoire communes ».
https://doi.org/10.4000/books.enseditions.2419.

6 https://core.ac.uk/download/148058453.pdf

7 L’épopée est certes le genre le plus impressionnant du patrimoine oral sénégalais. Cela
masque un peu la richesse foisonnante des autres genres. Je ne m’attarderai pas sur les contes et fables
sur lesquels plusieurs recueils bilingues circulent, que ce soient les contes diola recueillis par L. V.
Thomas (NEA) ou les contes peuls de Mamadou Ndiaye, ou les contes sérères de Léon Sobel Diagne.
On peut y ajouter les contes malinke et soninke qui sont les mêmes pour le Sénégal et le Mali.

https://doi.org/10.4000/books.enseditions.2419.
https://core.ac.uk/download/148058453.pdf


9

Após a independência em 1960, a literatura senegalesa conheceu um

crescimento notável. Autores como Léopold Sédar Senghor, Ousmane Sembène,

Cheikh Hamidou Kane, Mariama Bâ e Aminata Sow Fall surgiram como figuras

importantes da literatura senegalesa. Os seus trabalhos exploram vários

aspectos da sociedade senegalesa, incluindo a questão da identidade,

colonização, modernidade e desafios sociais contemporâneos.

Apesar da dominação masculina na literatura senegalesa, as mulheres

deixaram uma marca notável. Em 1980, Mariama Bâ ofereceu uma descrição

sensível da sociedade polígama na sua obra “Uma Carta Tão Longa” (1979).

Aminata Sow Fall, uma das pioneiras da escrita em francês por mulheres na

África Subsaariana, ganhou grande notoriedade através de “La Grève des bàttu”

(1979). Fatou Diome obteve um sucesso enorme com “Le Ventre de l'Atlantique”

(2004), um romance que retrata as aspirações de fuga dos jovens africanos.

De Léopold Sédar Senghor a Mohamed Mbougar Sarr, passando por

Boubacar Boris Diop, a literatura senegalesa pós-colonial foi enriquecida com

obras que puderam ser exportadas no nível internacional, apoiadas por uma

ambiciosa juventude literária. Senghor traçou as primeiras linhas desta rica

tradição literária, abrindo assim caminho para escritores talentosos que

deixaram a sua marca nas letras senegalesas e africanas.

A literatura senegalesa brilha internacionalmente, como comprovam os

prestigiosos prêmios recebidos por seus autores. Mohamed Mbougar Sarr fez

história em 2021 ao se tornar o primeiro escritor da África Subsaariana a ganhar

o Prix Goncourt, uma das maiores honrarias literárias da França, por seu

romance "La plus secrète mémoire des hommes". Boubacar Boris Diop também

foi consagrado em 2022 com o Neustadt International Prize for Literature.

Esses sucessos recentes fazem parte de uma tradição de excelência

literária no Senegal. Em 1980, Aminata Sow Fall foi premiada com o Grand Prix

Littéraire d'Afrique Noire por "La Grève des bàttu". Ken Bugul também foi



10

homenageada com o Grand Prix Littéraire d'Afrique Noire em 1984 por "Riwan

ou le chemin de sable".

No entanto, apesar desta efervescência criativa e deste reconhecimento

internacional, a literatura no Senegal enfrenta vários problemas. Num país onde

a leitura continua a ser um privilégio devido ao difícil acesso a bibliotecas, onde

os obstáculos económicos dificultam por vezes o acesso à educação e à

divulgação de obras literárias, os escritores senegaleses devem enfrentar

desafios consideráveis. As dificuldades económicas podem pesar muito,

tornando por vezes difícil a publicação e promoção de livros, especialmente para

jovens escritores que procuram reconhecimento.

Devido a estes enormes desafios, a literatura senegalesa vive uma

grande dominação da literatura francesa e ocidental, mesmo a nível nacional.

Com as editoras economicamente muito limitadas, os autores preferem sair do

país para publicar seus livros. Num artigo publicado no site L’Apostrophe

intitulado «un-avenir-en-construction-pour-la-jeunesse-litteraire-senegalaise»

(um-futuro-em-construção-para-a-juventude-literária-senegalesa) o Doutor

Mbaye Diouf, professor no Departamento de Francês – literatura, linguística,

tradução e criação na Universidade McGill diziam que «Quando você publica um

livro na França, você se beneficia de uma infraestrutura multifacetada de

promoção, debates e prêmios. Em África não existe isso»8 (BOISCLAIR, 2022)

Apesar disso, vários jovens escritores tentam apoiar as instituições
literárias do país publicando através de editoras locais. A obra do Mbougar Sarr,
vencedora do prémio Goncourt, Co publicada pela Éditions Jimsaan, editora
independente senegalesa, parece fazer parte deste movimento.

8https://www.apostrophemag.ca/articles/un-avenir-en-construction-pour-la-jeunesse-litteraire-
senegalaise

https://www.apostrophemag.ca/articles/un-avenir-en-construction-pour-la-jeunesse-litteraire-senegalaise
https://www.apostrophemag.ca/articles/un-avenir-en-construction-pour-la-jeunesse-litteraire-senegalaise


11

2. Literatura brasileira

No início, todas literaturas de países colonizados, a literatura brasileira foi

profundamente influenciada pela literatura do país ocupante. Os primeiros

escritores eram em sua maioria portugueses de nascimento ou brasileiros que

estudaram em Portugal. Assim, compreender o modelo que inspirou o

desenvolvimento desta literatura requer também familiaridade com a literatura

europeia devido à influência marcada por esta última. Embora considerada

jovem em comparação com a literatura europeia de vários séculos, a literatura

brasileira tem uma produção bastante substancial que começou no início do

século XVI com a "carta de Pero vaz de Caminho" em 1500.

Silvio Romero (1851–1914), em História da Literatura Brasileira VOL I.rtf,

um grande historiador da literatura do brasil dividiu em história da literatura em

quatro épocas.



12

O resumo histórico das quatro grandes fases de nossa literatura: período de formação

(1500-1750), período de desenvolvimento autonômico (1750-1830), período de transformação

romântica (1830-1870) e período de reação crítica (de 1870 em diante) (ROMERIO, 1902) Esta

divisão, proposta por Romero em sua História da Literatura Brasileira permanece

como referência fundamental para compreender a evolução estética, mas

também o processo de construção identitária da nação brasileira através de

suas manifestações literárias.

A literatura brasileira tem uma longa lista de eminentes escritores como:

José de Anchieta, Gregório de Matos, Gonçalves Dias, José de Alencar,

Machado de Assis, Olavo Bilac, Lima Barreto, Mário de Andrade, Manuel

Bandeira, Carlos Drummond de Andrade, Clarice Lispector, Guimarães Rosa,

João Cabral de Melo Neto, Lygia Fagundes Telles, Manoel de Barros e Mario

Quintana estão entre os principais representantes da literatura brasileira. A

literatura brasileira conheceu diversas correntes ou escolas literárias como:

o Quinhentismo (1500 - 1601)

o Barroco (1601-1768)

o Arcadismo (1768 1836)

o Romantismo (1836-1881)

o Realismo e Parnasianismo (1881-1893)

o Simbolismo (1893-1922)

o Pré-Modernismo (1902-1922)

o Modernismo (1922-1945).

o Literatura contemporânea (até agora).



13

Além dessa

literatura escrita do Brasil,

o país possui uma

literatura oral que vem de

diferentes estratos sociais.

Tal como definido por

Jean-Claude Bouvier em

“Tradição oral e identidade

cultural: problemas e

métodos”, defende que a

literatura oral “é o

resultado do

desenvolvimento artístico,

é tradicional e é coletiva”

(Bouvier, J.C, p24).

Figura 1

Dada a diversidade cultural do Brasil é importante considerar essas três

características que Jean-Claude Bouvier mencionou antes de falar sobre a

literatura oral brasileira. Trata-se de literatura de cordel que se refere a “folhas

soltas” penduradas num fio para serem vendidas.

Ao colonizar o Brasil, os portugueses trouxeram consigo todo o seu
repertório escrito e oral de “romanceros”, canções, contos e lendas ibéricos.

Com o surgimento da Imprensa Real em 1808, o desenvolvimento de uma
tradição oral começou com uma mistura de traduções feitas por nativos
americanos e escravizados africanos.



14

Assim, no final do século XIX, a literatura de Cordel surgiu no Nordeste do

país. A partir daí, poetas da ''cantoria'' e ''repente'' passaram a produzir, publicar

e vender em forma de ''folhetos''

Muitas vezes considerada popular porque é cantada pela classe social

desfavorecida ou com baixo nível de alfabetização do país, é descrita como

literatura oral. Assim, esta literatura tem sido marginalizada há muito tempo. Foi

somente em meados do século XX que o processo de institucionalização

começou.

A outra literatura oral, e não menos importante, é a dos povos indígenas

composto por mitos tradicionais, lendas, etc. A Literatura oral se manifesta,

conforme Cascudo (1984), mediante um corpus extremamente amplo e variado:

mitos, lendas, contos, causos, adivinhas, canções, sagas, rezas, ritos e

provérbios transmitidos exclusivamente por via oral, de geração para geração.

Poucos tempos depois, o mundo ocidental começa a se interessar por

essa literatura oral dos povos indígenas e histórias míticas têm sido traduzidas

por jovens autores indígenas como ''antes o mundo não existia'' dos povos

Desana, e “shenipabu Migui” dos povos Kaxinawá ...

Na tentativa de estabelecer um diálogo entre o mundo ocidental e os

povos indígenas, linguistas e antropólogos registaram, traduziram e depois

publicaram testemunhos. É o caso da obra A Queda do Céu que é um exemplo

palpável. A colaboração entre Bruce Albert, antropólogo francês e o xamã

Yanomami Davi Kopenawa, um dos maiores líderes do movimento indígena no

Brasil, permitiu a publicação da obra La chute du ciel: Paroles d'un chaman

Yanomami primeiro na França em 2010 e depois no Brasil em 2015 pela editora

Companhia das letras



15

3. Relação literária Senegalês – Brasileira

A relação literária entre Senegal e Brasil configura-se seguindo a

esquema global sobre a circulação mundial de livros. Dois países unidos por

histórias coloniais entrelaçadas e pela diáspora africana, mas separados por

barreiras linguísticas, apresentam um fluxo assimétrico de traduções que revela

as hierarquias do mundo literário global. Nosso capítulo examina como a

tradução (ato simultaneamente linguístico e político) opera nesta relação. Pascal

Casanova, numa entrevista concedida à Tiphaine Samoyault, disse que:
A tradução é um dos motores essenciais da constituição e da
unificação do espaço literário mundial. [...] Nas regiões dominadas, a
tradução é uma das respostas mais eficazes ao drama do afastamento:
pode ser tanto um acelerador temporal como um meio de aceder ao
universal. (Casanova, P., & Samoyault, T. 2005)

Casanova sublinha a importância da tradução na democratização e

descentralização do espaço literário global. Ao permitir que obras de diferentes

regiões e culturas circulem e sejam reconhecidas em todo o mundo, a tradução

contribui para uma paisagem literária mais inclusiva e representativa. Ao

ultrapassar as barreiras linguísticas e culturais, a tradução permite que vozes

marginalizadas surjam e sejam reconhecidas, enfrentando as hierarquias

literárias estabelecidas e alargando os horizontes de possibilidade da literatura

mundial.

Dada a história que a África em geral e o Senegal em particular têm vivido,

a tradução torna-se uma forma eficaz de se conectar primeiro com a sua

diáspora através da produção intelectual dos seus filhos espalhados em todo o

mundo e conhecer também a produção de outros. Aliás, foi nesta lógica que

Serigne Kandji, Daouda Ndiaye e Sathya Rao apoiam ativamente a ideia de uma

tradução africana num artigo intitulado Traduire pour l’Afrique. Une approche

géo-traducto-logique (traduzir para África. Uma abordagem geo-traductológica)

(2005). Tomando como ponto de partida o projeto de antologia de tradução de

textos afro-americanos/europeus para a língua wolof, nos lembra que o projeto

foi Iniciado pelo poeta e tradutor senegalês Daouda Ndiaye, este projeto de



16

antologia foi batizado: O regresso do pombo-correio9 (Kandji, S., Ndiaye, D. &

Rao, S.; 2005). Os autores questionam a possibilidade, através das traduções

para uma língua africana, neste caso o wolof, de expressar o que foi perdido ou

preservado durante a terrível viagem transatlântica, mas também o que foi

(re)criado em novos territórios. O artigo explora as implicações da tradução de

textos da diáspora afro-americana/europeia para o wolof, a língua nacional

senegalesa. Assim, Daouda Ndiaye examina o conceito de «geo-tradutologia»,

que leva em conta a história e a geografia da África no processo de tradução e

acrescenta que “Distinguiremos, sem opor-lhes, duas ordens “epistemológicas”

de tradução africana: uma ordem transsaariana e uma ordem transatlântica”

(Kandji, S., Ndiaye, D. & Rao, S.; 2005, p. 115-133).10

A ordem transsaariana refere-se ao encontro entre a África e o mundo

islâmico, enquanto a ordem transatlântica refere-se ao comércio transatlântico

de escravos. Já que estamos falando da relação Brasil-Senegal, focaremos na

«ordem transatlântica» que pode ser uma alavanca para o desenvolvimento das

relações entre os dois países.

Assim, a tradução pode ser usada para devolver a África o que lhe foi

tirado e para dar voz aos africanos que vivem fora das suas origens. Portanto,

deste ângulo também podemos ver a importância da tradução para o futuro de

África. A tradução pode ser uma ferramenta poderosa para promover a

compreensão e a cooperação entre diferentes culturas no Senegal e no Brasil.

Portanto, se a literatura é tão representativa da identidade de um

determinado país, traduzir literatura de um país para outro pode ser uma ponte

entre as duas literaturas. Graças à tradução, a literatura é facilmente exportada

para os quatro cantos do mundo e cria relações indeléveis entre nações

9« Initié par le poète et traducteur sénégalais Daouda Ndiaye, ce projet d’anthologie a été
baptisé : Le retour du pigeon voyageur »

10 « Nous distinguerons, sans pour autant les opposer, deux ordres « épistémologiques »
(Foucault) du traduire africain : un ordre transsaharien et un ordre transatlantique »



17

distantes geográfica e culturalmente. Assim, podemos nos questionar então

sobre esta relação literária entre o Senegal e o Brasil.

Distantes no espaço e nos aspectos culturais e linguísticos, como se

manifesta essa relação literária? Existe uma relação de dominação nessa

relação? Que importância tem esta relação e como a tradução pode melhorar a

relação? Estas são, entre outras questões as que abordamos nessa parte. Mas

para analisar essas questões, apresentamos os dados dessa relação através

das obras traduzidas por ambos os lados.

Para retraçar os passos e facilitar o acesso às informações utilizadas na

pesquisa sobre a tradução e a circulação de obras literárias entre o Brasil e o

Senegal, consultamos os seguintes sites:

Plataformas de Comércio Eletrônico

 Amazon Brasil (https://www.amazon.com.br)

 Amazon Sénégal (https://www.amazon.fr)

Bibliotecas Nacionais

 Biblioteca Nacional do Brasil (BNB) (https://www.bn.gov.br

 Bibliothèque Nationale de France (BnF) (https://catalogue.bnf.fr)

Bases de Dados Globais

 Worldcat (https://search.worldcat.org)

Editoras Francesas e Brasileiras

 Gallimard (https://www.gallimard.fr)

 Editora MALÊ (https://www.editoramale.com.br).

A combinação dessas diferentes fontes permitiu-nos obter um quadro mais
completo da circulação de obras literárias entre o Brasil e o Senegal, destacando
os atores principais deste processo (editores, tradutores, distribuidores) e
identificando os obstáculos e as oportunidades para uma melhor difusão destas
obras



18

Tabela 1: obras senegalesas traduzidas para português e disponíveis no
Brasil

Tabela 1 : Fontes: Catálogos editoriais, BNB, Worldcat e Amazon Brasil (2024) – elaborada pelo autor.

Autor(a) Obra (Ano
original)

Editora
Original

Tradução
(Ano)

Tradutor(a) Editora
(Tradução)

Fatou
Diome

Le ventre de
l'Atlantique (2005)

Libr. Générale
Française

O Ventre do
Atlântico
(2006)

Rosa
Freire
d'Aguiar

Editora
Agir

Fatou
Diome

Les Veilleurs de
Sangomar (2021)

Le Livre de
Poche

Os Vigias de
Sangomar
(2022)

Youssef
Cherem

MALÊ

Mariama
Bâ

Une Si Longue
Lettre (1979)

Les Nouvelles
Éd. Africaines
du Sénégal

Uma Carta
Tão Longa
(2023)

Marina
Bueno de
Carvalho

Jandaíra

Boubacar
Boris
Diop

Murambi, le livre
des ossements
(2020)

ZULMA Murambi, o
livro das
ossadas
(2021)

Monica
Stahel

Carambaia

Léopold
Sédar
Senghor

Liberté I :
Négritude et
Humanisme
(1966)

Présence
Africaine

Liberdade I:
Negritude e
Humanismo
(1967)

Vicente
Barreto

Civilização
Brasileira

Mohamed
Mbougar
Sarr

La plus secrète
mémoire des
hommes (2021)

Philippe Rey A mais
recôndita
memória dos
homens
(2022)

Bernardo
Ajzenberg

Editora,
todavia

Ousmane
Sembène

Les bouts de bois
de Dieu
(1960)

Le Livre
Contemporain

Os paus da
lei
(1963)

Manuel de
Seabra

Civilização
Brasileira

Birago
Diop

Les
Contesd'Amadou
Koumba (1947)

Fasquelle Contos de
Amadou
Koumba
(1963)



19

Tabela 2: Obras brasileiras traduzidas em francês e disponíveis no Senegal

Tabela 2: Dados compilados pelo autor a partir de catálogos editoriais franceses (Gallimard, Seuil, Des
Femmes) e registros da BnF (2024), Amazon França/Senegal ou livrarias parceiras no Senegal
(Anacaona.fr e Harmattan SEN), Worldcat .

Autor(a) Obra (Ano
original)

Editora
Original

Tradução (Ano) Tradutor(a) Editora
(Tradução)

Jorge
Amado

Capitães da
Areia (1937)

Companhia
Editora
Nacional

Capitaines des
Sables (1952)

Alice Raillard Gallimard

Jorge
Amado

Gabriela,
Cravo e
Canela (1958)

Livraria
Martins
Editora

Gabriela, girofle
et cannelle
(1959)

Alice Raillard Gallimard

Jorge
Amado

Capitães da
Areia (1937)

Companhia
Editora
Nacional

Capitaines des
sables (1952)

Alice Raillard Gallimard

Machado de
Assis

Memórias
Póstumas de
Brás Cubas
(1881)

Tipografia
Nacional

Mémoires
posthumes de
Brás Cubas
(1951)

René
Chadebec de
Lavalade

Gallimard

Clarice
Lispector

A Hora da
Estrela (1977)

Editora José
Olympio

L'Heure de
l'Étoile (1984)

Claude Farny Éditions
Des
Femmes

Clarice
Lispector

Laços de
Família (1960)

Livraria
Francisco
Alves

Liens de famille
(1984)

Denise
Emmer &
Betty Milan

Seuil

Paulo
Coelho

O Alquimista
(1988)

Editora
Rocco

L'Alchimiste
(1994)

Jean
Orecchioni

Anne
Carrière

João
Guimarães
Rosa

Grande Sertão:
Veredas
(1956)

Livraria José
Olympio

Diadorim (1965) Jean-
Jacques
Villard

Gallimard

Graciliano
Ramos

Vidas Secas
(1938)

Livraria José
Olympio

Sécheresse
(1967)

Geneviève
Leibrich

Seuil

Paulo Lins Cidade de
Deus (1997)

Companhia
das Letras

La Cité de Dieu
(2002)

Philippe
Louis

Seuil

Conceição
Evaristo

Ponciá
Vicêncio
(2003)

Pallas Ponciá Vicêncio
(2017)

Brigitte
Ouvry-Vial

Anacaona



20

Depois de mostrar as diferentes traduções que existem entre os dois

países, podemos dizer que o fluxo em termos de tradução é muito baixo em

comparação com o número de produções literárias nos dois países.

A disponibilidade de obras brasileiras traduzidas para francês e acessíveis

aos leitores senegaleses revela que:

 Amaioria dos livros brasileiros traduzidos disponíveis no Senegal

são obras canónicas, ou seja, clássicos reconhecidos da literatura

brasileira. Trata-se de autores como Jorge Amado, Machado de

Assis e Clarice Lispector. Esta predominância explica-se em parte

pela reputação internacional destes autores e pela sua inclusão

num património literário universal.

 A disponibilidade dessas traduções deve-se em grande parte à

ação de editoras francesas, como a Gallimard, que estabeleceram

redes de distribuição no Senegal.

 Não foram efetuadas traduções de obras brasileiras por editoras

senegalesas. Esta ausência pode ser explicada por vários fatores,

como os custos de tradução, os direitos de autor ou a falta de

visibilidade dos autores brasileiros contemporâneos no mercado

senegalês.

 Quase todos os livros brasileiros disponíveis no Senegal são obras

mais antigas, e as obras contemporâneas estão muito pouco

representadas.

Podemos encontrar várias razões para essa falta de traduções entre

esses dois países.

Relativamente à tradução de obras brasileiras, embora essas traduções

possam estar disponíveis no Senegal, tal não significa necessariamente que

tenham sido traduzidas especificamente para o mercado senegalês. Por

conseguinte, as trocas literárias do Senegal com outros países do mundo

passam inevitavelmente por Paris, que exerce uma grande influência na

circulação de obras em todo o mundo.



21

A centralidade de Paris faz com que o Senegal esteja dependente das

editoras francesas para aceder à literatura estrangeira, incluindo a brasileira. As

editoras senegalesas, muitas vezes pequenas e com recursos limitados, tendem

a recorrer aos catálogos das editoras francesas para selecionar obras para

tradução e distribuição. Isso sugere que a acessibilidade da literatura brasileira

no Senegal pode ser mais o resultado de fatores externos, como o papel das

editoras francesas, do que de uma política de tradução específica do Senegal.

Pascal Casanova, no seu livro La République mondiale des letres [A

república mundial das letras], afirma que:
O impacto desta consagração através de Paris seria determinado pelo
efeito «canonizador» dos prémios literários, pelas traduções e pela
recepção crítica de obras provenientes de espaços mais ou menos
periféricos. A consagração parisiense é um recurso necessário para os
autores internacionais de todos os espaços literários dominados:
traduções, leituras críticas, elogios e comentários são todos juízos e
veredictos que conferem valor literário a um texto até então mantido
fora dos limites do espaço ou não percepcionado. (CASANOVA, P.
1999, p. 42-43).11

As palavras de Casanova mostram que as editoras parisienses, os

críticos literários, as instituições culturais e os meios de comunicação social

exercem uma influência considerável no reconhecimento e na divulgação das

obras literárias nos países francófonos.

Esse fato evidencia a existência de um centro literário dominante,

frequentemente personificado por Paris, que desempenha um papel crucial na

circulação e no reconhecimento de obras literárias à escala internacional. Esta

centralidade parisiense pode explicar em parte a fraca difusão da literatura

brasileira no Senegal, apesar da sua riqueza e diversidade. Para além disso, a

literatura brasileira tem muitas vezes de passar pelo filtro da tradução francesa

para chegar ao público senegalês.

11 « L'impact de cette consécration parisienne se mesure à l'effet « canonisateur » des
prix littéraires, des traductions et de la réception critique des œuvres venues d'espaces plus ou
moins périphériques. [...] La consécration parisienne est une ressource nécessaire pour les
auteurs internationaux de tous les espaces littéraires dominés : traductions, lectures critiques,
éloges et commentaires sont autant de jugements et de verdicts qui confèrent une valeur littéraire
à un texte jusque-là maintenu hors des limites de l'espace ou non perçu. »



22

Assim, a divulgação da literatura brasileira e a recepção no Senegal são

vítimas colaterais da centralidade parisiense, o que tem consequências para a

visibilidade da literatura brasileira no Senegal. As editoras francesas, sujeitas às

restrições do mercado e aos gostos do público francês, privilegiam muitas vezes

os autores brasileiros já reconhecidos e traduzidos em França, em detrimento

dos autores emergentes ou menos conhecidos. Por conseguinte, a literatura

contemporânea do Brasil em geral, e dos povos indígenas em particular, é

praticamente desconhecida no Senegal.

Isto põe em causa a ideia de que o Senegal traduz ativamente a literatura

brasileira. Seria mais correto dizer que as obras brasileiras estão disponíveis em

francês no Senegal graças às traduções francesas.

Além disso, há a falta de desenvolvimento dos estudos de tradução nas

universidades senegalesas. Até agora, apenas a Universidade Gaston Berger de

Saint-Louis oferece um programa de mestrado em tradução e interpretação de

conferências (MaTIC) desde 2014.

Devido a essa deficiência de tradutores, o Senegal continua dependente

de editoras estrangeiras. Assim, como essas editoras seguem a lei de mercado

da oferta e demanda, elas praticamente produzem apenas obras em francês,

árabe e nas línguas nacionais. Com seus 17 milhões de habitantes, o Senegal

conta, segundo a ONG SIL SENEGAL (uma ONG especializada em línguas

faladas no Senegal), com «37 línguas africanas faladas [...], além do francês,

que é a língua oficial; 21 línguas são oficialmente reconhecidas como línguas

nacionais» 12(Langues du sénégal. Senegal SIL13, 2024) (Línguas do senegal.

Senegal SIL, 2024) (tradução nossa). Assim, o francês se torna a língua da

administração, da escola e de certos meios de comunicação públicos e privados.

Quanto às línguas nacionais, são as línguas da comunicação diária e da prática

cultural. Neste cenário linguístico confuso, a literatura senegalesa tenta emergir

12 SIL recense 37 langues africaines qui sont parlées au Sénégal […] En plus du français
qui est la langue officielle, 21 langues sont officiellement reconnues comme langues nationales.

13 Sociedade Internacional de Linguística



23

e se libertar da dominação francesa, pois antes de criar relações, é preciso

existir e ser independente.

Essa baixa troca literária entre Senegal e Brasil está primeiramente

ligada à falta de uma política de cooperação e parceria entre as instituições ou

órgãos universitários dos dois países. Hoje, a literatura portuguesa se tornou a

mais consumida entre as várias literaturas lusófonas, graças ao Instituto

Camões de Cooperação e Língua, instalado em Dakar desde 2006 e liderado

por José Manuel Horta, que também é professor na Universidade Cheikh Anta

Diop de Dacar. Agentes ativos podem ter uma importância crucial na promoção

de uma literatura estrangeira.

A tradução da literatura senegalesa para o Brasil também é muito limitada.

A primeira observação que fazemos ao analisar os dados de tradução das obras

senegalesas é que dentro das editoras (Le Livre de Poche, Le Serpent à Plumes,

ZULMA, Présence Africaine, Présence africaine, Philippe Rey, Nouvelles éditions

africaines, Le Livre Contemporain, Fasquelle) nenhuma é senegalesa e não há

nenhum livro senegalês editado totalmente por uma editora senegalesa que

tenha sido traduzido para o Brasil. Isso significa que, para que a literatura

senegalesa seja traduzida para o Brasil, ela precisa ser publicada fora do país.

Os dados (tabela 1) também revelam que algumas das obras

senegalesas traduzidas para o Brasil são feitas pela editora Malê, que, segundo

Wagner Amaro, um dos fundadores da editora, prioriza «a edição de textos

literários (romances, contos, poesia e ensaios) escritos por escritoras e

escritores negros brasileiros e outros da diáspora africana» 14(Literafro, 23 out.

2017). Podemos dizer, então, que se não houvesse esse tipo de editora

especializada, dificilmente veríamos traduções da literatura senegalesa aqui no

Brasil.

14 Priorizamos a edição de textos de literatura (romances, contos, poesia e ensaios)
escritos por escritoras negras e escritores negros brasileiros e outros da diáspora africana.
http://www.letras.ufmg.br/literafro/editoras/1034-editora-male-entrevista-com-vagner-amaro

http://www.letras.ufmg.br/literafro/editoras/1034-editora-male-entrevista-com-vagner-amaro


24

Estas são apenas algumas das observações que trazem questionamentos.

Será que a divulgação da literatura está estritamente ligada à política e à

influência do país de origem, ou a literatura senegalesa não possui uma

produção literária de valor para ser publicada, por exemplo, pela Companhia das

Letras?

Outro aspecto que fragiliza o fluxo de produções culturais entre o Senegal

e o Brasil está fortemente ligado ao funcionamento das trocas no mercado do

livro. Através dos dados do site do Índice de Tradução da UNESCO (INDEX

TRANSLATIONUM) o mercado do livro é caracterizado por trocas assimétricas

entre as línguas. Considerado como língua “central”, o inglês permanece como a

língua mais traduzida e domina amplamente as trocas literárias. O francês e o

alemão e poucas outras línguas são considerados «semiperiféricas», enquanto o

português faz parte das línguas «periféricas» nas trocas mundiais de livros.

Segundo o mesmo site, o português não faz parte das dez línguas mais

traduzidas para o francês. Assim, o Senegal, que depende das editoras

francesas, logicamente não tem acesso a uma grande quantidade de obras

brasileiras traduzidas.

No Brasil, o francês ocupa o segundo lugar entre as línguas mais

traduzidas, de acordo com a mesma fonte, e apesar disso, só Fatou Diome,

Mariama Bâ, Boubacar Boris Diop, Léopold Sédar Senghor, Cheikh Anta Diop,

Mohamed Mbougar Sarr, Ousmane Sembène, Aminata Sow Fall, Abdourahman

Waberi, Birago Diop são traduzidos no Brasil.

Essa hierarquização das literaturas é resultado da estrutura das relações

de poder de acordo com lógicas políticas, econômicas e culturais. Portanto,

vemos que essa relação frágil no domínio da tradução entre o Senegal e o Brasil

é uma consequência das relações hierárquicas das literaturas e mesmo das

línguas.

Falando de hierarquias na circulação da literatura entre o centro e a

periferia com base no conceito de Pascale Casanova, podemos também discutir

o lugar da literatura traduzida com base no conceito de polissistema de Even-

Zohar. Ele define a polissistema como



25

uma estrutura heterogénea e aberta. É, portanto, muito raramente um
uni-sistema, mas é, necessariamente, um polissistema - um sistema
múltiplo, um sistema de vários sistemas que se intersectam e se
sobrepõem parcialmente, utilizando simultaneamente diferentes opções,
mas funcionando como um todo estruturado, cujos membros são
interdependentes 15(EVEN-ZOHAR, 1990, p. 11)

A heterogeneidade do polissistema significa que não existe uniformidade

ou coerência absoluta. Os diferentes sistemas que o compõem podem ter regras,

normas e valores distintos, ou mesmo contraditórios. No entanto, apesar dessa

diversidade, funcionam em conjunto como um todo estruturado. As interações e

interdependências entre os diferentes sistemas garantem a coesão e a

estabilidade do polissistema no seu conjunto. A abertura do sistema

socioeconómico significa que este não é estático, mas que está em constante

evolução. Está sujeito a influências externas e internas que podem modificar as

relações entre os diferentes sistemas, ou mesmo levar ao aparecimento de

novos sistemas.

O conceito de polissistema de Zohar pode ser visto como uma faca de

dois gumes no contexto das trocas literárias entre o Senegal e o Brasil. Ele

destaca os potenciais obstáculos colocados pelas diferenças linguísticas e

culturais, a falta de visibilidade e a ausência de redes fortes. No entanto,

também destaca as oportunidades que estão a emergir do interesse crescente

pela literatura «periférica» e pelas iniciativas de cooperação cultural. É

importante notar que o conceito de polissistema não é determinista. Por

conseguinte, é um instrumento analítico valioso para compreender a

complexidade dos sistemas literários e para desenvolver estratégias eficazes de

cooperação e diálogo.

Em última análise, o futuro dos intercâmbios literários entre o Senegal e o

Brasil dependerá da vontade dos atores envolvidos (escritores, tradutores,

15 «The polysystem is a heterogeneous, open structure. It is, therefore, very rarely a uni-system but
is necessarily a polysystem - a multiple system, a system of various systems which intersect with each other
and partly overlap, using concurrently different options, yet functioning as one structured whole, whose
members are interdependent. »



26

editores, instituições culturais, etc.) de ultrapassar os obstáculos e aproveitar as

oportunidades.

Outro aspecto marcante nesta relação é a total ausência de obras

literárias dos povos indígenas entre as obras traduzidas para o Senegal, o que

também mostra uma grande invisibilidade em relação à rica produção intelectual

destes últimos. Já que a literatura indígena escrita de acordo com o livro

Literatura Brasileira Contemporânea Indígena (2021) começou a ser publicada

no Brasil na década 1990. Obras como Todas as Vezes que Dissemos Adeus

(1994) de Kaká Werá Jecupé e Histórias de Índio (1996) de Daniel Munduruku

são as primeiras obras escritas dos povos indígenas. Assim, a tradução de livros

indígenas ocorreu ultimamente com o livro A Queda do Céu de Davi Kopenawa

e Bruce Albert que foi publicado pela primeira vez em francês, em 2010, sob o

título La Chute du Ciel pela editora Plon. Posteriormente, foi traduzido para o

português. Após a publicação de A Queda do Céu, a editora francesa Métailié

publicou em 2018 a tradução de antes o mundo não existia de Umúsin Panlõn e

Tolamãn Kenhíri, dois xamãs do povo Yanomami.

Qual senegalês não gostaria de ler os livros de Daniel Munduruku, Ailton

Krenak, e outros na sua própria língua?

Quando falamos de tradução como ponto de ligação, não estamos

falando daquela que categoriza as produções literárias de acordo com a visão

ocidental do mundo que exclui as outras, mas sim daquela que une apesar das

diferenças.

Não estamos falando da tradução que considera os «outros» como

subalternos, mas sim daquela que une as diferenças sem julgamento de valor

para conectar o mundo, rompendo fronteiras opacas traçadas por uma elite

egoísta, egocêntrica e marginalista



27

II. AILTON KRENAK: BIOGRAFIA E VIDA SOCIAL

1. História do povo krenak16

Os Krenak ou Borun constituem-se nos últimos
Botocudos do Leste, nome atribuído pelos portugueses
no final do século XVIII aos grupos que usavam
botoques auriculares e labiais. São conhecidos também
por Aimorés, nominação dada pelos Tupí, e por Grén ou
Krén, sua auto-denominação. Antes de serem expulsos
pelos Tupi, os botocudos viviam na Mata Atlântica
Baiana. Após essa expulsão, estabeleceram-se em
outra floresta paralela chamada Floresta Latifoliada
Tropical Úmida da Encosta ou Mata Pluvial Tropical que

fica entre a Mata Atlântica e o rebordo de Planalto. Mas a partir do século XIX,
eles migraram para o sul, até o Rio Doce, em Minas Gerais.

Os Krenak são parentes dos Xavante, dos Krahô, dos Kaiapó, somos
um povo Jê. Então digamos que nós somos caçadores, não
agricultores. Creio que ainda persistem cosmovisões e mentalidades
constituídas por povos caçadores-coletores, mesmo em situação
adversa em que não há mais o que caçar nem o que coletar. (KRENAK.
A,2020, p39)

Atualmente, a população dos Botocudos do Leste é reduzida,
majoritariamente composta por descendentes de relações interétnicas, resultado
de invasões, arrendamentos de terras e diáspora durante a administração do
SPI (serviço de proteção aos índios) e da FUNAI (Fundação Nacional do Índio)17.

O contingente demográfico é composto principalmente por crianças e

jovens, descendentes de relações interétnicas entre os Krenak e outros grupos

indígenas. Os Krenak são, atualmente, pouco mais de 600 sobreviventes que

16 Fonte no site do Povos Indígenas no Brasil

Link: https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Krenak

17 O SPI foi criado pelo decreto nº 8.072, de 20 de junho de 1910 com o nome de Serviço de
Proteção aos Índios e Localização de Trabalhadores Nacionais (SPILTN). Tinha por tarefa a
pacificação e proteção dos grupos indígenas, bem como o estabelecimento de núcleos de
colonização com base na mão de obra sertaneja. As duas instituições foram separadas em 6 de
janeiro de 1918 pelo decreto Lei nº 3 454, e a instituição passou a ser denominada SPI. O SPI
foi extinto em 1967 quando da criação da Fundação Nacional do Índio (FUNAI).

Foto: Acervo



28

ainda habitam a região. Em 2015, a catástrofe de Mariana (MG) devastou a

fauna e a vegetação do Rio Doce, atingindo a principal fonte de subsistência dos

Krenak. O rompimento da barragem foi apenas mais um dos desafios

enfrentados pela comunidade que sobreviveu à chegada dos portugueses às

terras brasileiras.

2. Ailton krenak: vida e obra

«Ailton Krenak nasceu em 1953, na região do vale do rio Doce,
território do povo Krenak, um lugar cuja ecologia se encontra
profundamente afetada pela atividade de extração de minérios. Ativista
do movimento socioambiental e de defesa dos direitos indígenas,
organizou a Aliança dos Povos da Floresta, que reúne comunidades
ribeirinhas e indígenas na Amazônia. É um dos mais destacados
líderes do movimento que surgiu durante o grande despertar dos povos
indígenas no Brasil, que ocorreu a partir da década de 1970. Contribuiu
também para a criação da União das Nações Indígenas (UNI). Ailton
tem levado a cabo um vasto trabalho educativo e ambientalista como
jornalista e através de programas de vídeo e televisivos. A sua luta nas
décadas de 1970 e 1980 foi determinante para a conquista do
"Capítulo dos índios" na Constituição de 1988, que passou a garantir,
pelo menos no papel, OS direitos indígenas à cultura autóctone e à
terra. É coautor da proposta da Unesco que criou a Reserva da
Biosfera da Serra do Espinhaço em 2005 e é membro de seu comitê
gestor. É comendador da Ordem do Mérito Cultural da Presidência da
República, e, em 2016, foi-lhe atribuído o título de doutor honoris causa
pela Universidade Federal de Juiz de Fora, em Minas Gerais». (Krenak.
A, sobre o autor, A vida não é útil, 2020)

Em 2020, ele ganhou o Prêmio Juca Pato de Intelectual do Ano, oferecido

pela União Brasileira de Escritores e em 2023, ocupou a cadeira de número 5 na

ABL (Academia Brasileira de Letras), após vitória por 23 votos, assumindo a

vaga deixada por José Murilo de Carvalho.

Nos anos 80, dedicou-se exclusivamente ao movimento indígena. Em

1985, criou a ONG Núcleo de Cultura Indígena. Dois anos depois, na

Assembleia Constituinte, protagonizou uma das cenas mais marcantes da

redemocratização. Como forma de protesto contra o retrocesso na luta pelos

direitos indígenas, Krenak pintou sua face com tinta preta do jenipapo durante o

seu discurso na tribuna.



29

Em 2005, colaborou para a proposta da Organização das Nações Unidas

que criou a Reserva da Biosfera da Serra do Espinhaço, sendo, até hoje,

membro do comitê gestor. No O eterno retorno do encontro do dia 31/08/2013

ele disse:

O território tradicional do meu povo vai do litoral do Espírito Santo até entrar nas
serras mineiras, entre o vale do rio Doce e o São Mateus. Mesmo que hoje só
tenhamos uma reserva pequena no médio rio Doce, quando penso no território do
meu povo, não penso naquela reserva de quatro mil hectares, mas num território
onde a nossa história, os contos e as narrativas do meu povo vão acendendo luzes
nas montanhas, nos vales, nomeando os lugares e identificando na nossa herança
ancestral o fundamento da nossa tradição.18

A conservação deste território, que ficou bastante reduzido devido à ação

dos colonizadores, que foram dominando a área e limitando os espaços dos

habitantes tradicionais da região para espaços que hoje se mantêm preservados,

mas sofrendo invasões, tal como ocorria no passado, faz parte dos grandes

combates de Krenak.

Ailton fala também sobre a visão que o branco europeu tinha sobre os

indígenas, como se fosse uma «humanidade obscurecida», que precisava ser

«civilizada», tal como eles. O líder indígena diz que a natureza é para todos,

mas que não pode ser devorada como tal. Menciona que « Esse nosso rio-avô,

chamado pelos brancos de rio Doce19 foi todo coberto por material tóxico,

destruindo a vida dos que viviam em sua extensão. » (KRENAK, 2022)

18 https://www.geledes.org.br/narrativa-krenak-o-eterno-retorno-do-encontro

19 rio Doce é um curso de água da Região Sudeste do Brasil, que banha os estados de Minas Gerais e
Espírito Santo. A barragem de rejeitos de Fundão, da mineradora Samarco, que pertence à Vale e à empresa
anglo-australiana BHP Billiton, localizada em Mariana (MG), rompeu no dia 5 de novembro de 2015. O
evento foi considerado como o maior desastre ambiental da história do Brasil e o pior acidente com
barragens de rejeitos já registrado no mundo.



30

3. Obras de Ailton krenak

Ideias para adiar o fim do mundo (2019)

•Ideias para adiar o fim do mundo

•Editora: Companhia das Letras

•Edição: 1ª

•Data de publicação: 5 julho 2019

Ideias para adiar o fim do mundo é o livro mais conhecido de Ailton

Krenak. Este livro consiste em uma compilação de palestras ministradas por

Krenak em Lisboa, durante os anos de 2017 a 2019. Está dividido em três partes

distintas. A primeira palestra, que dá título ao livro, Ideias para adiar o fim do

mundo, ocorreu em 2017; a segunda, que deu origem ao segundo capítulo, do

sonho e da terra, foi realizada em 2019; e a última seção, A humanidade que

pensamos ser, é uma adaptação de uma entrevista conduzida em 2017. O livro

já foi traduzido para diferentes línguas segundo o site Worlcat,Amazon, YES24:

Inglês (2020)

Título: Ideas to Postpone the End of the World

Editora: Editora: Anansi International, [Toronto, Ontario], 2020

Tradutor: Anthony Doyle

Francês (2020)

Título: Idées pour retarder la fin du monde

Editora: EDITIONSDEHORS

Tradutor: Julien Pallotta



31

Espanhol (2021)

Título: Ideas para posponer el fin del mundo

Editora: Prometeo Libro Tradutor: Rodrigo Álvarez

Italiano (2021)

Título:Idee per rimandare la fine del mondo: l'identità esemplare di un piccolo

popolo per il futuro delle società umane.

Editora: Editora: Aboca, Sansepolcro,

Tradutor: Sara Cavarero

Alemão (2021)

Título: Ideen, um das Ende der Welt zu vertage

Editora: Deutsche Erstausgabe

Tradutor: Michael Kegler Catalão (2021)

Holandês (2021)

Título: Ideeen om het einde van de wereld uit te stellen: berichten van een bijna

uitgestorven volk

Editora: Ten Have

Tradutor: Alexander van Kesteren

Coreano (2024)

Título:세계의종말을늦추는아이디어

Tradutor: Park I-dae Seung e Park Soo Kyung

Ao longo do texto, Krenak nos leva a refletir sobre qual seria o verdadeiro

valor da natureza e qual seria o impacto de considerar a natureza com esse

valor. É fundamental compreender que a questão da natureza demanda uma



32

reflexão profunda. O autor critica o "mito" da sustentabilidade, argumentando

que é irracional explorar a natureza apenas para manter os padrões de consumo

e acumulação de capital. Portanto, ele propõe a necessidade de um novo

conceito de humanidade que leve em conta o meio ambiente como uma parte

integral.

O amanhã não está à venda (2020)

•O amanhã não está à venda

•Editora: Companhia das Letras

•Edição: 1

•Data de publicação: 18 abril 2020

Como consequência da pandemia de Covid-19, O amanhã não está à

venda foi publicado em abril de 2020. Krenak descreve como a pandemia nos

fez refletir sobre o que é a «normalidade» e o que significaria retornar a esse

status após a crise social, econômica e sanitária vivida.

O livro apresenta, reflexões profundas e de grande relevância para a

atualidade que estamos vivenciando durante a pandemia de COVID-19, iniciada

em março de 2020. O autor retrata, por meio de uma cronologia evolutiva da

espécie humana, como, apesar de todas as previsões nas quais nos baseamos

para organizar e planejar nosso futuro, nem a ciência previu um vírus que

pararia o planeta Terra

O livro é elaborado a partir de três entrevistas com Ailton Krenak,

realizadas em abril de 2020:



33

 MAAKAROUN, Bertha, O modo de funcionamento da humanidade entrou em
crise. Estado de Minas, 3 abr. 2020;

 HELAL FILHO, William, voltar ao normal seria como se converter ao
negacionismo e aceitar que a Terra é plana. O Globo, 6 abr. 2020;

 MARTINS, Christiana, Não sou um pregador do apocalipse. Contra essa
pandemia é preciso ter cuidado e depois coragem. Expresso, Lisboa, 7 abr.
2020

Parei de andar mundo afora, cancelei compromissos. Estou com a
minha família na aldeia Krenak, no médio rio Doce. Há quase um mês,
nossa reserva indígena está isolada. [...] esse confinamento
involuntário nos deu resiliência, nos fez mais resistentes. Como posso
explicar a uma pessoa que está fechada há um mês num apartamento
numa grande metrópole o que é o meu isolamento? Desculpem dizer
isso, mas hoje já plantei milho, já plantei uma árvore… faz algum
tempo que nós na aldeia Krenak já estávamos de luto pelo nosso rio
Doce. Não imaginava que o mundo nos traria esse outro luto. Está todo
mundo parado. Quando engenheiros me disseram que iriam usar a
tecnologia para recuperar o rio Doce, perguntaram a minha opinião. Eu
respondi: “A minha sugestão é muito difícil de colocar em prática. Pois
teríamos de parar todas as atividades humanas que incidem sobre o
corpo do rio, a cem quilômetros nas margens direita e esquerda, até
que ele voltasse a ter vida”. Então um deles me disse: “Mas isso é
impossível”. O mundo não pode parar. E o mundo parou.» (Krenak.
A ,2020)

Além dessa crítica, o autor relaciona todos esses desafios que a natureza

enfrenta atualmente a partir de uma perspectiva anticapitalista, pois este sistema

é um grande agressor de nossas florestas, rios e mares, com suas vastas

camadas de lixo, contribuindo para as poluições existentes no planeta Terra.

Nenhuma edição traduzida (em inglês, espanhol, francês etc.) foi encontrada ate

julho 2024.

Futuro ancestral (2022)

•Futuro ancestral

•Edição: 1ª

•Editora: Companhia das Letras



34

•Data de publicação: 2 dezembro 2022

Em uma nova coleção lançada em 2022, Futuro ancestral provoca a

radicalidade do pensamento insurgente de Krenak. A obra, composta por textos

produzidos entre 2020 e 2021, desperta o senso comum e desperta o

encantamento ao explorar a ideia de futuro.

Futuro ancestral é dividido em cinco textos (Saudações aos rios,

Cartografias para depois do fim, Cidades, pandemias e outras geringonças,

Alianças afetivas e O coração no ritmo da terra) compilados por Rita Carelli.

Nele somos levados a um resgate do passado e da sabedoria dos povos

originários em uma tentativa vital de preservar nosso futuro.

A obra do Ailton Krenak ganhou uma nova dimensão em abril de 2025

com o lançamento de Futur Ancestral pela editora francesa Éditions Dehors.

Esta publicação marca um importante capítulo na circulação internacional das

ideias do autor sobre ecologia política e saberes ancestrais.

Edição Francesa:

Título: Futur Ancestral

Autor: Ailton Krenak

Tradução: Julien Pallotta

Editora: Éditions Dehors

Data de Lançamento: 29 de abril de 2025

A vida não é útil (2020)

•A vida não é útil

•Editora: Companhia das Letras

•Edição: 1ª



35

•Data de publicação: 20 agosto 2020

Em 2020, A vida não é útil também tratou de um diálogo sobre o

cenário pandêmico. Na obra, Krenak reforça as tendências destrutivas da

civilização através da reunião de cinco textos adaptados de palestras,

entrevistas e lives realizadas entre novembro de 2017 e 2020.

Escrito com base em entrevistas e textos do período pandêmico da

Covid-19, A Vida Não É Útil traz reflexões incisivas que nos impactam de

maneira contundente. Mais uma vez, Ailton aborda e questiona o que

realmente define a humanidade e como essa suposta humanidade destrói a

natureza da qual faz parte. Tudo isso é influenciado pelo nosso pensamento

arraigado na necessidade de ser útil. Todas as nossas ações giram em torno

do desejo de que elas nos beneficiem e tragam retorno para nós.

A vida é tão maravilhosa que a nossa mente tenta dar uma utilidade a
ela, mas isso é uma besteira. A vida é fruição, é uma dança, só que é
uma dança cósmica, e a gente quer reduzi-la a uma coreografia ridícula
e utilitária. (Krenak. A.2020)

As reflexões de Krenak são profundas e provocativas, tirando-nos da

nossa zona de conforto. Elas revelam o quão doente está a sociedade

ocidental e como estamos adoecendo o planeta. Através da cosmovisão dos

povos originários, somos apresentados a uma outra forma de viver. Este livro

é essencial para repensarmos nossas crenças e valores.



36

As traduções do livro A vida não é útil (2020):

 Inglês:

 Life Is Not Useful

 Editora: Polity

 Tradução: Alex Brostoff, Jamille Pinheiro Dias

 Data da publicação: 16 maio 2023

 Espagnol:

 La vida no es útil

 Tradução: Cecilia Palmeiro

 Editora: Eterna Cadencia

 Data da publicação: 7 fevereiro 2023

A partir das traduções analisadas, constata-se que, apesar de uma

produção literária considerável por parte de Ailton Krenak, o número de obras

traduzidas é reduzido. Com exceção de Ideias para adiar o fim do mundo,

que foi traduzido para sete idiomas, e A vida não é útil, com duas traduções

(espanhol e inglês), os demais livros do autor permanecem sem versões em

outras línguas (dados referentes a abril de 2025).

Dentre as obras traduzidas, apenas Ideias para adiar o fim do mundo

possui uma versão em francês, conforme mencionado anteriormente. Esse

cenário é surpreendente, uma vez que a produção literária de Krenak aborda

temas de grande relevância contemporânea, apresentando uma filosofia

profundamente enraizada em tradições indígenas, além de uma visão



37

transformadora sobre a relação entre humanidade e natureza. Apesar disso,

sua obra parece ser negligenciada no cenário internacional.

Outro aspecto que chama a atenção é o fato de que mesmo a única

tradução disponível em francês, Ideias para adiar o fim do mundo [ L’Idée

pour retarder la fin du monde], não circula em certos países, como o Senegal.

Seria essa uma consequência da ausência de grandes editoras no país? Tal

justificativa parece insuficiente, uma vez que outras obras traduzidas

conseguem alcançar o mercado senegalês.



38

CAPÍTULO 2: DISCUTIR A TRADUÇÃO

I. Tradução-relação

No campo lexical da tradução ouvimos frequentemente expressões como

«negociação» «dialogismo», «troca», «mestiçagem» que mostram que na base

da tradução existe uma relação. A questão aqui não é saber se a tradução é

relação, mas sim saber quem e o que a tradução põe em relação e como?

Esta relação pode ser pensada como uma relação entre «eu» e «outro»

com base na poética da relação de Glissant, segundo a qual «toda identidade se

estende numa relação com o outro20» (GLISSANT, 1990 p.23). Esta relação

pode ser cultural, linguística, político-ideológica… e pode ser conflituosa ou

mesmo de dominação.

Antes de analisar essa relação com o outro, vamos tentar entender o que

é a relação. Glissant nos diz que a relação é «um produto que por sua vez

produz21 » (GLISSANT, 1990 p.174). O que significa que uma relação é uma

construção que nasce das interações e experiências entre os indivíduos, ou seja,

é o resultado das relações entre os indivíduos que se veem transformados pela

relação.

A partir daí podemos concebê-la como uma produção, pois essa relação

não é fixa, ela continua evoluindo e se transformando. Este resultado, por sua

20 Toute identité s'étend dans un rapport à l'Autre.

21 La Relation est un produit, qui produit à son tour.



39

vez, produz novas realidades. Nesta relação, seja linguística, cultural, literária,

haverá sempre uma construção mútua, uma fonte de mudança e de criação.

O que significa que «não entramos numa relação como entraríamos numa

religião. Não a concebemos primeiro tal como quisemos conceber o ser22 »

(GLISSANT, 1990. p.186)

Para Glissant as relações são uma realidade fundamental da existência

humana e a identidade é fruto de encontros e trocas. Esta visão de Édouard

Glissant também é válida na tradução. Se nos ativermos à definição de tradução

de Meschonnic que considera que tradução é «uma comunicação entre culturas

[...]e o único meio de aceder ao que é dito em outras línguas. » (MESCHONNIC.

2010. p XXV)

Para melhor discutir sobre a relação na tradução vamos começar com

aquela entre o eu e o outro, ou seja, entre, identidade e alteridade. Antes de

tentar entender essa relação vamos primeiro nos interessar na definição de o EU

e do OUTRO. Márcio Seligmann-Silva (2019) apresenta essas duas concepções:

de um lado, uma visão que se estrutura justamente a partir da
resistência e negação dessa necessidade estrutural de se erigir o eu
através do outro. Essa visão pode ser chamada de monológica ou
fundamentalista. Ela vai tratar o outro não como digno de imitação, mas
como algo a ser superado ou, no limite, eliminado. Ela vê o próprio
como tendo uma origem “pura” que deve ser resgatada de uma origem
distante. (Seligmann-Silva, 2019, p. 2)

Por outro lado, a concepção de construção do próprio mediado pelo outro

num modo dialógico está na origem de um conceito processual e aberto de

identidade e cultura. Concepção que

acolhe a crise como estando no âmago da identidade; ou seja, para
essa concepção, «ser» significa oscilar entre mim (s) e um/uns não
eu(s) que existe(m) em função dessa oscilação. Essa visão, em
oposição à fundamentalista, pode ser chamada de desconstrucionista»
(2019, p.3)

22 On n'entre pas d'abord en Relation, comme on serait entré en religion. On ne la conçoit pas
d'abord, comme on a voulu concevoir l'être.



40

Hoje o imperialismo económico e ideológico do Ocidente mudou a

definição destes termos e faz com que o «eu» se torne o poderoso, o dominante,

sua cultura sua língua e o «outro» seja o dominado, sua língua, sua cultura seus

valores sociais. Este parâmetro faz que a cultura do dominante é generalizada e

apaga a outra que fica sempre na periferia. Para tentar restabelecer esta

exclusão ou marginalização Édouard Glissant em Poétique de la Relation

(Poética da Relação) diz:

Nós sabemos que o Outro está em nós, o que não afeta apenas o
nosso futuro, mas também a maior parte das nossas concepções e o
movimento da nossa sensibilidade. O “Eu é um outro” de Rimbaud é
historicamente literal. Uma espécie de “consciência da consciência” se
abre para nós apesar de nós mesmos e faz de cada um de nós o ator
problemático da poética da Relação.23(GLISSANT. 1990. p.39)

Nesta passagem Glissant defende a ideia de que o Outro reside dentro de

nós, exercendo influência nas nossas percepções fundamentais e na evolução

da nossa sensibilidade.

Esta consciência expandida transcende as fronteiras do indivíduo para

incluir o tecido social como um todo. Percebemos que as nossas interações com

os outros não se limitam a trocas superficiais, mas que moldam profundamente

a nossa percepção do mundo e a nossa identidade.

Neste contexto somos nós mesmos e outros, uma fusão complexa de

singularidades na sociedade. Esta dissolução das fronteiras entre o «eu» e o

«outro» leva-nos a reconhecer a nossa responsabilidade pelo bem-estar coletivo.

Esta consciência ampliada da Relação também nos confronta com uma

profunda ambiguidade existencial. Estamos agora conscientes da nossa própria

consciência, da nossa capacidade de refletir sobre nós mesmos como indivíduos

23 Nous savons que l'Autre est en nous, qui non seulement retentit sur notre devenir mais aussi sur le gros
de nos conceptions et sur le mouvement de notre sensibilité. Le « Je est un autre>> de Rimbaud est
historiquement littéral. Une sorte de <<conscience de la conscience » nous ouvre malgré nous et fait de
chacun l'acteur troublé de la poétique de la Relation.



41

pensantes, mas esta reflexividade é definida pela presença inevitável do Outro

dentro de nós.

Esta «consciência da consciência» nos abre para uma nova forma de

compreensão de nós mesmos e do mundo que nos rodeia. Já não somos seres

isolados, mas partes integrantes de uma complexa rede de relações e

interdependências. É nesta dinâmica fluida e comovente que se desdobra a

poética da Relação.

A poética das relações de Glissant implica sensibilidade e criatividade nas

relações humanas. Esta poética apela a repensar as identidades e as culturas

não mais como entidades fixas e fechadas, mas como realidades dinâmicas e

abertas, em constante interação e transformação através do contacto uns com

os outros. Isto desafia as concepções essencialistas e incentiva a mistura

cultural. Ele diz em Poética da Relação que

O que nos transporta não é apenas a definição das nossas identidades,
mas também a sua relação com tudo o que é possível: as mutações
mútuas que este jogo de relações gera. As crioulizações introduzem a
Relação, mas não é para universalizar; A crioulidade, em seu princípio,
regrediria às negritudes, às francesidades, às latinidades, todas
generalizando - mais ou menos inocentemente 24(GLISSANT, 1990.
p.103).

Vemos que sua obra confere um lugar determinante à noção de Relação,

entendida tanto como processo quanto ideal nos pontos de encontros entre

identidades e culturas. Sua poética é uma busca de encontro e contacto cultural.

É nesta poética que nasceu a ideia de crioulização teorizada por Glissant,

que tem raízes na sua experiência única das Antilhas e da língua crioula. Ela

apela a um «Todos » visionário, onde as nossas identidades dinâmicas e abertas

sejam a chave para pensar sobre o nosso futuro.

24 Ce qui nous porte n'est pas la seule définition de nos identités, mais aussi leur relation a tout le
possible : les mutations mutuelles que ce jeu de relations génère. Les créolisations introduisent à
la Relation, mais ce n'est pas pour universaliser ; la créolité, dans son principe, régresserait vers
des négritudes, des francités, des latinités, toutes généralisantes - plus ou moins innocemment.



42

Para Glissant, a Relação é um conjunto finito de todas as diferenças do

mundo, uma modalidade ideal de encontro que ocupa posição central em seu

pensamento da poética da relação.

A sua poética da relação é indissociável de uma reflexão sobre a tradução

como ligação entre línguas e culturas, pois visa um ideal de encontro e

mestiçagem materializado pelas noções de crioulização e de Tout-Monde

(conceito visionário de um mundo onde as nossas identidades são a chave para

pensar o nosso futuro. O Tout-Monde implica uma globalidade que respeita as

singularidades, em oposição a uma globalização padronizada.)

Se as identidades são pensadas como processos relacionais, a tradução

desempenha então um papel crucial no contacto entre línguas e culturas e na

transformação mútua. Mais do que uma simples transferência, torna-se um local

de encontro, negociação e criação. Isto envolve repensar as práticas e teorias

da tradução.

Foi neste contexto que Henri Meschonnic, um dos grandes estudiosos da

tradução, também considera a tradução como «um modo de relação entre uma

identidade e uma alteridade» (Meschonnic, 1999, p. 191). Essa definição nos

convida a repensar a tradução como um processo de interação, onde a

identidade do tradutor se confronta e se enriquece com a alteridade do texto

original. Ele afirma que a « identidade só se dá pela alteridade» (Meschonnic,

2007, p. 9). Sem o outro, sem a confrontação com o diferente, a identidade

própria se torna fragilizada, incapaz de se reconhecer e se desenvolver

plenamente. É na relação com a alteridade que o tradutor encontra a si mesmo.

Para Meschonnic, a relação não pode ser unicamente considerada no

lado cultural, mas também na escrita. Esta relação com o outro na tradução fica

também no contínuo, no ritmo e na oralidade.

Na visão de Meschonnic, a relação com o outro durante a tradução se dá

através do ritmo presente no texto, que é a forma como as palavras se

movimentam na linguagem. De acordo com ele:



43

O ritmo, organização do movimento da palavra na escritura, é então a
unidade de equivalência numa poética da tradução [...]O papel teórico
da tradução é o de forçar a reconhecer a oralidade, a historicidade, a
modernidade (MESCHONNIC, 2010. p. 63).

Desta forma a tradução vai além do significado das palavras, ela deve se

preocupar também da forma, da musicalidade do original, ou seja, da

significância.

Para a poética de Meschonnic, a interação entre as partes do texto difere

da abordagem tradicional que as considera como elementos independentes. Ele

propõe uma perspectiva que destaca a continuidade e a interação entre as

diferentes partes do texto para criar uma totalidade coerente. Assim, o

discurso se realiza numa semântica rítmica e prosódica. Uma física da
linguagem. Sem esquecer a continuidade com a voz e o corpo no
falado. Esta semântica não se faz segundo as unidades descontínuas
do sentido. Ela determina um modo novo de análise (MESCHONNIC,
2010. p. 62).»

O texto é formado por unidades interligadas e o discurso é um fluxo

contínuo, uma movimentação que se revela através do ritmo, da prosódia e da

entonação. As unidades do texto representam um processo contínuo de

significação.

Portanto, essa abordagem poética de Meschonnic defende que os

diversos níveis de linguagem são interligados e se conectam entre si. A escolha

das palavras, a ordem das frases, a entonação, tudo contribui para a criação do

ritmo do texto e, consequentemente, para a construção de seu sentido.

O ritmo é entendido como uma manifestação da pessoa que fala, o que é

um aspecto essencial da identidade e subjetividade que precisa ser mantido na

tradução. Meschonnic defende a necessidade de não separar os diferentes

registros discursivos, ou seja, a tradução deve considerar as nuances

linguísticas, culturais, sociais e históricas. Assim, a tradução se mostra como

uma prática de interações com o outro, exigindo do tradutor uma atenção ao que

está sendo dito e ao modo como é dito.



44

Nessa perspectiva, o sujeito é um processo contínuo de subjetivação que

se dá através do uso da linguagem. O sujeito é um "eu" verbal, um "eu" que se

constrói e se transforma a cada ato de fala. Cada vez que usamos a linguagem,

nos posicionamos no mundo, nos relacionamos com os outros, construímos

nossa identidade. Então para Meschonnic a relação se constrói através do:

Sujeito definido não como enunciador no sentido da língua,
gramaticalmente (o que torna técnica a questão, a areia movediça no
jogo só dos pronomes pessoais), mas o coloca para designar a
subjetivação máxima de um discurso. Isto que eu chamo o sujeito do
poema. Sujeito específico. Por isto, este discurso não pertence mais às
categorias do descontínuo, que são as do signo, as da língua. Esta
subjetivação, quando ocorre, pertence a uma prática e a um
pensamento do contínuo. Contínuo rítmico, prosódico, semântico.
Contínuo da linguagem ao seu sujeito. Contínuo de língua à literatura,
de discurso à cultura, de linguagem à história.» (Meschonnic, 2010,
p.XXXIII)

II. Ética e política da tradução

A origem da palavra ética provém do termo grego ethos (personalidade,

forma de agir de um indivíduo). Na vida social, ela consiste em um conjunto de

princípios morais e valores que guiam as ações dos seres humanos na

comunidade. Então, a ética tem como objetivo de estabelecer um equilíbrio e

promover o bom convívio social, evitando que alguém seja prejudicado. Dessa

forma, a ética está ligada ao senso de justiça social. Os valores éticos são

estabelecidos pela comunidade levando em consideração a sua história e

cultura. Desta forma, qual seria a ética na prática tradutória?

Sendo a tradução uma relação, a ética da tradução seria antes de tudo

reconhecer o outro como tal e aceitar a diferença. Para que isso aconteça

precisamos de uma boa política de tradução, como disse Tiphaine Samoyault

citando as palavras de Xavier North (delegado geral para a língua francesa e as

línguas de França no Ministério da Cultura) que disse que é necessário «abrir-se



45

a outros comunidades linguísticas através de uma grande política de tradução»

(SAMAYAULT, p.19)

Estas palavras de Xavier North mostram pela primeira vez o lugar

importante que a tradução ocupa nas relações das diferentes comunidades ao

redor do mundo. «Abrir às comunidades linguísticas», uma frase fácil de

pronunciar, mas ao mesmo tempo problemática na prática da tradução.

Antoine Berman, em L’épreuve de l’étranger (À prova do Estrangeiro), diz-

nos que:

«o próprio objetivo da tradução - abrir ao nível da escrita uma certa
relação com o outro, fecundar o próprio através da mediação do
estrangeiro - (...) a essência da tradução e do ser abertura, diálogo,
mestiçagem, descentramento»25. (BERMAN, 1984, p.16)

Deste ponto de vista de Berman, podemos compreender a tradução como

um ato de abertura à alteridade que tem como objetivo acolher o estrangeiro. Na

lógica da relação que faz com que as nossas sociedades, as nossas línguas e

as nossas culturas estão em perpétua evolução, a abertura aos estrangeiros

parece fácil e óbvia. Contudo, vale a pena pensar nesta abertura porque existe

um grau de abertura que pode afetar a própria ética da tradução.

Se a tradução «à la française» (à maneira francesa) (BERMAN, 1984,

p.62) é pouco apreciada, é por causa da sua tendência de apagar o outro para

adaptar tudo o que lhe é estranho.

Mas também não é a visão de Berman que afirma a superioridade da

diferença sobre a identidade que ele chama de «la loi de l’étranger» (a lei do

estrangeiro) (BERMAN, 1984. p.62.). Ele defende que: «a visada ética do

traduzir» em termos de reconhecimento «do Outro» «a essência da tradução é

ser abertura, diálogo, miscigenação, descentramento. Ela é o pôr em relação, ou

não é nada» (Beran,1984, p. 16)

25 “la visée même de la traduction - ouvrir au niveau de l'écrit un certain rapport à l'autre,
féconder le propre par la médiation de l’étranger - (…) l'essence de la traduction et d'être ouverture,
dialogue, métissage, décentrement”



46

Entre essas perspectivas, considerar a de Berman se articula a partir de

uma virada ética da tradução mobilizada pela própria concepção de tradução

como relação. Nesse sentido, aproximamos tal perspectiva à Poética da Relação

de Edouard Glissant. Nessa concepção dialógica da mediação do outro pela

tradução, lembramo-nos do pensamento de Glissant sobre a relação com a

diferença:

«O pensamento do Outro é a generosidade moral que me inclinaria a
aceitar o princípio da alteridade, a conceber que o mundo não é feito
de uma só peça e que não é apenas uma verdade, a minha. Mas o
pensamento do Outro pode habitar-me sem que me mova no meu
caminho, sem que me “afaste”, sem que me mude em mim mesmo. É
um princípio ético, que me bastaria não contrariar. O Outro do
pensamento é esse mesmo movimento. Aí, devo agir. Este é o
momento em que mudo o meu pensamento, sem abdicar da sua
contribuição. Eu mudo e troco. É uma estética da turbulência, cuja ética
correspondente não é dada antecipadamente». (Glissant,1990, p.169)26
(tradução nossa)

Ele expõe sua visão sobre a ética da Relação que pode ser aplicada na

tradução. Isto significaria renunciar à ideia de que a nossa língua e a nossa

cultura são o único modelo ou que qualquer obra traduzida deve adaptar-se a

uma realidade, mas a realidade do encontro.

A escrita de Édouard Glissant sobre a relação entre o «eu» e o «outro»

mostra que existe uma interação inerente e independentemente de nós. A ideia

de Glissant pode ser considerada como um ponto de partida para a

compreensão da relação com a alteridade, entendido não como uma aceitação

passiva, mas como um processo capaz de reconfigurar tanto o sujeito quanto o

objeto dessa relação.

26 La pensée de l'Autre, c'est la générosité morale qui m'inclinerait à accepter le principe
d'altérité, à concevoir que le monde n'est pas fait d'un bloc et qu'il n'est pas qu'une vérité, la
mienne. Mais la pensée de l'Autre peut m'habiter sans qu'elle me bouge sur mon erre, sans
qu'elle m’écarte », sans qu'elle me change en moi-même. C'est un principe éthique, auquel il me
suffirait de ne pas contrevenir. L'Autre de la pensée est ce bougement même. Là, il me faut agir.
C'est le moment où je change ma pensée, sans en abdiquer l'apport. Je change, et j'échange. Il
s'agit d'une esthétique de la turbulence, dont l'éthique qui lui correspond n'est pas donnée
d'avance.



47

Glissant destaca a generosidade moral intrínseca ao que denomina

«pensamento do outro». Esse conceito pode representar um convite à alteridade,

um reconhecimento de que o mundo não pode ser reduzido a uma única

perspectiva ou a uma única «verdade». Essa abertura para a diversidade é

essencial para desconstruir paradigmas etnocêntricos e eurocêntricos, que

frequentemente marginalizam ou obscurecem a riqueza das múltiplas vozes que

constituem a humanidade.

No entanto, ele não se limitou em defender a tolerância. Ele reconhece

que o «pensamento do outro» pode coexistir conosco sem necessariamente

alterar nossas convicções. Diante disso, Glissant propõe um princípio ético

mínimo: a não contradição desse pensamento. Em outras palavras, trata-se de

respeitar a existência de outras perspectivas, mesmo que não as adotemos ou

compartilhemos integralmente. Esse respeito pela alteridade constitui a base

para uma ética que valoriza a coexistência e o diálogo, sem impor uma

homogeneização das diferenças.

A partir dessa fundamentação ética, Glissant avança para o que

denomina «estética da turbulência». Nesse contexto, o «outro do pensamento»

é uma força dinâmica que incita à ação e à transformação. A «estética da

turbulência» evoca, assim, a imagem de um encontro imprevisível e

transformador, que nos desafia a transcender nossa zona de conforto e a nos

engajar com o desconhecido.

Essa estética se opõe a uma concepção estática e essencialista da

identidade que sugere em seu lugar uma noção de identidade como um

processo contínuo de construção e desconstrução. A identidade, nessa

perspectiva, não é um dado fixo, mas um fenômeno em constante transformação,

moldado pelas interações com o outro e pelo contexto histórico e cultural em que

está inserida.

A reflexão de Glissant se junta ao pensamento de filósofos como

Emmanuel Lévinas, que enfatiza a responsabilidade ética para com o outro, e



48

Michel Foucault, que explore as relações entre poder, saber e subjetividade.

Além disso, sua reflexão se insere no contexto do pensamento pós-colonial, que

critica as estruturas de dominação eurocêntricas e valoriza a diversidade cultural

como um elemento fundamental para a compreensão do mundo contemporâneo.

Na poética da relação, Glissant chega até a reivindicar o direito à

opacidade para todos, pois para ele, é neste lugar que se encontra o equilíbrio

na Relação:

Aceitar diferenças é, obviamente, perturbar a hierarquia da escala. Eu “entendo”
a sua diferença, ou seja, relaciono-a, sem hierarquizar, com a minha norma. Eu
admito você na existência, em meu sistema. Eu crio você novamente. […] Não
apenas consentir com o direito à diferença, mas, ainda, com o direito à
opacidade, que não é confinamento numa autarquia impenetrável, mas sim
subsistência numa singularidade irredutível. […] O direito à opacidade não
estabeleceria o autismo, fundaria mesmo a Relação, nas liberdades. (GLISSANT,
1990. P,204)27 (tradução nossa)

Édouard Glissant recorda-nos aqui a base da relação que é a aceitação

das diferenças que se opõe em qualquer forma de hierarquia de valor ou

qualquer desvalorização ou julgamento arbitrário do outro.

Então, além da aceitação da diferença, não devemos procurar tornar-nos

o outro e vice-versa. É nesse sentido que desenvolve o conceito de “opacidade”

que é o direito de um indivíduo ou cultura de não ser completamente

compreendido ou transparente aos olhos de outros. Ele desafia a noção

ocidental de que tudo deve ser decifrado, analisado e categorizado para ser

aceito.

A opacidade, nesse sentido, é reconhecer que cada uma possui

elementos que podem permanecer enigmáticos ou incompreensíveis para

aqueles de fora. Em vez de forçar uma assimilação ou transparência total,

27 Accepter les différences, c'est bien sûr bouleverser la hiérarchie du barème. Je « comprends » ta
différence, c'est-à-dire que je la mets en rapport, sans hiérarchiser, avec ma norme. Je t'admets à existence,
dans mon système. Je te crée une nouvelle fois. […] Non pas seulement consentir au droit à la différence
mais, plus avant, au droit à l'opacité, qui n'est pas l'enfermement dans une autarcie impénétrable, mais la
subsistance dans une singularité non réductible. […] Le droit à l'opacité n'établirait pas l'autisme, il
fonderait réellement la Relation, en libertés.



49

Glissant defende o respeito à alteridade e à diferença, permitindo que cada

cultura mantenha sua singularidade e mistério.

O conceito se relaciona com a ideia de resistir à dominação cultural e à

homogeneização. Ao reivindicar o direito à opacidade, as culturas

marginalizadas ou minoritárias afirmam sua autonomia e resistem à imposição

de normas e valores externos. Para ele, a opacidade não é um confinamento ou

uma recusa do outro, significa reconhecer que o outro tem o direito de

permanecer parcialmente inacessível ou mesmo de não se revelar a nós

totalmente. Para ele, a opacidade não é um obstáculo à Relação. Ele continua

afirmando que:

Posso, portanto, conceber a opacidade do outro para mim, sem

censurá-lo pela minha opacidade para ele. Não é necessário que eu o

“entenda” para me solidarizar com ele, para construir com ele, para

amar o que ele faz. Não é necessário que eu tente me tornar o outro

(tornar-me outro) nem de “torná-lo à minha imagem”. (Glissant, 1990, p.

207)

Assim, Glissant mostra que há uma beleza singular na incompreensão,

uma força que nos une através da aceitação da alteridade. Reconhecer a

opacidade do outro, o fato de que ele guarda mistérios que nunca poderemos

conhecer completamente, não é um obstáculo para a construção de laços. A

tentativa de compreender o outro em sua plenitude pode, muitas vezes, ser uma

forma de dominação, de querer encaixá-lo em nossos próprios moldes. Ao invés

de tentar «tornar-nos o outro» ou «torna-lo à nossa imagem», podemos

simplesmente aceitar sua diferença. Essa aceitação não significa indiferença ou

distanciamento, mas sim um reconhecimento profundo da individualidade do

outro e um respeito por sua autonomia.

Portanto, a ética da tradução é o caminho que nos permite praticar a

tradução sem cair no etnocentrismo. Jean-Louis Cordonnier, em tradução e



50

cultura (1995), indexa a tradução que foi feita na Europa para erradicar as

línguas vernáculas ao impor uma língua «real» em detrimento de outras.

«Ao que tudo indica, a tradução importa os elementos que lhe parecem

positivos e expulsa os elementos que julga negativos, inadmissíveis para si

mesma; esta é a gênese da rejeição etnocêntrica.» (tradução nossa) (Cordonnier,

1995, p.87.)28

Esta política de redução da língua alheia também é válida nas colônias

que têm línguas impostas. Tiphaine Samoyault, em Tradução e Violência (2020),

argumenta que a tradução tem a capacidade de escolher entre a justice29 [justiça]

e a justesse30 [justeza] (SAMAYAULT, 2020p.109). Ela define justeza como a

«exatidão da representação, que implica em justiça, ou seja, igualdade,

solidariedade e responsabilidade» (SAMAYAULT, 2020 p.108).

Essa distinção entre justiça e justeza na tradução merece atenção, pois,

embora ambas visem a precisão e a ética da tradução, apresentam diferenças

sutis, porém significativas.

Samoyault considera a justeza como a busca por uma representação

exata, uma tradução que capture as nuances do texto original. Essa abordagem

visa a precisão linguística e o respeito à intenção do autor original. No entanto,

ela adverte que um foco exclusivo neste conceito pode negligenciar

considerações éticas mais amplas.

Em contraste, ela conceitua a justice como uma tradução que não apenas

transmite o texto original com precisão, mas também promove a

responsabilidade. Essa abordagem busca alinhar a tradução com valores sociais

28 Selon toute apparence, la traduction importe les éléments qui lui paraissent positifs, et expulse les
éléments qu'elle juge négatifs, irrecevables pour elle-même ; voilà la genèse du rejet ethnocentrique.

29 JUSTICE como busca de equidade, imparcialidade, cumprimento das leis e o reconhecimento dos
direitos e do merecimento de cada indivíduo.

30 JUSTESSE que pode se referir à precisão, justiça, harmonia, precisão, equidade, equilíbrio de acordo
com o contexto.



51

e políticos mais amplos. Ela leva em consideração a dinâmica de poder inerente

à tradução. Para Samoyault, a ética da tradução reside na capacidade de fazer

justiça, afirmando:

Tal como numa decisão judicial, deliberamos e chegamos a um acordo
confrontando-nos com uma situação de conflito, e somos convidados a
reconhecer a fronteira entre duas identidades distintas. Por isso, é importante
refletir sobre a dimensão agonística do pensamento sobre a tradução entre
justeza e justiça. Se temos de ser justos, é antes de tudo porque existe a
possibilidade, ou a suspeita, de injustiça. Se é preciso fazer justiça, é porque se
gerou um conflito e se cometeu uma injustiça. Neste caso, a tradução, por se
situar no lugar do conflito, pode ser reparadora, mas não só, como muitas vezes
se diz, porque seria uma barreira contra a injustiça: porque provoca e instrui o
conflito.» (SAMAYAULT, 2020 p.109).31 (tradução nossa)

Samoyault (2020) desloca aqui a tradução do âmbito restrito da

transferência linguística para o terreno da ética e da justiça. Ao estabelecer um

paralelo entre a decisão judicial e o ato tradutório e a responsabilidade inerentes

à tradução, que exigem do tradutor a capacidade de ponderar, julgar e tomar

decisões diante de identidades, culturas e perspectivas distintas. Essa

abordagem amplia o entendimento da tradução e o transforma em um processo

ético e político.

A metáfora da decisão judicial, utilizada por Samoyault, mostra a

dimensão agonística da tradução, caracterizada por um embate constante entre

línguas, culturas e interpretações. O tradutor, assim como o juiz, é convocado a

mediar conflitos, reconhecer fronteiras e buscar um equilíbrio entre as partes

envolvidas. Essa dimensão agonística se intensifica quando a tradução se

depara com situações em que a justiça foi violada ou está em questão,

transformando o ato tradutório em um campo de batalha onde diferentes versões

da verdade se confrontam. Nesse sentido, a tradução não é um processo neutro,

31 Comme dans une décision de justice, on délibère et on s'accorde en affrontant une situation de
conflit et on est invité à reconnaître la frontière entre deux identités distinctes. Il importe donc de réfléchir à
la dimension agonistique de la pensée de la traduction entre justesse et justice. S'il faut être juste, c'est
d'abord qu'il y a la possibilité, ou le soupçon, de l'injuste. S'il faut rendre justice, c'est qu'un conflit a eu lieu
et qu'une injustice a été commise. Dans ce cas, la traduction, parce qu'elle s'inscrit au lieu du conflit, peut
être réparatrice, mais pas seulement, comme on le dit souvent, parce qu'elle serait un rempart contre
l’injustice : parce qu'elle provoque et instruit le conflit.



52

mas um espaço de negociação e disputa, no qual o tradutor assume um papel

ativo e responsável.

Então, Samoyault considera que a tradução se torna imperativa diante da

constatação de uma violação da justiça. A tradução, portanto, assume um

caráter reparador, buscando reequilibrar relações de poder assimétricas e

promover a justiça.

A tradução, segundo Samoyault, não se limita a restaurar ou equilibrar;

ela também possui a capacidade de instruir e intensificar o conflito. Essa

perspectiva desafia a ideia de uma tradução neutra e transparente e revela seu

caráter político. Ao provocar o conflito, a tradução desestabiliza certezas e

verdades estabelecidas para abrir espaço para a emergência de novas vozes e

perspectivas.

A reflexão de Samoyault dialoga com o pensamento de autores como

Paul Ricœur, que explora a relação entre tradução, justiça e memória, e Walter

Benjamin, que enfatiza o potencial transformador da tradução. O tradutor, nessa

perspectiva é um sujeito ético e político, cujas decisões têm implicações

profundas para a compreensão e a transformação do mundo

A distinção de Samoyault entre estes métodos de traduzir convida os

tradutores a serem mais visíveis no processo da tradução pois a tradução é um

ato de engajamento com o texto original. Isso significa que ao traduzir uma obra

de uma literatura por exemplo marginalizada ou para comunidades

marginalizadas, os tradutores devem ter em mente a relação ética e poética na

pratica tradutória. Segundo Henri Meschonnic,

Para a poética, é má a tradução que substitui uma poética (a do texto)
por uma ausência de poética: ou seja, a língua pela estilística ou pela
retórica - as unidades da língua; a tradução que substitui o ritmo e a
oralidade como semântica do continuo pelo descontínuo do signo[...], é
má a tradução que substitui o risco do discurso, o risco de uma
subjetivação máxima da língua, sua historicidade máxima, que só faz
com que haja um texto, pelas autoridades, as garantias da língua e do
gosto ambiente; uma tradução que substitua a alteridade pela
identidade, a historicidade pelo historicismo[...]. Boa, quer dizer tanto
literatura ou poesia que é a obra a traduzir, a tradução que, em relação



53

com a poética do texto inventa sua própria poética, e que substitui as
soluções da língua por problemas do discurso, até inventar um
problema novo, como a obra o inventa; uma tradução que, tendo o
texto por unidade, guarda a alteridade como alteridade. Ela é, com
seus meios ao seu alcance, historicidade por historicidade».
(Meschonnic, 1999)

Através desta afirmação, Meschonnic nos convida a repensar o papel do

tradutor e suas estratégias no ato do traduzir. Na sua visão, o tradutor deve

reconhecer e respeitar a diferença cultural e linguística do texto original, ou seja,

evitar a tentação de domesticar ou adaptar o conteúdo.

Meschonnic critica veementemente as traduções que buscam apagar as

diferenças entre o texto original e o texto traduzido, como se a língua e a cultura

de origem pudessem ser simplesmente transplantadas para a língua e cultura de

destino.

Reconhecer a alteridade do texto original, isto é, sua singularidade e sua

diferença em relação à escrita do texto original. A tradução não deve tentar

"domesticar" o texto original, moldando-o aos padrões e expectativas da cultura

de destino. Nesse ponto de vista, Meschonnic e Berman defendem a mesma

ideia pois Berman também critica qualquer tradução que segue esta injunção

apropriativa e redutiva, constituindo-se como um dos seus agentes. Isto resulta

em traduções etnocêntricas, ou no que podemos chamar de tradução má

(Berman.1994. p.16) Em vez disso, deve respeitar sua estranheza, sua

singularidade, sua forma única de ver e interpretar o mundo.

Lawrence Venuti, um dos nomes mais importantes nos estudos da

tradução fala também sobre a atividade tradutória, mostrando-a como uma

tarefa eminentemente política, uma vez que ela permeia relações diplomáticas,

institucionais e econômicas entre países, tendo implicações globais.

Ele fala do modo de ação política por parte do tradutor que poderia,

segundo o autor, retirá-lo de sua condição de invisibilidade e permitir uma troca

cultural concreta.



54

Para ele, a escolha dos textos a serem traduzidos, bem como as

estratégias adotadas na realização de uma tradução fazem parte do projeto de

tradução. Para ele, o tradutor é o arquiteto dessa ponte, e a estratégia que ele

escolhe para construí-la pode determinar se ela será uma passagem para a

descoberta ou um véu que esconde a verdadeira face do outro lado. Venuti

formulou a dicotomia em termos de «domesticação»/«estrangeirização», da

forma como compreendeu a abordagem de Schleiermacher32.

A «tradução estrangeirizadora» é como uma ponte que preserva a beleza

exótica da paisagem estrangeira. Ela mantém as peculiaridades da língua e da

cultura original, convidando o leitor a se aventurar em um território desconhecido.

Ao fazer isso, ela abre espaço para a alteridade, para o reconhecimento e a

valorização da diferença.

Por outro lado, a «tradução domesticadora» é como uma ponte que

suaviza as diferenças, tornando a paisagem estrangeira mais familiar e

acessível. Ela adapta o texto original às normas e convenções da cultura de

destino, tornando-o mais fácil de ler e compreender.

Quero sugerir que, na medida em que a tradução estrangeirizante
procura restringir a violência etnocêntrica da tradução, é altamente
desejável hoje uma intervenção cultural estratégica no actual estado
dos assuntos mundiais, lançada contra as nações hegemónicas de
língua inglesa e as trocas culturais desiguais em que eles envolvem
seus outros globais. A tradução estrangeirizante em inglês pode ser

32 Em Sobre os diferentes métodos de tradução (1813), o teórico alemão Friedrich
Schleiermacher abre espaço para uma produtiva discussão acerca da tensão estranhamento-
domesticação que seria retomada por Venuti dois séculos mais tarde. Assim, Schleiermacher afirma
que haveria dois caminhos para o tradutor: levar o leitor até o autor ou trazer o autor até o leitor. No
primeiro caso, o tradutor tentaria transmitir aos leitores a mesma imagem, a mesma impressão que ele
próprio através do conhecimento da língua de partida da obra, de como ela é, e buscaria, pois, levá-los
à posição dela, na verdade, estranha para eles. No segundo caso, por sua vez, o tradutor deveria fazer
como se o autor da língua de partida discursasse na língua de chegada para falantes da língua de
chegada.



55

uma forma de resistência contra o etnocentrismo e o racismo, o
narcisismo cultural e o imperialismo, no interesse das relações
geopolíticas democráticas. » (VENUTI 1995 p. 20)33

Assim, o conceito de tradução «estrangeirizante» de Venuti junta-se

relativamente a algumas considerações do teórico francês Antoine BERMAN

(1984) sobre a ética e a política tradutória, na qual a estrangeirização é em

princípio mais aceitável, mas a domesticação é, em princípio, menos.

O importante, para Venuti e Berman, é que o tradutor esteja consciente

das implicações éticas e políticas de suas escolhas. A tradução não é um ato

neutro, ela sempre carrega consigo uma carga ideológica e cultural. Ao escolher

uma estratégia tradutória, o tradutor está tomando partido em um debate sobre a

relação entre culturas, sobre o que é considerado "normal" e "estrangeiro", sobre

o que deve ser preservado e o que pode ser adaptado.

A tradução, portanto, é um ato de responsabilidade. Cabe ao tradutor

decidir que tipo de ponte ele quer construir entre as culturas. Uma ponte que une

a diferença? Ou uma ponte que suaviza as diferenças e nos mantém em nossa

zona de conforto? Quanto a escolha quanto a estratégia são partes da tarefa do

tradutor.

33 I want to suggest that insofar as foreignizing translation seeks to restrain the ethnocentric violence of
translation, it is highly desirable today, a strategic cultural intervention in the current state of world affairs,
pitched against the hegemonic English-language nations and the unequal cultural exchanges in which they
engage their global others. Foreignizing translation in English can be a form of resistance against
ethnocentrism and racism, cultural narcissism and imperialism, in the interests of democratic geopolitical
relations.



56

III. TRADUZIR, RE-ESCREVER?

A visão da tradução como re-escrita reconhece a impossibilidade de uma

reprodução perfeita do texto original e que o tradutor é também escritor. Essa

perspectiva se baseia na ideia de que a tradução é um ato de re-criação e que o

tradutor deve se apropriar do texto original para produzir um novo texto que seja

significativo. Benedetti em Conversas com tradutores: balanços e perspectivas

da tradução (2003), afirma que:

«Ora, o texto de chegada já não é o texto de partida. É outro texto. E
deste o autor é o tradutor. A verdade é que o DNA do tradutor marca
indelevelmente a forma como é concebido o texto de chegada. Unindo,
portanto, a questão da (in)visibilidade à questão da autoria, é possível
dizer que, se tradutor invisível é uma condição nos termos (como dei a
entender acima), tradução sem autor é uma impossibilidade de fato».
(BENEDETTI, 2003: p.30-31)

Benedetti considera a tradução como um processo criativo, no qual o

tradutor desempenha um papel ativo e autoral pois a subjetividade do tradutor é

inevitável e deixa sua marca no texto traduzido, tornando-o uma nova criação,

com sua própria identidade e características. A ideia de um tradutor invisível,

portanto, questionada, e a tradução é reconhecida como um ato de autoria em si

mesma.

André Lefevere, um grande pensador no campo da tradução, na sua

Translation, Rewriting, and the Manipulation of Literary Fame (1992) (Tradução,

reescrita e manipulação da fama literária), define a tradução como um ato de

recriação, uma metamorfose do texto original. Para ele, a tradução é uma forma

de reescrita (rewriting), moldada pelas crenças e valores da cultura que a recebe.

Para Lefevere, as reescritas, sejam elas traduções, adaptações,

desempenham um papel crucial na vida de uma obra literária. Elas permitem

que o texto viaje no tempo e no espaço, alcançando novos públicos e ganhando



57

novos significados. É através das reescritas que um texto se torna parte da

história e da cultura de um povo, enriquecendo o patrimônio literário da

humanidade.

O ensaísta mexicano Octavio Paz diz que cada texto, por mais original

que pareça, é um reflexo de outros textos, de ideias, de experiências, de um

mundo que existe antes e além das palavras. A linguagem em si é uma tradução,

uma tentativa de capturar a essência do mundo não verbal em símbolos e sons.

Cada palavra, cada frase, é um eco de outras palavras e frases, uma

reinterpretação constante do que já foi dito.

Cada texto é único e, simultaneamente, é a tradução de outro texto. Nenhum
texto é inteiramente original, porque a própria linguagem, na sua essência, é uma
tradução: primeiro, do mundo não-verbal e, segundo, porque cada signo e cada
frase é a tradução de outro signo e de outra frase.34 (OCTAVIO Paz. 1990).

Nesse sentido, a tradução, seja ela de uma língua para outra ou de uma

ideia para outra, é como um espelho que reflete outro espelho. É uma cópia de

uma cópia, um reflexo de um reflexo. E assim como cada reflexo em um espelho

perde um pouco da nitidez do original, cada tradução carrega consigo a

possibilidade de distorção, de interpretação, de recriação. Então, a fidelidade

absoluta à realidade é uma ilusão. A tradução, como a linguagem, é um

processo de interpretação, de seleção, de transformação. O tradutor, como um

artista, escolhe quais elementos do original destacar, quais nuances enfatizar,

quais conexões estabelecer.

Cada tradução, mais do que uma imitação, constituiria assim uma versão, uma
reescrita ou uma correção de um texto, de um pensamento ou de um
acontecimento, uma versão que teria, portanto, uma existência própria à parte
do "original. (BENJAMIMN,1968)

34 Chaque texte est unique et, simultanément, il est la traduction d’un autre texte. Aucun texte n’est
entièrement original, parce que le langage lui-même, dans son essence, est une traduction : d’abord, du
monde non verbal et, ensuite, parce que chaque signe et chaque phrase est la traduction d’un autre signe et
d’une autre phrase



58

Nesse sentido, Benjamin também considera a tradução como um ato de

criação, um processo de transformação que dá origem a um novo texto, com sua

própria identidade e seu próprio valor. A tradução torna-se uma nova obra, que

dialoga com o original.

Henri Meschonnic também nos fala sobre a tradução como reescrita

através da sua tradução da Bíblia. Ele propõe uma tradução que reescreve o

texto bíblico, buscando recriar sua sonoridade, seu ritmo e sua oralidade. Ele

busca transmitir a experiência da leitura do texto original em hebraico, com seus

jogos de palavras, suas repetições, seus paralelismos e sua musicalidade. Essa

abordagem inovadora da tradução bíblica é um exemplo claro de como a

tradução pode ser uma reescrita criativa. Sua tradução da Bíblia é um

testemunho de sua crença na importância da forma, do ritmo e da oralidade na

literatura. No seguinte parágrafo ele defende sua forma do traduzir.

Incrível, improvável aventura, mas necessária. Após dezoito ou
dezenove séculos de cristianização, de anexação desebraicizante, de
edulcoração acadêmica, enfim de carolização. Contra o teologicamente
correto, o linguisticamente correto, o poeticamente correto, o
politicamente correto. Para reencontrar e dar a entender o poema.
Esse trabalho de decapagem leva (é sua lógica interna) a propor certo
número de neologismos. Eu o constato com certo divertimento. Na
jubilação do poema. Chamo então as traduções de apagantes, já que
elas apagam o ritmo e o significante. E para escutar o poema da Bíblia,
sou levado a descristianizar, deselenizar, deslatinizar, embibliar,
enritmar, tamizar [...]para dar a entender os acentos rítmicos que são a
razão mesmo do texto. E esse desteologizar, esse descarolizar (que
choca os religiosos que não entendem que se trata de dessemiotizar e
de desacademizar para fazer ouvir a força da linguagem) leva não
somente a desafrancesar, como já dizia Pierre-Jean Jouve no seu
prefácio às suas traduções dos sonetos de Shakespeare, mas mais
precisamente a desfrancescorrentizar. Os redutores desse texto em



59

francês corrente, os francescorrentizadores, trabalham para o
encatolicar».35 (MESCHONIC, 1999)

A tradução da Bíblia por Meschonnic, publicada em 1970, foi uma

verdadeira revolução no campo da tradução bíblica. Ele utilizou um francês

moderno e poético, buscando recriar o ritmo, a sonoridade e a oralidade do texto

hebraico. Sua tradução foi elogiada por sua beleza e originalidade, mas também

criticada por sua falta de fidelidade literal ao original. Henri Meschonnic desafia

as convenções tradicionais e defende a reescrita como um ato criativo e

essencial para a compreensão do texto sagrado. Para ele, a Bíblia era como um

poema com uma linguagem rica em ritmo, sonoridade e oralidade.

Meschonnic defendeu «Não se traduz mais a língua. Ou, então,

desconhece-se o discurso e a escritura. É o discurso e a escritura, que é preciso

traduzir». (MESCHONIC, 1999.p.XXIV)

35 Incroyable, improbable aventure, mais nécessaire. Après dix-huit ou dix-neuf siècles de christianisation,
d’annexion déshébraïsante, d’édulcoration académique, bref de bondieuserie. Contre le théologiquement
correct, le linguistiquement correct, le poétiquement correct, le politiquement correct. Pour retrouver et
donner à entendre le poème. Ce travail de décapage amène (c’est sa logique interne) à proposer un certain
nombre de néologismes. Je le constate moi-même avec quelque amusement. Dans la jubilation du poème.
J’appelle donc les traductions des effaçantes, puisqu’elles effacent le rythme et le signifiant. Et pour
écouter le poème de la Bible, je suis amené à déchristianiser, déshelléniser, délatiniser, embibler, enrythmer,
taamiser (à partir de ta am, le goût de ce qu’on a dans la bouche) pour donner à entendre les accents
rythmiques qui font la raison même du texte



60

CAPÍTULO 3: TRADUZIR A ESCRITA DE KRENAK

I. Características da escrita do livro

1. A polifonia

Para analisar a polifonia no livro de Ailton Krenak, vamos nos basear nas

teorias de Bakhtin e Ducrot, que são as mais adequadas para mostrar a polifonia

em A vida não é útil (2020). Vamos começar pela teoria de Bakhtin, que enfoca

a pluralidade de vozes e o dialogismo no texto. Esse livro é um diálogo contínuo

entre o autor e várias personalidades (autores, cantores, figuras públicas, entre

outros), o que o torna muito rico. O livro de Ailton Krenak segue a lógica de

Bakhtin sobre a polifonia. Segundo Bakhtine (1934, apud PERRIN, 2004), o

discurso está sempre em diálogo com outras vozes, mesmo em contextos

aparentemente monológicos.

Em todos os seus caminhos em direção ao objeto, em todas as direções, o
discurso encontra outro discurso, ‘estrangeiro’, e não pode evitar uma interação
viva e intensa com ele. Somente o Adão mítico, aproximando-se com sua
primeira palavra de um mundo ainda não questionado, virgem, somente o Adão-
solitário poderia evitar totalmente essa orientação dialógica sobre o objeto com a
palavra de outro» 36 (BAKHTIN, 1934, apud PERRIN, 2004, p. 7-26). (Tradução
nossa)

36« Sur toutes ses voies vers l’objet, dans toutes les directions, le discours en rencontre
un autre, “étranger”, et ne peut éviter une action vive et intense avec lui. Seul l’Adam mythique
abordant avec sa première parole un monde pas encore mis en question, vierge, seul Adam-le-
solitaire pouvait éviter totalement cette orientation dialogique sur l’objet avec la parole d’autrui. »



61

Bakhtine afirma que todo discurso é fundamentalmente dialógico, ou seja,

está sempre interagindo com outros discursos. Toda palavra e todo enunciado

estão imbuídos das palavras e dos enunciados que os precederam, e também

antecipam as respostas e reações que provocarão.

Para ele, Adão, o primeiro homem, foi o único capaz de se dirigir a um

mundo desprovido de qualquer discurso. Para ele, não havia “discurso dos

outros” a ser levado em conta, nenhuma herança linguística ou cultural. Mas

assim que Adão pronunciou suas primeiras palavras, o mundo deixou de ser

virgem e o diálogo começou. Portanto, o discurso é sempre permeado por essas

vozes “estrangeiras”, e é impossível ignorá-las. Nesse contexto, A vida não é útil

é um exemplo típico de dialogismo, em outras palavras é um livro de várias

vozes de artistas, científicos, geógrafos, políticos, ativistas ... que se cruzam e

se envolvem num diálogo.

A. Autores e Personalidades citados na obra A Vida não é útil

No livro A vida não é útil, Ailton Krenak incorpora em seu discurso uma

pluralidade de vozes por meio de citações de diversos autores. Essa estratégia

configura um caso de intertextualidade, na qual o autor estabelece um diálogo

intelectual que amplia e fundamenta suas reflexões.

É evidente que a prática de citar outros escritores para construir

argumentos ou sustentar um debate não é novidade no âmbito acadêmico e

literário. No entanto, o que impressiona em A vida não é útil (2020) é a extensa

rede de personalidades que Krenak dialoga para compor sua narrativa. O autor

não se limita a um contexto geográfico, temporal ou disciplinar específico; pelo

contrário, integra pensadores de diferentes épocas, regiões do mundo e campos

do conhecimento (desde filósofos europeus até líderes indígenas, de cientistas a

poetas) cujas ideias se complementam sua visão.



62

Figura4
https://believe.earth/en/ant
onio-nobre

Essa polifonia de exige do tradutor uma tarefa complexa: traduzir Krenak

implica, simultaneamente, traduzir a multiplicidade de autores e vozes que ele

articula. A vida não é útil é um lugar de encontro entre distintas tradições de

pensamento, todas convergentes na crítica à visão capitalista e na defesa de

uma ecologia integral. Assim vamos listar algumas personalidades citados no

livro a vida não é útil (2020).

James Ephraim Lovelock

Nasceu em 26 de julho de 1919 em Letchworth Garden

City no Reino Unido. Ele se formou em química pela

Universidade de Manchester em 1941 e em 1948

obteve um doutorado em medicina pela London School

of Hygiene and Tropical Medicine. Em 1959, ele obteve

seu doutorado em biofísica pela Universidade de

Londres. James Lovelock é autor de cerca de 200

artigos científicose ele é o criador da hipótese Gaia

(agora teoria Gaia).

Thomas Lovejoy

Ele foi um Explorador Residente da National Geographic

e um biólogo conservacionista americano. Ele faleceu em

25 de dezembro de 2021, aos 80 anos. Em 2012,

recebeu o Prêmio Planeta Azul. Ele atuou como

presidente e chefe do departamento de biodiversidade no

Heinz Center for Science, Economics & Environment, e

presidiu o Painel Consultivo Científico e Técnico do Fundo para o Meio Ambiente

Global

Antônio Nobre

Figura3
https://believe.earth/en/an
tonio-nobre

Figura2
https://tinyurl.com/2fkb6pxx

https://tinyurl.com/2fkb6pxx
https://believe.earth/en/antonio-nobre
https://believe.earth/en/antonio-nobre
https://believe.earth/en/antonio-nobre
https://believe.earth/en/antonio-nobre


63

Ele é um cientista brasileiro que se dedica a estudar a interação das florestas

com a atmosfera, especialmente a Floresta Amazônica. Ele é autor do relatório

"O Futuro Climático da Amazônia", que destaca a importância da floresta para a

regulação do clima na América do Sul.

Milton Nascimento

É cantor, compositor e multi-instrumentista brasileiro.

Nascido no Rio de Janeiro e criado em Três Pontas,

Minas Gerais, Milton Nascimento alcançou fama

nacional em 1967 com a canção "Travessia", no

Festival Internacional da Canção. Ao longo de sua

carreira, gravou 34 álbuns e foi premiado com cinco

estatuetas do Grammy Awards, incluindo o de Melhor

Álbum de World Music em 1998 e o de Melhor Álbum

Pop Contemporâneo no Grammy Latino em 2000

Sidarta Ribeiro

Ele é um neurocientista brasileiro e prolífico escritor,

nascido em Brasília em 1971. Professor titular e um dos

fundadores do Instituto do Cérebro da Universidade

Federal do Rio Grande do Norte (ICe-UFRN), dedica-se

à pesquisa e divulgação científica.

Davi Kopenawa

Ele é um importante líder político e xamã

Yanomami, reconhecido por sua atuação na defesa dos

direitos indígenas e da floresta amazônica. Nascido em

Figura5
https://tinyurl.com/yw54urzx

Figura6
https://tinyurl.com/28ks6
mkp

Figura7
www.ruraltectv.com.br

https://tinyurl.com/yw54urzx
https://tinyurl.com/28ks6mkp
https://tinyurl.com/28ks6mkp
http://www.ruraltectv.com.br


64

1956 no Alto Rio Toototobi, Amazonas, ele também é escritor e ator. Atualmente

preside a Hutukara Associação Yanomami, organização que promove a ajuda

mútua e o desenvolvimento do povo Yanomami.

Sebastião Salgado

Ele é um fotógrafo brasileiro, conhecido por seus

trabalhos documentais em preto e branco que retratam a

vida de trabalhadores e populações marginalizadas ao

redor do mundo. Nascido em 1944, em Minas Gerais,

Salgado estudou Economia antes de se dedicar à

fotografia.

Chico Mendes

Foi um seringueiro, sindicalista e ativista ambiental

brasileiro que lutou pela preservação da Floresta

Amazônica e pelos direitos dos povos da floresta.

Nascido em 1944, no Acre, Mendes organizou

comunidades seringueiras

em reservas extrativistas,

como forma de proteger a floresta da exploração

predatória.

Mahatma Gandhi

Foi um líder político e espiritual indiano, conhecido

por sua filosofia de resistência pacífica contra a

opressão. Nascido em 1869, Gandhi liderou o

movimento de independência da Índia do domínio

britânico, utilizando métodos como a desobediência

Figura8
https://tinyurl.com/yp7mb
mr3

Figura9
https://tinyurl.com/44up782d

https://tinyurl.com/yp7mbmr3
https://tinyurl.com/yp7mbmr3
https://tinyurl.com/44up782


65

civil e o jejum.

Martin Luther King Jr.

Foi um pastor batista e ativista americano que lutou pelos

direitos civis dos negros nos Estados Unidos. Nascido em

1929, King liderou marchas, boicotes e protestos pacíficos

contra a segregação racial e a discriminação.

David Wallace-Wells

É um jornalista e colunista americano, conhecido por seus

escritos sobre a crise climática. É autor do livro A Terra

Inabitável, em que descreve as possíveis consequências

do aquecimento global de forma impactante.

Milton Santos

Milton Santos foi um geógrafo e intelectual brasileiro,

considerado um dos maiores pensadores da geografia

crítica. Nascido em 1926, na Bahia, Santos dedicou-se ao

estudo do espaço geográfico como produto das relações

sociais e de poder.

Figura10
https://personajeshistoricos.com
/c-pacif

Figura11
https://tinyurl.com/4
cbv7bdw

Figura12
https://festivaldelasideas.
mx/david-wall

Figura13
https://imagesvisions.bl
ogspot.com/2016/

https://personajeshistoricos.com/c-pacif
https://personajeshistoricos.com/c-pacif
https://tinyurl.com/4cbv7bdw
https://tinyurl.com/4cbv7bdw
https://festivaldelasideas.mx/david-wall
https://festivaldelasideas.mx/david-wall
https://imagesvisions.blogspot.com/2016/
https://imagesvisions.blogspot.com/2016/


66

Suely Rolnik

Suely Rolnik é psicanalista, crítica cultural e ativista

brasileira, conhecida por seus trabalhos que abordam a

relação entre corpo, subjetividade e política. Nascida em

1946, em São Paulo, Rolnik atuou em movimentos

sociais e artísticos, desenvolvendo uma abordagem

crítica da psicanálise e da cultura contemporânea.

Michel Foucault

Michel Foucault foi um filósofo, historiador e sociólogo

francês, conhecido por suas análises sobre as relações de

poder e saber na sociedade. Nascido em 1926, Foucault

investigou como as instituições, como prisões, hospitais e

escolas, exercem poder sobre os indivíduos, moldando seus

comportamentos e subjetividades.

Carlos Drummond de Andrade

Foi um dos mais importantes poetas brasileiros do século

XX. Nascido em 1902, em Minas Gerais, Drummond ficou

conhecido por seus poemas que exploram temas como a

vida cotidiana, a solidão, o amor e a morte...

Figura14
http://www.iea.usp.br/pes
soas/pasta-pess

Figura15
https://sociologiac.net/t
ag/michel-fouca

Figura16
https://www.elfikurten.c
om.br/2014/07/ca

http://www.iea.usp.br/pessoas/pasta-pess
http://www.iea.usp.br/pessoas/pasta-pess
https://sociologiac.net/tag/michel-fouca
https://sociologiac.net/tag/michel-fouca
https://www.elfikurten.com.br/2014/07/ca
https://www.elfikurten.com.br/2014/07/ca


67

Domenico De Masi

Domenico De Masi é um sociólogo italiano, conhecido por

seus estudos sobre o trabalho e o lazer na sociedade pós-

industrial. Nasceu em 1939, De Masi defende a ideia de

que o trabalho deve ser fonte de prazer e realização

pessoal, e não apenas uma obrigação.

Albert Camus

Foi um escritor, filósofo e jornalista francês, nascido em

1913, na Argélia, Camus explorou temas como a liberdade,

a revolta e a responsabilidade individual em obras como "O

Estrangeiro" e "A Peste". Sua filosofia humanista e

existencialista influenciou gerações de pensadores e

escritores.

Essa multiplicidade de vozes no texto não apenas fornece uma base para

o discurso do autor, mas também demonstra a qualidade e o enorme

conhecimento de Krenak. Todas essas vozes citadas formam um diálogo de

complementaridade com o pensamento do autor e tornam o texto um trabalho

reflexivo e dialógico.

Figura17
https://g1.globo.com/jor
nal-nacional/not

Figura18
https://tinyurl.com/48p
rxnka

https://g1.globo.com/jornal-nacional/not
https://g1.globo.com/jornal-nacional/not
https://tinyurl.com/48prxnka
https://tinyurl.com/48prxnka


68

Essas citações são objeto da problematização no processo de tradução.

Pois, demandam um trabalho particular do tradutor de tomar decisão entre ir

buscar traduções já realizadas dos autores citados ou oferecer uma tradução

correndo o risco de traduzir traduções. Assim para evitar uma confusão que

pode nascer da tradução da tradução, optamos para colocar as citações

originais ou já traduzidos em francês caso encontradas. Para as citações que

não encontramos uma tradução anterior, fizemos uma proposta de tradução.

Além da teoria literária da polifonia de Bakhtin, a teoria linguística de

Ducrot pode ser usada para analisar a polifonia neste livro. Trata-se de uma

teoria baseada na enunciação. Com base nessa teoria, podemos encontrar a

voz do autor em diferentes formas: irônica, didática, crítica, poética, filosófica e

narrativa.

B. Tabela com algumas ilustrações das diferentes vozes do autor:

Categoria Página Exemplos no livro

Ironia

12
“Poderíamos botar todos os dirigentes do Banco

Central num cofre gigante e deixar que eles vivessem lá,
com a economia deles. Ninguém come dinheiro.”

14

“Talvez a pista mais recente sobre isso seja
aquela história dos bilionários que es tão construindo
uma plataforma fora da Terra para irem viver, sei lá, em
Marte. A gente deveria dizer: "Vão logo, esqueçam a
gente aqui!”.

Didática
53

“Não conseguimos frear o desmatamento no
planeta. As únicas flores- tas plantadas com muita
competência e ca- pacidade de volume são as de vida
curta, que em seis, oito anos são cortadas para virar ce-
lulose. O que estou tentando dizer é que a minha escolha
pessoal de parar de derrubar a floresta não é capaz de
anular o fato de que as florestas do planeta estão sendo



69

devastadas. Minha decisão de não usar automóvel e
combustível fóssil, de não consumir nada que aumente o
aquecimento global, não muda o fato de que estamos
derretendo. E, quando alcançarmos mais um grau e meio
de temperatura no planeta, muitas espécies morrerão
antes de nós.”

Poética

83

“Fomos, durante muito tempo, embalados com a
história de que somos a humanidade e nos alienamos
desse organismo de que somos parte, a Terra, passando
a pensar que ele é uma coisa e nós, outra: a Terга е a
humanidade. Eu não percebo que exista algo que não
seja natureza. Tudo é natureza. O cosmos é natureza.
Tudo em que eu consigo pensar é natureza.”

28

“Aqui, do outro lado do rio, há uma mon- tanha
que guarda a nossa aldeia. Hoje ela amanheceu coberta
de nuvens, caiu uma chuva e agora as nuvens estão
sobrevoando seu cume. Olhar para ela é um alívio ime-
diato para todas as dores. A vida atravessa tudo,
atravessa uma pedra, a camada de ozônio, geleiras. A
vida vai dos oceanos para a terra firme, atravessa de
norte a sul, como uma brisa, em todas as direções”.

Filosófica 13

“Quem sabe a própria ideia de humanidade, essa
totalidade que nós aprendemos a chamar assim, venha a
se dissolver com esses eventos que estamos
experimentando. Se isso acontecer, como é que os caras
que concentram a grana do mundo que são poucos _
vão ficar? Quem sabe a gente consiga tirar o chão
debaixo dos pés deles.”

Narrativa
12

“Hoje de manhã eu vi um indígena norte- -
americano do conselho dos anciões do po- vo Lakota
falar sobre o coronavírus. É um homem de uns setenta e
poucos anos, cha- mado Wakya Un Manee, também
conheci- do como Vernon Foster”.

23 “Aqui na minha região, a Vale está pare- cendo a
bolsa de valores: nervosa. Desde que o mundo parou,



70

ela acelerou. Os trens dela passam a trezentos,
quinhentos metros da minha casa. Apenas um rio em
coma nos separa da estrada de ferro. E a composição
dos trens é gigante: a terra treme quando eles passam.
O vaivém não para a noite inteira, o dia inteiro, eu até
fiquei pen- sando: será que estão fazendo o último as-
salto? Estão piores que antes, a febre deles. Subiu.”

Tabela 3 Das diferentes vozes do autor

Vimos através desta tabela as diferentes vozes de Ailton krenak no livro.

Isso mostra outa vez a qualidade deste livro e a competência do autor. Esses

registros discursivos não operam como compartimentos isolados, mas se

entrelaçam para criar uma tessitura discursiva particular do autor. Fora disso

Ailton krenak inclui também provérbios sobre os quais vamos falar na parte

seguinte.

2. Provérbios

Ailton Krenak, em sua obra A Vida não é útil, evoca o provérbio popular

«uma andorinha só não faz verão» [Une hirondelle ne fait pas le printemps] para

ilustrar a ação coletiva indispensável na superação dos desafios

contemporâneos. A andorinha, ave migratória que simboliza a individualidade, é

utilizada para contrastar com o verão, metáfora da transformação em larga

escala, do bem-estar coletivo. A transformação almejada, portanto, depende da

sinergia entre indivíduos, da união de esforços em uma ação coletiva que vise o

bem comum.

No âmbito desta tradução, dediquei uma atenção meticulosa ao

tratamento dos provérbios, com ênfase na busca por equivalentes funcionais na

língua de destino. A tradução de provérbios representa um desafio significativo

na tradutologia, pois uma interpretação inadequada pode gerar uma alteração

substancial, ou até mesmo o desaparecimento completo do sentido original.

Essa complexidade me levou a adotar uma abordagem fundamentada em dois

eixos essenciais: a fidelidade ao sentido e a relevância cultural.



71

O exame do provérbio «uma andorinha só não faz verão» ilustra essa

metodologia. Uma tradução literal, que traduziria «verão» por «été» (verão em

francês), seria culturalmente inadequada para um público francófono. De fato, a

imagem da andorinha anunciando a primavera está profundamente enraizada no

imaginário coletivo francófono. Assim, o equivalente «une Hirondelle ne fait pas

le printemps» [uma andorinha só não faz a primavera] foi o escolhido, pois

preserva a função comunicativa do provérbio, ao mesmo tempo que oferece

uma ressonância cultural pertinente.

Essa decisão não diminui em nada a riqueza das variações que outras

expressões francesas poderiam trazer. No entanto, no âmbito desta tradução,

priorizei a clareza e a compreensão imediata, selecionando o equivalente mais

amplamente reconhecido associado à ideia veiculada pelo provérbio português.

3.O Ritmo e oralidade:

A obra A Vida Não É Útil apresenta uma tessitura discursiva que se

constrói por meio da imbricação entre ritmo e oralidade.

«Nem na América Latina, nem na África, nem em continente nenhum.
Isso porque os governos deixaram de existir, somos governados por
grandes corporações. Quem vai fazer a revolução contra corporações?
Seria como lutar contra fantasmas» (Krenak A. 2020, p15).

Neste trecho, algumas características da escrita de Krenak

nomeadamente as anáforas e metáforas. A repetição da conjunção "nem" no

início configura uma anáfora que é um recurso estilístico que intensifica a

expressividade do texto. As corporações são metaforicamente comparadas a

«fantasmas», o que evidencia seu poder difuso e a dificuldade de controlá-las.

A repetição da estrutura "nem na..., nem na..., nem em..." cria um ritmo

cadenciado que confere ênfase à ideia da abrangência global do fenômeno

descrito. A sequência de frases curtas e a pergunta retórica caracteriza uma

oralidade na leitura do texto.



72

Outra passagem que mostra o ritmo no livro de krenak:

«Tem essa campanha imoral de que 'o agro é tech, o agro é pop, o
agro é tudo', na qual mostrar todo processo de industrialização, não
somente de alimentos, mas também de minérios. Tudo virou agro.
Minério é agro, assalto é agro, roubo do planeta é agro, e tudo é pop.»
(krenak A.2020, p.22-23)

A repetição da palavra «agro» cria um ritmo que reforça a crítica à

onipresença do agronegócio. O uso de expressões como "tem essa campanha

imoral" e «tudo virou agro» confere ao texto um tom informal e próximo da

linguagem falada. A afirmação de que "tudo virou agro" configura uma hipérbole,

um exagero intencional que reforça a crítica à expansão desenfreada do agro-

negócio.

«Restam outros sistemas fora do solar a colonizar. Ao acabarem
todos Só resta ao homem (estará equipado?) a dificílima
dangerosíssima viagem de si a si mesmo: pôr o pé no chão do seu
coração

experimentar

Colonizar

civilizar

humanizar

o homem descobrindo em suas próprias inexplorada [entranha] a
perene, insuspeitada alegria de conviver.»

A disposição dos versos em forma de poema cria um ritmo próprio, com

cadência e musicalidade. A variação no tamanho dos versos e o uso de

repetições contribuem para a sonoridade do trecho.

O trecho apresenta características de um poema em prosa, com

linguagem figurada, ritmo e musicalidade, mas sem a estrutura tradicional de

versos e estrofes.

Também, a repetição de sons consonantais, como em «dificílima

dangerosíssima», cria um efeito de aliteração. Esses trechos demonstram a

habilidade de Krenak em utilizar diferentes recursos estilísticos na sua escrita. E

na segunda parte vamos sobre as diferentes estratégias que usamos no

processo do traduzir.



73

II. Estratégias no processo da tradução

1.Paratextos

O termo paratexto deriva do prefixo grego para que representa uma

relação de proximidade ou contiguidade ao termo texto. Etimologicamente,

sugere algo que está ao lado ou próximo de algo.

O paratexto é um elemento textual que acompanha o conteúdo principal

de uma obra, localizado na interface do livro. Ele funciona como um

intermediário entre o texto e o leitor, facilitando a comunicação e a compreensão.

Benjamin afirmou que a tarefa do tradutor «consiste em encontrar na

língua a qual se traduz a intenção, a partir da qual o eco do original é nela

despertado» (Benjamin 2008).

Esta afirmação de Benjamin significa que se o texto original transmite

valores simbólicos e dá ao leitor certos imaginários, a tradução deste texto

também deve transmitir esses mesmos valores e dar ao leitor da tradução os

mesmos imaginários. Portanto, se considerarmos a relação entre o paratexto e o

texto apresentada por Genette (2009) que diz que os elementos paratextuais

contribuem para a construção dos valores transmitidos pelos textos de base,

então eles devem ser traduzidos com as mesmas imagens ou com outras

imagens para transmitir os mesmos valores simbólicos do paratexto original ou

valores aproximados.

O pesquisador Gérard Genette, que introduziu o termo, define o paratexto

como um recurso que transforma um texto em uma obra identificável para seu

público. Para ele, os elementos constitutivos do paratexto são:

«Título, subtítulos, intertítulos; prefácios, preâmbulos, apresentação,
etc.; notas marginais, de rodapé, de fim; epígrafes; ilustrações;
dedicatórias, tira, jaqueta [cobertura], e vários outros tipos de sinais
acessórios, [...], que propiciam ao texto um encontro (variável) e às
vezes um comentário, oficial ou oficioso, do qual o leitor mais purista e



74

o menos inclinado à erudição externa nem sempre pode dispor tão
facilmente quanto ele gostaria e pretende.» (GENETTE.1982)
(tradução nossa)

Embora Genette não aborde especificamente os paratextos em traduções,

a função desses elementos se assemelha àquela que ele descreve. André

Lefevere, que tem como principal interesse de estudo « os intermediários que

não escrevem a literatura, mas a reescrevem, tornando se corresponsáveis pela

recepção geral e pela sobrevivência de obras literárias entre leitores não-

professionais » (LEFEVERE, A. 1990)

O fato é que os prefácios, assim como os posfácios, as introduções, as

notas do tradutor, os paratextos em geral, são espaços onde o tradutor pode

falar sobre seu trabalho, seja apresentando e justificando seu projeto tradutório,

seja apontando alguns dos desafios enfrentados e as soluções encontradas. Ele

argumenta que a literatura geralmente chega ao grande público por meio de

imagens elaboradas através de traduções, antologias que realizam cortes e

seleções, e textos críticos que oferecem interpretações literárias, abrangendo

assim os paratextos.

Os paratextos atuam como um registro da atuação do tradutor como um

agente ativo dentro do processo de tradução, o que faz com que sua análise

seja relevante tanto para leitores quanto para pesquisadores, além de ser

defendida pelos profissionais da área. Paratextos como prefácios e notas de

rodapé

« podem explicitar implícitos de difícil apreensão para o leitor do texto
traduzido e, igualmente, explicitar subentendidos presentes no texto da
língua de partida, cujos pressupostos não são compartilhados pelos
leitores do texto na língua de chegada». (BASTIANETTO, P. 2005 p.
53-69)

Nos Estudos da Tradução, diversos teóricos enfatizam a importância do

paratexto em obras literárias, sejam elas traduzidas ou não.

Esses elementos, como prefácios e notas de rodapé, são capazes de

revelar subentendidos que podem ser difíceis de captar para o leitor do texto

traduzido, além de esclarecer pressupostos presentes no texto original, que não



75

são compartilhados com os leitores na nova língua. Assim, como qualquer obra

literária, a tradução da obra Ailton krenak exige paratextos do tradutor.

1.1 A capa

O papel do tradutor é conseguir traduzir os paratextos originais sem

perder seus efeitos na tradução ou sem que a relação texto e paratexto se

perdesse na tradução. Para ilustrar essa relação paratexto e texto vamos fazer

uma comparação das traduções de A vida não é útil (2020) e vejamos o que as

capas nos revelam nas diferentes traduções.

Figura 1: Traduções de A vida não é útil; Editora: Companhia das Letras;

Edição:1ª; Data de publicação: 2020

Alceu Chiesorin Nunes (Arte de Capa) , Rita Carelli (Compilador)

https://www.amazon.com.br/s/ref=dp_byline_sr_book_2?ie=UTF8&field-author=Alceu+Chiesorin+Nunes&text=Alceu+Chiesorin+Nunes&sort=relevancerank&search-alias=stripbooks
https://www.amazon.com.br/s/ref=dp_byline_sr_book_3?ie=UTF8&field-author=Rita+Carelli&text=Rita+Carelli&sort=relevancerank&search-alias=stripbooks


76

Fonte das imagens:
https://www.amazon.com.br/stores/author/B001JY4QYM

Observação figura 1:

Comparando o original e as duas traduções através da capa, o primeiro

aspeto que chama a atenção é a imagem utilizada, que muda dependendo do

idioma. Se analisarmos a versão em inglês, vemos que a imagem é mais

comunicativa e mais representativa em relação ao autor. Olhando a foto vê-se

um jovem indígena com marcas que representam sua cultura. Então ao ver a

capa do livro pensa-se diretamente nos indígenas. Por outro lado, a versão

espanhola opta por uma capa simples que difere do original apenas pela

tipografia do texto e pela cor. O importante aqui é observar que a capa de um

livro pode mudar dependendo do idioma e que algumas podem ser mais

comunicativas que outras.

Na minha tradução, a escolha de uma imagem de Ailton Krenak imerso na

mata para a capa da tradução francesa de A Vida Não É Útil justifica-se por uma

dupla motivação. Primeiramente, busca-se apresentar visualmente o autor ao

público senegalês, que pode não estar familiarizado com sua figura. Em seguir,

a imagem evoca a essência da obra e simboliza o lugar preferencial do autor

enquanto defensor da natureza.



77

Figura 19 https://bocabienal.org/en/evento/ailton-

A capa, portanto, cumpre um duplo papel: apresenta Ailton Krenak ao

público e, ao mesmo tempo, sintetiza visualmente a essência de sua obra. Como

diz Genette, os elementos paratextuais cercam, prolongam e envolvem o texto

Exatamente para apresentá-lo, no sentido habitual do verbo, mas
também em seu sentido mais forte: para torná-lo presente, para
garantir sua presença no mundo, sua ‘recepção’ e seu consumo, sob a
forma, pelo menos hoje, de um livro» (Genette 2009: p.9), (grifos do
autor).

Embora não se possa julgar um livro pela capa, mas é importante mostrar

que ela dá a primeira impressão do conteúdo aos leitores.

1.2 Notas de rodapé

A vida não útil (2020) é um livro que contém muitos elementos de

intertextualidade e palavras indígenas que constituem a sua riqueza. Portanto,

ao traduzir este livro poderemos nos deparar com palavras que gostaríamos de

manter na tradução que merecem comentários em forma de notas de rodapé.

Assim o tradutor que se preocupa com questões de fidelidade ou que encontra



78

palavras «intraduzíveis» (a ideia que alguns tradutores ou teóricos não partilham)

pode usar uma nota do tradutor que abra mais uma janela sobre o texto de

Krenak.

Georges Mounin em Les problèmes théoriques de la traduction

[Problemas linguísticos de tradução] afirma que «mesmo que as dificuldades de

tradução façam com que se tema ou suspeite de sua impossibilidade radical,

pelo menos em certos pontos, a prática da tradução prova a possibilidade de

tradução»37 (Mounin, G.,1963) (tradução nossa). Por outro lado, o filósofo

marroquino Abdessalam Benabdelali diz-nos em Je parle toutes les langues,

mais en arabe [falo todas as línguas, mas em árabe] «o texto só sobrevive

porque é ao mesmo tempo traduzível e intraduzível» (KILITO, 2015, p. 54)

(tradução nossa)

Nessa discussão sobre a possibilidade ou impossibilidade da tradução

vemos que o assunto é definido de forma diferente dependendo da percepção

de cada pessoa. Voltando ao nosso assunto, vamos falar sobre a importância

dos paratextos do tradutor para os leitores.

Os paratextos vindos do tradutor permitem ao leitor mais uma janela

sobre a obra original sem que haja adaptação do texto para o público-alvo, sem

tentar ficar no lugar do outro, mas no limiar que a janela mobiliza. Ao traduzir

uma obra de literatura indígena do Brasil para um público senegalês que não a

conhece, o rodapé é importante para certas palavras, nomes ou práticas

culturais que vêm da língua do povo indígena e que não devem desaparecer na

tradução. Esses elementos representam o valor e a beleza do livro e

representam «o mais» que o leitor senegalês espera ganhar ao ler um livro

brasileiro e mais particularmente indígena.

37 ''même si les difficultés de la traduction laisser craindre ou soupçonner son impossibilité
radicale au moins sur certains points, la pratique de la traduction prouve la possibilité de traduction''



79

Se para Dominique Aury « a nota de rodapé (seria) a vergonha do

tradutor»38 (Aury, 1963 p.9) para Jean-Louis Cordonnier « a tradução e os

comentários entram numa relação de intertextualidade e complementam-se

mutuamente »39 (tradução nossa) (1995, p. 181.) O teórico da tradução afirma

que:

A nota de rodapé mostra o não dito e o desconhecido do outro [•••] seu
papel é informar sobre o estrangeiro. Deve limitar-se a isso e se for
além, ela vai além da tradução e vira comentário. [•••] responde à
incompletude da linguagem e à insuficiência dos intercâmbios culturais.
[•••] cabe ao tradutor saber quando deve fornecer informações sobre o
não dito cultural, situando-se na relação da Intertextualidade
(Cordonnier. p.183-192).40 (tradução nossa)

Nesta afirmação de Cordonnier vemos claramente a importância do

paratexto para o leitor de uma tradução de livros estrangeiros. Além dos

comentários ou das notas de rodapé, o outro elemento paratextual do tradutor

que tem uma importância capital na compreensão da obra traduzida é, sem

dúvida, o prefácio.

Assim, optei por usar notas de rodapé para explicar nomes e termos

culturais específicos para melhor aproximar a obra do público senegalês. Ao

fornecer informações adicionais sobre nomes indígenas, lugares, autores e

personalidades menos conhecidos no Senegal, facilito a compreensão da obra e

preservação da integridade do texto original, sobretudo os nomes e termos que

carregam significados específicos na cultura indígena. Para mim as notas de

rodapé funcionam como um guia que permite ao leitor um acesso a informações

adicionais sem interromper o fluxo da leitura.

38 « La note de bas de page (serait) la honte du traducteur »

39 « La traduction et les commentaires entre dans un rapport d'intertextualité et se complètent l'un l'autre »

40 « La note de bas de page montre le non-dit et l'inconnu de l'autre [•••] son rôle est d'informer sur
l'étranger. Elle doit se limiter à cela et si elle va au-delà, elle dépasse la traduction et devient commentaire.
[•••] elle répond à l'incomplet du langage et l'insuffisance des échanges culturels. [•••] c'est au traducteur à
savoir quand il doit apporter des informations sur le non-dit culturel en se situant dans le rapport
d'Intertextualité. »



80

Acredito que a escolha por notas de rodapé também contribui para a

valorização da cultura indígena, ao apresentar seus elementos e especificidades

de forma contextualizada. Ao invés de traduzir ou adaptar os nomes e termos,

optei por mantê-los em sua forma original.

Os prefácios podem ser considerados como introduções que:

servem para preparar o destinatário estrangeiro para um universo
distante do seu, tematizando a passagem de uma cultura a outra ao
nível da informação, dos comentários linguísticos, literários e culturais
que fornecem pontos de referência para o leitor41 (tradução nossa)
(Eco, U. 1998, p.16)

No processo de tradução o meu objetivo não é apenas tornar o livro

acessível em francês ao leitor senegalês, mas também permitir-lhe conhecer a

realidade sociocultural dos povos indígenas que o autor destacou ao longo da

obra. Aqui o objetivo não é explicar a obra ou completá-la, mas sim abrir uma

janela na janela que é a tradução e mostrar o que esperar ao ler esta tradução

de um livro bastante estranho ao leitor senegalês a nível cultural.

1.3 Glossário

Na área de terminologia, o glossário é definido como «repertório de

unidades lexicais de uma especialidade com suas respectivas definições ou

outras especificações sobre seus sentidos» (FINATTO; KRIEGER, 2004).

Na vasta produção sobre Estudos da Tradução e nas publicações focadas

em paratextos, observa-se a escassez de referências sobre glossários, que

muitas vezes não são reconhecidos como possíveis estratégias no processo

tradutório, seja atuando como apoio à leitura, assim como as notas de rodapé,

ou como uma ampliação do texto traduzido.

41 Servent à préparer le destinataire étranger à un univers éloigné du sien, thématisant le passage d'une
culture à l'autre au niveau d'informations, commentaires linguistiques littéraires et culturels qui fournissent
des points de référence au lecteur



81

O glossário como um elemento paratextual frequentemente negligenciado,

mas que desempenha um papel importante na mediação entre culturas na

tradução. Sua importância reside no fato de que ele não só facilita a

compreensão de termos específicos, mas também ele é um espaço de

negociação e representação de significados, especialmente em contextos de

tradução.

O paratexto é funcional para se aproximar do «Outro», pois na literatura

traduzida acontece um processo de mediação. Kovala descreve o processo de

tradução como «um processo de segundo grau no qual uma obra é transposta

para outra língua e para um contexto cultural diferente»42 (Kovala,1996)

(tradução nossa). Nesse cenário, a mediação torna-se urgente, pois a obra está

frequentemente distante de seu receptor histórico e cultural. O glossário, nesse

sentido esclarece termos e contextualiza conceitos, práticas e referências que

podem despertar curiosidade ao leitor da cultura de chegada. Ele permite no

nosso projeto de mais um desdobramento discursivo para acompanhar e

aprofundar o encontro.

Além disso, o glossário pode ser visto como um espaço de resistência e

preservação cultural. Em vez de simplesmente adaptar ou apagar elementos

estrangeiros, ele os mantém visíveis e oferece ao leitor a oportunidade de

engajar-se com a alteridade. Isso reforça a ideia de que a tradução não é uma

transferência de palavras, mas um diálogo, um encontro, um hífen entre culturas.

Ao longo do processo de tradução, identificamos um conjunto significativo

de termos provenientes de outras línguas, incluindo vocábulos de línguas

indígenas e empréstimos linguísticos, particularmente do inglês. A seleção e o

tratamento desses elementos lexicais seguiram critérios metodológicos bem

42 «The mediation process of translated literature is a process of the second degree, in which a
work is transferred into another language and into a different cultural context […]. In this process, the
need for mediation is naturally much more urgent than in the case of original literature, because the work
is often far from its recipient historically and culturally»



82

definidos, com o objetivo de assegurar a precisão terminológica, a fidelidade ao

texto-fonte e a acessibilidade para o público leitor francófono.

 Assim dado o estatuto do inglês como língua franca em contextos

internacionais, optamos pela manutenção dos termos originais em

inglês na versão francesa do texto.

 No que diz respeito a nomes de lugares, eventos históricos ou

elementos culturais pouco conhecidos no contexto senegalês,

escolhemos a estratégia de incorporar notas explicativas de rodapé.

Estas notas fornecem informações suplementares sobre a

localização geográfica, o significado histórico ou o enquadramento

sociocultural dessas referências.

 Os nomes próprios e os lexemas originários de línguas indígenas

foram sistematicamente compilados num glossário anexo à

tradução. A elaboração deste glossário teve um duplo propósito:

por um lado, esclarecer o sentido desses termos no contexto do

texto; por outro, preservar a sua riqueza cultural e identitária.



83

CONSIDERAÇÕES FINAIS

O conceito de « World Literature » (Literatura mundial) só se tornou

possível graças à tradução, que funciona como uma ponte entre culturas e

literaturas. No entanto, através de nossa pesquisa vimos que essa circulação

não ocorre de maneira equitativa ou descentralizada, conforme se poderia supor

em um modelo pós-colonial de trocas culturais. Pelo contrário, observa-se a

existência de centros de influência que funcionam como eixos reguladores do

fluxo literário, que determinam quais obras e autores são legitimados no cenário

global.

A análise dos dados coletados em nossas tabelas (no. 1 e no. 2) revela

um fenômeno paradoxal: a França, apesar de sua distância geográfica do

Senegal e do Brasil, estabeleceu-se como um importante intermediário na

circulação das traduções entre esses dois países. Consequentemente,

observamos que os intercâmbios literários entre o Brasil e o Senegal

permanecem relativamente limitados.

A maioria das obras brasileiras que chegam ao Senegal são clássicos da

literatura brasileira. Como resultado, a literatura contemporânea do Brasil

permanece quase totalmente invisível e desconhecida para o público senegalês.

Esse fenômeno reflete uma falta de cooperações entre universidades e casas de

edições senegalês e brasileiras.

De outro lado vimos que as obras senegalesas só chegam ao Brasil pelo

prisma da publicação na França. De fato, a maioria dos livros senegaleses que

chegam ao Brasil são aqueles que foram publicados na França, o que mostra a

dependência do Senegal das editoras francesas na circulação da sua literatura.

Esta centralidade desses eixos de influência questiona a noção

romantizada de um diálogo horizontal entre nações. No caso das literaturas



84

africanas e latino-americanas, por exemplo, a circulação muitas vezes depende

da validação prévia por instituições europeias ou norte-americanas.

Esse fenômeno nos leva a questionar: até que ponto a «literatura

mundial» é de fato global? Se a circulação de obras depende da validação de

polos hegemônicos (como Europa e EUA), não estaríamos diante de um sistema

que reproduz hierarquias em vez de dissolvê-las? A tradução, portanto, é

essencial, mas opera dentro de estruturas que podem tanto conectar quanto

silenciar.

Aliás aproveitamos destas questões para falar da tradução como espaço

de encontros, onde culturas, identidades e histórias se entrelaçam. A tradução é,

antes de tudo, uma relação. Como já vimos com Glissant, «toda identidade se

estende numa relação com o outro» (1990).

Traduzir é também um ato político. Quantas histórias africanas ou

indígenas foram distorcidas para se encaixar nos moldes europeus? Quantos

textos são «limpos» de suas marcas culturais para serem mais palatáveis a um

público estrangeiro? Berman (1984) chamou isso de «violência etnocêntrica»

(quando a tradução apaga o outro em nome da assimilação).

Samoyault (2020) nos oferece um caminho mais justo: a tradução

como reparação. Isso exige um compromisso ético: reconhecer que nem tudo

precisa (ou deve) ser totalmente compreendido. Glissant fala do direito à

opacidade — o direito de o outro permanecer misterioso, inacessível em partes.

Falamos também da tradução como reescrita. Quando um tradutor

trabalha, ele não cópia; reinventa. A tradução da Bíblia feita por Meschonnic, por

exemplo, não buscou reproduzir o texto hebraico de forma literal, mas recriar

sua força poética em francês, com seus ritmos e sonoridades.



85

Isso nos levou a discutir esta pergunta: o tradutor é invisível? Benedetti

(2003) responde com um «não» enfático. Cada escolha (uma palavra, uma

pontuação, uma quebra de linha) revela a mão e a voz de quem traduz. Longe

de ser um «traidor» (como diz o velho ditado), o tradutor é um escritor que abre

portas para que outras vozes ecoem em novos territórios.

Daí chegamos à parte onde falamos sobre o projeto de tradução do livro

de Ailton Krenak A vida não é útil (2020).

Traduzir Ailton Krenak foi um grande desafio para mim porque traduzir

este livre é antes de tudo traduzir um livro que reflete um modo de existência,

reivindicações, lutas e sobretudo um livro multilíngue. Com caraterísticas que

exigem do tradutor sensibilidade ética e política. Exploramos as características

de sua escrita (a polifonia, os provérbios, o ritmo oral) e discutimos estratégias

para recriá-las em francês, mantendo sua força e singularidade.

Um livro de diálogo contínuo com cientistas, artistas, líderes indígenas e

pensadores globais (de Milton Nascimento a Mahatma Gandhi, de Davi

Kopenawa a Michel Foucault). Falamos também dos paratextos do tradutor e

sua importância como a capa, as notas de rodapé e o glossário no sucesso da

tradução.

Portanto, ao estabelecer um diálogo direto entre Senegal e Brasil por

meio da tradução, propus-me a criar uma relação (um hífen linguístico e cultural)

que se materializou como uma experiência de descoberta da literatura indígena

brasileira. Antes desta pesquisa, não mantinha qualquer contato com esse

corpus literário, mas, à medida que a relação tradutória se consolidava, diversos

encontros ocorreram. Autores até então desconhecidos foram sendo

incorporados ao meu repertório.

Paralelamente, o ritmo das descobertas orientou a construção da

tradução: cada nova curiosidade demandava a inserção de paratextos



86

explicativos. Esses elementos (notas, prefácios e glossários) performaram uma

função pedagógica entre contextos culturais distintos. Essa abordagem permitiu

que a tradução se tornasse um espaço de negociação ativa, onde vozes

senegalesas e indígenas brasileiras puderam dialogar em um terreno comum.



87

Bibliografia

LIVROS

AURY, Dominique. Introduction à Georges Mounin, Les problèmes théoriques de
la traduction. Paris : Gallimard, 1963.

BAKHTIN, Mikhail. Esthétique et théorie du roman. Tradução de Daria Olivier.
Paris : Gallimard, 1978.

BERMAN, Antoine. L’épreuve de l’étranger. Paris : Gallimard, 1984.

BONCEV, Nikolai. Paris : Sófia : Balgarski pisatel, 1983.

BOUVIER, Jean-Claude. Tradition orale et identité culturelle : Problèmes et
méthodes. Paris: CNRS Éditions, 1985.

CASCUDO Luis da Câmara: Literatura Oral no Brasil. 3ª ed. Belo Horizonte:
Itatiaia; São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 1984

CASANOVA, Pascale. La République Mondiale des Lettres. Paris : Seuil, 1999.

CORDONNIER, Jean-Louis. Traduction et culture. Paris : Hatier/Didier, 1995.

ECO, Umberto, « Introduction à Exercices de style de Raymond Queneau », in
Traduire la contrainte, Formules, revue annuelle du Centre nationale du Livre et
de la Drac de Picardie, Éditeur : L'Age d'homme, Diffusion/ Distribution : Les
Belles Lettres, Reflete de Lettres, 1998.

FINATTO, Maria José Bocorny ; KRIEGER, Maria da Graça. Introdução à
terminologia: teoria & prática. São Paulo: Contexto, 2004.

GENETTE, Gérard. Palimpsestes : La littérature au second degré. Paris: Seuil,
1982.

GENETTE, Gérard. Paratextos Editoriais. Tradução de Álvaro Faleiros. Cotia :
Ateliê Editorial, 2009.

GLISSANT, Édouard. Poétique de la relation : Poétique III. Paris : Gallimard,
1990.

KILITO, Abdelfattah. Je parle toutes les langues, mais en arabe. Arles: Actes
Sud, 2015.



88

KOVALA, Urpo. Translations, Paratextual Mediation, and Ideological Closure.
Target: International Journal of Translation Studies, v. 8, n. 1, p. 119-147, 1996.

KRENAK, Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Companhia das Letras, 2020.

KRENAK, Ailton. Amanhã não está à venda. São Paulo: Companhia das Letras,
2020.

KRENAK, Ailton. Futuro ancestral. São Paulo: Companhia das Letras, 2022.

LEFEVERE, André. Translation, Rewriting, and the Manipulation of Literary
Fame. Londres: Routledge, 1992.

MESCHONNIC, Henri. Poétique du traduire. Paris: Verdier, 1999.

MESCHONNIC, Henri. Tique et politique du traduire. Paris: Verdier, 2007.

MESCHONNIC, Henri. Poética do traduzir. Tradução de J. P. Ferreira e S.
Fenerich. São Paulo: Perspectiva, 2010.

MOUNIN, Georges. Les problèmes théoriques de la traduction. Paris: Gallimard,
1963.

MOUNIN, Georges. Linguística e tradução. Bruxelas: Dessart e Mardaga, 1976.

SAMOYAULT, Tiphaine. Traduction et Violence. Paris: Seuil, 2020.

SELIGMANN-SILVA, Márcio. *Passagem para o outro como tarefa: tradução,
testemunho e pós-colonialidade*. Rio de Janeiro: Ed. UFRJ, 2022.

VENUTI, Lawrence. The Translator’s Invisibility: A History of Translation.
Londres: Routledge, 1995.

CAPÍTULOS DE LIVROS

BENJAMIN, Walter. A tarefa do tradutor. Tradução de Susana Kampff Lages. In:
BRANCO, Lúcia Castello (Org.). A tarefa do tradutor, de Walter Benjamin: quatro
traduções para o português. Belo Horizonte: FALE/UFMG, 2008. p. 66-81.

BENEDITTI, Ivone C.; SOBRAL, Adail (Orgs.). Conversas com tradutores:
balanços e perspectivas da tradução. São Paulo: Parábola Editorial, 2003.

CASANOVA, Pascale; SAMOYAULT, Tiphaine. Entretém sur La République
mondiale des lettres. In : PRADEAU, Christophe ; SAMOYAULT, Tiphaine (éds.).
Où est la littérature mondiale ? Vincennes : Presses universitaires de Vincennes,
2005. p. 13-32. DOI : 10.4000/books.puv.5983.



89

DIOUF, Mamadou. Sénégal : les ethnies et la nation. In : FALAIZE, Benoît ;
HEIMBERG, Charles ; LOUBES, Olivier (Eds.). L’école et la nation : actes du
séminaire scientifique international. Lyon: ENS Éditions, 2010. p. 455-466. DOI:
10.4000/books.enseditions.2419.

EVEN-ZOHAR, Itamar. Factors and Dependencies in Culture: A Revised Outline
for Polysystem Culture Research. In : TAIVALKOSKI-SHILOV, Kristiina (Ed.). La
tierce main. Arras : Artois Presses Université, 1997. DOI:
10.4000/books.apu.5843.

PAZ, Octavio. Translation and the Literal Impossibility of Poetry. In: PAZ, Octavio.
Convergences: Essays on Art and Literature. Nova York: Harcourt Brace
Jovanovich, 1990. p. 77-88.

ARTIGOS DE PERIÓDICOS

BASTIANETTO, Patrizia Collina. As funções do paratexto para a inteligibilidade
da obra traduzida. TradTerm, v. 11, p. 53-69, 2005. DOI : 10.11606/issn.2317-
9511.tradterm.2005.49676.

BOISCLAIR, Valérie. Un avenir en construction pour la jeunesse littéraire
sénégalaise. Apostrophe, 2022. Disponível em:
https://www.apostrophemag.ca/articles/un-avenir-en-construction-pour-la-
jeunesse-litteraire-senegalaise.

KANDJI, Serigne ; NDIAYE, Daouda ; RAO, Sathya. Traduire pour l’Afrique : une
approche géo-traducto-logique. TTR, v. 18, n. 2, p. 115-133, 2005. DOI:
10.7202/015767ar.

KOVALA, Urpo. Translations, Paratextual Mediation, and Ideological Closure.
Target, v. 8, n. 1, p. 119-147, 1996. DOI : 10.1075/target.8.1.07kov.

MESCHONNIC, Henri. Revue d'éthique et de théologie morale, n. 230. Paris :
Cerf, 2004.

NORTH, Xavier. Territoires de la langue française. Hérodote, v. 126, n. 3, p. 9-16,
2007.

PERRIN, Laurent. Polyphonie et autres formes d’hétérogénéité énonciative :
Bakhtine, Bally, Ducrot, etc. Pratiques, n. 123-124, p. 7-26, 2004. DOI :
10.3406/prati.2004.2048.

WATTS, Richard. Translating Culture : Reading the Paratexts to Aimé Césaire’s
Cahiers d’un retour au pays natal. TTR, v. 13, n. 2, p. 29-45, 2000. DOI :
10.7202/037410ar.



90

TRABALHOS ACADÊMICOS

GIOCANTI, Pauline. La culture dans la traduction : un obstacle franchi ou à
franchir ? L’exemple de la culture irlandaise dans Dubliners de James Joyce.
2010. Trabalho de conclusão de curso – Université Paris Ouest Nanterre La
Défense, Paris, 2010.

MATERIAIS ONLINE

AMARO, Vagner. Editora Malê: entrevista com Vagner Amaro. Literafro, 23 out.
2017. Disponível em:

http://www.letras.ufmg.br/literafro/editoras/1034-editora-male-entrevista-com-
vagner-amaro.

BENJAMIN, Walter. *Selected Writings: Vol. 1. 1913-1926. Cambridge : Harvard
College, 1968. Citado por : FICSUM. LITTÉRATURE — La traduction : bien plus
qu’une question de mots. Fonds d’investissement des cycles supérieurs de
l’Université de Montréal, 20 Maio 2016. Disponível em:
https://www.ficsum.com/dire-archives/ete-2016/litterature-traduction-bien-plus-
quune-question-de-mots/.

Octavio Paz. (1990). Translation and the literal impossibility of poetry. In
Convergences: Essays on Art and Literature (pp. 77-88). Harcourt Brace
Jovanovich. Citado por FICSUM | Fonds d’investissement des cycles supérieurs
de l’Université de Montréal. (2016, 20 de maio). LITTÉRATURE — La traduction :
bien plus qu’une question de mots.

https://www.ficsum.com/dire-archives/ete-2016/litterature-traduction-bien-plus-
quune-question-de-mots/

ROMERO, Sílvio. História da Literatura Brasileira. 2ª ed. Rio de Janeiro: H.
Garnier, 1902. Disponível
em: http://www.dominiopublico.gov.br/download/texto/bn000117.pdf. Accesso
em: 13 de abril de 2025

https://www.ficsum.com/dire-archives/ete-2016/litterature-traduction-bien-plus-quune-question-de-mots/
https://www.ficsum.com/dire-archives/ete-2016/litterature-traduction-bien-plus-quune-question-de-mots/
https://www.ficsum.com/dire-archives/ete-2016/litterature-traduction-bien-plus-quune-question-de-mots/
https://www.ficsum.com/dire-archives/ete-2016/litterature-traduction-bien-plus-quune-question-de-mots/
http://www.dominiopublico.gov.br/download/texto/bn000117.pdf


91


	Dedicatória 
	Agradecimentos
	Resumo
	Abstract
	Résumé
	INTRODUÇÃO
	I.TRADUZIR, UM HÍFEN ENTRE PAÍSES
	1.Literatura senegalesa.
	2.Literatura brasileira
	3.Relação literária Senegalês – Brasileira

	II.AILTON KRENAK: BIOGRAFIA E VIDA SOCIAL
	1.História do povo krenak�
	2.Ailton krenak: vida e obra 
	3.Obras de Ailton krenak

	CAPÍTULO 2: DISCUTIR A TRADUÇÃO
	I.Tradução-relação
	II.Ética e política da tradução
	III.TRADUZIR, RE-ESCREVER?

	CAPÍTULO 3: TRADUZIR A ESCRITA DE KRENAK
	I.Características da escrita do livro
	1.A polifonia
	A.Autores e Personalidades citados na obra A Vida nã
	B.Tabela com algumas ilustrações das diferentes voze

	2.Provérbios 

	3.O Ritmo e oralidade:  
	1.Paratextos 
	1.1 A capa
	1.2 Notas de rodapé
	1.3 Glossário


	CONSIDERAÇÕES FINAIS 
	Bibliografia 

