
 

 

 

 

Universidade de Brasília – UnB 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução – Postrad 

Mestrado Acadêmico em Tradução 

  

  

 

   

Débora Otília Rodrigues 

 

 

 

 

 CAROLINE SCHLEGEL-SCHELLING:  

Presença em cartas do pré-romantismo alemão à luz da prática tradutória experimental 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília 

2025 



 

 

 

DÉBORA OTÍLIA RODRIGUES 

  

 

 

 

 

CAROLINE SCHLEGEL-SCHELLING: 

 Presença em cartas do pré-romantismo alemão à luz da prática tradutória experimental 

 

 

  

   

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Estudos da Tradução (Postrad) 

da Universidade de Brasília (UnB) como 

requisito parcial para a obtenção do título de 

Mestra em Estudos da Tradução.  

Área de Concentração: Tradução em Contexto. 

Linha de Pesquisa: Teoria, Crítica e História da 

Tradução. 

Orientadora: Prof.ª Dr.ª Alba Elena Escalante 

Alvarez. 

  

  

  

   

                   

Brasília 

Fevereiro 2025 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

 

Caroline Schlegel-Schelling: Presença em cartas do pré-romantismo alemão à luz da 

prática tradutória experimental 

 

  

Débora Otília Rodrigues 

  

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Estudos da Tradução (Postrad) 

da Universidade de Brasília (UnB) como 

requisito parcial para a obtenção do título de 

Mestra em Estudos da Tradução.  

 

Defendida e aprovada em: 

 

Banca examinadora: 

 

____________________________________________________ 

Prof.ª Dr.ª Alba Elena Escalante Alvarez 

Professora Orientadora (Postrad/UnB) 

 

____________________________________________________ 

Prof. Dr. Tito Lívio Cruz Romão (PPGLetras/UFC)  

 

____________________________________________________ 

Prof.ª Dr.ª Alessandra Ramos de Oliveira Harden (Postrad/UnB) 

 

____________________________________________________ 

Prof.ª Dr.ª Eclair Antônio Almeida Filho – Suplente (Postrad/UnB) 

 

 

Brasília, fevereiro de 2025. 



 

 

 

 

                                        

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho aos meus pais e filhos pelo tempo incondicional.                                          



 

 

 

AGRADECIMENTOS 

 

À minha orientadora, Professora Doutora Alba Helena Alvarez Escalante, por acreditar 

em mim e neste trabalho. À Professora Doutora Helena Santhiago, pelo incentivo e sugestões 

precisas. Ao Postrad, por apoiar todo o processo. À professora Doutora Alessandra Harden pela 

confiança e à Jackeline Caixeta Santana pela inspiração. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

RESUMO 

Inserida no âmbito dos Estudos da Tradução, esta dissertação investiga a produção de Caroline 

Schlegel-Schelling (1763-1809), uma autora e tradutora pouco conhecida do Círculo de Jena e 

do pré-romantismo alemão. O foco principal incide sobre a análise e tradução de duas cartas 

escritas por Caroline Schlegel-Schelling durante o período do Frühromantik, ou pré-

romantismo alemão, mais especificamente durante as invasões napoleônicas. A pesquisa, 

fundamentada nas teorias de autores como Walter Benjamin, Barbara Cassin e Antoine Berman, 

estabelece uma ligação entre a tradução, a história e a alteridade na ótica do pré-romantismo 

alemão. Com base no trabalho de autores como Andrea Wulf e Sigrid Damm, argumenta-se que 

a instabilidade sociopolítica e a constante ameaça estrangeira, características marcantes do 

período, são elementos cruciais para a compreensão da escrita epistolar de Caroline Schlegel-

Schelling. As cartas, impregnadas de uma urgência de vida, incertezas e reflexões sobre o outro, 

são analisadas sob o ponto de vista da prática tradutória. Esta é entendida como uma rede de 

trocas dinâmicas entre o alemão do século XVIII e o português contemporâneo, explorando as 

possibilidades da tradução literária experimental. Neste contexto específico, a tradução não só 

revela aspectos de uma escrita epistolar singular, como também evidencia a presença de uma 

mulher revolucionária para a sua época, que se servia da escrita como forma de expressão e de 

intervenção no mundo. 

Palavras-chave: Estudos da Tradução; Tradução Literária Experimental; Pré-romantismo 

Alemão; Cartas; Alteridade. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                            

                                                              

 

 

 

 

 



 

 

 

ABSTRACT 

Within the framework of translation studies, this dissertation examines the production of Caroline 

Schlegel-Schelling (1763-1809), a little-known author and translator of the Jena Circle and 

German pre-Romanticism. Drawing on the theories of authors such as Walter Benjamin, Barbara 

Cassin, and Antoine Berman, the research establishes a link between translation, history, and 

otherness from the perspective of German pre-Romanticism. Drawing on the work of authors such 

as Andrea Wulf and Sigrid Damm, it argues that the socio-political instability and constant foreign 

threat that characterized the period are crucial elements in understanding Caroline Schlegel-

Schelling's epistolary writing. The letters, imbued with the urgency of life, uncertainties and 

reflections on the other, are analyzed from the point of view of the practice of translation. This is 

understood as a network of dynamic exchange between 18th century German and contemporary 

Portuguese, exploring the possibilities of experimental literary translation. In this specific context, 

translation not only reveals aspects of unique epistolary writing, but also highlights the presence 

of a revolutionary woman for her time, who used writing as a form of expression and intervention 

in the world. 

Keywords: Translation Studies; Experimental Literary Translation; Early Romanticism; Letters; 

Otherness. 

  

 

 

                                         

 

 

 

   

  



 

 

 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

Figura 1 – Espaço e tempo em que o Círculo de Jena se formatou e realizou suas reuniões 34 

Figura 2 – Conceito de Bildung 47 

Figura 3 – Leitura do movimento entre o “próprio“ e o “estrangeiro“ a partir do Conceito de 

Bildung 47 

Figura 4 – Mapa da Europa invadida por Napoleão com destaque para Prússia 53 

Figura 5 – Unter der Herrschaft Napoleons ou sob a invasão de Napoleão 71 

Figura 6 – Fotografia de Caroline Böhmer Michaelis Schlegel-Schelling      79 

Figura 7 – Encontro cartográfico com Caroline Schlegel-Schelling 110 

 



 

 

 

SUMÁRIO 

  

 

INTRODUÇÃO 11 

OBJETIVOS E METODOLOGIA 14 

CAPÍTULO 1 – O CONTEXTO HISTÓRICO DO FRÜHROMANTIK OU PRÉ-

ROMANTISMO ALEMÃO 24 

1.1 Frühromantik e o Círculo de Jena 24 

1.2 O significado de Weltkultur e a importância da tradução para os pré-românticos 39 

CAPÍTULO 2 – A CHEGADA DO ESTRANGEIRO 53 

2.1 O estrangeiro ambivalente durante a ocupação napoleônica 53 

2.2 Andersartigkeit ou o estrangeiro, alguns conceitos possíveis 74 

CAPÍTULO 3 – A DANÇA DAS PERSONAS E A CENA DAS CARTAS 76 

3.1 Dramatis personae e bibliografias necessárias 76 

3.2 Tradução de cartas entre amigos: correspondência entre Caroline Schlegel-Schelling e 

Novalis 84 

3.3 Tradução à luz da prática experimental 86 

3.4 Características particulares da Carta 1 96 

3.5 Características e comentários da Carta 2 102 

3.6 Aspectos intertextuais das cartas de Caroline Schlegel a Novalis 104 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 107 

Contribuição de Caroline Schlegel-Schelling para o romantismo alemão e algumas palavras 

sobre a trajetória pessoal 108 

REFERÊNCIAS 113 

ANEXO 1 – CARTAS CAROLINE E NOVALIS 118 

ANEXO 2 – PÔSTER 129 



 

 

 

INTRODUÇÃO  

 

“Gravei tua figura em uma gota de água, lancei a 

gota de água num pequenino arroio, o arroio foi 

rolando e perdeu-se num pequenino rio, o rio 

entrou no mar…depois te fui buscar e te achei 

dividida”. 

                                            (Homero Icaza Sánchez) 

  

A presente pesquisa, situada no campo dos Estudos da Tradução, busca “redescobrir” 

Caroline Schlegel-Schelling enquanto escritora, tradutora e colaboradora do Círculo de Jena, 

lançando luz sobre seu legado, ainda que pouco reconhecido. A ausência de informações 

significativas nos registros oficiais no âmbito dos Estudos da Tradução no Brasil sobre essa 

mulher tradutora e seu apagamento do contexto histórico motivam esta investigação, situada na 

interseção entre a história da tradução, os estudos de gênero e o Frühromantik. 

Caroline Schlegel-Schelling (1763-1809) foi uma figura singular do pré-romantismo 

alemão, mantendo intensa troca intelectual com Novalis e os irmãos Schlegel, participando 

ativamente dos debates sobre literatura, filosofia e, crucialmente, tradução, que fervilhavam no 

Círculo de Jena. Trazer sua voz à tona, por meio da tradução de suas cartas para o português, 

contribui para iluminar uma perspectiva feminina frequentemente ofuscada nas narrativas sobre 

o Frühromantik. Suas cartas, escritas em um período de grande instabilidade social e política, 

revelam não apenas a riqueza de sua escrita epistolar, mas também a força de uma mulher que, 

em um contexto adverso, desafiou as convenções e deixou sua marca na história do movimento 

pré-romântico. 

A presente dissertação tem como corpus central as cartas de Caroline Schlegel-

Schelling, um vasto acervo epistolar que oferece um panorama singular do cenário intelectual 

do início do Romantismo Alemão. A seleção e a análise desse material foram realizadas em 

duas etapas distintas. 

Num primeiro momento, a pesquisa concentrou-se na leitura e na análise do conjunto 

de cartas reunidas nas obras de Sigrid Damm, em Caroline Schlegel-Schelling:Ein Lebensbild, 

e de Gisele Dischner, em Briefe von und an Caroline. Essas coletâneas representam um ponto 

de partida essencial para a compreensão da vida e do pensamento de Caroline, oferecendo um 

contexto rico para a análise de sua contribuição para a teoria da tradução. 

A segunda etapa consistiu na tradução e análise aprofundada de duas cartas específicas, 

selecionadas com base em sua relevância para o tema da dissertação. A escolha dessas cartas 

foi guiada por referências que destacam o papel de Caroline no cenário intelectual da época, 



 

 

 

com foco especial naquelas que evidenciam seu diálogo e a elaboração da teoria da tradução no 

contexto inicial do Romantismo Alemão. 

A análise das cartas será complementada pela contextualização histórica da vida e obra 

de Caroline, bem como por uma breve exposição de sua trajetória pessoal e de sua luta por 

reconhecimento em uma sociedade marcada pela hegemonia masculina. 

Caroline Schlegel-Schelling (1763-1809) irrompe no alvorecer do Romantismo alemão 

como figura de intelectualidade aguda, nutrindo intenso diálogo com nomes como Novalis e os 

irmãos Schlegel. A participação ativa nos debates literários e filosóficos que fervilhavam no 

Círculo de Jena assinala seu lugar na história intelectual. Contudo, persiste um silenciamento 

seletivo: sua voz, potente e provocativa, permanece um sussurro, especialmente em terras 

brasileiras. Resgatar sua produção, em especial a tradução de suas cartas para o português, não 

é apenas um ato de salvamento histórico, mas um grito de resistência contra o ostracismo 

imposto às mulheres no campo intelectual. 

As cartas, forjadas em um tempo de convulsões sociais, excedem o papel de registros 

íntimos. São testemunhos da fibra de uma mulher que ousou desafiar as convenções e inscrever 

seu nome na história do Romantismo. Mas, a despeito de sua contribuição, a figura de Caroline 

foi relegada a segundo plano, inclusive no Círculo de Jena. Como observa Lilian R. Furst (1979, 

p. 72),  

As mulheres no Romantismo alemão, mesmo aquelas que exerciam uma 

influência considerável em seus círculos, frequentemente enfrentavam o 

apagamento de suas contribuições, seja por meio da minimização de seu 

trabalho ou da atribuição de suas ideias a seus amigos de intelectuais. 

 

Essa dinâmica de exclusão, alicerçada em preconceitos de gênero, silenciou vozes 

femininas no campo intelectual. O resgate da obra de Caroline Schlegel-Schelling, portanto, 

transcende o mero exercício acadêmico; é um imperativo ético e político. A tradução de suas 

cartas para o português é um passo crucial para ampliar o acesso à produção intelectual de uma 

mulher que, a despeito dos obstáculos, deixou sua marca na história do pensamento alemão. 

Caroline, ao traduzir Shakespeare, também se coloca como intelectual produtiva, não somente 

reprodutora de ideias, atitude que contribui para o debate dentro dos estudos da tradução. 

Assim como Caroline, outras vozes femininas abriram suas escritas e falas naquela 

época, transitando entre os papeis da vida pública e pessoal e buscando serem ouvidas em suas 

sociedades. Esta dissertação, ao destacar a contribuição de Caroline para a tradução e o 

Frühromantik, busca também estabelecer um paralelo entre a tradução de ontem e de hoje, 



 

 

 

refletindo sobre os desafios e as conquistas das mulheres no campo da tradução ao longo da 

história. 

  



 

 

 

OBJETIVOS E METODOLOGIA 

 

“Esse deslocamento é necessário para se apreender 

o outro. Sair e voltar a si muitas vezes não é 

confortável, contudo, e pode causar certo incômodo 

para a tradutora”. 

(Lima; Filice; Harden, 2022, p. 131). 

 

A presente pesquisa concentra-se na tradução de duas cartas de Caroline Schlegel 

Schelling, buscando compreender sua trajetória intelectual e social, frequentemente ofuscada 

pela proeminência de autores como Goethe, Schiller e Novalis. A análise de sua 

correspondência, especialmente a trocada com Novalis, permite traçar um panorama da vida 

intelectual e social da época e compreender como as guerras napoleônicas impactaram a 

produção e a circulação de ideias no período pré-romântico alemão. 

O período pré-romântico alemão, marcado por intensas transformações sociais e 

políticas, foi palco das Guerras Napoleônicas, que impactaram significativamente a Europa no 

início do século XIX. Nessa situação conturbada, destaca-se a figura de Caroline Schlegel-

Schelling, cuja obra e correspondência refletem as inquietações e os dilemas de uma época em 

transição. As guerras e invasões napoleônicas causaram profundas rupturas nas sociedades 

europeias, impactando as relações de poder, as fronteiras geográficas e o cotidiano das pessoas. 

Caroline Schlegel-Schelling, como mulher e intelectual inserida nesse contexto, testemunhou e 

experimentou os efeitos desses conflitos, refletidos em suas cartas e escritos. 

Sua participação no Círculo de Jena e suas cartas desafiam a imagem passiva e submissa 

frequentemente atribuída às mulheres intelectuais da época.  Ela não apenas inspirava os 

colegas do círculo, mas também participava ativamente dos debates intelectuais, expressando 

ideias e perspectivas próprias.  Sua correspondência e produção intelectual revelam uma mulher 

que exerce seu intelecto e sua autonomia no panorama social e de gênero restritivo.  As cartas 

de Caroline constituem, portanto, um valioso instrumento para a reconstrução da história 

intelectual do pré-romantismo alemão, pois permitem acessar vozes e perspectivas 

marginalizadas pelo discurso hegemônico da época. 

A escolha da tradução das cartas de Caroline Schlegel-Schelling como objeto de estudo 

epistêmico transcende a mera curiosidade biográfica, firmando-se como uma via de acesso 

privilegiada a um complexo panorama sociocultural e intelectual do pré-romantismo alemão. 

As cartas, enquanto gênero epistolar, revelam camadas profundas da vida cotidiana, das 

relações interpessoais e dos debates intelectuais que moldaram o período. Ao traduzi-las, não 



 

 

 

se busca apenas transpor palavras de um idioma para outro, mas sim decifrar um código cultural, 

desenterrar as nuances de um pensamento feminino em um contexto dominado por vozes 

masculinas. 

Caroline Schlegel-Schelling não era apenas uma observadora perspicaz de seu tempo, 

mas uma protagonista ativa, imersa nas discussões sobre literatura, filosofia e, crucialmente, 

tradução. Sua própria prática tradutória, notadamente sua imersão na obra de Shakespeare1, 

confere-lhe um lugar de destaque no debate sobre a tradução como ato criativo e interpretativo. 

Ao traduzir suas cartas, ecoa-se, em certa medida, seu próprio gesto tradutório, numa espécie 

de diálogo intertemporal que busca iluminar sua trajetória como intelectual e mulher. 

A tradução experimental das cartas, portanto, não se limita a um exercício linguístico, 

mas se configura como um ato de resgate histórico e epistemológico. Busca-se dar voz a uma 

mulher que viveu apaixonadamente seu tempo, que desafiou as convenções e que deixou um 

legado intelectual rico e complexo. A tradução, nesse sentido, torna-se um instrumento de 

empoderamento, permitindo que a voz de Caroline ecoe através dos séculos, iluminando as 

relações entre gênero, tradução e poder no contexto do pré-romantismo alemão. 

Ao analisar a correspondência de Caroline Schlegel-Schelling no cenário das invasões 

napoleônicas, a presente pesquisa busca aprofundar a compreensão do período pré-romântico 

alemão, revelando as complexas interações entre guerra, cultura e gênero. Nesse sentido, a 

tradução de cartas da autora citada torna-se uma ferramenta essencial para desvendar as vozes 

e as experiências de uma época marcada por transformações profundas. 

Este trabalho está incluído no campo dos Estudos da Tradução, mais especificamente 

na área da tradução de cartas escritas pela autora pesquisada. Nesse pensamento sobre  a 

tradução no período inicial do Romantismo Alemão é fomentada e elaborada dialogicamente, 

encontrando seu espaço no círculo íntimo da correspondência entre amigos (Schlegel, 1971). 

Uma das fontes textuais para pesquisa será a tradução das cartas que o poeta Novalis, 

também colaborador da revista Athenäum, manteve com Caroline Schlegel. Friedrich von 

Hardenberg (Novalis) foi um dos maiores nomes do pré-romantismo alemão, ao lado dos irmãos 

Schlegel. Graças ao trabalho de escrita e revisão de Caroline, o trio filosófico se tornaria famoso 

 
1 Caroline Schlegel-Schelling auxíliou seu esposo August Wilhelm Schlegel nas traduções de Shakespeare. 

Segundo informações do Brooklyn Museum: “She married August Wilhelm Schlegel in 1796 and assisted him on 

his translation of Shakespeare”. Isso comprova que Caroline participou ativamente das traduções das obras do 

dramaturgo inglês. Cf: https://www.brooklynmuseum.org/eascfa/dinner_party/heritage_floor/caroline_schlegel. 

Acesso em: 1 mar. 2025. 



 

 

 

ao popularizar o estilo reflexivo característico do movimento filosófico e estético chamado de 

Frühromantik. 

Os pré-românticos, contudo, sempre estiveram associados à conexão entre a 

compreensão sensível do mundo inspirada na arte da poesia e a reflexão pura da razão. Em sua 

fase inicial, eles assumiram uma posição pendular entre o método hermético racional e a 

rebeldia curiosa por tudo que não se pode mensurar metodologicamente, como o sentir sem 

finitude a existência e a arte. Assim, eles se propõem a “conectar o infinitamente (exatamente)”, 

como deduzia Friedrich Hölderlin (apud Pigenot, 1943, p. 309), poeta alemão do pré-

romantismo, na busca por formas livres de sentir o pensar. 

A ideia de que o processo reflexivo é infinito e que sua conexão em si mesma ocorre em 

um universo espiritual infinitamente configurável, ou seja, que é o germe de uma organização 

que abarca o todo pela linguagem, também está presente no conceito da teoria romântica do 

conhecimento e no paradoxo da consciência (Benjamin, 1993). 

A teoria pré-romântica do conhecimento, baseada na reflexão, está assentada no 

paradoxo da consciência, que oscila entre a hierarquia da natureza das reflexões e sua eventual 

fonte de origem e imensa faculdade da intuição observadora. No processo artístico, estamos 

livres dessa finitude, mas conscientes do momento imediato dessa criação. 

As cartas escolhidas terão como critério seletivo as referências ao lugar, ao momento e 

ao objeto, considerando quem era e o que expressava a voz da autora no período pré-romântico 

alemão. Primeiramente, será feita a tradução e, depois, o comentário sobre as cartas, 

explicitando o conteúdo de suas mensagens quando foram escritas. Além das cartas, foram 

utilizados alguns fragmentos de estudiosos que publicaram versões sobre a vida e a obra de 

Caroline Schlegel-Schelling como apoio teórico. 

A investigação tem como interlocutor principal das cartas de Caroline o poeta Novalis, 

também colaborador da revista Athenäum. Junto aos irmãos Schlegel, Friedrich von Hardenberg 

(Novalis) foi um dos maiores nomes do pré-romantismo alemão e um dos amigos mais atentos 

às ideias de Caroline. Juntos, os irmãos August e Friedrich Schlegel e Novalis se tornaram 

conhecidos ao popularizar o estilo reflexivo do movimento filosófico e estético chamado de 

Frühromantik, graças ao trabalho de escrita e revisão de Caroline Schlegel-Schelling. 

O ponto de partida deste trabalho é a correspondência singular que a autora manteve 

com o poeta e filósofo alemão do pré-romantismo, mais conhecido pelo pseudônimo Novalis. 

A correspondência trocada entre esses amigos unidos pelo Círculo de Jena revela posturas, 

metáforas e fontes históricas importantes sobre como era fazer parte de um grupo que se tornou 



 

 

 

tão importante para os estudos da tradução. Nas cartas, tornam-se mais visíveis as pistas sobre 

o papel da mulher na tradução desse período, além de esboçar a alteridade daquelas que não 

constam dos manuais e resistem, mesmo quando silenciadas pelas condições e circunstâncias 

sociais. 

A partir disso, os objetivos desta dissertação são: 

Objetivo 1: Traduzir e analisar as cartas de Caroline Schlegel-Schelling, com foco na 

correspondência com Novalis, visando a compreender seu papel e participação no movimento 

pré-romântico alemão. 

Objetivo 2: Investigar, através da tradução e análise das cartas, o posicionamento de 

Caroline Schlegel-Schelling frente aos desafios e dilemas de sua época, revelando suas 

reflexões críticas sobre os eventos históricos, as relações de gênero e a produção intelectual do 

período. 

Objetivo 3: Reconstruir a trajetória intelectual e social de Caroline Schlegel-Schelling 

no contexto do pré-romantismo alemão, demonstrando sua contribuição para o movimento e 

sua atuação como mulher e intelectual em uma época de profundas transformações. 

Assim, a divisão do trabalho ficará em três capítulos dispostos da seguinte maneira: 

No primeiro capítulo, são apresentados o contexto histórico e cultural da fase inicial do 

Romantismo Alemão (Frühromantik) e do Círculo de Jena, além do significado do conceito de 

Weltkultur para os pré-românticos. 

No segundo capítulo, discutem-se o conceito de alteridade e a relação ambivalente dos 

pré-românticos com o estrangeiro durante a ocupação napoleônica. 

No terceiro capítulo, são traduzidas as duas cartas de Caroline Schlegel-Schilling para 

Novalis. Os comentários sobre as características das cartas são apresentados após a tradução 

espelhada. 

Ao traduzir cartas de Caroline Schlegel, pretende-se revelar um pouco mais da situação 

socioeconômica que retrata o esquecimento oficial, não somente dos grandes nomes da teoria 

da tradução, mas também das redes sistêmicas que apagam as personas femininas da memória 

coletiva. Um hiato que todas nós, como mulheres, pesquisadoras, tradutoras e autoras, 

carregamos. 

Nesta dissertação, propõe-se um mergulho em cartas contendo relatos pessoais e 

diálogos transcritos sobre acontecimentos cotidianos. Esses materiais foram produzidos por 

uma mulher que acreditava na rede infinita de conexões entre amizade, política, filosofia e vida 

pessoal, a partir de leituras e pesquisas de ensaios críticos e obras literárias pouco conhecidas.  



 

 

 

Portanto, os exemplares bibliográficos utilizados nesta pesquisa correspondem, 

majoritariamente, ao período em que a autora viveu em Jena e participou ativamente do círculo 

pré-romântico da cidade. Esse período foi delimitado entre 1799 e 1801. Sobre essa perspectiva, 

Antoine Berman (2002, p. 95) comenta: 

O horizonte da literatura e tradução alemãs acontece no final do séc. XVIII, 

assim como o lugar, em todo caso central, que lhe é reservado no campo 

cultural, concebido pelo conflito entre o movimento Clássico e Romântico, a 

tensão que agitará essa cultura por todo século XIX e para além dele acontece 

em meio às invasões napoleônicas por toda Europa. 

 

Minhas fontes de apoio são a autora Barbara Cassin e os autores Walter Benjamin, 

Antoine Berman, além de Márcio Seligmann-Silva, cujas obras possibilitam este estudo. O 

presente estudo se beneficia das contribuições de autores como Barbara Cassin, Walter 

Benjamin, Antoine Berman e Márcio Seligmann-Silva, cujas obras, em traduções para o 

português, oferecem referenciais teóricos essenciais. Destacam-se especificamente: a reflexão 

de Benjamin (2012) sobre a “tarefa do tradutor” lança luz sobre a natureza da tradução como 

um processo que transcende a mera transposição de palavras, buscando a essência da linguagem 

original. Berman (2002), por sua vez, explora a dinâmica cultural e tradutória no contexto do 

Romantismo Alemão, oferecendo um panorama crucial para a compreensão do papel de 

Caroline Schlegel-Schelling nesse cenário. 

A obra de Cassin (2016a), com seu Vocabulário europeu de filosofias, desvela a 

complexidade dos conceitos filosóficos e seus “intraduzíveis”, fornecendo um instrumental 

valioso para a análise das nuances da linguagem na tradução. Seligmann-Silva (2005), em seus 

ensaios, investiga a relação entre memória, arte, literatura e tradução, contribuindo para a 

reflexão sobre o “local da diferença” e a importância da tradução como um ato de interpretação 

e mediação cultural. 

Essas traduções possibilitam o acesso a conceitos e discussões cruciais para a análise da 

teoria da tradução no contexto do Romantismo Alemão, permitindo um estudo aprofundado das 

ideias de Caroline Schlegel-Schelling e sua relação com o pensamento de seus contemporâneos 

e de teóricos posteriores. 



 

 

 

Outro referencial teórico são os livros consultados na Universidade de Letras e Tradução 

na cidade alemã de Jena, no ano passado, de algumas autoras alemãs, tais como: Sigrid Damm, 

Gisela Dischner, Annabelle Senff, Elke Pilz e Andrea Wulf.2  

O presente estudo tem por objetivo traduzir duas cartas de Caroline Schlegel-Schelling 

sob a perspectiva da filosofia de Gilles Deleuze e Félix Guattari (2002). Aplicando os conceitos 

de “linha”, “reprodução”, “seguimento” e “fluxo”, busca-se investigar a complexa rede de 

relações presente no processo tradutório, compreendendo a alteridade como um elemento 

dinâmico e em constante transformação. 

A metodologia adotada é a pesquisa bibliográfica qualitativa (Gil, 2023) a partir das 

obras de autoras e autores já citados, quando são discutidos o contexto histórico e o ato da 

tradução enquanto conexão entre outros saberes, como a História, a Filosofia e a Literatura. Os 

textos teóricos serão citados e comentados ao longo das páginas nesta dissertação. 

Inicialmente, serão buscados indícios que revelem qual era a voz da escrita de uma 

mulher “quase autorizada” como Caroline Schlegel-Schelling e como isso reverberou na sua 

correspondência. Afinal, como comenta Elke Pilz no prefácio de Bedeutende Frauen des 18. 

Jahrhunderts: 

Algumas das representantes femininas deste movimento cultural e as suas 

realizações literárias merecem conhecimento e reconhecimento por razões 

acadêmicas e humanísticas. As contribuições são sobre Anna Amalia, 

Angelica Kauffmann, Caroline Schlegel-Schelling, Dorothea Schlegel, 

Henriette Herz, Johanna Schopenhauer, Rachel Varnhagen, entre outras. As 

biografias destas mulheres demonstram que o movimento de emancipação 

social e intelectual, fortemente observado na Europa no século XX, tem as 

suas raízes no século XVIII. Traçar esta tradição de emancipação feminina 

parece fazer sentido, porque os primeiros modelos de autorrealização feminina 

já podem ser utilizados para estudar os aspectos que são altamente relevantes 

para reconhecer a emancipação das mulheres do século XXI (Kaminski, 2007, 

p. 49, tradução nossa).  

 

Na etapa seguinte, de cruzamento de informações referentes ao pré-romantismo nos 

respectivos textos selecionados, mapeiam-se os dados coletados analisando sob o ponto de vista 

do método da “teoria das linhas”, criado pelos pesquisadores (Deleuze; Guattari, 2002), e 

refletindo sobre o que e como escreveram estes autores a respeito do conceito de alteridade. A 

partir desse quadro mapeado, formulam-se hipóteses considerando a dialogia entre as falas 

escritas e traduzidas. No entrecruzamento das informações averiguadas, investigam-se alguns 

 
2 Todas as traduções dos textos citados em alemão, inglês e espanhol nesta dissertação, bem como a dos títulos 

dos livros que foram utilizados, são traduções de autoria própria. 



 

 

 

traços do movimento pré-romântico nas cartas de Caroline Schlegel-Schelling e sua participação 

no curso da história desse movimento. 

Assim, a tradução do epistolário de Caroline Schlegel-Schelling se apresenta como um 

caso exemplar para a aplicação da referida metodologia. A correspondência da autora, marcada 

por sua inserção no círculo intelectual do Romantismo Alemão e por suas relações com figuras 

como Goethe e os irmãos Schlegel, apresenta um desafio singular para o tradutor, que precisa 

navegar por diferentes camadas de sentido e recriar, em outra língua, a teia de relações que 

envolve o texto original. A alteridade será estudada como um “traço” ou “linha” em constante 

movimento. A alteridade indicada pelo fio discursivo das cartas se reproduz em padrões e 

estruturas e se desdobra em fluxos e devires, apresentando-se como um desafio constante para 

o tradutor, que precisa manter-se atento à sua presença multifacetada. 

O recorte temporal do pré-romantismo europeu, marcado pelas guerras napoleônicas e 

pela ascensão do nacionalismo, adiciona uma nova camada de complexidade à análise. As 

linhas que compõem o mapa também se tornam linhas de “fuga”, representando as rupturas e 

transformações que caracterizaram esse período. A tradução de duas cartas de Caroline 

Schlegel-Schelling se insere nesse contexto como uma forma de resistência e recriação, um 

espaço de afirmação da diferença e da singularidade. 

Portanto, a análise da tradução do epistolário de Caroline Schlegel-Schelling será feita 

a partir da identificação e do mapeamento das linhas que se entrelaçam no processo tradutório. 

Linhas linguísticas, históricas, culturais, pessoais e afetivas se cruzam e se tensionam, criando 

um mapa complexo que revela a dinâmica da tradução como um espaço de encontro e confronto 

entre diferentes “territórios”. 

A título de exemplificação metodológica, será apresentado ao final da dissertação um 

mapa que materializa as linhas identificadas na análise da tradução. Construído a partir da 

leitura atenta do epistolário e da tradução, esse mapa busca tornar visíveis as relações entre os 

diferentes elementos que compõem o processo tradutório, revelando as tensões, os fluxos e as 

transformações que o caracterizam. Assim a presente pesquisa procura realizar a tradução de 

um fragmento do extenso arquivo de cartas que escreveu Caroline Schlegel-Schelling, para 

mapear as linhas que se entrelaçam no processo de estudar a alteridade como um elemento 

dinâmico e em constante transformação. 

De acordo com esses posicionamentos, é possível também exercitar os próprios 

conceitos da linguagem traduzida como sua língua fonte e língua-alvo, concebida em vetores 

de deslocamento dentro desse ou qualquer outro ramo do conhecimento. Essa maneira de ver o 



 

 

 

outro como um tipo de traço, sempre em movimento entre territórios-acontecimentos, 

possibilita a visualização e a comparação dos resultados encontrados.  

Este trabalho é, antes de tudo, uma tentativa de trazer à tona, no âmbito da pesquisa 

acadêmica, uma das autoras desconhecidas de uma fase tão importante para o campo dos 

Estudos da Tradução quanto o Romantismo Alemão em seu momento mais revolucionário e 

ambivalente. É dentro deste período – 1765 a 1790 – que, segundo Romão (2013), em sua tese 

de doutorado, surgiu o movimento literário Sturm und Drang na Alemanha, liderado por jovens 

que se opunham à razão iluminista e defendiam a paixão e a recusa da autoridade (Romão, 

2013). 

Esse movimento, cujos expoentes foram Goethe e Schiller, contribuiu para o declínio da 

estética barroca e classicista, processo que se consolidaria no Romantismo do século XIX. Em 

suas diferentes fases, o Romantismo Alemão contou com eruditos que se dedicaram à teorização 

sobre a tradução, ainda que indiretamente, como Novalis, Schlegel e o próprio Goethe. Novalis, 

em carta a Schlegel, expressa suas impressões sobre a tradução literária no final do século XVIII 

e defende a necessidade de se discutir o papel do tradutor. Também dentro desse período se 

formou o Círculo de Jena. 

Afinal, nomes como Goethe, Schlegel, Novalis, Schleiermacher são conhecidos da cultura 

e tradição ocidental da tradução. Em contrapartida, há referências mínimas sobre as mulheres 

tradutoras desse período. Refletir sobre o apagamento das autoras e tradutoras é necessário e 

elucidativo. Assim como é o caso de Caroline Schlegel-Schilling, existem outras cujo trabalho 

ainda estamos por estudar e reconhecer. 

O apagamento das mulheres e de suas identidades no pré-romantismo alemão, assim 

como na história dos Estudos da Tradução, coincide com tantas outras vozes femininas 

“esquecidas” ao longo da história. Esse fato convida a pesquisas mais cuidadosas e à referência 

em academias e outros centros de formação. 

A vida de Caroline Schlegel-Schelling, marcada por constantes deslocamentos 

geográficos e transformações pessoais, assemelha-se a um “itinerário” no sentido proposto por 

Deleuze e Guattari (2002).  Assim como a tradução, que exige movimentação entre línguas e 

culturas, a trajetória da autora foi atravessada por mudanças, adaptações e negociações.  Ela se 

casou três vezes, viveu em diversas cidades, transitou por diferentes círculos intelectuais e 

experimentou variados papéis sociais. 

Essa “itinerância” se reflete em sua produção intelectual, em particular em suas 

traduções. Caroline Schlegel-Schelling traduziu obras do francês, do inglês e do italiano para o 



 

 

 

alemão, atuando como mediadora entre diferentes culturas e contribuindo para a circulação de 

ideias em sua época.  Seus próprios textos, incluindo cartas, ensaios e traduções, revelam uma 

escritora que transita entre diferentes gêneros e estilos, experimentando e inovando em sua 

escrita. 

Caroline Schlegel-Schelling demonstrou notável versatilidade linguística e cultural em 

suas traduções, transitando entre obras de diversos idiomas. Embora seu trabalho de tradução 

com August Wilhelm Schlegel das obras de Shakespeare seja o mais famoso, ela também 

traduziu outras obras. É importante, contudo, notar que as obras por ela traduzidas muitas vezes 

não tinham seus nomes creditados, pois ela trabalhava em colaboração com outros intelectuais, 

principalmente com seu marido August Wilhelm Schlegel. Essa falta de atribuição dificulta a 

especificação de todas as suas traduções individuais. No entanto, fica claro que ela 

desempenhou um papel significativo na mediação entre diferentes culturas por meio de seu 

trabalho de tradução3. 

Além do resgate da figura histórica de Caroline Schlegel-Schelling, há um importante 

legado contemporâneo que perpetua sua memória e influência no mundo literário: o Prêmio 

Caroline-Schlegel-Preis der Stadt Jena. A premiação, concedida pela cidade de Jena, na 

Alemanha, homenageia a intelectual e incentiva jovens escritores no início de suas carreiras. A 

importância desse prêmio reside não apenas em seu reconhecimento da excelência literária, mas 

também em seu papel crucial no apoio a novos talentos, oferecendo-lhes uma plataforma para 

visibilidade e desenvolvimento. 

Ao fornecer um incentivo financeiro significativo, o prêmio possibilita que jovens 

escritores dediquem mais tempo e recursos à sua arte, impulsionando suas trajetórias literárias. 

Além disso, o reconhecimento público proporcionado pelo prêmio valida seus esforços e os 

conecta a uma rica tradição literária, na qual Caroline Schlegel-Schelling desempenhou um 

papel fundamental. 

O prêmio celebra o gênero do ensaio, assim como os trabalhos de Caroline Schlegel-

Schelling, mantendo sua memória viva e forte na atualidade. Além disso, oferece oportunidades 

para que os jovens escritores iniciem suas carreiras4. 

A escolha das cartas de Caroline Schlegel-Schelling como objeto de análise nos Estudos 

da Tradução não se limita a um interesse biográfico, mas se revela como uma via crucial para 

 
3 Essa informação pode ser encontrada em diversas fontes, incluindo sites de museus e enciclopédias on-line, como 

o Brooklyn Museum.Cf. https://www.brooklynmuseum.org/eascfa/dinner_party/heritage_floor/caroline_schlegel. 

Acesso em: 1 mar. 2025. 
4 Cf. https://blog.jena.de/jenakultur/2023/06/16/caroline-schlegel-preis-der-stadt-jena-2023/. 



 

 

 

a compreensão das nuances da atividade tradutória em um contexto histórico e cultural 

específico. Ao se debruçar sobre a obra de Caroline Schlegel-Schelling, a pesquisa se beneficia 

da perspectiva de “itinerância”, conceito que abarca tanto os deslocamentos físicos quanto 

intelectuais que marcaram sua trajetória. Essa abordagem permite identificar os movimentos e 

transformações que moldaram sua prática como tradutora, revelando como as experiências de 

vida e os intercâmbios intelectuais influenciaram suas reflexões e questionamentos sobre a 

tradução. 

As cartas, em particular, emergem como um material de pesquisa de valor inestimável. 

Através delas, é possível acompanhar o desenvolvimento do pensamento de Caroline sobre a 

tradução, suas interações com outros intelectuais do círculo pré-romântico de Jena e suas 

vivências cotidianas. Esses documentos revelam a tradução como um processo dinâmico e 

multifacetado, intrinsecamente ligado à vida e às experiências da tradutora. Essa perspectiva se 

alinha com a visão de Barbara Cassin (2016a), que, ao discutir a tradução de textos 

experimentais, argumenta que a tradução é um processo de “itinerância” entre línguas e 

culturas, no qual o tradutor se torna um “viajante” que busca criar um espaço de diálogo e 

compreensão mútua. 

A “itinerância” existencial de Caroline Schlegel-Schelling, marcada por exílio político 

e desterritorialização, ecoa na experiência pessoal da pesquisadora, criando um ponto de 

conexão que aprofunda a compreensão dos desafios enfrentados pela autora. Essa identificação 

não se limita a uma mera semelhança biográfica, mas se estende à dimensão da “impossibilidade 

da tradução”, tema central tanto na vida de Caroline quanto na pesquisa em andamento. Ao 

reconhecer as complexidades e os limites da tradução, a pesquisa busca ir além da busca por 

equivalências perfeitas, explorando as tensões e os conflitos que permeiam o ato de traduzir. 

Essa ideia da “impossibilidade da tradução” pode ser relacionada com as discussões 

presentes em Barbara Cassin (2016a), especificamente no contexto do Vocabulário europeu de 

filosofias. Nesta obra, a autora e sua equipe exploram o conceito de “intraduzíveis”, termos e 

expressões que não possuem equivalentes diretos em outras línguas, evidenciando a 

complexidade e os limites da tradução como um processo que busca transpor significados entre 

diferentes sistemas linguísticos e culturais. 

A apresentação de um mapa ao final da dissertação, como ferramenta metodológica, 

visa a tornar visíveis as intrincadas relações entre os diferentes elementos da tradução, 

revelando sua complexidade e recusando uma visão reducionista. Essa abordagem cartográfica, 

inspirada na ideia de itinerância de Caroline Schlegel-Schelling e na concepção de tradução 



 

 

 

como um processo de deslocamento e transformação, busca construir um novo paradigma para 

os Estudos da Tradução, que valorize a experiência individual da tradutora e a dimensão cultural 

e histórica da tradução. 

 

 

    



 

 

 

CAPÍTULO 1 – O CONTEXTO HISTÓRICO DO FRÜHROMANTIK OU PRÉ-

ROMANTISMO ALEMÃO 

 
“Para entender melhor o que está em jogo, é bom lembrar que 

se vive na Alemanha romântica e clássica um axioma do 

absoluto, em que traduzir é considerado como um dos momentos 

fundamentais de constituição da cultura”.  

(Berman, 2007, p. 78)  

 1.1 Frühromantik e o Círculo de Jena 

  

O Círculo de Jena nasce com o que costuma ser chamado, na história da filosofia e 

literatura, de Romantismo inicial ou, em alemão, Frühromantik. Essa reunião de pessoas ligadas 

pela amizade e uma imensa curiosidade cultural, cujo vínculo se manifestou principalmente na 

publicação da revista literária e filosófica Athenäum, aconteceu na cidade de Jena entre os anos 

de 1798 e 1800 e teve um lugar de encontros demarcado pela sintonia artística, filosófica e 

cultural – mais precisamente a casa de Caroline Schlegel-Schelling e seu então esposo, August 

Wilhelm Schlegel. 

Esse espaço, onde se reunia o grupo composto de professores, estudantes e artistas, foi 

palco de um debate filosófico que questionava o sistema do racionalismo kantiano, os modelos 

imortais do classicismo da arte em Schiller e a intransigência dos esquemas culturais em Herder. 

 Segundo Romão (2013), Herder, com seus estudos sofisticados sobre a origem da 

linguagem, influenciou uma geração de pensadores que se dedicaram à teorização da tradução. 

O autor destaca a dicotomia presente na compreensão do ato de traduzir, evidenciada pelo jogo 

de palavras com os verbos alemães “übersetzen” e “übersetzen”, que expressam a dualidade 

entre “traduzir” e “transportar” (Romão, 2013, p. 147). Uma polarização resultante ainda do 

pensamento iluminista e que, discutida pelo Círculo de Jena, avançava em vias mais 

abrangentes para prática tradutória. 

Os pré-românticos acreditavam na mobilidade e nas possibilidades de troca entre uma 

visão cultural e outra, por isso, sua maior resposta era a tradução de outras culturas para a 

formação de novas e móveis opiniões. Ao reler textos antigos ou novos em qualquer língua que 

poderiam traduzir, eles encontravam novos e únicos sentidos para o que era o momento 

experienciado. 

Naquela ocasião, o pensamento romântico alemão foi influenciado por figuras 

proeminentes da filosofia, como Kant, Schiller e Herder. Esses autores compartilhavam a 

concepção de que a realidade não se resume a uma visão objetiva e matemática da observação 



 

 

 

da natureza, da qual o homem seria parte integrante. Ao contrário dessa perspectiva, Kant 

(2008) propôs que o “gosto” – a faculdade de julgar um objeto ou uma representação – se baseia 

em uma satisfação ou insatisfação desprovida de interesse, definindo o “belo” como o objeto 

dessa satisfação. Assim, a intuição e o valor do “Eu” subjetivo, na visão desses filósofos, seriam 

estados consequentes do desenvolvimento histórico e cultural do homem, distintos daquilo que 

é considerado certo, original ou belo. Essa visão contemplativa seria expandida, no 

Romantismo, para abranger múltiplas perspectivas do “Eu” na natureza e no outro. 

Outro professor e pensador do grupo de amigos foi Fichte,5 um dos filósofos 

particularmente importantes para o círculo de Caroline Schlegel-Schelling e dos irmãos 

Schlegel. Em sua visão da subjetividade, Fichte acreditava que o “Eu”, por meio da atividade 

prática e intelectual, dá sentido ao mundo. A relação dos pré-românticos com a filosofia de 

Fichte revela muito sobre seu próprio pensamento. Como postulava o filósofo do livre-arbítrio 

alemão: “O Eu põe a si mesmo, e põe-se por si mesmo, e põe-se a si mesmo por meio de sua 

própria atividade. É ao mesmo tempo o agente e o produto da ação; o ativo e o passivo; o que 

põe e o que é posto. É um sujeito-objeto, em que o sujeito e o objeto são absolutamente 

idênticos.” (Fichte, 1992, p. 97). 

Embora os pré-românticos não fossem completamente adeptos da filosofia do “Eu” ou 

“Ich”, reconheciam a vontade, a emoção e o livre-arbítrio do “ouço-o parte da visão da 

realidade”, pois ela é estabelecida junto a um sujeito, não sendo meramente lembrada como se 

fosse o resultado de um experimento. Assim delegamos à relação entre o dentro e o fora uma 

mobilidade constante, nesse dinamismo criativo em que o fio condutor das rupturas é 

justamente a possibilidade de: “unidade entre o antigo e o moderno, entre a poesia e a filosofia, 

entre a arte e a vida, entre as mais diversas e multifacetadas formas de manifestação do espírito 

humano. Unidade entre o espírito e a natureza, unidade entre o condicionado e o absoluto” 

(Medeiros, 2020, p. 9). 

A maneira pela qual fazemos uma imagem do mundo ou o descrevemos como tal é 

precisamente o resultado dos atos de espontaneidade dos seres humanos. Em um sentido muito 

significativo, o círculo de Jena acreditava que o fruto de seus atos criativos e imaginativos 

estava em todos os movimentos artísticos e filosóficos. Para Novalis,  

[...] traduzir é uma arte que exige não apenas o domínio das línguas, mas 

também a capacidade de penetrar no espírito de diferentes culturas e de recriar, 

em outra língua, a riqueza e a singularidade do texto original. A tradução, em 

 
5 Johann Gottlieb Fichte (1762-1814) foi um filósofo alemão de grande importância na história do pensamento 

ocidental, um continuador da filosofia crítica de Kant e um precursor da filosofia do espírito de Schelling e Hegel. 



 

 

 

sua essência, é um ato de criação, que abre novas possibilidades para a 

linguagem e para o pensamento (Novalis, 1978, p. 11).  

 

Por essa razão, é possível argumentar que os primeiros românticos de alguma forma 

radicalizaram e generalizaram a concepção kantiana de julgamento estético. O julgamento 

estético, imagem de uma visão ativa da relação com o mundo, não se aplica mais apenas ao 

domínio restrito da arte. Envolve também a experiência que os seres humanos têm de si mesmos 

e do mundo em geral em contato com a natureza. Acredito que nesse aspecto esta visão dialoga 

com os autores modernos. 

A hipótese de que os primeiros românticos levaram a extremos a concepção kantiana de 

juízo estético, estendendo-a do domínio da arte para a experiência humana em geral, reflete as 

transformações filosóficas do final do século XVIII. Immanuel Kant, em sua obra “Crítica da 

Faculdade de Julgar”, já havia estabelecido a autonomia do juízo estético em relação ao 

entendimento e à razão pura. No entanto, os românticos expandiram esse conceito, 

relacionando-o à experiência subjetiva e à interação do indivíduo com a natureza. Essa 

mudança, embora mantivesse o foco no sujeito, distanciou-se do formalismo kantiano, 

buscando uma experiência mais direta e intuitiva do mundo. De acordo com Kant (2016, p. 

112), a noção de belo seria o que agrada a todos sem conceituação. 

A busca romântica por uma experiência individualizada e visceral do mundo encontra 

ressonância na filosofia de Fichte, cuja “Doutrina da Ciência” postula o “Eu” como princípio 

ativo e criador da realidade. De fato, tanto os românticos quanto Fichte valorizam a 

subjetividade e a liberdade individual. Entretanto, os românticos se distinguem ao buscarem 

essa experiência não apenas na esfera da consciência, mas também na relação com a natureza e 

com o outro. Para eles, a natureza transcende a mera contemplação, servindo como um espelho 

do “Eu”, um microcosmo que reflete a vastidão do macrocosmo. Essa perspectiva ecoa a 

afirmação de Fichte (1989, p. 57), de que “O Eu absoluto é aquilo que determina a si mesmo”, 

sublinhando a centralidade do sujeito na construção da realidade. 

A ideia de que o conhecimento não se restringe à aplicação de regras ou esquemas 

matemáticos, mas requer um encontro com a singularidade das coisas, evoca o pensamento de 

Herder, que prezava a individualidade e a diversidade cultural. Contudo, os românticos superam 

Herder ao defenderem a capacidade da imaginação de conectar o individual ao universal, o 

finito ao infinito. Essa busca, conduzida pela imaginação, configura-se como um processo 

criativo e contínuo, sem garantia de um resultado final, mas empenhado em desvendar o 

mistério do belo na natureza. A valorização da individualidade, como expressa por Herder 



 

 

 

(2004, p. 43) em “Cada nação tem seu centro de felicidade em si mesma”, encontra nos 

românticos uma ampliação que integra a subjetividade à totalidade da experiência humana e 

natural. 

A afirmação de Novalis, de que o conhecimento do belo na natureza é o objetivo final 

dessa busca, sintetiza a essência do romantismo alemão. Para Novalis, a natureza se configura 

como um livro aberto, pronto a revelar seus segredos àqueles que a contemplam com um olhar 

poético e imaginativo. Essa visão, que exalta a intuição, a emoção e a experiência individual, 

marca uma ruptura com o racionalismo iluminista, inaugurando uma nova era no pensamento 

ocidental. Novalis (2003, p. 88) expressa essa transição ao afirmar que “a poesia cura as feridas 

causadas pela razão”, ilustrando o papel da arte como contraposição à frieza do racionalismo. 

Conhecer a si mesmo e conhecer o mundo não significa aplicar às coisas os movimentos 

de um conjunto de regras. Não significa usar os esquemas da matemática para entender a 

realidade; pelo contrário, conhecer significa encontrar-se diante de coisas particulares, como 

disse Herder. Significa encontrar indivíduos de valor absoluto que, em seu microcosmo, 

refletem toda a infinidade do macrocosmo. Somente quando tivermos encontrado esses 

indivíduos particulares, homens, natureza, obras, poderemos então buscar o conceito capaz de 

entendê-los. 

Essa busca, que não garante o sucesso, corresponde ao esforço criativo guiado pela 

imaginação do Frühromantik. A lição a que chegam, então no final do século XVIII, é aquela 

que para Novalis corresponde ao conhecimento do belo da natureza. 

Quando queremos entender o belo, não nos aproximamos de um conceito já existente e 

disponível. Não sabemos de antemão o que pode ser essa beleza, para a qual, no entanto, 

tendemos. Seria como se andássemos por um museu com um esquema de beleza para ver se as 

várias obras expostas se encaixam ou não nesse esquema. Então ao observar a natureza no que 

ela é e naquilo que não é, podemos dizer da beleza que somos (Novalis, 1772, p. 32). 

Ao contrário do que parece, entramos nesse instante em um museu para entender o que 

é a beleza, para formar uma ideia por meio das obras de arte, que incluem a literatura traduzida 

pela e para a humanidade. Isso se dá também por meio de parte da história da palavra 

“romântico”, à qual se deve o nome do movimento pré-romântico. 

Para compreender a complexidade do termo “romântico”, é essencial explorar suas 

raízes etimológicas e a evolução de seu significado. O vocábulo tem origem no termo francês 

romantique, derivado de roman, que se refere aos romances medievais escritos em línguas 

românicas, em oposição ao latim. Inicialmente, o termo evocava as qualidades dos romances: 



 

 

 

o pitoresco, o sentimental, o fantástico e o exótico. Como explora Eagleton (1990), a progressão 

do termo, desde as primeiras associações com os romances medievais até sua incorporação 

como elemento central de um movimento cultural complexo, demonstra uma transformação 

significativa de seu significado. 

No contexto do pré-romantismo alemão, o termo romantisch começou a ser utilizado 

para descrever não apenas obras literárias, mas também uma sensibilidade particular em relação 

à natureza e à experiência humana. Os primeiros românticos buscavam uma forma de expressão 

que transcendesse os limites da razão iluminista, valorizando a emoção, a intuição e a 

imaginação. De acordo com Lunn (2005), os autores alemães dessa época ampliaram 

substancialmente o escopo do termo romantisch, aplicando-o a experiências subjetivas de 

intensa carga emocional e de espírito livre. 

Por isso, é importante rever alguns conceitos sobre o termo “romântico” na vida 

cotidiana. Esse nome se tornou um termo ambíguo em nossa linguagem corrente, uma 

qualificação que empregamos para descrever aspectos especiais da natureza e do amor, mas 

também o associamos às experiências positivas que nos transportam para outro nível de 

realidade, aquelas que nos fazem vibrar por dentro e nos deixam encantados. 

O termo “romântico” surgiu no século XVIII em conexão com romances de aventura e 

cavalaria e é derivado de “novelesco”. Naquela época, podia significar: “variedade infinita, 

expansão sem limites, mudança constante, irregularidade [...], mas também os humores e 

estados mentais associados do sujeito“, tais como “desejo, anseio, surpresa, espanto, horror, 

encantamento e devaneio”. O vocábulo também citado no dicionário dos Irmãos Grimm (1900, 

col. 895-902) abre vias de acesso para outras possibilidades de tradução e compreensão, tais 

como:  característica, o aspecto romântico de algo: o romantismo de uma paisagem, uma obra 

de poesia, uma composição, a natureza romântica. Ou como termo geral, a direção romântica 

na visão da vida, mas principalmente na arte, abrangendo seus representantes e criações: o 

arrebatamento superior pertence à lira e ao romantismo. 

Essa significação da palavra também foi empregada pelos primeiros românticos, como 

Novalis, Ludwig Tieck e Friedrich Schlegel. Este último escreveu uma carta em 1794 para a 

irmã de Tieck, na qual relembrou uma viagem de Pentecostes, com Tieck, às montanhas Harz: 

“Nós nos alegramos com os lugares romanticamente solitários onde, no fundo de uma 

montanha, não muito abaixo das nuvens, éramos surpreendidos por uma única casa ou uma 

pequena aldeia, construída inteiramente de madeira cinza”. O termo “romântico” já aparecia na 

época como a “antítese da realidade cotidiana” (Klaus, 1978, p 10). 



 

 

 

O pré-romantismo foi também considerado um movimento intelectual e estético que se 

desenvolveu entre 1790 e 1830-1850 e teorizou sobre o extraordinário estado de sentimento 

autoconsciente da possibilidade de manifestar e expressar suas ideias a partir do momento em 

que elas são elaboradas. 

O objetivo de criar possibilidades de conhecimento dentro dessa romantização 

contaminou e chamou para a participação pública não apenas escritores, pintores e músicos, 

mas também teólogos, filósofos e cientistas naturais. Essa teia caracteriza um movimento 

multifacetado em várias áreas dos estudos humanos e que deixa a tarefa da tradução em um 

plano de expansão e execuções febris em todo o século XVIII. 

Dentro dessa perspectiva o Romantismo, com sua nova forma de ver a realidade, tão 

apreciada pelos leitores do século XVIII, seria, nas palavras de Novalis, “o agora de uma nova 

maneira de representar a realidade. E representá-la artisticamente de forma que ela apareça sob 

uma nova luz e de uma nova maneira” (Novalis, 1978, p. 349). 

Tomando o Frühromantik a partir de uma perspectiva sociológica baseada em duas 

características inter-relacionadas, teríamos a individualização subjetiva como uma forma social 

para a busca intelectual e estética como meio de igualdade e a certeza de que qualquer verdade 

de absolutização se declara pronta a ser recriada. Essa postura responde no século XVIII às 

lutas por liberdade e se volta contra os grilhões da era feudal e a imobilidade das classes sociais 

compartilhadas pelo poder aristocrático. 

Para os pré-românticos, os indivíduos livres desses grilhões agora podiam viver sua 

liberdade pessoal e usar a arte da criatividade, as culturas estudadas e traduzidas como formas 

de desenvolvimento de sua própria identidade. Uma visão de mundo na qual a origem social e 

a religião não determinavam a vida das pessoas e suas oportunidades. O indivíduo estava 

orientado para o que queria alcançar, de acordo com as normas da sociedade. Isso correspondeu 

à base da sociedade burguesa, mas sem dúvida alguma era um avanço nos direitos das pessoas 

em relação à Era Feudal e Monárquica na Europa como um todo. De acordo com Manfred Frank 

(1997, p. 256, tradução nossa), 

Por um lado, nos séculos XVIII e XIX, o individualismo, a liberdade e a 

igualdade, que promoviam a autorrealização e o exercício da liberdade pessoal 

no sentido de Kant, reconhecendo a autonomia individual. Por outro lado, no 

século XX, o individualismo da liberdade e da igualdade promoveu a 

autorrealização e o exercício da liberdade pessoal no sentido de Kant, 

reconhecendo a igualdade dos concidadãos. 

 



 

 

 

Esse era o modelo predominante de desenvolvimento da personalidade burguesa. Por 

outro lado, o romantismo deu origem a uma segunda tendência à individualização, como a 

descrita pelos teóricos românticos Friederich Schleiermacher e Friederich Wilhelm Schlegel. 

A busca por autoconhecimento e a crença no potencial criativo inerente a cada indivíduo 

constituíam elementos centrais no pensamento dos pré-românticos de Jena, conforme se 

observa na carta de Caroline Schlegel-Schelling à sua irmã Lotte. Caroline Schlegel-Schelling 

afirma: “Portanto, agora estou estudando a arte de procurar tudo em mim, tudo, e acredito que, 

com o tempo, encontrarei dentro de mim o que pode ser útil para mim” (Seidenbecher, 2013, p. 

92). Essa busca pelo “Eu” se entrelaça com a convicção de que a verdade e o potencial artístico 

residem na própria natureza do indivíduo, como expresso na afirmação: “No caminho, 

encontramos nossa própria natureza, que é a fonte da verdade e na qual reside o potencial da 

arte. Ao encontrá-la, todos seremos artistas” (Seidenbecher, 2013, p. 92). 

Embora a linguagem de Caroline Schlegel-Schelling possa conter um tom irônico, a 

essência de seu pensamento se alinha aos preceitos do grupo de Jena e dos pré-românticos em 

geral. A valorização da individualidade, do autoconhecimento e da busca pela verdade interior 

se consolidam como pilares da filosofia do grupo, evidenciando a procura por uma nova forma 

de expressão e de compreensão do mundo. 

Os mesmos românticos inauguraram as regras de vida burguesas dentro de suas próprias 

vidas. A comunidade dos Schlegel compartilhava a mesma casa na rua Leutergasse, número 5. 

Nesse espaço doméstico, os irmãos Schlegel e suas esposas dividiam a rotina de trabalhos, 

reuniões e vida privada sob um teto comum. 

A experiência de Caroline Schlegel-Schelling e Dorothea Schlegel no Círculo de Jena 

transcende a mera participação intelectual, configurando-se como uma vivência radical dos 

ideais românticos. Em 1799, as duas intelectuais não apenas compartilhavam um espaço físico, 

coabitando na mesma residência, mas também um espaço intelectual vibrante, onde a criação, 

a tradução e o debate fervilhavam. Essa coabitação criativa, longe de ser uma mera 

coincidência, era a materialização dos princípios românticos de valorização da experiência 

individual, da liberdade e da conexão entre intelecto e emoção. 

A convivência no Círculo de Jena era permeada por um amor romântico que integrava 

afeto, sexualidade e liberdade de escolha. Longe dos moldes tradicionais, a relação entre os 

membros do círculo era marcada pelo respeito mútuo e pela valorização da individualidade. 

Mulheres e homens exerciam seu livre-arbítrio, construindo relações baseadas na afinidade 

intelectual e emocional. 



 

 

 

O individualismo romântico, no entanto, não se traduzia em egocentrismo. Ao contrário, 

a busca pela autorrealização era intrinsecamente ligada à interação com o outro. Acreditava-se 

que o desenvolvimento individual se dava através do diálogo, da troca de ideias e da inspiração 

mútua. A criação artística e intelectual era vista como um processo coletivo, onde a razão e a 

emoção se entrelaçavam, impulsionando a busca pela verdade e pela beleza. 

As vivências de Caroline Schlegel-Schelling e Dorothea Schlegel em Jena exemplificam 

a complexidade do romantismo alemão, um movimento que buscava integrar a razão e a 

emoção, o individual e o coletivo, a arte e a vida. Ao coabitarem e compartilharem suas 

experiências intelectuais, elas materializaram os ideais românticos, demonstrando que a busca 

pela autorrealização individual era inseparável da criação de um espaço de liberdade, diálogo e 

inspiração mútua. 

Tal como Friedrich Schlegel havia propagado em seu romance Lucinde, revelando sua 

relação íntima em detalhes com uma mulher ainda casada, outros precursores dessa vontade 

individual singular na literatura de formação (Bildung) podem ser reconhecidos no Émile de 

Rousseau, e no Werther de Goethe. Essa individualização pretendia reconhecer a subjetividade 

como uma existência única e pessoal e afirmava que todos eram donos de sua própria 

individualidade incomparável.            

Desta forma, os “outros” buscados no mergulho da subjetividade de cada um nesse 

contexto significam o encontro consigo mesmo e concomitantemente a percepção dos outros. 

Os pré-românticos, neste caso, os amigos de Jena, como os que estão citados, discutiam suas 

opiniões e reuniam-se em universidades e círculos sociais. Eram políticos de Jena, de 

Heidelberg, de Dresden até Berlim, onde traduziam suas impressões para publicação em toda a 

Europa. 

O Círculo de Jena se transformou naquele instante em um paradigma de colaboração, 

no qual a tradução cumpre uma função dialética para a abertura linguística do alemão recriado. 

Berço do Romantismo Alemão, o Círculo de Jena emergiu como um espaço singular de 

convergência intelectual, no qual a colaboração transcendia as fronteiras disciplinares e 

impulsionava a inovação linguística. A presença de luminares como os irmãos Humboldt e 

Schlegel, Schiller e Fichte atesta a efervescência de ideias que ali se entrelaçavam. Mais do que 

um mero intercâmbio de conceitos filosóficos e científicos, o Círculo de Jena se destacou por 

sua abertura à tradução de obras estrangeiras, prática fundamental para a expansão e o 

enriquecimento da língua alemã. Nesse contexto, a tradução não se limitava à mera transposição 

de palavras, mas configurava um processo de apropriação e adaptação, por meio do qual 



 

 

 

estruturas e conceitos estrangeiros eram incorporados ao vernáculo, impulsionando sua 

evolução e capacidade expressiva. A valorização da tradução, portanto, reflete uma postura de 

abertura ao “outro”, de reconhecimento da riqueza inerente à diversidade linguística e cultural. 

Como afirma Berman (2012, p. 11), “a tradução é a experiência da alteridade, a abertura a outras 

formas de pensamento e de ser. Ela não é a assimilação do outro, mas a sua acolhida na sua 

diferença”. 

Essa dinâmica de abertura intelectual também se manifestava na valorização da 

participação feminina. Caroline Schlegel-Schelling e Dorothea Schlegel, por exemplo, 

participavam ativamente dos debates e da produção intelectual, desafiando as convenções 

sociais da época. Essa inclusão de vozes femininas, que hoje pode parecer natural, representava 

uma ruptura significativa com os padrões tradicionais, evidenciando o caráter progressista do 

Círculo de Jena. A liberdade de expressão e a igualdade de participação, ainda que relativas, 

permitiram que as mulheres contribuíssem substancialmente para a efervescência intelectual do 

grupo, enriquecendo o debate com suas perspectivas e experiências únicas. Essa dinâmica de 

inclusão e valorização da diversidade intelectual contribuiu para a formação de um ambiente 

propício à inovação e à criatividade, no qual as ideias podiam florescer e se desenvolver em um 

contexto de diálogo aberto e colaborativo. Nas palavras de Furst (1979, p. 147), “o Romantismo 

alemão, especialmente no Círculo de Jena, foi caracterizado por uma busca por universalidade, 

mas uma universalidade que abraçava a diversidade e a individualidade”. 

No entanto, a abertura e a receptividade que caracterizaram o Círculo de Jena contrastam 

fortemente com a postura que se consolidaria no século XIX, sob a égide do nacionalismo 

alemão. O que antes era visto como fonte de enriquecimento e inspiração, o “estrangeiro”, 

passou a ser percebido como uma ameaça à pureza da cultura alemã.  

Essa mudança de paradigma se refletiu na linguagem, com um crescente esforço de 

“purificação” do alemão, visando expurgar as influências estrangeiras. A tradução, outrora 

celebrada como prática enriquecedora, tornou-se suspeita, pois era vista como potencial 

corruptora da língua nacional. O nacionalismo excludente do século XIX, com sua ênfase na 

homogeneidade e na superioridade da cultura alemã, resultou na perseguição de minorias e na 

construção de uma identidade nacional baseada na exclusão do “outro”.  

Tal inversão do valor do estrangeiro, do enriquecimento à ameaça, representa uma 

ruptura com o espírito de abertura e colaboração que caracterizou o Círculo de Jena, marcando 

o início de uma era de nacionalismo exacerbado e intolerância. Assim, o Círculo de Jena 

permanece como um paradigma da dialética da abertura linguística, um momento em que a 



 

 

 

colaboração e o diálogo frutífero impulsionaram a evolução cultural, em contraste com a 

postura nacionalista que buscava posteriormente isolar e purificar a língua e a cultura alemãs. 

Dessa forma, os primeiros românticos inauguraram as regras da vida burguesa 

convivendo e experimentando suas ideias. Esse individualismo interessado na arte criativa e na 

tradução imediata de obras estrangeiras deu origem a disputas diárias, não apenas nas 

comunidades de vida e trabalho em que os românticos viviam, mas também entre eles mesmos. 

Entretanto, aguçou o valor dado às mulheres que viviam em seu meio, como Caroline Schlegel-

Schelling e Dorothea Schlegel, cujas liberdades românticas permitidas por sua identidade 

exponencial e que hoje consideramos garantidas, na época eram aventuras perigosas que 

poderiam levar ao ostracismo social e à pobreza quando não devidamente “protegidas” por sua 

família e pelo poder aquisitivo de influência.  

A figura a seguir mostra o espaço e o tempo em que o Círculo de Jena se formatou e 

realizou suas reuniões. O cruzamento de ideias e a disposição permitiram que os encontros entre 

as famílias e os cientistas como os Humboldt e Schlegel, como Schiller e Fichte pudessem se 

tornar interlocutores de uma mesma rede de trocas de conhecimentos. A universidade e a 

presença de um incentivo acadêmico local reforçaram a aliança entre amigos e as Ciências. 

 

Figura 1 – Espaço e tempo em que o Círculo de Jena se formatou e realizou suas reuniões 

 

Fonte: Wulf (2022, p. 4). 



 

 

 

Em apenas três anos, aconteceu uma das mais importantes experiências culturais da 

modernidade. Entre os líderes do círculo do início do Romantismo estavam, sem dúvida, os 

irmãos August Wilhelm e Friedrich Schlegel, ambos imbuídos de uma paixão pela crítica 

literária e pela filologia. O último era muito mais imaginativo e teórico; o primeiro era mais 

sério e erudito, e mais tarde tornou-se professor de Jena e depois da Universidade de Berlim. A 

eles devemos acrescentar o filósofo Friedrich Schelling, a mente teórica indiscutível dos 

românticos, o teólogo Friedrich Schleiermacher, Caroline Schlegel-Schelling e Dorothea 

Schlegel. E ainda o escritor Ludwig Tieck e o poeta Friedrich von Hardenberg, muito mais 

conhecido por seu pseudônimo Novalis. 

O Círculo de Jena, em seus anos iniciais, contou com a participação de diversas 

personalidades do cenário intelectual alemão, configurando-se como um espaço de intensa troca 

e produção de conhecimento. Goethe, por exemplo, atuou como patrono e crítico das obras do 

grupo, enquanto filósofos como Fichte, Schiller e Hegel participaram ativamente dos debates e 

contribuíram com suas reflexões (Wulf, 2022). 

Os irmãos Humboldt, Alexander e Wilhelm, também estiveram presentes nesse 

ambiente de efervescência intelectual, contribuindo para a difusão das ideias e obras do Círculo 

de Jena. Posteriormente, o filósofo Friedrich Schelling e o poeta Hölderlin se juntaram ao 

grupo, imergindo na atmosfera do Frühromantik que caracterizava o círculo (Wulf, 2022). 

A reunião dessas mentes brilhantes na residência dos Schlegel, na virada do século 

XVIII, propiciou um ambiente de intensa criatividade e debate intelectual, marcando o início 

do Romantismo Alemão e deixando um legado duradouro para a história da filosofia, literatura 

e crítica literária. 

É seguro dizer que a frase de Novalis, carregada pela filosofia de Fichte e Hegel, não 

pretende a absolutização. Como no pensamento pré-romântico todo instante é a possibilidade 

infinita e ilimitada, o processo de transformação pessoal constante impede a estagnação do 

absoluto imutável. 

Os pré-românticos de Jena, ou como diz o título do livro de Andrea Wulf “Magníficos 

Rebeldes, los primeiros românticos y la invencíon del yo” da virada do século XVIII, adotaram 

uma postura paradoxal em relação ao “estrangeiro”. Longe de o repelirem, o viam como um 

componente vital para a autocompreensão, um infamiliar ou Unheimliche que, ao invés de 

inspirar terror paralisante, servia de elemento catalisador para a expansão do “Eu”. Aqui, reside 

uma distinção crucial com a concepção freudiana do Unheimliche, que invoca o retorno do 

reprimido, do familiar que se torna sinistro.  



 

 

 

Para os jenenses da então região da Prússia, o estrangeiro era menos uma sombra do 

passado do que uma semente de futuro, um campo de conhecimento a ser desbravado através 

da tradução e assimilação crítica. Em um momento em que a Prússia se via sob a sombra das 

invasões napoleônicas, figuras como Caroline Schlegel-Schelling e, inicialmente, Goethe, 

paradoxalmente abraçavam o “estrangeiro” cultural, traduzindo obras estrangeiras como um ato 

de resistência e enriquecimento do idioma alemão. Essa aparente contradição – a defesa do 

externo em tempos de invasão – aponta para uma distinção fundamental: o “estrangeiro” pré-

romântico era um construto dialético, um “outro” a ser integrado para forjar um “si mesmo” 

mais robusto e multifacetado, enquanto o “Unheimliche” freudiano permanece essencialmente 

como uma irrupção do inconsciente, uma confrontação com o reprimido que assombra o 

presente. Nas palavras de Freud, “o 'Unheimliche' é aquela espécie de terror que remonta ao 

que é conhecido há muito tempo, ao que é familiar” (Freud, 2010, p. 331). No entanto, como 

aponta Laurie Johnson em “Schelling und das Unheimliche”, “Para Schelling, o 'Unheimliche' 

não é simplesmente o retorno do reprimido, mas também a manifestação da potência criativa 

da natureza, a revelação do potencial infinito do ser” (Johnson, 2012, p. 78). Essa leitura 

schellingiana, enfatizada por Johnson, aproxima-se da visão dos pré-românticos, que viam no 

“estrangeiro” um potencial de renovação e expansão. 

A noção de que “a fonte das ideias reside no próprio indivíduo”, conforme postulado 

por Novalis e explorado por Wulf (2023), não se traduzia em um solipsismo isolacionista. Pelo 

contrário, o indivíduo jenense era um explorador tanto do seu interior quanto do mundo exterior, 

engajando-se em um movimento dialético contínuo. O “estrangeiro”, nesse contexto, não era 

um inimigo a ser temido, mas um interlocutor essencial no diálogo do autoconhecimento. A 

tradução, nesse sentido, era um ato de apropriação criativa, uma forma de tornar o “outro” 

familiar sem o anular, preservando a sua alteridade enquanto se expandia o próprio horizonte 

intelectual. Assim, a “estranheza” era ressignificada, de ameaça a ferramenta para a 

autoformação. 

Ainda de acordo com o texto de Friederich Engels (2020, p. 5), que apresenta uma 

análise crítica da filosofia de Hegel, contemporâneo de Novalis, especialmente no que diz 

respeito à sua famosa proposição: “Tudo o que é real é racional, e tudo o que é racional é real”. 

Ele argumenta que, embora essa afirmação tenha sido utilizada para justificar o status quo e o 

despotismo, ela não reflete a totalidade do pensamento hegeliano. 

  Destaca-se, dentro desse modo de pensamento, a diferença entre a revolução filosófica 

alemã, representada por Hegel, e a Revolução Francesa. Enquanto os filósofos franceses eram 



 

 

 

abertamente oposicionistas ao regime, os alemães, como Hegel, como Novalis e muitos dos 

pré-românticos, ocupavam posições de destaque no sistema educacional e suas ideias eram 

frequentemente utilizadas para legitimar o poder estatal. 

Heine ainda argumenta que interpretar a proposição hegeliana literalmente, como uma 

justificativa para qualquer estado de coisas existente, é uma simplificação excessiva. Para 

Hegel, a realidade é um processo dialético em constante transformação. E é essa postura que 

reside na fala citada de Novalis. 

O cenário intelectual do pré-romantismo alemão foi marcado por uma complexa relação 

entre os filósofos e o regime monárquico, especialmente em um período de intensas 

transformações sociais e políticas impulsionadas pelas invasões napoleônicas. Nessa 

circunstância, Engels destaca, na obra Ludwig Feuerbach e o fim da filosofia clássica alemã, a 

trajetória do idealismo alemão e sua relação com o poder político. Ele argumenta que, apesar 

de sua crítica à religião e à metafísica, o idealismo alemão acabou por se tornar um instrumento 

de justificação da ordem social vigente. Ao privilegiar a razão e o espírito em detrimento da 

realidade material, o idealismo contribuiu para a manutenção do status quo e para a passividade 

diante das injustiças sociais.  No entanto, Engels reconhece que a filosofia alemã, em particular 

a dialética hegeliana, contém elementos que apontam para a transformação da realidade. A 

ênfase na contradição e no movimento, característica da dialética, fornece as bases para uma 

compreensão da história como um processo dinâmico e em constante mutação. 

O momento vivido no Frühromantik pelo Círculo de Jena estabelece uma interessante 

relação entre a Revolução Francesa e a “revolução” filosófica alemã durante o pré-romantismo, 

destacando a aparente contradição entre a crítica social dos filósofos franceses e a posição de 

destaque de pensadores como Hegel e Novalis no sistema educacional alemão.  No entanto, a 

análise se aprofunda ao demonstrar que a filosofia de Hegel, assim como a dos pré-românticos, 

não se limita a uma mera justificativa do status quo. A concepção dialética da realidade, 

presente no pensamento de ambos, permite compreender a racionalidade como um motor de 

mudança, e não como um instrumento de conservação das estruturas de poder.  As invasões 

napoleônicas e a queda do Sacro Império Romano-Germânico criaram um terreno fértil para a 

reflexão crítica e para a busca por novas formas de organização social.  A filosofia de Hegel e 

dos pré-românticos emerge, então, como um instrumento de análise das transformações em 

curso e de construção de um novo futuro para a Alemanha. 

Nesse ponto, a perspectiva de Barbara Cassin (2022) sobre o “gênio da língua”, 

desenvolvida em sua obra Elogio da tradução: complicar o universal, torna-se particularmente 



 

 

 

relevante. Para Cassin (2022, p. 136), a língua não é um instrumento neutro de representação 

da realidade, mas um campo de disputa e transformação do sentido. Ou seja, não existe um só 

regime ou modelo de governo, como não são reais os modelos únicos para qualquer sistema 

concebido: o que se encontra não é a unidade de linguagem, mas a diversidade das línguas, 

Verschiedenheit6. 

 Dentro do pré-romantismo alemão, o “gênio da língua” se manifesta na busca por uma 

nova linguagem poética e filosófica capaz de expressar as transformações em curso e de 

construir novos horizontes de sentido. O poeta Novalis, em particular, explora as 

potencialidades da linguagem para criar imagens e metáforas que expressam a dimensão infinita 

do ser e a busca por uma unidade original perdida. 

Assim, a racionalidade dialética de Hegel e a exploração do “gênio da língua” pelos pré-

românticos, em especial por Novalis, se complementam na construção de uma nova 

compreensão da realidade e na busca por uma transformação social e cultural profunda.  A 

filosofia e a poesia se unem, então, como instrumentos de crítica e criação, impulsionando a 

superação do status quo e a construção de um futuro mais justo e livre. A concepção dialética 

da realidade, presente no pensamento de Hegel e dos pré-românticos, permite compreender a 

racionalidade como um motor de mudança, e não como um instrumento de conservação das 

estruturas de poder. As invasões napoleônicas e a queda do Sacro Império Romano-Germânico, 

nessa circunstância, criaram um terreno fértil para a reflexão crítica e para a busca por novas 

formas de organização social. A filosofia de Hegel e dos pré-românticos emerge, então, como 

um instrumento de análise das transformações em curso e de construção de um novo futuro para 

a Alemanha. 

Assim, na conjectura exposta, o “gênio da língua” se manifesta na busca por uma nova 

linguagem poética e filosófica capaz de expressar as transformações em curso e de construir 

novos horizontes de sentido. O poeta Novalis, em particular, explora as potencialidades da 

linguagem para criar imagens e metáforas que expressam a dimensão infinita do ser e a busca 

por uma unidade original perdida. 

A análise do “gênio da língua” no pré-romantismo alemão, como apresentado nos 

parágrafos anteriores, destaca a conexão profunda entre linguagem, cosmovisão e 

transformação social.  Cassin (2022, p. 138) postula em sua obra que “as línguas são visões do 

 
6  Um pensamento ou Verschiedenheit, palavra usada no texto de Barbara Cassin com a sequência de uma 

pensamento de Wilhelm Von Humbolt: “A linguagem se manifesta na realidade unicamente enquanto 

diversidade”. 



 

 

 

mundo em interação determinante não apenas com uma cultura, mas com algo como a 

natureza”. Essa afirmação encontra ressonância na concepção de linguagem dos pré-

românticos, em particular em Novalis, para quem a poesia se torna um instrumento de conexão 

com a natureza e de expressão da dimensão infinita do ser. Imerso no contexto do 

Frühromantik, Novalis buscava uma nova linguagem poética e filosófica capaz de articular as 

profundas transformações em curso na sociedade e na cultura. Para ele, a linguagem não se 

limitava a representar o mundo, mas participava ativamente da construção da realidade, 

revelando a unidade original entre homem e natureza.  Essa concepção se aproxima da ideia de 

Cassin sobre a interação determinante entre língua e natureza, sugerindo que a linguagem não 

é apenas um produto cultural, mas também uma forma de acesso à dimensão mais profunda da 

realidade. 

É importante ressaltar que a concepção de “natureza” para os pré-românticos, incluindo 

Novalis, difere da visão mecanicista e fragmentada predominante no Iluminismo.  A natureza 

romântica é viva, dinâmica e espiritualizada, concebida como uma totalidade orgânica em 

constante transformação.  Nesse sentido, a poesia de Novalis se torna uma forma de expressar 

a experiência mística de fusão com o cosmos, buscando recuperar a unidade original perdida e 

construir uma nova harmonia entre homem e natureza. 

Assim, a racionalidade dialética de Hegel e a exploração do “gênio da língua” pelos pré-

românticos, em especial por Novalis, se complementam na construção de uma nova 

compreensão da realidade e na busca por uma transformação social e cultural profunda. A 

filosofia e a poesia se unem, nesse contexto, como instrumentos de crítica e de criação, 

impulsionando a superação do status quo e a construção de um futuro mais justo e livre. 

1.2 O significado de Weltkultur e a importância da tradução para os pré-românticos 

“No es naturaleza ni libertad, pero aún así está 

conectado con el fundamento de esta última, es 

decir, con el suprasensible”. 

(Karl Wilhelm Friedrich Schlegel)   

 

 Desde as obras clássicas de Homero e Virgílio, ou seja, da poesia e da prosa greco-

latina, até obras consideradas exemplos da literatura mundial, todas foram lidas, traduzidas e 

comparadas em seus idiomas originais. Com a popularização dessas obras por meio de 

traduções, a prática da tradução passou a ser um eixo importante na formação das línguas 

nacionais europeias.  



 

 

 

Nesse processo, o uso da comparação entre uma obra original (texto fonte) e sua possível 

tradução para a língua-alvo (texto-alvo) fez com que a figuração da linguagem transitasse entre 

o uso da metáfora, método utilizado na prática tradutória no século XVIII.  

Nesse sentido, o original clássico (greco-latino) se tornou, no contexto de pré-

romantismo, uma fonte e possibilidade de recriação e tradução para artistas, filósofos e 

tradutores. Desde o Renascimento, a luz, o texto solar e o epicentro a ser traduzido partia de 

uma versão original clássica copiada literalmente, pois seu conteúdo e forma eram sagrados 

para a cultura da época.   

A prevalência da forma escrita original sobre a tradução, em especial em obras clássicas, 

revela a crença na sacralidade e inacessibilidade do texto fonte. Essa postura, que atribui à 

tradução um caráter secundário e derivativo, é sintetizada na afirmação de Demanuelli: “Um 

tradutor é um escritor da sombra. Ele nunca ocupará o lugar de um escritor” (Demanuelli apud 

Seligmann-Silva, 2022, p. 78). Tal concepção reforça a ideia de que a tradução é uma atividade 

que se move nas margens da criação literária, condenada a uma posição subalterna em relação 

ao original. 

No período do pré-romantismo alemão, o termo Weltkultur (Welt + Kultur), neologismo 

formado pela palavra Welt, que significa “mundo” em alemão, e Kultur, que significa “cultura”, 

referia-se à ideia de uma cultura global ou mundial que englobava diferentes povos e 

civilizações.  

Os pensadores alemães pré-românticos exploraram a ideia de que, apesar das diferenças 

culturais e geográficas, existem elementos universais compartilhados que conectam a 

humanidade. Por essa razão, a quebra da sacralidade em relação a qualquer obra, seja clássica 

ou moderna, foi um ato de ruptura e revolução dos pré-românticos alemães em relação à vida e 

às obras que, a partir daí, tornaram-se alvo da prática tradutória. 

A gênese dos conceitos de Weltkultur e Weltliteratur se inscreve em um período de 

profundas transformações intelectuais e sociais na Europa, marcado pelo Iluminismo tardio e 

pela ascensão do Romantismo. Embora Goethe seja frequentemente creditado como o principal 

idealizador da Weltliteratur, a semente desse conceito já germinava nas reflexões de pensadores 

anteriores, que buscavam transcender as fronteiras nacionais e promover um diálogo 

intercultural. Além desse conceito, há outro que acompanha a temática desenvolvida e que ficou 

conhecido como Weltkultur. 

O termo Weltliteratur ganhou notoriedade através das conversas de Goethe com Johann 

Peter Eckermann, registradas em “Conversações com Goethe nos últimos anos de sua vida” 



 

 

 

(1835). Nessas conversas, Goethe expressa sua visão de uma literatura que ultrapassa as 

barreiras nacionais, promovendo o intercâmbio entre diferentes culturas. No entanto, é 

importante ressaltar que a ideia de uma literatura mundial não surgiu do nada. Ela se 

desenvolveu em um contexto de crescente intercâmbio intelectual e comercial entre as nações 

europeias, impulsionado pela expansão colonial e pelo desenvolvimento dos meios de 

comunicação. 

A ideia de Weltkultur, por sua vez, está intrinsecamente ligada ao ideal iluminista de 

uma cultura universal, baseada na razão e no progresso. Pensadores como Immanuel Kant 

defendiam a ideia de uma “história universal com intenção cosmopolita”, na qual a humanidade 

se aproximaria gradualmente de um estado de paz e harmonia global. Esse ideal cosmopolita 

influenciou a concepção de Weltkultur, que postula a existência de valores e princípios culturais 

universais, compartilhados por todas as nações. 

No período pré-romântico alemão, a defesa da Weltliteratur e da Weltkultur se 

entrelaçava com a busca por uma identidade nacional aberta e cosmopolita. Figuras como 

Goethe, Novalis e Caroline Schlegel-Schelling viam na tradução e no intercâmbio cultural um 

meio de enriquecer a cultura alemã e de promover a compreensão mútua entre as nações. 

A tradução, nesse contexto, desempenhava um papel central, atuando como um vetor 

fundamental para a circulação de ideias e valores entre diferentes culturas. Conforme observado 

por Bassnett (2002), a tradução não se restringe à transferência de palavras, mas envolve um 

processo complexo de negociação cultural, no qual os tradutores atuam como mediadores entre 

diferentes visões de mundo. No contexto do romantismo alemão, a tradução permitiu a difusão 

de obras literárias estrangeiras, enriquecendo o panorama cultural alemão e promovendo a 

compreensão mútua entre as nações. Ademais, como argumenta Berman (1999), a tradução 

desempenha um papel crucial na construção da identidade cultural, ao possibilitar o contato 

com o “outro” e a reflexão sobre a própria cultura. Nesse sentido, a tradução no período pré-

romântico alemão contribuiu para a formação de uma identidade cultural alemã mais aberta e 

cosmopolita, receptiva a influências estrangeiras. 

Em síntese, os conceitos de Weltkultur e Weltliteratur emergiram em um momento de 

transição, no qual o ideal iluminista de universalidade se encontrava com a sensibilidade 

romântica para a diversidade cultural. A tradução, nesse contexto, se consolidou como uma 

prática fundamental para a realização desse ideal cosmopolita, promovendo o diálogo 

intercultural e a construção de uma identidade global. 



 

 

 

Assim, a Weltkultur enfatiza a interconexão e a interdependência das culturas em todo 

o mundo, destacando a importância da diversidade e do diálogo intercultural. Os pensadores 

pré-românticos alemães abordaram a ideia de Weltkultur explorando vários elementos 

considerados universais e fundamentais para a compreensão da cultura global, como a 

humanidade comum (a crença de que há aspectos essenciais que unem todos os seres humanos, 

independentemente da cultura, raça ou origem). A seguir, cito os temas mais importantes para 

o pensamento do grupo de Jena. 

A primeira ideia é a compreensão da natureza como a fonte universal da vida e a 

consciência de que a relação entre os seres humanos e a natureza transcende as fronteiras 

culturais. O estudo da história compartilhada por todas as classes sociais leva os pré-românticos 

também à reflexão de que a história humana está interconectada e de que os eventos do passado 

impactam as sociedades atuais em todo o mundo. Esses são alguns dos principais elementos 

explorados por esses pensadores ao discutirem a ideia de Weltkultur, estabelecendo uma 

visionária interconexão das culturas no mundo. 

Essa visão de uma cultura mundial interconectada, a Weltkultur, implica 

necessariamente uma postura de abertura ao “estrangeiro cultural”. Se a cultura é concebida 

como um todo global, no qual todas as nações contribuem, então o contato com o “outro” 

cultural torna-se não apenas desejável, mas essencial. A tradução, nesse contexto, assume um 

papel fundamental, pois permite o acesso a outras culturas e a incorporação de elementos 

estrangeiros ao próprio horizonte cultural. A noção de uma cultura universal, compartilhada 

pela humanidade, abre caminho para a valorização da diversidade cultural e para o 

reconhecimento da importância do diálogo intercultural. 

No entanto, a própria noção de “estrangeiro” carrega consigo a sombra do “bárbaro”, 

termo que, ao longo da história, serviu para designar aqueles que são percebidos como 

diferentes, inferiores ou ameaçadores. Cassin (2016b, p. 42), em sua obra “Efeito Sofístico”, 

nos convida a repensar essa noção, argumentando que “o bárbaro não é o outro absoluto, mas 

aquele que fala uma língua que não entendemos, que nos é estranha”. Essa perspectiva relativiza 

a figura do bárbaro, desconstruindo a ideia de uma oposição binária entre civilizado e selvagem. 

Para Cassin, o bárbaro é um “outro” linguístico, um interlocutor potencial cujo discurso nos 

desafia a expandir nossos horizontes de compreensão. Nesse sentido, a tradução se torna um 

ato de superação da barbárie, um meio de transformar o estranho em familiar, o incompreensível 

em inteligível. 



 

 

 

Ao refletir sobre a abertura ao estrangeiro cultural que caracterizou o círculo pré-

romântico de Jena, somos levados a pensar na postura moderna da tradução, um fenômeno que 

ecoa através das eras e culturas. A localização de vocabulários diversos em um idioma 

específico, como o português contemporâneo, exemplifica essa prática universal, atestando que 

a tradução possibilita trocas, conquistas e entendimentos entre “eus” e aqueles que, outrora 

percebidos como “bárbaros”, se transformam em “outros” por meio do diálogo linguístico e 

cultural. “Essa dinâmica transformadora, na qual o “bárbaro” se torna “outro” pela tradução, 

ecoa profundamente nas reflexões de Walter Benjamin. Em A tarefa do tradutor (2012), 

Benjamin argumenta que a tradução transcende a mera transposição de palavras, configurando 

um processo de enriquecimento mútuo entre as línguas, um caminho para a construção de uma 

linguagem universal. Assim, o “estrangeiro” linguístico, ao ser traduzido, integra-se à cultura 

receptora, expandindo seus horizontes. 

Homi K. Bhabha, em O local da cultura (1998), complementa essa visão ao analisar o 

“terceiro espaço”, um ponto de encontro e negociação entre culturas. Para Bhabha, a tradução 

é um processo de hibridização no qual os significados se transformam e se recriam, gerando 

novos espaços de significação. Ernst Bloch, com seu conceito de “não idêntico”, reforça essa 

ideia ao enxergar no “estrangeiro” um potencial de renovação cultural. 

Nesse contexto, a figura de Caroline Schlegel-Schelling emerge como um exemplo 

paradigmático da dialética do “estrangeiro cultural”. Sua participação como crítica, tradutora e 

epistóloga no efervescente ambiente intelectual de Jena revela um profundo engajamento com 

as tensões entre o nacional e o estrangeiro. Suas cartas, em particular, oferecem um panorama 

privilegiado das discussões estéticas e filosóficas da época, nas quais a tradução não era um 

mero exercício filológico, mas um ato de apropriação e recriação. 

A crítica de Caroline Schlegel-Schelling às obras de Goethe, por exemplo, transcendia 

a análise estética, abordando questões de identidade cultural e diálogo interliterário. Ao traduzir 

obras estrangeiras, ela as tornava acessíveis ao público alemão, reinterpretando-as à luz do 

contexto local e promovendo um rico intercâmbio cultural. Sua crítica às obras de Novalis, por 

sua vez, demonstrava sensibilidade à linguagem e à experimentação formal, contribuindo para 

o debate literário. 

Em um período de invasões napoleônicas, a defesa do “estrangeiro cultural” por 

Caroline Schlegel-Schelling representava um ato de resistência e afirmação da identidade 

alemã. Ao invés do isolamento nacionalista, ela buscava no diálogo intercultural um meio de 

enriquecimento mútuo. 



 

 

 

Assim, a trajetória de Caroline Schlegel-Schelling ilumina a complexa interação entre 

“eu” e “outro” no Romantismo Alemão, evidenciando a importância do “estrangeiro cultural” 

como motor de transformação, tal qual refletido na teoria de diversos autores, como Benjamin, 

Bhabha e Bloch. 

Portanto, ao refletir sobre essa abertura ao “estrangeiro cultural”, podemos pensar na 

postura moderna da tradução, tal como é vista atualmente. A localização de vocabulários de 

diversas culturas em um idioma específico, como acontece hoje no português, é um fenômeno 

que ocorre em todas as culturas linguísticas, tal como a do alemão pré-romântico. Isso 

demonstra que a prática da tradução viabiliza as trocas, as conquistas e os entendimentos entre 

os “eus” e os previamente bárbaros, que, com o passar do tempo e com novas traduções, se 

tornaram os “outros” conquistadores. 

Situação análoga à da trajetória tradutória está a criação artística, que reconhece a 

linguagem e suas versões em outros idiomas como maior instrumento de comunicação e 

conexão entre os povos. Nessa visão estavam os pré-românticos, quando ao traduzir obras de 

outras culturas, pensavam na possibilidade de poder entender melhor a sua própria.  

Desse diálogo intercultural entre diferentes mundos, cria-se uma forma de 

enriquecimento recíproco. Essa valorização da compreensão mútua deixa clara a importância 

da prática da tradução e a questão da alteridade para a divulgação do pensamento pré-romântico. 

 A tradução de obras no período pré-romântico, portanto, está diretamente relacionada 

ao conceito de Weltkultur, pois desempenha um papel fundamental na disseminação e no 

entendimento das diferentes culturas do mundo. Durante esse período, os pensadores alemães 

pré-românticos reconheceram a importância da tradução como uma ferramenta para promover 

o intercâmbio cultural e a conexão entre diferentes sociedades. 

Ao traduzir obras de diversos idiomas e culturas, esses pensadores buscaram ampliar o 

acesso ao conhecimento e às ideias de outras partes do mundo. Isso contribuiu para a formação 

de uma consciência apurada sobre sua própria língua e, consequentemente, levou a uma 

valorização da diversidade linguística cultural de outros idiomas. Nesse momento de afirmação 

nacional, essa consciência promove a noção de uma visão multicultural que transcende as 

fronteiras geográficas e linguísticas de toda a Europa. 

A tradução, nesse período, permitiu que os pensadores alemães tivessem um contato 

mais direto com diversas expressões culturais e literárias, enriquecendo sua compreensão do 

mundo e promovendo o diálogo intercultural. Dessa maneira, a prática da tradução 

desempenhou um papel importante na promoção da “cultura mundial” e na valorização da 



 

 

 

riqueza das diferentes culturas do mundo. Por isso, na era pré-romântica, essa ideia começou a 

surgir também como a expansão do intercâmbio cultural e do comércio internacional feito pelas 

grandes navegações.    

Os pensadores românticos estavam interessados em explorar as conexões entre 

diferentes culturas e promover uma visão mais ampla do mundo. A concepção atual de tradução 

nasce no Romantismo, período coincidente com a consolidação da Europa como potência 

colonial. Esse paradoxo permite afirmar que os tradutores desse momento pretendiam 

desconstruir o modelo clássico e iluminista de tradução. De acordo com Seligmann-Silva (2022, 

p. 31): 

Essa projeção iluminista, universal (lógica) nasce de uma projeção que 

naturaliza o que é histórico-cultural. As línguas seriam emanações do caráter 

de cada povo, de cada nação, fruto do gênio nacional articulado (ainda de 

modo iluminista) a uma pressuposta universalidade calcada na ordem analítica 

das línguas. 

 

 Assim como escreveu Novalis (1978, p. 349): “Cada pessoa tem sua própria língua. 

Língua é expressão do espírito. Línguas individuais. Gênio-da-língua”. Defendiam os amigos 

de Jena que cada ato de linguagem era compreendido como (re)criação da língua. Os primeiros 

românticos alemães, a partir da perspectiva de que cada língua e cultura são singulares, 

rompiam as algemas da tônica iluminista e universalista da língua e da prática tradutória. 

 A Bildung, por sua vez, é um termo alemão que se refere à formação em processo do 

indivíduo, envolvendo não apenas a educação formal, mas também o desenvolvimento moral, 

ético e estético. Na era pré-romântica, os pensadores estavam interessados em promover a 

Bildung7 como mecanismo de desenvolvimento pessoal e cultural. Por meio da educação e do 

treinamento, as pessoas poderiam se tornar cidadãos mais conscientes e criadores dos seus 

próprios destinos. 

 
7 Bilden do alemão Vb. “formar, dar forma, trazer à tona, representar, ser transferido educar, desenvolver as 

faculdades mentais”, ahd. biliden “formar, dar forma, dar, por exemplo, imitar” (séc. IX) e bilidōn “representar, 

imitar, ser um modelo, dar forma” (séc. VIII em diante), derivados pós-nominais de Ahd. bilidi (s. Bild), colapsam 

em Mhd. bilden “decorar com imagens, moldar, imitar, apresentar” (cf. mnd. bē̌lden, bilden e nl. beelden “formar, 

representar, pintar”). Até hoje, o termo é usado para descrever a moldagem de objetos reais, ou seja, a criação de 

obras de arte visualmente tangíveis (bildende Kunst, século XVIII). O verbo, que até hoje denota a moldagem de 

objetos reais, ou seja, a criação de obras de arte visualmente compreensíveis (bildende Kunst, século XVIII, 

inicialmente no plural), também é usado por místicos para se referir à esfera espiritual e mental. A partir de meados 

do século XVIII, especialmente no período clássico, bilden se torna uma expressão para os esforços da pedagogia 

burguesa-humanista. Para saber mais, vide: https://www.dwds.de/wb/Bildung#etymwb-1. 



 

 

 

A Bildung, conceito central no pensamento alemão, transcende a mera instrução formal, 

configurando um processo de formação integral do indivíduo, abrangendo o desenvolvimento 

moral, ético e estético. No contexto pré-romântico, a promoção da Bildung era vista como um 

mecanismo de desenvolvimento pessoal e cultural, capacitando os indivíduos a se tornarem 

cidadãos conscientes e autores de seus próprios destinos. Como observa Humboldt, “A 

verdadeira Bildung consiste na interação do indivíduo com o mundo, na formação recíproca 

entre o eu e o universo, na expansão contínua do horizonte de compreensão” (Humboldt, 2018, 

p. 78). Essa perspectiva evidencia a Bildung como um processo dinâmico e contínuo, no qual o 

indivíduo se forma em diálogo constante com o mundo. 

Nesse período, o crescente interesse pela tradução de obras literárias estrangeiras revela 

a intrínseca relação entre Bildung, Weltkultur e a superação de fronteiras. A tradução, ao tornar 

acessíveis ideias e conceitos de outras culturas, contribui para a disseminação da Weltkultur e 

para a expansão do horizonte intelectual. Além disso, a tradução de obras clássicas e antigas, 

como fonte de conhecimento e experiência, promove a Bildung, enriquecendo a formação do 

indivíduo. 

A interconexão de Weltkultur, Bildung e tradução no pré-romantismo alemão manifesta 

o desejo de uma compreensão mais ampla do mundo, do desenvolvimento pessoal e cultural, e 

da disseminação do conhecimento para além das barreiras linguísticas e culturais. No entanto, 

é fundamental questionar se a Bildung promovida nesse contexto era acessível a todos os 

estratos sociais, ou se privilegiava uma elite intelectual. Ademais, a tradução, embora possa 

promover o diálogo intercultural, também pode implicar a apropriação e a homogeneização de 

culturas. Uma análise crítica desses aspectos revela as complexidades e contradições do ideal 

de formação humana no pré-romantismo alemão. 

Ainda no mesmo período, havia um interesse crescente de traduzir obras literárias 

estrangeiras para o idioma nativo – no caso estudado, o alemão. Isso tornou as ideias e os 

conceitos de outras culturas acessíveis a um público mais amplo e contribuiu para a 

disseminação da Weltkultur. Além disso, a tradução de obras clássicas e antigas contribuiu para 

a promoção da Bildung, pois deu às pessoas acesso a uma ampla gama de conhecimentos e 

experiências. Sim, na era pré-romântica, os conceitos de Weltkultur, Bildung e traduções 

estavam interligados pelo desejo de promover uma compreensão mais ampla do mundo, o 

desenvolvimento pessoal e cultural e a disseminação do conhecimento além das fronteiras 

linguísticas e culturais. 



 

 

 

Ao lembrar da citação de Antoine Berman sobre o movimento circular da Bildung, 

lança-se luz sobre a intrincada relação entre o próprio e o estrangeiro no processo de formação 

do indivíduo. Inspirando-se em Hölderlin, Berman (2007, p. 280) descreve esse movimento 

como uma “dialética da interiorização do exterior e da exteriorização do interior”. Essa dialética 

se manifesta na interação dinâmica entre dois movimentos simultâneos: a “prova do 

estrangeiro” e a “aprendizagem do próprio”. 

A figura 2, reproduzida do livro de Berman (2007, p. 79), poderia ser entendida hoje em 

uma outra figuração criada para compreendermos melhor a atualidade dessa leitura sobre a 

tradução no pré-romantismo: 

 

Figura 2 – Conceito de Bildung 

 

Fonte: Berman (2007, p. 79). 

 

Figura 3 – Leitura do movimento entre o “próprio“ e o “estrangeiro“ a partir do Conceito de 

Bildung 

 

Fonte: Elaboração própria. 

 

A imagem evidencia o conceito de Bildung ao ilustrar a tradução como impulsionadora 

do desenvolvimento individual, destacando a dinâmica entre “próprio” e “estrangeiro” proposta 

por Berman (2007). As setas entrelaçadas simbolizam a abertura à alteridade, o estranhamento 

e a descoberta, culminando em um retorno transformador ao “próprio”. Essa experiência, 



 

 

 

representada pelas setas ascendentes, que conduzem ao “estrangeiro”, e descendentes, que 

retornam ao “próprio”, configura um processo de autocompreensão e transformação mútua.  A 

circularidade da imagem reforça a dinâmica contínua da Bildung, na qual cada experiência de 

tradução gera novas compreensões e impulsiona o amadurecimento. Assim, a imagem evoca a 

necessidade de uma tradução hospitaleira que promova o enriquecimento cultural e a formação 

do leitor. Essa concepção da Bildung como um movimento circular está alinhada à busca por 

uma Weltkutur no período pré-romântico, em que a tradução desempenhava um papel 

fundamental na construção de um diálogo intercultural e na ampliação dos horizontes de 

conhecimento. Nesse sentido, a tradução não se limitava a uma mera transferência linguística, 

mas se tornava um instrumento de mediação entre o próprio indivíduo e o estrangeiro, 

contribuindo para o seu desenvolvimento pessoal e cultural. 

Outro conceito de Bildung, central no pensamento alemão é designado por um processo 

de formação individual que visa ao desenvolvimento integral do ser humano, englobando não 

apenas a aquisição de conhecimento, mas também o cultivo de aspectos morais, éticos e 

estéticos (Romão, 2013). Esse processo de formação se dava, em grande parte, por meio do 

contato com a cultura, seja pela leitura, seja pela experiência vivida. 

O momento do pré-romantismo alemão, investigado neste trabalho, coincide com aquele 

em que a tradução era uma ponte entre a língua alemã e as culturas e línguas estrangeiras 

traduzidas.      

Esse movimento estabelece uma interessante conexão com a ideia de “universal pleno 

de singularidades”, defendida por Barbara Cassin (2022, p. 156) em seu livro Elogio da 

Tradução: complicar o universal. Ao destacar o papel das traduções no processo de Bildung e 

na busca por uma Weltkultur, esse período evoca a concepção de Cassin sobre um universal 

dinâmico e plural, que se enriquece com a diversidade cultural e linguística. 

Para Cassin (2022), o universal não se define como uma unidade abstrata e homogênea, 

mas como um espaço de acolhimento e de diálogo entre diferentes singularidades. Nesse 

sentido, a tradução desempenha um papel fundamental na construção desse universal, pois 

permite que diferentes culturas se comuniquem e se influenciem mutuamente, criando um 

movimento contínuo de trocas e transformações. 

O momento em questão ressalta que a Weltkultur buscada pelos pré-românticos alemães 

não era um “universal estático”, mas sim um “conjunto de acolhimento de outras línguas e 

culturas que progride ao infinito”.  Essa ideia se aproxima da concepção de Cassin sobre um 



 

 

 

universal em constante movimento, que se alimenta da diversidade e se transforma a partir do 

contato com o outro. 

A comparação com as “transformações da e na natureza” reforça a ideia de um universal 

dinâmico e em constante evolução, assim como a própria natureza, que está em permanente 

processo de mudança e adaptação. A Weltkultur, portanto, não se configura como um estado 

ideal a ser alcançado, mas como um processo contínuo de interação e transformação mútua 

entre as culturas. 

Portanto, o Frühromantik alemão, no qual a tradução era uma ponte entre a língua alemã 

e as culturas e línguas estrangeiras, está relacionado à ideia de Cassin ao defender uma 

concepção de universal que se constrói a partir da multiplicidade e que se enriquece com a 

diferença.  Nesse contexto, a Bildung e a busca por uma Weltkultur se tornam instrumentos para 

a construção de um universal dinâmico e plural, que reconhece o valor da diversidade cultural 

e linguística. A busca por uma Weltkultur, impulsionada pelas traduções, se entrelaçava com o 

ideal de Bildung no pré-romantismo alemão. Ambas buscavam expandir os horizontes do 

indivíduo, promovendo o desenvolvimento de suas capacidades intelectuais, morais e estéticas, 

e contribuindo para a formação de uma sociedade mais justa e harmoniosa. As traduções, nesse 

cenário, desempenhavam um papel fundamental na construção de um diálogo intercultural e na 

difusão do conhecimento, impulsionando o processo de formação da língua alemã e de sua 

literatura. 

Alguns dos principais autores pré-românticos que defenderam a ideia de Weltkultur são: 

Johann Gottfried Herder; Friedrich Schiller; e Johann Wolfgang von Goethe. Herder foi um 

filósofo, teólogo e crítico literário alemão que defendia a valorização de diferentes culturas e a 

ideia de que cada nação possui um espírito único e valioso. Ele acreditava na importância de 

estudar e preservar a diversidade cultural e foi um dos primeiros a expressar ideias pioneiras 

sobre o conceito de Weltkultur.  

Schiller, o dramaturgo, poeta e filósofo alemão, também foi um defensor da ideia de 

Weltkultur. Em suas obras, ele explorou temas universais e a importância da conexão entre 

culturas para o desenvolvimento humano. Goethe, um dos maiores escritores e pensadores 

alemães, foi um defensor da ideia de uma cultura global compartilhada. Em suas obras, ele 

investigou as interações de diferentes culturas e defendeu a ideia de que a diversidade cultural 

enriquece a humanidade. 

Esses autores pré-românticos foram importantes defensores da ideia Weltkultur e 

contribuíram muito para o desenvolvimento do pensamento cultural e filosófico da época. Suas 



 

 

 

obras influenciaram o movimento romântico posterior e continuam a ser estudadas e apreciadas 

até hoje. As ideias do Weltkultur inspiraram o movimento romântico de várias maneiras, 

contribuindo para a forma como os românticos abordavam a cultura, a sociedade e a arte.       

Alguns dos principais impactos dessa forma de encarar a cultura do outro se tornaram 

em ações de apreciação da diversidade cultural: as ideias da Weltkultur enfatizavam a 

importância de reconhecer e valorizar a diversidade de culturas em todo o mundo. E isso 

influenciou os românticos, que começaram a traduzir e explorar diferentes tradições culturais, 

folclores e mitologias para obter uma compreensão mais ampla e profunda do mundo que não 

tinha somente um centro, ou melhor, que se deslocava em posições periféricas à medida que a 

história e as línguas se desenvolviam. 

 A conexão de culturas: a noção de uma cultura mundial compartilhada, promovida pela 

Weltkultur, incentivou os românticos a procurar conexões e pontos de contato entre diversas 

culturas, o que inspirou a troca de ideias e escritas múltiplas das mesmas obras de uma língua 

para outra. Isso possibilitou a troca de ideias e influências culturais entre diferentes países e 

povos, enriquecendo o movimento do Frühromantik ao ampliar seu território linguístico sem 

priorizar a questão de uma origem específica de onde nasce ou termina sua própria língua 

materna, porém consciente de que sua diversificação e desenvolvimento são possíveis a partir 

da tradução de outras línguas para a sua. 

Essa consciência foi praticada na propagação de uma cultura possível a todos e que não 

se originava, ou melhor, se diversificava a cada reinício cultural. A certeza de que o momento 

a ser marcado seria exatamente aquele em que estavam vivendo, ou seja, a intercepção entre o 

regime político que desestabilizava a monarquia, a posição geográfica que ocupavam sendo o 

centro da ocupação e rejeição da ocupação napoleônica, e a sensibilidade consciente em relação 

ao todo que os cercava produzem a singularidade e o giro da tradução dentro da Weltkutur.  

Tal situação excepcional faz com que Caroline Schlegel-Schelling e seus amigos de Jena 

concebam a tradução como uma roda da fortuna destinada a espalhar, refletir e multiplicar a 

revolução da língua alemã, com a certeza das possibilidades desse trabalho em línguas 

diferentes da sua. Essa constatação do momento exato – Jena (o lugar), 1799 (o momento) – 

faz com que o conceito de Weltkultur seja vivenciado em sua plenitude pelos participantes do 

Círculo de Jena por meio de seus diálogos, obras e ações. 

Antes, como bem sabemos hoje, valorizou-se a transparência da tradução, como se os 

raios originários, puros, do autor original, pudessem penetrar sem mais as diferentes línguas. 

Esquematicamente, pode-se dizer que foi apenas com a decadência do paradigma da mimesis, 



 

 

 

acompanhada ao longo do século XVIII e que culminou no Romantismo, que os teóricos 

começaram a se aprofundar na teoria da diferença e intraduzibilidade entre línguas (Seligmann-

Silva, 2022, p. 65). 

Em decorrência disso, a ideia de Weltkultur despertou o interesse dos românticos por 

culturas distantes e exóticas, levando-os a explorar temas e cenários internacionais em suas 

obras literárias e artísticas. Nessa visão, encontra-se o fascínio pelo diferente e pelo 

desconhecido como forma de compreender o outro. Isso também se torna uma característica 

marcante do pré-romantismo, influenciado pela perspectiva global promovida pela Weltkultur, 

na qual a universalidade dos sentimentos e das experiências humanas é proclamada como 

direito de todos. 

Em sintonia com os ideais da Revolução Francesa, os artistas e pensadores desse período 

expandiram a Weltkultur, traduzindo obras de maneira mais diversificada e defendendo a ideia 

de que, apesar das diferenças culturais, há aspectos universais da experiência humana que nos 

conectam. Então se pode reconhecer que a experiência do estrangeiro, seja por meio da leitura 

de obras traduzidas, seja pelo contato com outras culturas, impulsiona um processo de 

questionamento e renovação da identidade do indivíduo. Como sugere Cassin (2022, p. 138), 

“a sinonímia das línguas é uma falsa sinonímia”, pois a tradução sempre acrescenta algo de 

novo ao texto original, criando uma versão diferente.  Ao mesmo tempo, a interiorização do 

exterior possibilita uma nova visão de si mesmo, revelando aspectos antes ocultos e ampliando 

os horizontes da compreensão. 

Em sintonia com os ideais da Revolução Francesa, os artistas e pensadores do período 

pré-romântico expandiram a Weltkultur, traduzindo obras de maneira diversificada e 

defendendo a ideia de que, apesar das diferenças culturais, há aspectos universais da experiência 

humana que nos conectam. Nesse contexto, a experiência do estrangeiro, seja por meio da 

leitura de obras traduzidas, seja pelo contato com outras culturas, impulsiona um processo de 

questionamento e renovação da identidade individual. A tradução, como ato de mediação 

cultural, desempenha um papel crucial nesse processo. Como sugere Cassin (2022, p. 138), “a 

sinonímia das línguas é uma falsa sinonímia”, pois a tradução sempre acrescenta algo de novo 

ao texto original, criando uma versão distinta. A interiorização do exterior, portanto, possibilita 

uma nova visão de si mesmo, revelando aspectos antes ocultos e ampliando os horizontes da 

compreensão. 

Essa expansão da Weltkultur e a valorização do “estrangeiro cultural” encontraram no 

gênero epistolar um espaço privilegiado de manifestação. O gênero epistolar, no período 



 

 

 

compreendido entre os séculos XVII e XIX, transcendia a função de mera comunicação 

cotidiana, configurando um espaço para a troca de ideias e a reflexão sobre o mundo. No 

contexto pré-romântico alemão, a correspondência assumia um papel central na construção da 

Bildung (formação integral do indivíduo), permitindo a troca de reflexões sobre questões 

morais, éticas e estéticas, além da divulgação de ideias e conceitos de outras culturas, essenciais 

para a formação de um indivíduo cosmopolita. 

Caroline Schlegel-Schelling, tradutora, crítica e figura central do círculo romântico de 

Jena, personifica essa dinâmica. Sua correspondência revela a articulação entre a reflexão sobre 

a Bildung, a prática da tradução e a crítica literária. Suas cartas, para além do registro de eventos 

cotidianos, configuram um espaço de debate intelectual, onde questões estéticas, filosóficas e 

políticas se entrelaçam. A tradução, para Caroline Schlegel-Schelling, não era mera 

transposição linguística, mas um ato de interpretação e recriação, no qual o “estrangeiro 

cultural” era apropriado e integrado ao horizonte alemão. A crítica de Caroline Schlegel-

Schelling, por sua vez, caracterizava-se pela ironia e pela perspicácia, desconstruindo modelos 

tradicionais e abrindo caminho para novas formas de expressão. 

O gênero epistolar, para as mulheres do período romântico, representava um espaço de 

liberdade e expressão em um contexto social restritivo. Como aponta a historiadora Joan Scott, 

“As cartas permitiam às mulheres expressar suas ideias e sentimentos, construir redes de 

sociabilidade e participar do debate público de uma forma que lhes era negada em outros 

espaços” (Scott, 1996, p. 112). Nesse sentido, a correspondência de Caroline Schlegel-Schelling 

não apenas revela sua erudição e perspicácia, mas também sua capacidade de utilizar o gênero 

epistolar como um instrumento de intervenção cultural e intelectual. 

A valorização da diversidade cultural e a busca por conexões globais, características do 

pré-romantismo alemão, desafiavam os limites da cultura clássica. A tradução de obras literárias 

estrangeiras, nesse contexto, desempenhava um papel fundamental, ao ampliar o repertório 

cultural e introduzir novas perspectivas. A poesia, em particular, tornou-se um campo de 

experimentação tradutória, impulsionando a renovação da linguagem e a expansão da 

sensibilidade romântica. 

O gênero epistolar, como apontou Yuri Tynianov na década de 1920, transcendeu a mera 

função de comunicação cotidiana, tornando-se um “gênero poético” (Tynianov, 1979). A 

ligação de “ideias mais remotas”, a fragmentação, as alusões e o diálogo íntimo conferiam à 

carta uma expressividade singular, capaz de capturar as nuances da experiência humana. As 



 

 

 

cartas de Caroline Schlegel-Schelling (1800), por exemplo, revelam a ironia crítica e a reflexão 

sobre o conhecimento de mundo que caracterizavam o círculo romântico de Jena. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

CAPÍTULO 2 – A CHEGADA DO ESTRANGEIRO 

“Tudo o que deveria ter permanecido secreto e 

oculto, mas veio à luz”. 

 

(Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling) 

 

Figura 4 – Mapa da Europa invadida por Napoleão com destaque para Prússia 

 

Fonte: Thomas; Bullivant (2018). 

2.1 O estrangeiro ambivalente durante a ocupação napoleônica  

 

 A representação cartográfica da Prússia nesse recorte histórico transcende sua função 

de mero registro geográfico, erigindo-se como um símbolo palpável das tensões e 

transformações causadas pela ocupação napoleônica. As fronteiras meticulosamente delineadas 

não representam apenas divisões territoriais, mas também o ponto de convergência e embate 

entre culturas distintas. 

A figura do “estrangeiro” francês, imposta pelo domínio napoleônico, adquire um 

caráter ambivalente, oscilando entre representar uma ameaça à soberania prussiana e introduzir 

vetores modernizadores. Nesse contexto, o mapa materializa o espaço onde essa dialética se 

desenrola, onde as forças da resistência e da adaptação moldam a identidade prussiana a partir 

de influências conflitantes. 

A ocupação napoleônica, apesar do jugo externo que impunha, paradoxalmente 

impulsionou um processo de hibridização cultural na Prússia. As ideias e práticas modernas 

introduzidas pelos franceses impregnaram diversos aspectos da sociedade prussiana, desde a 



 

 

 

legislação até a filosofia. Essa ambivalência cultural se manifestou no florescimento de 

movimentos intelectuais, com destaque para o Círculo de Jena, onde a figura do “estrangeiro” 

foi ressignificada como fonte de inspiração e renovação. Foi nesse ambiente intelectual 

efervescente que personalidades como Caroline Schlegel-Schelling adotaram uma postura de 

abertura ao “estrangeiro cultural”, utilizando a tradução como instrumento de resistência e 

enriquecimento da língua alemã. O mapa, portanto, representa o palco onde esse diálogo 

complexo entre culturas se desenrolava, onde a aparente dicotomia entre dominador e dominado 

se desfazia em um caleidoscópio de interações e influências mútuas. 

O mapa simboliza a relação dialética entre identidade e alteridade dentro de uma 

reflexão sobre a transformação cultural ocorrida entre 1789 e 1812. Em última análise, o mapa 

da Prússia, no contexto da ocupação napoleônica, representa a intrincada relação dialética entre 

identidade e alteridade. As fronteiras geográficas demarcam não apenas um território físico, 

mas também um espaço de negociação e transformação cultural. A figura do “estrangeiro 

ambivalente”, que oscila entre a ameaça e a inspiração, desafia a noção de identidade nacional 

estática, revelando a dinâmica incessante de interação e adaptação que molda as culturas. O 

mapa, portanto, convida à reflexão sobre como as culturas se influenciam mutuamente e sobre 

como o contato com o “outro” pode impulsionar a renovação e a expansão do “eu”. 

A experiência da dominação estrangeira e da imposição de um poder externo, como o 

de Napoleão, provocou um conflito de interesses e fez com que houvesse maior transparência 

entre a teoria e a prática dos ideais da esperada revolução dos direitos humanos, além de acirrar 

ainda mais as diferenças entre povos e culturas da Europa ocupada por Napoleão. 

A empatia inicial dos participantes do Círculo de Jena com os propósitos da Revolução 

Francesa, que convocava o povo para a tomada de poder e pretendia abolir a divisão de classes 

entre aristocracia e plebe, distanciou-se da prática da guerra, da fome e da fuga imposta pela 

violência da máquina de guerra napoleônica.   

A questão da alteridade dos pré-românticos alemães em relação aos ideais de igualdade 

e fraternidade representados pelos franceses, bem como a percepção do “outro” ou do diferente, 

foram revistas e colocadas à prova durante a invasão napoleônica, trazendo consequências 

ambivalentes para toda a população, principalmente para os círculos intelectuais que 

ingenuamente esperavam um salvador personificado em Napoleão.  

Após a invasão, os pensadores alemães, como os do círculo de Jena, refletiram mais 

profundamente sobre as questões de identidade nacional, cultural e política. O que antes era 

sinônimo de renovação e exploração de saberes abertos a todos os que acreditaram na 



 

 

 

Revolução Francesa ficou constatado como apropriação não consentida pelo povo invadido. De 

fato, mesmo nos territórios aliados à força de ocupação francesa, houve um massacre da 

população rural e uma comoção de repúdio ao invasor na maioria das cidades alemãs. 

Essa comprovação se transforma em necessidade de se voltar do estrangeiro idolatrado 

(como era a posição de muitos pré-românticos até então) à constatação de que era urgente fazer 

o movimento contrário naquele exato momento. Trazer a cultura, a língua e a arte do “outro” 

para expressá-las na língua alemã torna-se a tarefa social que preenche a vida dos tradutores no 

Frühromantik. 

Através da experiência de uma ocupação estrangeira, antes consentida, como foi o caso 

da Prússia, e em consequência da imposição de um poder externo estrangeiro, houve um 

encontro singular entre línguas, o que levou à maior consciência das diferenças entre culturas e 

suas fronteiras físicas. 

A invasão napoleônica na Prússia desestabilizou as concepções de identidade nacional 

e cultural, marcando um momento de profunda crise. A euforia inicial com os ideais 

revolucionários franceses, que incentivavam a abertura ao “outro” cultural, cedeu lugar a um 

sentimento de repúdio diante da violência da ocupação. O “estrangeiro” francês, outrora 

símbolo de renovação, transformou-se em emblema da dominação e da apropriação não 

consentida. 

Nesse contexto, os intelectuais alemães buscaram na tradução um instrumento de 

resistência e apropriação. Ao traduzirem obras francesas para o alemão, eles traziam o “outro” 

para o seu próprio domínio, ressignificando e reafirmando a identidade cultural alemã. A 

tradução, assim, transcendia a mera transposição linguística, configurando-se como um ato 

político de resistência à dominação cultural. 

Antoine Berman (1985, p. 67), em sua obra A Tradução e a Letra, oferece uma 

perspectiva crítica sobre essa prática. Ele defende que a tradução não deve buscar a mera 

equivalência, mas sim expor a diferença entre as culturas, desestabilizando a língua de chegada 

e revelando a singularidade da língua de partida. Essa “estrangeiridade”, como Berman a 

denomina, possibilita a desconstrução de hierarquias culturais e a afirmação da alteridade. 

Caroline Schlegel-Schelling, figura central do círculo romântico de Jena, personifica a 

complexidade do período em que viveu. Inicialmente simpatizante dos ideais da Revolução 

Francesa, sua postura tornou-se ambígua diante da ocupação napoleônica. A tensão entre a 

admiração pela cultura francesa e a repulsa à dominação política manifestou-se em seu 

relacionamento com o oficial francês Sanson, que culminou em sua prisão na fortaleza de 



 

 

 

Königstein enquanto estava grávida. Segundo a historiadora Sigrid Damm (2009, p. 320), a 

prisão representou um momento de grande sofrimento e humilhação para Caroline Schlegel-

Schelling, mas também um símbolo de sua resistência à opressão napoleônica. 

A vida de Caroline Schlegel-Schelling, marcada por paixões e traduções, constituiu um 

campo de batalha onde as fronteiras entre o “eu” e o “outro” foram constantemente desafiadas 

e redefinidas. Nesse contexto, Lewitscharoff  (2011, p. 89) destaca como a trajetória de Caroline 

Schlegel-Schelling se caracterizou por um embate contínuo onde os limites entre 

individualidade e alteridade eram postos a prova. 

A experiência da ocupação napoleônica, portanto, desencadeou uma dinâmica cultural 

complexa na Alemanha. A violência da guerra e a imposição de um poder externo levaram à 

revisão de ideais iluministas e à necessidade de reafirmação da identidade nacional. Sob a 

perspectiva de Berman, a tradução emerge como um ato de resistência e de afirmação da 

diferença, expondo a complexa relação entre o “eu” e o “outro” no contexto da dominação 

napoleônica. 

A noção de alteridade pós-napoleônica contribuiu para a formação de uma identidade 

nacional alemã mais definida e reforçada. Os pré-românticos alemães começaram a valorizar 

ainda mais a cultura, a língua e a história do povo alemão como elementos distintivos e 

importantes para resistir às influências estrangeiras. Nesse entrecruzamento do doméstico com 

o estrangeiro é adequado trazer as palavras de Schleiermacher (2010, p. 34) sobre tradução: 

 

Os antigos, evidentemente, traduziram pouco nesse sentido estrito, e a 

maioria dos povos modernos, intimidados pelas dificuldades da verdadeira 

tradução, contentam-se, em geral, com a imitação e a paráfrase. [...] No 

entanto, nós, alemães, por mais atenção que se dê a este conselho, não o 

seguiríamos. Uma necessidade interna, que expressa claramente uma 

vocação peculiar do nosso povo, nos impulsionou em massa para a tradução; 

não podemos retroceder e temos que seguir adiante. 
 

Friedrich Schleiermacher argumenta que os alemães têm uma vocação singular para a 

tradução, diferenciando-se de culturas como a grega e a francesa, que, segundo ele, privilegiam 

a imitação e a paráfrase. Ele afirma que uma “necessidade interna” impulsiona o povo alemão 

a um movimento tradutório extenso e implacável, crucial para o desenvolvimento da língua 

alemã. Utilizando a metáfora do cultivo de plantas estrangeiras, Schleiermacher ilustra como o 

contato linguístico enriquece o idioma alemão. Para ele, a tradução possibilita o florescimento 

e o pleno potencial da língua, superando sua suposta “pesadumbre nórdica”. 



 

 

 

Schleiermacher destaca também nesse trecho o papel mediador dos alemães, que reúnem 

em sua língua “os tesouros da ciência e da arte alheios”, criando um “conjunto histórico” 

europeu acessível a todos. Para ele, a tradução em larga escala é a missão histórica alemã, um 

processo que enriquece a língua e a estabelece como centro de convergência cultural. 

Em paralelo a essa visão idealizada da tradução alemã do início do Romantismo, no qual 

aparece como uma missão histórica e formadora de consciência criativa, pensadores posteriores 

criticaram a ideia de uma “vocação” nacional para a tradução. A crença em uma superioridade 

cultural alemã, exemplificada na ideia de “conjunto histórico” a ser criado, seria apropriada e 

usada pela intelectualidade alemã para reforçar o sentimento de identidade nacional. 

 No entanto, pensadores pós-românticos enalteceram a língua e a cultura alemãs com 

outra finalidade, dispensando o pensamento de Schleiermacher para multiplicidade que traz o 

benefício para uma língua que se movimenta. Ao priorizar um modelo, uma raça, uma língua 

como a superior, criaram o nacionalismo que culminaria em movimentos totalitários. De acordo 

com George Mosse, a idealização da cultura alemã, incluindo a língua, foi um elemento central 

na construção de uma identidade nacional que buscava unificar as massas e mobilizá-las para 

um projeto político específico. 

Essa visão contrastante destaca como o pensamento de Schleiermacher, embora 

influente, pode ser interpretado dentro de um contexto de nacionalismo emergente e de uma 

idealização da cultura alemã, apontando para os perigos de “romantizar “ uma visão da 

tradução. 

Além disso, a invasão napoleônica e o pós-guerra levaram os pré-românticos alemães a 

debater o papel da Alemanha no contexto europeu e a procurar formas de reforçar a identidade 

nacional e cultural alemã face às influências externas. Essa reflexão sobre a alteridade e a 

identidade contribuiu para o desenvolvimento do movimento romântico alemão, que procurou 

valorizar o particular, o local e o autêntico, em oposição ao universalismo e ao racionalismo 

iluminista. 

A inspiração pelo ideal da liberdade expresso na Revolução Francesa explode em 1789, 

o mesmo ano em que se inicia o pré-romantismo alemão e a expansão da Revolução Industrial.  

Concomitantemente, acelera-se o ritmo dos experimentos científicos, colocando em contato de 

proximidade real as classes (Engels, 2007) até então mais rigidamente separadas em 

aristocracia, burguesia e povo, enfim, estrangeiros dentro das mesmas fronteiras e trincheiras 

que, depois de duas Revoluções – Francesa e Industrial – constituem relações cada vez mais 

estreitas e interdependentes tanto social quanto geograficamente. A alteridade era exercitada na 



 

 

 

subjetividade com a inspiração de que o outro poderia também se tornar familiar. Sobre isso, 

diz Engels (2007, p. 38): 

 

Deixaram a um estrangeiro a tarefa de informar ao mundo civilizado a 

degradante situação em que são obrigados a viver. Um estrangeiro para ela, 

mas não para vós, segundo espero. É provável que meu inglês não seja 

perfeito, mas tenho a esperança de que o achareis inequívoco. Nenhum 

operário na Inglaterra – nem na França, diga-se de passagem – tratou-me como 

um estrangeiro. 

  

A herança cultural e as invasões napoleônicas são alguns dos painéis itinerantes mais 

associados ao surgimento do Romantismo Alemão. Existem, porém, mais detalhes pouco 

mencionados, acidentes de percurso que podem ser demonstrados dentro do desenvolvimento 

desse processo de escrita histórica que tornaram essa época tão importante para os Estudos da 

Tradução – os quais, desde seu surgimento, têm sido uma expressão filosófica e literária cujo 

sentido singular pretende-se explorar nesta dissertação. 

Como previamente mencionado, o presente estudo propõe estabelecer um diálogo entre 

as ideias de Caroline Schlegel-Schelling, figura proeminente do círculo romântico de Jena e 

suas concepções inovadoras, e as reflexões de filósofos e tradutores contemporâneos, como 

Barbara Cassin, Antoine Berman e Walter Benjamin, no âmbito dos Estudos da Tradução. A 

partir da análise e tradução de cartas do período em questão, busca-se traçar paralelos e 

contrastes entre as perspectivas de Caroline Schlegel-Schelling e as dos autores supracitados, 

bem como de outros pensadores que se juntam a esta discussão ao longo deste trabalho. 

Na referida época, um dos momentos da prática tradutória alcança uma evidência tanto 

na perspectiva da metalinguagem reflexiva e experiencial quanto das línguas nacionais que se 

ampliam, se recriam e se traduzem com uma velocidade impressionante, pois a dialética da 

Bildung (processo de formação cultural a partir dos modelos poéticos clássicos) é uma das 

prioridades no pré-romantismo. Essa preocupação “faz com que o tradutor se confronte com 

uma multiplicidade de formas métricas estrangeiras, o resultado disso é que toda tradução só é 

ou pode ser politradução” (Berman, 2002, p. 239). 

Além da bibliografia literária e filosófica herdada da Alemanha de Lutero, a disciplina 

dos Estudos da Tradução considera o Frühromantik, período em que se prepara o contexto de 

processo para ser o Romântico, (Frank, 2004 p. 30) como o entrecruzamento do conceito de 

pensamento absoluto com o relativo. Existe um acordo de que o conhecimento pode ser descrito 

em termos de um processo de aproximações infinitas ou progressões incompletas que se 

estabelece como uma ponte pênsil entre os pensadores iluministas, os revolucionários (elas e 



 

 

 

eles mesmos, pré-românticos, testemunhas da sua atualidade) e as noções, os conceitos 

discursivos contemporâneos sobre os estudos da Tradução “aos outros” (Derrida, 1982, p. 97) 

que comigo costuram esta pesquisa. No que se refere às concepções e alteridades, o pré-

romantismo alemão, para Berman (2002, p. 47), é  

Ato gerador de identidade, a tradução foi na Alemanha, de Lutero até os 

nossos dias, objeto de reflexões das quais a prática tradutória é acompanhada 

aqui por uma reflexão, às vezes puramente empírica ou metodológica, às vezes 

cultural e social, às vezes francamente especulativa, sobre o sentido das 

metafísicas, religiosas e históricas, sobre a relação entre as línguas, entre o 

mesmo e o outro, o próprio e o estrangeiro. 

 

Foi uma fase na qual teorizar, resgatar, fazer afirmações e defender um posicionamento 

divergente do senso comum estabelecido se constituía em um posicionamento ético sobre o 

próprio Saber, então também sobre a Tradução, ou seja, refletir que traduzir nesse movimento 

é girar a manivela do classicismo hermético. 

A ética da tradução, conforme delineada por Barbara Godard a partir das ideias de 

Antoine Berman, emerge como um paradigma que transcende a mera transposição linguística. 

Godard, ao analisar a tradução como uma “costura de redes”, enfatiza a necessidade de o 

tradutor reconhecer e respeitar a alteridade inerente ao texto original (Godard, 2021). Essa 

perspectiva, que se distancia de modelos fixos e relações simétricas entre línguas, destaca o 

autoquestionamento do bilinguismo e a consciência da “diferença” como pilares fundamentais 

da prática tradutória. 

Complementando essa visão, Antoine Berman, em sua defesa da “prova do estrangeiro”, 

propõe que o tradutor deve acolher e preservar a estranheza do texto original, evitando a 

imposição de valores e estruturas da cultura de chegada (Berman, 2002). Ao criticar as 

tendências etnocêntricas e domesticadoras, Berman estabelece as bases para uma ética da 

tradução que valoriza a singularidade e a irredutibilidade do outro. Assim, Godard e Berman 

convergem na defesa de uma tradução que se paute pelo respeito à alteridade, pela 

responsabilidade intercultural e pela consciência da complexidade do encontro entre línguas e 

culturas. 

A questão de como o reconhecimento intersubjetivo e cultural, tal como delineado por 

pensadores e tradutores contemporâneos, se relaciona com a prática tradutória da Bildung é 

central. Berman (2002) argumenta que as traduções românticas representaram um momento 

crucial para a formação da língua alemã e para a consolidação da tradução como disciplina. Em 

outras palavras, Berman sugere que as traduções da época romântica operavam como um ponto 



 

 

 

de encontro entre o sentido, a crítica e a hermenêutica, impulsionando simultaneamente o 

desenvolvimento linguístico e a teorização da tradução. 

Essa perspectiva nos leva a questionar os espaços de intersecção e separação entre os 

estudos da filologia, da gramática comparada e da crítica hermenêutica na Alemanha da virada 

do século XVIII e o campo tradutológico pós-moderno ou atual. Afinal, como as discussões 

sobre a essência plural da experiência tradutória, que Berman denominou 'tradutologia', se 

manifestam e se diferenciam nos debates contemporâneos? 

As hipóteses surgem com as preocupações e reflexões levantadas pelos românticos, 

como Caroline Schlegel-Schelling, August e Friedrich Schlegel, e Novalis, cujos textos 

analisarei no próximo capítulo deste trabalho. 

A começar pela própria palavra que nomeia este período, pré-romantismo, e sua 

significação mais abrangente na língua alemã, que a designa como uma “corrente artístico-

filosófica a qual surgiu como reação à Revolução Francesa, ao Iluminismo e ao Classicismo, 

na busca de um estado harmonioso da sociedade.” Esse estado predominou na literatura e na 

arte europeias, especialmente na primeira metade do século XIX, e enfatizou o popular e o 

nacional, mas também o emocional, o irracional e o transcendente (Lühr;  Lloyd, 2014). 

O substantivo Romantik, cunhado do vocábulo latino “roman” e resgatado pela 

oralidade popular com seu sentido de humor, narrativa ainda das baladas medievais, logo ganha 

uma noção temporal e qualificativa com marcação adverbial temporal na justaposição do 

adjetivo früh [anterior, primevo], formando o nome Frühromantik, que entre o sentido literal e 

cultural significa: “aqueles que reagindo a uma dada ideia da razão o fizeram inspirados na 

emoção e contemplação da Natureza” (Lühr;  Lloyd, 2014).  

Sobre o sentido de “românticos”, Berman (2002) registra em seu livro A prova do 

estrangeiro que, em primeiro lugar, é fato histórico que os românticos “anexaram à literatura 

alemã as formas artísticas romanas”. Essa “anexação” não se limitou a uma mera imitação, mas 

representou uma profunda reinterpretação e adaptação dessas formas ao contexto cultural 

alemão. Os membros da revista Athenäum, central para o desenvolvimento do romantismo 

alemão, exploraram com maestria os duplos sentidos de “romantismo” e “romance”, 

estabelecendo uma ponte conceitual entre as raízes latinas e as novas formas literárias que 

emergiam. Essa ambiguidade intencional refletia o desejo de criar uma literatura que se 

conectasse com a tradição clássica e expressasse a identidade nacional alemã ao mesmo tempo. 

As formas romanescas, por sua vez, representavam uma ruptura com os modelos clássicos, 

proporcionando maior liberdade criativa e expressividade individual. Berman destaca que esse 

https://www.amazon.de/-/en/s/ref=dp_byline_sr_ebooks_2?ie=UTF8&field-author=Albert+L.+Lloyd&text=Albert+L.+Lloyd&sort=relevancerank&search-alias=digital-text
https://www.amazon.de/-/en/s/ref=dp_byline_sr_ebooks_2?ie=UTF8&field-author=Albert+L.+Lloyd&text=Albert+L.+Lloyd&sort=relevancerank&search-alias=digital-text


 

 

 

jogo de palavras e referências não era apenas um exercício estético, mas uma forma de 

reivindicar a herança romana e transformá-la em um elemento constitutivo da nascente 

literatura romântica alemã, impulsionando a experimentação e a inovação literária que 

marcaram o período inicial do Romantismo alemão. 

Isso, de acordo com Berman, se deveria à relação, por assim dizer, “versátil” que estes 

primeiros românticos estabeleciam, principalmente por causa da prática tradutória tão difundida 

dos clássicos greco-latinos, uma convivência, uma certa familiaridade de habitar outras línguas, 

como “fosse possível habitá-las todas.” (Berman, 2002, p. 33). 

Ainda de acordo com Walter Benjamin: “Romantizar não é nada mais que uma 

potenciação qualitativa. Nesta operação o si mesmo inferior é identificado a um si mesmo 

melhor. Assim como nós mesmos somos uma tal série qualitativa de potências” (Benjamin, 

1993, p. 46). 

A escolha do termo “Unheimlich” por Freud para explorar o conceito do infamiliar 

revela uma profunda complexidade linguística e psicológica. A palavra, carregada de 

ambiguidades, oscila entre o familiar e o estranho, o oculto e o revelado. Essa dualidade captura 

a essência do sentimento que Freud busca descrever: uma inquietação que surge do retorno 

daquilo que deveria permanecer escondido, daquilo que, paradoxalmente, é ao mesmo tempo 

íntimo e alienígena. 

Freud, em sua análise, desvela as camadas etimológicas de “Unheimlich”, demonstrando 

como o prefixo “un-” desfaz a segurança do “Heimlich”, o lar, o familiar. Essa desconstrução 

revela que o infamiliar não é simplesmente o desconhecido, mas sim uma perturbação que 

emana do íntimo, do reprimido que retorna para assombrar a consciência. A malícia presente 

no termo, mencionada no texto, reflete a insidiosa natureza do infamiliar, que se infiltra 

sorrateiramente, subvertendo as fronteiras entre o eu e o outro. 

A pergunta que ecoa, “Quem é este Unheimlich que o eu do homem branco ocidental, 

racionalista que copiamos, repetimos, admiramos, porém quando traduzimos não nos 

corresponde e não se reconhece?”, nos convida a refletir sobre a dimensão cultural e histórica 

do infamiliar. A tradução do termo, como apontado, revela as lacunas e os descompassos entre 

diferentes sistemas linguísticos e culturais. O infamiliar, portanto, não é apenas um fenômeno 

psicológico, mas também um marcador de alteridade, um ponto de atrito onde as identidades se 

confrontam e se desestabilizam. 

Freud (2021), ao afirmar que “o incômodo seria uma espécie de elemento aterrador que 

remonta ao que é há muito conhecido, ao que há tempos é familiar”, desvela a natureza 



 

 

 

paradoxal do infamiliar. Não se trata de um medo do desconhecido, mas sim de um temor que 

brota do reconhecimento de algo que deveria ter permanecido oculto. O infamiliar, em sua 

essência, é um retorno do reprimido, um lembrete de que a segurança do lar é sempre permeável 

à irrupção do estranho. 

No artigo Das Unheimliche (O Incômodo), Sigmund Freud faz referência ao trabalho 

de Otto Rank (1925), O Duplo”, publicado pela Internationaler Psychoanalytischer Verlag, no 

qual o estranho aparece sob a forma de duplo, provocando medo, angústia e horror. “Ele 

investigou as conexões entre o ‘duplo’ e reflexos em espelhos, sombras, espíritos guardiões, a 

crença na alma e o medo da morte” (Camargo; Ferreira, 2020).  

A análise do conceito de Das Unheimliche (O Incômodo), por Sigmund Freud, revela 

que a reação humana de medo e horror surge diante do que se apresenta como misterioso e 

enigmático. No entanto, Freud esclarece que o incômodo (Unheimliche) não se opõe ao 

familiar; pelo contrário, está intrinsecamente ligado a ele. Nas palavras de Freud: “O infamiliar 

é, então, também nesse caso, o que uma vez foi doméstico, o que de muito é familiar” (Freud, 

1919/2019, p.22). Complementando essa ideia, na tradução de Paulo Sérgio de Souza Júnior, 

encontramos a seguinte definição: “O infamiliar não é nada de novo ou de estranho. Ele é algo 

que a mente estava familiarizada com uma vez e que agora foi alienado dela apenas através do 

processo de repressão” (Freud, 1919/2021, p. 8).  

Essa observação ressalta como o retorno do reprimido pode gerar um profundo 

sentimento de estranhamento. É crucial notar que nem tudo que é novo e estranho é assustador, 

e a relação não é inversa. O novo pode, de fato, tornar-se assustador e estranho, e algumas 

novidades provocam temor, mas não todas. Assim, concretiza-se a sensação que os pré-

românticos alemães experimentaram em reação à invasão francesa. 

Algo deve ser acrescentado ao que é novo e não familiar para que se torne estranho, ou 

estrangeiro, como os franceses de Napoleão para os alemães invadidos no período pré-

romântico. Os ideais de liberdade, fraternidade e igualdade refletidos no espelho da guerra 

teriam esse gosto de “der unheimliche Freund”,8 ou seja, “um amigo estrangeiro” que 

representava a mudança social e política antes admirada como “heimliche” e depois revelada 

como “unheimliche”. 

A exploração da transição do familiar para o incômodo, central na obra de Sigmund 

Freud, encontra ecos significativos nas reflexões dos pré-românticos alemães, em especial na 

 
8 Expressão de autoria própria para compor o paralelo entre o “ der unheimliche Freund”com “um amigo 

estrangeiro” 



 

 

 

figura de Caroline Schlegel-Schelling e no conceito de Unheimliche. Ao defini-lo como “tudo 

o que deveria ter permanecido secreto e oculto, mas veio à luz” (Freud, 1940), Freud captura a 

essência dessa perturbação. Tal definição, inspirada nos versos de Friedrich Schelling, último 

marido de Caroline Schlegel-Schelling e filósofo do grupo de Jena, ilumina o caráter 

perturbador do familiar que, ao ser exposto à consciência, revela-se incômodo e ameaçador. 

Caroline Schlegel-Schelling, inserida nesse contexto intelectual, vivenciou, em sua 

trajetória pessoal e intelectual, a tensão entre o familiar e o incômodo. Sua participação ativa 

nos círculos literários e filosóficos de Jena, bem como seus relacionamentos complexos, a 

colocaram em contato com a fragilidade das aparências e a irrupção do reprimido. Nesse 

sentido, o Unheimliche manifesta-se como a sensação de estranheza diante da exposição do 

íntimo, do que deveria permanecer oculto, mas que se revela em sua crueza. 

A definição de Freud, portanto, não apenas ecoa as reflexões de Schelling, mas também 

se conecta à experiência de Caroline Schlegel-Schelling, que testemunhou a fragilidade das 

convenções sociais e a irrupção do reprimido. Assim, o Unheimliche emerge como a sombra 

do familiar, o lado obscuro do lar, o segredo que, ao ser revelado, instaura a perturbação. 

Em seu livro Magníficos Rebeldes, Wulf alude à importância do Círculo de Jena, com 

seus ideais de Bildung e de exploração do “Eu”, na construção da psicanálise freudiana (Wulf, 

2022, p. 273). As “ideias que surgiram em Jena”, como a “unidade do Eu e da Natureza”, o 

“conceito do Eu inconsciente” e a “importância da imaginação”, encontraram eco nas teorias 

de Freud, que reconheceu a afinidade entre seu pensamento e o dos pré-românticos. 

Essa busca pelo autoconhecimento, presente na Bildung romântica e na psicanálise 

freudiana, implica confrontar o “incômodo” que habita em nós, o Unheimliche que se esconde 

nas profundezas do inconsciente. A relação entre Freud e os pré-românticos alemães revela um 

diálogo fecundo entre a filosofia, a literatura e a psicanálise, que contribuiu para uma nova 

compreensão do “Eu” e de suas complexas relações com o mundo. 

As questões retóricas acima provocam outra reflexão dessa fase pré-romântica: como 

tratar essa cultura literária linguística e filosófica como seu próprio legado traduzido, se ela é 

estrangeira ao nosso mundo e, se investigada, pode ser descoberta como parte da nossa língua 

ou casa? Poderíamos, ao traduzi-la, articular seus sentidos na nossa própria consciência 

cultural? 

  Essas indagações, bem como outras que surgirão no desenvolvimento da dissertação, 

serão a bússola deste trabalho. As alteridades possíveis refletidas através das cartas de Caroline 

Schlegel-Schelling serão o cursor desta pesquisa. Como é pensado e traduzido esse outro no 



 

 

 

pré-romantismo, ele é tratado como sendo um outro novo. O tema de como se faz essa alteridade 

será a minha tarefa principal ao traduzir do original em alemão para o português. Ao detalhar 

em português as “falas escritas” de Caroline Schlegel-Schelling, estas se refazem em um 

repertório próprio do caminho do tradutor itinerante que personifica a questão duvidosa de 

entender o entre do dentro e fora das palavras em cada idioma, ou seja, o Eu estrangeiro que 

vive de maneira singular em cada um de nós.  

Tal como Goethe cita através de seu personagem em Fausto (Goethe, 2021), no qual a 

língua de dentro (subjetividade) e a língua de fora (objetividade) se encontravam no insondável 

da emoção, percebe-se na temática do pré-romantismo o sussurro estrangeiro que impulsiona a 

nova interpretação possível para o mundo, revelada pela tradução hermenêutica. Tal como uma 

ponte de mão dupla oscilando entre a subjetividade e a objetividade, entre o “Eu” e o “outro”, 

se elabora uma reflexão sobre a ideia de movimentos inesperados, porém contínuos, na 

elaboração da significação e de um saber da tradução. Retomando as proposições do professor, 

teólogo e tradutor Friedrich Schleiermacher (Heidermann, 2010, p. 43): 

 

A interpretação requer dois métodos: um método comparativo (basicamente 

indutivo), no qual o intérprete procura inferir uma regra que governa o 

significado de algumas palavras a partir de seu uso particular; e um método 

“divinatório” (hipotético, ou subjetivo), no qual o intérprete procura se colocar 

na situação interna do autor para supor o que ele quis dizer. No entanto, ambos 

os métodos se complementam de tal forma que a interpretação se torna uma 

atividade holística: todo texto terá de ser interpretado à luz do texto mais geral 

ao qual pertence, e ambos terão de ser interpretados à luz do idioma em que 

foram escritos, seu contexto histórico, seu gênero, toda a obra do autor e sua 

psicologia. É aí que entra em cena o famoso “círculo hermenêutico”, pois é 

necessário interpretar as partes de um texto de acordo com sua relação com o 

texto inteiro, mas, por sua vez, o texto inteiro deve ser interpretado de acordo 

com cada uma de suas partes. 

 

Para Schleiermacher, no entanto, esse círculo não possui um fim necessário em si 

mesmo; pelo contrário, ele reflete o fato de que a compreensão não pode acontecer de uma só 

vez, não é simultânea ou uma questão de tudo ou nada, mas algo que é adquirido gradualmente, 

cada vez mais refinado e indefinidamente, como um jogo de encontros no tempo e espaço 

históricos singulares. Portanto, é neste momento histórico de uma consciência que relaciona as 

visões do externo e do interno, do sentido do “ser” em si e no “outro” que se propõe um recorte 

para entender um pouco mais sobre o momento do pré-romantismo alemão no qual Caroline 

Schlegel-Schelling escrevia suas cartas (Schleiermacher apud Heidermann, 2010).  



 

 

 

Além disso, na tradução, assim como na arte, isso deve ser feito conscientemente, 

questionando até que ponto é possível fazer poesia como os antigos, e até que ponto a maioria 

de nós tem feito isso sem hesitação. A tentativa de expandir e mudar a linguagem sem que ela 

perca seu próprio caráter é um motivo artístico que não depende da precisão, com a qual novas 

palavras poderiam ser dadas, mas depende, acima de tudo, do tratamento musical da linguagem 

de acordo com a arte, de modo que a solução da rima seja coerente. 

Devemos, portanto, aceitar em maior grau o que dissemos sobre o tratamento musical: 

o manuseio de instrumentos também pressupõe um verdadeiro senso e talento artísticos. Assim, 

temos um campo linguístico que também pertence à arte, mesmo que seja, por sua própria 

natureza, um campo crítico e erudito. Podemos compará-lo à grande parte da poesia 

alexandrina, na qual formas e dialetos antigos que haviam desaparecido eram imitados. No 

entanto, não foram apenas o discurso e a forma que foram imitados, mas também os temas, 

naturalmente, por causa da circunstância de nosso aprendizado com a antiguidade clássica. 

Dentro desse espaço-tempo (Alemanha no final do século XVII), entende-se a palavra 

Frühromantik9 como um período em que a arte, a literatura e o aprendizado de línguas 

estrangeiras possibilitaram uma compreensão mais detalhada da realidade europeia e mundial. 

Buscava-se uma reunião da visão racionalista e absolutista com a visão aberta da contemplação 

da natureza em um espaço de tempo imediato.         

Nesse sentido, der Frühromantiker10 (um pré-romântico) seria aquele que vive em um 

conflito permanente de humor até mesmo no caos moderno. A comparação teria a malícia de 

uma ironia, que é responsável por ser a figura de linguagem que predomina na crítica aos 

padrões rígidos das sociedades aristocráticas da época. Ao praticar um Witz11 [uma piada, 

 
9 O início do Romantismo, uma época cultural e histórica que se seguiu ao Classicismo no final do século XVIII. 

Estudos de literatura húngara, alemã e inglesa,além de outros idiomas. Escreveu extensivamente sobre o início do 

Romantismo europeu, sobre a interação entre razão e emoção. No século XX, se transformou em uma referência 

ao Círculo de Jena. E também às relações entre o estilo artístico moderno e contemporâneo, por exemplo, ninguém 

percebeu que Bellini foi contemporâneo de Schubert, um compositor no limiar do início do Romantismo! 

Disponível em: https://www.dwds.de/wb/Frühromantik. 
10 Os primeiros românticos são aqueles que tentaram resolver o problema do artista e da vida exatamente na direção 

oposta, ou seja, confrontando a razão absolutista e discutindo a potência da emoção na consciência sobre si e o 

outro. Disponível em: https://www.dwds.de/wb/Frühromantiker. 
11 Witz significa a palavra “compreensão, astúcia, divertimento espirituoso, formulação rápida, expressão jocosa”. 

O neutro ahd. wizzi vem de “conhecimento, razão, entendimento, discernimento, sabedoria, consciência” (século 

XIX). Assim como o feminino wizzī compreensão, conhecimento, discernimento, senso, sabedoria, virtude, 

espírito” (século XIX), ambos pertencem, assim como “conhecimento, sabedoria, erudição”, à raiz ie mencionada 

em wissen (ver d.). u̯eid- “contemplar, ver”. No século XVII, desenvolveu-se o uso masculino, que prevaleceu no 

século XVIII. Sob a influência do espírito francês iluminista e do wit inglês no século XVII, wit assume o 

significado de “talento para ideias espirituosas e surpreendentes, inventividade poética” em relação às ciências 

exatas e às artes liberais. No início do século XIX, wit já significava na virada do século XVIII, a “ideia inteligente 

https://www.dwds.de/wb/Fr%C3%BChromantiker.


 

 

 

brincadeira maliciosa com fundo de verdade], um deboche preenchido de informações eruditas 

sobre um determinado tema, o Frühromantiker consegue através da paródia criar uma maneira 

linguística de expressar seu descontentamento sobre uma situação e traduzi-la em um novo 

pensamento crítico. 

O exercício hermenêutico característico do Romantismo alemão, que impulsionou a 

expansão do vocabulário e a prática da tradução como “agir de um saber limitado”, reflete uma 

busca por compreensão e apropriação do “outro” cultural. Berman (2007) destaca que a 

tradução alemã do século XVIII, inserida no contexto da Bildung, ocupava um lugar central no 

campo cultural, delineando um horizonte marcado por escolhas culturais divergentes. No 

entanto, essa 'limitação' do saber tradutório não deve ser interpretada como uma deficiência, 

mas sim como um reconhecimento da complexidade e da inesgotabilidade da linguagem e da 

cultura. 

A “perspectiva alemã” de tempo perfeito e utilidade, mencionada no excerto, pode ser 

vista como uma tentativa de conciliar a tradição e a inovação, a erudição e a criatividade. A 

“postura irreverente”, o “jogo lúdico” com a linguagem e a “ironia cultivada” no Frühromantik 

representam uma forma de resistência às estruturas de poder e às convenções linguísticas. Ao 

explorar as tensões entre o “mundo da língua” e os “sentidos literais”, os românticos alemães 

buscavam transcender as limitações do saber tradutório e transformar a realidade através da 

poesia, da arte e do estudo da natureza. 

A desconfiança das “proporções” e “partes em equivalência”, que persiste entre os 

alemães de ontem e de hoje, pode ser interpretada como uma recusa à homogeneização e à 

simplificação da linguagem e da cultura. Essa postura crítica, que encontra suas raízes no 

Romantismo, desafia a ideia de uma tradução perfeita ou transparente, reconhecendo a 

inevitável assimetria entre as línguas e culturas. 

Seriam esses alguns dos posicionamentos que sob o prisma da linha de segmentaridade 

maleável, ou de flexibilidade (Deleuze; Guattari, 2002), apontariam como é o movimento do 

pensamento. Ao associar a esse espaço uma linha de argumentação mais flexível, no parecer 

das condições a seguir propostas e imaginadas, feita por pontos – como perguntas até certo 

limite retóricas, mas que me possibilitam o deslocamento como uma testemunha de então – 

estabelecemos dentro desse recorte temporal e cultural (afinal, mulheres brancas, letradas, filhas 

de acadêmicos, tradutoras, escritoras fizeram isso na ocasião) uma relação de encontro com 

 
e espirituosa” (conteúdo jocoso ou zombeteiro) e, no final do século XIX, adquiriu o significado atual de “diversão 

espirituosa, piada, humor, anedota humorística”. Disponível em: https://www.dwds.de/wb/Witz#etymwb-1. 

https://www.dwds.de/wb/Witz#etymwb-1


 

 

 

Caroline Schlegel-Schelling. Uma atitude de pontos afins na leitura e tradução de escritas 

ambivalentes, que se fazem mais evidentes à medida que são traduzidas. 

A primeira ambivalência poderíamos apontar como sendo a pré-romântica alemã no fim 

do Século das Luzes (século XVIII como topônimo da hegemonia cultural francesa em quase 

todas as áreas do conhecimento humano); corresponde a querer o território físico, cultural do 

estrangeiro ao mesmo tempo em que ele é meu inimigo (invasões napoleônicas mais 

significativas se deram no Reino da Saxônia e da Prússia, entre 1789 e 1803. Ou seja, eu tenho 

um inimigo invadindo minha fronteira que traz com ele a morte, o fim do meu mundo. Ainda 

assim, o saber do estrangeiro, sua língua é fascinante e isso o torna aceitável e passível de 

tradução. 

A segunda ambivalência corresponde ao “Eu” (geração pré-romântica alemã), que 

aprende as línguas dos seus opressores (francês, principalmente) ancestrais (gregos, romanos, 

ou seja, grego e latim), reiterando, inclusive, sua forma de governar suas terras, gerir com seus 

moldes e leis, apreender os saberes perfeitos chamados de universais. Analisando esse duplo 

ambivalente, há duas possibilidades: traduzir para a língua mãe (Bíblia de Lutero, por exemplo) 

o maior número de saberes desses inimigos admirados; há uma vontade de ser e traduzir como 

os modelos idealizados e opressores.  

Ao continuar por esse raciocínio, constato que esse processo é muito estimulante, por já 

ter funcionado em tantos regimes de governo que, embora inexatos em sua duração, visto que 

a cada tradução faz-se uma nova versão (mesmo Lutero reconheceu isso, quanto mais os 

românticos), podem ser repetidos e experimentados em várias sociedades até que as línguas 

traduzidas não se esgotem.  

Claro que seria possível chegar a outras ambivalências pertinentes. O direcionamento, 

porém, que me interessa é o de que no detalhe da fascinação pelo inimigo existe no pré-

romantismo alemão um interesse, além do seu próprio “umbigo” ou território, por algo que é 

diferente dele, pelo estrangeiro, pelo outro. É uma fissura mínima, diriam os “istas” que se 

tornam teóricos de plantão modulares. Sim, o é, mas não deixa de ser uma ruptura imensa para 

uma época de Impérios Ocidentais Navegantes e em processo de capitalização.  

Assim, seguindo pelo sentido das linhas “deleuzinasguattarianas”12, não vem ao caso o 

julgamento do valor equitativo, se isso é melhor ou pior, pois assim cairemos na armadilha das 

polaridades que nos aniquilam, afinal. A questão, insisto, é notar mais um detalhe desta 

 
12

 Neologismo de autoria nossa. 



 

 

 

situação: posso trocar, negociar então com meu outro, meu inimigo, meu admirador e admirador 

secreto esse afeto, quando prolífero, e fazer espólio do seu bem maior, que é a aproximação 

com sua língua. Desse modo existe a ampliação que planta sementes novas na minha própria 

língua? 

Quanto mais ampliado o território do movimento, tanto mais se amplia também o 

significado do adjetivo criado para definir este momento, na tentativa de entender o 

Frühromantiker como um personagem que se caracteriza por uma idealização frequentemente 

emocional da realidade, o enfaticamente aventureiro, agitado, que emana do belo, do antigo, do 

encantador por meio de seu humor. 

 A nota (quase pícara) do humor parece ser um detalhe exponente em uma atmosfera de 

invasão estrangeira iminente. A busca então se fará pelo cenário político e econômico de uma 

região não correspondente à Alemanha atual, ou seja, uma Früher-Deutschland [Pré-Alemanha] 

e na qual acontece o Romantismo Alemão. Estas regiões seriam os Reinos da Prússia e da 

Saxônia entre os anos de 1794 e 1806, justamente no período em que as primeiras publicações 

da revista dos irmãos Schlegel foram produzidas e divulgadas.   

A ocupação napoleônica foi a guerra vivida por todo o círculo de Jena. Em 1806, a 

ocupação do Reino de Nápoles deixou a França de posse de um gigantesco império no oeste da 

Europa. Além da Bélgica e da Itália, Napoleão criou estados nos Países Baixos, na Suíça e no 

oeste da atual Alemanha, dividida na Vestfália, ao norte, e na Confederação do Reno, no centro-

sul. Como podemos comprovar nesse recorte da história, o cenário é de encontro entre os Irmãos 

Schlegel e Caroline Böhmer, filha do professor orientalista Michaelis, erudito e de quem Goethe 

e August Wilhelm Schlegel foram alunos. 

O panorama sociocultural da Alemanha no final do século XVIII, marcado por uma 

busca por liberdade e uma efervescência intelectual, propiciou o surgimento de um círculo de 

“livres-pensadores” que desafiavam as normas e convenções da época (Wulf, 2022). Caroline 

Schlegel-Schelling, figura central nesse cenário, reunia em sua residência em Jena intelectuais 

e artistas que buscavam novas formas de expressão e de pensamento influenciados pelos ideais 

da Revolução Francesa. 

Esse ambiente de intensa troca intelectual, descrito por Wulf (2022) como um “vórtice 

cultural”, era frequentado por personalidades como Friedrich Schlegel e Dorothea Veit, que se 

juntaram a Caroline Schlegel-Schelling e seu irmão, August Wilhelm Schlegel, na construção 

de um movimento pré-romântico em uma Alemanha ainda fragmentada. Além de críticos 

literários, os irmãos Schlegel se destacaram por sua tradução das obras de Shakespeare para o 



 

 

 

alemão, contribuindo para a difusão do pensamento do bardo inglês no contexto germânico. A 

atmosfera instigante da residência dos Schlegel propiciou o encontro de mentes brilhantes que 

buscavam compreender, por meio da arte e da literatura, as complexas relações entre a vida e a 

realidade. 

Como afirma Novalis: “Estamos em uma missão. Para a formação da terra fomos 

chamados. Se um espírito nos aparecesse, então nos apoderaríamos de nossa própria 

espiritualidade, seríamos inspirados por nós e pelo espírito ao mesmo tempo” (Novalis, 1901, 

p. 138). Juntos, eles eram os editores da revista chamada Athenäum, que durante três anos foi a 

base da pesquisa romântica. Algo como uma linha vermelha que mantinha unida a reflexão.             

 Os participantes do grupo de Jena não estão apenas pensando em uma república 

mundial, já a estão vivendo. Para eles, o Estado burguês emancipado é apenas o primeiro passo. 

Ao mesmo tempo, ele está aparentemente ligado ao indivíduo. Somente a família mundial de 

parentes eletivos forma a pré-condição para a república mundial. Nela, a infeliz conexão entre 

violência e sacrifício (também no sentido mais restrito ou mais amplo de toda forma de auto 

opressão) é finalmente rompida. 

Novalis chama esse estado de “natureza superior”, “segunda inocência”, “idade de 

ouro”. Ele tem o gesto de plenitude em comum com a “Origem”, mas em uma forma refletida. 

A natureza e a humanidade não são mais opostas. Encontramos o início de algumas dessas 

ideias em Babeuf e nos primeiros socialistas franceses. 

Babeuf e Novalis debatem a Revolução e a Utopia. Babeuf, um crítico contundente das 

disparidades sociais e da exploração econômica que persistem mesmo após a queda da 

monarquia, defendia que a Revolução Francesa deveria ter como objetivo primordial a 

construção de uma sociedade onde a riqueza fosse distribuída de forma mais equitativa. A sua 

visão transcendia a simples derrubada do rei, visando a uma transformação social profunda. 

No “Manifesto dos Iguais”, escrito em 1796, Babeuf delineou a sua visão de uma 

sociedade fundamentada na “propriedade comum”, na qual a abolição da propriedade privada 

daria lugar a uma comunidade de bens, garantindo o acesso igualitário aos recursos essenciais 

para uma vida digna. Nos termos do autos, “nós queremos a igualdade real ou a morte; a 

igualdade real, custe o que custar. [...] A Revolução Francesa é a mãe de todas as revoluções e 

só terminará com a igualdade real” (Babeuf, 2002, p. 157). 

A convergência entre as ideias de Babeuf e Novalis reside na busca por uma 

transformação social radical que promovesse a igualdade e a justiça. Ambos, cada um à sua 



 

 

 

maneira, anteviam um futuro em que a humanidade poderia viver em harmonia e em igualdade. 

No contexto do Romantismo Alemão, Novalis compartilhava com Babeuf a visão de um futuro 

utópico, onde a harmonia social e a igualdade seriam alcançadas. Novalis, em seus escritos, 

referia-se a esse estado ideal como “natureza superior”, “segunda inocência” e “idade de ouro”, 

expressando a crença em uma sociedade que transcendia as contradições e desigualdades do 

presente. 

 Desse ponto de vista, a Revolução Francesa foi apenas o começo. Ela destrói todos os 

sinais de propriedade e apaga todas as características de formação, desde o início. A terra 

pertence a todas as gerações, todos têm direito a tudo. Esse caso de primogenitura não deve 

favorecer as primeiras gerações (Novalis 1978, p. 342). 

 O acerto de contas com o espírito do Antigo Regime ou Ancien Régime pode ser 

encontrado nas obras de quase todos os escritores alemães relevantes no início da revolução, 

com algumas exceções, como Goethe ou August Wilhelm Schlegel. Alguns, como Schiller, 

chegaram a receber a cidadania honorária da República Francesa. A nova geração ainda sofria 

com as represálias das instituições das quais eram alunos ou estudantes. No mosteiro de 

Tübingen, falava-se em “atividades revolucionárias”. 

Hegel, Hölderlin e Schelling chegaram a morar no mesmo quarto. Schelling era até 

então suspeito de ter traduzido a Marselhesa para o alemão. A história do jacobino Hölderlin é 

bem conhecida. 

Como mostra a figura 4, a legenda amarela destaca a cidade de Jena, onde Caroline 

Schlegel-Schelling, os irmãos Schlegel, Novalis, Goethe, Schiller, Fichte, Schelling e outros 

convivem como amigos e rivais, escrevendo e traduzindo suas ideias do centro invadido, porém 

oficialmente aliado a Napoleão. 

 



 

 

 

Figura 5 – Unter der Herrschaft Napoleons ou sob a invasão de Napoleão 

 

 Fonte: Rademacher (2016, p. 97). 

  

A análise da legenda cartográfica revela que, no verão de 1807, o domínio francês se 

estendia sobre quase a totalidade do território do recém-dissolvido Sacro Império Romano-

Germânico. Ao Sul, a imposição napoleônica forçara a adesão dos príncipes à Confederação do 

Reno, sob sua égide, enquanto a Prússia se encontrava sob ocupação militar. A resistência 

prussiana restringia-se a algumas fortalezas em cidades diretamente envolvidas no conflito, 

como Kolberg. 

A cidade-estado de Jena e a localidade adjacente de Auerstedt, palco da Batalha de Jena-

Auerstedt em 14 de outubro de 1806, na qual as forças prussianas e saxônicas, apesar de 

oferecerem forte resistência militar, foram derrotadas pelas tropas napoleônicas, configuraram-

se como espaços de ambivalência política e geográfica (Rademacher, 2016, p. 84). 

Nesse contexto, surge a questão: quais elementos contextuais propiciaram tamanha 

criatividade, rebeldia a uma visão clássica de mundo e razão, lirismo e ímpeto tradutório em 

meio à resistência contra as tropas napoleônicas e à partilha das terras polonesas entre o Império 

Russo e a França napoleônica?  



 

 

 

  A efervescência intelectual do pré-romantismo, especialmente no círculo de Jena, 

caracterizava-se pela valorização da liberdade em todas as esferas do pensamento. Nesse 

contexto de intensos debates e trocas de ideias, a figura do estrangeiro assumia um papel central, 

desafiando as convenções e impulsionando a busca por novas formas de compreensão do 

mundo. 

A necessidade de autoconsciência, intensamente sentida pelos românticos, pode ser 

entendida como a busca por critérios de existência que transcendem as normas externas. 

Segundo Caja (2016), quando um indivíduo define sua própria existência, os critérios externos 

perdem a eficácia, dando lugar a uma reflexão interna e subjetiva. 

A relação com o estrangeiro, que emerge de uma revolução iluminista marcada pelos 

ideais de liberdade e fraternidade, levanta questionamentos sobre a possibilidade de 

coexistência com o diferente, com um “inimigo admirado”. Walter Benjamin, em sua tese de 

doutorado “O Conceito de Crítica de Arte no Romantismo Alemão”, investiga as raízes do 

pensamento romântico no Círculo de Jena e traça paralelos com o homem moderno, propondo 

uma reflexão sobre a melancolia e a alegoria. 

Benjamin identifica na alegoria um sistema de equivalências entre a perda da linguagem 

original, a perda da totalidade e o culto à ruína, elementos que refletem a efemeridade da história 

e da natureza. A melancolia, marca central da modernidade, emerge da percepção de um mundo 

esvaziado, onde os elementos perdem sua conexão natural e se transformam em cifras de um 

saber enigmático. O indivíduo moderno, assim como o melancólico e o alegorista descritos por 

Benjamin, busca significados na imanência do mundo, transformando tudo em alegoria. 

Essa visão benjaminiana da história, que a concebe como um processo contínuo de 

criação e recriação de conceitos, permite estabelecer um paralelo entre o sentimento de mundo 

dos românticos e o do homem moderno. A arte, nesse contexto, torna-se um espaço de 

expressão dessa melancolia e da busca por significado em um mundo fragmentado. 

A percepção de Walter Benjamin nos convida a “aprender a ler [a história] o seu teor 

autenticamente escritural, ou seja, como traços de uma catástrofe que deve ser testemunhada” 

(Seligmann-Silva, 1999, p. 43). 

As direções benjaminianas apontam para uma desterritorialização do tempo vivido em 

qualquer época, como explica Deleuze e Guattari (2002) usando a ideia de território como valor 

existencial que envolve a noção de espaço físico e político, mas também acrescido do valor 

afetivo, linguístico e familiar. 



 

 

 

   Tanto Walter Benjamin quanto Deleuze e Guattari fazem um deslocamento tradutório 

da concepção subjetiva do que é ou poderia vir a ser o SER. Por essa via, é possível também 

cogitar o espaço conflitante, ambíguo entre o absoluto e o relativo do início do Romantismo 

Alemão, acuado em seu território pós-iluminista, racionalista, que se vê ameaçado pelo 

deslocamento forçado, empurrado pelas tropas estrangeiras francesas e ao qual “precisa resistir” 

tanto linguisticamente quanto belicosamente para não desaparecer do mapa e perder ainda mais 

do seu território (Deleuze; Guattari, 2002). 

     Em um cenário bélico, o presente, seja ele experienciado ou idealizado, torna-se 

indissociável de um virtual a ele cooriginário, a ponto de se poder discorrer sobre uma “imagem 

virtual” própria. A referência a Deleuze e Guattari (2002) delineia o movimento de tensão entre 

a realidade concreta (o conflito entre o Reino da Prússia e a França) e uma necessidade criativa 

imaginária (evidenciada na reação e reflexão do Primeiro Romantismo Alemão, especialmente 

no contexto do Círculo de Jena). As linhas duras que simbolizam os Estados francês e prussiano 

se flexibilizam nas aspirações dos pré-românticos. Imersos em um período de turbulência 

política e social, esse grupo expressou seu incômodo com o mundo racional e inflexível por 

meio daquilo que faz falta (Sehnsucht), ou a procura por um mundo mais equivalente, buscando 

refúgio na subjetividade e na emoção frente à racionalidade iluminista, que parecia falhar diante 

da violência da guerra contra a França Napoleônica. 

 A coexistência entre o real e o imaginário, ou entre o real e o irreal, não se configura 

como uma oposição ou exclusão mútua, tampouco como um par hermético de conceitos 

idealizados, aprisionados ao Chronos, o tempo humano que conduz à aniquilação. Ao contrário, 

emerge um elemento real que transcende essa lógica binária, abrindo espaço para o possível, 

para a vivência do “entre”, onde a tradução de outros ensina a possibilidade de escapar da prisão 

absolutista. Nesse interstício, o imaginário, impulsionado pela ironia romântica que reconhece 

a natureza fluida da realidade, não se contrapõe ao real, exceto quando se opta por essa 

dicotomia arbitrária e os fatos não se impõem de forma inexorável. Aqui, a linha de fuga, ou 

seja, uma saída para o drama da existência, é assinalada. 

Desse modo, inaugura-se uma liberdade inédita, carregada de inquietação, que 

impulsiona um processo de “reterritorialização”, buscando reconstruir um mundo em ruínas por 

meio da idealização da natureza e do universalismo poético. 



 

 

 

2.2 Andersartigkeit ou o estrangeiro, alguns conceitos possíveis 

          
“No encontro com o Outro, o nunca acontecido que 

surpreende traumaticamente qualquer previsão ou 

antevisão, dando à potência ontológica a 

possibilidade de, ante a impotência temporal, 

assumir a oportunidade, pelo inusitado do perdão, 

de inverter-se em potência ética”.       

(Emmanuel Levinas) 

  

O pré-romantismo alemão, período que antecede o movimento romântico propriamente 

dito, apresenta uma exploração rica e complexa da alteridade. Essa noção, que se refere à 

condição de ser outro, de ser diferente, está presente nas obras dos autores desse período e se 

configura como um dos pilares para a posterior e explosiva manifestação do romantismo. 

A natureza, frequentemente personificada e idealizada pelos pré-românticos alemães, é 

um dos primeiros exemplos dessa noção. A floresta, as montanhas, os rios e os lagos são vistos 

como seres vivos, dotados de alma e capazes de interagir com os seres humanos. Essa 

personificação transforma a natureza em um “outro” que inspira tanto fascínio quanto temor. 

Nessa perspectiva, a natureza é tanto um refúgio para a alma quanto uma força poderosa e 

indomável, capaz de revelar a pequenez e a fragilidade do ser humano. 

Além da natureza, o “outro” também está presente nas profundezas da alma humana. Os 

românticos alemães exploraram as contradições e os conflitos internos, revelando a existência 

de um “outro” interior, uma parte sombria ou reprimida da personalidade. Essa busca pelo 

“outro” interior está ligada à valorização da subjetividade e à exploração do inconsciente. A 

fascinação pelo exótico e pelo estrangeiro, marcas distintivas do pré-romantismo, evidenciava 

a busca por transcender os limites da própria cultura, explorando Andersartigkeit a qualidade 

do outro, em suas diversas manifestações. A “Andersartigkeit”, termo que encontra suas raízes 

na construção do alemão moderno a partir da cultura helenística, reflete a valorização da 

singularidade, da originalidade e da diversidade cultural, aspectos centrais do romantismo 

alemão. Essa busca pelo “outro” se manifestava na admiração por culturas distintas, pela 

natureza selvagem e pelo inconsciente, impulsionando a criação de uma nova estética que 

celebrava a subjetividade e a emoção. 

No contexto do círculo de Jena, onde Caroline Schlegel -Schelling desempenhou um 

papel fundamental, a Andersartigkeit se manifestava na abertura ao diálogo com o estrangeiro, 

na busca por novas formas de expressão artística e na valorização da tradução como um ato de 

recriação cultural. A tradução, para os românticos, era mais do que uma mera transferência de 



 

 

 

palavras; era um processo de recriação e renascimento de textos, um encontro entre culturas 

que permitia a expansão do horizonte intelectual. Novalis, ao afirmar que “traduzir é tanto 

poetar como produzir obras próprias – e mais difícil, mais raro” (Seligmann-Silva, 2022, p. 

164). Essa citação evidencia a importância da tradução como forma de expressão criativa e de 

encontro com a alteridade. 

A busca pela alteridade no pré-romantismo alemão encontra paralelo nas reflexões de 

Barbara Cassin, que investiga a interseção entre linguagem, identidade e alteridade. Para Cassin 

(2018), a tradução transcende a mera função de ponte entre idiomas, configurando-se como um 

espaço de negociação entre diferentes visões de mundo. A autora argumenta que a tradução 

implica não apenas a produção de equivalência entre textos em línguas distintas, mas também 

um processo de negociação de sentidos e construção de um espaço de diálogo intercultural. 

Ademais, Cassin (2018) observa a reverberação desses conceitos em obras como Efeito Google, 

na qual explora a complexidade da noção de estrangeiro na contemporaneidade. 

A tensão entre a reverência cultural e a exclusão social, presente no questionamento 

sobre como admirar a forma artística de um “outro” sem valorizar as pessoas que a representam, 

revela a complexidade da relação com a alteridade. Essa tensão exige uma reflexão crítica sobre 

os limites da apropriação cultural e a necessidade de reconhecer a igualdade entre culturas. 

Em suma, a alteridade no pré-romantismo alemão se manifesta na busca pela 

“Andersartigkeit”, na valorização da tradução como encontro entre culturas e na reflexão crítica 

sobre a relação com o “outro”. A exploração da alteridade impulsionou a criação de uma nova 

estética e a expansão do horizonte intelectual, legados que continuam a ressoar na cultura 

contemporânea. 

 

 

 

 

 



 

 

 

CAPÍTULO 3 – A DANÇA DAS PERSONAS E A CENA DAS CARTAS 

  
“Os versos são agora quase demasiados, e misturam-se uns 

com os outros tão livremente como as histórias e os 

incidentes que lhes estão associados. Deverei ser 

demasiado severa, ou melhor, haverá imprecisões em que 

há muitos traços tênues de muitas reflexões tardias? O 

Wilhelm vai ler-me agora, vou ver, como traduzirei, como 

se sempre julgamos coletivamente?”  

(Caroline Schlegel-Schelling) 

  

3.1 Dramatis personae e bibliografias necessárias 

 

A criação de uma minibiografia referente aos personagens citados nas cartas de Caroline 

Schlegel-Schelling é necessária para facilitar a compreensão da análise feita na tradução 

comentada e para familiarizar o leitor com os nomes longos e alguns homônimos existentes no 

ambiente das cartas traduzidas do alemão. Inicialmente, discutimos a possibilidade de trabalhar 

com legendas colocadas antes do capítulo, porém isso levaria o leitor a consultar repetidamente 

as páginas iniciais. Por essa razão, optamos por elaborar biografias que apresentam ao leitor a 

relação entre a autora estudada e outros personagens mencionados nas cartas escolhidas para 

tradução. 

A presente pesquisa empreende a tradução comentada de duas cartas de Caroline 

Schlegel-Schelling, datadas de 1799 e dirigidas ao poeta Novalis, do alemão do século XVIII 

para o português brasileiro contemporâneo. A decisão de realizar tal tradução encontra sua 

justificativa na relevância histórica e literária de Caroline Schlegel-Schelling, figura central do 

Círculo de Jena, berço do romantismo alemão. Suas correspondências, em especial aquelas 

trocadas com Novalis, constituem um valioso testemunho das discussões e ideias que moldaram 

o movimento romântico. 

A tradução dessas cartas visa não apenas disponibilizar o conteúdo para um público 

mais amplo, mas também promover uma análise aprofundada do pensamento e das vivências 

de Caroline Schlegel-Schelling. Nesse sentido, a tradução comentada se configura como uma 

ferramenta essencial, permitindo contextualizar as cartas no âmbito do Círculo de Jena e da 

trajetória pessoal da autora. 

A elaboração das biografias de Caroline Schlegel-Schelling e dos demais personagens 

relevantes citados nas cartas baseou-se em uma rigorosa pesquisa bibliográfica. O livro 

Magníficos Rebeldes: los primeros románticos y la invención del yo, de (Wulf, 2023), serviu 



 

 

 

como fonte primária, sendo complementado pela tradução das próprias cartas e pelo livro 

“Caroline Schlegel-Schelling: Ein Lebensbild”, de Sigrid Damm (2022). A opção por utilizar a 

edição espanhola da obra de Wulf justifica-se pela sua acessibilidade e pela qualidade da 

tradução, que permitiu a elaboração de um resumo preciso e detalhado dos fatos mais 

significativos da vida dos personagens. 

A organização das biografias segue uma estrutura cronológica, dividida em períodos e 

locais de vivência, facilitando a compreensão da trajetória de Caroline Schlegel-Schelling e sua 

inserção no Círculo de Jena. A figura digitalizada apresentada no trabalho exemplifica a 

metodologia utilizada na elaboração das biografias, demonstrando a organização e a precisão 

na seleção dos dados. 

A fim de enriquecer a pesquisa e fornecer um material de apoio adicional, todas as 

digitalizações de documentos que serviram de base para a elaboração das biografias foram 

arquivadas e disponibilizadas em anexo. Essa medida visa garantir a transparência do processo 

de pesquisa e permitir que outros pesquisadores possam ter acesso às fontes originais. 

Em suma, a tradução comentada das cartas de Caroline Schlegel-Schelling e a 

elaboração das biografias dos personagens relevantes representam um esforço para aprofundar 

o conhecimento sobre o romantismo alemão e a vida de uma de suas figuras mais importantes. 

A pesquisa bibliográfica rigorosa, a metodologia de organização das biografias e a 

disponibilização de documentos em anexo são elementos que reforçam a qualidade e a 

relevância do trabalho. 

Além da figura, serão trazidos para esta pesquisa os referentes e personagens históricos 

que, mencionados e comentados nas cartas de Caroline Schlegel-Schelling, ganham vida no 

painel referenciado pela autora. Portanto, respeitando a sucessão em que aparecem nas cartas 

traduzidas de Caroline Schlegel-Schelling, apresentamos seus personagens principais nesta 

“Cena”. 

   



 

 

 

I. Caroline Böhmer Michaelis Schlegel-Schelling, a autora pesquisada (1763-1809) 

Figura 6 – Fotografia de Caroline Böhmer Michaelis Schlegel-Schelling 

 

Fonte: Tischbein (1750-1812). Stadtische Museen Jena. 

Caroline Schlegel-Schelling, importante tradutora e crítica literária no cenário intelectual 

alemão, nasceu em 1763 como Caroline Michaelis, filha do renomado orientalista Johann David 

Michaelis. Desde cedo, manifestou uma inteligência excepcional e fascínio por línguas, 



 

 

 

dominando várias delas ainda jovem. Sua vida adulta, no entanto, foi marcada por desafios e 

transformações, incluindo três casamentos, perdas e um escândalo que a levou à prisão. Seu 

primeiro casamento, com o médico Johann Franz Wilhelm Böhmer, resultou em dois filhos e 

um período de isolamento social e intelectual. Após a morte prematura do marido, Caroline 

Schlegel-Schelling teve a oportunidade de dedicar-se a seus interesses intelectuais. O segundo 

casamento, com o escritor e crítico literário August Wilhelm Schlegel, marcou uma virada em 

sua vida. Juntos, compartilhavam a paixão pela literatura e estabeleceram um influente círculo 

intelectual em Jena, ponto de encontro para os principais pensadores e artistas da época. Durante 

esse período, Caroline Schlegel-Schelling colaborou ativamente nas obras de seu marido, 

participando das traduções de Shakespeare e contribuindo com resenhas e ensaios para a revista 

“Athenäum”, um dos principais veículos do romantismo alemão. Sua perspicácia crítica e 

conhecimento literário foram amplamente reconhecidos, tornando-a uma figura central nas 

discussões intelectuais do círculo de Jena.O casamento com August Schlegel terminou, e 

Caroline casou-se com o filósofo Friedrich Schelling, um amor que floresceu em meio a 

controvérsias. Com Schelling, compartilhou um profundo interesse pela filosofia, literatura e 

arte. Paralelamente aos seus casamentos e atividades intelectuais, Caroline Schlegel-Schelling 

envolveu-se em um caso amoroso com um oficial das tropas napoleônicas, que ocupavam a 

Alemanha na época. Considerado uma traição pelo governo de Mainz, esse relacionamento 

resultou em sua prisão. Apesar dos desafios e perdas, Caroline Schlegel-Schelling deixou um 

legado significativo como escritora, tradutora e crítica literária. Sua participação no círculo de 

Jena, suas contribuições para a “Athenäum” e seu trabalho nas traduções de Shakespeare são 

testemunhos de sua importância no pré-romantismo alemão. Além disso, sua correspondência 

com intelectuais da época, como as cartas traduzidas anteriormente, revela seu pensamento e 

suas reflexões sobre os debates intelectuais da época. 

II. Dorothea Veit- Schlegel, concunhada e esposa de Friedrich Schlegel (1764-1839) 

Dorothea Schlegel (nascida Brendel Mendelssohn, 1764-1839) emerge como figura 

paradigmática do Romantismo alemão, não apenas por sua produção intelectual como escritora 

e tradutora, mas também pela vivência que a colocou no epicentro desse movimento. Nascida 

no seio de uma família judaica influente, com destaque para seu pai, o filósofo Moses 

Mendelssohn, Dorothea beneficiou-se de uma educação incomum para as mulheres da época, 

o que lhe proporcionou um acesso privilegiado ao universo intelectual.  A confluência de sua 

vida com Friedrich Wilhelm Schlegel, expoente do Círculo de Jena, constituiu um ponto de 



 

 

 

inflexão decisivo. O relacionamento amoroso com Schlegel desencadeou uma série de ações 

que desafiaram as normas sociais vigentes: a dissolução de seu matrimônio com Simon Veit 

(1783-1799), a conversão religiosa ao cristianismo e, em 1804, o casamento com Friedrich, 

culminando na adoção do sobrenome Schlegel. Essas escolhas demonstram a busca por 

autonomia e a ruptura com as convenções que caracterizaram o espírito romântico.O período 

compreendido entre 1799 e 1802 revela-se crucial para a compreensão da dinâmica do Círculo 

de Jena. A convivência de Dorothea com Caroline Schlegel-Schelling, esposa de August 

Wilhelm Schlegel, irmão de Friedrich, fortaleceu os laços entre os dois casais, elevando-os a 

uma posição central no movimento romântico. Essa interação impulsionou a produção literária 

e filosófica da época, consolidando o Círculo de Jena como um núcleo irradiador de ideias 

inovadoras. 

III. Georg Philipp Friedrich Freiherr von Hardenberg (Novalis), amigo e interlocutor 

(1772-1801) 

Georg Philipp Friedrich Freiherr von Hardenberg, conhecido como Novalis, foi um poeta, 

escritor e inspetor de minas de destaque no Romantismo Alemão. Nascido em 1772, numa 

família aristocrática, daí a designação “Freiherr” no seu apelido familiar. Com tradição na 

mineração, Novalis desenvolveu um interesse profundo tanto pela mineração como pela 

filosofia, áreas que influenciaram a sua produção intelectual. O título de “Freiherr”, que pode 

ser traduzido como “Barão”, era um título nobiliárquico na Alemanha, concedido a membros 

da nobreza que possuíam terras e direitos específicos. A família von Hardenberg, à qual Novalis 

pertencia, era uma família aristocrática com tradição na mineração, o que influenciou 

profundamente os seus interesses e a sua formação intelectual. Durante a sua estadia em Jena, 

integrou um círculo de intelectuais que procuravam renovar as formas de expressão artística. 

Nesse contexto, Novalis não apenas se destacou como membro ativo do grupo, mas também se 

firmou como uma das figuras mais inspiradoras. A sua participação no círculo de Jena 

aproximou-o de figuras proeminentes do romantismo alemão, como os irmãos Schlegel. Criado 

num ambiente familiar abastado e com contacto com a atividade mineradora, Novalis 

desenvolveu um interesse profundo tanto pela mineração como pela filosofia. Essa dualidade 

de interesses refletiu-se na sua produção intelectual, permeada por reflexões sobre a natureza, 

a espiritualidade e a busca por uma nova forma de expressão artística. A participação de Novalis 

no círculo de Jena aproximou-o de figuras proeminentes do romantismo alemão, como os 

irmãos Schlegel, com quem manteve uma rica troca de ideias e influências mútuas. A sua obra, 



 

 

 

marcada pela sensibilidade e profundidade, reflete a busca por uma nova forma de expressão 

artística que valorizasse a subjetividade e a espiritualidade, consolidando-o como um dos 

principais representantes do romantismo alemão. Novalis estabeleceu uma relação de 

proximidade com a família Schlegel, especialmente com Caroline Schlegel-Schelling, com 

quem manteve uma rica troca de cartas. Essa correspondência não apenas revela a intensidade 

das suas interações intelectuais, mas também a influência mútua que exercem um sobre o outro. 

Nas suas cartas, Novalis expressa a importância de Caroline Schlegel-Schelling na sua vida, 

chegando a afirmar que “As cartas de Caroline Schlegel-Schelling são como um oásis no 

deserto da vida” (Safranski, 2002, p. 123). Esta declaração revela a profundidade da ligação 

entre ambos e o quanto Caroline Schlegel-Schelling o inspirava nas suas reflexões. A obra de 

Novalis, marcada por uma sensibilidade e profundidade ímpares, reflete a busca por uma nova 

forma de expressão artística que valorizasse a subjetividade e a espiritualidade. A sua produção 

literária, embora não seja vasta, é rica em simbolismo e contém reflexões filosóficas, 

consolidando-o como um dos principais representantes do pré-romantismo alemão. 

IV. August Wilhelm Schlegel, o segundo marido e tradutor-parceiro (1767-1845) 

August Wilhelm Schlegel foi um dos pilares do romantismo alemão e fundador do Círculo de 

Jena. Além de suas contribuições significativas para a filologia, a crítica literária e os estudos 

sobre a Índia, Schlegel foi o fundador do Círculo de Jena, um grupo de intelectuais que exerceu 

papel crucial na formação do pensamento romântico. Junto com sua esposa, Caroline Schlegel-

Schelling, e seu irmão, Friedrich Schlegel, August Wilhelm criou um ambiente intelectualmente 

estimulante, onde as ideias sobre arte, literatura, filosofia e cultura eram debatidas e 

desenvolvidas. A revista Athenäum, fundada pelo grupo, tornou-se um dos principais veículos 

de expressão do movimento romântico, difundindo seus pensamentos e valores para um público 

mais amplo. Suas ideias sobre linguagem, poesia e cultura continuam inspirando estudiosos e 

artistas até hoje. 

V. Friedrich Karl Wilhelm Schlegel, o admirador, o amigo interlocutor e cunhado (1772-

1829) 

Conhecido por sua vasta erudição e por ideias inovadoras sobre filosofia, literatura e cultura, 

Friedrich Schlegel foi uma figura central do Romantismo Alemão e um de seus pilares. Ao lado 

do irmão August Wilhelm Schlegel, fundou a revista Athenäum, que desempenhou um papel 

crucial na disseminação das ideias do Círculo de Jena. Por meio de seus artigos, ensaios e 



 

 

 

poemas, os Schlegel e seus colaboradores promoveram uma nova visão de mundo, valorizando 

a emoção, a intuição, a individualidade e a liberdade criativa, em oposição ao racionalismo e 

ao classicismo. Ele foi amante de Dorothea Veit, com quem viveu na casa de sua então cunhada, 

Caroline Schlegel-Schelling, entre 1799 e 1802. 

 VI. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, o filósofo distante e o “cavalheiro” entre os amigos 

de Jena (1770-1831) 

Georg Wilhelm Friedrich Hegel foi um dos filósofos alemães mais influentes, conhecido por 

seu sistema filosófico complexo e abrangente. Centrada na dialética e no espírito do absoluto, 

sua filosofia buscou compreender a totalidade da realidade e da história da humanidade. Entre 

suas maiores contribuições, estão o método de raciocínio dialético, no qual a realidade se 

desenvolve por meio de contradições e superações constantes. Ele foi influenciado pelas ideias 

de filósofos como Fichte e Schelling, que eram membros do Círculo de Jena. No início de 1801, 

reuniu-se com seu amigo Friedrich Schelling em Jena, onde viveu e trabalhou até 1807. Por 

meio de Schelling, conviveu com o casal August e Caroline Schlegel-Schelling, enquanto 

professor da Universidade de Jena. 

VII. Johann Christoph Friedrich von Schiller, o antagonista-amigo e professor (1759-

1805) 

Friedrich Schiller foi um dos maiores poetas, dramaturgos, filósofos e historiadores da 

Alemanha. Ele deixou uma marca profunda na cultura alemã e influenciou gerações de artistas 

e pensadores. Quando se mudou para Weimar, estabeleceu uma amizade duradoura com Johann 

Wolfgang von Goethe, com quem colaborou em diversas obras e projetos. Juntos, eles 

formaram o núcleo do Classicismo de Weimar, um movimento que buscava conciliar a razão e 

a emoção, a forma e o conteúdo. Schiller viveu em Jena de 1789 a 1799, onde lecionou. 

Divergindo das opiniões dos românticos do Círculo de Jena, que ridicularizavam suas obras 

chamando-as de anacrônicas, Schiller combatia o grupo com cartas públicas e apelidos 

moralizadores, como “Madame Lúcifer”, dirigido a Caroline Schlegel-Schelling, então esposa 

de August Schlegel. A obra de Schiller, entretanto, continua relevante até hoje. Seus dramas, 

poemas e ensaios exploram temas universais, como liberdade, justiça, moralidade e condição 

humana. Schiller é considerado um dos maiores dramaturgos da língua alemã e um dos 

principais representantes do Iluminismo no Romantismo. 

  



 

 

 

VIII. Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling, o parceiro filosófico, o amigo e último 

marido (1775-1854) 

Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling foi um dos principais filósofos do idealismo alemão, 

conhecido por suas ideias sobre a natureza, a arte e a religião. Ele propôs uma visão unificada 

da realidade, na qual natureza e espírito se entrelaçam. Schelling acreditava que a natureza é 

um organismo vivo e em constante desenvolvimento, e que a arte é uma forma de revelar sua 

essência profunda. Ele viveu e lecionou na Universidade de Jena entre 1798 e 1803. Sua relação 

com Caroline Schlegel-Schelling começou quando ambos participavam do Círculo de Jena. 

Caroline Schlegel, ainda casada, apaixonou-se por Schelling. Além de ser uma anfitriã erudita 

e charmosa, Caroline dividiu com Schelling seu luto por Auguste, sua filha mais velha, que era 

muito próxima ao escritor mais jovem. Por causa do escândalo que essa relação amorosa 

causou, após se divorciar de August Schlegel, ela foi expulsa da cidade de Jena. Em 1803, 

Schelling casou-se com Caroline. A relação entre Schelling e Caroline foi marcada por uma 

intensa colaboração intelectual. Ambos compartilhavam um interesse profundo pela filosofia, 

literatura e arte. Embora a importância de Caroline Schlegel-Schelling para a filosofia de 

Schelling ainda seja tema de debate, alguns estudiosos acreditam que ela teve um papel 

fundamental na formação do pensamento do filósofo, enquanto outros defendem que sua 

influência foi mais indireta. Independentemente disso, a presença de Caroline no 

desenvolvimento intelectual de Schelling era inegável, pois sua erudição e perspicácia 

enriqueceram as discussões filosóficas da época. 

XIX. Johann Gottlieb Fichte, o amigo do “Ich” criticado (1762-1814) 

Fichte foi um dos principais filósofos do idealismo alemão, conhecido por sua filosofia 

transcendental e por sua ênfase no papel ativo do sujeito no processo de conhecimento. Sua 

filosofia é marcada pela noção de um “Eu” ativo que constroi a realidade por meio de sua 

própria atividade. Ele argumenta que o mundo não é algo dado, mas sim algo produzido por 

essa atividade. Essa ideia de um sujeito que se auto possibilita e que é a fonte de toda a realidade 

foi uma de suas contribuições mais originais, obtida por meio de sua participação ativa no 

Círculo de Jena, do qual foi um dos membros mais importantes. As discussões e debates que 

ocorriam no círculo permitiram que Fichte aprimorasse suas ideias e as confrontasse com as de 

outros pensadores. Além disso, o círculo proporcionou a Fichte um público para a disseminação 

de sua filosofia. Suas ideias influenciaram outros membros do círculo, como Friedrich Wilhelm 



 

 

 

Joseph von Schelling e Georg Wilhelm Friedrich Hegel. A filosofia de Fichte teve um impacto 

profundo no pensamento filosófico posterior. Por seu temperamento exaltado e intransigente, 

foi afastado da Universidade de Jena. Sua relação com Caroline Schlegel-Schelling era marcada 

por intensos debates intelectuais e afeto mútuo. Caroline Schlegel-Schelling e suas cartas foram 

fundamentais para o desenvolvimento de suas ideias e para a difusão do idealismo alemão. 

X. Johann Wolfgang von Goethe, o pacificador do Círculo de Jena (1749-1832) 

 

Poeta, escritor, tradutor, mentor e conselheiro privado do duque Karl August von Sachsen-

Weimar, Johann Wolfgang von Goethe viveu em Weimar entre 1775 e 1832. Ele indicou 

August Schlegel como professor na Universidade de Jena e estabeleceu uma rica e complexa 

relação intelectual com Caroline Schlegel-Schelling, no contexto do célebre Círculo de Jena. 

Figura emblemática do Pré-romantismo alemão, Goethe é reconhecido por sua vasta produção 

literária e por sua influência em diversas áreas do conhecimento. Sua participação no Círculo 

de Jena, ainda que indireta, foi fundamental para o desenvolvimento de suas ideias e também 

das de seus amigos pré-românticos. A proximidade geográfica com Jena permitiu a Goethe um 

contato constante com os principais intelectuais da época, incluindo Caroline Schlegel-

Schelling.A relação com Caroline Schlegel-Schelling com sua mente brilhante e sua vasta 

cultura, exerceu uma influência considerável sobre Goethe, especialmente no que diz respeito 

à valorização da subjetividade, à figura feminina e à importância da linguagem na construção 

da realidade. Por sua vez, Goethe atuou como mentor de Caroline Schlegel-Schelling, 

incentivando seus estudos e oferecendo-lhe um ambiente intelectualmente estimulante. A 

amizade com Caroline Schlegel-Schelling o levou a interferir com as autoridades em Jena para 

conseguir o divórcio de August Schlegel. Apesar de ser amigo próximo tanto de August 

Schlegel (o marido) quanto de Friedrich Schelling (o amante), a relação de respeito pela pessoa 

de Caroline Schlegel-Schelling o levou a afirmar que nada era mais sagrado do que a liberdade 

pessoal de escolher a quem amar. Além de seu comprometimento com os amigos de Jena, 

Goethe é um dos autores e tradutores mais fascinantes do século XVIII.  

3.2 Tradução de cartas entre amigos: correspondência entre Caroline Schlegel-Schelling 

e Novalis 

Este trabalho é uma atividade de tradução experimental, cujo objetivo transcende a mera 

transferência linguística. Nesse contexto, o comentário crítico, longe de ser considerado um 



 

 

 

elemento marginal, integra-se ao processo de experimentação, delineando o percurso tradutório 

em sua integralidade, incluindo seus desvios e escolhas. A opção de traduzir e comentar 

correspondências pessoais, como as cartas de Caroline Schlegel-Schelling para Novalis, busca 

uma aproximação sensível com o universo intelectual e emocional desses personagens. 

Originalmente concebidas para a intimidade de um diálogo epistolar, tais cartas não foram 

destinadas à exposição pública ou à tradução formal. 

No momento histórico em que Caroline Schlegel-Schelling viveu, as cartas representavam uma 

das poucas formas de expressão pessoal e intelectual disponíveis para as mulheres. Limitadas 

pelas convenções sociais e pela restrição de acesso à educação formal, a correspondência 

epistolar permitia que elas expressassem seus pensamentos, emoções e ideias, estabelecendo 

um espaço de diálogo e troca intelectual. Ao trazer à luz essas cartas, este estudo busca não 

apenas explorar as nuances e desafios inerentes à transposição de um texto pessoal para outro 

idioma e contexto cultural, mas também resgatar a voz de uma mulher que, por meio da escrita, 

desafiou os limites de seu tempo. 

A pertinência de aproximar a visão de mulheres sensíveis e intelectuais como Caroline 

Schlegel-Schelling dos questionamentos e práticas acadêmicas das mulheres atuais reside na 

necessidade de reconhecer a continuidade histórica da luta feminina por voz e reconhecimento. 

A trajetória de Caroline Schlegel-Schelling, marcada pela superação de obstáculos e pela busca 

por autonomia intelectual, ecoa os desafios enfrentados pelas mulheres na academia 

contemporânea. Ao analisar suas cartas, é possível identificar temas e reflexões que 

permanecem relevantes, como a busca por equilíbrio entre vida pessoal e profissional, a 

necessidade de espaços de diálogo e troca intelectual e a luta contra o preconceito e a 

discriminação de gênero. Acreditamos que a tradução e o comentário dessas cartas podem 

contribuir para uma melhor compreensão do papel das mulheres no Romantismo alemão, bem 

como para uma reflexão sobre as complexidades da tradução como um ato de resgate histórico 

e cultural, além de inspirar as mulheres da academia a persistirem em suas trajetórias 

acadêmicas. 

Longe de pretensões acadêmicas rebuscadas, este exercício se propõe a ser uma imersão na 

atmosfera do Círculo de Jena, capturando a espontaneidade e a vivacidade das trocas entre 

Caroline Schlegel-Schelling e Novalis. Não se trata de analisar tratados científicos ou textos 

acadêmicos, mas sim de explorar a riqueza de um diálogo informal, onde a afetividade e o 

humor se entrelaçam com as reflexões literárias. Conscientes da natureza experimental desta 



 

 

 

empreitada, buscamos uma abordagem que valorize a autenticidade e a expressividade dos 

originais, sem negligenciar os desafios da tradução e do comentário. 

A principal fonte para a tradução das cartas de Caroline Schlegel-Schelling foi a obra de Sigrid 

Damm, Caroline Schlegel-Schelling, ein Lebensbild (2022). Sigrid Damm é uma autora alemã 

de grande importância para a pesquisa da vida e obra de Caroline Schlegel-Schelling, sendo 

uma das principais referências bibliográficas para o estudo da personagem. Fruto de uma 

pesquisa minuciosa, a obra de Damm apresenta uma visão detalhada da vida e do contexto em 

que Caroline Schlegel-Schelling viveu. É importante ressaltar que a cultura alemã possui um 

notável interesse pela epistolografia, considerando as cartas como documentos históricos e 

literários de grande valor. 

A trajetória de Caroline Schlegel-Schelling, marcada pela superação de obstáculos e pela busca 

por autonomia intelectual, ecoa os desafios enfrentados pelas mulheres na academia 

contemporânea. Ao analisar suas cartas, é possível identificar temas e reflexões que 

permanecem relevantes, como a busca por equilíbrio entre vida pessoal e profissional, a 

necessidade de espaços de diálogo e troca intelectual e a luta contra o preconceito e a 

discriminação de gênero. Acreditamos que a tradução e o comentário dessas cartas podem 

contribuir para uma melhor compreensão do papel das mulheres no Romantismo alemão, bem 

como para uma reflexão sobre as complexidades da tradução como um ato de resgate histórico 

e cultural, além de inspirar as mulheres da academia a persistirem em suas trajetórias 

acadêmicas. Segundo a pesquisadora Márcia Eckermann, “no período inicial do romantismo 

alemão, a carta ganha um caráter diferente e especial: é meio de comunicação, elo de ligação 

entre os autores, mas também estratégia de elaboração de textos” (Eckermann, 2021, p. 111). 

A amizade entre Caroline Schlegel-Schelling e Georg von Hardenberg (Novalis) floresceu em 

Jena, em 1797, por meio de Friedrich Schlegel. A admiração mútua pela obra shakespeariana 

“Sonho de uma noite de verão”, traduzida pelo casal Schlegel, estreitou os laços entre eles, 

consolidando uma amizade que perdurou até a morte prematura de Novalis. Portanto as cartas 

aqui traduzidas e comentadas foram escritas em 1799, período em que ambos se dedicavam à 

leitura e tradução de autores estrangeiros. O casal Schlegel mergulhava nas obras de 

Shakespeare, enquanto Novalis adaptava Das Märchen, de Goethe, para uma linguagem mais 

popular. O diálogo epistolar entre Caroline Schlegel-Schelling e Novalis, portanto, reflete um 

intercâmbio de impressões literárias, permeado por humor e afeto. 

 

3.3 Tradução à luz da prática experimental 



 

 

 

 

A Carta 1, datada de 4 de fevereiro de 1799, apresenta desafios específicos para a tradução. A 

tentativa de capturar a irreverência de Caroline Schlegel-Schelling em um alemão do século 

XVIII, ainda em transformação, levou à experimentação com o tratamento pronominal e à 

expansão de adjetivos e substantivos compostos em frases explicativas. A segunda carta, datada 

de 22 de fevereiro do mesmo ano, celebra a descoberta de Caroline Schlegel-Schelling de que 

seu amigo, Novalis, estaria apaixonado novamente. Escrita em um tom de vivacidade, a 

segunda carta mistura temas sérios com convites de viagem e críticas bem-humoradas 

relacionadas a outros participantes do círculo de Jena. 

É importante ressaltar que a língua alemã, no final do século XVIII, estava em um processo de 

enriquecimento, incorporando elementos de outras línguas, além do grego e do latim, para se 

tornar a língua que conhecemos hoje. As cartas desse período, portanto, carregam a marca dessa 

transição, oscilando entre o formal e o informal. Para a tradução da carta para o português, 

optou-se por um tom menos formal e um vocabulário acessível àqueles que não dominam o 

alemão, buscando preservar a leveza e a vivacidade do texto original. 

Para facilitar a leitura e o acompanhamento dos comentários, o texto original e a tradução são 

apresentados lado a lado, com a identificação clara dos parágrafos em cada idioma. Este formato 

permite uma comparação direta e uma melhor compreensão das escolhas tradutórias e das 

nuances do diálogo entre Caroline Schlegel-Schelling e Novalis.” 

 

Carta 1 

Jena, 4.02.17 de Caroline Schlegel-Schelling a Novalis. 

 §1TF Ob Sie mich gleich mit Ihren 

Dithyramben über das merkantilische Genie, das 

uns fehlt und Sie auch nicht haben, einmal recht 

böse gemacht, so sind Sie doch besser wie ich 

gewesen. Sie geben wenigstens Nachricht von 

Mittheilungen ganz auf Ihre 

Weihnachtsunterhaltung mit dem Ernst 

verlassen und mehr an Sie gedacht als 

geschrieben. Endlich kommt beides zusammen. 

 

§1 TA Embora eu tenha me irritado bastante com 

seus ditirambos sobre o gênio mercantil que nos 

falta e que você não tem, você tem sido melhor 

do que eu. Pelo menos dê notícias suas. Mas 

confiei inteiramente na sua conversa com Ernst 

na noite de Natal para obter as informações 

necessárias e pensei mais em você do que 

escrevi. Finalmente, as duas coisas se juntaram. 

Quanto à sua doença, sobre a qual não tenho 

medo, pois há sempre muito bom humor a 



 

 

 

transparecer, e você, com a sua irritabilidade, 

deve ter sempre momentos em que não é bom 

para si mesmo. 

 

 

 §2 TF Was Sie von Ihrer Kränklichkeit 

erwähnen, darüber will ich mich nicht anstellen, 

weil immer guter Muth dadurch hervor leuchtet, 

und Sie bei Ihrer Reizbarkeit immer Zeiten 

haben müssen, wo Sie nichts taugen. Das Wort 

des Trostes, was Sie nennen, geht mir weit mehr 

zu Herzen: Liebe. Welche? Wo? Im Himmel 

oder auf Erden? Und was haben Sie mir 

mündlich Schönes und Neues zu sagen? Thun 

Sie es immer nur gleich, wenn es nichts sehr 

Weitläufiges und etwas Bestimmtes ist. Es gibt 

keine Liebe, von der Sie da nicht sprechen 

können, wo, wie Sie wissen, lauter Liebe für Sie 

wohnt. In der That-darf ich alle Bedeutung in 

den Schluß Ihres Briefes legen, den er zu haben 

scheint? Ich will ruhig schweigen, bis Sie mirs 

sagen. 

 

§2 TA Não vou me deter no que o você menciona 

sobre sua indisposição, porque a boa coragem 

sempre transparece, e com sua irritabilidade 

sempre deve haver momentos em que você não é 

muito bondoso. A palavra de consolo que você 

menciona é muito mais para o meu coração: 

amor. Qual deles? Onde? No céu ou na terra? E 

que coisas bonitas e novas tem para me contar 

pessoalmente? Faça-o sempre de imediato, se 

não for nada de muito longo e específico. Não há 

amor de que não possa falar lá, onde, como sabe, 

só o amor habita para si. De resto, posso pôr na 

conclusão da sua carta todo o sentido que ela 

parece ter? Esperarei serenamente calada, até que 

você me diga”. 

 

 §3 TF Ihre übrige innerliche Geschäftigkeit aber 

macht mir den Kopf über allen Maßen warm. Sie 

glauben nicht, wie wenig ich von eurem Wesen 

begreife, wie wenig ich eigentlich verstehe, was 

Sie treiben. Ich weiß im Grunde doch von nichts 

etwas als von der sittlichen Menschheit und der 

poetischen Kunst. Lesen thu ich alles gern, was 

Sie von Zeit zu Zeit melden, und ich verzweifle 

nicht daran, daß der Augenblick kommt, wo sich 

das Einzelne auch für mich wird zusammen 

reihen, und mich Ihre Äußerungen nicht bloß 

darum, weil es die Ihrigen sind, erfreuen. Was 

§3 TA A sua restante atividade interior me 

aquece a cabeça além da medida. Você não 

imagina o quão pouco entendo da sua essência, o 

quão pouco realmente compreendo o que você 

faz. No fundo, não sei de nada além da 

humanidade moral e da arte poética. Gosto de ler 

tudo o que você relata de tempos em tempos, e 

não perco a esperança de que chegará o momento 

em que as peças se encaixarão para mim também, 

e suas expressões me alegrarão não apenas por 

serem suas. O que vocês todos estão criando 



 

 

 

ihr alle zusammen da schaffet, ist mir auch ein 

rechter Zauberkessel. 

 

juntos é para mim um verdadeiro caldeirão 

mágico. 

 

 §4 TF Vertrauen Sie mir vors Erste nur so viel 

an, ob es denn eigentlich auf ein gedrucktes 

Werk bey Ihnen herauskommen wird, oder ob 

die Natur, die Sie so herrlich und künstlich und 

einfach auch construieren, mit Ihrer eigenen 

herrlichen und kunstvollen Natur für diese Erde 

soll zu Grunde gehn.Sehn Sie, man weiß sich das 

nicht ausdrücklich zu erklären aus Ihren Reden, 

wenn Sie ein Werk unternehmen, ob es soll ein 

Buch werden, und wenn Sie lieben, ob es die 

Harmonie der Welten oder eine Harmonika ist. 

 

§4 TA Confie em mim, por ora, apenas o 

suficiente para responder se, de fato, surgirá de 

você uma obra impressa, ou se a natureza, que 

você constrói de forma tão gloriosa, artística e 

simples, perecerá nesta terra juntamente com sua 

própria natureza, igualmente gloriosa e artística. 

Veja, não se consegue explicar isso 

explicitamente a partir de suas falas, se ao 

empreender uma obra, esta se destina a ser um 

livro, e, se me permite, se será a harmonia dos 

mundos ou uma harmônica. 

 

 §5 TF: Was kann ich Ihnen von Ritter melden? 

Er wohnt in Belvedere und schickt viele Frösche 

herüber, von welchen dort Überfluß und hier 

Mangel ist. Zuweilen begleitet er sie selbst, 

allein ich sah ihn noch nie, und die anderen 

versichern mir, er würde auch nicht drei Worte 

mit mir reden können und mögen. Er hat nur 

einen Sinn, so viel ich merke. Der soll eminent 

sein, aber der höchste, den man für seine 

Wissenschaft haben kann, ist es doch wohl nicht 

- der höchste besteht aus vielen. Schelling sagt, 

Sie sollen Rittern nur schreiben, wenn Sie ihm 

etwas zu sagen haben. Es thäte nichts, daβ Ritter 

selbst gar nichts schreiben könnte. Aufs 

Frühjahr werden Sie ihn ja sehen. 

 

§5 TA O que posso contar sobre o cavalheiro13? 

Ele mora em Belvedere e envia muitos sapos para 

cá, dos quais há abundância por lá e escassez 

aqui. Às vezes ele mesmo os acompanha, mas eu 

nunca o vi, e os outros me garantem que ele não 

conseguiria nem dizer três palavras comigo. Ele 

tem apenas um sentido, pelo que percebo. Este 

deve ser eminente, mas certamente é o mais alto 

que se pode ter pela ciência, pois o mais alto 

consiste em muitos. Schelling diz que você só 

deve escrever para ele quando tiver algo a dizer 

a ele. De nada adiantaria se o próprio cavalheiro14 

não conseguisse escrever nada. Na primavera, 

você o verá. 

 
13 Ritter, Johann Wilhelm Ritter, cientista, físico, cientista e filósofo. Fez parte do movimento romântico alemão e 

foi amigo de Goethe, Alexander von Humbolt. Recebeu muita influência de Friedrich Joseph Schelling. 
14  Na carta para Novalis, Caroline Schlegel-Schelling usa a ironia para criticar Hegel, referindo-se a ele como 

"Ritter". Ao dizer que ele "tem apenas um sentido", ela sugere que ele é limitado e não consegue enxergar o mundo 

de forma multifacetada. Outras críticas incluem a metáfora dos "sapos" para se referir às ideias de Hegel, a dúvida 

sobre sua capacidade de comunicação em sociedade e à irônica sugestão de que seus escritos não são relevantes. 



 

 

 

 §6 TF Was Schelling betrifft, so hat es nie eine 

sprödere Hülle gegeben. Aber ungeachtet 

dessen, dass ich nicht sechs Minuten mit ihm 

zusammen bin, ohne Zank, ist er doch weit und 

breit das Interessanteste, was ich kenne, und ich 

wollte, wir sähen ihn öfter und vertraulicher. 

Dann würde sich auch der Zank geben. Er ist 

beständig auf der Wache Gegen mich und die 

Ironie in der Schlegelschen Familie; weil es ihm 

an aller Fröhlichkeit mangelt, gewinnt er ihr 

auch so leicht die fröhliche Seite nicht ab.Sein 

angestrengtes Arbeiten verhindert ihn oft 

auszugehen; dazu wohnt er bei Niethammers 

und ist von Schwaben besetzt, mit denen er sich 

wenigstens behaglich fühlt. Kann er nicht nur so 

unbedeutend schwatzen oder sich 

wissenschaftlich mitteilen, so ist er in einer Art 

von Spannung, die ich noch nicht das Geheimnis 

gefunden habe zu lösen. 

 

§6 TA No que se refere a Schelling, jamais 

existiu invólucro mais austero. Não obstante o 

fato de não transcorrerem seis minutos em sua 

companhia sem discórdia, ele se destaca como a 

figura mais instigante que conheço, e almejo que 

nos encontremos com maior frequência e 

intimidade. Nesse caso, a discórdia se dissiparia. 

Ele está sempre em estado de alerta em relação a 

mim e à ironia presente na família Schlegel; 

devido à sua falta de jovialidade, ele não 

consegue compreender facilmente o aspecto 

lúdico da situação. Seu labor árduo e dedicado o 

impede de realizar atividades sociais com 

frequência; adicionalmente, ele reside com 

Niethammers15 e está cercado por seus amigos, 

com os quais ele se sente, no mínimo, 

confortável. Caso ele não consiga participar de 

conversas triviais ou compartilhar conhecimento 

científico, ele permanece em um estado de 

tensão, cujo segredo para dissolvê-lo ainda não 

desvendei. 

 

 Neulich haben wir seinen vierundzwanzigsten 

Geburtstag gefeiert. Er hat noch Zeit milder zu 

werden. Dann wird er auch die ungemeßene 

Wuth gegen solche, die er für seine Feinde hält, 

ablegen. Gegen alles, was Hufeland heißt, ist er 

sehr aufgebracht. Einmal erklärte er mir, daß er 

in Hufelands Gesellschaft nicht bei uns seyn 

könnte. Da ihn Hufeland selbst bat, ging er aber 

Recentemente, celebramos o seu vigésimo quarto 

aniversário. Ele ainda tem tempo para Ele ainda 

tem tempo para se tornar mais ameno. Então, ele 

também deixará de lado a fúria imensa contra 

aqueles que considera inimigos. Ele está muito 

irritado com tudo o que se chama Hufeland16. Ele 

me disse certa vez que não poderia estar conosco 

em nenhum grupo de Hufeland. Como o próprio 

 
15 Primo em quarto grau de Hoelderlin, professor da Universidade de Jena e vizinho de Hegel.A casa de 

Niethammer e sua esposa Rosine Döderlein, em Iena, tornou-se um ponto de encontro apreciado por intelectuais, 

entre os quais também circulam os primeiros românticos alemães; cf. Frank (1997, p. 437). Niethammer recebe 

Hölderlin, Fichte e Novalis, no começo de 1795, e relata em seu diário terem falado muito “sobre religião e 

revelação, e que para a filosofia ainda há muitas questões em aberto” (Frank, 1997). 
16 Hufeland,Christoph Wilhelm Hufeland (1762-1836 ) médico alemão, autor da obra Makrobiotik,médico pessoal 

dos filósofos Schiller e Goethe. 



 

 

 

doch hin. Ich habe ihm mit Willen diese 

Inkonsequenz nicht vorgerückt. Er hat so 

unbändig viel Charakter, daß man ihn nicht an 

seinen Charakter zu mahnen braucht. Der 

Norwege Steffens, den ich Ihnen schon 

angekündigt habe, hat hier in der Gesellschaft 

weit mehr Glück gemacht. Das scheint ihn auch 

so zu fesseln, daß es die Frage ist, ob er noch 

nach Freiberg kommt. Er würde Ihnen 

angenehm gewesen seyn. Er ist es uns auch, aber 

ganz kann ich ihn nicht beurteilen, denn ich weiß 

nicht, wie weit er da hinausreicht, wo ich nicht 

hinreiche, und die Philosophie ist es doch, die 

ihn erst ergänzen muß. 

 

Hufeland o convidou, ele acabou aceitando. Eu, 

de propósito, não lhe lembrei dessa incoerência. 

Ele tem um caráter tão indomável que não é 

preciso lembrá-lo disso. O norueguês Steffens, 

que já lhe apresentei, fez muito mais sucesso aqui 

em sociedade. Isso parece prendê-lo tanto que é 

incerto se ele ainda virá para Freiberg. Ele teria 

agradado a você. Ele também o é para nós, mas 

não posso julgá-lo completamente, pois não sei 

até onde ele vai aonde eu não chego, e é a 

filosofia que precisa completá-lo.  

 

 §7 TF In Fichten ist mir alles klar, auch alles, 

was von ihm kommt. Ich habe Charlotten 

aufgetragen, Ihnen seine Appellation zu 

schicken; er läßt Sie daneben grüβen. Schreiben 

Sie mir etwas darüber, dass ich ihn wieder 

bestellen kann. Was sagen Sie zu diesem 

Handel? was zu Reinharden? und wie ihn Fichte 

zwischen Spalding und Jacobi stellt. -Ein wenig 

zu viel Akzent hat die Fichte auf das 

Märtyrertum gelegt. Das Übrige ist alles hell 

und hinreißend. Ich bin andächtig gewesen, da 

ich es las, und überirdisch. In Dresden wird die 

Schrift noch nicht zu haben seyn. Ich bereite 

Fichte, sie Ihrem Vater zu schicken, und glaube, 

daß ers getan hat. 

 

§7 TA  Em Fichte tudo me é claro, inclusive tudo 

o que vem dele. Encarreguei Charlotte de lhe 

enviar a Apelação17 dele; ele, ademais, envia-lhe 

saudações. Escreva-me algo sobre isso, para que 

eu possa solicitá-lo novamente. Escreva-me algo 

sobre isso, para que eu possa pedi-lo novamente 

[para escrever mais]. O que você diz desse 

assunto? E sobre Reinhardt? E como Fichte o 

coloca entre Spalding e Jacobi? - Fichte enfatizou 

um pouco demais o martírio. O resto é tudo claro 

e arrebatador. Fiquei em êxtase quando o li, e me 

senti como se estivesse em outro mundo. Em 

Dresden o escrito ainda não está disponível. Eu 

convenci Fichte a enviá-lo para seu pai, e 

acredito que ele o fez. 

 

 
17  Na obra de Fichte, "Appellation" (apelo) refere-se ao chamado da Razão ao indivíduo para agir moralmente. A 

Razão, para Fichte, não é apenas um conjunto de princípios abstratos, mas uma força que impulsiona o indivíduo 

a agir de acordo com o que é certo, transcendendo seus desejos egoístas. A "Appellation" é um elemento central 

na ética de Fichte, representando a capacidade do indivíduo de se tornar um ser moral autônomo.  



 

 

 

 §9 TF Nach dem Atheismus ist hier das neuste 

Evenement die Aufführung des ersten Theils 

von Wallenstein, die Piccolomini, in Weimar. 

Wir haben sie gesehen und es ist alles so 

vortrefflich und so mangelhaft, wie ich mir 

vorstellte. Die Wirkung des Ganzen leidet sehr 

durch die Ausdehnung des Stoffes in zwei 

Schauspiele. Aber das Dramatische interessiert 

Sie nicht-ich will mir die paar Augenblicke, die 

uns bleiben, hiermit nicht rauben. Goethe bringt 

den Februar hier zu. Die Elegie ist noch nicht 

vollendet, das Athenäum erst zur Hälfte 

gedruckt. 

 

§9 TA Depois do Ateísmo, o último evento aqui 

é a apresentação da primeira parte de 

Wallenstein, o Piccolomini, em Weimar. Nós a 

vimos e tudo é tão excelente quanto eu 

imaginava, embora também seja insuficiente. O 

efeito do conjunto sofre muito com a divisão do 

material em duas peças. Mas você não está 

interessado no drama, então não vou me privar 

dos poucos momentos que nos restam. Goethe 

passará fevereiro aqui. A Elegia ainda não está 

terminada, e o Athenäum foi impresso apenas 

pela metade. 

 

 §10 TF Von Friedrich nichts, bis ich die Veit 

und Lucinde gesehen habe. Wir gehen in der 

Woche vor Ostern nach Berlin, wo jene den 

Sommer über bleiben werden. Lieber 

Hardenberg, gehen Sie mit uns! Wir können Sie 

ja in Naumburg treffen. Es wäre gar zu hübsch. 

Denken Sie mit Ernst daran.  

 

§11 TF Wir sind fleißig und sehr glücklich. Seit 

Anfang des Jahres komme ich wenig von 

Wilhelms Zimmer. Ich übersetze das zweite 

Stück Shakespeare, Jamben, Prosa, mitunter 

Reime sogar. 

§10 Nada de Friedrich até que eu tenha visto 

Veit18 e Lucinde19; estamos indo para Berlim na 

semana anterior à Páscoa, onde eles ficarão 

durante o verão. Caro Hardenberg, venha 

conosco! Podemos nos encontrar em Naumburg. 

Seria muito bom. Pense seriamente nisso. 

 

 

§11 TA Somos diligentes e muito felizes. Desde 

o início do ano, tenho   saído pouco fora do 

quarto de Wilhelm. Traduzo a segunda peça de 

Shakespeare: versos iâmbicos, prosa e, às vezes, 

até rimas. 

 

 §11 TF Adieu, Ich muß dies wegschicken. §11 TA Adeus, preciso enviar isso.  

 

 
18 Veit, sobrenome de Dorotheia Veit, concunhada de Caroline Schlegel-Schelling, futura esposa na época de 

Friedrich Schlegel. 
19 Lucinde é um romance de 1799 escrito por Friedrich Schlegel. O livro é conhecido por celebrar a sexualidade, 

provocando polêmica e admiração. A narrativa fragmentada e o conteúdo autobiográfico desafiam as normas 

literárias convencionais. 



 

 

 

Carta 2 

Jena, Caroline Schlegel-Schelling a Novalis em 22.02.1799. 

An Hardenberg,  

 

[Jena] 20 Febr.1799. 

 

§1 TF So ist es denn wahr, mein liebster Freund? 

Sie haben uns recht glücklich und froh gemacht! 

Ihren Freunden blieb bisher kein anderes Mittel 

übrig, als nur an Sie allein, nicht an Ihre Zukunft 

zu denken, und Sie hatten uns auch oft alle 

Sorgen verboten. Ich nahm das selbst so an-

gegen die, die uns lieb sind, wird man so leicht 

gelehrig und gehorsam. Nie habe ich Sie gefragt, 

wie wird sich der Knoten lösen? kann das so 

bleiben? Kaum habe ich mich selbst gefragt. Ich 

war ruhig im Glaube-denn ich habe doch am 

Ende mehr Glauben als ihr alle-nicht daβ es 

gerade so kommen würde, aber daß sich an 

irgend einer Brust die Spannung brechen müßte, 

und das Himmlische mit dem Irdischen 

vermählen. Was Sie Scheidung zwischen beiden 

nennen, ist doch Verschmelzung. Warum soll es 

nicht? Ist das Irdische nicht auch wahrhaft 

himmlisch? Nennen Sie es aber wie Sie wollen, 

genug Sie sind glücklich. Ihr Brief ist eigentlich 

voll Wonne und wie auf Flügeln zu mir 

gekommen. 

 

 

 

§1 TA Então é verdade, meu caríssimo amigo? 

Você nos deixou muito felizes e contentes! Aos 

seus amigos, não restava outra alternativa senão 

pensar unicamente em você, e não no seu futuro, 

e você também nos havia proibido 

frequentemente de nos preocuparmos. Eu mesmo 

adotei essa postura, pois nos tornamos dóceis e 

obedientes com aqueles que nos são queridos. 

Jamais lhe perguntei como se resolveria o nó. 

Isso pode permanecer assim? Mal me 

perguntava. Eu estava tranquila na crença — 

afinal, tenho mais fé do que todos vocês —, não 

que as coisas se desenrolariam exatamente dessa 

forma, mas que a tensão se romperia em algum 

peito e o celestial se uniria ao terreno. O que você 

chama de separação entre ambos, na verdade, é 

fusão. Por que não poderia ser? O terreno não é 

também verdadeiramente celestial? Mas chame-

o como quiser, basta que você esteja feliz. Sua 

carta está repleta de júbilo e chegou a mim como 

se estivesse em asas. 

 

§2 TF Ich freue mich jetzt - wie Sie sich freuen 

werden - daran zu denken, wie dies so sich 

machen müßte. Nur in dieser fast öden 

Einsamkeit, durch das Band der süβen 

Gewohnheit konnten Sie allmählich gewonnen 

werden. Wie Weise und artig setzten Sie uns 

 

§2 TA Estou feliz agora – como você também 

ficaria – ao pensar em como isso teve de 

acontecer. Somente nesta solidão quase 

desoladora, através do vínculo do doce hábito, 

você pôde ser aos poucos conquistado. Com que 

sabedoria e gentileza você nos disse um dia que 



 

 

 

einmal auseinander, daβ dies alles keine Gefahr 

habe, Gefahr nicht, aber Folgen doch. Soll das 

Liebenswürdige umsonst seyn? Wie doppelt leid 

thut es mir, Julien nicht gesehen zu haben. Es war 

meine Schuld nicht, die Ihrige auch wohl nicht. -

Sehn Sie, liebster Hardenberg, das könnte mich 

doch traurig machen, wenn Sie nicht unsere 

blieben, wenn Ihre Frau nicht unsere Freundin 

durch sich selber würde, aus eigener Neigung. 

Kommen Sie nur, wir schwatzen mehr darüber. 

Es ist fast wahrscheinlich, daß Sie um Ostern und 

hier finden und wir erst um Pfingsten reisen. 

tudo isso não tinha risco, não era um perigo, mas 

uma consequência. Será que a amabilidade é em 

vão? Como lamento duplamente não ter visto 

Julien20.Lamento duplamente não ter visto o 

Julien. A culpa não foi minha, nem sua. - Sabe, 

meu caro Hardenberg, talvez me entristecesse se 

não continuasse a ser nosso, se a sua mulher não 

se tornasse nossa amiga por si própria, por 

vontade própria. Venha, vamos falar mais sobre 

isso. É quase provável que nos encontre por volta 

da Páscoa e aqui, e que não viajemos até o 

Pentecostes. 

 

§3 TF Charlotten haben Sie gewiß aufs Leben 

verboten uns nichts zu sagen, denn ich errathe 

nun, sie hat es um Weihnachten erfahren, aber 

geschwiegen über alle Maβen. Sie schreibt mir 

eben, daß sie Charpentier und Sie zusammen 

hofft, bei sich zu sehn. Ein Glück, das sie gern 

schreibt; gesagt hätte sie mirs doch. Friedrich 

verräth auch eine Ahndung -ich habe ihm 

Gewißheit gegeben. Sehr möglich, dass ein Dach 

uns alle noch in diesem Jahr versammelt. 

Friedrich bleibt den Sommer in Berlin, was mir 

lieb ist. Im Winter wünscht er herzukommen. Sie 

Leben in Weiβenfels.Sie könnten auch wohl 

einmal eine Zeitlang hier leben. -Mit Ihrem Vater 

ist wohl alles überlegt und es stehen Ihnen keine 

Schwierigkeiten im Wege? Er wird nur froh seyn, 

Sie froh zu wissen. Muß sich Thielemann nicht 

unendlich freuen! Ihren anderen Schwager 

abandonnieren wir Fichten. 

§3 TA À Charlotte, você a proibiu pela vida dela 

de nos contar qualquer coisa, pois acho que ela 

descobriu sobre o Natal, mas manteve silêncio 

sobre tudo. Ela acaba de me escrever para me 

dizer que espera ver Charpentier21 e você juntos, 

uma felicidade sobre a qual ela não gosta de 

escrever, mas que me teria dito. Friedrich 

também tem um pressentimento, e eu lhe dei 

certeza. É muito provável que um telhado nos 

reúna a todos este ano. Friedrich vai passar o 

verão em Berlim, o que é muito bom para mim. 

O senhor mora em Weiβenfels e provavelmente 

poderia morar aqui por um tempo. Tudo está bem 

planejado com seu pai e não há dificuldades em 

seu caminho? Ele só pode estar contente em saber 

que o senhor está feliz; Thielemann deve estar 

infinitamente feliz! Estamos abandonando o 

outro cunhado, Fichte. 

 

 

 
20  Julien Bohemer, nascido em 3 de novembro de 1793, filho da Caroline Schlegel-Schelling com um oficial 

francês de nome Dubois-Crancé do exército de Napoleão (Dischner, 2011, p. 24). 
21 Charlotte Charpentier, última amante de Novalis (Wulf, 2022, p. 179). 



 

 

 

§4 TF Es ist kein Zweifel, wenn Fichte sich ganz 

von Reinhards Mitwirkung überzeugen könnte, 

so würde er ihn zum zweiten Göze machen. Er 

wills noch nicht glauben, oder vielmehr er 

wünscht Thatsachen, um den Glauben in der 

Hand zu haben. Mit der letzten Post hat er 

Reinhard selbst geschrieben, ihm seine Schrift 

geschickt und ihn zu Wehe über das Pfaffenthum 

aufgefordert. Er will abwarten, was er darauf 

erwiedert. Schreiben Sie es mir nur, ob Sie es 

gewiß wissen. Ich zweifle nicht einen 

Augenblick daran, aber schwerlich hat er doch 

offen genug gehandelt, daß man Thatsachen von 

ihm anführen könnte. Fichten ist sehr daran 

gelegen übrigens. Ich habe ihm den größten Theil 

Ihres Briefs mitgeteilt-ja, weil er Sie so liebt, 

auch das, was Sie angeht, und worüber er sich 

innig gefreut hat. Daß man in Preußen honnet 

verfahren ist, werden Sie nun wissen. 

§4 TA Não há dúvida de que, se Fichte se 

convencesse completamente do envolvimento de 

Reinhard, ele o tornaria o segundo deus. Ele 

ainda não quer acreditar nisso, ou,mais que 

isso,ele deseja fatos para ter fé na própria 

mão.  Na última correspondência, ele escreveu 

para o próprio Reinhard, enviou-lhe seus escritos 

e pediu-lhe que tomasse uma posição em relação 

ao clero. Ele quer esperar e ver o que você diz em 

resposta. Diga-me se tiver a certeza. Não duvido 

nem um pouco, mas ele ainda não agiu com 

abertura suficiente para que você possa citar fatos 

sobre ele. Já agora, Fichten está muito 

interessado neste assunto. Enviei-lhe a maior 

parte da sua carta - sim, porque ele gosta muito 

de você, mesmo aquilo que lhe diz respeito e com 

que ele ficou profundamente satisfeito. Agora já 

sabe que o procedimento na Prússia é honesto. 

 

 

 §5 TF Bald, bald kommt das dritte Stück 

Athenäum. Hier ist indessen etwas anderes. Was 

werden Sie zu dieser Lucinde sagen? Uns ist das 

Fragment im Lyceum eingefallen, das sich so 

anfängt: Saphische Gedichte müssen wachsen 

oder gefunden werden etc. Lesen Sie es nach. -

Ich halte noch zur Zeit diesen Roman nicht mehr 

für einen Roman als Jean Pauls Sachen-mit 

denen ich es übrigens nicht vergleiche. Es ist weit 

phantastischer, als wir uns eingebildet haben. 

Sagen Sie mir nun, wie es Ihnen zusagt. Rein ist 

der Eindruck nicht, wenn man einem Verfasser 

so nahe steht. Ich halte immer seine 

verschlossene Persönlichkeit mit dieser 

Unbändigkeit zusammen und sehe, wie die harte 

§5 TA  Em breve vem o terceiro volume da 

Athenäum, mas aqui está outra coisa: o que você 

acha sobre essa Lucinde? Nós nos lembramos do 

fragmento do Liceu que começa assim: “poemas 

sáficos devem crescer ou ser encontrados” etc. 

Leia-o – ainda não acho que esse romance seja 

mais romance do que as coisas de Jean Paul, com 

as quais, aliás, não o comparo. É muito mais 

fantástico do que imaginamos. Agora me diga o 

que acha dele. É claro que a impressão não é pura 

quando se está tão próximo de um autor. Eu 

sempre mantenho sua personalidade fechada 

junto com essa indisciplina e vejo como a casca 

dura se abre – posso ficar bastante ansiosa com 

isso, e se eu fosse sua amante, isso não deveria 



 

 

 

Schale aufbricht-mir kann ganz bange dabey 

werden, und wenn ich seine Geliebte wäre, so 

hätte es nicht gedruckt werden dürfen. Dies alles 

ist indeß keine Verdammniß. Es giebt Dinge, die 

nicht zu verdammen, nicht zu tadeln, nicht weg 

zu-wünschen, nicht zu ändern sind, und was 

Friedrich thut gehört gemeiniglich dahin. 

ter sido impresso. Tudo isso, no entanto, não é 

uma condenação. Há coisas que não devem ser 

condenadas, não devem ser culpadas, não devem 

ser desejadas, não devem ser mudadas, e o que 

Friedrich faz geralmente pertence a esse lugar. 

 

 

§6 TF Wilhelm hat die Elegie geendet. Eine 

Abschrift hat Goethe, der hier ist, die andere 

Friedrich. Sie müssen also warten. Der 

eigentliche Körper des Gedichts ist didaktisch zu 

nennen und sollte es auch seyn nach Wilhelms 

Meinung. Die Ausmalung des Einzelnen ist 

vortrefflich - das Ganze vielleicht zu umfassend, 

um als Eins in der Seele aufgenommen zu 

werden, wenigstens erfordert dies eine 

gesammelte Stimmung. Sie sollen es hier lesen. 

Es Kommt in das vierte Stück. 

§6 TA Wilhelm terminou a elegia. Goethe, que 

está aqui, tem uma cópia, ao passo que Friedrich 

tem outra. Portanto, terá de esperar. O corpo do 

poema é didático e, na opinião de Wilhelm, deve 

sê-lo. A caracterização do indivíduo é excelente, 

mas o todo talvez seja demasiado para ser 

absorvido de uma só vez pela alma; pelo menos, 

isso requer um estado de espírito recolhido. Vai 

lê-lo aqui. Vem na quarta parte. 

 

 

§7 TF Wenn Sie herkommen, so treten Sie doch 

gleich bey uns ab, wenn Sie keine Ursach weiter 

haben, es nicht zu thun. An Ihrem Verkehr mit 

Schiller hindert es Sie gar nicht.  In der Mitte 

April kommt der vollständige Wallenstein auf 

das Theater. Wollen Sie ihn nicht sehen? 

§7 TA Quando vier, porque não nos deixa 

imediatamente, se não tiver mais nenhuma razão 

para não o fazer. Isso não o impedirá de conviver 

com Schiller.  O Wallenstein completo estreia no 

teatro em meados de abril. Não o quer ver? 

 

 

§8 TF Göthe ist sehr mit Optik für die Propyläen 

beschäftigt und an keinem öffentlichen Orte 

sichtbar. Leben Sie wohl. Bester, ich muß noch 

§8TA Goethe está por demais preocupado com 

sua visão para Propyläen22 e não aparece em 

nenhum lugar público. Passe bem! Querido, 

preciso ainda escrever para Charlotte. Saudações 

 
22 "Propyläen" foi uma revista de arte alemã publicada por Johann Wolfgang von Goethe entre 1798 e 1800. A 

revista serviu como um fórum para discutir teorias de arte e promover os ideais estéticos do classicismo de Weimar. 

Goethe usou "Propyläen" para apresentar suas próprias opiniões sobre arte e para criticar tendências que ele 

considerava decadentes ou confusas. A revista recebeu o nome de Propileus, a entrada monumental da Acrópole 

de Atenas, simbolizando a ambição de Goethe de elevar a arte alemã a um nível clássico (Goethe,  1798-1800, 

tradução nossa). 



 

 

 

an Charlotten schreiben. Julie ist uns gegrüßt! 

Theilen Sie Charlotten die Lucinde mit. 

para Julie! Compartilhe “Lucinde” com 

Charlotten. 

3.4 Características particulares da Carta 1 

 

Os dois primeiros parágrafos da carta revelam que Caroline Schlegel-Schelling, além de 

ser uma amiga que busca em detalhes saber sobre a saúde debilitada de Novalis nesse momento, 

tenta animar o amigo com a expressão “Das Wort des Trostes”. As maiúsculas nos substantivos 

– Wort e Trostes – são justificadas porque se trata de zombar usando a ideia de posse do caso 

genitivo no alemão, para relevar com ironia o peso que Novalis poderia estar concedendo a um 

sentimento tão efêmero como a origem ou o pertencimento a algo ou a alguém. No contexto 

pré-romântico, essa perspectiva de ordem absolutista é vista com sarcasmo, pois a igualdade 

entre todos, independentemente de sua origem, é desejada. Afinal, a idealização absoluta para 

os românticos era inalcançável. 

Outra característica do início da carta é que Caroline Schlegel deixa nas entrelinhas que, 

mesmo conhecendo a causa da dor de Novalis, insiste no fato de que ele precisa se cuidar.   

Nesse trecho, o conselho é incisivo, porém escrito em um tom formal. Uma tensão de zombaria 

entre uma intimidade amigável e um tom de formalidade gramatical acompanha toda a carta. 

Apesar da proximidade e versatilidade temática entre os interlocutores, o tratamento 

pronominal da segunda pessoa do singular “tu” é evitado. O mesmo é reservado no alemão para 

as pessoas da família ou com um grau de intimidade maior. Caroline mantém o tratamento da 

segunda pessoa do plural “Sie” como um marcador de respeito e formalidade com Novalis. 

No que se refere ao tema do amor, ambos parecem saber o segredo que ocultam. 

Podemos somente ter a pista dele na palavra “ditirambos”23 associada ao “gênio mercantil”. Na 

expressão “Ihren Dithyramben über das mercantilische Genie” existe uma correlação entre 

poesia e sistema econômico mercantilista da época. A rima entre os sufixos “en” – Ihren 

Dithyramben – e a vogal tônica “e” – mercantilische Genie, provoca um ruído de crítica e faz 

eco à opinião romântica de repúdio à escravatura e à expansão mercantil no fim do século 

XVIII. Assim como o coro dialogava com o corifeu usando os versos ditirâmbicos, Caroline 

chama por Novalis para voltar sua atenção à vida criativa, dialogando com temas sociais e 

sérios, poetizando. 

 
23 Ditirambos eram cantos de amor e louvor que os gregos cantavam na festa de Dionísio. As pessoas que os 

cantavam convidavam a multidão que assistia ao ritual para fazer parte do coro (Aristóteles, 1973).  



 

 

 

As perguntas feitas no diálogo: Welche?Wo?Im Himmel oder auf Erden? sobre qual? 

Onde está? é o amor que se dissolve na constatação de que nem ela nem ele têm como dizer 

algo novo sobre o amor. Nem determinar se esse sentimento pertence a um determinado lugar: 

Im Himmel oder auf Erden?, nem no céu e nem na terra e, ao mesmo tempo, não há conceito 

algum que os impeça de falar do sentimento ou de qualquer outro assunto, como a marcha do 

sistema mercantilista, independentemente de onde “moram” esses conceitos – Sie wohnt. O que 

se pode fazer é dialogar, pensar sobre isso juntos, como Caroline Schlegel- Schelling se dispõe 

a esperar pela resposta do amigo antes de continuar com o tema abordado nesta carta. 

A saber mais detalhadamente sobre o tema do amor e da morte para Novalis.24 É 

importante lembrar que Novalis perdeu seu primeiro amor, Sofia von Kuhn, que faleceu aos 15 

anos, em 1757. Com a morte dela, Novalis transformou o tema do amor no maior objeto de 

estudos e inspiração suas obras e celebrou, por muitos anos, os aniversários da data de 

falecimento da primeira noiva25. Ele, que havia se dedicado à paixão de viver com ardor, 

geólogo etéreo que foi trabalhando na pesquisa da extração de minérios, se consagrou ao tema 

da morte com o mesmo ardor como viveu. 

Segue o curso do diálogo que se parece a um monólogo compartilhado em que pensar e 

escrever ao mesmo tempo formam uma consciência contínua. Sie glauben nicht, wie wenig ich 

von eurem Wesen begriffe,wie wenig ich eigentlich verstehe,was Sie treiben. A autora faz uma 

aliteração entre as consoantes W/V deixando um ruído de confusão proposital que coincide com 

o conteúdo da frase onde confessa não entender exatamente a Natureza “Wesen” dos trabalhos 

que Novalis e seus amigos constroem – construiren. O sentido do verbo construir nesse 

contexto e época retoma a noção da Bildung, ou seja, ao processo de formação e 

desenvolvimento de uma ideia em processo, diferente do contexto em que é utilizado na era 

moderna.  

Caroline Schlegel tece uma fala próxima e poética. Ao deixar seus sentimentos expostos, 

a autora, com modéstia, garante que não busca o reconhecimento pelo seu trabalho poético. Sua 

“humanidade moral” a preserva da ambição do reconhecimento público, mas ela espera que nos 

 
24 Novalis, o pseudônimo de Georg Philipp Friedrich Freiherr von Hardenberg, escreveu “Hinos da Noite” 

(originalmente Die Abendblätter) entre 1797 e 1800. Esta obra poética é uma das mais importantes do Romantismo 

alemão e reflete temas como o amor, a morte e a busca pela transcendência. A coleção de poesias expressa a 

profunda conexão do autor com a natureza e suas reflexões sobre a vida e a espiritualidade, o Romantismo alemão 

e temas como o amor, a morte e a busca pela transcendência.  
25 Sofia von Kuhn, a noiva virgem, morreu a 19 de março de 1757. Após sua morte, Novalis se dedicou a compor 

poemas dedicados à constelação humana e seu céu noturno, pois ele sobrenaturalizou, ao desenlace, sua paixão 

terrestre (Novalis, 1978, p. 28). 



 

 

 

detalhes, nos fragmentos, se reconheça o seu trabalho de criadora que é dado a todos os amigos 

do Círculo de Jena, tal como Novalis. 

Nessa passagem, Caroline rende um tributo em vida a todos os pensadores e escritores 

do grupo de Jena, reconhecendo seu valor de alquimistas – Was ihr zusammen da schaffet, ist 

mir auch ein rechter Zauberkessel. Caroline Schlegel-Schelling metaforiza o grande caldeirão 

de pesquisa científica que Novalis realiza com os minérios em seu laboratório, tanto quanto o 

faz com outros amigos, como Goethe e Alexander von Humboldt, por exemplo, em seus 

laboratórios de botânica. 

Nesse trecho em particular, ela enaltece o trabalho dos irmãos Schlegel, que romperam 

com Schiller e com as imposições das autoridades prussianas impondo a censura, para publicar 

a nova revista. Afinal, seus pensamentos mais elaborados sobre a Natureza, a Arte e o poder da 

criação artística eram livres de modelos ou receituário clássicos, assim como na República, 

onde todos eram livres para ser artistas. A liberdade maior se encontra no poder da escolha em 

como escrever seus pensamentos – Sehen Sie,man weiss sich das nicht ausdrücklich zu erklaren 

Ihren Reden,wenn Sie ein Werk unternehmen,ob es soll ein Buch werden,und wenn Sie lieben,ob 

es die Harmonie der welten oder eine Harmonika ist – A palavra Harmonie,26 substantivo grego 

para o todo musical, faz um jogo de som e linguagem metonímica com Harmonika,27 também 

do grego, que é um instrumento individual para tocar a sinfonia.  

Ao usar a linguagem musical para confrontar a harmonia (ritmo da composição) com a 

harmônica (a gaita), Caroline Schlegel-Schelling brinca poeticamente sobre o papel 

desempenhado pelo grupo de amigos pré-românticos. Isso reflete como a ideia de um 

instrumento-indivíduo único e singular corresponde à gaita ou Harmonika, com a qual se 

produz o todo de vozes distintas que compõem a sinfonia da constelação, representada pela 

harmonia-Harmonie, em que eles, como participantes, queriam criar e recriar. Diferentemente 

da vontade por eternidade, dos clássicos absolutistas, Caroline Schlegel-Schelling desfruta o 

 
26 Harmonie f. “harmonia, acordo, unidade interna, equilíbrio”. Lat. harmonia, do grego harmonia(ἁρμονία) 

“conexão, aliança, relação adequada, acordo, harmonia, melodia”, foi emprestado para o alemão no século XVI, 

após o uso ocasional de mhd. armonīe (após mlat. armonia). O termo inicialmente musical é transferido para 

arranjos e constelações que também são percebidos como agradáveis em outras áreas de percepção, de modo que, 

no século XVIII, ele alcança uma ampla gama de usos na arte, ciência e psicologia. Disponível em: 

https://www.dwds.de/. 
27 Harmônica, termo cunhado por B. Franklin (armonica inglesa, 1762) a partir do latim harmonicus, grego 

harmonikós(ἁρμονικός) (ver harmonia) para um instrumento musical que ele construiu, no qual o som é produzido 

por batidas em sinos de vidro (daí também harmônica de vidro). O termo (em alemão desde o final do século 

XVIII) foi então transferido para outros instrumentos de vários modelos que produziam acordes harmônicos, sendo 

que sua função era geralmente definida com mais detalhes por meio de acréscimos esclarecedores, por exemplo, 

acordeão de boca, concertina (século XIX). Disponível em: https://www.dwds.de/. 

 

https://de.wikipedia.org/wiki/Benjamin_Franklin
https://www.dwds.de/wb/etymwb/Harmonie


 

 

 

exato momento da música criada por ela e por seus amigos. O depois não é tão importante como 

o agora da comunhão do diálogo entre amigos. 

Nesta parte da carta, Caroline usa o apelido afetuoso Ritter, que quer dizer cavalheiro, 

em alemão, para se referir a Georg Hegel, o filósofo do idealismo alemão e contemporâneo ao 

grupo de Jena. Esse apelido fazia parte dos gestos de afeto e cortesia que reúnem pessoas 

socialmente próximas na etiqueta da época romântica. A ironia afinada de Caroline traduz em 

uma frase a perspectiva de pluralidade que ela tinha das pessoas, da língua e da vida. Er hat nur 

einen Sinn,so viel ich merke.Der soll eminent seyn,aber der hochste,den man für sein 

Wissenschaft haben kann,ist es doch wohl nicht-der höchste besteht aus vielen.  

Nesse trecho, Caroline Schlegel faz o jogo linguístico da metonímia entre o que está 

mais elevado – hochste – por muitos – vielen em que apresenta a inferência de que a posição 

vertical de acima somente faz sentido na posição horizontal em que existe a multiplicidade. 

Talvez se tratasse de uma provocação ao conceito absolutista da existência de lugar privilegiado 

que o idealismo alemão coloca para determinada classe de indivíduos, alguns necessariamente 

melhores que os outros.  

  E mesmo deixando a ambivalência de saber que alguns poderiam ser mesmo melhores 

que outros, inclusive o próprio Hegel, ela entende que o conceito de excelência “consiste em 

muitos”, ou seja, o ideal e o absoluto não são reais em sua visão de mundo.  É, talvez, oportuno 

comentar o fato de que Hegel tenha sido amigo próximo de F. Schelling e Hoelderlin. Os três 

filósofos dividiram um quarto no ano de 1799 em uma habitação estudantil em Turbigen. Além 

de amigos próximos, todos participavam de debates e influenciavam criticamente a obra um do 

outro. 

No ano de 1799, Hegel escreveu O Espírito do Cristianismo e seu Destino, obra na qual 

discute a natureza da religião e do próprio Cristianismo. Nesta parte da carta, Caroline Schlegel-

Schelling faz uma colocação belicosa em relação a sua aparente falta de entendimento sobre o 

que exatamente escreve o “cavalheiro” que mora em um lugar pantanoso chamado de Belvedere 

e de onde ele manda as “rãs”. Uma metáfora ambígua para a ideia de que a compreensão das 

ideias de Hegel poderia ser indigesta ou também uma referência à fábula alemã folclórica O 

flautista de Hamelin, que conta a perícia de um músico que, ao tocar sua flauta, conseguiu livrar 

a aldeia de animais indesejáveis, pois a melodia fazia com que ratos e toda sorte de “pestes” o 



 

 

 

seguissem até lugares distantes da convivência com os humanos. Uma outra associação seria 

com a doença da peste bubônica28 que se alastrava por toda a Europa na época. 

Neste trecho mais longo, Caroline descreve suas primeiras impressões sobre o futuro e 

último amor, Friedrich Schelling. Ao descrever sua impetuosidade em relação às coisas, ela 

também comenta sobre a importância do saber da ciência que, na percepção dela, Schelling 

ainda parece ignorar. Esse fato deixa claro como os primeiros românticos, ao contrário do que 

lhes foi associado – visionários sem base na realidade –, concebem claramente que a ciência e 

seus conhecimentos são imprescindíveis na formação humana individual. Nesta parte também 

fica claro o interesse por conhecer Schelling mais intimamente e isso é explicitado ao amigo 

Novalis sem perturbação ou qualquer vestígio de julgamento prévio. Essa atitude demonstra a 

liberdade que Caroline dispunha no seu casamento com August Schlegel e, principalmente, a 

segurança como mulher autônoma nas suas escolhas amorosas.  

Ao descrever sua impetuosidade em relação às coisas, a carta faz referência aos vizinhos 

conhecidos por Novalis em Jena. As largas caminhadas que os amigos faziam quando estavam 

juntos tinham um caráter de observação detalhada da Natureza e dos seres humanos. As imagens 

que produziam se transformavam em diálogos corriqueiros e também ensaios sobre temas 

filosóficos profundos, com reflexões sutis entre o conflito permanente entre o “Eu que me 

habita” e o “outro que também hospedo em mim”. A passagem sobre o filósofo do “Eu” J. 

Fichte mostra como Caroline era atenta às obras de todos os amigos e pensadores de seu círculo. 

Ela critica o ensaio enviado para publicação na Athenäum de Fichte, enfatizando o exagero do 

filósofo na subjetividade que se transforma em divindade. Sobre o ensaio do amigo Novalis, 

que manda sua poesia Hino à Noite para publicar na revista dos Schlegel, há uma admiração 

sincera em seu enlevo pelo sentimento de transcendência, outro aspecto importante para os 

românticos que acreditavam na emoção imediata diante do que é artístico e criado para um 

momento singular. 

O trecho acima traz a tendência de mesclar temas pessoais, sociais e filosóficos, típica 

no romantismo inicial, que demonstra a importância da impressão de cada indivíduo sobre os 

temas da sua contemporaneidade. O jogo do ambivalente entre ¨excelente e deficiente” mostra 

o senso crítico de uma intelectual que sabe apreciar ironicamente o grande amigo de Goethe e 

um dos maiores filósofos da língua alemã: Friedrich Schiller, que compôs a peça teatral sobre 

um famoso general, Wallenstein. O adjetivo “mini” repetindo o sentido de “Piccolo”, que é um 

 
28 Peste bubônica, ou peste negra, doença transmitida por ratos e que matou milhões de pessoas na Europa entre 

os séculos XV e XVIII. 



 

 

 

dos nomes da peça sobre o general, reforça o tom satírico de Caroline tanto em relação ao autor 

da peça, Schiller, quanto ao personagem principal escolhido para ser o herói desse dramaturgo 

famoso. Vale lembrar que Schiller e Caroline não se toleravam. Schiller apelidou Caroline de 

“Madame Lúcifer” e Caroline retribuía chamando-o de “Senhor da Senilidade” (Dischner, 

2011). 

A pilhéria ou sátira continuam com o duplo sentido, e essa característica, somada ao 

conhecimento profundo do grego e do latim, que aparecem com frequência em sua obra, 

confirma uma formação muito avançada para uma mulher de sua geração. Ela lia, escrevia e 

traduzia não apenas do inglês e do francês, mas também do latim e do grego. Sua proficiência 

nesses idiomas, inclusive, lhe permitia criar sua própria língua privada, um código singular que 

poderia compartilhar com seu amigo Novalis, alguém que a compreenderia.  No final da 

passagem, revela-se sua inclusão participativa como interlocutora crítica tanto de Goethe, que 

terminava sua obra Elegia naquele ano, quanto no andamento da publicação da revista dos 

irmãos Schlegel, Athenäum. 

 A passagem diz respeito ao cunhado Friederich Schlegel, que estava se mudando para 

casa de Caroline e August Schlegel junto com a amante, Dorothea Veit, filha do filósofo judeu 

Moses Mendelssohn, ainda casada com primeiro marido Simon Veit. Já Lucinde é o romance 

de Friedrich Schlegel que narra sua relação sexual íntima com a então amante, Dorothea. O tom 

de diz-que-me-diz de Caroline mostra a confiança que ela tem na afeição do seu amigo Novalis, 

um dos melhores amigos de Friedrich Schlegel. 

A tradução das obras de Shakespeare teve em 1799 seu ano mais intenso. A linguagem 

poética se faz presente neste trecho: o verso jâmbico, um tipo de verso livre, também chamado 

de iâmbico, tem origem na Grécia Antiga e servia para fazer ecos na poesia satírica. Vale 

ressaltar que no original em alemão desta passagem existe esse jogo rítmico das vogais anterior 

breve e da posterior longa. Ich übersetze das zweite Stück von Shakespear, Jamben, Prosa, 

mitunter Reime sogar. 

A forma “Adieu” em francês acrescenta um traço de faceirice de Caroline, além da 

pressa quase infantil de receber a resposta de Novalis para sua carta.  

3.5 Características e comentários da Carta 2 

 
A segunda carta enviada por Caroline a Novalis dezesseis dias após a primeira possui 

uma dialogia ainda mais rápida em trocas de temas e personagens do que a anterior. Seu tom é 



 

 

 

mais leve e alegre. Pressupõe-se que Novalis respondeu à carta de Caroline de 4 de fevereiro, 

pois o nome da nova amada de Novalis, Charlotte Charpentier, é mencionado nesta segunda 

carta e a questão de saúde de Novalis já não aparece como temática na segunda carta. 

Um dos aspectos gramaticais relevantes é em palavras com dígrafos como “Daß”, 

“gewiß”, “Maßen”. São traços que o idioma vai absorver e mudar ao longo do tempo. A origem 

do ß remonta às ligaduras tipográficas, notadamente às combinações “sz” (s longo seguido de 

z) e “s ss” (longo seguido de s curto), elementos gráficos já presentes na escrita gótica (Fraktur) 

muito antes de 1799. A Fraktur, caracterizada por seus traços ornamentados e angulares, 

constituía o sistema de escrita hegemônico nos territórios de língua alemã naquela época. Nesse 

contexto, as formas precursoras do ß, ou seja, as próprias ligaduras, integravam o repertório 

gráfico da Fraktur, sendo, portanto, inerentes à produção textual daquele período. 

O movimento romântico alemão, marcado pela valorização da língua vernácula e das 

tradições culturais germânicas, encontrou na Fraktur um veículo expressivo consonante com 

seus ideais. Autores como Novalis e os irmãos Schlegel, expoentes desse período, empregavam 

frequentemente a escrita Fraktur em suas obras, o que implica a presença das formas ancestrais 

do ß nelas. Contudo, é crucial destacar que a consolidação do ß como caractere único e a fixação 

de suas regras de emprego ortográfico ocorreram de forma gradual, ao longo dos séculos XIX 

e XX. Em 1799, portanto, o uso das ligaduras que dariam origem ao ß ainda apresentava 

variações e inconsistências. 

A Fraktur, por sua vez, não é atribuível a um único inventor, mas a um processo 

evolutivo que envolveu diversas figuras. Leonhard Wagner, mestre calígrafo, contribuiu 

significativamente para o desenvolvimento da Fraktur manuscrita. O Imperador Maximiliano 

I, por meio de seu patrocínio, impulsionou a disseminação e o prestígio desse tipo de escrita. 

Hieronymus Andreae, impressor e gravador, criou tipos Fraktur para impressão, consolidando 

suas características formais. 

A trajetória da Fraktur (Moura et al., 2022) estendeu-se até meados do século XX, 

quando foi progressivamente suplantada por outros tipos de letra, como a Antiqua. No entanto, 

a Fraktur persiste em certas circunstâncias contemporâneas, como em títulos de livros, 

logotipos e outras aplicações que visam evocar valores estilísticos ou históricos. Em síntese, o 

ß integrava o sistema gráfico da Fraktur desde antes de 1799, sendo utilizado pelos autores 

românticos. No entanto, sua padronização como caractere único e a definição de suas regras 

ortográficas ocorreram posteriormente. A Fraktur, por sua vez, constitui um produto histórico 



 

 

 

complexo, resultante da contribuição de diversos atores e influências, e cuja trajetória se estende 

por séculos, marcando a cultura escrita alemã. 

 Outra característica relevante na segunda carta é o uso do verbo “seyn”-”sein” escrito 

com “y” nas duas cartas. A grafia do verbo “sein” (ser/estar) em alemão, com “y” em vez de 

“i” na forma antiga “seyn”, tem uma explicação histórica ligada à evolução da escrita e da 

pronúncia na língua alemã. Esse fenômeno não é isolado e compreendê-lo ajuda a entender 

melhor sua história. 

A letra “Y” foi introduzida no alemão a partir da língua grega, que a usava para 

representar o som /i/. Assim as palavras de origem grega, especialmente as religiosas e 

acadêmicas, frequentemente mantinham o “Y” (Tsigkana, 2018). 

Depois de ter o uso difundido ao longo da Renascença, as reformas ortográficas alemãs, 

especialmente a do início do século XX e a de 1996, buscaram simplificar a escrita e torná-la 

mais consistente com a pronúncia, o que resultou na forma atual do verbo “sein”. 

Portanto, a grafia “seyn” não era arbitrária, mas sim um reflexo de um estágio anterior 

da língua alemã. A forma atual, “sein”, é o resultado de um processo de evolução linguística e 

de reformas ortográficas que visavam simplificar e padronizar a escrita. 

Além dessas duas características gramaticais formais, coexistem nas cartas as marcas de 

oralidade, ou seja, a presença da fala na escrita das epístolas. Isso consiste em uma prova de 

familiaridade e a certeza de que há uma aliança mútua de compreensão. As perguntas que fazem 

a interlocução ser constante em todos os parágrafos da segunda carta demonstram a 

familiaridade e a proximidade de Novalis e Caroline, bem como a importância das opiniões 

mútuas que são trocadas sobre assuntos diferentes nos diálogos. Tal como na primeira carta, 

além de reunir a conversa miúda, a “fofoca” tecida sobre outros amigos ligados ao grupo de 

Jena, aparecem reflexões maduras sobre filosofia e arte. 

3.6 Aspectos intertextuais das cartas de Caroline Schlegel a Novalis 

 

As cartas de Caroline Schlegel para Novalis estão repletas de simbolismos românticos, 

refletindo a profunda conexão emocional e a admiração intelectual mútua. O afeto e a atenção 

com o outro são detalhados em tratamentos carinhosos, apesar de formais. A seguir, alguns dos 

sinais mais evidentes: 

 

 1. A temática do amor como força vital 



 

 

 

As cartas apresentam uma linguagem apaixonada que expressa o desejo de união, tanto 

física quanto espiritual, como uma realização merecida. Cada um deseja ao outro um encontro 

amoroso que justifique a própria existência. Caroline geralmente escreve sobre esse tipo de 

amor em suas cartas para Novalis. Tanto ela quanto Novalis idealizavam o amor como uma 

força transformadora capaz de elevar a alma.  

Exemplo da carta 1:  

A palavra de consolação que você menciona é muito mais do meu agrado: 

amor. Qual deles? No céu ou na terra? E que coisas bonitas e novas você tem 

para me dizer? Você sempre fala da mesma maneira. Se não for nada muito 

profundo, o que importa é a origem e a quem pertence. Não se trata de amor. 

 

2. Encontro da emoção com a razão no vocabulário semântico 

As palavras “Himmel und Erde”, que em alemão significam “Céu e Terra”, aparecem 

como substantivos e adjetivos nas duas cartas analisadas. Caroline e Novalis expressavam um 

desejo pelo infinito, por algo além das limitações de sua existência terrena. Eles o viam como 

uma forma de se libertar das injustiças sociais e experimentar a eternidade nesse reino infinito. 

A temática recorrente nas cartas de Caroline para Novalis são as marcas linguísticas da 

espiritualidade conectadas às ciências naturais. (Carta 1 é distinta da carta 2) 

 Em suas cartas, discutem frequentemente a crença compartilhada no poder da natureza 

e suas transformações, que os conecta a uma realidade superior. Essa sensação do infinito 

terrestre permite transcender as limitações do mundo físico e alcançar a união espiritual, ou 

seja, a possibilidade de se alcançar a liberdade de escolha dos sentimentos no tempo presente. 

 

3. O tom satírico e a ironia como recursos críticos 

  As cartas de Caroline Schlegel a Novalis constituem uma marca da correspondência 

romântica alemã. Nelas, a sátira e a ironia, em particular, emergem como recursos poderosos 

da escrita singular de Caroline, moldando tanto o conteúdo quanto o tom de suas mensagens. 

Caroline utiliza a sátira com seu olhar perspicaz para expor as convenções sociais e a 

hipocrisia da época. Ela utiliza a sátira para mostrar o que considera absurdo ou falso, seja nas 

relações interpessoais, nas instituições sociais ou nas ideias dominantes. 

Como ambos compartilham a literatura como paixão comum, ela também é alvo de suas 

críticas satíricas. Caroline não poupa os autores que considera superficiais ou pretensiosos, 

desconstruindo suas obras e revelando suas limitações por meio da ironia. 



 

 

 

Em suas cartas, a autora também emprega a sátira para tecer críticas mais pessoais, 

direcionadas a amigos e conhecidos de ambos, provocando um ruído de fofoca e oralidade 

amistosa. Essa forma de crítica, muitas vezes sutil e disfarçada de humor, tem o objetivo de 

expressar sua insatisfação e estimular a reflexão nos destinatários. 

A ironia, como máscara da verdade, é também um disfarce que Caroline usa para 

mascarar suas verdadeiras opiniões. Ao dizer o oposto do que pensa, cria um espaço de 

ambiguidade que desafia o leitor a decifrar suas intenções. A ironia também desafia o leitor, 

convidando-o a participar ativamente da construção do significado. Ao utilizar a ironia, 

Caroline força o leitor a pensar criticamente sobre o que está sendo dito e a buscar as camadas 

mais profundas de seu pensamento. 

Essa figuração quase feminina demais, em um cenário social no qual as mulheres tinham 

pouca voz, permitia a Caroline expressar suas opiniões de forma mais segura, sem se expor a 

críticas e julgamentos. A sátira e a ironia da autora revelam a complexidade de sua 

personalidade, que era, ao mesmo tempo, crítica e engajada, perspicaz e irônica. 

As cartas, como forma de comunicação íntima, permitem um grau de franqueza e 

sinceridade que outras formas de expressão não permitem. Desse modo, a sátira e a ironia se 

tornam ferramentas poderosas para expressar nuances e contradições. 

A sátira e a ironia permitiam que Caroline navegasse nesse contexto turbulento, 

expressando suas opiniões de maneira crítica e original. Elas refletem o tempo histórico em que 

viveram, uma época marcada por guerras, invasões e grandes transformações sociais e 

intelectuais. 

Caroline compartilhava com Novalis suas preocupações, inseguranças e ansiedades, 

criando assim um espaço de confiança e empatia mútuas. A empatia e espontaneidade revelam 

uma intimidade que está acima da divisão de gêneros, principalmente na época em que ambos 

viveram. 

Além da dimensão emocional, as cartas entre Caroline e Novalis também refletiam um 

intenso diálogo intelectual e literário entre os dois escritores. Eles compartilharam ideias, 

debateram questões filosóficas e literárias e influenciaram o pensamento e a escrita um do outro. 

A correspondência entre Caroline Schlegel-Schelling e Novalis também mostrava uma 

relação de inspiração e influência mútuas. Eles se admiravam artisticamente, trocavam obras e 

projetos literários e se incentivavam mutuamente em seus respectivos esforços criativos. 



 

 

 

  Em suas cartas, Caroline sempre oferecia apoio e incentivo a Novalis, especialmente 

em momentos de desafio ou dificuldade. Sua capacidade de compreender e abraçar as 

ansiedades e aspirações de Novalis ajudou a fortalecer o relacionamento entre os dois escritores. 

Esses aspectos das cartas de Caroline Schlegel-Schelling a Novalis demonstram a 

profundidade e a riqueza do relacionamento entre esses dois importantes escritores românticos 

do século XIX, revelando não apenas sua conexão emocional, mas também a interseção de suas 

ideias e projetos artísticos. 

  



 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 

O estilo de escrita de Caroline Schlegel-Schelling tem várias características distintas, 

que fazem dela uma figura importante no cenário literário do romantismo alemão. Dentre as 

principais características de seu estilo, destacam-se a sensibilidade e a subjetividade. Caroline 

valorizava a expressão emocional e a subjetividade na arte e na literatura, e sua escrita reflete 

uma sensibilidade aguçada e uma profunda introspecção. 

Outro traço de sua formação era a capacidade de falar sobre todos os temas de sua época. 

Com o exercício de sua intelectualidade e profundidade, suas obras demonstram um 

pensamento profundo e uma abordagem intelectual refinada, explorando temas complexos 

como filosofia, religião e estética com grande versatilidade. 

O diálogo e a intertextualidade estão sempre presentes em suas cartas. Ela 

frequentemente usava o diálogo para expressar suas ideias, criando interações com diferentes 

personagens ou vozes em suas obras. Ela também fazia conexões intertextuais com as obras de 

outros escritores e filósofos em seus escritos, provavelmente vindas da apropriação da 

linguagem teatral, amplamente utilizada em suas traduções. 

A linguagem poética de Caroline é sua marca mais consistente como representante do 

movimento romântico alemão do início. Além de rica em metáforas, imagens e alusões, dando 

às suas obras uma qualidade poética que ressoa com as ideias românticas de beleza e expressão 

artística, ela incorpora expressões estrangeiras para “brincar” com as situações mais dramáticas 

nos diálogos com seus entes mais queridos. 

Essas características do estilo de escrita de Caroline Schlegel-Schelling ajudaram a 

estabelecer sua posição como uma das vozes mais proeminentes do Romantismo Alemão, não 

apenas por suas ideias e contribuições intelectuais, mas também por sua habilidade artística e 

estilística como escritora. Além disso, as experiências emocionais e pessoais de Caroline, como 

suas lutas, alegrias e paixões, também se refletem em cada uma de suas correspondências. 

Sua sensibilidade aguda e sua profunda introspecção podem ser identificadas em seus 

escritos, assim como suas reflexões sobre amor, beleza, arte e vida, temas recorrentes em seus 

ensaios e cartas. Dessa forma, a vida e as experiências pessoais de Caroline se tornaram 

intimamente entrelaçadas com seus escritos, moldando suas ideias, sua voz e seu estilo literário, 

ajudando a torná-la uma figura influente no cenário intelectual e artístico do pré-romantismo 

alemão.  

  



 

 

 

Contribuição de Caroline Schlegel-Schelling para o romantismo alemão e algumas 

palavras sobre a trajetória pessoal 

 

As ideias de Caroline Schlegel-Schelling influenciaram o romantismo alemão de várias 

maneiras. Ela foi uma das primeiras vozes femininas a ocupar um lugar central no cenário 

intelectual da época, defendendo a participação das mulheres na vida intelectual e artística. Seu 

pensamento destacava a importância da sensibilidade, da emoção e da subjetividade na arte e 

na vida, contribuindo para que o movimento romântico valorizasse o indivíduo e suas próprias 

experiências. Caroline também foi fundamental na divulgação e promoção das obras de vários 

escritores românticos, como Goethe e Schiller, por meio de ensaios, traduções e atividades 

relacionadas à literatura. Em um período de quatro anos, Caroline e August Schlegel traduziram 

dez obras de Shakespeare: Romeu e Julieta, Hamlet, Como Gostais, Tempestade, Ricardo II, 

Rei João, Henrique IV, entre as mais publicadas em alemão.  

Sua associação intelectual com seu último marido, Friedrich Schelling, também teve um 

impacto significativo no desenvolvimento do romantismo alemão, pois ela participou das 

discussões filosóficas e estéticas da época. 

Caroline queria ver as novidades de perto para poder discuti-las. Para ela, o debate sobre 

ideias, partidos e programas estava sempre ligado às pessoas que os expressavam. Portanto, é 

mais provável que ela fosse convencida pelas pessoas – mesmo que encarnassem ideias – do 

que pelas próprias ideias.   

Caroline Schlegel-Schelling também defendeu os ideais de liberdade, igualdade e 

fraternidade, valores caros aos românticos. Seu papel como intelectual feminina ativa e 

influente desafiou as convenções de gênero da época e ajudou a abrir espaço para mais mulheres 

na vida intelectual e artística. Assim, suas ideias e ações tiveram um impacto profundo no 

Romantismo Alemão, ajudando a moldar as suas características e os seus ideais. 

O corpus epistolar de Caroline Schlegel-Schelling é um documento de valor inestimável 

para a compreensão do pré-romantismo alemão e da transição para o Romantismo. Apesar de 

ser restrito ao conhecimento das academias, seu legado epistolar abrange não apenas registros 

pessoais, mas também sua correspondência, que configura um espaço privilegiado de intensa 

atividade intelectual, no qual ideias eram debatidas, conceitos elaborados e o próprio 

movimento romântico ganhava forma. A importância dessas cartas reside em diversos aspectos 

inter-relacionados. 



 

 

 

Primeiramente, elas evidenciam a participação ativa de Caroline no cenário intelectual 

da época. Ela não se limitava a observar os debates; suas cartas revelam um profundo 

engajamento com as questões filosóficas, literárias e estéticas que mobilizavam o círculo de 

Jena. Ao dialogar com figuras como Goethe, Schiller, os irmãos Schlegel e Schelling, Caroline 

contribuiu ativamente para a formação do pensamento romântico, demonstrando uma mente 

perspicaz e original em suas reflexões sobre temas como natureza, arte, amor e liberdade. 

Em segundo lugar, as cartas de Caroline desempenharam um papel crucial na 

sociabilidade e na formação do próprio Círculo de Jena. Funcionando como um elo entre os 

intelectuais do período, sua correspondência criou uma rede de intercâmbio intelectual 

fundamental para a consolidação desse importante movimento cultural. Por meio delas, ideias 

circulavam, encontros eram marcados e projetos conjuntos delineados, documentando, assim, 

a gênese e o desenvolvimento do Romantismo. 

Outro ponto crucial é a perspectiva feminina oferecida pelas cartas em um momento 

intelectual dominado por homens. A voz de Caroline Schlegel-Schelling, expressa com clareza 

e convicção, desafiou as convenções sociais da época, reivindicando um espaço de participação 

ativa no debate público. Suas cartas revelam as dificuldades enfrentadas pelas mulheres para se 

inserir no mundo intelectual, mas também demonstram sua capacidade de superá-las, 

oferecendo um olhar singular sobre as questões da época. 

Além disso, a correspondência da autora pesquisada abrange um período crucial de 

transição entre o Sturm und Drang e o Romantismo. Suas cartas registram as mudanças de 

pensamento e as novas ideias que emergiam nesse momento, documentando a transição de uma 

estética centrada na emoção e na natureza para uma estética mais voltada para a subjetividade, 

a imaginação e o ideal. Elas oferecem, portanto, um panorama privilegiado dessa 

transformação. 

Por fim, as cartas de Caroline Schlegel Schelling contribuem significativamente para a 

teoria romântica ao abordar temas como ironia, fragmento, universalidade poética e relação 

entre arte e natureza. Suas ideias influenciaram o pensamento de outros românticos, como 

Friedrich Schlegel e Novalis, contribuindo para a formulação dos princípios estéticos do 

movimento (Pfankuch, 1957). 

Em suma, suas cartas transcendem o caráter de documentos pessoais, constituindo um 

testemunho fundamental para a compreensão do pré-romantismo e do Romantismo alemão. 

Elas revelam a participação ativa de uma mulher intelectualmente engajada na formação de um 

dos mais importantes movimentos culturais da história. Sua correspondência oferece um olhar 



 

 

 

privilegiado sobre os debates, as ideias e as relações que marcaram essa época, enriquecendo 

nossa compreensão do contexto intelectual e cultural do período. 

 

Figura 7 – Encontro cartográfico com Caroline Schlegel-Schelling 

 

Fonte: Elaboração própria. 

A presente dissertação, desenvolvida em duas etapas distintas, foi marcada por 

interrupções e retomadas motivadas por questões de saúde e pelas complexidades inerentes ao 

trabalho com idiomas. O resultado foi a tradução e análise de cartas de Caroline Schlegel-

Schelling.  Percebi, ao longo desse processo, que a trajetória da autora dialoga intensamente 

com minhas próprias experiências de tradução, exílio e deslocamento, lançando luz sobre as 

complexas relações entre língua, identidade e cultura no contexto do pré-romantismo alemão. 

O mapa que acompanha este trabalho vai além da função de mera ilustração cartográfica, 

configurando-se como uma ferramenta de análise que materializa as conexões entre minha 

biografia e a história de Caroline, à luz da teoria das linhas de Deleuze e Guattari (2002).  Meu 

percurso se inicia em Goiânia, em 1970, seguido pelo exílio durante a ditadura militar, que me 



 

 

 

levou à União Soviética.  Nesse novo território, mergulhei na língua e na cultura russas, ao 

mesmo tempo em que convivi com outras famílias imigrantes, o que conferiu à tradução um 

caráter essencialmente prático e cotidiano.  Essa experiência é simbolizada no mapa pela linha 

que une Goiânia ao espaço soviético, representando o afastamento do meu país de origem e a 

imersão em um universo linguístico e cultural distinto. 

O retorno ao Brasil, em 1980, marcou o início de um novo tipo de exílio: o silenciamento 

da língua russa, que havia sido uma ferramenta de comunicação e interação social por anos.  

Esse processo de perda e recuperação linguística intensificou minha compreensão da intrincada 

relação entre língua, identidade e poder.   

Anos mais tarde, em 2007, a migração para a Alemanha e a necessidade de aprender o 

alemão como forma de integração social e profissional reacenderam questões relacionadas à 

adaptação linguística e cultural.  Jena, cidade que abriga a Universidade Friedrich Schiller e 

que foi um importante centro do Romantismo alemão, conecta no mapa dois momentos 

significativos: o ano de 1796, quando Caroline Schlegel se mudou para lá, e 2022, ano em que 

visitei a cidade durante o desenvolvimento desta pesquisa.  Essa conexão simboliza um diálogo 

trans temporal e trans espacial entre nossas trajetórias, evidenciando os paralelos entre nossas 

experiências de vida e a relevância de Caroline para a história da tradução. 

Brasília, onde concluo agora meu mestrado na UnB (2022-2025), sob a orientação da 

professora dra. Alba Elena Escalante Alvarez, representa o espaço acadêmico que me permitiu 

aprofundar meus estudos sobre Caroline e o pré-romantismo alemão.  A partir da análise das 

cartas de Caroline, busquei compreender as complexas dinâmicas de voz, silenciamento e 

expressão que permearam sua trajetória e que se entrelaçam com minhas próprias experiências 

de migração, exílio e adaptação linguística.  O “apagamento” temporário da minha língua 

materna, seguido pela tentativa de recuperação e reapropriação, ecoa, em certa medida, o 

silenciamento histórico da voz de Caroline e os esforços contemporâneos para resgatá-la e 

reconhecer sua importância no cenário intelectual de sua época. 

Os “itinerários flexíveis” representados no mapa simbolizam as interconexões entre minha 

biografia, a história de Caroline e o campo dos estudos da tradução.  As experiências de 

deslocamento, adaptação e negociação cultural que marcaram minha vida se assemelham às 

vivências de Caroline, cuja trajetória foi marcada por mudanças, desafios e recomeços.  Nessa 

conjuntura, a tradução se revela um ato de resistência, recriação e reafirmação da identidade 

frente às adversidades e aos processos de silenciamento. 



 

 

 

A “ambivalência de vidas tecidas com tantos nós”, mencionada anteriormente, orientou 

minha investigação, evidenciando o papel da tradução como instrumento de superação e 

transformação.  A interseção entre minha história e a de Caroline Schlegel-Schelling não apenas 

enriqueceu minha compreensão do pré-romantismo alemão, mas também revelou o potencial 

da tradução como espaço de diálogo intercultural, de reconstrução da memória e de afirmação 

da identidade.  Em última instância, a tradução, assim como a vida, se configura como um 

rizoma de experiências, saberes e afetos que se entrelaçam, se reconfiguram e se expandem em 

direções inesperadas. 

  



 

 

 

REFERÊNCIAS  

ALBRECHT, A.; BENNE, C; WTTERS, K (ed.). Athenäum: Jahrbuch der Friedrich 

Schlegel Gessellschaft. Mainz: Friedrich Schlegel-Gesellschaft, 2021. 

ARISTÓTELES. Poética. Trad. E. Souza. São Paulo: Ed. Victor Civitta, 1973. (Coleção 

Pensadores, v. 1 e 2)  

BABEUF, G. Manifesto dos Iguais. In: MARECHAL, S. Textos Escolhidos da Revolução 

Francesa. São Paulo: Editora 34, 2002. 

BASSNETT, S. Translation studies. London: Routledge, 2002. 

BEDIN, L.; AMORIM, A. S. L. Uma introdução à teoria das linhas para a cartografia. Atos 

de Pesquisa em Educação. Blumenau, v. 14, n. 3, p. 912-933, set./dez. 2019. Disponível em: 

http://dx.doi.org/10.7867/1809-0354.2019v14n3p912-933/. Acesso em: 7 mar. 2025. 

BENJAMIN, W. A tarefa do tradutor. In: BENJAMIN, W. Magia e técnica, arte e política: 

ensaios sobre literatura e história da cultura. Tradução de João Barrento. São Paulo: 

Brasiliense, 2012. 

BENJAMIN, W. O conceito de crítica de arte no Romantismo alemão. Trad. Márcio 

Seligmann-Silva. São Paulo: Iluminuras/Edusp, 1993.  

BERMAN, A. A prova do estrangeiro: cultura e tradução na Alemanha romântica. Trad. 

Márcio Seligmann-Silva. Bauru: Edusc, 2002. 

BERMAN, A. La traduction et la lettre ou l'auberge du lointain. Paris: Seuil, 1999. 

BERMAN, A. Tradução e a letra, ou o albergue do longínquo. Tradutores: Marie-Hélène 

Catherine Torres, Mauri Furlan e Andreia Guerini. Rio de Janeiro: 7 Letras, 2007. 

BHABHA, H. K. O local da cultura. Belo Horizonte: UFMG, 1998. 

BLOCH, E. O princípio esperança. Rio de Janeiro: Contraponto/EdUERJ, 1995. 

BRODERSEN, M. Walter Benjamin: a biography. Tradutores: Malcom Green e Ingrida 

Ligers. Londres: Verso, 1998. 

CAJA, R. Filosofia Romántica: arte, religion y critica. Tradução: Juán Escribano. [S.l.]: 

Editora Titivillus, 2016.  

CAMARGO, S. A.; FERREIRA, N. P. O estranho na obra de Sigmund Freud e no ensino de 

Jacques Lacan. Trivium: Estudos Interdisciplinares, v. 12, n. 1. p. 81-94, 2020. Disponível 

em: https://doi.org/10.18379/2176-4891.2020v1p.81. Acesso em: 7 mar. 2025. 

CASSIN, B. Efeito Google: a segunda transformação do mundo. Rio de Janeiro: Forense 

Universitária, 2018. 

CASSIN, B. Efeito sofístico. São Paulo: Editora 34, 2016b. 

CASSIN, B. Elogio à tradução: complicar o universal. Tradução: Daniel Falembecked e 

Simone Petry. São Paulo: Martins Fontes, 2022.  



 

 

 

CASSIN, B. Vocabulário europeu de filosofias: dicionário dos intraduzíveis. Organização 

de Barbara Cassin. Coordenação da edição brasileira: Adriana Moura e Marcelo Jasmin. 

Tradução: Ana Lúcia dos Santos et al. São Paulo: Autêntica Editora, 2016a. 

CHAUÍ, M. Convite à filosofia. São Paulo. Ed. Ática, 2000.  

DAMM, S. Caroline Schlegel-Schelling: Ein Lebensbild in Briefin. Frankfurt: Verlag, 2022. 

(Insel taschenbuch). 

DAMM, S. Caroline Schlegel-Schelling: Uma Vida. Frankfurt am Main: Insel Verlag, 2009. 

DELEUZE, G.; GUATTARI, F. Mil platôs. V. 3. São Paulo: Editora 34, 2002.  

DELEUZE, G.; GUATTARI, F. Mil platôs. V. 5. São Paulo: Editora 34, 2002.  

DERRIDA, J. The ear of the other. Tradução: P. Kamuff. Lincoln: University of Nebraska, 

1982. 

DISCHNER, G. Madame Luzifer. Nordhausen: Verlag Traugott Bautz, 2011.  

EAGLETON, T. The ideology of the aesthetic. Oxford: Blackwell, 1990.  

ECKERMANN, J. P. Conversations with Goethe in the Last Years of His Life. Withefish: 

Kessinger Publishing, 1835.  

ENGELS, F. A situação da classe trabalhadora na Inglaterra segundo as observações do 

autor e fontes autênticas. Tradução: Beatriz Schuman. São Paulo: Boitempo, 2007. 

ENGELS, F. Ludwig Feuerbach e o fim da filosofia clássica alemã. Trad. Vinícius 

Matteucci Andrade Lopes. São Paulo: Hedra, 2020. 

FICHTE, J. G. Doutrina da ciência. São Paulo: Abril Cultural, 1989.  

FICHTE, J. G. Fundamentos da Ciência do Saber. Tradução: Rubens Rodrigues Torres 

Filho. São Paulo: Abril Cultural, 1992. 

FRANK, M. The philosophical foundations of early german romanticism. New York: 

State University of New York Press, 2003.  

FRANK, M. Unendliche Annäherung. Die Anfänge der philosophischen Frühromantik. 

Suhrkamp taschenbuch wissenschaft. Berlin: Suhrkamp Verlag, 1997. 

FREUD, S. O incômodo (Das Unheimliche, 1919): precedido por “Psicologia do incômodo” 

de Ernst Jentsch. Tradução: Paulo Sérgio de Souza. São Paulo: Editora Edgard Blücher, 2021.  

FREUD, S. O infamiliar. In: FREUD, S. Obras completas. Rio de Janeiro: Imago, 2010. (v. 

XVII: Um caso de histeria, três ensaios e outros trabalhos – 1911-1913). 

FREUD, S. O Inquietante (Das Unheimliche). V. XII. Publicação na edição Standard 

Brasileira das Obras Psicológicas Completas de Sigmund Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1940.  



 

 

 

FURST, L. R. Romanticism. London: Methuen, 1979. 128p. 

GIL, A. C. Como elaborar projetos de pesquisa. 7. Ed. Barueri: Atlas, 2023. 

GODDARD, B. A ética do traduzir: Antoine Berman e a “virada ética” na tradução. TTR, v. 

14, n. 2, p. 49-82, 2001. Disponível em: https://www.erudit.org/en/journals/ttr/2001-v14-n2-

ttr409/000569ar/. Acesso em: 7 mar. 2025. 

 

GOETHE, J. Die Leiden des jungen Werthers. Stuttgart: GmbH & Co. KG, 2017. 

 

GOETHE, J. W. von. Fausto. São Paulo: Editora 34, 2021. 

 

GOETHE, J. W. von. Propyläen, Weimar, 1798-1800. 

 

GRIMM, J.; GRIMM, W. Romantik. In: GRIMM, J.; GRIMM, W. Deutsches Wörterbuch. 

16. v. 14, col. 895-902. Aufl. Leipzig: Hirzel, 1900.. 

 

HÄDECKE, W. Novalis: biographie Hanser. München: Carl Hanser Verlag GmbH & Co., 

2011.  

 

HARDENBERG, F. von (Novalis). Pólen: fragmentos, diálogos, monólogo. Tradução, 

apresentação e notas de Rubens Rodrigues Torres Filho. São Paulo: Iluminuras, 2009.  

 

HEIDERMAN, W. (org). Sobre os diferentes métodos de tradução. Trad. Celso Braida. 

Floriánopolis: Ed.UFSC, 2010. (Antologia Bilíngue da Tradução. v.1). 

HERDER, J. G. Ideias para a filosofia da história da humanidade. Petrópolis: Vozes, 

2004.  

HUMBOLDT, W. V. Humboldt: linguagem, literatura, bildung. São Paulo: Edusp, 2018. 

IMPÉRIO de Napoleão. Educabras, [s.d.]. Disponível em: 

https://www.educabras.com/aula/imperio-de-napoleao. Acesso em: 11 set. 2024. 

JOHNSON, L. Schelling und das Unheimliche. Jahrbuch Der Schelling-Gesellschaft, n. 1, 

p. 69-82, 2012. 

 

KANT, I. Crítica da faculdade de julgar. Trad. Valério Rohden e António Marques. 3. ed. 

Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2008. 

KANT, I. Crítica da faculdade do juízo. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2016.  

KLAUS, P. Friederich Schlegel. Sttutgart: Metzller, 1978. 

 

LEWITSCHAROFF, S. Blumen für Otello. Berlin: Suhrkamp, 2011. 

 

LIMA, G. N.; FILICE, R. C. G.; HARDEN, A. R. O. Raça e interseccionalidade na tradução: 

algumas considerações para uma ética no fazer tradutório. Trabalhos em Linguística 

Aplicada, v. 61, n. 1, 2022. Disponível em: 



 

 

 

https://www.scielo.br/j/tla/a/Cgyj6xPkWrTLWkDqdDxQsJL/abstract/?lang=pt. Acesso em: 7 

mar. 2025. 

LÜHR, R.;  LLOYD, A. L.;  Etymologisches Wörterbuch des Althochdeutschen. 

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2014. (Band 5: Iba – Luzzilo; Kindle Edition). 

LUNN, E. Prophets of revolt: Ferdinand Lassalle, the Friedrich Engels, and the origins of 

democratic socialism. Berkeley: University of California Press, 2005. 

MEDEIROS, L. C. Tradução, apresentação e notas. In: SCHLEGEL, F.; SCHLEGEL, A. W. 

Conversa sobre Poesia. Fragmentos da Athenaeum. Belo Horizonte: Relicário Edições, 

2020. 

MOSSE, G. L. The Nationalization of the Masses: political symbolism and mass 

movements in germany from the Napoleonic Wars Through the Third Reich. New York: 

Howard Fertig, 1975. 

MOURA, H. X. et al. Blackletter: Fraktur. [s.l.]: Itemzero, 2022  

NEUMANN, P. Jena 1800: Die Republik der freien Geister. München: Siedler Verlag, 2018.  

NOVALIS. Hinos a noite e outros fragmentos. São Paulo: Estação Liberdade, 2003. 

NOVALIS. Schriften Werke, Tagebucherund Briefe Friedrich von Hardenbergs. Edição 

de Hans-Joachim Maehl e R. Samuel. Munique; Viena: Carl Hanser Verlag, 1978. v. II.  

NOVALIS. Schriften: Kritische Neuausgabe Auf Grund Des Handschriftlichen. Berlim: De 

Gruyter 1901. v. II. 

NOVALIS. Werke, Tagebücher und Briefe Friedrich von Hardenbergs. Darmstadt: 

Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1978. v. I.  

PETERSDORFF, D. von; BREUER, U. (org.). Das Jenaer Romantikertreffen im 

November 1799: Ein romantischer Streitfall. Paderborn: Ed. Ferdinand Schöningh, 2015.  

PFANKUCH, P. Caroline Schelling. Neue Deutsche Biographie, v. 3, S. 156-159, 1957. 

Disponível em: https://www.deutsche-biographie.de/pnd118607142.html. 

PIGENOT, L. V. Hölderlin: Sämtliche Werke. Dritter Rand Besorgt Durch Gedichte / 

Empedokles Philosophische Fragmente. Berlin: Propyläen-Verlag, 1943. 

PILZ, E. Beteutende Frauen des 18. Jahrhunderts: Elf biographische essays. In: KAMINSKI, 

K. Caroline Schlegell-Schelling: ein Leben zwischen Aufklarung und Romantik. 

Leistenstraße: Königshausen & Neumann, 2007. 

RADEMACHER, C. Allein Gegen den Kaiser. Geo Epoche: Deutschland um 1800, n. 79, p. 

2016. 

ROCKS, P.; SCHMIDT, P. Literarische und Politische Zeitschriften 1789-1805. Stuttgart: 

Metzler, 1975. v. 121. 

https://www.amazon.de/-/en/s/ref=dp_byline_sr_ebooks_2?ie=UTF8&field-author=Albert+L.+Lloyd&text=Albert+L.+Lloyd&sort=relevancerank&search-alias=digital-text
https://www.google.com.br/search?sca_esv=0c488d9821789787&hl=pt-BR&sxsrf=ADLYWIKtqzSigt17UK1r3L1PrOlbrEFMIw:1735863554293&q=inauthor:%22Hugo+%22Xesta%22+Moura%22&udm=36


 

 

 

ROMÃO, Tito Lívio Cruz. O método de tradução de Friedrich Schleiermacher sob o 

olhar crítico de Johann Albrecht Karl Schäfer. 2013. 218f. - Tese (Doutorado) - 

Universidade Federal de Santa Catarina, Curso de Pós-graduação em Estudos da Tradução, 

Santa Catarina, 2013.  

ROSSEAU, J. Emílio ou da Educação. Trad. Thomaz Kawuauche. São Paulo: Unesp, 2022.  

SCHLEGEL, A. W. Literarischer Reichsanzeiger oder Archiv der Zeit und ihres Geschmaks. 

Athenaeum, 2, Stuck 2, S. 328-340, 1799. 

SCHLEGEL, F. Fragmentos sobre poesia e literatura (1797-1803). São Paulo: Unesp, 

2016. 

SCHLEGEL, F. Lucinde and the fragments. Tradução: P. Firchow. Minneapolis: University 

of Minnesota Press, 1971. 

SCHLEGEL, F. Lucinde. Stuttgart: EGmbH & Co. KG, 2020. 

SEIDENBECHER, W. Das Leben der Caroline Schlegel-Schelling: Biographie. München: 

C.H. Beck, 2013. 

SELIGMANN-SILVA, M. Derrida: tradução testemunho e “otobiografia”. Campinas: 

Universidade Estadual de Campinas, 2020. 

SELIGMANN-SILVA, M. Ler o livro do mundo: Walter Benjamin: Romantismo e crítica 

poética. 2. ed. São Paulo: Iluminuras/Fapesp, 1999.  

SELIGMANN-SILVA, M. O local da diferença: ensaios sobre memória, arte, literatura e 

tradução. São Paulo: Editora 34, 2005.    

SELIGMANN-SILVA, M. Passagem para o outro como tarefa: tradução, testemunho e 

pós-colonialidade. Rio de Janeiro: UFRJ, 2022.  

THOMAS R. H.; BULLIVANT, K. A Critical History of German Film. New York: 

Berghahn Books, 2018. 

TSIGKANA, E. et al. Grammatik des Neugriechischen: eine einführung. Wien: Verlag der 

Österreichischen Akademie der Wissenschaften, 2018. 

TYNIÁNOV, Y. Die Literarische Kunstmittel und die Evolution in der Literatur (1894-1943). 

In: DISCHNER, G. Caroline und der Jenaer Kreis: Ein Leben zwischen buergerlischer 

Vereinzelung und romantischer Geselligkeit. Berlin: Verlag Klaus Wagenbach, 1979.  

WETTERS, K. et al. (ed.). Athenäum Jahrbuch der Friedrich Schlegel-Gesellschaft. 19. 

ed Missouri: Ferdinand Schoening, 2009. 

WULF, A. Magnificent rebels: the first romantics and the invention of the self. Rio de 

Janeiro: John Murray, 2022.  

WULF, A. Magnificos Rebeldes:los primeros romanticos y la invencíon del yo. Tradutor: 

Abraham Gragera. Madrid: TAURUS, 2022. 



 

 

 

ANEXO 1 – CARTAS CAROLINE E NOVALIS 

 

 



 

 

 

 

  



 

 

 
 



 

 

 
 



 

 

 
 



 

 

 
 



 

 

 
 



 

 

 
 



 

 

 
 



 

 

 
 



 

 

 
 



 

 

 

ANEXO 2 – PÔSTER 

 

Pôster que abre o Romantik Haus de Jena, celebrando o momento em que os 

participantes do Círculo de Jena reuniam-se para a celebração independente do “Eu” ou “Ich”. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura  SEQ Figura \* ARABIC 7 – Arquivo Romantik Haus Jena 


