
   

 

   

 

 

Universidade de Brasília – UnB 

Instituto de Letras – IL 

Departamento de Teoria Literária e Literaturas – TEL 

Programa de Pós-Graduação em Literatura – PÓSLIT 

 

 

LETÍCIA VICTÓRIA ALVES MAMÉDIO 

 

 

 

ENCRUZILHADAS CRÍTICAS NA OBRA DE BACO EXU DO BLUES 

 

 

 

Brasília 

2025 

  



   

 

   

 

LETÍCIA VICTÓRIA ALVES MAMÉDIO 

 

 

 

 

ENCRUZILHADAS CRÍTICAS NA OBRA DE BACO EXU DO BLUES 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Instituto de Letras da Universidade de 

Brasília, como requisito parcial para obtenção do título de mestre em 

Literatura e Práticas Sociais pelo Programa de Pós-graduação em 

Literatura. 

Orientador: Alexandre Simões Pilati 

 

 

 

Brasília 

2025 

  



   

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



   

 

   

 

LETICIA VICTÓRIA ALVES MAMÉDIO 

 

 

ENCRUZILHADAS CRÍTICAS NA OBRA DE BACO EXU DO BLUES 

 

 

APROVADO EM 29/08/2025 

 

 

 

_______________________________________ 

Prof. Dr. Alexandre Simões Pilati  

(Orientador/UNB) 

 

 

_______________________________________ 

Dr. Jackson de Brito Raymundo 

(Membro interno/UNB) 

 

 

_______________________________________ 

Prof. Paulo Henrique Vieira de Vieira 

(Membro externo/SEEDF) 

  

https://www.repositorio.unb.br/browse?type=author&value=Souza%2C+Paulo+Henrique+Vieira+de


   

 

   

 

AGRADECIMENTOS 

Laróyè, Èsú! 

Antes de oferecer essa dissertação nas encruzilhadas científicas, reverencio e agradeço 

ao Senhor delas, que me permitiu caminhar por seu terreno e realizar trocas tão férteis no 

percurso da pesquisa. Esú me ensinou a sabedoria de engolir, processar e devolver o que é mais 

nutritivo; a compreender o tempo que gira e não se finda, sobre aquilo que morre para dar início 

ao novo. Agradeço também ao babalorixá Pai Adalto Ty Ósun, que zelou pelo meu Orí nessa 

trajetória e ao Ìlé Àláketú Asé Omi Niwà, minha imensa gratidão. 

Dedico este trabalho à minha família paterna e materna, que contribuiu – cada um a seu 

modo – para que minha vida tivesse uma trilha sonora. Desde os embalos do sono de quando 

eu era bebê, passando pelos raps e sambas que tem nossa frequência e presença confirmada, até 

o samba-enredo da Estação Primeira de Mangueira, que eterniza os que já partiram; obrigada 

por expandirem meu repertório de forma tão orgânica. 

Ao meu pai, Victor – obrigada por me ensinar a sabedoria de compreender a vida por 

meio de uma canção, pelos vinis que me deixou como herança e companhia, e por seu eterno 

cuidado. À minha mãe, Solange – obrigada por me garantir que posso voar e ter sempre um 

colo à disposição no retorno. Ao meu irmão, Junior – primeiro amigo e eterno parceiro de 

jornada – obrigada por me apresentar o rap e sua potência, por todos os shows que vivemos e 

ainda viveremos, por me inspirar e levantar sempre que preciso. 

À minha avó, que me ensinou o mistério e a calma das ervas, dos chás e banhos. À 

Mandala, a vira-lata caramelo que me acompanhou com o olhar atento durante as madrugadas 

de escrita. Às minhas tias, primo, prima e tias-avós que, junto aos mais próximos, pavimentaram 

um caminho afetivo e seguro para que eu chegasse até aqui. 

Dedico também aos meus amigos e afetos. Maria, meu encontro de alma, companheira 

de mestrado e de tantas coisas mais – obrigada por esse amor que transcende universos, pelas 

correções, discussões e desabafos compartilhados. Ao Diego e à Isabella – pelos vinhos, pesos 

divididos, viagens entre um capítulo e outro, conversas intermináveis sobre amor e, portanto, 

me lembrarem constantemente da potência que é amar e ser amada. 

A Pedro Alexandre, por todos os shows, cafés e papos sobre música, mundo e 

candomblé que correram madrugada adentro. A Samuel – que, como só um amigo de infância 

sabe, sempre me lembra da minha essência e dos meus sonhos mais antigos e achou espaço na 



   

 

   

 

vida de ponte aérea pra pousar do meu lado, fosse para comemorar ou pra me ouvir reclamar. 

Ao Rafa, Bianca, Aylanne, Sarinha, Halana, ao Ícaro e sua família, à Carol e Wallacy. 

Às amizades construídas na UnB e amenizaram a permanência em tantos momentos, 

Iasmim, Marina, Wellington e Gabriel. Aos meus alunos, que me relembraram o poder do 

grafite e do rap durante nossas aulas eletivas e oficinas, e expandiram meus horizontes e 

perspectivas quando apresentaram suas músicas favoritas. Aos meus colegas professores na 

Secretaria de Educação do DF que torceram por mim, valorizaram minha pesquisa e me 

acolheram para que eu pudesse seguir escrevendo com flexibilidade em muitas oportunidades. 

À Sandra – minha torre, como a de Gilberto Gil. 

Ao meu orientador, professor Alexandre Pilati, por sua generosidade, tempo, 

disposição, conhecimento compartilhado. Ao Núcleo de Pesquisa da Canção, por cada 

contribuição. Aos professores do mestrado, por abrirem caminhos e discutirem os conceitos 

utilizados aqui com tanta maestria e compromisso. 

À Batalha da Escada, meu primeiro vislumbre da ponte entre rap e universidade. À 

Universidade de Brasília, pela excelência e pela ampliação diária de mundo e perspectivas. 

Ao próprio rap e a todo movimento hip hop, que me deu um norte, uma motivação pro 

trabalho de conclusão da graduação em Letras, e como consequência disso, motivação pra um 

mestrado em Literatura e Práticas Sociais. 

Às quebradas, em especial à quadra 11 do Setor Leste do Gama, a minha quebrada. Ao 

Gama, cidade de quem ama, que me ensina que o amor move e une uma população. 

À CAPES, por tornar possível a realização deste projeto com maior dedicação e 

qualidade a partir da concessão de bolsa. 

A todos que cruzaram meu caminho, se encantaram com a minha pesquisa e conscientes 

ou não, contribuíram com perspectivas sobre música brasileira, masculinidades, negritude e 

amor.  

A quem me amou e se deixou ser amado por mim,  

minha eterna e mais sincera gratidão. 

 

 

 



   

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Como ter um traço nosso e ao mesmo tempo não se afastar do que está sendo 

produzido no mundo? 

Como procurar uma identidade própria e ao mesmo tempo representar outros pontos 

de vista? 

 Só colecionando pedras que nos aparecem pelo caminho.  

No meio de uma terra devastada pela canalhice plantada há tantos anos, alguém quer 

semear a poesia e certamente colherá incompreensão. 

Os pensamentos vadios do poeta se disseminam quando vê que subindo a ladeira 

mora a noite, e na margem do vento numa rua de terra ele lê a poesia dos deuses 

inferiores.” 

 

Ferréz, “Procura-se um poeta” in “Colecionador de Pedras”, Sérgio Vaz. 2021 

  



   

 

   

 

RESUMO  

A presente dissertação analisa a obra do rapper baiano Baco Exu do Blues a partir das 

transformações estéticas, políticas e subjetivas que atravessam o rap brasileiro. Partindo da 

distinção entre velha e nova escola do rap nacional, investiga-se como a produção do artista 

tensiona os limites da canção popular, mantendo elementos críticos do hip hop ao mesmo tempo 

em que incorpora novas temáticas, como o afeto e a vulnerabilidade. O trabalho mobiliza 

aportes teóricos de György Lukács (tipicidade), Luiz Tatit (análise cancional) e bell hooks 

(afetividade e masculinidades negras), para demonstrar que a obra de Baco se situa em uma 

encruzilhada estética e política. A dissertação propõe que sua música atualiza estratégias de 

resistência e subjetivação da juventude negra, articulando crítica social, experimentação formal 

e discurso amoroso, configurando um novo lugar para o rapper negro na canção brasileira 

contemporânea. 

Palavras-chave: Baco Exu do Blues; rap brasileiro; canção; masculinidade negra; 

amor; crítica social. 

ABSTRACT 

This dissertation analyzes the work of Bahian rapper Baco Exu do Blues in light of the 

aesthetic, political, and subjective shifts shaping Brazilian rap. Framing the discussion around 

the contrast between the old and new schools of national rap, the study examines how Baco’s 

music challenges the conventions of Brazilian popular song by preserving hip hop’s critical 

stance while introducing themes such as love, affect, and vulnerability. The research draws on 

the concept of typicality (György Lukács), the analytical tools of song analysis (Luiz Tatit), and 

reflections on Black masculinity and affect (bell hooks) to argue that Baco’s work occupies an 

aesthetic and political crossroads. His music offers updated strategies of resistance and self-

expression for Black youth in Brazil, combining social critique, formal innovation, and 

emotional discourse to reimagine the role of the Black rapper in contemporary Brazilian popular 

music. 

Keywords: Baco Exu do Blues; Brazilian rap; popular song; Black masculinity; love; 

social critique.. 

  



   

 

   

 

Sumário 
INTRODUÇÃO .............................................................................................................. 9 

Primeiramente, O Rap É Canção? ................................................................................ 15 

CAPÍTULO 1 – O Movimento Hip Hop, O Rap E Suas Contribuições Em Território 

Nacional .................................................................................................................................... 32 

1.1 O Movimento Hip Hop E A Constituição Da Velha Escola Do Rap Brasileiro

 33 

1.2 As Contribuições Das Mudanças Tecnológicas E Sociais Para A Formação Da 

Nova Escola Do Rap Brasileiro ............................................................................................ 50 

CAPÍTULO 2 – A Tipicidade Presente Na Obra De Baco Exu Do Blues ................... 71 

2.1 A Categoria de Tipicidade de Lukács Adaptado Ao Rap Brasileiro ...................... 72 

2.2 Baco Exu Do Blues Como Produto Das Encruzilhadas Sociais, Morais E Artísticas

 .................................................................................................................................................. 84 

CAPÍTULO 3 – “Quantas Vezes Você Já Foi Amado?”: Baco Exu Do Blues 

Subvertendo Amorosamente A Postura De Rapper Negro Inabalável ................................... 104 

3.1 Influência Do Rap Na Construção De Imaginários Periféricos ............................ 106 

3.2 “Cantar Sobre Amar Talvez Seja Mais Revolucionário” ..................................... 144 

REFERÊNCIAS ......................................................................................................... 175 

 

 



   

 

9 

 

INTRODUÇÃO  

O presente trabalho tem como objetivo analisar o aspecto cancional das produções do 

rapper baiano Baco Exu do Blues, considerando as transformações ocorridas dentro do RAP 

brasileiro e seus reflexos na subjetividade e vida social das pessoas negras no Brasil. Ademais 

analisa a trajetória, as composições e o modo de produção do rapper. Partindo da 

contextualização histórica do surgimento do rap na década de 1980 e da análise de canções 

representativas, busca-se identificar de que maneira sua forma estética conseguiu reverberar 

uma organização do pensamento político de jovens negros periféricos desse período e como 

essas marcas permanecem na nova geração. Embora o rap tenha passado por profundas 

transformações, acompanhando as dinâmicas do capitalismo e as mudanças internas do 

movimento hip hop, o estudo procura identificar em que medida o gênero ainda mantém sua 

postura crítica e radical.  

Como marco zero dessa encruzilhada, a partir do questionamento "o rap é canção?", 

busca-se compreender a construção da canção popular brasileira “tal como a conhecemos” e a 

posição ocupada pelo rap nesse processo. Para isso, valemo-nos da noção de “canção tal como 

a conhecemos”, discutida por Luiz Tatit (2002) e expandida criticamente por Acauam Oliveira 

(2015) para, em seguida, problematizar o modo como o rap se insere ou se afasta dessa tradição. 

O capítulo também investiga de que modo o rap brasileiro se filia a uma linhagem estética negra  

do ao soul brasileiro das décadas de 1970 e 1980 — com nomes como Tim Maia, Cassiano, 

Toni Tornado e Sandra de Sá —, cuja proposta é de afirmação negra e promoção da autoestima. 

Ao recuperar essa linhagem, o rap brasileiro reposiciona a canção como campo de combate 

simbólico e performático. Assim, a pergunta "o rap é canção?" torna-se um ponto de partida 

para discutir não apenas aspectos técnicos ou formais, mas, sobretudo, disputas históricas e 

ideológicas sobre o que pode ou não compor a canção popular brasileira “tal como a 

conhecemos”.  

 A partir dessa discussão indispensável para os estudos sobre canção, a primeira via da 

encruzilha se apresenta na diferenciação da velha para nova escola do rap nacional. O recorte 

busca compreender como o rap — especialmente aquele produzido por artistas negros 

periféricos — se consolida como linguagem crítica da juventude urbana, mas também como 

caminho possível de mobilidade social. Nesse sentido, analisa-se a transição de um modelo de 

resistência avessa à lógica mercadológica, marcada por uma postura antissistêmica e engajada 



   

 

10 

 

(a velha escola), para um modelo mais híbrido e inserido nas estruturas de consumo e 

visibilidade midiática (a nova escola). Tal percurso é examinado à luz das mudanças 

tecnológicas e sociais que reconfiguram o acesso à produção, circulação e recepção da música, 

impactando diretamente a forma como o rap é produzido, compreendido e consumido no Brasil 

contemporâneo. 

Pretende-se nesse capítulo verificar, na trajetória do rap brasileiro, como as letras e 

temáticas abordadas pela velha escola conseguem acompanhar a estética periférica brasileira, 

sem deixar de acompanhar a necessidade de um posicionamento mais intenso e afirmativo, 

reverberando em uma estratégia social de sobrevivência. Intenta-se também, aferir, a partir da 

flexibilização da relação do rap com a mídia e com o mercado fonográfico, além da inserção de 

novas vozes e temáticas mais passionais, durante a nova escola, se ainda há esse vínculo com a 

realidade. 

Na segunda via da encruzilhada, parte do esforço de articular, de forma teórico-crítica, 

a produção musical de Baco Exu do Blues à luz da categoria de tipicidade, que como 

mencionado em “Introdução à uma estética Marxista”; “se apresenta como “uma categoria da 

vida, que deve desempenhar um reflexo crítico, embora não tão central na arte” (Lukács, 2018, 

p.27). Alicerçada nos princípios do materialismo histórico dialético, a noção de tipicidade 

permite compreender a obra de arte como reflexo aprofundado das contradições sociais de uma 

época, na medida em que configura personagens, situações e conflitos que, embora enraizados 

em uma experiência individual, expressam aspectos estruturais da realidade coletiva.  

Assim, o objetivo do capítulo é investigar se, e de que modo, a obra de Baco pode ser 

considerada, nos termos lukacsianos, uma verdadeira obra de arte — comprometida com a 

revelação da totalidade social e não apenas com a subjetividade isolada. Além disso, busca-se 

aferir de que modo a estética de Baco ultrapassa um mero reflexo imediato do contexto, 

trabalhando a essência das contradições sociais que resultam da relação entre as classes e que 

estruturam, historicamente, o Brasil. 

Para tanto, o capítulo retoma inicialmente a tradição crítica inaugurada no rap brasileiro 

pelos Racionais MC’s e outros expoentes da velha escola, cuja poética que sempre esteve 

profundamente enraizada nas contradições da realidade periférica brasileira, desempenha 

também uma consolidação de uma narrativa tipificada da experiência negra periférica. Canções 

como “Capítulo 4, Versículo 3” (1997), “Negro Limitado” (1993) e “Estilo Cachorro” (2002) 



   

 

11 

 

são analisadas à luz da teoria lukacsiana por expressarem, através de figuras e situações que 

podem ser consideradas típicas ao apresentarem características e sujeitos socialmente 

determinados que emergem da realidade periférica brasileira como síntese de conflitos 

históricos: a pobreza, o racismo, a violência institucional e a repressão policial.  

A partir dessa primeira apreciação, a categoria de tipicidade desenvolvida por Lukács 

(2018) será aplicada a Baco Exu do Blues, que, embora componha em um cenário estético 

distinto, retoma a tradição da denúncia social ao reconfigurar suas formas e temas. Para 

desenvolver tal argumento, organizou-se a análise das canções a partir de três eixos temáticos 

que se repetem ao longo da obra do artista e que, ao mesmo tempo, reverberam nas experiências 

da juventude negra periférica brasileira: o empreendedorismo periférico, a religiosidade afro-

brasileira e a autoestima negra. Através de faixas como “En Tu Mira” (2017), “Capitães de 

Areia” (2017), “Bluesman” (2018) e “Preto e Prata” (2018), foram evidenciadas as tensões entre 

sujeito e estrutura, entre vivência e historicidade. As canções escolhidas servirão como objeto 

de análise para verificar se a dimensão tipificada da experiência negra e periférica se manifesta 

também na nova escola do rap brasileiro, mesmo sob novos arranjos discursivos e formais.  

Ao mobilizar a categoria de tipicidade, o capítulo pretende contribuir para o debate 

sobre o lugar da canção crítica no campo da estética marxista, propondo uma leitura que 

reconhece o rap como forma legítima de arte comprometida com a realidade histórica, mesmo 

quando tensionada por dinâmicas mercadológicas e transformações culturais recentes. 

Na última via da encruzilha, este trabalho volta-se à maneira como a obra de Baco Exu 

do Blues, sobretudo no álbum Quantas vezes você já foi amado? (2022), propõe uma 

reconfiguração simbólica e discursiva das masculinidades negras no campo do rap brasileiro. 

A investigação parte do entendimento de que o rap é, historicamente, um espaço privilegiado 

de elaboração de representações sobre a juventude negra e periférica. No entanto, como gênero 

fundado sobre a potência da palavra e da performance, o rap também corre o risco de cristalizar 

imaginários excludentes e reforçar estereótipos, inclusive no tocante ao gênero e à afetividade. 

O capítulo se apoia nos estudos sobre masculinidades negras e, sobretudo, no pensamento de 

bell hooks (2021), para investigar de que maneira o discurso amoroso pode se tornar uma 

ferramenta crítica e política de desconstrução das estruturas do patriarcado e do racismo. 

Utilizando os estudos da professora, escritora e ativista negra norte-americana bell 

hooks, refletiremos sobre a importância de novas possibilidades de masculinidades como 



   

 

12 

 

referência e a da utilização do amor como ferramenta política. Recuperar e “erguer a voz”, para 

hooks (2019), demonstra um ato de resistência e uma forma de reivindicar a própria identidade, 

permitindo que a existência física, afetiva e política e a forma que o indivíduo escolhe para 

manifestá-las sejam ouvidas, respeitadas e reconhecidas, viabilizando a autoria e domínio de 

suas narrativas.  

A proposta analítica parte do contraste entre dois modelos representativos de 

masculinidade no rap brasileiro. De um lado, a postura do “rapper durão”, amplamente 

veiculada pela velha escola do rap nacional, é observada nas canções “Estilo Cachorro” (2002), 

dos Racionais MC’s, e “Estilo Vagabundo” (2002), de MV Bill e Kmilla CDD, nas quais a 

rigidez emocional e a dureza simbólica se configuram como respostas legítimas à violência 

sistêmica que atinge homens negros no Brasil. De outro, Baco Exu do Blues articula um 

deslocamento significativo nessa tradição, ao vocalizar sentimentos como insegurança, desejo, 

angústia e fragilidade em canções como “Autoestima” e “Lágrimas” (ambas de 2022), 

tensionando a norma da invulnerabilidade que historicamente constituiu o imaginário do 

homem negro dentro do rap. 

A análise dessas faixas busca compreender como o rapper baiano reconstrói 

discursivamente a identidade masculina negra por meio de afetos, elaborando uma proposta 

estética que recoloca o amor, o cuidado e a escuta como práticas revolucionárias. O amor, aqui, 

é compreendido à luz da concepção de bell hooks (2021) como um ato político que resiste à 

desumanização e possibilita a reconstrução subjetiva de homens negros. O intuito, com essa 

terceira ferramenta analítica, é verificar em que medida o discurso do rap de Baco Exu do Blues 

cumpre ou desvia de um papel social significativo e se, tal como a velha escola do rap brasileiro, 

as canções da nova geração de rappers conseguem contribuir ativamente na luta e resistência 

negra brasileira, de forma consciente e estratégica ou se há possíveis contradições embricadas 

na obra do cancionista que o deslocam para fora da tradição cancional e ideológica do rap.  

Com isso, almejamos investigar a hipótese de que o rapper baiano Baco Exu do Blues 

seja um ponto de encontro na encruzilhada desses conceitos, visto que apresenta características 

da velha e da nova escola que serão apresentadas no primeiro capítulo, além de elementos 

típicos em suas letras e nos samples inseridos que captam a essência da realidade que está 

inserido e assim possibilita agregar ao rap brasileiro com sua obra novas possibilidades de 

masculinidades negras e estratégias de resistência. Apesar de não se tratar de um profundo 

estudo sociológico, mas sim de uma análise das canções e da ponderação de sua relação com a 



   

 

13 

 

juventude negra e periférica do Brasil, a pesquisa considera esses aspectos fundamentais para 

verificar se há, de fato, uma ligação evidente entre o fenômeno cancional e o contexto social 

brasileiro.  

O título desta dissertação, "Encruzilhadas Críticas na Obra de Baco Exu do Blues", foi 

escolhido por sua capacidade de sintetizar as múltiplas camadas de análise que se entrecruzam 

no estudo. A encruzilhada, enquanto metáfora cultural e política, representa o ponto de encontro 

e tensionamento entre afetividade, resistência, mercado e produção estética, que marcam a obra 

de Baco. A encruzilhada carrega uma forte carga simbólica nas culturas de matriz africana, nas 

religiões afro-brasileiras e na tradição cultural negra de resistência. Ela remete a um lugar de 

trocas, de trânsito entre mundos, de possibilidades — um espaço onde coexistem opostos e onde 

há uma abertura para o novo.  

A encruzilhada é a boca do mundo, é saber praticado nas margens por inúmeros seres 

que fazem tecnologias e poéticas de espantar a escassez abrindo caminho. Exu, como 

dono da encruzilhada, é o primado ético que diz acerca de tudo que existe e pode vir 

a ser. Ele nos ensina a buscar uma constante e inacabada reflexão sobe os nossos atos. 

[...] Dono da porteira do mundo é ele a força vital a ser invocada para a tarefa miúda 

de riscar os pontos de descolonização. (Rufino, Luiz. 2019. p.9) 

Na obra de Baco, essa simbologia aparece tanto explicitamente (com a referência a Exu 

em seu nome, orixá das encruzilhadas e da comunicação) quanto nas escolhas temáticas que ele 

faz: entre o afeto e a dor, o sucesso e o esvaziamento emocional, a resistência e a 

vulnerabilidade. O termo “críticas” no título aponta que a pesquisa não apenas descreve, mas 

analisa de forma aprofundada as tensões, contradições e questionamentos da sociedade 

brasileira, do rap nacional e do objeto principal, Baco Exu do Blues. Portanto, o título sintetiza 

tanto o conteúdo estético-político do corpus analisado quanto o caminho crítico-metodológico 

adotado, propondo ao leitor um transitar atento pelas zonas de tensão, transformação e 

reexistência que marcam a produção musical de Baco Exu do Blues. 

O interesse em construir e delinear esses caminhos se dá por duas vias: pessoal e 

acadêmica. A primeira, surge de uma incessante curiosidade sobre a música e cultura brasileira, 

sendo o rap, trilha sonora de momentos subjetivos, significativos, estruturantes e revigorantes 

da minha trajetória. A segunda, pretende dar continuidade aos estudos sobre o cancionista 

baiano iniciados durante o trabalho de conclusão da graduação, buscando contribuir para o 

enriquecimento da fortuna crítica referente aos estudos do rap nacional e, principalmente, sobre 

Baco Exu do Blues.  



   

 

14 

 

Sendo assim, com o intuito de acompanhar os debates da academia sobre canção e 

principalmente sobre seu “fim”, retomaremos brevemente o que se entende como canção 

popular brasileira como ponto de partida para identificar como o rap dialoga com essa tradição.  

  



   

 

15 

 

Primeiramente, O Rap É Canção? 

Para compreender o lugar que o rap brasileiro ocupa dentro da história da canção 

popular, é fundamental partir da definição do que se convencionou chamar de “canção tal como 

a conhecemos”. Essa expressão, presente em diversos estudos sobre música popular, remete 

principalmente ao formato que se consolidou a partir da década de 1920, com o surgimento do 

rádio no Brasil, e se transformou nas décadas seguintes com o samba, a bossa nova e a MPB.  

Acauam Oliveira (2015), ao investigar o “fim da canção”, oferece um panorama 

histórico-conceitual valioso sobre como a canção popular brasileira foi sendo moldada. 

Segundo o autor, baseando-se nos conceitos de Luiz Tatit, três aspectos fundamentais 

caracterizam a especificidade da canção brasileira: a estabilização do modo de dizer do 

português brasileiro numa forma estética que equilibra fala e canto; a ausência de um saber 

institucionalizado para sua produção (o que garante sua penetração popular); e o impacto da 

indústria fonográfica, que permitiu a gravação e difusão da oralidade sem necessidade de 

mediação escrita. 

Esse modelo de canção, que contempla o equilíbrio estético entre fala e canto, o 

conhecimento que atravessa o institucionalizado e a difusão além da forma escrita (Oliveira, 

2015), está profundamente relacionado aos processos históricos e sociais que estruturaram a 

música popular brasileira no século XX. Para Oliveira (2015) estes aspectos se relacionam entre 

si de forma decisiva na construção da especificidade formal da canção brasileira a partir do  

desenvolvimento de uma linguagem baseada no princípio de estabilização do modo 

de dizer do português brasileiro em uma forma estética que não perde de vista seu 

lastro entoativo. Uma melodia que não se realiza completamente enquanto tal, não 

deixa que a voz se torne apenas instrumento, localizando-se a meio caminho entre as 

dimensões prática e artística da linguagem. O amplo alcance da canção explica-se 

especialmente por essa capacidade de confundir-se com a própria língua, integrando 

nossos mecanismos psíquicos mais profundos, essencialmente constituídos pela 

linguagem. (Oliveira, 2015, p.2) 

 

A popularização do rádio, na década de 1930, ampliou o público e proporcionou maior 

espaço de projeção para a canção popular no Brasil, trazendo avanços no campo da produção 

(Oliveira, 2015). Esse movimento fortaleceu a forma híbrida entre fala e canto, consolidando a 

canção como um espaço de enorme alcance afetivo e social. Ainda segundo Oliveira (2015), 

um segundo elemento central desse processo é o caráter não institucionalizado da produção 

cancional no Brasil. A produção da canção popular esteve, desde sua disseminação e maior 



   

 

16 

 

alcance com o desenvolvimento do rádio, mais ligada à prática e à oralidade do que ao domínio 

de conhecimentos institucionalizados, quer seja técnicos ou acadêmicos. É nesse sentido que 

Oliveira (2015, p. 2) aponta o segundo aspecto da canção popular brasileira: 

a não-institucionalização do saber necessário para o domínio dos procedimentos 

destinados à confecção da canção, responsável por seu elevado grau de penetração e 

organicidade em um país marcado pelo profundo afastamento da sociedade do campo 

dos saberes formais, espaço de demarcação de privilégios. (Oliveira, 2015 p.2) 

Esse aspecto é particularmente importante para entender por que o rap, ao emergir de 

contextos periféricos e marginalizados, consegue se apropriar de estratégias próprias de 

comunicação e de produção estética, mesmo operando à margem das grandes estruturas da 

indústria cultural tradicional.  Essa dimensão tecnológica ganha ainda mais relevância na virada 

para os anos 2000, com o avanço das tecnologias digitais — tema que será retomado no segundo 

capítulo desta dissertação, ao tratarmos da nova escola do rap.  

O terceiro elemento destacado por Oliveira é o impacto da indústria fonográfica que em 

seu desenvolvimento possibilitou a “gravação do registro oral diretamente, sem a necessidade 

de formas de mediação escritas” (Oliveira, 2015, p.2) 

é preciso considerar o grau de desenvolvimento dos meios de produção da sociedade 

e o desenvolvimento da indústria fonográfica, responsável pela possibilidade de 

gravação do registro oral diretamente, sem a necessidade de formas de mediação 

escritas. (Oliveira, 2015, p.2) 

Diante do exposto por Acauam Oliveira, baseado nos conceitos da forma cancional 

desenvolvidos por Luiz Tatit, compreendemos que a canção se apresenta como uma linguagem 

indissociável do princípio de estabilização entoativa, que se localiza entre a fala e o canto. A 

aproximação à fala promove um espaço próprio durante a audição onde, o que é cantado, se 

eleva aos níveis psíquicos através da melodia e dicção, e por atuar em um território com baixos 

níveis de incentivo e acesso ao saber institucional, como é o caso do Brasil, a canção toma 

grandes proporções e relevância, principalmente com o desenvolvimento do rádio na década de 

30.  

Em síntese, considerando a forma da canção desenvolvida durante essa década, o 

cancionista seria então “um malabarista a sustentar elementos díspares em um mesmo projeto 

entoativo” (Oliveira, 2015. p.3), sendo esses elementos a fala e melodia, código e mensagem, 

e afins, estando “situada entre as necessidades práticas e artísticas da linguagem” (Oliveira, 

2015. p.3). Nas palavras do próprio Tatit, no universo desses malabaristas, “não importa tanto 



   

 

17 

 

o que é dito, mas a maneira de dizer, e a maneira é essencialmente melódica” (Tatit, 2002.p.9) 

sendo assim, o impacto maior para o ouvinte parte da construção melódica e é bem-sucedido 

quando harmonizado com a letra da canção. 

A forma da canção disseminada na década de 30, é refletida no samba de Noel Rosa, 

que opta por deixar o modelo rítmico predominante para utilizar um modelo rítmico diferente 

1, além de fazer a adoção de letras com refrão e segunda parte, utiliza uma “linguagem própria 

bem mais próxima da fala cotidiana do que dos rebuscamentos literários e melodias que mantém 

uma relação orgânica com a entoação cotidiana” (Oliveira, 2015). O samba de 30, representado 

na entoação de cancionistas que se destacaram como Noel Rosa e Wilson Baptista, se 

apresentam como o início de uma consolidação de um projeto no mínimo complicado de 

mestiçagem: é romanticamente travestido de “encontros culturais”, que apesar de estar ligado 

à tradição do samba produzido no fundo dos quintais, também apresenta uma neutralização de 

seus elementos percussivos para agradar ao público renomado do Estácio (Oliveira, 2015). 

A forma híbrida e mestiça do samba vai confirmar o país (em sua própria constituição 

formal, mas também na eleição de temas como a mulata e o carnaval) enquanto lugar 

dos encontros e da mistura, sendo essa tradição cordial a própria marca da diferença 

brasileira. O samba e o país são, em todos esses aspectos e para todos os efeitos, frutos 

da miscigenação. A canção popular nesse sentido seria o lugar que insere uma fissura 

em nosso presente e nos revela a nós mesmos no futuro, caso sejamos capazes de 

transformar esse projeto estético em projeto democrático cordial. (Oliveira, 2015, p.3) 

Esse projeto artístico ideológico é capaz de demonstrar a consciência que almeja 

constituir uma identidade nacional reconhecendo sua composição étnica, porém, sem 

reconhecer as desigualdades advindas da colonização, tampouco que o discurso de 

miscigenação oculta um processo cunhado sob a constante violência sexual contra mulheres 

negras. Já na década de 50, com o fortalecimento e grande alcance da Bossa Nova fortemente 

influenciada pelo jazz e pela música erudita, a forma da canção brasileira é modificada 

novamente. As mudanças de um formato para outro são perceptíveis especialmente, através de 

João Gilberto e Tom Jobim, tanto no canto e interpretações das canções, como nos aspectos 

 

1A diferenciação se dá a partir de maior adoção do paradigma do Estácio em oposição ao paradigma do tresillo, 

Aprofundando a comparação rítmica, Gabriela de Melo Machado analisa detalhadamente os elementos que 

diferem os formatos de percussão em seu artigo “Choro-sambado: reflexões sobre os aspectos rítmicos e suas 

repercussões melódicas”, reunindo e baseando-se nas percepções de Gehard Kubik, Mukuna Kazadi, Simha 

Arom, Carlos Sandroni e Tiago Oliveira Pinto entre outros para sustentar a afirmação. 



   

 

18 

 

melódicos, proporcionando assim a remodelação da canção que havia sido formatada durante a 

década de 30.  

A Bossa Nova também se alinha ao projeto de uma democracia cordial, que buscava 

superar as desigualdades sociais sem confrontá-las diretamente. Ao contribuir para o endosso 

do mito da democracia racial, o gênero não rompe totalmente com a tradição ideológica já 

presente no samba de Noel Rosa — que, embora reconheça a composição étnica do povo 

brasileiro, ignora as estruturas melódicas dos sambas anteriores à era do rádio. A própria Bossa 

Nova revela essa ruptura estética ao priorizar instrumentos de corda em detrimento da 

percussão, distanciando-se das sonoridades do samba das baianas, como Tia Ciata, Ismael Silva 

ou mesmo Pixinguinha.  

A modernidade que essa geração idealizava, havia de conter seu quê de brasilidade e 

reconhecimento de suas raízes, todavia o que havia de mais negro nessas raízes – a 

percussão – que acompanhou o samba no Brasil, não encontra um reconhecimento 

justo nessa idealização construída pela Bossa Nova. A Bossa Nova “remodela a 

canção formatada na década de 1930 na medida em que, sem romper com ela, a um 

só tempo a consagra como tradição e a utiliza como base de inovação estética” 

(Oliveira, 2015, p.4). Para Oliveira (2015) é nesse ponto que se concretiza no plano 

estético as aspirações políticas do projeto de modernização do país:  . E é nesse ponto 

que os projetos de Chico Buarque e da MPB como um todo podem ser vistos enquanto 

desdobramento do gesto seminal de João Gilberto: trata-se de um projeto de 

modernização do país, sustentado pela crença na possibilidade de realização da 

perspectiva do nacional desenvolvimentismo, que via concretizado no plano estético 

suas aspirações políticas. A criação de um modelo de sociedade moderna em que 

estivessem inscritas as marcas da diferença brasileira, ancorada na tradição dos 

encontros culturais. A aposta de parte dessa geração é que, a partir dessa tradição (tal 

como formalizada pelos sambas de Noel), seria possível propor um salto civilizador 

em que o país se modernizaria, ao mesmo tempo sanando suas contradições internas 

e propondo as marcas da nossa especificidade para o mundo. Mesmo a tropicália - 

uma espécie de exposição dos absurdos e fantasmagorias contidas nesse projeto - 

mantém-se fiel à perspectiva em que o caminho para a canção\país passa por um 

modelo conciliatório de dissolução de fronteiras. (Oliveira, 2015, p.4) 

Seguindo a tradição cancional, Chico Buarque e a MPB – que aqui será considerada 

como a música popular brasileira comercial e de grande prestígio a qual se refere o professor e 

compositor Carlos Sandroni (2004), no artigo “Adeus à MPB”2 –, dão continuidade não só a 

essa ideologia conciliatória que reforça a desconsideração de uma herança escravocrata, mas 

também à prática de repaginar o formato da canção popular. Segundo Sandroni, a MPB surgiu 

num contexto de forte mobilização social e política, funcionando como uma espécie de “defesa 

 

2Publicado no livro “Decantando a República: Inventário histórico e político da canção popular moderna brasileira 

– Outras conversas sobre canção” organizado por Berenice Cavalcante, Heloisa Starling e José Eisenberg. 



   

 

19 

 

nacional” frente às ameaças culturais externas. Ele destaca que a expressão "música popular 

brasileira" passou a ocupar, a partir da década de 1960, um lugar central na construção de um 

ideal de povo brasileiro, especialmente urbano e politicamente engajado. Quanto à função da 

música popular brasileira no cenário nacional Sandroni (2004, p. 29) afirma que: 

A expressão música popular brasileira cumpria, pois, se é que se pode dizer assim, 

certa função de “defesa nacional” (e nisso também ela ocupava lugar que pertencera 

ao folclore nas décadas anteriores). Nos anos finais da década, ela se transforma 

mesmo numa sigla, quase uma senha de identificação político-cultural: MPB. A 

concepção de uma “música-popu1ar-brasileira”, marcada ideologicamente e 

cristalizada na sigla “MPB”, liga-se, a meu ver, a um momento da história da 

República em que a idéia de “povo brasileiro” — e de um povo, acreditava-se, cada 

vez mais urbano — esteve no centro de muitos debates, nos quais o papel 

desempenhado pela música não foi dos menores.  

A reflexão de Sandroni (2004) é importante porque evidencia como a MPB, em sua 

gênese, foi carregada de um projeto político que pretendia representar uma ideia universal de 

brasilidade. O projeto de identidade nacional esteve diretamente ligado aos ideais republicanos 

e às tensões políticas da época, sobretudo no contexto da ditadura militar. Nos anos 60 a MPB 

tornou-se quase um emblema de identificação político-cultural, muito em função de projetos 

como o CPC da UNE, a Revista Civilização Brasileira e o famoso show “Opinião”, que reuniu 

Nara Leão, Zé Kéti e João do Vale. Sandroni (2004) observa: 

É nesse momento que gostar de MPB, reconhecer-se na MPB passa a ser, ao mesmo 

tempo, acreditar em certa concepção de “povo brasileiro”, em certa concepção, 

portanto, dos ideais republicanos. (Do mesmo modo que nas décadas anteriores, 

gostar de folclore e reconhecer-se no folclore — mesmo à custa da transfiguração 

deste como na música de Villa-Lobos e na pregação de Mário de Andrade — era 

acreditar em outra versão do que era o povo.) Essa vinculação explica em grande parte 

a reação hostil que uma parcela do público de então teve ao tropicalismo. (Sandroni, 

2004, p. 29). 

 Esse processo de cristalização da MPB enquanto projeto nacionalista e ideológico 

vinculado ao desenvolvimentismo fornece bases para compreender a resistência no 

reconhecimento de manifestações posteriores, como rap, como canção popular brasileira. 

Distante da pretensão de contribuir para o projeto elitista de desenvolvimento nacional, o rap, 

com seu discurso direto e sua estética de confronto, surge não apenas como uma nova forma de 

expressão musical, mas como um desafio a esse modelo conciliador e homogeneizador que a 

MPB havia encarnado. Enquanto a MPB construiu-se como um símbolo da identidade nacional 

mediada por setores da classe média e da elite intelectual urbana, o rap surge como a voz das 

periferias, denunciando as exclusões estruturais e as falácias de um Brasil racialmente 

harmonioso. A leitura de Sandroni (2004) permite, portanto, compreender que as tensões entre 

rap e MPB não são apenas de ordem estética, mas também ideológica e política. 



   

 

20 

 

Seria insensato desconsiderar que a música popular brasileira surge enquanto 

classificação, durante a década de 60 e a instauração da ditadura militar, em uma conjuntura 

que impôs aos cancionistas a necessidade de disfarçarem toda e qualquer crítica ao país. É, 

contudo, igualmente inegável que a maneira como os conflitos internos são atravessados 

durante esse período também contribui para o adiamento da discussão sobre a parcela de 

brasileiros que vive sob um regime ditatorial desde 1500. 

O negro no Brasil, entre africanos e descendentes, tem, a partir de 1800 sua 

importância étnica fortalecida quando, mesmo sob condições de exploração na realização das 

tarefas braçais a que era submetidos, buscavam a reconstrução da sua identidade (Tatit, 2004). 

A construção dessa identidade, sob nova condição, que se dava em meio a perdas e a partir da 

revitalização de práticas cotidianas, entidades espirituais, em concordância com Tatit (2004),   

 Ao mesmo tempo que perdiam alguns elos entre suas práticas cotidianas e as 

entidades espirituais invocadas pela dança, os negros revitalizavam seus batuques, 

unindo, nos poucos momentos de folga, religião e lazer. A retomada dos calundus 

africanos (ritmos e danças de natureza religiosa mesclados a vaticínios e curas) datam 

dessa época. A idolatria contida nesses rituais, seus efeitos ruidosos e hipnóticos, suas 

manifestações pagãs, que sempre importunaram os senhores, foram se tornando 

insuportáveis no momento em que setores da sociedade branca começaram a integrar 

as rodas de batuque e a participar diretamente das cerimônias. Não podendo mais frear 

umas das únicas formas de escape do cotidiano escravista, que já ganhara a força de 

quase um século de implantação, as autoridades brasileiras da época contentaram-se 

em separar rito social de rito religioso, tolerando o primeiro, mas coibindo duramente 

a prática do segundo. (Tatit, 2004, p. 21). 

Ocupar a rua com manifestações artísticas não é uma prática que passa a ser 

criminalizada a partir do regime ditatorial ao qual o Brasil esteve submetido da década de 60 à 

década de 80. O processo de desumanização de pessoas negras durante a escravidão torna-se 

uma ferida que ainda sangra sob a historiografia do Brasil e escancara que há um interesse 

político no controle de corpos e certas manifestações culturais. A padronização dessa canção 

“tal como a conhecemos”, como classifica Chico Buarque, se dá em consonância ao viés 

político da sociedade: a desumanização do negro e suas práticas, entidades e costumes se dá em 

paralelo à construção de referências que não incorporem justamente as mesmas práticas, 

entidades e costumes enquanto referência e modelo. 

Retomando o samba de Noel Rosa, é bem provável que sua referência enquanto modelo 

para a canção popular tenha se dado em razão da diluição de uma marcante característica que 

acompanha todas as criações negras no campo musical: o batuque. Nessa perspectiva ao se 

tornar a maior referência para a forma da canção popular, fazendo a negação do que aproxima 



   

 

21 

 

da musicalidade africana (dizimada pela diáspora), também se torna capaz de desqualificar 

como canção qualquer outra manifestação cancional que se alinhe a um ritmo e estética que 

estejam fora desse padrão, como demonstra a dificuldade enfrentada pelo rap e pelo funk em 

serem considerados como canção. 

Ao aprofundar a discussão sobre os processos históricos de apagamento da negritude na 

música popular brasileira, é imprescindível considerar o papel que o samba desempenhou nesse 

percurso. A biografia de Xangô da Mangueira, “Xangô Da Mangueira: Recordações De Um 

Velho Batuqueiro” (Cotrim, Cotrim, Pacheco, 2005), organizada por Nei Lopes, oferece um 

panorama contundente sobre como o samba, mesmo sendo expressão direta da cultura negra, 

foi alvo de censura e de estratégias sistemáticas de branqueamento. 

Nei Lopes, ao narrar os primeiros anos de vida de Olivério Ferreira, o Xangô da 

Mangueira, estabelece um paralelo entre a trajetória pessoal do sambista e a história social e 

racial do Brasil no início do século XX. Acompanhando a cronologia e citações de Darcy 

Ribeiro em sua obra “Aos trancos e barrancos: como o Brasil deu no que deu” (1985), ao narrar 

a história de Xangô, Nei Lopes sintetiza como houve uma ordem política e social para o 

apagamento de negros no samba, na composição étnica da população e nas contribuições negras 

para a música e identidade brasileira. O autor destaca também que, já na década de 1920, havia 

um esforço político e intelectual explícito para reduzir a presença negra na cultura nacional. 

Lopes cita, por exemplo, o sociólogo Oliveira Viana, que, ao comentar os resultados do Censo 

de 1920, defendia abertamente o branqueamento da população brasileira. Vejamos: 

No ano do nascimento do menino Olivério, o Brasil está sob estado de sítio, governado 

por Arthur Bernardes, que assumiria a presidência. Nesse ano, o conjunto Oito 

Batutas, de Donga e Pixinguinha, vai à Europa, sob protestos de grande parte da 

imprensa, que não admite ver o Brasil representado lá fora por um grupo de pretos e 

mestiços. Nesse mesmo 1923, o sociólogo Oliveira Viana publica uma introdução ao 

Recenseamento Geral do Brasil, versão de 1920, na qual afirma sua esperança no 

branqueamento progressivo da população, “através da imigração europeia, da redução 

oportuna do negro em virtude da alta mortalidade e baixa fertilidade, e da afortunada 

branquização dos mestiços, através da miscigenação” – o que não se concretizou. Na 

contracorrente de todo esse racismo, em 1924 é fundada em São Paulo a Frente Negra 

Brasileira, com milhares de associados em todo o país. Em 1926, entretanto, a 

Sociedade Nacional de Agricultura promove um “inquérito nacional” no qual a 

opinião pública, manifesta-se contra a imigração de gente de cor e a favor da 

“importação” de brancos para melhorar a raça e a eficácia. (Cotrim, Cotrim, Pacheco, 

2005,.p. 8-9) 

Essa perspectiva abertamente separatista que visa embranquecer a composição étnica 

brasileira, ilustra como o apagamento da presença negra foi também uma política de Estado, 

apoiada por intelectuais e veículos de comunicação da época. Nei Lopes ainda pontua que o 



   

 

22 

 

preconceito racial não se restringia à demografia ou à política migratória, mas também afetava 

diretamente o campo da música popular. O exemplo da viagem dos Oito Batutas à Europa, 

liderados por Pixinguinha e Donga, é emblemático pois reforça o argumento de que o racismo 

estrutural também atravessava as práticas culturais e artísticas, definindo quem poderia ou não 

representar o Brasil internacionalmente.  

A criminalização das práticas culturais de origem africana, como os batuques, a capoeira 

e, posteriormente, o próprio samba, fazem parte de um projeto mais amplo de controle social e 

simbólico. 

No âmbito da música popular, no carnaval desse ano a censura age ferozmente contra 

os compositores. Isto, num momento em que a adoção das gravações elétricas começa 

a fomentar a indústria de discos; em que as estações de rádio aumentam sua potência; 

em que surgem no mercado receptores aperfeiçoados; em que, enfim, efetivamente 

começa a Era do Rádio. 

Em 1928, o popular compositor Sinhô, lança com grande sucesso o samba Jura, na 

interpretação do estreante cantor Mário Reis. Mas, no refluxo da onda racista, no ano 

seguinte – em que, aliás, o cantor Almirante grava Na Pavuna, com acompanhamento 

típico dos sambas dos morros – reúne-se no Rio o 1º Congresso Brasileiro de Eugenia, 

em que se discute a conveniência ou não de proibir o ingresso de imigrantes japoneses 

ou negros, vencendo a tese racista. (Cotrim, Cotrim, Pacheco, 2005.p. 8-9) 

A marginalização do negro na sociedade brasileira ao longo da história está intimamente 

ligada à também marginalização estética e política do rap no país, evidenciando que este 

processo não é um fenômeno isolado. Trata-se de uma continuidade histórica das estratégias de 

silenciamento e apagamento de manifestações culturais negras que não se enquadram nas 

normas de aceitabilidade da indústria cultural e das instituições de poder no Brasil. E não 

poderiam já que a canção popular brasileira, tal como a conhecemos, e a identidade nacional 

foram construídas sobre padrões excludentes, em uma garantia que elitismo cultural pudesse 

dar continuidade ao projeto de apagamento histórico, cultural e biológico orquestrado no país.  

Ao trazer a trajetória de Xangô da Mangueira, Nei Lopes nos lembra que o rap vivencia 

hoje o prolongamento de um processo que já atingiu o samba em décadas anteriores e que se 

desdobra atualmente, mais explicitamente ainda sobre o funk. Reconhecer a perpetuação de um 

processo excludente entre a população negra brasileira e sua cultura e significados reforça a 

necessidade de problematizar a exclusão do rap – e também do funk – no debate sobre a canção 

popular brasileira e evidenciar o papel central que a raça desempenha nessa relação. 

A partir do estabelecimento de um modelo ideal do que é a canção popular que se 

consolidou por mais de três décadas com apoio midiático, político e da indústria e com a 



   

 

23 

 

perspectiva de se alinhar ao mito da democracia racial, como apresentado por Nei Lopes, não é 

de se estranhar que o surgimento de ritmos como o rap e o funk seja recebido, no mínimo, com 

estranheza. É sintomático que um país constituído sob a insígnia da escravidão e articulado para 

a eugenia, como o Brasil, manifeste sua repulsa e consciência racista também no campo artístico 

e musical. Criações essencialmente negras que emergiram das periferias, durante a década de 

90 com a reabertura política do país pós ditadura militar, representam no cenário nacional a 

tentativa de criar uma identidade também nacional, mas que desafia o status quo. É a partir da 

“canção tal como a conhecemos” sendo esta constituição da forma da canção popular 

apresentada superficialmente na sequência de transformações melódicas, políticas e estruturais 

que atravessaram as composições nacionais desde a década de 30, verifica-se que a 

musicalidade negra no Brasil vem sendo constantemente proibida ou desconsiderada 

musicalmente desde suas primeiras manifestações.  

A perseguição e/ou marginalização da cultura e representações do povo negro nada mais 

são que formas de institucionalização do preconceito contra práticas afrobrasileiras, atuando 

como ferramentas de manutenção das classes sociais e de corpos dissidentes. É no sentido de 

relegar à margem que historicamente foram adotadas medidas para criminalizar representações 

culturais vinculadas as manifestações artísticas de pessoas negras. São exemplos a Lei da 

vadiagem3, a proibição da capoeira, e posteriormente das apresentações dos dançarinos de 

breaking na praça São Bento, em São Paulo, na década de 80 (Teperman, 2015). Atualmente, 

com a emergência e ampla disseminação do funk (que se populariza concomitantemente e tem 

forte relação com o rap), as práticas voltadas à marginalização e não reconhecimento artístico 

destas manifestações são evidenciadas na perseguição de MCs, que resultou na recente prisão 

do MC Poze do Rodo, em junho de 20254.  

 

3No início do século XX, o artigo 399 do Código Penal brasileiro cerceava a liberdade daquele que: “deixasse de 

exercitar profissão, ofício, ou qualquer mister em que ganhe a vida, não possuindo meio de subsistência e domicílio 

certo em que habite, prover à subsistência por meio de ocupação proibida por lei e manifestamente ofensiva da 

moral e dos bons costumes” (Brasil, [1890] 1923). 

4Em nota publicada oficialmente intitulada “Criminalização seletiva, necropolítica e o cerco à cultura negra: o caso 

MC Poze do Rodo” a Associação Brasileira de Antropologia por meio de seu Comitê de Antropologia Negra, 

denunciou a prisão de MC Poze do Rodo como um exemplo de criminalização seletiva e necropolítica, apontando 

o racismo estrutural que marca o tratamento dado às expressões culturais negras e periféricas no Brasil, além do 

tratamento desigual dado a artistas periféricos em contraste com figuras brancas acusadas de crimes graves.  



   

 

24 

 

Não se pode considerar, então, que o rap represente o fim da canção popular moldada 

nos anos 1930 e remodelada nos anos 1950, uma vez que o gênero segue uma linha de força 

distinta — que não abandona a afirmação da negritude tanto na letra quanto na  ., 

  Essa linha contrasta com a tradição cancional dominante, podendo ser melhor (ou mais 

comercialmente) compreendida a partir da soul music brasileira dos anos 1970. Da mesma 

forma, é improvável que essa tradição da canção popular — marcada pelo apagamento das 

contribuições negras à identidade musical brasileira — pudesse resultar em uma expressão tão 

contundente e não conciliatória como o rap.  

Emergente nos anos 1980 então, o rap trilha um caminho próprio dentro da cultura musical 

brasileira, profundamente ligado à tradição negra representada por artistas como Tim Maia, 

Jorge Ben Jor e outros ícones dos bailes black, como os promovidos pela Chic Show, que 

propuseram novos formatos rítmicos para a canção popular. No caso de Ben Jor, a invenção do 

samba rock, transporta o samba de Noel Rosa para um lugar inimaginável, ao aglutinar os 

instrumentos clássicos do gênero – como o pandeiro e violão – à guitarra elétrica e metais. O 

grupo Racionais MC’s, por exemplo, fundado na década de 90, bebe declaradamente dessa 

fonte, expressos na incorporação de samples5 de Jorge Ben Jor em suas composições, como em 

“Fim de Semana no Parque” (1993), que aglutina em sua melodia a da canção “Dumingaz” de 

Jorge (1975), ou mesmo a releitura de “Jorge da Capadócia” (1975), que inicia o disco 

“Sobrevivendo no Inferno” (1997). 

O disco “Sobrevivendo no Inferno”, que desde a capa (composta por uma cruz, o nome 

do grupo e o salmo bíblico 23) carrega referências religiosas, ao mesmo tempo em que apresenta 

dados sobre a falta de acesso ao ensino superior, aumento da taxa de mortalidade e violência 

policial, bem como suas possíveis consequências. Trata-se de colocar a fé – enraizada em um 

país que foi colonialmente catequizado e por isso tão sensibilizado pelo cristianismo – não como 

promessa de paraíso ou crença cega, mas sim uma clara e estratégica consciência que atua como 

única ponte para o atravessamento para tantas violências e adversidades que acometem as 

 

5Conforme Teperman(2015), samples são uma ferramenta do rap que incorporam um fragmento parcial ou total 

de uma melodia já existente, na que está sendo criada. 



   

 

25 

 

periferias brasileiras. Quando não há política pública, moradia digna, alimentação e segurança 

garantidas, a esperança se vê empurrada a repousar no sagrado como último recurso.  

O grupo assume — conscientemente ou não — a estratégia de se posicionar como um 

pastor honesto, que recorre às passagens bíblicas voltadas a aliviar o espírito e renovar a 

esperança, em vez de se fixar nos pecados individuais com o intuito de condenar as almas. 

Sendo o grupo de rap mais bem-sucedido e respeitado do Brasil até hoje, desenvolve também 

um verdadeiro modus operandi de sobrevivência pautado no “papo reto” — discurso direto, 

sem rodeios — que não apenas orientou a forma de expressão adotada por outros rappers em 

suas produções, como também se consolidou como um modo político de viver e resistir no 

cotidiano das periferias. 

A estratégia de se posicionar como um conselheiro entre os ouvintes também pode ser 

compreendida como um reflexo da influência da fase racional de Tim Maia, especialmente de 

seu projeto de “Imunização Racional” (1975) por meio do “Bom Senso” — referência que 

ressoa tanto nos samples utilizados pelo Racionais MC’s quanto em sua postura discursiva. 

Essa racionalidade já se faz presente nas primeiras produções do grupo, como em “Homem na 

Estrada”, do disco “Raio-X do Brasil” (1993), e está inscrita no próprio nome da banda, como 

os integrantes já destacaram em diversas entrevistas. O rebanho racional de fãs — composto 

por muito mais que os “50 mil manos” mencionados em “Capítulo 4, Versículo 3” — tornou-

se um fenômeno incontornável da canção e da cultura brasileira, dada a dimensão que o grupo 

alcançou, inclusive em espaços que nunca almejou ocupar, como o título de Doutor Honoris 

Causa concedido pela Unicamp, em março de 2025. 

Embora o Racionais tenha conquistado reconhecimento em diversas esferas ao longo 

dos anos — e apesar da racionalidade que atravessa as canções de inúmeros rappers brasileiros 

—, em 2004, dois anos após o lançamento de “Nada como um dia após o outro dia” (segundo 

disco de maior sucesso do grupo), Chico Buarque declarou, em entrevista à Folha de S.Paulo6, 

que as canções do século XXI “não acrescentam grande coisa ao que já foi feito”. A afirmação, 

feita sem aprofundamento, desconsidera o que o rap e o funk brasileiros representam parte da 

historicidade do país. Ignora ainda, a maneira como o rap se construiu desde a décadas de 1980, 

 

6Chico Buarque, entrevista a Folha de S.Paulo, caderno Ilustrada, 26 de dezembro de 2004, disponível em 

https://www1.folha.uol.com.br/fsp/ilustrad/fq2612200408.htm, acesso em 24 jul. 2025.lim 

https://www1.folha.uol.com.br/fsp/ilustrad/fq2612200408.htm


   

 

26 

 

carregando em seu DNA influências evidentes do soul brasileiro, como Sandra de Sá e 

Cassiano, e da malandragem crítica do samba, personificada na obra de Bezerra da Silva. 

 Após relatar seu incômodo em ficar revendo e falando sobre suas canções do passado, 

Chico Buarque dá razão a quem disse “que a canção, como a conhecemos, é um fenômeno 

próprio do século passado, tal é a quantidade de releituras, de compilações, de relançamentos, 

de gente cantando clássicos -e isso no mundo inteiro” (Buarque, 2004). As falas de Chico 

Buarque parecem apresentar até certo nível de desdém pela forma com que a indústria 

fonográfica vinha distribuindo e realocando suas canções em caixas e caixotes. Finaliza essa 

resposta ao questionamento da motivação para fazer uma revisão de sua obra e gravar uma série 

de entrevistas para a tv, dizendo que caso lançasse um disco novo, competiria consigo mesmo 

e provavelmente perderia.  

Os questionamentos seguem a respeito das transformações cancionais que estavam 

acontecendo, e Chico Buarque de Hollanda mantém seu tom não muito favorável às inovações 

que atravessariam a canção no século XXI; 

Folha - Você parece estar descrevendo um esgotamento histórico... 

Chico - A minha geração, que fez aquelas canções todas, com o tempo só aprimorou 

a qualidade da sua música. Mas o interesse hoje por isso parece pequeno. Por melhor 

que seja, por mais aperfeiçoada que seja, parece que não acrescenta grande coisa ao 

que já foi feito. 

E há quem sustente isso: como a ópera, a música lírica, foi um fenômeno do século 

19, talvez a canção, tal como a conhecemos, seja um fenômeno do século 20. No 

Brasil, isso é nítido. 

Noel Rosa formatou essa música nos anos 30. Ela vigora até os anos 50 e aí vem a 

bossa nova, que remodela tudo -e pronto. Se você reparar, a própria bossa nova, o 

quanto é popular ainda hoje, travestida, disfarçada, transformada em drum'n'bass. 

Essa tendência de compilar e reciclar os antigos compositores de certa forma abafa o 

pessoal novo. Se as pessoas não querem ouvir as músicas novas dos velhos 

compositores, por que vão querer ouvir as músicas novas dos novos compositores? 

Quando você vê um fenômeno como o rap, isso é de certa forma uma negação da 

canção tal como a conhecemos. Talvez seja o sinal mais evidente de que a canção já 

foi, passou. Estou dizendo tudo isso e pensando ao mesmo tempo que talvez seja uma 

certa defesa diante do desafio de continuar a compor. Tenho muitas dúvidas a respeito. 

Às vezes acordo com a tendência de acreditar nisso, outras não. (Buarque, 2004). 

O rap, desde as suas primeiras produções brasileiras, adota a utilização de samples; 

fragmentos de outras canções que são inseridos de forma integral ou parcial na melodia de uma 

nova canção. A técnica, é de fato um recurso inovador no contexto da canção popular e, nesse 

aspecto, Chico tem toda razão em dizer que o rap não segue a linha criada pela bossa nova, 



   

 

27 

 

todavia não contempla o todo ao desconsiderar que o gênero inaugura uma linhagem própria, 

também de grande relevância para a canção brasileira.  

Uma possível justificativa para esse equívoco inicia resposta dada por Chico ao ser 

perguntado especificamente sobre o rap: 

Folha - E o rap? Sem abusar das relações mecânicas, parece que estamos diante de 

uma música que procura dar conta, ou que reage a uma nova configuração social, 

muito problemática. 

Chico - Eu tenho pouco contato com o rap. Na verdade, ouço muito pouca música. O 

acervo já está completo. Acho difícil que alguma coisa que eu venha a ouvir vá me 

levar por outro caminho. Já tenho meu caminho mais ou menos traçado. Agora, à 

distância, eu acompanho e acho esse fenômeno do rap muito interessante. 

Não só o rap em si, mas o significado da periferia se manifestando. Tem uma novidade 

aí. Isso por toda a parte, mas no Brasil, que eu conheço melhor, mesmo as velhas 

canções de reivindicação social, as marchinhas de Carnaval meio ingênuas, aquela 

história de "lata d'água na cabeça" etc. e tal, normalmente isso era feito por gente de 

classe média.  

O pessoal da periferia se manifestava quase sempre pelas escolas de samba, mas não 

havia essa temática social muito acentuada, essa quase violência nas letras e na forma 

que a gente vê no rap. Esse pessoal junta uma multidão. Tem algo aí. 

Eu não seria capaz de escrever um rap e nem acho que deveria. Isso me interessa 

muito, mas não como artista e criador. O que eu posso é refazer da melhor maneira 

possível o que já fiz. Não tenho como romper com isso. (Buarque, 2004) 

A declaração “eu tenho pouco contato com o rap”, seguida da recusa de Chico Buarque 

em ouvir algo novo, revela que sua opinião parte de um lugar de distanciamento. Embora essa 

postura possa ser atribuída a uma simples falta de interesse em expandir seu repertório musical, 

ela também evidencia um obstáculo mais amplo: a dificuldade de o rap brasileiro da velha 

escola — que abarca as canções de rap entre as décadas de 1980 e 1990 — alcançar certas 

esferas de reconhecimento, justamente por sua escolha política de não dialogar com a grande 

mídia nem com as dinâmicas do mercado fonográfico. Diferentemente da tradição da Bossa 

Nova e da MPB que objetivava a universalização da experiência brasileira e uma amenização 

dos traços raciais e escravistas que constituíram a historiografia, o rap escancara as diferenças 

entre classes e raças que constituíram o país, e rompe com qualquer possibilidade de 

conciliação, incluindo gravadoras e emissoras de TV. Se constituindo uma canção dos excluídos 

e silenciados, evidencia que há um “nós” e “eles”, e que Chico e seus pares, por exemplo, se 

aproximam mais “deles” do que “da gente” nesse espectro. Ao discutir o lugar do rap na história 

da canção brasileira, é importante reconhecer que o gênero não apenas amplia as possibilidades 

temáticas e discursivas da tradição cancional, mas também provoca um deslocamento profundo 

em seu formato. Esse deslocamento, como aponta Acauam Oliveira (2015), envolve não apenas 



   

 

28 

 

aspectos formais, mas também ideológicos e sociais. Segundo o autor, o rap brasileiro surge 

como uma resposta crítica ao modelo conciliatório da canção brasileira forjado desde os anos 

1930, especialmente nas matrizes do samba, da bossa nova e da MPB e afirma: 

O rap brasileiro aposta na construção de uma identidade a partir da ruptura, da 

afirmação de uma comunidade negra que se desvincula do projeto de nação mestiça 

tal como concebida até então. Ele irá se reconhecer enquanto um gênero cantado por 

negros que reivindicam uma tradição cultural negra por meio de um discurso de 

demarcação de fronteiras que denuncia o aspecto de violência e dominação contido 

no modelo cordial de valorização da mestiçagem. (Oliveira. 2015. p.5)  

Para Oliveira (2015), o rap não é uma continuidade natural do percurso percorrido pela 

canção “tal como a conhecemos”, mas uma ruptura, sem a pretensão de buscar a conciliação 

identitária, como fizeram o samba e a MPB em diferentes momentos, opta por uma estratégia 

de confronto direto com o projeto nacional excludente.  

O rap não alcança – nem pretende – uma aceitabilidade imediata, e, nesse aspecto, o rap 

também não acompanha a tradição da canção tal como havíamos conhecido. Se posiciona, 

portanto, como um gênero de dissenso, onde o embate é mais importante do que a síntese. Ainda 

segundo Oliveira (2015), o rap rompe com um dos pilares centrais da canção brasileira: a ideia 

de que a canção é o lugar de constituição de uma identidade nacional harmônica, destacando 

que: 

O que o rap vai revelar é a existência de outro movimento, mais velado e não 

celebrado, no interior mesmo do processo de valorização da miscigenação. Seu 

projeto civilizatório pressupõe a construção de um lugar de fala para a comunidade 

negra periférica, a se construir, que por sua vez só pode existir a partir do 

desenvolvimento de um mecanismo formal radicalmente distinto [...] podemos dizer 

que o rap desloca a canção brasileira de um dos seus principais pilares de sentido, 

fazendo com que esta deixe de atuar enquanto lugar privilegiado de constituição 

imaginária da nação. É como se o gênero tomasse forma a partir dos destroços desse 

projeto de formação do país, comprometendo-se radicalmente com aqueles que 

ficaram socialmente relegados às margens de um projeto de integração que nunca se 

completou, e agora parece ter sido abandonado” (Oliveira, 2015. p.5) 

A ruptura formal do rap se dá tanto no conteúdo, a partir do dissenso com a canção 

voltada à criação identitária nacional em acordo com o projeto elitista, quanto na forma. O rap 

recusa a tradição melódico-entoativa, apostando em uma estética radicalmente entoativa, 

muitas vezes centrada no discurso falado, no ritmo das palavras e na força da oralidade. e propõe 

o deslocamento, na canção brasileira, para um campo que possibilita o debate sobre a 

constituição da identidade nacional a partir de pessoas e da musicalidade negra, silenciada até 

então. A partir de representações de seus semelhantes, o rap cria espaço para que vozes 

historicamente silenciadas ecoem e reivindiquem uma identidade nacional que as inclua — em 



   

 

29 

 

contraste com os destroços do projeto ideológico de nacionalismo que, ao longo do tempo, tem 

apagado as violências e consequências do período escravocrata. Esse projeto de nacionalismo 

empenhado em superar os traumas da historiografia brasileira, imbricado também nas estéticas 

da bossa nova e da MPB, colabora – conscientemente ou não – para construção da imagem de 

um Brasil harmônico e conciliado. Diferentemente de gêneros como o samba, o rap não parte 

da ideia de um país unificado pela supressão do trauma colonial, mas se constrói a partir da 

fratura, da denúncia e da recusa em esquecer aquilo a que o Brasil foi e continua sendo 

submetido.  

O Brasil que dialoga com o rap se constitui justamente nas margens, na união dos 

esquecidos e busca interpelar os moradores das periferias brasileiras buscando entre eles uma 

essência comum. 

A periferia enquanto sintoma do fracasso de nosso ciclo formativo irá organizar toda 

uma rede discursiva própria, que envolve não apenas o rap, mas inúmeras outras 

manifestações socioculturais como literatura, saraus, artes visuais, dança, artes 

plásticas, projetos pedagógicos etc. No caso específico do rap, a partir de um ponto 

de vista original (pretos pobres em atitude de revide e cobrança consolidam um 

sistema cultural próprio com autores, obras e público consumidor) desenvolvido pelos 

próprios sujeitos periféricos, serão rompidos alguns dos principais modelos de 

organização formal da canção brasileira até então. Ao invés da tradição 

melódico\entoativa, (forjada desde o início do século, e cujo “laboratório” 

privilegiado foi o samba), que pressupõe certo equilíbrio de opostos (melodia e 

entoação), investe-se em um modelo radicalmente entoativo que afirma a 

irredutibilidade da voz do jovem negro da periferia, que não se presta a 

universalização da experiência nacional. Ao invés de um ponto de vista lírico de 

enunciação, calcado na crônica do cotidiano, um modelo épico que faz da 

multiplicidade das vozes dos cinquenta mil manos o seu ponto de força. Ao invés de 

apostar na dialética da malandragem e na tradição dos encontros culturais, a aposta na 

ruptura e na diferença radical entre classes e raça, entendendo a sociedade brasileira 

como campo de conflito radical.” (Oliveira, 2015. p.6) 

Apesar de ter sua origem registrada nas periferias dos Estados Unidos, especificamente 

no bairro do Bronx, em 1973, o rap que se constitui no Brasil dialoga também com a tradição 

da embolada e com a malandragem do samba, já que possui características semelhantes quanto 

a importância e uso da palavra na constituição da canção, sem diminuir a relevância do ritmo 

adotado. O crítico José Ramos Tinhorão, concorda com essas origens, mas ao ser questionado 



   

 

30 

 

sobre Racionais e Marcelo D2, pela revista Época7 (no mesmo ano em que Chico concede 

entrevista à Folha), Tinhorão (2004) responde: 

ÉPOCA - O rap não seria a recuperação das raízes africanas do Brasil por meio do 

protesto social?  

Tinhorão - O rap é interessante porque marca a volta às origens do canto, ele 

representa a redenção da palavra enquanto música. O cantochão, por exemplo, é o rap 

da Igreja Católica: surgiu com os padres rezando sem acompanhamento. Mas a música 

brasileira já tinha o seu rap, a embolada, antes de os garotões de Nova York a 

reinventarem.  

ÉPOCA - Você não acha Marcelo D2 e Racionais genuinamente brasileiros?  

Tinhorão - Eles macaqueiam os americanos, imitam até mesmo a roupa deles. Os 

rappers do Brasil são como os ‘breganejos’, que exploram a música texana. O fato é 

que não existe mais música brasileira e não vejo condição de aparecer nada 

interessante nos próximos anos. (Tinhorão, 2004) 

Os debates sobre o “fim da canção” (Oliveira, 2015) que rondavam os estudiosos da 

canção popular brasileira durante 2004, que colocam o rap como esgotamento da canção 

popular, desconsideram a inovação que o gênero adiciona à canção popular, assim como a 

possibilidade de ter finalmente a canção popular se aproximando de uma identidade nacional 

que considera a verdadeira diversidade racial e social que constitui o Brasil até os dias atuais, 

ainda que de forma inconsciente. Para além de quem produz as canções de rap, também é 

relevante considerar as mudanças melódicas e de produção que acompanham a presença do 

gênero em território nacional. 

O rap surge no cenário musical brasileiro trazendo para seu interior uma nova postura 

estética e ética, abrindo espaço para a emergência de temas, formas e personagens até 

então inéditos. Em certo sentido ele pode ser considerado como uma manifestação 

influente, sobre todo o campo da música popular, de uma poética e de um gênero que 

não é um desdobramento mais ou menos direto da linha criada pela conexão 

samba\bossa nova\MPB. A partir de um contexto social absolutamente adverso, o 

grupo foi capaz de produzir uma obra com elevado teor de qualidade, inteligência e 

posicionamento crítico, que só iremos encontrar na melhor produção intelectual do 

país. O feito torna-se ainda mais impressionante ao considerarmos que, pelas 

possibilidades reais que o país oferece, pelo modo como organizam-se suas 

instituições, um fenômeno como o Racionais jamais poderia existir. Temos assim o 

curioso caso de um Acontecimento (no sentido dado por Badiou de um ato que faz 

aparecer no mundo o que nele não existia) que modifica as coordenadas nas quais a 

música popular brasileira se reconhece e ressignifica todo o tecido sociocultural, mas 

que pela lógica da sociedade jamais deveria acontecer (Oliveira, 2015. p.1) 

 

7“ Entrevista concedida por José Ramos Tinhorão à Revista Época, publicada em 16 de julho de 2004 (n. 322), 

sob o título “O rap salva a palavra”, na qual o historiador discute o papel do rap na preservação da linguagem 

popular e oralidade. 



   

 

31 

 

Considerando que o rap também representa uma inovação no campo da canção popular 

— ao ser produzido a partir de um contexto social absolutamente adverso —, é inevitável que 

sua forma, o público a que se dirige, os modos de produção, a duração das faixas e a linguagem 

empregada estejam diretamente alinhados a esse cenário. A dureza refletida tanto no ritmo 

fortemente marcado pela caixa (bateria e bumbo) clássica do boombap desenvolvido na velha 

escolha do rap, quanto nas temáticas abordadas, refletem de maneira visceral, aquilo que há de 

mais essencial na experiência periférica. Por isso, o rap é, sim, canção, mas não tal como 

havíamos conhecido, sob os moldes de Noel Rosa que acompanharam João Gilberto e a Bossa 

Nova, Chico Buarque e a MPB da década de 60.  

A distinção entre erudito e popular é precisamente o que o pós-moderno global está 

deslocando. A hegemonia cultural nunca é uma questão de vitória ou dominação pura 

(não é isso que o termo significa); nunca é um jogo cultural de perde-ganha; sempre 

tem a ver com a mudança no equilíbrio de poder nas relações da cultura; trata-se 

sempre de mudar as disposições e configurações do poder cultural e não se retirar dele 

(Hall, Stuart. 2003, p. 339).  

Com base na citação de Stuart Hall (2003), pode-se afirmar que a inserção do rap na 

tradição da canção brasileira não configura uma ruptura total com o que a antecede, mas sim 

uma reconfiguração dos parâmetros de pertencimento e valor cultural que regem o campo da 

música popular.O que está em jogo não é apenas a aceitação formal de um novo estilo, mas a 

redistribuição das forças simbólicas que sustentam o cânone musical brasileiro sob a insígnia 

da canção popular brasileira. Nesse sentido, ao reivindicar o rap como canção, este trabalho não 

ignora suas especificidades estéticas — como o predomínio da fala sobre o ritmo, a estrutura 

rítmica distinta e o tom narrativo contundente —, mas propõe a ampliação crítica do que se 

entende como canção popular brasileira.   



   

 

32 

 

CAPÍTULO 1 – O Movimento Hip Hop, O Rap E Suas Contribuições 

Em Território Nacional 

Este capítulo apresenta as principais características estéticas da velha e da nova escola 

do rap nacional, destacando suas perspectivas e importância histórica e social. Este caminho 

parte da trajetória do movimento hip hop, compreendendo como os elementos do DJ e MC 

constituíram a canção rap nos Estados Unidos. Em território brasileiro, contudo, o que trouxe 

maior visibilidade ao movimento hip hop foi o elemento do break dance, com a figura de Nelson 

Triunfo. Ainda assim, é no rap — e, mais especificamente, nas produções da chamada velha 

escola — que se consolida um dos discursos mais potentes e críticos da música brasileira.  

É importante destacar que os termos "velha escola" e "nova escola" não designam 

grupos homogêneos, mas abrangem uma multiplicidade de vozes, estéticas e propostas 

artísticas que refletem diferentes experiências sociais, políticas e culturais das periferias 

urbanas brasileiras. A velha escola é compreendida neste trabalho como o período entre o final 

dos anos 1980 e o final da década de 1990, manifestando a diversidade tanto nas temáticas — 

que vão da crítica incisiva à violência policial e ao racismo estrutural, como exemplificam as 

canções dos Racionais MC’s, até abordagens mais descritivas e nostálgicas da vida cotidiana, 

como em “Tempo Bom”, de Thaíde & DJ Hum — quanto nas escolhas estéticas, que incluem 

o uso da oralidade, as batalhas de rima, a cultura dos bailes e a produção independente. Além 

disso, é fundamental reconhecer as adaptações locais que o rap sofreu ao se consolidar no 

Brasil, desenvolvendo uma identidade própria que, mesmo dialogando com o hip hop 

estadunidense, expressa de forma singular a realidade social brasileira. 

Ainda que o grupo de rap Racionais MC’s seja tomado neste trabalho como um exemplo 

central para a análise da velha escola, é igualmente importante reconhecer que o grupo é um 

entre diversos atores que construíram o cenário do rap nacional nesse período. A análise da 

canção “Capítulo 4, Versículo 3”, do disco “Sobrevivendo no Inferno” (1997), servirá para 

ilustrar como a velha escola instaurou um modo de sobrevivência através da canção, ao mesmo 

tempo em que apontaremos possíveis limites e contradições dessa postura combativa.  

Na sequência, o capítulo se debruçará sobre a nova escola do rap nacional, cuja 

configuração estética e discursiva foi profundamente impactada por transformações 

tecnológicas, políticas e sociais ocorridas no Brasil a partir dos anos 2000. A popularização da 

internet, o avanço das redes sociais, a democratização do acesso à produção musical digital e a 



   

 

33 

 

consolidação de novas plataformas de distribuição trouxeram consigo alterações significativas 

na forma, no conteúdo e na circulação das canções de rap. Nesse sentido, será apresentado um 

breve panorama dessas transformações, a partir de alguns trechos das canções “Eu te proponho” 

(2014) do Racionais MC’s, “Tributo a mulheres negras” (2001) do Rappin Hood em parceria 

com as rappers Lady Cris e Paola (do grupo Ritmologia), evidenciando que há uma 

reestruturação ideológica e cancional do rap brasileiro a partir dos anos 2000 e os governos 

progressistas de Lula e Dilma. 

Como parte desse percurso, será analisada a canção “Sulícidio” — parceria entre Baco 

Exu do Blues e o rapper Diomedes Chinaski —, que marcou não apenas a carreira de ambos os 

artistas, mas também representou um momento emblemático para o rap nacional, que passou a 

dar mais visibilidade para produções feitas fora do eixo comercial Rio-São Paulo. Essa análise 

nos ajudará a localizar Baco dentro da tradição cancional do rap brasileiro, evidenciando de que 

forma sua produção dialoga com estratégias estéticas herdadas da velha escola, ao mesmo 

tempo em que aponta para novas formas de construção identitária e discursiva, que caracterizam 

a nova geração de rappers no Brasil. 

1.1 O Movimento Hip Hop E A Constituição Da Velha Escola Do Rap Brasileiro 

O movimento hip hop, fundado em território estadunidense, mais especificamente no 

Bronx durante a década de 70, é uma das expressões musicalizadas das revoltas e dores – assim 

como o blues e soul norte americano – que atravessavam a trajetória e experiência negra em 

diáspora, demonstrando ser uma tentativa bem-sucedida de comunicação entre mazelas 

semelhantes. Sendo composto por 4 elementos – o grafite, o break dance, o DJ (disc jockey) e 

o MC (mestre de cerimônia) – e um elo entre todos eles que é o conhecimento8, o movimento 

hip hop se apresenta como uma oportunidade de lazer, cultura, segurança, emprego e uma 

comunidade para cidadãos que tinham como semelhança a miséria como reserva oferecida pelo 

Estado por serem imigrantes ou descendentes de escravizados.  

Surgida nos anos 1970 no Bronx, periferia de Nova Iorque, a cena Hip Hop é 

constituída principalmente por negros americanos e imigrantes jamaicanos e 

hispânicos. A paisagem social que propulsiona o surgimento desta manifestação 

 

8O quinto elemento do hip-hop, o conhecimento, foi conceituado por Afrika Bambaataa como essencial para a 

compreensão integral da cultura. Ele não se restringe à prática técnica dos demais elementos (MC, DJ, breakdance 

e grafite), mas envolve também o autoconhecimento e a consciência social e política que conectam e dão sentido 

à vivência hip-hop (Rose, 2016). 



   

 

34 

 

cultural é marcada por diversas contradições sociais, como a guerra do Vietnã, a crise 

econômica dos anos 1970 e a segregação racial. Têm papel fundamental nesse 

contexto os inúmeros projetos de reurbanização e limpeza social do bairro, que 

forçaram as populações negra e hispânica a viverem em uma paisagem em destroços. 

Os grupos não brancos, que vivenciavam cotidianamente aquela atmosfera de 

preconceito, discriminação e segregação socioespacial, encontravam no Hip Hop uma 

forma de lazer e, principalmente, de manifestação da sua realidade racializada 

(Müller, Costa, Lazzarotto, 2022. p.609) 

Dessa forma, a violência, em suas múltiplas faces, foi um fator decisivo para que jovens 

como os jamaicanos Afrikaa Bambaataa, Kool Herc e sua irmã Cindy Campbell, começassem 

a desenvolver um movimento para amenizar as profundas lacunas deixadas no bem-estar social 

de sua comunidade. Em 11 de agosto de 1973, na avenida Sedgwick, 1520 no Bronx, os três 

jovens organizaram uma festa comunitária que ficaria registrada como o início do movimento 

hip hop, unindo, pela primeira vez, todos os pilares da cultura, apresentando Coke La Rock 

como o primeiro mestre de cerimônia e Kool Herc como o primeiro Dj da história (Postali, 

2011). 

A população jamaicana ofereceu aos grupos afro-estadunidenses uma nova forma de 

contestar o sistema social que também descontentava a população local. O jamaicano 

Kool Herc e seu parceiro Grand Master Flash, originário de Barbados, foram os 

primeiros responsáveis pela prática da música jamaicana1 nos Estados Unidos. No 

bairro do Bronx, em Nova York, os disc-jockeys (DJs) organizaram inúmeras festas 

onde trabalhavam com técnicas como os sounds systems, mixadores - aparelhos que 

unem os toca-discos e sincronizam os vinis e o scratch, movimento de discos no 

sentido antihorário, o que produz um som arranhado. A música de Kool Herc e Grand 

Master Flash contagiou o público, que desenvolveu maneiras diferenciadas de dançar. 

Durante as apresentações, os DJs falavam de acordo com o ritmo da música e 

ofereciam o microfone para os dançarinos participarem dos discursos. Os dançarinos, 

por sua vez, procuravam organizar frases rimadas relatando o cotidiano do Bronx. O 

modo de criar rimas improvisadas acompanhadas de um som combinado foi 

denominado freestyle e passou a ser uma das principais características da cultura 

musical que surgia no território norte-americano. (Postali, 2011. p.7) 

A criação do movimento hip hop está profundamente ligada aos princípios dos Panteras 

Negras, inclusive visualmente, ao afirmar uma estética assumidamente negra, como 

posicionamento crítico, estético e político perante o separatismo estadunidense. Essa estética 

— expressa em símbolos como as jaquetas de couro estilizadas e os cabelos black power — 

encontrou no hip hop não apenas ressonância visual, mas também uma forma de ação política, 

inspirada por figuras como Martin Luther King Jr. Dessa forma, restaurar as comunidades 

negras por meio de uma conscientização coletiva voltada à proteção, promoção da autoestima 

e melhoria da qualidade de vida passou a ser um objetivo compartilhado entre o hip hop e os 

movimentos políticos negros. Diante do avanço do capitalismo e das ideologias racistas que o 

sustentam, o cenário tornou-se propício a um pacto entre consciência política e produção 

cultural, especialmente nas periferias desassistidas pelo Estado. 



   

 

35 

 

Nesse contexto, o sentimento de pertencer a uma identidade étnica, encontra-se 

associado no hip hop, politicamente, a uma abordagem crítico-emancipatória de 

diálogo com o espaço público, de se compreender parte de uma história e de se 

territorializar no espaço de forma representativa. A questão da negritude ressurge 

como tema central no hip hop para se pensar, criticar e enfrentar a exclusão social, o 

que tem levado, por consequência, à racialização da discussão (Martins. 2013, p. 261) 

Os subempregos e até mesmo o tráfico de drogas, infelizmente sempre estiveram de 

portas abertas à população negra, diferentemente da possibilidade de ascender socialmente por 

outros caminhos. Sendo fundado em comunidades não consideradas em sua integridade pelas 

políticas sociais, com o objetivo de que suas reivindicações fossem consideradas e atendidas, o 

rap – que nasce a partir da junção do DJ, responsável pela melodia criada no jogo entre os vinis 

e do MC, o mestre da cerimônia que agitava o público das festas de bairro – adota a princípio 

uma postura indiscutivelmente combativa em uníssono aos movimentos negros sociais. Assim 

como nos Estados Unidos, no Brasil o Hip Hop tornou-se uma resposta à exclusão racial e 

social, sendo apropriado e ressignificado pelas juventudes periféricas. Nesse processo, figuras 

como Nelson Triunfo tiveram papel fundamental na difusão da cultura hip hop e do rap 

nacional, especialmente por meio do destaque ao break dance nas primeiras manifestações. 

Em território nacional, o rap foi o elemento que ganhou mais notoriedade dentro das 

periferias brasileiras, sendo até hoje o mais significativo. Mas é evidente que os outros 

elementos também se desenvolveram, o que auxiliou o rap brasileiro a marcar seu espaço e 

receber maior aceitabilidade social. No fim da década de 70 e início dos anos 80, com o sucesso 

dos bailes blacks como os organizados pela Chic Show – assim como feito por Bambaataa e 

Kool Herc – e o crescimento de nomes como Tim Maia e Sandra de Sá, os dançarinos de break 

frequentemente poderiam ser vistos em canais abertos da televisão, seja nos concursos de dança, 

propagandas, aberturas de novela como “Partido Alto”, da Rede Globo ou videoclipes, como o 

de “Funk-se Quem Puder” (1983), de Gilberto Gil, ambas tendo como protagonista o dançarino 

pernambucano Nelson Triunfo.  

Os movimentos ora robóticos, ora deslizantes haviam se tornado uma febre no Brasil, 

ganhando aderência de várias esferas sociais dada a popularização do break, permitindo assim 

que o hip hop ficasse um pouco mais palatável à elite brasileira. A aceitação, o interesse e 

popularidade foram tremendos que em 2024, o breaking dance foi uma das modalidades a serem 

disputadas nos jogos olímpicos sediados em Paris. 

Todavia, o que escapava ao agrado dos holofotes da imprensa e publicidade, mas 

dominava todas as caixas de som da periferia, era a revolta e denúncia nas letras de rap, fato 



   

 

36 

 

que se consolida com o nível de relevância e popularização do grupo paulista Racionais MC’s 

e seu imponente discurso de classe e raça, na década de 90. Com o país vivendo sob uma 

ditadura militar que durou de 1964 a 1985, a instauração de censura à imprensa e restrições 

instauradas pelo regime ditatorial impediram que manifestações culturais questionassem o 

status quo e a dominação militar.  

Nesse contexto de repressão, a canção da MPB assumiu um papel importante como 

forma de resistência e expressão das vozes contrárias a esse regime ditatorial. Em paralelo, além 

das imposições do regime ditatorial, as periferias urbanas somatizavam ainda os problemas de 

falta de infraestrutura, serviços públicos precários e violência policial, escancarando ainda mais 

a desigualdade social. É nesse ambiente que o rap brasileiro é construído, trazendo consigo 

letras que refletiam a realidade das comunidades periféricas, abordando temas como racismo, 

desigualdade, violência e exclusão social, assim como feito no Bronx. 

Embora os primeiros registros do rap no Brasil ainda estivessem fortemente imbricados 

com o funk e outras manifestações das periferias urbanas, é com a consolidação do gênero a 

partir de nomes como Racionais MC’s, Facção Central, Dexter e o grupo 509-E, e tantos outros 

que o rap assume com maior nitidez uma estética combativa, marcada pela denúncia das 

estruturas opressoras do sistema capitalista. Nesse contexto, as letras e instrumentos escolhidos 

para compor o ritmo da canção, passam a expressar a raiva alimentada por uma conjuntura 

política e social excludente com contundência, que transforma a sobrevivência em competição 

por condições mínimas de dignidade. Atento a essa realidade, o rap nacional alerta para essas e 

outras estratégias de separatismo e limpeza étnica que, silenciosamente e de forma bem-

sucedida, seduzem e inebriam os jovens periféricos, fazendo a manutenção das classes de poder, 

de forma que a ascensão social não se torne possível.  

A canção “Capítulo 4, versículo 3” do disco “Sobrevivendo no Inferno” (1997) dos 

Racionais Mc’s, traz, além das estatísticas que compõem esse inferno a qual a periferia está 

submetida (como taxa de mortalidade, violência policial e falta de acesso ao ensino superior), 



   

 

37 

 

o vislumbre do futuro possível ao “Negro Limitado”9 que não tenta ir contra o sistema político 

e social que está inserido. Vejamos textualmente na letra da faixa: 

… 60% dos jovens de periferia 

Sem antecedentes criminais já sofreram violência policial 

A cada quatro pessoas mortas pela polícia, três são negras 

Nas universidades brasileiras, apenas 2% dos alunos são negros 

A cada quatro horas, um jovem negro morre violentamente em São Paulo 

Aqui quem fala é Primo Preto, mais um sobrevivente! 

[...] (Capítulo 4, versículo 3, 1997) 

Primo Preto, o eu cancional que introduz a canção anuncia a desigualdade à qual a 

juventude negra estava submetida, impacta ainda mais seu ouvinte ao ser acompanhado por 

uma nota solitária de um piano, tocada ao final de cada informação. Em seguida, a interpolação 

dos samples de fragmentos das canções “Slippin' Into Darkness” (1971), do grupo War e 

“Sneakin' In The Back” (1974), de Tom Scott & The L.A. Express, criam a melodia que será 

base para o tom quase vilanesco de Mano Brown, principal vocalista do grupo Racionais MCs, 

nos primeiros versos pós introdução. A letra contínua: 

Minha intenção é ruim, esvazia o lugar 

Eu tô em cima, eu tô a fim, um, dois pra atirar 

Eu sou bem pior do que você tá vendo 

Preto aqui não tem dó, é 100% veneno 

A primeira faz "bum" a segunda faz "tá" 

Eu tenho uma missão e não vou parar 

Meu estilo é pesado e faz tremer o chão 

Minha palavra vale um tiro, eu tenho muita munição 

Na queda ou na ascensão minha atitude vai além 

E tenho disposição pro mal e pro bem 

Talvez eu seja um sádico, um anjo, um mágico 

Juiz ou réu, um bandido do céu 

Malandro ou otário, padre sanguinário 

Franco atirador, se for necessário 

Revolucionário, insano ou marginal 

Antigo e moderno, imortal, fronteira do céu com o inferno 

Astral imprevisível, como um ataque cardíaco no verso 

Violentamente pacífico, verídico 

Vim pra sabotar seu raciocínio 

Vim pra abalar seu sistema nervoso e sanguíneo 

Pra mim ainda é pouco, Brown cachorro louco 

Número um guia terrorista da periferia 

Uni-duni-tê o que eu tenho pra você 

Um rap venenoso ou uma rajada de pt 

E a profecia se fez como previsto 

1997 depois de Cristo 

A fúria negra ressuscita outra vez 

 

9“Negro limitado” é o nome de uma canção do grupo Racionais, que conscientiza a respeito de como o 

conhecimento é capaz de libertar a população jovem periférica, ao conscientizá-la a respeito das questões raciais 

que permeiam e influenciam o contexto brasileiro. 



   

 

38 

 

Racionais, capítulo quatro, versículo três 

(Capítulo 4, versículo 3, 1997) 

Apesar da relevância do ritmo, principalmente para um gênero musical como rap, 

priorizaremos a análise da letra e entoação da canção. Verifica-se que há um tom quase 

vilanesco pois ainda que o sujeito tenha “disposição pro mal e pro bem” a única arma 

verdadeiramente utilizada pelo eu cancionista é a palavra, sua maior munição, o que o torna 

“violentamente pacífico”. Declarar que há uma intenção ruim, sugestiona que a saída pode não 

se dar pela via da moral para recuperar o que é capaz de garantir seu bem-estar, além disso, 

comparar o poder do discurso à uma “rajada de pt” faz uma alusão ao potencial bélico que a 

juventude negra pode alcançar ao erguer sua voz. Os versos de Brown, assim como o título da 

canção e capa do disco, acompanham uma linguagem religiosa do quarto disco do Racionais, 

que reverbera durante toda a canção por meio de elementos como “anjo”, “bandido do céu”, 

“Cristo”, “ressuscita” transfiguram o estereótipo do favelado criminoso para um revolucionário 

que tem fé. Esse pastor de marginalizados, figurado no eu cancional, permite que o livre arbítrio 

seja exercido, mas deixa evidente quais são os caminhos possíveis a partir de cada escolha, seja 

do crime ou da recusa ao que o sistema impõe para a comunidade periférica. 

Ontem à noite eu vi na beira do asfalto 

Tragando a morte, soprando a vida pro alto 

Ó os cara só o pó, pele e osso 

No fundo do poço, mó flagrante no bolso 

Veja bem ninguém é mais que ninguém 

Veja bem, veja bem e eles são nossos irmãos também 

Mas de cocaína e crack, whisky e conhaque 

Os mano morre rapidinho, sem lugar de destaque 

Mas quem sou eu pra falar de quem cheira ou quem fuma? 

Nem dá, nunca te dei porra nenhuma 

Você fuma o que vem, entope o nariz 

Bebe tudo que vê, faça o Diabo feliz 

Você vai terminar tipo o outro mano lá 

Que era um preto tipo A, ninguém tava numa 

Mó estilo de calça Calvin Klein, tênis Puma, é 

Um jeito humilde de ser, no trampo e no rolê 

Curtia um Funk, jogava uma bola 

Buscava a preta dele no portão da escola 

Exemplo pra nós, mó moral, mó Ibope 

Mas começou a colar com os branquinho do shopping (aí já era) 

Ih, mano, outra vida, outro pique 

Só mina de elite, balada, vários drinques 

Puta de boutique, toda aquela porra 

Sexo sem limite, Sodoma e Gomorra 

Faz uns nove anos 

Tem uns quinze dias atrás eu vi o mano 

Cê tem que ver, pedindo cigarro pros tiozinho no ponto 

Dente tudo zuado, bolso sem nenhum conto 

O cara cheira mal, as tias sentem medo 

Muito loco de sei lá o quê, logo cedo 

Agora não oferece mais perigo 



   

 

39 

 

Viciado, doente, fudido, inofensivo 

Um dia um PM negro veio me embaçar 

E disse pra eu me pôr no meu lugar 

Eu vejo um mano nessas condições, não dá 

Será assim que eu deveria estar? 

Irmão, o demônio fode tudo ao seu redor 

Pelo rádio, jornal, revista e outdoor 

Te oferece dinheiro, conversa com calma 

Contamina seu caráter, rouba sua alma 

Depois te joga na merda, sozinho 

É, transforma um preto "tipo A" num neguinho 

Minha palavra alivia sua dor, ilumina minha alma 

Louvado seja o meu senhor 

Que não deixa o mano aqui desandar, ah 

E nem sentar o dedo em nenhum pilantra 

Mas que nenhum filha da puta ignore a minha lei 

(Capítulo 4, versículo 3, 1997)  

O reconhecimento das motivações que arrastam a periferia para uma vida curta seja pela 

exposição à criminalidade ou ao uso de drogas, a partir de sua própria observação da realidade, 

é suficiente para constranger e impedir que o grupo acompanhe, incentive ou mesmo se coloque 

a favor da dinâmica capitalista que mostra o problema para conseguir mercantilizar a cura. O 

intuito aqui é aquilombar e não hierarquizar, unir e não separar, avançar e não retroceder. 

Usando do exemplo de um sujeito que era “preto tipo A”10; admirado por todos, bem-vestido, 

respeitado, mas que se perde no uso das drogas e no desejo de se afirmar pelo consumismo, 

perde seu prestígio e faz o “diabo” feliz, encarnado aqui nas instituições e figuras que fomentam 

o racismo e a violência sistêmica. Ao ser questionado por um policial, se utilizando da 1ª pessoa 

para narrar o ocorrido, Mano Brown consegue ecoar o pensamento para seu público; será que 

o único lugar possível para um jovem periférico é na escória humana?  

A resposta que vem em seguida. Marcada pelo vocativo “irmão”, que reforça a 

preocupação cristã e comunitária com o ouvinte, o trecho seguinte explicita os mecanismos 

pelos quais a transformação de um “preto tipo A” em um “neguinho” se efetiva. A 

transformação motivada pelas influências fortalecidas “pelo rádio, jornal, revista e outdoor”, 

escancara como a publicidade, a propaganda e os grandes meios de comunicação colaboram 

para a construção de um imaginário social no qual o sujeito aceito, de maior prestígio, é aquele 

que se alinha aos interesses capitalistas das grandes marcas. Trata-se de uma estratégia eficiente 

de domesticação simbólica, que define quem pode ser visível e é desejável na lógica do 

 

10“Preto tipo A” é abordado na música dos Racionais enquanto aquele que adotava no vestuário marcas de renome 

entre a elite aristocrata ao passo que mantinha personalidade humilde. Exemplo na comunidade em que está 

inserido por usufruir de objetos de desejos, atenção das mulheres mas  



   

 

40 

 

consumo (Capítulo 4, Versículo 3, 1997). Ocupar esse espaço, requer abdicar do que há de mais 

essencial na negritude.  

Diante dessa realidade excludente, o discurso ressurge como instrumento de resistência 

— mas, nesse momento, trata-se de um discurso que se ancora nas regras e valores enunciados 

pela própria lei dos Racionais. Como observa Acauam Oliveira, o rap, sobretudo em suas 

primeiras formulações, assume um compromisso que vai além da representação estética, 

propondo-se como uma ética de sobrevivência e um projeto coletivo de afirmação da 

subjetividade negra; 

Pois, em sua forma mais radical, a canção almeja que seu sucesso estético seja 

condicionado por sua dimensão ética. A palavra no rap quer instaurar uma 

normatividade, muito mais do que simplesmente “encantar”. O sucesso das canções 

não “deseja” ser avaliado apenas esteticamente – e nem por qualquer um pois guarda 

um traço ético decisivo com implicações formais que devem servir também aos 

objetivos de sobrevivência dos marginalizados, dependendo assim da capacidade de 

alcançar seu interlocutor e oferecer a ele uma alternativa concreta (o próprio rap), que 

escape ao plano do mero sucesso individual. As canções de grupos e artistas como 

Racionais Mc’s Sabotage, RZO, Facção Central, Pavilhão 9, Dexter, entre outros, não 

são apenas uma representação das condições de vida da periferia e um diagnóstico da 

falência do projeto nacional, mas um modelo de compromisso com a vida e valores 

dos marginalizados, cujo destino condiciona a qualidade da obra, quando esta é bem 

sucedida. Essa afirmação radical de compromisso, incorporado à forma, ocasiona uma 

verdadeira revolução nos parâmetros de organização estética da canção popular 

brasileira e, o que é mais importante, transforma radicalmente o modo como os pretos 

pobres de periferia constroem sua subjetividade, constituindo a si próprios enquanto 

sujeitos. (Oliveira, 2015. p.6-7) 

Como aponta Oliveira (2015), essa “afirmação radical de compromisso” não é apenas 

temática, mas está incorporada à própria forma da canção, tornando-a uma ferramenta concreta 

de reorganização subjetiva e coletiva. O rap não se limita a representar ou denunciar: ele age, 

instrui, normatiza e propõe alternativas. A partir disso, compreende-se que sua potência reside 

exatamente na fusão entre linguagem estética e urgência política — uma fusão que transforma 

a música em ato. Essa dimensão ética, que condiciona o valor da canção ao seu compromisso 

com os sujeitos marginalizados, redefine profundamente a função da música na periferia: ela 

deixa de ser mero entretenimento ou representação simbólica e passa a operar como instrumento 

de sobrevivência, conscientização e organização coletiva.  

O rap brasileiro estabelece um compromisso radical com os valores da periferia, 

assumindo uma postura combativa frente à desumanização da população negra, herança do 

período escravocrata e de suas reformulações posteriores. A conexão entre manifestações 

culturais e movimentos políticos negros, que inicialmente surge por necessidade e, permanece 



   

 

41 

 

posteriormente, por consciência ideológica, torna-se um mecanismo fundamental de 

sobrevivência e afirmação identitária.  

Esse processo de união e conscientização ganha força no Brasil na década de 1980, 

período que não coincidentemente vai de encontro com a criação e maturação do rap nacional. 

O rap (como grande parte dos estudiosos do ritmo e grande maioria dos integrantes do 

movimento acreditam, é a abreviação de ritmo e poesia, e) se mostra capaz de interligar as 

periferias das metrópoles mundiais com o mesmo propósito; reivindicar que a existência e tudo 

que permeia de forma objetiva e subjetiva a experiência negra reinserida em condições 

desiguais também merece ter seu espaço de discurso. Sobre isso, Ricardo Teperman (2015) em 

“Se Liga No Som: As transformações do rap no Brasil” identifica na discografia e postura do 

Racionais MC’s que, 

Ao contestar a visão cordial e conciliatória que estrutura o mito da democracia racial 

brasileira, o grupo teria sido capaz de criar um campo de identificação não mais 

ancorado na imagem do pobre alegre e festivo, mas do preto, pobre e periférico que 

não aceita a subjugação e revida. As letras do Racionais atacam a perpetuação da 

desigualdade, o racismo, a violência policial e outras mazelas da sociedade brasileira. 

E o fazem assumindo um posicionamento claro numa estrutura de classes, em franca 

oposição ao que eles próprios entendem como classe dominante (Teperman. 2015. p. 

78)  

Esse apontamento é fundamental para a compreensão do impacto social e político que 

o rap brasileiro passou a ter no fim dos anos 1980. Não se tratava apenas de um novo estilo 

musical, mas de uma intervenção discursiva capaz de desestabilizar narrativas historicamente 

hegemônicas sobre a nação brasileira, sua constituição e seus déficits. Além disso, a fala de 

Teperman permite estabelecer um elo entre o que os Racionais MC’s iniciaram e os 

desdobramentos que serão aprofundados por artistas da nova escola, como Baco Exu do Blues.  

Se os Racionais abriram caminho ao politizar de forma contundente as questões raciais 

e de classe, Exu do Blues, já na década de 2010, ampliou esse debate ao incluir outras camadas 

de discussão, como a desigualdade de oportunidades e visibilidade do nordeste brasileiro, 

intolerância religiosa, afetividade, a saúde mental e as novas formas de masculinidade negra. O 

movimento ganha maiores proporções ao abordar estas novas temáticas, frequentemente 

presentes na nova escola, visto ainda em composições de outros nomes como Djonga, Bk, Froid, 

Don L, entre outros. Apesar de endossarem essas novas camadas de discussão, foram, ainda, 

profundamente inspirados pelo tom combativo herdado pela velha escola do rap brasileiro. 



   

 

42 

 

Adotando a postura gângster das escadarias do Bronx, difundidas por nomes como 

Public Enemy, Tupac Shakur, Dr. Dre e Notorious Big e se misturando à malandragem 

brasileira da vida cotidiana (sem descartar o pensamento tático deixado pelos Panteras Negras 

e O Movimento Negro Unificado), o rap nacional da velha escola (Teperman, 2015) se 

consolida durante a reestruturação política do Brasil após o golpe de 64, acompanhando as 

mudanças políticas do país mencionadas anteriormente. Com os anos 80 e a abertura política 

pós-instauração da ditadura militar no país, o rap encontra precedentes e motivação para a 

politização de suas letras, personificado aqui nas composições do Racionais MC’s como reflexo 

do movimento hip hop como um todo, que ganhou popularidade e interesse midiático nesse 

momento.  

Na mesma década, passamos a seguir uma nova Constituição, em 1988, e, apesar de 

essa ser a mais inclusiva dentre as instituídas até hoje não contemplou um plano real e efetivo 

de reconstrução da dignidade dos povos escravizados. Sob a crença sistêmica no mito da 

democracia racial e total superação do período escravocrata, que implicou implicitamente em 

uma nova forma de separatismo.  Apesar de haver maior organização política e liberdade de 

expressão, a redemocratização ocorre concomitantemente a massacres contra a população 

negra, pobre e principalmente, privada de liberdade (Teperman, 2015).  

A década de 1990 se inicia balizada pelos desdobramentos da ditadura civil militar, com 

militâncias políticas ligadas ao sindicalismo ou às comunidades eclesiásticas e muito presente 

entre as periferias nas décadas de 70 e 80 enfraquecidas diante do regime (Teperman, 2015). A 

redemocratização, ainda sob os desdobramentos do período ditatorial, se dá em meio a 

episódios de violência policial, violência urbana, chacinas em presídios e igrejas, como os casos 

de Carandiru e Candelária, e ainda sob um cenário global de derrocada dos regimes comunistas 

e triunfo do mercado e das teologias da prosperidade (Teperman, 2015). Teperman (2015) 

aponta que  

 A redemocratização no Brasil nada teve de tranquila, contradizendo o discurso oficial 

dos militares e suas promessas de uma abertura ‘’lenta, gradual e segura. (Teperman, 

2015, p. 66) 

O contexto escancara a contradição de um país que se pretendia democrático, mas que 

seguia naturalizando a violência sistemática contra populações negras, pobres e periféricas — 

especialmente aquelas privadas de liberdade. Diante do enfraquecimento da militância 

tradicional e da ascensão de discursos neoliberais e religiosos que anestesiavam o debate 



   

 

43 

 

político, emergiu a necessidade de novas formas de mobilização e expressão coletiva. O rap se 

consolida justamente neste vácuo de representatividade e proteção institucional como resposta 

estética e ética, disputando, ainda, acirradamente o lugar que antes fora somente ocupado por 

comunidades eclesiais de base e outros movimentos sociais. 

O rap, definido como uma forma de manifestação artística e fundamentalmente 

contracultura de massa desde seu início, tem como objetivo declarado resgatar a autoestima de 

pessoas negras, legitimar e difundir as denúncias de uma comunidade constantemente 

violentada e o compromisso de se manter atento à realidade em que se insere, por meio da arte.  

A preocupação com a possibilidade de transformações políticas e sociais a partir da 

canção influencia também o modo de produção, as construções melódicas, temáticas e críticas, 

mantendo a postura combativa contra o racismo e suas tecnologias até mesmo na forma de 

distribuição e divulgação das canções que o gênero adota. Assim, as canções que surgiram desse 

contexto sociopolítico eram compostas de uma ira ímpar, declarada tanto pelos versos críticos 

quanto perceptível nas batidas duras e bem marcadas (que acompanhavam as vozes dos MCs, 

se apresentando como o oposto do modelo musical mais consumido e estimado pelo Brasil até 

aquele momento: a MPB em sua vertente mais comercial e palatável à burguesia carioca. 

No que diz respeito ao processo de produção e distribuição das canções de rap, mesmo 

com a crescente centralidade de veículos como o rádio e a televisão, sua circulação ocorre de 

forma majoritariamente independente — muitas vezes no boca-a-boca que conecta as vielas 

periféricas e fortalece os laços comunitários. Sendo um gênero profundamente vinculado ao 

cotidiano das periferias, tanto em suas temáticas quanto nas escolhas sonoras — como os 

samples de black music — e nos próprios espaços de performance, o rap opta por se distanciar 

da mídia tradicional e do mercado fonográfico. Essa decisão não é apenas uma questão logística, 

mas uma postura ideológica: recusar-se a se tornar mercadoria, a se submeter às exigências do 

mercado capitalista e, sobretudo, a romper o vínculo com as ruas.  

Em concordância com Teperman (2015), esse afastamento dos meios hegemônicos de 

difusão revela não apenas uma limitação de acesso, mas uma escolha política coerente com os 

princípios do movimento: 

Muito antes que o rap se tornasse um dos gêneros musicais mais lucrativos no mercado 

fonográfico norte-americano, a relação entre a cultura e mercado já gerava em alguns 

rappers um sentimento de ambiguidade. Ao mesmo tempo, o mercado possibilitava a 

disseminação de elementos que eles reconheciam como legítimos e desejáveis, havia 



   

 

44 

 

o termo, justificado, de que se perdesse o controle sobre a produção de significados. 

Essa tensão atravessa a história do Hip Hop e segue viva até hoje (Teperman, 2015. 

p. 25-26). 

A relação de ambiguidade com o mercado fonográfico e o capitalismo em geral, 

atravessa geográfica e historicamente a trajetória do rap. Se por um lado, havia uma cobrança 

sobre a estética visual (cada vez mais ditada pelos rappers americanos) para reafirmar a cultura 

negra das periferias e fomentar a autoestima, e uma necessidade de espalhar as mensagens éticas 

acopladas às letras das canções, havia-se também o compromisso de manter-se distante dos 

objetos de desejo do consumo ditados pelas tendências de algumas marcas renomadas ou 

mesmo dos canais de tv, principalmente com a Rede Globo (Teperman, 2015). A concepção do 

grupo Racionais MC’s seria de que, ao estar presente em programas de auditório em que não 

se viam representados, também não estariam representando seus pares marginalizados.  

Inevitavelmente, a publicidade cumpre seu papel de seduzir e gerar desejo de consumo 

e há um agravante para pessoas negras e pobres, pois, especialmente durante os anos 2000, essa 

mesma publicidade contribui para a desumanização e estigmatização desses sujeitos ao 

raramente representá-los como protagonistas legítimos no acesso aos bens anunciados. A 

presença negra é, muitas vezes, limitada a estereótipos ou simplesmente apagada, reforçando a 

ideia de que certos corpos não pertencem ao universo do consumo formal.  

Esse tensionamento entre desejo e exclusão reverbera nas periferias, onde o ato de 

afirmar a identidade por meio do vestuário ou de outros símbolos de status pode ser lido como 

afronta — e frequentemente associado à criminalidade. Em contextos de extrema desigualdade, 

o desejo de consumo inevitavelmente alcança a todos — mas, sem condições concretas de 

acesso, a criminalidade pode parecer, para muitos jovens periféricos, uma via mais acessível, 

rápida e viável para conquistar aquilo que simboliza status, pertencimento e afirmação 

identitária. Nesse aspecto, novamente o Racionais MC’s oferta uma reflexão crítica a respeito 

na canção “Capítulo 4, Versículo 3” (1997), como observaremos na letra da canção: 

Ser um preto tipo A custa caro, é foda 

Foda é assistir a propaganda e ver 

Não dá pra ter aquilo pra você 

Playboy forgado de brinco, um trouxa 

Roubado dentro do carro na avenida Rebouças 

Correntinha das moça, as madame de bolsa 

Dinheiro, não tive pai, não sou herdeiro 

Se eu fosse aquele cara que se humilha no sinal 

Por menos de um real minha chance era pouca 

Mas se eu fosse aquele moleque de touca 

Que engatilha e enfia o cano dentro da sua boca 

De quebrada sem roupa, você e sua mina 



   

 

45 

 

Um, dois, nem me viu, já sumi na neblina 

Mas não, permaneço vivo; prossigo a mística 

Vinte e sete anos contrariando a estatística 

Seu comercial de TV não me engana 

Eu não preciso de status nem fama 

Seu carro e sua grana já não me seduz 

E nem a sua puta de olhos azuis 

Eu sou apenas um rapaz latino-americano 

Apoiado por mais de cinquenta mil manos 

Efeito colateral que o seu sistema fez 

Racionais, capítulo quatro, versículo três 

(Capítulo 4, versículo 3, 1997) 

O eu cancional aqui reconhece que há o desejo de pertencer socialmente ao grupo que 

é lido como o que possui maior valor por meio dos bens que possui, e que não alcançar essa 

possibilidade o causa revolta. Todavia, ainda que haja a possibilidade de adquirir esses bens 

por meios criminosos, justificada pela sua condição social miserável e pela ausência de bons 

exemplos, a malandragem de verdade é contrariar as estatísticas sobrevivendo longe da 

criminalidade e da prisão. Novamente com o tom de bom pastor, após a negação do que as 

tentações capitalistas e carnais, conduz o ouvinte que se identifica – sendo membro do rebanho 

de “cinquenta mil manos” – à recusa do estereótipo esperado de um negro favelado pelo 

imaginário social, por meio da identificação.  

A recusa a símbolos da burguesia (status e fama, carro e grana) é coroada pela 

agressão verbal à mulher cuja cor dos olhos revela ascendência europeia e, por 

dedução, pertencimento às classes dominantes. A conclusão, citando um célebre verso 

de Belchior (cuja continuação é “sem dinheiro no bolso”), reforça o conteúdo de 

classe: os manos são muitos. [...] (Teperman. 2015. p. 79) 

E complementa a análise da seguinte forma: 

Não se trata apenas de um discurso presente na produção artística do grupo, mas 

também de um modo de ação ou inserção social - recusa renitente aos convites da 

grande mídia e aos contratos publicitários, fidelidade aos meios de produção 

(gravadoras, mídia, espaços de apresentação) de sua própria classe. 

O Racionais construiu sua trajetória sem depender dos mecanismos “centrais” de 

produção. E, mesmo que isso não estivesse nos planos dos integrantes do grupo, 

acabou por torna-se central no cenário da música brasileira. Ao longo dos últimos 25 

anos, manter-se firme em uma posição de classe e ao mesmo tempo participar do 

mercado da música implicou lidar constantemente com as contradições de um 

conjunto complexo de escolhas e recusas. (Teperman. 2015. p. 81) 

A seriedade do que se diz, se traduz não só na postura diante os meios de produção e 

difusão, mas também no campo melódico. Acompanhando as canções de rap da década de 80, 

grande parte das canções da velha escola do rap nacional, como a mencionada “Capítulo 4, 

Versículo 3” (1997) e outras como “Oitavo Anjo” (2000) do grupo 509-E e “Negro limitado” 

(1993) do Racionais MC’s, é possível observar a predominância do uso da tematização a qual 



   

 

46 

 

Tatit (2002) se refere, na contundência do ritmo tradicional do rap intitulado boom bap, sendo 

o ‘boom’ referência ao som do bumbo e o ‘bap’ ao da caixa, devido a maneira em que a bateria 

é altamente enfatizada.  

A predominância de elementos menos suaves conduz a predominância da tematização 

na melodia, e quando somatizada às duras críticas ao sistema, e o tom de voz mais grave dos 

cancionistas mencionados, é capaz de provocar no ouvinte o tom imperativo de uma ordem. 

Conforme Tatit (2002), em sua obra “O cancionista: Composição de canções no Brasil” (2002), 

o processo melódico se dá pela seguinte maneira: 

Ao investir na segmentação, nos ataques consonantais, o autor age sob a influência do 

/fazer/, convertendo suas tensões internas em impulsos somáticos fundados na 

subdivisão dos valores rítmicos, na marcação dos acentos e na recorrência. Trata-se, 

aqui, da tematização. A tematização melódica é um campo sonoro propicio as 

tematizações linguisticas ou, mais precisamente, as construções dos personagens. [...] 

Enfim, a tendência à tematização, tanto melódica como lingüística, satisfaz as 

necessidades gerais de materialização (lingüísticomelódica) de uma idéia. Cria -se, 

então, uma relação motivada entre tal idéia (natureza, baiana, samba, malandro) e o 

tema melódico erigido pela reiteração. Essa materialização (essa marca) já 

desempenhou inúmeras funções na cultura brasileira: marca de liberdade, marca de 

juventude, marca de malandragem, marca de brasilidade, marca de regionalismo, 

marca de revolta, marca de modernidade, marca de mercado, marca de novela. (Tatit, 

2002, p. 22-23).  

O Racionais, assim como 509-E, Atitude Femina e outros grupos de rap, ao construírem 

personagens e cenários periféricos por meio da segmentação rítmica, da marcação de acentos e 

da repetição de padrões melódicos e linguísticos, cria o que o autor chama de “materialização 

de uma ideia” (Tatit, 2002, p. 22-23). Nesse caso, a ideia tematizada é a experiência negra 

periférica, atravessada por violência, exclusão e resistência. As tensões internas da vivência 

racializada se transformam, como descreve Tatit (2002, p. 22-23), em “impulsos somáticos”, 

que dão corpo sonoro ao sentimento de revolta e denúncia social. Assim, o Racionais utiliza os 

recursos da linguagem cancional para construir uma marca estética característica, que funciona 

tanto como denúncia como afirmação identitária, consolidando sua voz como uma referência 

em grande parte das produções da velha escola do rap nacional de sobrevivência e força cultural, 

dentro e fora da indústria midiática.  

Canções como “Negro Limitado” (1992), “Fim de Semana no Parque” (1993) e “Pânico 

na Zona Sul” (1989) exemplificam a tematização apontada por Tatit (2002), ao adotarem uma 

estética combativa que confronta os estereótipos midiáticos associados ao perigo e à 

marginalidade. Essa abordagem não apenas consolidou o Racionais MC’s como referência 



   

 

47 

 

incontornável no rap nacional, mas também transformou suas músicas em importantes 

estratégias de resistência e sobrevivência para a população negra brasileira.  

Dessa forma, utilizando a linguagem própria do gênero musical, não se “vender para o 

sistema”, não agradar a “playboyzada”, manter o “papo reto” e construir uma autoestima 

elevada, tornaram-se valores quase que cristalizados dentro da velha escola do rap brasileiro. A 

escolha de trazer para canção a dureza da vida negra periférica, intenciona alcançar ouvintes 

que passam pela mesma realidade com o intuito de possibilitar a reflexão crítica sobre os 

perigos do capitalismo e despertar uma conscientização política e social; 

Faça por você mesmo e não por mim 

Mantenha distancia de dinheiro fácil 

De bebidas demais, policiais e coisas assim 

Enfim, de modo eficaz 

Racionais declaram guerra 

Contra aqueles que querem ver os pretos na merda 

E os manos que nos ouvem irão entender 

Que a informação é uma grande arma 

Mais poderosa que qualquer PT carregada 

Roupas caras de etiqueta, não valem nada 

Se comparadas a uma mente articulada 

Contra os racistas otários é química perfeita 

Inteligência, e um cruzado de direita 

Será temido, e também respeitado 

Um preto digno, e não um negro limitado 

Negro Limitado (menos um vírus) 

(Menos um vírus) escolha o seu caminho 

(Negro limitado, 1993) 

Nesse sentido, é importante considerar a leitura feita por Acauam Oliveira  (2018), que 

aprofunda a dimensão ética, estética e política do rap dos Racionais MC’s ao longo dos anos 

1990 e 2000. O autor destaca como o grupo assume conscientemente o lugar da margem — não 

como uma posição de vitimização, mas como um ponto estratégico de enunciação e 

enfrentamento direto das estruturas de exclusão impostas pelo Estado brasileiro. Como afirma 

Oliveira: 

Ao longo dos anos 90 até boa parte dos anos 2000, tanto os Racionais MC’s quanto o 

rap brasileiro em geral irão reconhecer no destino do bandido e do marginal – naquilo 

que ele representa do grande Outro não integrável à ordem nacional – o segredo para 

a emancipação da periferia como um todo, uma vez que a produção do bandido preto 

pobre como “inumano” é condição de manutenção da normalidade social. A 

radicalidade do rap consiste também em reivindicar a inclusão desse sujeito cuja 

exclusão é a própria condição de existência do sistema, reconhecendo no dilema do 

detento e do marginal o destino de toda periferia enquanto avesso da civilização 

brasileira. Como afirma Gabriel Feltran, o crime nessas narrativas não é o oposto da 

lei e da ordem, mas o esteio normativo possível para a consolidação de uma 

comunidade mais justa. (Oliveira, 2018, p.35) 



   

 

48 

 

Esse primeiro trecho da citação destaca um dos pontos centrais da leitura de Oliveira: a 

construção do sujeito negro marginal como uma figura central na engrenagem de manutenção 

da ordem social capitalista e racista no Brasil. O reconhecimento dessa condição pelo rap não 

significa uma glorificação da violência ou da criminalidade, mas sim uma recusa em aceitar a 

desumanização como destino incontestável. o autor aprofunda a crítica ao evidenciar que o rap 

opera uma inversão simbólica: ao invés de reforçar a lógica que associa criminalidade à 

marginalidade social, o gênero revela que a exclusão desses sujeitos é, na verdade, condição de 

existência da própria ordem estatal. Ao trazer o marginal para o centro do discurso, o rap não 

apenas denuncia a violência estrutural, mas também redefine os termos da luta por justiça. 

Sendo assim: 

A tarefa fundamental do rapper passa a ser, portanto, a de propor novas formas de 

sobrevivência aos sujeitos periféricos, posicionando-se ao lado do bandido (sem se 

confundir com ele) ao mesmo tempo em que se define enquanto marginal, ou seja, um 

sujeito destinado a morrer pelas mãos do Estado. Trata-se de, em conjunto com a 

comunidade periférica, construir um caminho de sobrevivência para todos os irmãos, 

bandidos inclusos, por meio da palavra tornada arma. Mais do que isso, o rap 

reconhece que apenas assumindo todas as complexas implicações desse lugar de 

marginalidade será possível para periferia construir espaços emancipatórios. Uma vez 

que o fundamento do Estado brasileiro é a transformação da violência em verdade por 

meio da atuação genocida da polícia, pode-se dizer que o projeto ético\estético do 

grupo consiste em negar um dos principais pilares que tornam possível a formação do 

país. Daí o elevado grau de periculosidade do grupo. Trata-se, enfim, de reconhecer 

no massacre do Carandiru a verdade maior do Estado brasileiro (assim como os 

filósofos frankfurtianos reconheciam em Auschwitz um laboratório para todo o 

projeto de civilização do Ocidente), e criar os meios necessários para evitar sua 

repetição. Sobrevivendo no Inferno é a imagem mais bem-acabada de uma sociedade 

genocida que se tornou humanamente inviável, e uma tentativa radical, esteticamente 

brilhante, de sobreviver a ela. (Oliveira, 2018, p.35-36) 

Ao estabelecer o massacre do Carandiru como paradigma para a leitura da estrutura 

genocida do Estado brasileiro, Oliveira (2018) aproxima a produção dos Racionais MC’s de um 

projeto estético radical de denúncia e de elaboração simbólica da violência histórica. A 

comparação com Auschwitz, nesse contexto, não busca traçar equivalências simplistas, mas 

evidenciar como determinadas experiências-limite expõem, de maneira brutal, a essência de 

projetos civilizatórios fundados na exclusão, na morte e na gestão necropolítica de populações 

racializadas. Ao se posicionarem ao lado do bandido — sem, no entanto, se confundirem com 

ele, como ressalta Oliveira —, os rappers assumem a tarefa de construir, junto à comunidade, 

formas de sobrevivência que partem do reconhecimento da marginalidade como um destino 

historicamente imposto ao coletivo periférico negro. Essa posição — simultaneamente ética, 

estética e política — configura um projeto de resistência que nega o pacto civilizatório sobre o 

qual se sustenta o Estado brasileiro, ancorado na atuação genocida de suas instituições de 



   

 

49 

 

segurança pública e na conversão cotidiana do racismo estrutural em verdade normativa. Nesse 

contexto, obras como Sobrevivendo no Inferno (1997) não apenas denunciam as ausências de 

políticas de assistência e proteção social, mas também escancaram as múltiplas formas de 

violência praticadas e legitimadas pelo próprio Estado. Mais do que uma denúncia, o disco 

apresenta uma alternativa simbólica e estética à lógica da morte: uma afirmação radical da vida 

e da possibilidade de existência negra nas margens. 

A postura consolidada pelo Racionais MC’s influenciou e acompanhou as produções de 

contemporâneos como Sabotage, GOG e MV Bill, reverberando por toda a velha escola do rap 

brasileiro e consolidando uma geração de artistas com compromisso ético, político e social. A 

aproximação com movimentos negros, como o Movimento Negro Unificado e o Instituto 

Geledés, ampliou ainda mais o papel do rap como instrumento de organização e mobilização 

popular, refletindo-se também na atuação direta de rappers como educadores sociais e 

lideranças políticas.  

Um exemplo emblemático da articulação da periferia negra brasileira é a CUFA – 

Central Única das Favelas, fundada por Nega Gizza, MV Bill e o produtor Celso Athayde em 

1999, que se tornou referência nacional e internacional nos campos político, social, esportivo e 

cultural. Esse compromisso social do rap brasileiro dialoga com iniciativas como a Zulu Nation, 

criada por Afrika Bambaataa no Bronx na década de 1970, que também utilizou os princípios 

do hip hop (paz, amor, união, lazer e progresso) como alicerce para transformação social. Em 

síntese, a velha escola busca construir “um contraponto à redução do rap a um produto de 

mercado, reforçando sua potencialidade como instrumento de transformação”, conforme 

Teperman (2015.p.11), para atuar onde o Estado se recusa à alcançar.  

O uso frequente, apesar de não absoluto, de uma brutalidade maior na composição lírica 

das canções – além de ser espelho dos raps americanos, como os produzidos pelo grupo Public 

Enemy – exterioriza o contexto em que os grupos e rappers estavam inseridos. A mansidão não 

é compatível com a vida periférica que está constantemente submetida aos maiores níveis de 

desigualdade social e falta de acesso à uma condição digna de vida. Se esta condição gera ódio, 

que então seja manuseado contra quem o criou.  

A velha escola do rap formata ideologicamente um exército de ouvintes conscientes da 

realidade crua da história e divisão de classes em território brasileiro. Entretanto, tratar somente 

das dores da negritude e periferia brasileira, além de não contemplar o todo, proporciona um 



   

 

50 

 

ambiente inflamável aos que utilizaram das canções para propagar o ódio às mulheres e pessoas 

LGBTs (ainda que houvesse presença de ambos na composição do público). Fugindo da 

concretização dos objetivos da velha escola, de restaurar a paz declarando guerra aos senhores, 

e alimentando uma postura masculina violenta, misógina, homofóbica esta tratativa acaba se 

alinhando, ainda que inconscientemente e de forma não intencional, à outras vias de 

preconceito.  

No documentário “Racionais MC’s: Das Ruas de São Paulo para o Mundo” (Racionais, 

2022), o próprio grupo narra como o sucesso trouxe não apenas reconhecimento, mas também 

uma série de consequências negativas, que vão desde acidentes automobilísticos, como o 

sofrido por Edi Rock, até episódios de violência extrema, incluindo um homicídio durante um 

show e o confronto generalizado entre público e polícia na Virada Cultural de 2007, no Vale 

do Anhangabaú.  

Igualmente notável no documentário, narrado pelos próprios integrantes, é a presença 

de novos nomes do rap brasileiro, como o rapper mineiro Djonga, reconhecendo a grandeza e 

importância do grupo paulista, além da grande influência em suas próprias criações. .Djonga, 

assim como Baco Exu do Blues, são representantes entre os vários rappers que dão continuidade 

ao legado construído na chamada nova escola do rap brasileiro, que emerge com outras formas 

melódicas, novas estratégias de produção e divulgação, mas sem romper por completo com a 

tradição ideológica forjada pela velha escola. Os representantes da nova escola carregam em 

suas composições traços de nomes como Racionais Mc’s, mas reorganiza seu modus operandi, 

com novidades que transitam para transformações temáticas e estéticas no rap nacional, atuando 

formação da Nova Escola do Rap Brasileiro tratada a seguir. 

1.2 As Contribuições Das Mudanças Tecnológicas E Sociais Para A Formação Da Nova 

Escola Do Rap Brasileiro 

A partir dos anos 2000, o rap nacional passou por uma série de transformações que 

alteraram de forma significativa sua produção, circulação e recepção. Essas mudanças resultam 

de um conjunto de fatores tecnológicos, sociais e políticos que reconfiguraram tanto a estética 

quanto o posicionamento ideológico das novas vozes que emergiram na cena do rap brasileiro. 

Sob um contexto nacional de governos progressistas, avanços na tecnologia e ampliação do 

acesso a manifestações culturais, o rap encontra espaço para incorporar em suas referências 

novas temáticas. 



   

 

51 

 

Do ponto de vista político, o país vivia o início de uma nova fase, marcada pela ascensão 

de governos de orientação progressista, com as gestões de Luiz Inácio Lula da Silva e, 

posteriormente, Dilma Rousseff. Durante esses mandatos, políticas públicas voltadas para a 

inclusão social, acesso e permanência em espaços que ainda eram distantes da periferia (não só 

geograficamente), como o sistema de cotas raciais no ensino superior, tiveram um impacto 

profundo na vida da população negra e periférica11.  

Essas ações contribuíram para o surgimento de uma nova geração de jovens que, ao 

acessar espaços historicamente negados, como as universidades, o que ampliou suas formas de 

expressão e politização, resultando inevitavelmente nas discussões sociais permeadas por 

discursos identitários e consequentemente nas manifestações e produções artísticas no rap 

brasileiro desse período.  O rap brasileiro se expande e alcança jovens em todas as idades, níveis 

de formação e espaços sociais e políticos, alcançando também novas subjetividades e dando 

espaço a manifestações dos dilemas vivenciados no período. 

O perfil aproximado dos MCs de batalha é de jovens entre 15 e 25 anos, cursando ou 

tendo concluído o ensino médio, em seguida conciliando pequenos trabalhos com a 

formação em nível superior (no geral em faculdades particulares) ou em nível técnico. 

É o suficiente para distingui-los dos integrantes do Racionais – nenhum deles concluiu 

o ensino médio. [...] a posição relativa do rap e dos rappers no campo da produção 

cultural no Brasil foi significativamente alterada, como parte das transformações pelas 

quais o país passou nesse período, suscitando novos dilemas, contradições e demandas 

para os músicos e consumidores dessa música. Assim, podemos assumir que a geração 

de rappers que surgiu no final da primeira década do milênio, com nomes como o 

paulistano Emicida e o cearense RAPadura, pra ficar apenas com dois, é “nova 

escola”, por oposição ao Racionais MC’s, que seria velha escola.(Teperman, 

2015.p.124) 

No campo tecnológico, a popularização da Internet, o barateamento de equipamentos 

de gravação e edição, além da expansão das redes sociais e das plataformas de streaming, 

alteraram as dinâmicas de produção e divulgação musical. Na nova escola, artistas passaram a 

ter acesso a ferramentas que lhes permitiram gravar, distribuir e promover suas músicas de 

forma independente, sem a intermediação de grandes gravadoras ou veículos tradicionais de 

mídia. Esse novo ambiente permitiu não apenas maior liberdade estética, mas também reafirma 

 

11 Segundo o Censo da Educação Superior 2022, realizado pelo Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas 

Educacionais Anísio Teixeira (Inep), 108.616 estudantes ingressaram no ensino superior por meio de cotas apenas 

no último ano — número que evidencia a importância das políticas de ação afirmativa no cenário educacional 

brasileiro. Esse é o dado mais recente disponível até o momento. 



   

 

52 

 

em mesmo nível uma relação mais direta e horizontal com o público e um distanciamento desses 

veículos, reiterando a estratégia do Racionais e MV Bill, por exemplo.  

Eles aprenderam com os erros e acertos de seus veteranos: ouviram o rap pesado dos 

anos 1990 e acompanharam a dificuldade que muitos rappers tiveram de viabilizar a 

carreira a longo prazo. A desenvoltura na administração de sua produção artística 

como “negócio”, marca da nova geração de rappers, é tributária do fato de os 

veteranos terem “patinado” em sua inserção no mercado da música (Teperman, 

2015.p.124-126) 

Enquanto nas décadas de 1980 e 1990 o rap brasileiro expressava de forma direta e 

combativa a dura realidade das periferias, excluídas do projeto de reconstrução nacional no 

período pós-ditadura militar, com a chegada dos anos 2000, especialmente durante os governos 

de Lula e Dilma, observa-se uma mudança significativa nesse cenário. As melhorias nos índices 

de pobreza e violência, resultantes de políticas públicas voltadas para a inclusão social — como 

a implementação das cotas raciais e sociais nas universidades —, somadas ao desenvolvimento 

tecnológico e ao maior acesso a equipamentos de produção musical, promoveram alterações 

substanciais nas formas de produção e nas temáticas abordadas pelos artistas da nova escola. 

Os fatores são diversos como mencionado; aparelhos de mixagem facilitam a incrementação da 

melodia com samples, maior facilidade na inserção da população negra nas universidades a 

partir da instituição de cotas, ou mesmo por trazer sentimentos que se apresentam no polo 

oposto ao ódio, que já acompanhava a primeira geração de rappers do Brasil, como menciona 

Rocha (2020), ao comentar os estudos de Ricardo Teperman (2015): 

Ricardo Teperman (2015), sugere que o Racionais MC’s, na figura de Mano Brown, 

tem se afastado da posição revolucionária e adotado uma posição radical. As causas 

dessa mudança, segundo o autor, dizem respeito às transformações ocorridas no rap a 

partir de mudanças sociais consideráveis nos governos presidenciais de Lula (2003-

2011) e Dilma (2012-2016), entre elas, “aumento do poder de consumo e a 

democratização do acesso à tecnologia e à educação” (Teperman, 2015 p.41). Desta 

forma, o Racionais MC’s estaria perdendo centralidade no movimento e abrindo 

espaço para uma “nova escola” personificada na figura de rappers como Emicida e 

Criolo. (Rocha, 2020, p.28) 

As transformações tecnológicas e sociais impactaram até mesmo o Racionais MC’s em 

seu último disco lançado, “Cores e Valores” de 2014, que apesar de manter o compromisso 

ético estabelecido e reforçado por toda sua discografia, também se utiliza de ritmos clássicos 

de outros gêneros musicais como o soul em suas composições, e letras mais românticas como 

fica sintetizado no ritmo e explicito na letra da canção “Eu Te Proponho”, que será transcrita a 

seguir: 

[Intro: Mano Brown] 

Baby, eu te proponho 



   

 

53 

 

Meu jardim secreto, a casa do meu sonho 

Matriz do meu lugar, onde você poderia largar 

Sem lenda, sem fenda, eu tentei te levar 

[Refrão: Mano Brown] 

Vamos fugir desse lugar 

Vamos fugir desse lugar 

Vamos fugir desse lugar 

Baby, desse lugar 

[Verso 1: Mano Brown] 

Dou a minha mão e confia em mim, eu 

Quero te mostrar um mundo novo, só meu 

Peço discrição por mais de mil motivos 

Não por nada, um pouco possessivo, perdão 

Algo que me orgulhe para que eu mergulhe 

Nesse corpo absurdo, nesse porto inseguro 

Eu posso ser seu escudo no claro ou no escuro 

E é eterno enquanto dure e através do muro 

E se moiar? E se o júri ter provas contra nóiz? 

Tem além do horizonte, vida nova, outro ar 

Vem, vem... 

(Eu te proponho, 2014) 

O eu cancional romântico, não havia encontrado espaço na discografia do Racionais até 

os anos 2010. Pelo contrário, as canções produzidas durante o período da velha escola do rap 

brasileiro, aqui exemplificado pelo Racionais MC’s, frequentemente representavam as 

mulheres de forma degradante, hipersexualizada e desvalorizada, com exceção da figura 

materna, que ocupa um lugar de respeito e cuidado. A possibilidade de tematizar o afeto 

romântico, a vulnerabilidade emocional ou outras experiências que escapassem da dor, da 

violência e da hostilidade era praticamente inexistente durante as décadas de 1980 e 1990, não 

só no rap como em toda sociedade brasileira. 

Já na nova escola, observa-se uma ampliação significativa dessas narrativas, com a 

presença mais constante de discursos sobre o amor, a afetividade, a saúde mental e a construção 

de subjetividades mais complexas e plurais. Esse deslocamento de perspectiva ganha ainda mais 

relevância quando se considera o peso simbólico do Racionais MC’s enquanto referência 

incontornável da velha escola, cuja postura e estética acabaram por ditar boa parte das diretrizes 

temáticas, estéticas e performáticas daquele momento. 

Esse processo de abertura a outras formas de existência e expressão artística também 

está diretamente relacionado ao contexto político e social do Brasil no início dos anos 2000. A 

ascensão dos governos Lula e Dilma, com suas políticas públicas de inclusão social, o avanço 

das camadas populares ao ensino superior, a saída do Brasil do Mapa da Fome e o 

fortalecimento dos debates identitários ampliaram as possibilidades de representação no rap 

nacional. O discurso gangsta que dominava a velha escola começou a dividir espaço com vozes 



   

 

54 

 

e sonoridades dissidentes, refletindo a nova configuração social e afetiva que se afirmava nas 

periferias. Profundamente atrelado à vivência social, o rap demonstra-se atento e confiante nas 

mudanças políticas que atravessavam o país e a América Latina: 

O ano de 2005 marcou uma mudança importante para a assistência social no Brasil. 

Como na maioria dos países latino-americanos, a área se beneficiou da janela de 

oportunidade aberta pela Maré Rosa, como foi chamada a ascensão ao poder das 

coalizões de esquerda ou centro-esquerda (Panizza 2006), modificando seu papel 

estratégico e a forma de operação em território nacional. Essas mudanças se iniciaram 

em 2004, com a aprovação da nova Política Nacional de Assistência Social (PNAS) e 

sua operacionalização por meio do Sistema Único de Assistência Social (SUAS), em 

2005, que dotaram a AS de um novo sentido. Soma-se a isso a criação do Ministério 

do Desenvolvimento Social e Combate à Fome (MDS) em 2004, responsável por 

integrar ações, serviços, benefícios socioassistenciais e ações de segurança alimentar 

e nutricional, antes dispersos em diferentes ministérios. Do ponto de vista da AS, o 

antigo modelo assistencialista e municipalista (praticado em grande parte do território 

brasileiro) cedeu espaço para a configuração em Sistema Orgânico, em que a 

articulação entre as três esferas de governo, a exemplo do Sistema Único de Saúde 

(SUS), constituiu-se como um elemento fundamental para a gestão e implementação. 

Com efeito, com o SUAS, estabeleceu-se a regulação e a organização em todo o 

território nacional das ações socioassistenciais, em que todos os entes federados têm 

responsabilidades no financiamento, implementação e controle da política de 

assistência social, com atribuições específicas estabelecidas nas Normas Operacionais 

Básicas. (Papi, 2024, p. 200) 

Com a construção de novas possibilidades de futuro e com a consolidação de um país 

mais democrático e assistencialista, a periferia brasileira também experimenta avanços 

significativos nas suas condições de vida, o que inevitavelmente se reflete nas produções do rap 

nacional. O gênero, historicamente ligado à denúncia e à resistência, acompanha essas 

transformações, ainda que sem abrir mão de sua postura crítica. A desconfiança cultivada pela 

velha escola em relação à mídia, ao mercado fonográfico, à repressão policial e ao racismo 

estrutural permanece como um traço recorrente na nova geração de artistas. No entanto, as 

críticas e demandas da nova escola muitas vezes deslocam seu foco, voltando-se não apenas 

para as instituições tradicionais de poder, mas também para o próprio rap nacional, 

questionando padrões e estéticas anteriormente estabelecidos. 

Movida pelo advento da internet e pelo impacto das políticas afirmativas implementadas 

no país, a nova escola começa a utilizar o rap como uma ferramenta de empreendedorismo 

periférico, ressignificando seus princípios estéticos e discursivos. Embora a postura combativa 

permaneça em muitos casos, há uma clara flexibilização de formatos e conteúdos, com uma 

crescente passionalização das canções. Essa transformação se expressa tanto na incorporação 

de outros ritmos à estrutura melódica do rap quanto na ampliação temática, que passa a incluir 

emoções, afetos e experiências íntimas.  



   

 

55 

 

Do ponto de vista musical, nota-se também o uso de recursos como o alongamento das 

vogais, a suavização das marcações rítmicas e a exploração de timbres mais melódicos, 

sinalizando um momento de reconfiguração estética e identitária dentro do gênero. Demonstra-

se em produções mais recentes como “Nó na Orelha” (2011) de Criolo, “Amarelo” (2019) do 

rapper Emicida, e “Bluesman” e “Quantas Você Já Foi Amado?” do baiano Baco Exu do Blues, 

rastros dessa transformação cancional e geracional.  

Conforme Tatit (2002), a passionalização melódica se dá pela seguinte estrutura: 

Ao investir na continuidade melódica, no prolongamento das vogais, o autor está 

modalizando todo o percurso da canção com o /ser/ e com os estados passivos da 

paixão (é necessário o pleonasmo). Suas tensões internas são transferidas para a 

emissão alongada das frequências e, por vezes, para as amplas oscilações de tessitura. 

Chamo a esse processo passionalização. [...] A dominância da passionalização desvia 

a tensão para o nível psíquico. A ampliação da frequência e da duração valoriza a 

sonoridade das vogais, tornando a melodia mais lenta e contínua. A tensão de emissão 

mais aguda e prolongada das notas convida o ouvinte para uma inação. Sugere, antes, 

uma vivência introspectiva de seu estado. Daqui nasce a paixão que, em geral, já vem 

relatada na narrativa do texto. Por isso, a passionalização melódica é um campo 

sonoro propício às tensões ocasionadas pela desunião amorosa ou pelo sentimento de 

falta de um objeto de desejo. (Tatit, 2002, p. 22-23)  

A flexibilização dos modelos no rap brasileiro também alcança o campo melódico, 

rompendo com a predominância da tematização direta e da oralidade mais rígida, características 

da velha escola, para dar lugar a composições mais inclinadas à passionalização da expressão 

musical (Tatit, 2002). A nova escola, que começa a se delinear no final da década de 1990 e se 

consolida ao longo dos anos 2000, é marcada inicialmente por artistas como Rappin Hood e 

Marcelo D2, que incorporam elementos de outros gêneros musicais — como o samba — ao 

modo de cantar rap, criando novas formas de entoação e construção melódica. 

Já a partir da década de 2010, essa abertura estética e discursiva se expande ainda mais, 

acompanhando os avanços nas pautas identitárias e nas transformações sociais do país. Nomes 

como Flora Matos e Karol Conká ganham destaque como representantes femininas de uma cena 

que, historicamente, havia sido marcada pela invisibilização e pela marginalização de mulheres 

rappers, como Negra Li e Dina Di. Do mesmo modo, artistas LGBTQIA+, como Rico Dalasam, 

Jup do Bairro e Bixarte, começam a conquistar espaço e notoriedade, introduzindo tonalidades 

e temáticas que até então eram pouco exploradas no rap nacional, que, durante décadas, 

reproduziu discursos misóginos e homofóbicos.   

Conforme Tatit (2002), desviar a melodia para o campo psíquico, influencia certa 

passividade para o ouvinte a partir da entonação do cancionista. Sendo assim, o rap da nova 



   

 

56 

 

escola também fica mais passivo – não a ponto de tornar-se dócil, mas passivo – com o ingresso 

de formas de produção, ligações midiáticas e personalidades que nas primeiras décadas do 

gênero musical, evitaria qualquer contato. Rappin Hood, como mencionado, é um dos primeiros 

a manifestar esse interesse em reformular a perspectiva misógina dos rappers, como fica 

explicito na canção “Tributo às mulheres negras” em parceria com as rappers Lady Cris e Paola 

(do grupo Ritmologia), no disco “Sujeito Homem”(2001) que mantém o canto falado 

estruturante da velha escola, mas também se condensa ao reggae e samba. Na canção 

mencionada acima, o rapper não deixa de criticar a publicidade, tv e o capitalismo, ao valorizar 

categoricamente as mulheres negras, como veremos a seguir:  

[Verso 1: Rappin' Hood] 

Olho na capa da revista e ela não esta lá 

Sempre esta executiva raramente é 

Papel principal de novela só se for em sonho 

Sempre ficou jogada em segundo plano 

Sua pele escura espelha a consciência 

Que a vida é dura para a mulher negra 

Sociedade machista, com país racista 

Ela colhe as migalhas do sistema fascista 

Se mesmo assim deixa fluir do seu perfume 

A rosa negra, deusa da beleza 

Mulher de verdade, exemplo de luta 

Com até mais dignidade que a lora burra 

Do canto da cidade, de varias valetas 

Jah, salve todas as mulheres pretas 

(Essa menina mulher da pele preta) 

Oh meu Deus, salve a mulher negra 

[Refrão: Paola - Ritmologia] 

Negra, preta, mulher brasileira, negra 

(Não admita ser subjugada, passada pra trás) 

Negra, preta, mulher brasileira, negra 

(Existe direitos iguais, certo mano?) 

[...] 

[Verso 3: Lady Cris] 

Ta tudo bem que eu sou mulher 

Mas pode vim quem quiser 

Não pago comédia, nem pago de mané 

Já falei que sou mulher, guerreira de axé 

Sem pose de bandida, Lady Cris fodida 

Eu to fazendo minha parte nessa vida 

Eu to querendo encontrar uma saída 

Muitas vezes já estive aqui 

Talvez, não sei, sei lá, perdida 

Agora aqui vou fazendo minha rima 

Com a força de Deus e de todos os meus 

Eu to aqui, pra muitos quem diria 

Mulheres pretas essa é minha sina 

Mulheres pretas tem sucesso 

Eu quero meu progresso 

É toda mulherada, armando uma cilada 

É nóiz, hã, na rampa de acesso 

(Metro por metro) 

Tente me provocar, podemos brigar 



   

 

57 

 

Tenho a força de Alá, as guerreiras de Sabá 

(Tributo a Mulheres Negras, 2001) 

A canção “Tributo a Mulheres Negras”, lançada por Rappin’ Hood no álbum Sujeito 

Homem (2001), representa uma das primeiras tentativas da cena do rap brasileiro de deslocar a 

imagem da mulher negra de um lugar de subalternidade para uma posição de protagonismo e 

resistência. Nesse sentido, ela atua como um marco simbólico ao estabelecer uma ponte clara 

entre a estética dura, combativa e masculinizada da velha escola e os primeiros sinais de 

abertura temática, discursiva e melódica que serão ampliados na nova escola.  

Conforme observa Tatit (2002), o refrão da canção exemplifica o que ele denomina de 

“passionalização da canção”: uma melodia cantada que suaviza o discurso e amplia a abertura 

emocional ao ouvinte. A inserção da voz feminina nesse momento funciona não apenas como 

recurso estético, mas também como estratégia de legitimação simbólica do tema, reforçando o 

protagonismo da mulher negra dentro da narrativa do rap, em contraposição aos símbolos de 

referência da TV e publicidade popularmente conhecidos como as apresentadoras e cantoras 

Xuxa, Angélica e Eliana. 

A canção ocupa, portanto, um lugar de transição importante. Embora já aponte para os 

primeiros gestos de flexibilização temática e discursiva típicos da nova escola, ainda se constrói 

sobre uma base estética fortemente ligada ao discurso direto, combativo e pedagógico, 

característico da velha escola. Esse é um período de pré-mudança, em que as discussões sobre 

raça, gênero e desigualdade social começavam a ganhar novos contornos tanto nas periferias 

quanto no campo artístico. Na narrativa da canção, Lady Cris assume a voz em primeira pessoa, 

posicionando-se como sujeito ativo e autônomo. Sua fala mistura elementos de resistência, 

autoestima e afirmação religiosa — como “guerreira de axé”, “a força de Alá” e “as guerreiras 

de Sabá” —, reforçando a pluralidade de referências culturais e espirituais presentes no 

discurso. 

Rappin’ Hood, representante de uma geração que construiu sua trajetória no final dos 

anos 1990, aparece aqui como um elo entre a linguagem direta da velha escola e os primeiros 

ensaios de uma nova estética mais sensível às questões de identidade de gênero e 

interseccionalidade racial. Além disso, “Mulheres Negras” antecipa debates que ganhariam 

força a partir da década de 2010, com o surgimento de artistas como Karol Conká, Flora Matos 

e Tássia Reis — mulheres negras que passaram a ocupar o centro da cena com narrativas sobre 

afetividade, sexualidade e autoestima. Essas artistas abriram caminho para rappers 



   

 

58 

 

contemporâneas como Duquesa, MC Luanna, Tasha e Tracie, e Ebony, que contribuíram para 

o reconhecimento nacional e internacional do rap feminino brasileiro. 

Sendo assim, teoriza-se sobre uma nova escola do rap brasileiro que surgiu nos anos 

finais da década de 90 e se estende para as duas décadas seguintes, flexibiliza não só as 

melodias, mas as pautas de revolta, reconhecendo que há novas pautas a serem reconhecidas e 

ouvidas, acompanhando também as transformações sociais que surgiram com os dois primeiros 

governos de Luís Inácio Lula da Silva. Dessa forma, outras minorias passam a se utilizar do rap 

como veículo de denúncia para contornar impossibilidades sistêmicas.  

A crescente presença feminina, juntamente com a adesão de homens e mulheres 

indígenas e de membros da comunidade LGBTQIAP+ ao rap nacional, teve um impacto 

profundo nas produções do gênero, ampliando a diversidade de vozes e perspectivas 

representadas nas letras. Essa inclusão não apenas expôs a vivência de grupos minoritários 

historicamente marginalizados, mas também proporcionou uma oportunidade para que esses 

sujeitos, antes limitados em sua expressão dentro do gênero musical, passassem a expor também 

os discursos hegemônicos que perpassam o rap brasileiro e diluíssem a imagem estereotipada 

do rapper gângster única representação possível. No entanto, é importante notar que essa 

abertura no cenário do rap também permitiu que setores da burguesia, tradicionalmente alvo de 

críticas na velha escola, passassem a se apropriar do gênero como um veículo para expor suas 

próprias queixas e inquietações, enfraquecendo frequentemente, o caráter subversivo, 

contestatório e político, que era originalmente associado ao rap. 

Tamanho nível de abertura do rap da nova escola, até mesmo Chico Buarque, que como 

mencionado, respondeu a Folha que não “seria capaz de escrever um rap e nem acho que 

deveria” (Buarque, 2004) e personificava visualmente a elite inimiga do rap brasileiro, 

ironicamente, o fez. Utilizando o ritmo, mas sem se atentar muito à métrica, cunhado da mesma 

intenção crítica e reformulando alguns versos da canção “Cálice” (1978), de Chico Buarque e 

Gilberto Gil, o rapper Criolo cria uma versão periférica do “cálice de vinho tinto de sangue” 

(Cálice, 1978). Em contraponto à realidade da ditadura de 64 que inspirava Chico, há a 

permanente ditadura que assombra Criolo, como na performance de 2010 disponibilizada no 

Youtube12, em que parafraseia a canção de Chico Buarque e Gilberto Gil da seguinte maneira: 

 

12Dsponível em: https://www.youtube.com/watch?v=akZY0-6Rs0A . Acesso em: 26 jun 2025.  



   

 

59 

 

Como ir pro trabalho sem levar um tiro 

Voltar pra casa sem levar um tiro 

Se as três da matina tem alguém que frita 

E é capaz de tudo pra manter sua brisa 

 

Os saraus tiveram que invadir os botecos 

Pois biblioteca não era lugar de poesia 

Biblioteca tinha que ter silêncio 

E uma gente que se acha assim muito sabida 

 

Há preconceito com o nordestino 

Há preconceito com o homem negro 

Há preconceito com o analfabeto 

Mas não há preconceito se um dos três for rico, pai 

 

A ditadura segue meu amigo Milton 

A repressão segue meu amigo Chico 

Me chamam Criolo e o meu berço é o rap 

Mas não existe fronteira pra minha poesia, pai 

 

Afasta de mim a biqueira, pai 

Afasta de mim as biate, pai 

Afasta de mim a coqueine, pai 

Pois na quebrada escorre sangue, pai 

Apesar de declarações de Chico Buarque no sentido de não reconhecer a continuidade 

da canção em produções atuais, o que inclui o rap, dizer que o rap não traria continuação às 

canções já feitas em sua geração, a partir da releitura de Criolo de sua obra  o mesmo não só 

reconhece legitima a releitura de Criolo, como também a alimenta com uma resposta à 

performance de Criolo que viralizou. Com a canção “Rap de Cálice” Chico incluiu na sua turnê 

de 2011 e no DVD que dela resultou a composição que deu resposta à música de Criolo. 

Vejamos a composição textual da canção: 

Gosto de ouvir o rap 

O rap da rapazeada 

Um dia vi uma parada assim 

No YouTube 

E disse "quiuspariu!" 

Parece o Cálice 

Aquela cantiga antiga minha e do Gil 

Era como se o camarada me dissesse 

Bem-vindo ao clube, Chicão 

Bem-vindo ao clube 

Valeu, Criolo Doido 

Evoé, jovem artista! 

Palmas pro refrão doído do rapper paulista! 

 

Pai, Afasta de mim a biqueira 

Pai. Afasta de mim as biate 

Afasta de mim a cocaine 

Pois na quebrada escorre sangue 

Pai, Afasta de mim esse cálice 

Pai. Afasta de mim esse cálice 

Afasta de mim esse cálice 

De vinho tinto de sangue 



   

 

60 

 

(Rap de Cálice, 2011) 

Chico Buarque aparece diferente da entrevista dada a revista Folha em 2004, onde 

afirmou ter pouco contato. 7 anos depois, o carioca diz gostar de rap e que o gênero havia aberto 

as portas pro mesmo. Assim como Chico Buarque, outros grandes cancionistas da MPB 

eventualmente se renderam ao rap brasileiro, como Caetano Veloso na performance da canção 

“Haiti” no show de comemoração aos 10 anos do disco “Triunfo” do rapper Emicida, em 2018. 

O rap estabeleceu uma via de relação entre burguesia e periferia que se demonstrava amistosa 

para o público de ambos, levando as composições, antes completamente marginalizadas à 

periferia, à espaços de reconhecimento notório entre compositores da canção “tal como a 

conhecemos”. Em concordância com Teperman (2015, p. 146-147,) “essa inserção do rap na 

tradição da canção brasileira não é apenas um evento estético - já vimos que a música nunca é 

apenas som, Ela reverbera transformações sociais e políticas e diz respeito também às novas 

configurações dos meios de produção na música”.  

Essa relação amistosa, contudo, não se estendeu à outros músicos e o desconforto em 

ver uma figura como Gabriel O Pensador – um jovem branco de classe média alta e graduação 

no ensino superior – se estende para grupos como Cacife Clandestino e Costa Gold entre 2015 

e 2020, formados também por homens brancos e de classe alta mas que não tinham a 

preocupação ou mesmo compromisso com os valores do rap enquanto ferramenta de 

transformação social. Apesar de não alcançar tanto reconhecimento dentro dos tradicionais 

cancionistas do rap brasileiro, conquistaram o público. No caso do grupo Costa Gold, a 

popularidade entre o público se deu pela primeira formação ser politizada em um nível, ainda 

que mínimo.  

A relação com o público, entretanto, não foi o suficiente para deixar de ser mal-visto e 

criticado internamente por não atender aos princípios e características da velha escola do rap 

nacional. 

Em 2015 aconteceria o fato que mudaria totalmente a história do grupo. Adonai MC 

decidiu abandonar o Costa Gold para seguir carreira solo. E então Predella, Nog e DJ 

Cidy decidiram seguir em frente, mas mudando totalmente a identidade musical do 

grupo. 

 Se antes da saída de Adonai o Costa Gold era conhecido pelas letras politizadas e em 

tom de protesto, depois da saída deste, o grupo passou a ser conhecido por letras 

pesadas que traziam temáticas como ostentação, festas, bebidas, drogas, sexo e afins. 

Tudo cantado de maneira crua, recheado de um teor que muitas vezes chegava ao 

baixo calão. O novo estilo trouxe muitos fãs para o grupo, principalmente vindo de 

classes mais altas, identificados com as temáticas de “curtição” e ostentação. O grupo 



   

 

61 

 

chegou a estar entre os maiores cachês para show no rap nacional. Mas se por um lado 

a mudança trouxe fama, por outro, trouxe muito hate aos artistas. Grande parte do 

público do rap, principalmente aqueles que acreditavam na responsabilidade social do 

estilo, passaram a criticar fortemente o grupo, pelo teor de suas músicas e pelo que 

passavam em suas produções. O Costa Gold começou a ser tachado como deturpador 

do hip-hop e muitos passaram a acreditar que o que os artistas faziam não podia ser 

inserido na cultura do rap. (Santos, 2019, p.46-47) 

A predominância burguesa na composição dos rappers no rap brasileiro a partir dos anos 

2000, está diretamente ligada à facilidade de acesso a meios de difusão e publicidade, recursos 

historicamente concentrados nas mãos da elite. Esse grupo, com maior preparo e capital para 

investir em estratégias de visibilidade, acabou ocupando também um espaço que, em sua 

origem, buscava justamente resistir à lógica mercadológica do capitalismo. A crescente 

presença de artistas em programas de televisão, contratos com grandes gravadoras e outras 

formas de monetização — práticas das quais a velha escola do rap havia se afastado por 

princípio — contribuiu para o esvaziamento simbólico e político do gênero nesse período. 

Ainda que o rap tenha permanecido ligado às ruas por meio das batalhas de rima, que 

cresceram exponencialmente durante essa década e mantiveram uma conexão direta com a 

realidade das periferias, é inegável que a rentabilidade e a expansão do gênero para públicos 

mais amplos só foram possíveis graças a certo grau de flexibilização de seus princípios 

originais. Essa ambivalência é fundamental para entender como, em diversos momentos de sua 

história, o rap acaba sendo capturado por interesses que suavizam seu teor crítico para torná-lo 

mais palatável às expectativas da classe média consumidora. 

Essa inversão de protagonismo, na qual artistas brancos e discursos neutros passam a 

ocupar o centro da cena, fragiliza a força política do rap ao esvaziá-lo de seu conteúdo 

contestatório e reinvindicação por melhores condições de vida para a periferia, já que 

o discurso não parte mais desse lugar. Trata-se de uma dinâmica que não se restringe 

ao Brasil e que revela como a legitimação massiva do gênero, muitas vezes, está 

condicionada à sua aceitação pelas camadas brancas da sociedade. Santos (2019) 

explicita a lógica de forma exemplar quando aponta que o rap, só se torna 

massivamente popular quando atinge as camadas brancas da sociedade. Casos como 

o de Gabriel O Pensador, no Brasil e de Vanilla Ice, nos EUA, corroboram essa 

afirmação. O segundo “boom” do rap no Brasil, aconteceu em nossa década atual, 

entre os anos de 2015 e 2016. Apesar de ter passado longe do ostracismo, com grandes 

artistas aparecendo e se consolidando antes desse período, como foi com Emicida e 

Criolo, o rap nacional não era a música da moda até então. Perdia por muito para 

estilos em ascensão como o funk e o sertanejo universitário, muitas vezes tendo que 

caminhar juntamente com outros estilos como o samba. Antes do estouro geral do rap 

na década, alguns grupos já tinham singles e faziam certo sucesso. Temos por 

exemplo, Costa Gold e Haikaiss que eram alguns dos grupos de rap mais conhecidos 

e monetizados no momento. Curiosamente, ambos formados em sua maioria por 

brancos e com letras sem cunho social, tendo sua fan base predominantemente 

composta de jovens de classe média. (Santos, 2019. p.23) 



   

 

62 

 

Nesse novo cenário, a partir de 2016, o rap passou a ocupar um espaço central no 

consumo musical brasileiro, alcançando tanto os jovens periféricos quanto os das classes 

médias urbanas. A presença do gênero se ampliou significativamente, marcando presença em 

rádios, programas de televisão e nas premiações mainstream promovidas por canais como a 

MTV e o Multishow. Essa visibilidade representava uma ruptura com a postura crítica da velha 

escola, que sempre desconfiou da mídia como instrumento de domesticação simbólica. 

Os “cinquenta mil manos” (Capítulo 4, Versículo 3”, 1997) que historicamente 

acompanharam e se identificavam com o discurso radical e coletivo do Racionais MC’s viram-

se, então, diluídos na nova composição étnica e ideológica que o rap passava a apresentar. 

Embora ainda inseridos na dura realidade denunciada pelas gerações anteriores, muitos desses 

ouvintes passaram a perceber que o chamado “rap ostentação” — com sua ênfase em festas, 

drogas, individualismo e empreendedorismo — já não dava conta da complexidade da 

experiência periférica. Esse modelo de rap, embora lucrativo, deixou de representar a totalidade 

das demandas e dores da quebrada, funcionando mais como válvula de escape estética do que 

como ferramenta de transformação social. 

O cenário político nacional do período, atravessado por um golpe parlamentar contra a 

primeira mulher a ser presidente do país, Dilma Russeff13, adensou as necessidades vivenciadas 

no mundo dos cancionistas do rap brasileiro. Os desdobramentos do momento político levaram 

às letras de rap, que ainda carregavam seu caráter de denúncia, um debate cada vez mais 

politizado. O país desenvolvia grande polaridade política e a tensão refletiu nas canções, dada 

sua profunda ligação com a essência periférica e dinâmica social presentes no gênero musical. 

À medida que o Brasil assistia ao avanço da extrema direita, representada por homens 

brancos, religiosos fundamentalistas e representantes das elites econômicas, o rap se 

posicionava como um dos poucos campos artísticos dispostos a confrontar abertamente do 

projeto que ameaçava os ganhos sociais conquistados durante os governos progressistas. A 

ameaça real de retrocessos nos direitos conquistados a duras penas por grupos historicamente 

marginalizados, dentro e fora do campo musical, impôs à nova escola do rap a necessidade de 

 

13 Segundo análise de Ricardo Musse no ensaio “O golpe de 2016: ensaio sobre a crise brasileira” (2021), o governo 

Dilma Rousseff já enfrentava grave crise institucional desde 2015, sendo sistematicamente enfraquecido por 

setores do Congresso, do Judiciário, da Polícia Federal e da grande mídia — culminando em um golpe parlamentar-

judicial que aprofundou a instabilidade política e social no país. 



   

 

63 

 

recuperar a brutalidade estética e a altivez da velha escola como forma de enfrentamento 

simbólico. O objetivo era claro: impedir que a estratégia burguesa de despolitização cultural se 

consolidasse também no rap brasileiro. 

No bojo da crise política de 2017 — marcada pelo governo Temer, pelos sucessivos 

escândalos de corrupção e pelo crescimento da violência institucional —, emergiu uma nova 

cena do rap que restaurava sua potência crítica e lírica. Vozes como as de Djonga, Baco Exu 

do Blues e BK recolocam a negritude periférica no centro da narrativa cultural, reafirmando o 

rap como instrumento de resistência estética e memória política.  

Nesse sentido, novas composições demonstraram a nova abordagem mais politizada, 

como é o caso de “Sulícidio” (2016), de Baco Exu do Blues. A canção que merece e destaque 

pelo abalo que promoveu no rap da nova escola ao reivindicar que rappers nordestinos tivessem 

sua potência reconhecida, visto que a indústria e o público consumidor ainda estavam 

fortemente ligados às produções paulistas. Lima (2024) demonstra a importância das mudanças 

no rap nacional quando aponta que:  

O fenômeno de Sulicídio não foi apenas uma questão de técnica ou temática, mas 

também de timing cultural e uma execução que uniu inovação com relevância. Isso 

evidencia que, embora a fórmula de confrontar diretamente as normativas da indústria 

e da sociedade possa gerar interesse, a singularidade e a conjuntura social em que essa 

estratégia é empregada são fatores determinantes para o alcance do sucesso desejado. 

Essas experiências também ressaltam a importância de criar novas formas de se fazer 

músicas e comunicação, do profundo entendimento das dinâmicas culturais que estão 

em jogo, além de um apelo emocional que possa mobilizar o público de forma 

igualmente poderosa. (Lima, 2024.p.57) 

Produto da união de Diomédes Chinaski, rapper pernambucano com o rapper baiano 

Baco Exu do Blues, já previamente conhecido pelo seu projeto DDH – Direto do hospício, a 

canção é uma reinvindicação pelo reconhecimento e valorização do rap nordestino. Baco afirma 

que em algumas entrevistas que não quis atingir diretamente os rappers mencionados, como 

Filipe Ret, Caio Nog, Dalsin e Don Cesão mas sim o público consumidor, que direcionava 

atenção somente aos rappers que tinham essas origens, ainda que o conteúdo que eles 

produzissem não tivessem tanta qualidade assim. Respondendo ao apresentador de televisão e 

jornalista Marcelo Tas no programa Provoca14, Baco conta-nos: 

 

14 #PROVOCA. Entrevistado: Baco Exu do Blues. Entrevistador: Marcelo Tas. São Paulo: TV Cultura, 

2019. Entrevista (vídeo, 26 min). Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=LyeqgF_kzYc. Acesso em: 

25 maio 2023. 

https://www.youtube.com/watch?v=LyeqgF_kzYc


   

 

64 

 

Meu problema não é com o Sudeste, é com a indústria musical. Os jornais, a tevê, 

tudo... a forma como vai bater as coisas está na “grande mídia”. Quando a grande 

mídia faz o favor de só falar sobre pessoas do sudeste e quando fala sobre o nordeste, 

fala de modo extremamente caricato, ou só música regional, faz parecer que só existe 

música regional no Nordeste. Era sobre isso a parada. Eu moro em São Paulo agora, 

as grandes empresas estão aqui. (...) a gente precisa estar aqui para fazer o dinheiro 

girar dentro da nossa produtora, junto com Léo que é meu sócio, porque a gente não 

tem ninguém nas nossas costas, manipulando a gente ou dando grana pra gente. A 

gente tem que tirar o dinheiro para fazer as coisas acontecerem. Por a gente se negar 

a ter um padrinho, um tubarão, a gente precisa estar aqui e fazer o nosso próprio rolê 

(Blues, 2019) 

Apesar disso, as reações se dividiram; o alarme de Sulicidio (2016) alcançou não só os 

ouvidos adormecidos dos rappers do eixo RJ-SP, mas também de outras regiões – foi a partir 

de “Sulicidio” que nomes como o rapper mineiro Djonga, os brasilienses Froid e Don L (este 

por sua vez residente em Fortaleza) também passaram a ter mais espaço e reconhecimento para 

suas canções – o que possibilitou a diversificação das questões abordadas nas letras, e também 

o reconhecimento da potência do rap que não surgia nas periferias tradicionais, berço da velha 

escola do rap. Sobre Sulicidio (2016), Santos (2019, p. 23-24) afirma que: 

Apesar de muita gente interpretar a atitude dos rappers nordestinos como oportunismo 

ou agressão gratuita, a mensagem do som foi captada em grande escala e isso mudou 

os rumos do rap nacional. Exu do Blues posteriormente viria a dizer em sua 

participação no cypher “Poetas no Topo 2”: “Rap tava tipo Michael Jackson, doente 

e branco / Mas não deixamos, nós o curamos[...] O movimento de reinvindicação de 

espaço iniciado por Diomedes Chinaski e Baco Exu do Blues logo foi fortalecido por 

outras comunidades no rap. Negros, mulheres, periféricos, lgbt+, todos passaram a 

requerer seu lugar no estilo e a brigar pela visibilidade até então tão seletiva. O 

resultado dessa movimentação foi uma recuperação do caráter combativo do rap, 

colocando pautas atuais em evidência e dando notoriedade a novos rappers que 

traziam forte cunho ideológico e político em suas letras. A partir desse momento, 

diversos artistas explodiram e o rap se tornou o estilo musical em maior ascensão no 

país, conquistando um público diversificado, muito pelo alto número de artistas e 

grupos que emergiram, cada um com seu estilo e particularidade. 

Todavia, as explicitas ofensas feitas em Sulicidio (2016) também tiveram grande 

impacto, provocando tentativas de resposta feitas pelo grupo Costa Gold e Nocivo Shomon que 

compuseram uma diss – nome atribuído às canções de rap que atacam diretamente alguém ou 

atuam como resposta ofensiva para outro rap – com o título “Sul tá vivo” e “Disscarrego”. A 

provocação é recebida por Diogo, nome de batismo do rapper Baco Exu do Blues, que em sua 

resposta afirma15, que; “Sulicidio não tem uma resposta. Sulicidio é um grito. e você não tem 

 

15 A entrevista mencionada, que aponta a fala de Blues, foi dada o entrevistador Léo Cunha, no programa 

disponibilizado no Youtube, em 2016” intitulado “Ep.111-Baco Exu do Blues-Trocando ideia”. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=XiuNULSedD8 . Acesso em: 26 jul 2025. 



   

 

65 

 

como devolver um grito depois de dado, mano! Tá lá! Já foi!”. Os ecos desse grito são relevantes 

para o caminho que o rap da nova escola tomaria a partir daí; 

“Há quem diga que não apenas o Nordeste foi “beneficiado” com Sulicídio, como 

também vários outros artistas de diversas partes do país que dentro da geração pós 

nova escola ainda batalhavam sem sucesso por visibilidade, desafiados pelo 

monopólio do gênero no Sudeste. [...]Nesse contexto, considerada por alguns até hoje, 

2 anos depois, um divisor de águas no cenário do rap nacional. Sulicídio proporciona 

um leque de razões para se buscar entender o quão importante foi, que nível o impacto 

da música alcançou, e o que teria conseguido conquistar a partir do que veio contestar 

no rap nacional.” (Santos, 2018, p.49) 

A revolta escancarada não atingiu apenas os rappers mencionados na canção Sulicídio 

(2016). Em certo verso da canção, Baco faz uma rima transfóbica contra pessoas soropositivas, 

na intenção de atacar seus inimigos. E infelizmente, mais uma vez o rap recorre à homofobia 

para demonstrar-se viril e poderoso. Nesse caso, a resposta de Baco foi reiterar e se desculpar 

publicamente em todas as entrevistas que mencionavam o acontecimento que foi a canção 

publicada. Insuficiente, o rapper baiano retira a canção que já alcançava mais de 5 milhões de 

visualizações no Youtube e deixa de cantá-la em seus shows, mas justificando-se com o marco 

da canção na trajetória do rap nacional, disponibiliza na plataforma alguns anos depois, com as 

modificações na letra que julgava ser necessário.  

De toda forma, os reflexos de Sulicídio desembocaram no alcance do objetivo inicial 

dos rappers nordestinos; ganhar a atenção do público consumidor para repensar a composição 

e ideologia que estavam envenenando o rap nacional, inclusive nas letras de raps posteriores. 

O verso de Rincon Sapiência, na canção “Poetas no Topo 3.1 Prólogo” que reúne as vozes de 

Qualy, Rincon Sapiência, Clara Lima, Liflow, Luccas Carlos, Xará, Drik Barbosa e Don L, 

sintetiza isso, vejamos: 

[Rincon Sapiência] 

R.A.P, tava deprê 

Não pegava um sol e nem transava 

Tava longe do barraco e do apê 

E na rua a resenha tava bem braba 

Ele voltou, reapareceu 

Seu nome tava numas boca bem paia 

Tava pálido, agora já escureceu 

Até parece que voltou de férias da praia 

Hã! SP sou lado leste, desafiei a vida, ela topou 

Nem lembro de ter subido o Everest 

Mas na escala do poeta tô no topo 

Hã! Rincon como Lebron 

Arremesse o ódio, toco 

Tô na moralzinha, na paz 

Fazendo umas linha, soco 

Verso vive e é sólido 

E eu posso dizer que tenho quilos 



   

 

66 

 

É um apelo, não é modelo 

Mas é referência do estilo 

Professor, eu assimilo 

Opressor, eu aniquilo 

[...] 

Madeirite, palafita 

Debilita, não evite 

Gueto tem que se habilitar 

Pilotar o bonde, sem limite 

Tudo nosso, tô de acordo 

A elite querendo limitar 

Quem tira o que é nosso, olho gordo 

Quando falam de regime é militar 

(Poetas no Topo 3.1 Prólogo, 2017) 

Clara Lima, Don L, Baco Exu do Blues, Karol Conká, Duquesa, Tasha e Tracie, Xamã, 

Djonga, entre outros, são expoentes dessas novas vozes que não são produtos do eixo Rio – São 

Paulo, mas estão conduzindo o rap nacional a um ambiente que tem como base a receita deixada 

pela velha escola; denunciar e escancarar suas dores e abrir caminhos para repensá-las, debatê-

las e solucionar de maneira coletiva. Ao serem os mestres dessa cerimônia, mulheres, 

nordestinos e outras figuras que por vezes até mesmo são alvo da ira estrutural dos próprios 

homens negros da velha escola, abalam a cena do rap nacional e a figura cristalizada do 

gângster, ao se inserir nesse território.  

No aspecto social, com o avanço das redes sociais concomitantemente às 

transformações políticas e sociais vivenciadas no país o discurso feminista e a liberdade de 

gênero e sexualidade eram debates que se tornavam cada vez mais latentes e necessários em 

território nacional a partir da primeira década do século XX1. Durante o Governo de Michel 

Temer (2016-2018) o viés adotado foi de ataque a pautas consideradas progressistas e 

vinculadas à movimentos sociais, à exemplo as relacionadas aos direitos das mulheres, 

população negra, LGBTI+ (Peixoto et al., 2023). O favorecimento masculino e branco dentro 

do governo de Temer é evidenciado de forma clara na sua composição ministerial, composta 

totalmente por homens brancos, numa clara comunicação dos interesses assumidos pelo 

governo16. Além disso o governo atuou em uma reforma que se deu com evidente objetivo de 

ataque e desmonte dos direitos sociais  

 

16Segundo matéria publicada pel jornalista da BBC João Fellet, a composição ministerial de Temer parece 

demonstrar que o ”presidente Michel Temer desencoraja mulheres e minorias a buscar espaços na política 

brasileira”, segundo fala de Jennifer Berdahl, professora da Universidade de British Columbia, no Canadá. 



   

 

67 

 

Um dos primeiros golpes contra os direitos das mulheres e de outros grupos 

populacionais deu-se pela reforma administrativa implementada por Temer, que 

extinguiu os Ministérios da Previdência Social, da Ciência e Tecnologia, entre outros. 

(Peixoto et al., 2023, p. 29). 

O contexto político vivenciado no Brasil desde o golpe orquestrado para destituição da 

1ª mulher presidente do Brasil, Dilma Rousseff, em 2016, o governo Bolsonaro (2018-2022) 

tem sua continuidade garantida e agudizada diante das políticas extremistas instauradas.  Jair 

Bolsonaro, a partir de 2018, orquestra e representa o desmonte de toda liberdade conquistada 

por grupos minoritários nos governos progressistas de 2002 e 2006. 

O que os rappers contemporâneos ao projeto político de desmonte de direitos vivenciam 

reflete diretamente em suas produções. As novas pautas, ou mesmo as já representadas, mas 

agora sob significados diferentes daqueles em tempos de governos progressistas, são adensadas 

por um contexto político de avanço da extrema direita, resultando em composições carregadas 

de significados e protestos, dando espaço as dores da geração. Com a escalada da violência 

simbólica e institucional, a canção periférica passou a buscar formas mais eficazes de entrar na 

disputa discursiva e polarizada que atravessava o país. É nesse contexto que se evidencia a 

necessidade de tensionar a relação com o público, transformando o rap em um canal legítimo 

de denúncia, diálogo e organização de luta. 

A urgência de alcançar a atenção das classes que detém mais poder, junto a 

flexibilização e aderência à indústria fonográfica, transforma o rap como o meio possível para 

ser ouvido, dado o alcance e abertura que o gênero foi ganhando ao longo dos anos e 

transformações sociais. Todavia, já atravessados por outras dores, diversos rappers da nova 

escola como mencionado acima, também não deixam de se preocupar em incluir nessa 

estratégia de ascensão, o discurso de orientação e esclarecimento para seus semelhantes, visto 

que esses estariam muito mais abertos a modificar o sistema que estão incluídos, do que as 

autoridades do poder ou mesmo os ouvintes de rap que pertencem a classes mais abastadas, 

abdicarem da manutenção de seus privilégios. 

É nesse movimento de dialogar mais com os que se identificam com o movimento hip 

hop e observando a realidade que se mostrava a sua frente, que o rap nacional passa também a 

 

Disponível em: https://www.bbc.com/portuguese/brasil/2016/05/160513_entrevista_professora_canada_jf_cc. 

Acesso em: 26 jul 2025.  

https://www.bbc.com/portuguese/brasil/2016/05/160513_entrevista_professora_canada_jf_cc


   

 

68 

 

rimar e conduzir estratégias para sobrevivência. Tais estratégias estão voltadas à busca muito 

mais do autocuidado, restauração da autoestima e ancestralidade, diferentemente das estratégias 

traçadas pela velha escola, que demonstrava uma resiliência rígida, disposta a aguentar tudo 

sem sucumbir. As questões a qual esses indivíduos – jovens, negros, pobres e periféricos – 

estavam sujeitos a passar já tinham sido esclarecidas pela velha escola e nem sempre se 

demonstraram tão efetivas17, o desafio para a nova escola se apresenta como alternativa: manter 

o tom de denúncia do gênero e vislumbrar novas brechas nesse sistema, mantendo-se livre. 

Dessa forma, a trajetória do rap brasileiro, conforme Mauricio Silva e Ricardo 

Teperman; 

Desde os anos 1970 (quando o rap ainda se confundia com outros gêneros musicais 

(como o disco e o soul), passando pelos anos 1980 (quando a abertura política no 

Brasil dá margem à politização do rap) e pelos anos 1990 (quando o rap assume um 

forte discurso de classe e raça, sobretudo com a explosão do grupo Racionais MC´s), 

até chegar aos anos 2000 (quando a tecnologia auxilia a disseminação do rap, 

refletindo a pluralidade identitária), são trinta anos de história, em que a posição do 

rap no cenário cultural brasileiro foi alterada significativamente. Seja com a 

incorporação de novidades estéticas e o alinhamento do rap à tradição da música 

popular brasileira, seja com a profissionalização das carreiras dos rappers e sua gestão 

como negócio (Silva, Teperman, 2016. p. 324-325). 

O rap brasileiro, como discutido ao longo deste capítulo, emerge como um exemplo 

contundente das encruzilhadas que atravessam corpos diaspóricos historicamente incentivados 

a utilizar a voz como forma de resistência contra hegemônica. A afirmação de Sabotage — “o 

rap é compromisso, não é viagem” (Rap é compromisso, 2000) — sintetiza bem esse 

compromisso social e político que marca o gênero desde suas origens. No entanto, do ponto de 

vista geográfico, o rap também é, de fato, uma viagem: um movimento cultural que cruza 

fronteiras, conecta territórios e elabora uma nova cartografia das experiências periféricas. A 

trajetória do rap, desde suas primeiras produções, carrega uma força disruptiva que quebra o 

silêncio imposto aos sujeitos marginalizados, assumindo-se como uma linguagem 

intrinsecamente revolucionária.  

Ao embarcar no navio do hip hop, o rap atravessou o Atlântico e transcendeu barreiras 

temporais e espaciais, tornando-se uma ponte simbólica entre tradições ancestrais e narrativas 

 

17Como mencionado anteriormente, os episódios de violência generalizada que ocorreram em apresentações dos 

Racionais Mcs refletiam o sentimento de revolta com as condições que a periferia estava submetida sem, contudo, 

organizar maneiras efetivas de embate à tais condições. 



   

 

69 

 

contemporâneas. Esse trânsito permitiu que o gênero não apenas dialogasse com diferentes 

matrizes culturais, mas também promovesse transformações sociais significativas dentro das 

periferias brasileiras, seja por meio da representação estética, seja por iniciativas concretas de 

empreendedorismo cultural, fortalecidas ao longo da história do rap no país. 

Ao analisarmos mais profundamente o papel do Racionais MC’s, é possível perceber 

como o grupo desempenhou uma função quase pastoral, ocupando lugares essenciais na 

constituição subjetiva do sujeito periférico, sendo um ritmo disposto a dialogar diretamente 

com marginalizados. A estética e a postura adotadas pelo Racionais conferiram ao rap uma 

autoridade discursiva, transformando-o em um espaço legítimo de construção de sentido e 

identidade para a juventude periférica. Nesse contexto, Baco Exu do Blues e sua obra se inserem 

como continuidade e reinvenção desse legado.  

Assim como tantos outros rappers brasileiros, Baco evidencia como o rap pode 

funcionar como uma poderosa ferramenta de discurso e ascensão social através da arte. Sua 

produção ressignifica a visão de si e do outro, ao mesmo tempo em que lança luz sobre as 

problemáticas brasileiras com uma abordagem profundamente enraizada na realidade em que 

está inserido. Os principais aspectos históricos, estéticos e políticos que atravessam o rap 

brasileiro aqui apresentados estabeleceram as bases necessárias para a análise aprofundada da 

obra de Baco Exu do Blues. Sua trajetória e produção artística, localizadas dentro da tradição 

cancional estabelecida pelo rap, sintetizam muitas das tensões, rupturas e permanências 

próprias das mudanças sociais e geracionais discutidas até aqui.  

Baco Exu do Blues resgata, em meio a nova escola do rap brasileiro, a estratégia de 

utilizar um discurso inicialmente chocante para obter atenção a uma questão mais complexa; a 

raiva de Sulicidio (2016) não se direciona aos outros rappers mencionados. Estes são apenas os 

que se favorecem das desigualdades históricas. Da mesma forma, Baco e Diomédes Chisnaski 

são igualmente vítimas, ao se revelarem como parte lesada quando o quesito é oportunidades 

por serem nordestinos. O Nordeste brasileiro é constantemente alvo de xenofobia em 

representações midiáticas, desconsiderando a contribuição que adicionaram a construção e 

modernização, especialmente no que tange o eixo Rio – São Paulo.   

O alcance de Blues entre a mídia e o público, contudo, não foi totalmente pacífico, já 

que ao passo que o artista conquistou exposição midiática foi também alvo de rotulações. Para 

parte do público a música de Exu do Blues sofreu mudanças de estilo ao longo de suas 



   

 

70 

 

produções que a colocaram como esvaziada e voltadas para pessoas “brancas e de classe média” 

(Santos, 2019, p. 31), considerada uma traição ao rap e contraditória até mesmo para o próprio 

Baco Exu do Blues, devido a seu discurso inicial, reforçado na obra Bluesman em 2018. 

Baco Exu do Blues se destaca no cenário do rap nacional justamente por suas 

contradições. Reunindo características da nova e da velha escola, o rapper baiano resgata rimas 

de discurso direto — ainda que polêmicas — e, ao mesmo tempo, lança álbuns e composições 

que dialogam tanto com a estética inicial que o projetou quanto com produções que evidenciam 

sua vulnerabilidade. Essas últimas se manifestam em construções melódicas singulares, que 

combinam blues, rap, pagodão baiano e outras sonoridades assimiladas em suas vivências. Com 

esse percurso, Baco alcançou espaços de destaque na mídia tradicional, participou de programas 

de grande alcance na TV aberta, recebeu prêmios e demonstrou requinte musical, expresso em 

“diversos arranjos sonoros e letras cheias de referências e um alto teor lírico” (Santos, 2019). 

Diante disso, o próximo capítulo se dedicará a compreender como o rap brasileiro, em 

especial na obra de Baco Exu do Blues, adquire maior densidade a partir da categoria de 

tipicidade formulada por Lukács (2010). A adoção dessa perspectiva teórica permite examinar 

de que forma o artista, a partir de uma experiência individual e de elementos concretos da 

realidade periférica baiana — que, em muitos aspectos, se aproxima de outras periferias do país 

—, elabora uma canção marcada por forte dimensão social e política. Assim, sua obra não 

apenas reflete contradições históricas do rap e da sociedade brasileira, como também mobiliza 

um coletivo por meio de sua subjetividade singular, reafirmando o papel da arte – sobretudo do 

rap brasileiro – enquanto espelho e instrumento da vida social das periferias do Brasil.  



   

 

71 

 

CAPÍTULO 2 – A Tipicidade Presente Na Obra De Baco Exu Do Blues 

Para dar continuidade ao percurso teórico e histórico traçado anteriormente, o presente 

capítulo tem como percurso principal aprofundar a análise da obra de Baco Exu do Blues a 

partir dos pressupostos delineados para o realismo estético do crítico e filósofo húngaro Georgy 

Lukács, calcadas na percepção materialista histórica e dialética de Marx e Engels. Lukács e o 

materialismo histórico dialético permite compreender a relação entre as canções de Baco e suas 

expressões, que não apenas se vinculam a experiências individuais, mas traduzem, de maneira 

artisticamente elaborada, situações sociais concretas vividas por sujeitos negros e periféricos 

no Brasil contemporâneo, bem como suas contradições. 

A mobilização da categoria da tipicidade como conceito orientador foi utilizada como 

base para entendimento da maneira em que a produção de Baco articula elementos do particular, 

do singular e do universal, estabelecendo um diálogo entre sua trajetória individual e as 

experiências coletivas da juventude negra periférica. Mais do que simples relatos confessionais, 

suas músicas funcionam como sínteses artísticas de processos sociais amplos, expressando 

contradições, conflitos e afetos que atravessam uma coletividade. Para tanto se deu, após uma 

discussão sobre a persona cancional de Baco Exu do Blues e a fundamentação teórica no 

realismo estético de Lukács, a análise das canções propriamente ditas, buscando identificar, na 

materialidade estética de suas obras, as formulações específicas da realidade periférica 

brasileira.  

Nesse sentido, será fundamental compreender em primeira instância a fundamentação 

teórica em torno da categoria de tipicidade, proposta por Gyorgy Lukács (2018) afim de 

estreitar a relação do rap brasileiro – enquanto produto artístico e a concepção do filósofo 

húngaro sobre o reflexo estético da realidade. Em seguida, será apresentada uma breve biografia 

de Baco Exu do Blues — figura que dá continuidade às transformações iniciadas pela nova 

escola do rap e pela canção “Sulícidio” (2016), marco importante de inflexão no gênero — 

apresentada com o intuito de localizar sua perspectiva enquanto cancionista e sua estratégia de 

diálogo com a tradição da canção popular e com o processo histórico brasileiro. Essa 

contextualização permite a transição mais orgânica para a fundamentação teórica em torno da 

tipicidade, tal como proposta por György Lukács (2018).  

Para alcançar o objetivo proposto, a análise das canções foi organizada a partir de um 

conjunto temático recorrente na obra de Baco Exu do Blues e igualmente significativo na 



   

 

72 

 

historiografia do Brasil: o empreendedorismo periférico, a religiosidade afro-brasileira e a 

elevação da autoestima. Para o primeiro aspecto, a canção En Tu Mira (2017) evidenciam a 

dialética da ascensão financeira por meio da arte. O segundo aspecto será analisado meio da 

canção “Capitães de Areia” (2017) e o terceiro aspecto, será apreendido a partir das canções  

“Bluesman” (2018), “Preto e Prata” (2018) e “BB King” (2018) a fim de aprofundar a análise 

da tipicidade, especialmente dentro dessa articulação com as fissuras desse processo histórico. 

As reflexões fornecem um panorama que demonstra como, a partir de sua própria 

singularidade, Baco Exu do Blues consegue atingir a essência universal das vivências de jovens 

negros periféricos, grande parte de seu público ouvinte, ao articular, por meio da configuração 

estética de suas canções, as contradições históricas e sociais que marcam a trajetória da 

população negra no Brasil. 

Diante disso, o rap não apenas reage ao presente, mas também resgata e reelabora um 

passado que permanece como ferida aberta na experiência periférica. Suas composições 

atualizam marcas históricas profundas, refletindo tanto o momento político vivido quanto as 

estruturas que o antecedem e o sustentam. Esse gesto artístico, ao mesmo tempo urgente e 

enraizado, revela como o rap opera como mediação entre o vivido e o pensado, entre a denúncia 

do agora e a memória coletiva. 

2.1 A Categoria de Tipicidade de Lukács Adaptado Ao Rap Brasileiro 

Para Lukács, a verdadeira criação artística não se limita à representação da realidade 

empírica, mas a transfigura, permitindo a apreensão sensível e concreta das contradições 

históricas e sociais. Através da particularidade do sujeito criador — ou seja, de sua experiência 

social, sensibilidade estética e visão de mundo — a obra de arte torna-se capaz de mediar do 

universal ao singular. É no enraizamento do artista na totalidade social e histórica que reside a 

autenticidade estética de sua produção. Segundo Lukács (2018, p.185). 

a particularidade individual imediata revela-se como única realidade empírica, ao 

passo que todas as forças que tendem a elevá-la são convertidas em algo transcendente 

com relação ao sujeito, são convertidas em fetiches enquanto dever-ser, enquanto ser 

ideal ou ôntico, para não falar das renovadas transcendências religiosas ou mágicas. 

Tão somente uma concepção materialista da vida humana permite descobrir aqui uma 

dialética interna. 

 Diferentemente do trabalho alienado, cuja finalidade é mercantil, a arte nasce de uma 

necessidade humana profunda, articulando conteúdos objetivos com emoções, conflitos e 



   

 

73 

 

tensões subjetivas. Assim, ao estar comprometida com o processo histórico em que se insere, a 

obra de arte não apenas rememora fatos, mas a partir de uma elaboração crítica e estética, os 

reinscreve no presente, como marcas permanentes na subjetividade e na práxis social. Em sua 

obra “A Peculiaridade do Estético: Questões Preliminares e de Princípio (Volume 1)” , Lukács 

(2023) afirma que “A historicidade objetiva do ser e seu modo de manifestação especificamente 

delimitado na sociedade humana têm consequências importantes para a apreensão da 

peculiaridade fundamental do estético” (Lukács, 2023, p. 166).   

O filósofo ainda acentua a diferença entre o reflexo científico da realidade, do reflexo 

estético:  

A missão de nossas argumentações concretas será mostrar que o reflexo científico da 

realidade busca libertar-se de todas as determinações antropológicas, tanto sensíveis 

quanto intelectuais, e se esforça para retratar os objetos e suas relações como são em 

si, independentemente da consciência. O reflexo estético, por outro lado, parte do 

mundo humano e a ele se direciona. Isso não implica, como demonstraremos no 

devido momento, um simples subjetivismo. Pelo contrário, a objetividade dos objetos 

é preservada, mas de modo que contenha também todas as referências típicas da vida 

humana, manifestando-se de acordo com o estado de desenvolvimento, tanto interno 

quanto externo, da humanidade, que é um desenvolvimento social. Isso significa que 

toda configuração estética inclui e organiza dentro de si o hic et nunc histórico de sua 

gênese como um fator essencial de sua objetividade decisiva (Lukács, 2023, p. 166). 

Nesse sentido, estar intrínseca e profundamente ligado com a realidade é uma 

característica que permeia tanto a estética marxista traçada por Lukács, como algumas obras do 

rap brasileiro. Na teoria lukacsiana, a captação da realidade não deve acontecer de forma 

estanque ou linear, considerando-se o resultado de um processo em contínuo movimento. Da 

mesma forma, ao respeitar a forma, o ritmo e progressão, a grande maioria das canções de rap 

não coloca a realidade de forma dada, buscando elaborar uma sequência crível para o ouvinte. 

Para isso, as contribuições históricas devem ser diluídas na narrativa, de forma que as interações 

dos elementos sociais sejam capazes de demonstrar, por si só, a complexidade e completude 

dos fenômenos históricos, sem prejudicar a autonomia da obra de arte. Diferentemente da 

subjetividade e objetividade, que só reproduzem uma realidade mecânica e reificada, o realismo 

estético, conforme delineado por Lukács, foge da imediatez dos fenômenos históricos, atendo-

se ao que há de mais essencial, contraditório, mutável e flexível na experiência humana.  

Essa estratégia – que difere muito de uma receita pronta – de pinçar o que há de mais 

essencial na experiência humana, para expor uma realidade aos expectadores, sem deixar de 

reconhecer os fatores históricos que costuraram essa trajetória, se apresenta como um firme 

compromisso com a realidade, por mais fantasiosa que a obra de arte possa ser. Baseando-se 



   

 

74 

 

nas percepções de Marx e Engels18 para desenvolver conceitos sobre a estética a partir da 

literatura realista, o filósofo húngaro propõe que a criação artística deve refletir com fidelidade 

a realidade e fugir de uma percepção imediata da superfície do mundo exterior, além de também 

ser a “soma dos fenômenos eventuais, casuais e momentâneos” (Lukács, 2010, p.24) como 

menciona no capítulo “Introdução aos estudos estéticos de Marx e Engels” da obra “Cultura, 

arte e literatura: textos escolhidos Karl Marx e Friedrich Engels” 

A verdadeira arte visa ao maior aprofundamento e à máxima abrangência na captação 

da vida em sua totalidade onicompreensiva. A verdadeira arte, portanto, sempre se 

aprofunda na busca daqueles momentos mais essenciais que se acham ocultos sob a 

superfície dos fenômenos, mas não representa esses momentos essenciais de maneira 

abstrata, ou seja, suprimindo os fenômenos ou contrapondo-os à essência; ao 

contrário, ela apreende exatamente aquele processo dialético vital pelo qual a essência 

se transforma em fenômeno, se revela no fenômeno, mas figurando ao mesmo tempo 

o momento no qual o fenômeno manifesta, na sua mobilidade, a sua própria essência. 

Por outro lado, esses momentos singulares não só contêm neles mesmos um 

movimento dialético, que os leva a se superarem continuamente, mas se acham em 

relação uns aos outros numa permanente ação e reação mútua, constituindo momentos 

de um processo que se reproduz sem interrupção. A verdadeira arte, portanto, fornece 

sempre um quadro de conjunto da vida humana, representando-a no seu movimento, 

na sua evolução e desenvolvimento. 

Dado que, desse modo, a concepção dialética apreende, numa unidade universal 

móvel, o particular e o singular, é claro que essa concepção deve se manifestar de 

maneira peculiar nas formas fenomênicas específicas da arte. (Lukács, 2010, p.26) 

Ainda que os conceitos de Lukács tenham sido direcionados para a literatura, o presente 

capítulo acompanha outras tentativas de utilizar a teoria lukacsiana a respeito da verdadeira 

obra de arte como ponte para análise cancional do rap. Edson da Silva, por exemplo, no artigo 

“Racionais MC’s Sob A Perspectiva Do Realismo Estético” (Silva, 2020), ao analisar as 

canções “Rapaz Comum”, “Eu tô ouvindo alguém me chamar” e “Diário de um detento” 

averigua que a obra do grupo plasma a particularidade e o microcosmo ficcional.  

Sintetizando Lukács 19, Edson menciona que “o realismo não deve ser entendido 

somente como uma escola literária do século XIX , mas como um procedimento estético 

marcado pela dialética entre a forma artística e vida social” (Silva, 2020, p.56). Em 

 

18 Como o próprio Lukács afirma em “Introdução aos escritos de Marx e Engels”; “inicialmente, é importante 

saber que Marx e Engels nunca escreveram um livro ou um estudo orgânico sobre problemas literários no 

sentido estrito da palavra.” Logo, o que se utiliza para teoria lukacsiana, são anotações e conversas de Marx e 

Engels que podem fundamentar a perspectiva estética indissociável do processo histórico e sua dialética. 

19 Silva (2020) se refere a tradução espanhola de Carlos Gerhard. Cidade do México Buenos Aires: Fondo de 

cultura econômica,1966, da obra “Problemas del Realismo” de Gyorgy Lukács. 



   

 

75 

 

concordância com Silva (2020), o uso do fluxo narrativo que não acompanha necessariamente 

a melodia (podendo ser mais falado que cantado), a composição de personagens complexos e 

contraditórios, além da frequente inserção de diálogos sintetiza um conjunto de artefatos que 

transfiguram experiências e formas, tornam o procedimento realista bem sucedido nesse 

contexto cancional. O caráter meramente moralista, otimista ou mesmo ingênuo perante a 

realidade é deslocado abrindo espaço para uma canção marcada por composições fluidas, de 

aspectos mais complexos. 

A representação típica difere da representação da média ao priorizar a essência da vida 

cotidiana e os efeitos das forças históricas decisivas que afetam a estrutura social no 

capitalismo, sem descartar também a superfície desses fenômenos. Segundo Lukács (2010), em 

concordância com as concepções de Engels a respeito do verdadeiro realismo, longe de ser uma 

generalização idealizante ou abstrata, o tipo é caracterizado, 

pelo fato de que nele convergem, em sua unidade contraditória, todos os traços 

salientes daquela unidade dinâmica na qual a autêntica literatura reflete a vida; nele, 

todas as contradições - as mais importantes contradições sociais, morais e psicológicas 

de uma época - se articulam em uma unidade viva. A representação da média, ao 

contrário, faz com que tais contradições, que são sempre o reflexo dos grandes 

problemas de uma época, apareçam necessariamente diluídas c enfraquecidas no 

estado de espírito e nas experiências de um homem medíocre, com o que são 

sacrificados os seus traços essenciais. Na representação do tipo, na criação artística 

típica, fundem-se o concreto e a lei, o elemento humano eterno e o historicamente 

determinado, o momento individual e o momento social universal. Portanto, é na 

representação típica, na descoberta de caracteres e situações típicas, que as mais 

importantes tendências da evolução social conseguem uma expressão artística 

apropriada. (Lukács, 2010, p.27) 

O tipo, enquanto categoria estética, não se resume a uma mera representação isolada da 

realidade empírica, mas sim de uma síntese crítica, criativa e dialética, onde múltiplas tensões 

históricas e sociais se condensam em uma obra, capaz de refletir, de forma viva e contraditória, 

as forças que atravessam uma determinada época. A ideia de “unidade viva” é central para 

compreender como a produção artística não apenas descreve a realidade, mas a reorganiza de 

modo a revelar suas fissuras mais profundas (Lukács, 2010, p. 27).  Lukács (2010) alerta para 

o risco de uma representação artística que se limite à superficialidade na construção de 

narrativas ou personagens sem densidade histórica e social, onde o artista acaba por apagar as 

contradições reais, esvaziando o potencial crítico da obra.  

No contexto do rap, tal crítica pode ser associada a produções que optam por uma 

narrativa neutra ou distanciada das tensões sociais, perdendo, assim, sua potência de denúncia 

e transformação. Produções desse tipo são justamente o alvo de questionamento na canção 



   

 

76 

 

Sulicídio (2016), lançada por Baco Exu do Blues e Diomedes Chinaski em 2016, que 

problematiza a centralidade do eixo Sudeste na cena do rap nacional, ao reivindicar outras 

narrativas periféricas mas acabam demonstrando também como homens negros também 

reproduzem problemáticas históricas como o machismo e transfobia.  

Seu Mc favorito fala muito na internet 

Seu Mc favorito compra coca e paga com boquete 

Fila da puta, respeita o Nordeste 

Não é comendo traveco que se vira fenômeno (Ronaldo) 

Alguém avisa pro Ret 

Foda-se o Felp 

Diretamente de Salvador 

Tacando crack no ventilador 

Exu do blues não é Kendrick, control 

Assumo o controle do seu rap remoto 

Vim pra plantar a desgraça, não pra tirar foto 

Meu rap é pipoca, num é bloco 

É os pivete bom, fazendo fita de moto 

Sem perder o foco, rapá 

Cês fazem rap para comer fã 

Meu rap é agressivo 

Mandei algumas fãs soropositivo pro seu camarim 

Mcs depressivos e Escobar condomínio 

Fazer o Sudeste falar mais meu nome do que Dalsin fala  

Chefe, primo 

Chefe, primo 

Vai se foder para lá ou apenas se foder 

Esses Mcs são tudo favela gourmet 

Favela gourmet 

Exu do blues é vilão 

Baco capitão de areia 

Mato sua banca sozinho 

Mato que mato sua banca sozinho 

Sua banca sozinho 

Aprenda a diferença de One Direction pra Um Só Caminho 

(Sulicidio, 2016) 

A canção Sulicídio (2016) tensiona a cena do rap brasileiro ao desmascarar o 

esvaziamento político de narrativas que, ao buscarem aceitação no mercado e nas mídias, 

perdem a conexão com a realidade concreta da periferia. a obra se aproxima do que Lukács 

propõe como arte comprometida: ela tensiona o campo simbólico ao refletir, por meio da forma 

artística, as contradições sociais estruturais do país. Ainda que atravesse limitações ideológicas, 

como a permanência de discursos machistas e transfóbicos, Sulicídio (2016) busca resgatar e 

reforça o lugar do rap como uma arte dialética, marcada pela disputa de sentidos e pela busca 

de reconhecimento de sujeitos historicamente invisibilizados. 

Ainda que a categoria da tipicidade tenha sido formulada prioritariamente para análises 

de longas narrativas literárias, seu princípio de mediação entre o individual e o universal 

permite que também sejam analisados, de forma produtiva, recortes de pequenas narrativas 



   

 

77 

 

líricas, como as encontradas nas canções de rap. Se para Lukács (1964. p.185), não se trata de 

técnica ou mesmo de uma receita pronta que o autor deve seguir, mas sim de um “ângulo de 

visão da realidade, da posição tomada diante dela”, torna-se viável e coerente propor que a 

análise do rap de Baco Exu do Blues também ocorra na esfera da crítica literária. De forma 

geral, a tipicidade então, confere a narrativa a habilidade de equilibrar a dinamicidade da vida 

ao apresentar elementos, que ao se relacionarem revelam o processo histórico a que estão 

submetidas. 

Na teoria lukacsiana, a verdadeira obra de arte realiza a captação da essência dos 

fenômenos como o resultado de um processo em movimento, histórico e dialético, não podendo 

ser estanque ou linear. Dado que, para Gyorgy Lukács, ao retratar a realidade de forma fiel é 

preciso levar em consideração os efeitos das forças históricas decisivas para constituição do 

tecido social no capitalismo. Ao traçarmos um paralelo entre o rap brasileiro e a realidade social 

em que está inserido, torna-se visível que a formação da nação brasileira — marcada pela 

colonização portuguesa, a catequização católica e a escravização de povos africanos — 

produziu uma cisão racial e ideológica profunda, cujas marcas atravessam toda a historiografia 

nacional.  

Essa lógica de exclusão não desapareceu com o fim formal da escravidão, mas se 

reformulou em novas tecnologias de controle e marginalização, perpetuando desigualdades 

raciais e sociais que alimentam o próprio funcionamento do capitalismo periférico brasileiro20. 

A concessão de privilégios a determinados grupos, ao lado da negação de condições mínimas 

de vida a outros, é um traço estrutural desse processo de desenvolvimento histórico que se 

retroalimenta da desigualdade. 

Reiterando os conceitos de Lukács, Celso Frederico em “A Arte no mundo dos homens: 

o itinerário de Lukács” (2013) , o típico é aquele que reúne singular e universal, ao expressar o 

“caráter social dos personagens e as tendências do processo histórico em cada momento 

determinado” (Frederico, 2013, p.108). A centralidade da categoria de tipicidade é retomada 

como elemento capaz de expressar o caráter social dos sujeitos e as tendências do processo 

 

20O capitalismo brasileiro, assim como outros países latino-americanos, se constituiu sobre bases específicas, sem 

participação de uma revolução burguesa clássica dada nos países de capitalismo central. Nesse sentido, no Brasil, 

as relações sociais são atravessadas por fatores distintos dos países de capitalismo central resultando em um 

capitalismo dependente, sem autonomia, que reproduz desigualdades internas e externas e, ainda, se apropria das 

estruturas coloniais internas nesse processo no estabelecimento das bases capitalistas nacionais. 



   

 

78 

 

histórico em momentos determinados. Para ele, a verdadeira arte é convocada a ir além da 

aparência imediata da realidade, revelando suas contradições internas e sua essência oculta. 

Nesse processo, a obra se torna expressão sensível da totalidade concreta, exigindo do artista 

um posicionamento diante das formas de desumanização impostas pelas estruturas sociais. 

A Arte defronta-se com um desafio: o de refletir a realidade social, o mundo dos 

homens, como nesse contexto desumanizado, a arte defronta-se com um desafio: o de 

refletir a realidade social, o mundo dos homens, como uma totalidade viva formada 

pela unidade contraditória de essência e aparência. Esse desafio, segundo Lukács, leva 

o verdadeiro artista a desmascarar a impressão fantasmagórica, a aparência enquanto 

aparência, enquanto dissimulação da essência. Nesse momento, a arte 

espontaneamente entra em contradição com a ordem capitalista. 

A arte verdadeira, portanto, promove uma ruptura na fetichização por conta de seu 

caráter humanização: ao refletir de forma sensível o destino dos homens, o 

romancista, por exemplo, poe em evidência (sob a forma épica, cômica ou trágica) a 

condição humana às voltas com os fatores sociais que bloqueiam as possibilidades de 

desenvolvimento humano. E, ao fazer isso, o escritor toma partido, defendendo 

apaixonadamente a humanitas ameaçada pelas formas desumanizadoras de opressão. 

(Frederico, 2013. p.91) 

Dessa forma, a obra de arte, ao refletir criticamente a realidade social e suas 

contradições, pode se constituir como uma forma de resistência à lógica de desumanização 

promovida pelo capitalismo. Em diálogo com o pensamento de Lukács (2018) e Celso Frederico 

(2013), compreende-se que a transfiguração estética da realidade não visa apenas reproduzi-la, 

mas revelar as tensões entre essência e aparência que atravessam o processo histórico. 

Conforme Lukács (2018, p.201): 

Essa concepção expressa o fato estético essencial de que a obra de arte autêntica é 

partidária de cabo a rabo, em todos os seus poros, que os princípios de sua construção 

implicam tomadas de posição em face dos grandes problemas da vida, que o 

partidarismo não pode ser separado de sua objetividade estética. 

No caso do rap brasileiro, observa-se esse reflexo crítico em diferentes expoentes, como 

Racionais MC’s, MV Bill, Baco Exu do Blues e Djonga, que elaboram suas obras a partir de 

experiências individuais marcadas por determinantes sociais amplos. Embora as diferentes 

gerações de rappers reflitam, em suas produções, as transformações tecnológicas, ideológicas e 

sociais próprias de seus tempos, é nas semelhanças temáticas — como o enfrentamento ao 

racismo, à violência policial, à desigualdade estrutural nas periferias e o desejo por dignidade 

— que se revela a permanência de uma dinâmica histórica de exclusão e opressão no Brasil. 

Essa continuidade denuncia um processo de reformulação das desigualdades em âmbito 

nacional, que, ao serem atravessadas pela experiência periférica, encontram no rap brasileiro 

uma forma de expressão crítica e contundente.  



   

 

79 

 

O viés do gênero que adota politicamente a narrativa sobre realidade vivida pelos 

sujeitos marginalizados faz do rap não apenas um relato, mas uma denúncia cantada, cuja 

potência reside na articulação entre experiência individual e coletiva. Suas contradições 

ideológicas tornam o gênero uma unidade viva onde a “hipocrisia é um pílar da civilização” 

(Candido, 1970. p.84) como menciona Antonio Candido na “Dialética da Malandragem” 

(1970). Essa vinculação entre o vivido individualmente e o coletivo que contempla suas 

incongruências não apenas amplia o alcance do discurso poético, como também fortalece a 

dimensão ética da arte, revelando um compromisso com a humanização e com uma sociedade 

em constante movimento e reflexão. 

Marcado por uma construção narrativa e por um firme compromisso ideológico com a 

periferia, um segmento expressivo do rap brasileiro, especialmente durante a fase da velha 

escola, desenvolveu um paradigma estético e cancional que passou a servir de referência para 

produções posteriores dentro do gênero. Esse modelo tem como princípio central a 

disseminação de uma consciência crítica a respeito dos processos históricos que submetem as 

periferias brasileiras a condições estruturais de desigualdade social. Nomes como Racionais 

MC’s e Dexter, entre outros, consolidaram uma forma de canção que, ao aliar linguagem direta 

e análise social, reflete a realidade de maneira profunda e complexa.  

Essa estética dialoga diretamente com o que Lukács (2018) define como a função 

essencial da arte autêntica: revelar, por meio da forma estética, as contradições fundamentais 

da vida social. Embora não seja uma característica generalizada dentro do rap nacional, esse 

compromisso discursivo influenciou diversas produções que surgiram nas décadas seguintes. A 

construção de narrativas profundamente ancoradas na vida urbana cotidiana tornou-se uma 

estratégia recorrente entre esses artistas. O uso é perceptível desde as batalhas de improviso — 

em que os MCs exploram o contexto imediato para criar rimas que favoreçam a identificação 

do público — até as obras de rappers que priorizam um diálogo direto e horizontal com os 

ouvintes, ainda que a voz do MC assuma um papel de liderança na condução narrativa. Sobre 

os elementos narrativos contidos no rap, com base nos pressupostos e Lukács, Edson Silva 

elenca as seguintes características: 

Numa narrativa ficcional escrita ou musicada, a construção da personagem é um 

elemento fundamental da unidade de sua particularidade estética. No entanto, a lógica 

da personagem ficção possui um estatuto distinto de uma pessoa, uma vez que a 

personagem ficcional está encerrada dentro do microcosmo estético a qual pertence., 

enquanto uma pessoa historicamente circunscrita, dentro das contingências da vida 

cotidiana, tudo na obra ficcional é necessário, cada elemento é parte de um todo, 



   

 

80 

 

enquanto a vida cotidiana é marcada pela contingência do devir histórico (Silva, 2020. 

p.58). 

Essa afirmação é especialmente pertinente ao analisarmos o rap brasileiro, em que o 

sujeito lírico frequentemente assume contornos de personagem, funcionando como mediador 

entre a experiência individual e o contexto social mais amplo. No caso de Baco Exu do Blues, 

a construção dessa persona cancional é deliberada e carrega marcas de sua condição histórica e 

social enquanto homem negro periférico e do candomblé. Ainda segundo Silva (2020), há uma 

diferença estrutural entre a lógica que organiza a personagem ficcional e a vida cotidiana de 

sujeitos reais. Essa distinção reforça o entendimento de que, ao construir sua persona cancional, 

Baco não se limita a relatar eventos biográficos ou experiências imediatas, sua obra promove 

uma elaboração estética que reorganiza e condensa elementos da vida social em uma estrutura 

narrativa intencionalmente articulada. O que poderia, no cotidiano, parecer aleatório ou caótico, 

mas na canção ganha um sentido totalizante e representativo. Por fim, Silva (2010, p. 58) 

conclui: 

 Logo, uma narrativa realista compõe a particularidade das personagens de forma a 

condensar as situações reais vividas por pessoas historicamente definidas, trata-se de 

retirar o típico, o universal das experiências aparentemente aleatórias da vida social. 

Essa perspectiva reforça a pertinência da categoria de tipicidade para a análise da obra 

de Baco Exu do Blues. O que está em jogo em suas canções não é a mera descrição de vivências 

pessoais, mas a construção de um personagem lírico que reúne, de forma esteticamente 

mediada, a experiência coletiva de jovens negros periféricos no Brasil. Trata-se de extrair, do 

singular, uma síntese que revela contradições estruturais, alcançando assim a dimensão 

universal da qual trata Lukács.  

Antes de avançar para as especificidades da obra de Baco, é fundamental reconhecer 

que essa operação estética de síntese entre o individual e o social já se manifesta de forma 

contundente nas produções da velha escola do rap brasileiro, sobretudo nas letras dos Racionais 

MC’s. Como já mencionado, o grupo paulistano Racionais MC’s, ao captar e transmitir as 

vivências cotidianas das periferias, foi capaz de elaborar, por meio de seus personagens líricos, 

um quadro que articula não apenas a experiência local, mas questões estruturais que atravessam 

o tempo e o espaço — como o racismo, a falta de acesso à serviços e bens de consumo, a 

violência policial e suas múltiplas consequências.  

Compreendendo que a constituição do Brasil enquanto nação é fruto de um longo 

período de colonização, catequização católica e escravidão de pessoas trazidas da África, não 



   

 

81 

 

fica difícil traçar a genealogia histórica que deixou como herança o sincretismo religioso, 

racismo estrutural e desigualdade social para a sociedade brasileira. Dentro desse cenário, a 

resposta das populações negras ao racismo e à marginalização foi, muitas vezes, construída por 

meio de estratégias de resistência simbólica e cultural, como a capoeira, o samba, o sincretismo 

ao qual o candomblé frequentemente está submetido, o funk, o rap, entre outros. 

 No artigo “Dialética da Malandragem” (1970) de Antonio Candido explicita essa 

dinâmica que emerge como uma resposta tática às contradições sociais, restabelecendo uma 

nova ordem a partir da desordem vivida, própria das tensões e contradições do fluxo natural da 

realidade periférica no capitalismo. É nesse cenário que o rap brasileiro se estrutura enquanto 

forma de expressão estética e política. 

Um dos maiores esforços das sociedades, através da sua organização das ideologias 

que a justificam, é pressupor a existência objetiva e o valor real de pares antitéticos, 

entre os quais é preciso escolher, e que significam lícito ou ilícito, verdadeiro ou falso, 

moral ou imoral, justo ou injusto, esquerda ou direita política e assim por diante. 

Quanto mais rígida a sociedade, mais definido cada têrmo e mais apertada a opção. 

Por isso mesmo desenvolvem-se paralelamente as acomodações de tipo casuístico, 

que fazem da hipocrisia um pilar da civilização. E uma das grandes funções da 

literatura satirica, do realismo desmistificador e da análise psicológica o fato de 

mostrarem, cada um a seu modo, que os referidos pares são reversiveis, não estanques, 

e que fora da racionalização ideológica as antinomias convivem num curioso lusco-

fusco. (Candido, 1970. p.84) 

A escolha de temáticas, os modos de enunciação e as estratégias sonoras do gênero 

refletem, ainda que de maneira nem sempre consciente, uma percepção das forças históricas 

que impedem o pleno desenvolvimento de determinados grupos sociais. A atuação de 

instituições como a polícia militar, por exemplo, enquanto agente de controle social e 

manutenção do racismo estrutural, inflama uma postura combativa e uma sonoridade 

contundente, especialmente evidente no uso das caixas marcadas do boombap nas primeiras 

produções do rap nacional. Tal escolha estética funciona como um reflexo sonoro da tentativa 

de reequilibrar forças simbólicas, promovendo, por meio da arte, uma negação da 

desumanização historicamente imposta à população negra.  

Essa desumanização não é recente. Ela remonta ao período escravocrata, quando corpos 

negros foram objetificados e mercantilizados, lógica que permanece, de forma reconfigurada, 

no capitalismo contemporâneo. E em países como o Brasil, onde as desigualdades estruturais 

herdadas da escravidão permanecem e se atualizam, essa lógica torna-se ainda mais perversa. 



   

 

82 

 

O rap, especialmente no contexto brasileiro, emerge e se desenvolve como uma voz das 

periferias, traduzindo, a partir de experiências individuais e coletivas, as múltiplas formas de 

opressão que compõem a realidade social. Contudo, ao fazer isso, o gênero transcende o relato 

de vivências particulares para alcançar a exposição de contradições sociais universais — como 

a pobreza, o racismo, a violência institucional, a exclusão social e a intolerância religiosa. Esse 

movimento, de partir do micro para atingir o macro, guarda estreita relação com o conceito de 

tipicidade em Lukács, como demonstrado. A obra de Baco Exu do Blues se insere de forma 

singular nesse percurso. Mais do que reforçar a denúncia social, suas canções oferecem uma 

elaboração estética sofisticada para ir além do que já foi retratado pela velha escola do rap 

nacional. Essa lógica de enfrentamento e reelaboração das dores históricas atravessa gerações, 

assumindo novas formas a cada contexto social. 

 No rap, se os agentes da velha escola lidavam diretamente com a violência urbana e o 

genocídio da juventude negra, os artistas da nova geração, como Baco Exu do Blues, expressam, 

em suas obras, outras facetas dessa ferida: um banzo geracional, que, mesmo em circunstâncias 

socioeconômicas menos precárias do que as enfrentadas pelos seus antecessores, carrega o peso 

acumulado de séculos de opressão e deslocamento afetivo.  Luis Antônio de Oliveira Mendes 

aborda a questão em seu artigo “O banzo e outros males: o páthos dos negros escravos na 

Memória de Oliveira Mendes” (2007). Segundo o autor, o banzo pode ser compreendido como 

um ressentimento quase patológico causado por tudo o que poderia melancolizar os negros 

escravizados: "a saudade dos seus, e da sua pátria; o amor devido a alguém; a ingratidão e 

aleivosia que outro lhe fizera; a cogitação profunda sobre a perda da liberdade" (Mendes, 2007, 

p. 370).  

Sendo o racismo uma ferramenta que se reinventa com o avanço da sociedade e do 

capitalismo, atuando estruturalmente no Brasil e contando com instituições públicas para a 

manutenção e permanência da desigualdade e desumanização de corpos racializados, o banzo 

acompanha gerações de pessoas negras. Geracionalmente a marca de angústias, necessidades e 

saudades nunca estão realmente ausentes, tampouco, as necessidades básicas humanas estão 

garantidas. Logo, a estratégia de subverter a ordem racista por meio da arte e cultura torna-se 

não apenas uma via de expressão, mas uma ponte concreta para a ascensão social, carregando 

em seu cerne uma urgência de sobrevivência diante de um contexto historicamente adverso.  

É justamente nesse campo de tensão entre a herança histórica e a experiência 

contemporânea que a produção de Baco Exu do Blues se inscreve. Sua obra, ao retomar e 



   

 

83 

 

ressignificar elementos da tradição do rap e de outras expressões culturais negras, evidencia 

como a arte, sobretudo a música, permanece como uma das principais ferramentas de 

enfrentamento e transformação social para sujeitos negros no Brasil. Por isso, ao investigar a 

tipicidade em sua produção, torna-se imprescindível reconhecer que sua trajetória artística não 

é isolada, mas dialoga diretamente com uma longa linhagem de resistência estética refletida nas 

mais diversas formas de malandrear o cotidiano para alcançar a dignidade que se almeja.  

Exemplo incontornável dessa tradição é o trabalho do Racionais MC’s, cuja produção 

nos anos 1990 consolidou um modelo de construção lírica centrado na denúncia social e na 

exposição das contradições do cotidiano periférico. Sons do cotidiano violento, como garrafas 

quebrando e barulhos de tiro21, somados a testemunhos densos, como os que aparecem em 

“Diário de um Detento” (1997), são marcas estéticas que configuram o que Lukács conceituaria 

como a particularização de forças sociais em personagens e situações concretas.  

  O ódio contido nos versos do Racionais em canções como “Versículo 4, Capítulo 3” e 

“Diário de um detento” encontram eco nas produções de Baco Exu do Blues, não só pelos 

samples de canções do grupo paulista inclusas à construção melódica do baiano, mas também 

por se tratar de homens negros dissecando suas percepções de vida e das dinâmicas sociais 

enquanto jovens negros periféricos. No caso específico de Baco Exu do Blues, em canções 

como “Capitães de Areia”, essa aproximação torna-se ainda mais evidente, uma vez que Baco 

se apoia em outras obras — a começar pelo título, que dialoga diretamente com o livro de Jorge 

Amado22 — para expandir o alcance de sua crítica. Nessas canções, a experiência individual se 

transforma em alegoria da coletividade, onde a raiva, o medo e a indignação são elaborados 

poeticamente como reflexo das pressões estruturais sofridas pela juventude negra e periferia 

brasileira. 

 Com a já mencionada atuação do Racionais MC’s durante a década de 90, 

principalmente com os discos “Escolha o Seu Caminho” em 1992 e “Sobrevivendo No Inferno” 

em 1997, o rap passa a trazer uma intenção consciente de atuar como ponte de diálogo para a 

 

21 Sou + você (2002) 
22 Capitães de areia (1937) de Jorge Amado narra o cotidiano de um grupo de meninos de rua que vivem em um 

trapiche abandonado na cidade de Salvador, Bahia, e que sobrevivem por meio de pequenos furtos, enfrentando 

fome, violência policial, abandono social e marginalização. Com forte viés social e crítico, o livro evidencia as 

desigualdades estruturais brasileiras, denunciando a exclusão e criminalização da infância pobre. Por meio de 

personagens como Pedro Bala, Dora e Professor, Jorge Amado constrói um painel humano e afetivo da infância 

periférica, que resiste e se reinventa apesar da opressão. 



   

 

84 

 

juventude periférica. O estabelecimento do diálogo busca traçar uma clara estratégica de 

sobrevivência para quem, no mesmo período, vivia sob circunstâncias de vulnerabilidade que 

tornavam a vida criminosa presente nas periferias como caminho mais fácil para obter bens de 

consumo e status social.  

Na estética realista do filósofo húngaro, a particularidade da tipicidade trata justamente 

de personagens e circunstâncias que representem na realidade figurada, as tendências e forças 

sociais que atravessam um determinado momento histórico. Dentro dessa perspectiva, a 

particularidade da tipicidade, desenvolvida por Lukács, oferece uma chave analítica potente 

para compreender como essas obras — tanto na velha quanto na nova geração do rap — figuram 

personagens e situações que, embora singulares, condensam as tendências sociais mais amplas 

de seu tempo. Baco não apenas tematiza as questões históricas que atravessam o Brasil, mas 

também as atualiza para o cenário contemporâneo, reconhecendo as forças estruturais bem 

como suas contradições, que moldam e atuam até mesmo o próprio rap, que durante sua velha 

geração se mostrou tão resistente às exigências de mercado.  

2.2 Baco Exu Do Blues Como Produto Das Encruzilhadas Sociais, Morais E Artísticas 

A partir dos anos 2000, com os avanços tecnológicos e a implementação de políticas 

públicas voltadas às camadas mais pobres, o rap se consolidou como uma via de ascensão social 

pelo empreendedorismo periférico. Foi nesse contexto que artistas como Diogo Álvaro Ferreira 

Moncorvo – conhecido como Baco Exu do Blues –, conseguiram alcançar reconhecimento 

nacional e internacional por meio da música.  Nascido na periferia de Salvador em 11 de janeiro 

de 1995 e criado em Alagoinhas até os sete anos, ele conquistou seu espaço, ainda que 

enfrentando grande resistência no início de sua carreira, seguindo o caminho traçado por grupos 

como os Racionais MC’s e outros expoentes do rap nacional.  

A semelhança que atravessa gerações, tanto de cancionistas quanto de público, assim 

como o sucesso de ambos (em maior ou menor dimensão), é reflexo não só da identificação do 

público com a composição das canções e contextos escolhidos para serem representados no 

ritmo e poesia do rap brasileiro, mas também com a tentativa de suprir necessidades humanas 

básicas, principalmente em comunidades desassistidas pelo Estado. 

A criação de Baco e sua trajetória na infância e adolescência estão intimamente ligadas 

as referências que o cancionista escolhe para compor suas perspectivas cancionais e as 



   

 

85 

 

circunstâncias de estar na capital baiana ou no interior do estado, movimentando forças 

diferentes na obra do cancionista. Por um lado, a infância com um pai reconhecido em todo 

estado da Bahia, o primeiro mestre de Tai Chi Chuan da Bahia e um famoso curandeiro, 

concedeu-lhe a percepção de ser descendente de uma linhagem importante, Por outro, a 

adolescência em Salvador, na casa de sua mãe – professora de língua portuguesa da rede pública 

de ensino de Salvador – alimentou o imaginário de Diogo com referências literárias que 

colocam o cancionista “entre o Machado de Assis e de Xangô”  como menciona na sua canção 

Esú (2017) do disco de mesmo nome.  

Após o sucesso de Sulicídio23, o disco” Esú“(2017) foi o primeiro trabalho de Baco Exu 

do Blues produzido em estúdio, buscando revelar justamente como a personalidade plena de 

espiritualidade coabita em harmonia em referências do cinema, literatura e outras artes, sem 

deixar de lado o som e a vivência adquirida nas vielas de Salvador. Ser reconhecido como foi, 

a partir da canção feita em parceria com Diomedes Chinaski, já era um objetivo alimentado por 

Baco Exu do Blues desde a infância. Somado a isso, o baiano passa a querer ser ouvido e 

compreendido a partir das batalhas de rima da capital baiana, onde o cancionista ainda era um 

assíduo MC24.  

Baco Exu do Blues enfrentou alguns obstáculos para ser respeitado na cena 

underground baiana do rap, mas a própria língua foi o maior obstáculo a ser vencido. Os 

problemas de dicção do rapper se tornaram motivo de chacota e constante ponto de ataque nas 

batalhas de rima, o que fez Baco se dedicar integralmente a seu desenvolvimento lírico, 

escrevendo inúmeras canções por dia e as recitando para que não falhasse perante o público. A 

 

23 Assim como feito em Sulicidio (2016) Baco Exu do Blues lançou, de forma independente, o ep OLDMONKEY 

(2016), disponibilizado em seu canal oficial no YouTube — uma estratégia característica da nova escola do rap 

brasileiro, que explora as plataformas digitais como meio de difusão direta. O EP reúne as faixas Serra Leoa, Faixa 

Preta, RXPJXZZ, Oração à Vitória e 999. A canção Oração à Vitória (2016) foi posteriormente retirada do ar por 

conta da ausência de autorização para o uso do sample de Tudo Que Você Podia Ser (1972), de Milton Nascimento. 

Já a faixa 999 deu nome ao selo fundado por Baco, consolidando outra tática recorrente entre artistas da nova 

geração: a criação de selos próprios como forma de autonomia e monetização. A 999 também passou a ser 

responsável pelo agenciamento de novos nomes da cena, como Virus, Celo Dut, Young Piva, Muse Maya, entre 

outros. 

24 Apesar da sigla MC ser uma abreviação para a função de mestre de cerimônia, definida na velha escola por 

serem as pessoas responsáveis por agitar o público das festas e apresentar as atrações, na nova escola do rap 

nacional, principalmente pela sigla ter sido apropriada pelo funk, passa-se a consolidar no contexto das batalhas 

de rima a imagem de MC atrelada de forma mais profunda aos participantes que estão duelando e não mais a quem 

organiza as apresentações. 



   

 

86 

 

dedicação e comprometimento com o próprio potencial atuou como força motriz para que o 

artista estivesse repleto de conteúdo e preparo para alcançar grandes posições, como o fez. Por 

outro lado, a constante zombaria a respeito de sua dicção, peso e religião contribuíram para a 

construção de um posicionamento combativo e violento que acompanhou Baco em suas 

primeiras produções.  

Buscando entender melhor a desigualdade que o artista tanto mencionou em “Sulícidio”, 

a canção que o tornou conhecido no rap brasileiro pelo ódio contido nas rimas, Mano Brown 

questiona Baco sobre a canção durante o podcast Mano a Mano (MANO, 2023), deixando claro 

que não se intimidou, principalmente pelo fato de, apesar de ser paulista, também possui uma 

herança baiana. Baco então confessa;  

“Baco Exu do Blues: Era direcionado pra galera que tava no auge da minha geração, 

naquele momento. 

Mano Brown: imaginei. 

Baco Exu do Blues: Eu tava fodido de dinheiro mesmo e tava desesperado. Tava pra 

desistir do rap antes de soltar aquela música. 

Mano Brown: O que você via de errado? Com essa rapaziada da sua geração? 

Baco Exu do Blues: Tava pra aceitar um emprego de garçom e aí eu dormi revoltado 

e acordei no outro dia falando assim; véi, esses maluco tão falando as mesmas coisas, 

sobre as mesmas paradas, tá ligado? Os cara só falam sobre maconha, mulher e os 

caras só falam disso... A maioria desses caras são brancos, quando a gente olha pro 

mainstream da parada de 10 pessoas, eram 8 brancos e os 2 pretos, [estavam] fazendo 

dinheiro com esses 8 brancos. Eu me negava a aceitar isso. Só que eu não tinha força 

também pra lutar contra aquilo. 

E aí eu só pensei, na minha cabeça, eu tenho certeza que eu rimo ou tão bem ou melhor 

que a maioria desses caras e eu tenho pelo menos 10 amigos que rimam tão bem ou 

melhor que esses caras (MANO, 2023).  

Apesar de iniciar a pergunta em um tom descontraído, Mano Brown recupera a 

seriedade e partindo de seu conhecimento sobre rap nordestino, reflete sobre como a Bahia – 

especificamente, os rappers baianos – enfrentam problemas de produção, divulgação e consumo 

para se colocar e permanecer relevantes diante da indústria fonográfica, ainda mais quando não 

se trata de axé music, quanto mais no caso de vertentes mais periféricas como é o caso do 

pagodão baiano, o que Baco faz questão de apontar desde o início da entrevista. Mano Brown, 

apesar de concordar em muito com o que Baco apresenta como dificuldade para se colocar no 



   

 

87 

 

mercado, segue questionando o baiano sobre quem são os alvos da diss25 que tornou o nome 

Exu do Blues conhecido no berço do rap brasileiro que ele havia atacado contundentemente: a 

região sudeste.  

Mano Brown: O que você acha que atrapalhava seu progresso? 

Baco Exu do Blues: Acho que era justamente essa parada de olhar e ver tudo 

centralizado. E a ideia da música era de fato um desafio, não era nada pessoal a 

ninguém. Muita gente acha que tinha uma pessoalidade, mas eu falo, “vei, eu era um 

moleque em Salvador. Nunca tinha nem visto esses caras na minha frente” 

Mano Brown: pô mano, mas será que precisava dessa raiva toda? 

Baco Exu do Blues: Eu só tinha acesso à minha ira, a raiva. A raiva vem desse lugar 

de entender o privilégio, tá ligado? Acho que da mesma forma... Nós três fazemos 

música, e uma música que combate algo e uma das coisas que a gente combate é o 

privilégio. Acho que dentro do movimento que justamente luta contra privilégios, a 

gente tava vivendo uma fase que o privilégio tava escancarado e normalizado. 

Mano Brown: Eu acho o rap bem contraditório nessa parte... (MANO, 2023). 

O rap, enquanto um movimento, apesar da forte carga ideológica evidente também 

atende a característica de ser, por vezes, contraditório ao refletir a vida moldada pelas forças 

hegemônicas do Capital. A construção de um projeto social transfigurado pela arte como 

estratégia de sobrevivência no capitalismo periférico alimentou uma estética combativa que 

acompanha o rap brasileiro também na nova escola, todavia, esta flexibiliza em mesmo nível, 

musicalidade e discurso para se tornar mais comercialmente atrativo para outros públicos ao 

longo dos anos.  O mainstream, além de adaptar o rap ao formato canção por meio da fusão 

com gêneros mais comerciais, como o pop, ou pela popularização de vertentes mais acústicas, 

também abriu espaço para uma maior flexibilização identitária e ideológica. O incômodo que 

esse deslocamento causa em parte do público — especialmente aquele que ainda associa o rap 

exclusivamente à estética dura, crua e militante das origens do gênero é tão real quanto a parte 

de seu público que abraça com todo vigor suas contradições. Com isso, novos artistas, muitas 

vezes vindos de contextos sociais distintos e sem a mesma base ideológica, passaram a ocupar 

esse cenário. Baco Exu do Blues é um expoente de tal fenômeno, como menciona Santos (2019, 

p.31): 

O rapper baiano se destacou por rimas cruas e agressivas, sendo direto em suas 

explanações, mesmo que estas fossem bem polêmicas. Mas após alcançar um bom 

público no rap, Baco lançou dois álbuns e algumas músicas avulsas em que apresentou 

 

25 Diss é o nome atribuído às canções de rap que tem como proposito atacar outra pessoa 



   

 

88 

 

uma “pegada” musical totalmente diferente daquela que o colocou em evidência no 

país. Os álbuns “Esú” e “Bluesman” foram lançados com um alto nível de requinte 

musical, apresentando diversos arranjos sonoros, e letras cheias de referências e um 

alto teor lírico. Os trabalhos renderam a Baco diversas críticas positivas e prêmios, 

além de grande exposição midiática, com o cantor chegando a se apresentar no 

programa Encontro, da Rede Globo, que é apresentado por Fátima Bernardes. Mas, se 

por esse lado, a mudança do estilo musical de Baco Exu do Blues foi positiva, por 

outro, ela se tornou a razão de um grande descontentamento por certa parte do público. 

A música de Baco foi rotulada de música para pessoas “brancas e de classe média”, 

tratando os lançamentos do artista como uma espécie de traição ao rap. 

Essa tensão evidenciada por Santos (2019) revela, mais uma vez, o quanto o rap carrega 

em seu cerne disputas simbólicas sobre pertencimento, autenticidade e representatividade ao 

transitar por sonoridades mais sofisticadas, referências múltiplas e novas narrativas ao longo de 

suas produções. Fundado e alimentado por comunidades negras e declaradamente antirracista, 

o rap sempre se preocupou em oferecer caminhos alternativos de ascensão financeira que não 

passassem pelo tráfico de drogas — uma estratégia violenta e sistematicamente aplicada que, 

embora muito acessível, fomenta a morte diária de jovens negros de baixa renda. Diante desse 

histórico, o incentivo ao uso de drogas dentro do próprio rap, especialmente em um momento 

de maior visibilidade comercial, é no mínimo contraditório. Outro aspecto central é que, por 

muito tempo, o mito da democracia racial não encontrou espaço para reverberar dentro do rap, 

justamente por sua postura combativa e de denúncia. No entanto, com a crescente 

mercantilização do gênero e sua abertura a outras identidades atraídas pela rentabilidade em 

ascensão a partir dos anos 2000, essa barreira começou a se dissolver. São essas características 

que inflamam Baco Exu do Blues em Sulicidio (2016). 

Todavia, conforme Frantz Fanon em sua obra Mascáras Brancas, Peles Negras (2008), 

a expectativa desumanizadora que acomete um homem negro na realização de seu trabalho 

opera estrategicamente nos mais diversos campos de atuação: 

Os pretos são selvagens, estúpidos, analfabetos. Mas eu sabia que, no meu caso, essas 

afirmações eram falsas. Havia um mito do negro que era preciso, antes de mais nada, 

demolir. Não estávamos mais no tempo em que as pessoas se impressionavam diante 

de um padre preto. Tínhamos médicos, professores, estadistas... Sim, mas em todos 

esses casos algo de insólito persista. “Nós temos um professor de história senegalês. 

Ele é muito inteligente... Nosso médico é um negro. Ele é muito cordial”. Era o 

professor negro, o médico negro; eu, que começava a fraquejar, tremia ao menor 

alarme. Sabia, por exemplo, que se um médico negro cometesse um erro, era o seu 

fim e o dos outros que o seguiriam. Na verdade, o que é que se pode esperar de um 

médico preto? Desde que tudo corresse bem, punham-no nas nuvens, mas atenção, 

nada de bobagens, por preço nenhum! O médico negro não saberá jamais a que ponto 

sua posição está próxima do descrédito. Repito, eu estava murado: nem minhas 

atitudes polidas, nem meus conhecimentos literários, nem meu domínio da teoria dos 

quanta obtinham indulto. (Fanon, 2008. p.107) 



   

 

89 

 

A reflexão de Fanon (2008) escancara a condição paradoxal vivida por sujeitos negros 

em espaços de prestígio social ou intelectual: mesmo quando alcançam posições legitimadas 

pela lógica meritocrática, continuam sendo lidos como exceções, nunca como representantes 

legítimos de suas comunidades ou da normalidade profissional. Essa expectativa 

desumanizadora, impregnada no imaginário coletivo, impõe uma vigilância constante sobre o 

corpo negro, que precisa provar o tempo todo sua competência, sob pena de não apenas falhar 

individualmente, mas de comprometer toda uma coletividade. Essa lógica opera tanto no campo 

profissional quanto no artístico — e não é diferente no rap. O rapper negro, especialmente 

aquele que ascende ao mainstream26, como Baco Exu do Blues, é constantemente tensionado 

entre as expectativas do mercado, a validação das elites culturais e o compromisso com a 

periferia da qual emerge. Assim, como no exemplo citado por Fanon, qualquer desvio, ousadia 

estética ou erro é julgado com uma severidade desproporcional, como se estivesse 

representando não apenas a si mesmo, mas o destino de todo um grupo social historicamente 

marginalizado. 

O capitalismo, enquanto força que nos empurra constantemente para o consumo e a 

submissão ao trabalho — sob a promessa de que a meritocracia e o empreendedorismo 

individual seriam capazes de superar desigualdades históricas – coopta o rap seguindo a lógica 

de apropriação das esferas objetivas e subjetivas da vida. Esse processo opera de maneira 

perversa: ao mesmo tempo que amplia o alcance do gênero e possibilita a mobilidade social, 

esvazia seu potencial crítico quando, ao ser seduzido pela propaganda, se reduz e propõe uma 

diluição do senso coletivo.  O empreendedorismo periférico, muitas vezes exaltado como 

conquista, também carrega as marcas dessa contradição: trata-se de uma tentativa de 

sobrevivência dentro de um sistema que, estruturalmente, sempre negou condições mínimas de 

dignidade a esses corpos. Este mesmo sistema, contudo, se apropria do sucesso alcançado e 

opera sobre ele sob novas formas de opressão.  

O cancionista Baco Exu do Blues está envolvido nesta contradição enquanto fruto e 

meio, mas também enquanto síntese. Suas composições evidenciam aspectos do grande alcance 

midiático, levando à popularização e à ascensão social dentro deste sistema capitalista. Exu do 

 

26 Mainstream, segundo o dicionário online Priberam,confere a característica de pertencimento a uma corrente 

ideológica ou cultural dominante, convencional ou mais divulgada. Neste trabalho e considerando a aplicação do 

conceito entre o movimento do rap brasileiro entende-se por mainstream canções comercialmente populares. 

Disponível em: https://dicionario.priberam.org/mainstream. Acesso em: 28 jul 2025. 

https://dicionario.priberam.org/mainstream


   

 

90 

 

Blues, contudo, não nega esta lógica e a incorporação do seu sucesso nos desdobramentos dessa 

popularização, ao contrário: se apresenta como um grande expoente dessa dicotomia em seus 

dois primeiros discos produzidos em estúdio, como veremos a seguir. 

O disco de estreia de Baco, intitulado “Esú” (2017) traz um eu cancional que está em 

transição entre o anonimato e a fama. Apesar de enebriado pelo reconhecimento conquistado 

após “Sulícidio” (2016) e fortalecido pelo movimento de ocupação e recuperação do rap 

brasileiro27o rapper baiano reconhece que, por não estar familiarizado, passa a viver em 

desequilíbrio com seus valores e sua psique.  Estes aspectos ficam explícitos na letra de ”En Tu 

Mira“ (2017): 

Baco, cadê o ano lírico e o CD do ano? 

Eles tão me cobrando, eu tô trabalhando 

Minha mulher brigando. Meu amor, eu te amo! 

Se você tem nome de Deus, por que erra tanto? 

Por que eu ainda canto? 

Seus irmãos estão te odiando 

Sua família, você tá largando 

Por que grita tanto? 

Deus tá dormindo, vai acabar acordando 

Por que você fala tanto de Deus? É porque eu sou humano 

O público não entendeu 

Por que você fala tanto de Deus? É porque sou um, mano 

Compra uma arma, quanto tá o cano? Eu tô comprando 

O Deus que habita em mim, eu tô libertando 

O flash está me cegando, o álcool está me matando 

Minha raiva está me matando 

Sua expectativa em mim, está me matando 

Homem não chora, foda-se, eu tô chorando 

Onde eu guardei o cano? 

Hoje, ele encosta no meu ouvido e fala "Te amo" 

Porra, eu te amo 

Isso é um pedido de socorro 

Você está aplaudindo 

Eu tô me matando, porra 

Eu tô me matando, porra 

Eu tô me matando 

Você tá aplaudindo e eu tô me matando 

Eu tô me matando 

(En tu mira, 2017) 

A letra da música, carregada de expressão de vulnerabilidade, reflexões sobre pressão 

social e do público em um artista negro e jovem do cenário contemporâneo, pode ser 

 

27 Refere-se aqui ao movimento endossado por cancionistas como o mineiro Djonga, o brasiliense Froid e outros 

nomes com grande aceitação do público, resgatando características marcantes da velha escola. 



   

 

91 

 

interpretada como uma configuração do peso emocional e psíquico que acompanha a busca por 

sucesso e reconhecimento dentro de um sistema capitalista.  

O ano de 2017 foi batizado como ano lírico dentro do rap brasileiro por Baco Exu do 

Blues e outros rappers contemporâneos a ele, como Djonga, Froid e BK, por prometerem 

conduzir o rap de volta ao caminho traçado pela velha escola; um gênero musical 

declaradamente antirracista, combativo e com protagonismo negro. A intenção se tornou 

realidade, mas trouxe para Baco cobranças que o conduziram para uma autodestruição íntima 

comum ao cotidiano de milhares de jovens brasileiros; a violência, o uso desregrado de álcool 

e outras drogas e a depressão. O tom confessional do artista por meio do eu cancional, neste 

caso, alcança certa universalidade ao revelar as pressões externas e internas a qual está 

submetido, dando um grande destaque dado às dificuldades de preservar seu bem-estar 

emocional e integridade física diante das exigências do trabalho, um processo próprio do 

capitalismo e agravado pelo racismo.  

No capitalismo, o talento artístico se torna também uma mercadoria. O artista negro, 

então, é pressionado a "vender sua arte" para ganhar espaço, ao mesmo tempo em que é 

constantemente desumanizado ou reduzido à sua utilidade de consumo para da indústria. Essa 

alienação e fetichização, somadas à institucionalização da escassez de espaços de valorização 

genuína da arte negra, cria um vínculo nocivo entre o artista e o mercado, onde o trabalho 

artístico deixa de ser uma manifestação da liberdade criativa para se tornar um produto que 

precisa ser constantemente consumido e validado. Com sua lógica de lucro e produção 

incessante, o capitalismo gera uma cultura de exploração em que artistas como os expoentes do 

rap se veem reféns de uma engrenagem que exige produção constante, entrega de si e de sua 

imagem, tendendo a reduzir a complexidade e a subjetividade da experiência humana a números 

e métricas de sucesso, como vendas e visualizações.  

É evidente que há muitos homens negros no mundo ganhando dinheiro por meios 

legítimos e ilegítimos e que ainda estão presos a dor da masculinidade patriarcal.[...] 

Daí que homens negros que venceram no mainstream muitas vezes sintam que suas 

vidas sao vazias e sem sentido. Eles podem chegar a ser tão niilistas quanto seus 

irmãos negros pobres e desprivilegiados. Uns e outros eventualmente recorrem ao 

vício como forma de aliviar a dor (hooks. 2022, p.85) 

"En tu mira” (2017) expressa não apenas a luta pela sobrevivência dentro do sistema 

capitalista, mas também a percepção de que o sucesso e a visibilidade de um artista negro, como 

Exu do Blues, são frequentemente mediados pela pressão do olhar externo – uma pressão que 

muitas vezes é racista e excludente. O olhar do outro, representado pela "mira", é uma metáfora 



   

 

92 

 

para o julgamento e para a ansiedade gerada por esse constante escrutínio. A canção reflete um 

conflito interno onde o artista se vê entre a necessidade de agradar e as dificuldades de manter 

sua integridade pessoal e emocional. A sensação de estar à mercê de expectativas externas leva 

à exaustão, ao estresse e à insegurança, todos sintomas comuns de sobrecarga mental. Nesse 

caso, o mainstrem transforma o artista não apenas em um criador, mas também em um 

empresário que para se manter relevante no mercado, precisa vender a si mesmo – sua 

criatividade, saúde mental e física, e valores pessoais. 

Com sabedoria, homens negros radicais entenderam e entendem que o patriarcado 

supremacista branco capitalista imperialista é um sistema inter-relacionado de 

dominação que nunca empoderará de maneira plena os homens negros. (hooks. 2022, 

p.35) 

Na canção “En Tu Mira”, Baco Exu do Blues se aproxima da tipicidade mesmo 

trabalhando com uma narrativa curta e condensada. Conflitos familiares, atritos com amigos e 

a frustração consigo mesmo se articulam à menção direta ao desejo de autoextermínio, 

compondo um quadro lírico em que o sofrimento individual revela marcas concretas das 

condições sociais que historicamente atravessam os sujeitos negros no Brasil28. O eu lírico não 

apresenta sua dor como fruto exclusivo de uma interioridade isolada, mas como resultado de 

pressões externas, estruturais e, muitas vezes, invisibilizadas pela lógica meritocrática e 

individualizante que rege a sociedade capitalista contemporânea.  

A opção por tematizar a própria vulnerabilidade emocional, sem desconsiderar o pano 

de fundo histórico que a produz, distancia Baco de uma estética alienada ou meramente 

confessional. A produção artística, nesses termos, assume uma função crítica, recusando a 

lógica da mercantilização da dor que tanto tem sido explorada nas indústrias culturais. Para a 

estética marxista, essa capacidade de conectar o drama individual às contradições sociais é 

condição fundamental para que a arte cumpra um papel transformador e socialmente relevante. 

Não se trata de escolher entre a expressão individual ou a análise estrutural, mas de 

compreender que ambas são indissociáveis dentro de um projeto estético comprometido com a 

totalidade social. É nesse sentido que Lukács (2010, p.32) afirma: 

Engels explica aqui claramente de que modo a tendência se concilia com a arte e ajuda 

o artista a produzir as maiores criações; mas isso só ocorre quando a tendência brotar 

 

28 Dados do Ministério da Saúde indicam que, entre 2012 e 2016, a taxa de suicídio entre jovens negros do sexo 

masculino cresceu cerca de 20%, passando de 8,98 para 10,75 por 100 mil habitantes, sendo superior à de jovens 

brancos no mesmo período (Brasil, 2018) 



   

 

93 

 

organicamente da essência artística da obra, da representação artística, ou seja - de 

acordo com o que dissemos antes - da realidade mesma, da qual a arte constitui o 

reflexo dialético. Ora, quais são as tendências fundamentais diante das quais os 

autênticos criadores de obras literárias devem assumir posição? São as grandes 

questões do progresso do gênero humano. Nenhum grande escritor pode permanecer 

indiferente diante delas; e, sem tomar apaixonadamente posição em face de tais 

questões, não será possível criar tipos autênticos, com o que não terá lugar o 

verdadeiro realismo. Sem essa tomada de posição, o escritor jamais poderá distinguir 

entre o essencial e o não essencial. Do ponto de vista da totalidade do 

desenvolvimento social, a possibilidade de efetuar uma distinção justa é vedada 

àquele que não se entusiasma pelo progresso, que não detesta a reação, que não ama 

o bem e não repele o mal.  

A partir dessa perspectiva, fica evidente que o mérito estético de “En Tu Mira” não 

reside apenas na coragem de expor a dor, mas na capacidade de estruturá-la de modo crítico e 

socialmente situado. Baco não se limita a transformar seu sofrimento em mercadoria 

consumível dentro da lógica de mercado; ao contrário, insere-o em uma narrativa que tensiona 

o espectador a reconhecer que as emoções descritas são também produto das contradições 

históricas de um país profundamente desigual e racista, e que ele pode estar contribuindo – 

ainda que inconscientemente – para o fortalecimento dessas violências estruturais e 

estruturantes. Sua produção, portanto, escapa da armadilha de uma estética autocomplacente, 

reafirmando um compromisso com a denúncia das forças que produzem e perpetuam esse 

sofrimento.  

Baco Exu do Blues, embora inserido nas dinâmicas do mercado fonográfico, expõe 

criticamente os efeitos do sistema capitalista sobre sua subjetividade. Em versos como “Sua 

expectativa em mim, está me matando. Homem não chora. Foda-se, eu tô chorando”, ele rompe 

com o silenciamento emocional imposto aos homens negros, assumindo publicamente sua 

vulnerabilidade — ainda que isso represente o risco de perder o reconhecimento arduamente 

conquistado no rap ou, de forma mais extrema, a própria vida. Nesse aspecto, Baco Exu do 

Blues também atende as exigências da estética marxista pois conforme Lukács (2010), os 

filósofos, 

Marx e Engels exigiam dos escritores do seu tempo, por conseguinte, que - através da 

caracterização dos seus personagens - eles tomassem apaixonadamente posição contra 

os efeitos perniciosos e envilecedores da divisão capitalista do trabalho e colhessem 

o homem na sua essência e na sua totalidade. E exatamente porque percebiam na 

maior parte dos seus contemporâneos a falta dessa aspiração à integralidade, do anseio 

pela totalidade, a orientação para o essencial, e à essência, consideravam-nos epígonos 

sem importância. (Lukács, 2010, p.21) 

Ao construir um sujeito lírico atravessado por dilemas éticos, emocionais e materiais, 

Baco demonstra justamente essa orientação para o essencial e para a totalidade que Lukács 



   

 

94 

 

considera fundamental. Seu eu lírico não é unidimensional, mas uma síntese viva de 

contradições que refletem as tensões sociais do seu tempo: um sujeito simultaneamente divino 

e pagão, bruto e vulnerável, ambicioso e pressionado. Essa complexidade de camadas se 

materializa também na própria biografia do artista, cujas experiências afetivas e formativas são 

marcadas por um trânsito entre diferentes universos simbólicos.  

O desenvolvimento de sua espiritualidade com o pai negro e de seu repertório intelectual 

com a mãe branca, por exemplo, tornam Baco uma síntese viva de saberes e contradições: 

ocidentais e orientais, populares e eruditos, periféricos e universais. Somada a essa trajetória, a 

vivência nas periferias de Salvador — a cidade mais negra fora da África — acrescenta 

densidade antropológica, histórica e geográfica à sua produção artística. Tal experiência amplia 

ainda mais a capacidade de Baco de criar um repertório lírico que, ao mesmo tempo em que 

carrega sua singularidade, encontra eco na trajetória de milhares de outros jovens negros e 

periféricos no Brasil. Sua genealogia identitária, marcada pela mistura, pela opressão e pela 

resistência, dialoga profundamente com a formação histórica do próprio Brasil, tornando sua 

obra então um reflexo estético dialético das forças sociais que continuam em disputa no país. 

Em “Capitães de Areia” (2017), Baco Exu do Blues não apenas revela suas referências 

literárias e cancionais, mas também evidencia sua percepção crítica da realidade vivida no 

Nordeste, especialmente em Salvador, sem, no entanto, perder de vista os processos históricos 

e sociais que atravessam o território nacional como um todo. A escolha de nomear a canção 

com o título de um clássico do conterrâneo Jorge Amado não é aleatória. Ao estabelecer esse 

diálogo intertextual, Baco recupera, de maneira consciente, uma tradição de denúncia social 

que na obra de Amado expõe as contradições vividas pela juventude marginalizada nas ruas de 

Salvador. Na obra literária, a narrativa — situada na capital baiana — apresenta as vivências 

de um grupo de meninos de rua liderados por Pedro Bala, personagem que também será 

mencionado diretamente na canção de Baco. Assim como os protagonistas do romance de 

Amado, o eu lírico de Baco cria um vínculo com sujeitos periféricos que resistem às condições 

materiais de opressão, convertendo suas dores em afeto e solidariedade coletiva. Essa ligação 

se reflete na própria relação que o rapper estabelece com seu público, apelidado de “facção 

carinhosa”, expressão que sintetiza a intensidade e o respeito com que seus fãs o acompanham, 

tal como os Capitães de Areia seguiam Pedro Bala. 

Além da referência literária, a dimensão musical da canção também carrega uma carga 

simbólica densa. Baco utiliza como base melódica o sample de “Monólogo ao Pé do Ouvido” 



   

 

95 

 

(1994), de Chico Science e Nação Zumbi, grupo que, a partir do movimento manguebeat, 

revolucionou a canção brasileira ao combinar crítica social, regionalidade e experimentação 

estética. O uso desse sample, iniciado logo após a narração introdutória de Dona Odete do Coco, 

transcende o mero recurso estético: estabelece uma ponte direta entre diferentes gerações de 

artistas que, cada um a seu modo, construíram formas de resistência sonora a partir das margens. 

Além disso, a escolha desse fragmento específico do Nação Zumbi conecta a canção de Baco a 

um imaginário de luta de classes que costura a trajetória nordestina no Brasil. 

 A menção indireta ao cangaço e à ideia de “Banditismo por uma Questão de Classe” 

— como tematizado por Chico Science e Nação Zumbi em 1994 — reforça a construção de um 

sujeito lírico que, ao representar sua realidade, dialoga com uma linhagem de resistência 

histórica. Lampião e Galeguinho do Coque, figuras evocadas por Science e pelo movimento 

manguebeat, aparecem como símbolos de coragem e insubordinação frente à desigualdade 

estrutural. Baco, ao retomar essas camadas de referência, reafirma a continuidade dessa tradição 

de insurgência estética e política, ressignificando o legado de sua região para o cenário da 

canção brasileira contemporânea. Vejamos: 

[Intro: Dona Edite do Coco] 

“Antigamente não existia forró, não existia som pro pessoal dançar 

Hoje agora tudo é som, antigamente era só zabumba, pife 

A outra tradição que tinha era concertina nos casamento' 

Cumé? Violão, tocador de viola 

Era isso que existia...” 

[Baco Exu do Blues] 

Hey, hey! 

Hey, hey! Hey hey! Hey  

Facção Carinhosa! Hey Hey! 

 

[Refrão: Baco Exu do Blues] 

Somos homens e mulheres livres [6x] 

Homens, homens e mulheres livres! 

Homens, homens e mulheres livres! 

 

[Verso 1: Baco Exu do Blues, Xarope MC & ambos] 

Carrego comigo coragem de Erê [4x] 

Carrego comigo coragem, dinheiro e bala 

Palavras de Pedro Bala, palavra de Pedro Bala 

Carrego comigo coragem, dinheiro e bala 

Palavras de Pedro Bala, palavra de Pedro Bala 

Carrego comigo coragem, dinheiro e bala 

Palavras de Pedro Bala, palavra de Pedro Bala 

Carrego comigo coragem, dinheiro e bala 

Dinheiro e bala 

 

Macu-Macu-Macu-Macu-Macunaíma, ayy 

Macu-Macu-Macu-Macu-Macunaíma, yeah 

 

Vi os prédios subindo, a mata acabando 



   

 

96 

 

Aproveitei e arranhei o céu, aproveitei e arranhei o céu 

Vi minha raça sumindo, vocês nos matando 

Aproveitei e levei todos pro céu, aproveitei e levei todos pro céu  

(Capitães de areia, 2017) 

Apesar da canção ter pouco mais que 3 minutos, o rapper se utiliza de referências para 

estendê-la em sua simbologia. Baco Exu do Blues, que faz referência ao candomblé desde seu 

nome, no trecho “carrego comigo a coragem de Erê / carrego comigo coragem, dinheiro e bala 

/ palavras de Pedro Bala”. No trecho invoca a força dos Erês, orixás que possuem características 

associadas a alegria infante e portanto, recebe doces como oferenda – o que justifica a bala que 

o eu cancionista diz carregar consigo. Todavia, o termo ‘bala’ também pode ter outras duas 

interpretações nesse contexto: munição de uma arma e como gíria atribuída à pílula de ecstasy.  

A segunda menção do termo bala durante a canção, atua como composição do vulgo 

Pedro Bala, personagem da obra de Jorge Amado, e logo em seguida é aproveitado a persona 

de outro herói sem nenhum caráter, clássico da literatura brasileira; Macunaíma (1928), obra 

de Mario de Andrade, para reforçar a ideia de uma moral questionável. Finalizando o trecho, o 

eu cancionista se alinha a populações que foram dizimadas, assim como a flora, devido a 

colonização no primeiro caso e a industrialização, no segundo. Sendo assim elementos literários 

e contextos históricos diversos estão intrínsecos na curta narrativa e melodia, mas certamente o 

segundo verso da canção é o que condensa mais referências propriamente típicas, como teoriza 

Lukács (2010). 

A continuidade da canção “Capitães de areia” (2017) continua a exposição de 

sentimentos e situações contraditórias: 

[Verso 2] 

As vozes dos bêbados, risadas, gritos 

Garrafa quebrando, as droga', os conflitos 

As luzes da cidade, batuque, tiro 

Gemidos, briga, é um caos tão bonito 

As vozes dos bêbados, risadas, gritos 

Garrafa quebrando, as droga', os conflitos 

As luzes da cidade, batuque, tiro 

Gemidos, briga, é um caos tão bonito 

 

Eu tô brindando e assistindo 

Um homofóbico xenófobo apanhando de um gay nordestino 

Eu tô rindo 

Vendo uma mãe solteira espancando o PM que matou seu filho 

Me olho no espelho, vejo caos sorrindo 

O karma sorrindo 

 

Eu nasci no dia que viram a raiva parindo 

Eu nasci no dia que viram a raiva parindo, ah 

(Capitães de Areia, 2017) 



   

 

97 

 

Baco inicia o verso constituindo um cenário e se integra a ele como narrador observador 

em primeira instância, ao elencar elementos cotidianos, mas logo em seguida, ao dizer “eu tô 

brindando e assistindo” deixa a função de observar para participar do caos retratado. A 

justaposição entre elementos de festivos (risadas, batuques, gemidos) e destruição (garrafas 

quebrando, droga, briga, tiro) cria uma imagem caótica, mas profundamente reveladora de um 

espaço em que a vida se afirma apesar das adversidades, o que traz a motivação para a 

celebração com um brinde e alegria. Com a mesma intensidade festiva, totalmente adaptado ao 

caos e violência do contexto suburbano, o eu cancionista se diverte ao ver personagens 

marginalizados se vingarem.  

Ao criar um cenário imaginário de vingança, depois de validar caminhos contrários à 

moral para consegui-la, Baco Exu do Blues consegue propor a subversão da lógica hegemônica 

e o vislumbre de um cenário onde os personagens típicos atuam com igualdade de força. Mães 

solteiras que perdem seus filhos para o abuso de poder policial e a população LGBT+, apesar 

da forte onda identitária que acompanhou a oposição contra o avanço da extrema direita no 

Brasil desde 2016, são alvos constantes das barbáries que assolam o país diariamente. Nos 

últimos versos do segundo, o discurso que poderia recair sobre o cancionista como uma 

apologia a violência, Baco se apoia no contexto histórico novamente para justificar seu ódio, 

que demonstra ser proporcional ao ataque recebido previamente. O cancionista parece, ainda, 

assumir a postura de embate violento em uma clara tentativa de assumir seu posicionamento e 

se diferenciar daqueles que mantém um discurso mentiroso para conquistar poder . Vejamos: 

Onde cidadãos de bem queimam terreiros 

E espancam mulheres, odeiam os pretos 

Odeiam o gueto, matam por dinheiro 

Eu sou caos, eu sou vilão 

(Capitães de areia, 2017) 

O recente avanço da extrema direita no Brasil é fruto de uma grande adesão popular a 

um discurso político que tem como valores a preservação de ideologias conservadoras, 

fundamentalmente religiosas (embasadas pelo cristianismo), que ameaçam a liberdade e 

garantia de direitos conseguida ao longo dos governos de esquerda. A expressão "cidadãos de 

bem" remete à retórica utilizada por setores conservadores da sociedade brasileira para justificar 

práticas de exclusão e violência, constantemente disfarçadas de moralidade. Em 2017, ano de 

lançamento da canção o Brasil vivia uma crescente polarização política, com discursos que 

exaltavam valores conservadores enquanto reforçavam preconceitos e a repressão a minorias.  



   

 

98 

 

Ao expor o racismo, a misoginia e a intolerância religiosa escondidos sob essa fachada 

moral, Baco revela as contradições profundas de uma sociedade que se autoproclama bondosa, 

enquanto perpetua violências estruturais. O ato de "queimar terreiros", por exemplo, é uma 

referência direta à intolerância contra religiões de matriz africana, simbolizando um ataque à 

identidade cultural e à espiritualidade de populações negras.29 Essa denúncia alinha-se a 

particularidade de tipicidade lukacsiana, pois transcende o caso individual para revelar uma 

dinâmica estrutural: a violência simbólica e material exercida pelas elites e pelos setores 

dominantes contra as classes subalternas e minorias. Nesse contexto, o eu cancional assume a 

identidade que lhe foi imposta pelas estruturas de poder, mas a ressignifica como forma de 

resistência. Essa autoproclamação confronta a ideia de que o caos e a criminalização são 

inerentes às populações marginalizadas, mostrando que essa narrativa é construída pela 

sociedade dominante para justificar a opressão.  

O cenário dominado pelo caos é, então, reflexo de uma ordem social que exclui, 

discrimina e oprime, enquanto o "vilão" representa o papel atribuído às minorias – jovens 

negros, periféricos, adeptos das religiões afro-brasileiras – como inimigos da ordem social 

burguesa. Porém, ao se apropriar desses símbolos, o eu cancional transfigura o discurso 

dominante e transforma o caos em potência criativa, sendo então o vilão, o protagonista de sua 

própria história.  

Lukács (2010) destaca que a arte típica deve revelar as contradições essenciais de sua 

época. Nesse caso, Baco captura essa tensão entre marginalização e resistência, mostrando 

como os mesmos elementos usados para desumanizar os oprimidos podem ser ferramentas para 

reconstruir identidades e resistir. Conforme Celso Frederico (2013, p. 107), a arte típica não se 

limita a reproduzir a realidade tal como ela é, mas propõe uma leitura crítica e emancipatória 

dessa mesma realidade, algo que fica mais explicito no segundo disco de Baco Exu do Blues. 

Intitulado Bluesman (2018), o segundo disco do rapper baiano busca propor novas 

narrativas para a identidade negra, a partir da autoestima e valorização de toda cultura produzida 

 

29 Segundo o Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística, as religiões de matriz africana (como umbanda e 

candomblé) passaram a representar cerca de 1% da população brasileira no Censo Demográfico de 2022, o 

equivalente a aproximadamente 1,85 milhão de pessoas, indicando um crescimento em relação ao censo anterior, 

de 2010. Apesar disso, o Disque 100 registrou, em 2024, 3.853 denúncias de intolerância religiosa, sendo a maior 

parte delas direcionadas a praticantes dessas tradições: 234 contra adeptos da umbanda e 214 contra o candomblé, 

evidenciando o racismo religioso ainda presente na sociedade brasileira. 



   

 

99 

 

por mãos negras. O disco, que conta com uma produção de audiovisual premiada com o Grand 

Prix em Cannes30, não se atem somente as canções, apresentando um conceito solidificado 

também em vídeo.  

Disponibilizado no Youtube o filme oficial de Bluesman31 (BLUES, 2018) apresenta 

como personagem a figura e conceito do bluesman, que é sintetizado na canção “B. B King” da 

seguinte forma: 

O que é ser um Bluesman? 

É ser o inverso do que os outros pensam 

É ser contra a corrente 

Ser a própria força, a sua própria raiz 

É saber que nunca fomos uma reprodução automática 

Da imagem submissa que foi criada por eles 

Foda-se a imagem que vocês criaram 

Não sou legível, não sou entendível 

Sou meu próprio Deus, meu próprio santo 

Meu próprio poeta 

Me olhe como uma tela preta, de um único pintor 

Só eu posso fazer minha arte 

Só eu posso me descrever 

Vocês não têm esse direito 

Não sou obrigado a ser o que vocês esperam 

Somos muito mais 

Se você não se enquadra ao que esperam 

Você é um Bluesman 

(B.B King, 2018) 

No filme de 8 minutos, o protagonista que personifica a figura do bluesman, vivido por 

Kelson Succi, transita por cenários que mesclam violência, opressão e beleza, ressaltando a 

contradição da experiência negra no Brasil contemporâneo com os atravessamentos da herança 

escravocrata. O conceito de tipicidade segundo Lukács (2010) é evidente na forma como o 

personagem não se apresenta apenas como um indivíduo, mas sim um tipo médio social, 

representando uma experiência coletiva de resistência e superação. Como afirma Frederico 

(2013, p. 107), “esses personagens além de sua ineliminável singularidade, concentram também 

certas tendências universais próprias do desenvolvimento histórico”. Em Bluesman, o 

protagonista ao estar correndo reproduz uma cena recorrente nas produções visuais como filmes 

e novelas brasileiras que alimentam um imaginário coletivo racista de que um jovem negro é 

 

30 O projeto audiovisual de Bluesman (BLUES, 2018) foi premiado na categoria de “Entertainment For Music” 

onde disputava com Beyoncé e Jay Z, e Childish Gambino, grandes artistas no cenário musical internacional e 

com canções fortemente prestigiadas pela industia “APESHIT” (2018) e “This is America”(2018), 

respectivamente. 
31 BLUES, Baco Exu do. Bluesman (Filme Oficial). Youtube, 23 de novembro de 2018. 8min15s. 

Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=-xFz8zZo-Dw. Acesso em: 29 jul 2025. 

https://www.youtube.com/watch?v=-xFz8zZo-Dw.


   

 

100 

 

potencialmente violento e criminoso ao estar correndo de algo/alguém. Todavia, ao longo da 

jornada do personagem, o encontro com outras pessoas negras, a passagem por espaços 

religiosos e constante estado de alegria apesar da correria, encaminha a narrativa para um final 

feliz, em que o bluesman está somente atrasado para um ensaio de músicos. A quebra de 

expectativa possibilita o observador a questionar também, o que ele esperava ver como 

motivação para a corrida do jovem negro: uma nova perspectiva ou já comercial e 

imageticamente difundido?  

A frase "Se você não se enquadra ao que esperam, você é um Bluesman" na canção “B. 

B King” (2018) reforça a ideia de que o Bluesman é aquele que rompe com a lógica de 

subordinação, expectativas e estatísticas que são, no mínimo, desfavoráveis para pessoas 

negras, desafiando as tendências sociais e os lugares de estagnação impostos à essa população 

que é maioria no Brasil. Esse fator também é reforçado na produção audiovisual Bluesman 

(BLUES, 2018),a partir da referência a canção Preto e Prata, que teve seu conceito descrito 

durante a cena do filme em que o personagem de Hilton Cobra, ao representar um ourives, 

explica:  

A prata é um metal com poder de reflexão muito elevado. Do latim argentum, 

significa brilhante. Nossa pele é de prata. Ela reflete luz. Um brilho tão intenso que 

eu me pergunto: “por que o ouro é tão querido, e a prata subvalorizada?” Alguns hão 

de responder que é pela prata ser encontrada com mais facilidade...Reflita. 

O Brasil tem uma população de negros maior que a de brancos. Temos menos valor 

por ser maioria? A ironia da maioria virar minoria... A prata é um metal puro! 

Eu realmente não entendo essa necessidade da procura do ouro. (BLUES, 2018). 

Alinhado a esse conceito, porém em dissonância com a sequência de cenas em que as 

pessoas negras estão felizes, seguras e se divertem com um cotidiano tranquilo, o curta segue 

com um trecho da canção de mesmo nome do disco e do projeto audiovisual, “Bluesman” 

(2018), em que Baco escancara a estereótipos racistas que são comumente representados nas 

produções brasileiras e reforçam um imaginário preconceituoso da seguinte forma: 

Eles querem um preto com arma pra cima 

Num clipe na favela, gritando cocaína 

Querem que nossa pele seja a pele do crime 

Que Pantera Negra só seja um filme 

Eu sou a porra do Mississipi em chama 

Eles têm medo pra caralho de um próximo Obama 

Racista, filha da puta, aqui ninguém te ama 

Jerusalém que se foda, eu tô à procura de Wakanda 

Ha! 

(Bluesman, 2018) 



   

 

101 

 

No curta, a narrativa visual além de evidenciar o imaginário brasileiro com essa 

mensagem, possibilita também a reformulação dessa perspectiva ao mostrar personagens 

negros em situações de vulnerabilidade e força, explorando sua singularidade e humanidade 

para propor novas narrativas e possibilidades de existência. Dessa forma, essa representação 

não apenas ilustra o contexto social:  cumpre o papel da verdadeira expressão artística. Ao passo 

que revela as contradições históricas do capitalismo brasileiro, especialmente em relação às 

populações periféricas e racializadas, não perde seu caráter artístico de reformular uma 

realidade já conhecida e estagnada.  

O blues, constantemente mencionado ao longo da obra, vai além de influenciar apenas 

a sonoridade do álbum, marcada pela introdução da guitarra no rap de Baco Exu do Blues. O 

gênero é utilizado como um conceito e um convite para resgatar a autoria negra, revelando o 

verdadeiro conhecimento – distinto daquele filtrado pela branquitude e disseminado de forma 

hegemônica. Essa abordagem promove uma nova percepção da população negra e reforça sua 

autoestima ao destacar a importância das criações culturais negras em sua autenticidade. Nas 

cenas iniciais do curta (BLUES, 2018), enquanto os personagens de Kelson Succi e Hilton 

Cobra recriam uma imagem semelhante ao quadro “A criação de Adão” (1512), de 

Michelangelo, Baco utiliza seguinte narração que compõe os versos da canção Bluesman (2018) 

para conceber o blues como forma de superação e resistência negra pela arte que foi demonizada 

pela hegemonia branca e apropriada em seguida: 

Eu sou o primeiro ritmo a formar pretos ricos 

O primeiro ritmo que tornou pretos livres 

Anel no dedo em cada um dos cinco 

Vento na minha cara, eu me sinto vivo 

A partir de agora, considero tudo blues 

O samba é blues, o rock é blues, o jazz é blues 

O funk é blues, o soul é blues 

Eu sou Exu do Blues 

Tudo que quando era preto, era do demônio 

E depois virou branco e foi aceito 

Eu vou chamar de Blues 

É isso, entenda, Jesus é blues 

Falei mesmo! 

(BLUES; Bluesman, 2018) 

Assim, o Bluesman de Baco Exu do Blues não apenas se apropria da figura histórica do 

blues norte-americano, que passou por uma demonização popular principalmente na figura 



   

 

102 

 

contraditória de Robert Johnson32 mas expande para outras criações artísticas, além de 

ressignificar e transfigurar esse processo violentamente racista para um contexto brasileiro, 

oferecendo uma nova narrativa onde o negro se coloca como protagonista de sua própria 

história. Essa construção dialética entre o particular e o universal, entre o indivíduo e a 

coletividade, de um personagem que sintetiza inúmeras referências faz do curta-metragem uma 

verdadeira manifestação da obra de arte típica, capaz de reunir conflitos e as esperanças dentro 

e fora das produções visuais que representam pessoas negras brasileiras.  

O disco “Bluesman” (2018) e as canções “Preto e Prata” e “BB King”, lançadas no 

mesmo ano, marcam um momento de afirmação estética e subjetiva para Baco Exu do Blues. 

A autonomia artística e a elevação da autoestima expressas nesses trabalhos projetaram o artista 

nacional e internacionalmente como uma figura original e versátil. Nas estruturas melódicas 

dessas faixas, Baco mantém um canto mais falado, descomprometido com o ritmo tradicional, 

mas intensamente alinhado a uma mensagem ideológica — traço característico do rap. Ainda 

assim, o artista ousa ao incorporar instrumentos e ritmos que, embora tenham em comum com 

o rap a origem negra e o caráter de resistência, não pertencem a esse campo musical de forma 

direta. É o caso da presença da guitarra típica do blues ou do sample da canção “Kiriê” (1976), 

de Georgette da Mocidade em “Minotauro de Borges” (2018). 

Apesar do que foi exposto acima ser apenas um recorte da obra de Baco Exu do Blues, 

com ênfase em canções que apresentam a categoria da tipicidade cunhada por Lukács (2010) 

com maior evidência, a potência criativa do rapper baiano transcende o papel de mero 

entretenimento para se afirmar como uma potente ferramenta de reflexão social. A estratégia 

de abordagem possibilita que os ouvintes tenham acesso a novas perspectivas sobre as 

complexas realidades enfrentadas pela população negra, ampliando o entendimento acerca da 

origem das desigualdades sociais, culturais e raciais no Brasil. É, também, um reflexo de outras 

partes do mundo, universalizando a vivência negra sem deixar de lado suas particularidades.  

 

32 No artigo “O blues e o diabo: um encontro na encruzilhada” de Felipe Cittolin Abal e Gerson Luís Trombetta, 

além de evidenciar a constante demonização por parte da sociedade religiosa, racista e oligárquica nos Estados 

Unidos durante a década de 20, os autores apresentam a história misteriosa de Robert Johnson. Segundo as lendas, 

Robert era um músico de blues razoável até que deixou sua cidade, passou a vagar pelo Delta do Mississipi e 

retornou como um bluesman sem igual anos depois. O mito é que Robert teria feito um pacto com o diabo numa 

encruzilhada, durante suas andanças. 



   

 

103 

 

Além disso, o artista promove o fortalecimento da autoestima e o reconhecimento do 

valor das criações culturais negras, oferecendo, tanto para a comunidade negra quanto para o 

público em geral, uma visão mais crítica e profunda das estruturas sociais vigentes e a 

possibilidade de reconstruir a perspectiva de pessoas negras por uma lente antirracista. Em 

suma, o trabalho de Baco Exu do Blues reafirma o papel transformador da arte, demonstrando 

como o rap, ao combinar autenticidade poética e reflexão crítica, pode contribuir para a 

construção de um imaginário social mais justo e plural, onde a narrativa negra encontra espaço 

para ser ouvida, valorizada e ressignificada. Baco Exu do Blues realiza esse processo com 

maestria não só por sua estética artística, mas principalmente por ser um ponto de confluência 

entre ataques xenofóbicos, religiosos e racistas. Todavia, o rapper baiano não se posiciona 

somente como vítima consciente do que o ataca, suas canções justamente se apresentam como 

proposição de uma reelaboração dessa realidade ao se colocar como protagonista ativo da 

historiografia brasileira. 

No próximo capítulo, veremos como essa ressignificação de narrativas é importante 

para a sobrevivência da população negra, especialmente quando se trata de homens negros, 

grupo significativo na composição de ouvintes do rap brasileiro. 

  



   

 

104 

 

CAPÍTULO 3 – “Quantas Vezes Você Já Foi Amado?”: Baco Exu Do Blues 

Subvertendo Amorosamente A Postura De Rapper Negro Inabalável 

Sangue, vidas inglórias, abandono, miséria, ódio 

Sofrimento, desprezo, desilusão, ação do tempo 

Misture bem essa química 

Pronto, eis um novo detento 

(Diário de um detento, 1997) 

Após discutir, no capítulo anterior, como a tipicidade se manifesta na produção lírica e 

estética de Baco Exu do Blues, sobretudo em sua relação com a tradição do rap e a dinâmica 

social brasileira, este terceiro capítulo busca aprofundar a análise em torno de uma dimensão 

fundamental de sua obra: a reconstrução de subjetividades de homens negros e reconfigurações 

identitárias. O objetivo do capítulo é analisar a relevância estética dessa produção artística no 

contexto das vivências da população negra no Brasil sob a ótica do feminismo negro e dos 

estudos de masculinidades. A abordagem segue a partir dos conceitos sobre amor e autoestima 

tecidos pela filósofa bell hooks nas obras “Tudo sobre o amor: novas perspectivas” (2021) e “A 

gente é da hora: homens negros e masculinidade” (2022), além de se apoiar nos escritos dos 

filósofos Frantz Fanon (2008), para compreender os atravessamentos da experiência negra. 

Considerando suas percepções nos impactos da cultura popular na construção de identidades 

masculinas e relacionamentos entre homens e mulheres.  

Como ponto de partida, é necessário reconhecer que, frequentemente, o rap da velha 

escola reproduziu — de forma consciente ou não — posturas machistas e misóginas, tanto em 

suas canções quanto na construção de uma consciência coletiva masculina fortemente marcada 

pela negação da vulnerabilidade. Mantendo o grupo Racionais MC’s como principal referência 

dessa geração, a análise partirá da canção “Estilo Cachorro” (2002) como exemplo de como o 

machismo no rap emerge como resposta às múltiplas formas de violência a que homens negros 

foram historicamente submetidos — ora como agentes, ora como vítimas. Modelos de 

masculinidade inabalável tornaram-se, assim, parâmetro para gerações de ouvintes, 

glorificando uma dureza que, em certo ponto, se revela problemática: além de reforçar a 

objetificação das mulheres também invalida a possibilidade de expressão da dor e da fragilidade 

masculina. 

Não por acaso, o Racionais MC’s foi escolhido como objeto-síntese do modelo de 

masculinidade predominante no rap da chamada “velha escola”: um modelo baseado na dureza 

emocional, na liderança moral da comunidade, na vigilância das condutas e na rejeição à 

fragilidade. A questão se manifesta nas composições dos Racionais MC’s sob um caráter 



   

 

105 

 

paradigmático: em vez de tomar toda a produção da geração anterior como homogênea — o 

que seria reducionista —, a análise das canções de um grupo específico que condensa, com 

clareza e profundidade, os elementos centrais de uma ética masculina forjada na brutalidade 

emergente da experiência negra periférica brasileira exemplificam o proposto. 

Vale destacar, ainda, que a análise aqui realizada se concentra prioritariamente nas letras 

das canções — no texto poético e em sua densidade discursiva — mais do que em sua realização 

musical, permitindo uma leitura mais próxima das estratégias líricas e simbólicas de construção 

desse sujeito. Como afirma Oliveira (2013) no artigo “O Evangelho Marginal do Racionais 

MC’s” , o sermão recitado pelo Racionais no disco “Sobrevivendo no Inferno” (1997) alcançou 

os rappers da mesma geração e a periferia, ao se mostrar como um exemplar consciente da 

realidade em que se insere, considerando sempre suas contradições e evidenciando a raiz de sua 

motivação.  

A força do grupo, além de despertar o interesse dos mais diversos ouvintes, também 

configurou uma postura exigente e inabalável tida como parâmetro a ser seguido dentro (e fora) 

do rap nacional, perante o mercado fonográfico e programas de tv, a violência, ao racismo e até 

mesmo suas ambições e concepções sociais. “Sobrevivendo no Inferno” (1997) é a cristalização 

de uma bíblia marginal que possui também seus mandamentos, suas crônicas de bençãos e 

maldições, seus pecados capitais e uma postura ideológica e estética que se alinha a essa moral 

constituída a partir da desordem social.  

Constrói-se, sobretudo na figura de Mano Brown, a imagem de um homem forjado pela 

dureza da vida na periferia, que resiste às tentações e adversidades impostas ao sujeito negro e 

pobre no Brasil, mesmo que isso lhe custe a própria vida ou inviabilize sua ascensão social. 

Esse ideal de masculinidade, que se recusa a demonstrar fragilidade ou ceder aos apelos do 

sistema, consolidou-se como referência ética e estética para toda uma geração. As implicações 

que impulsionam a construção desse sujeito – principalmente a partir da perspectiva externa – 

estão aqui descritas inicialmente para contextualizar o que leva o discurso e figura desenvolvida 

pelo Racionais ganhar tanto valor dentro e fora do rap brasileiro. 

Em contraponto a essa abordagem, as canções Lágrimas (2022) e Autoestima (2022), 

de Baco Exu do Blues, endossam a proposta de um outro modelo de masculinidade que passa 

pelo autoquestionamento e pela investigação emocional como caminhos para a superação de 

traumas, muitos deles agravados ou diretamente causados pelo racismo estrutural. Essas 



   

 

106 

 

composições não apenas oferecem novas formas de elaboração subjetiva, mas também refletem 

as mudanças internas pelas quais o rap brasileiro tem passado, motivadas por debates cada vez 

mais amplos acerca de raça, gênero e discussões políticas que atravessam o país. 

3.1 Influência Do Rap Na Construção De Imaginários Periféricos 

O antropólogo Osmundo Pinho (2004), em seu artigo “Qual a identidade do homem 

negro?”, afirma quanto a imagem construída no imaginário social brasileiro, que o homem 

negro “é visto fundamentalmente como um corpo para-o-trabalho e corpo sexuado, 

fragmentado em pele, marcas corporais de raça, músculos e o sexo, genitalizado como o pênis, 

símbolo plus de sexualidade, que serve de fetiche ao olhar branco” (Pinho, 2004, p.64). Em 

consonância, Frantz Fanon (2008) corrobora para o entendimento de como a percepção do outro 

implica no comportamento adotado, principalmente na presença de brancos. 

O judeu só não é amado a partir do momento em que é detectado. Mas comigo tudo 

toma um aspecto novo. Nenhuma chance me é oferecida. Sou sobredeterminado pelo 

exterior. Não sou escravo da “idéia” que os outros fazem de mim, mas da minha 

aparição. Chego lentamente ao mundo, habituado a não aparecer de repente. Caminho 

rastejando. Desde já os olhares brancos, os únicos verdadeiros, me dissecam. Estou 

fixado. Tendo ajustado o microscópio, eles realizam, objetivamente, cortes na minha 

realidade. Sou traído. Sinto, vejo nesses olhares brancos que não é um homem novo 

que está entrando, mas um novo tipo de homem, um novo gênero. Um preto! Deslizo 

pelos cantos, captando com minhas longas antenas os axiomas espalhados pela 

superfície das coisas, – a roupa do preto cheira a preto – os dentes do preto são brancos 

– os pés do preto são grandes – o largo peito do preto, – deslizo pelos cantos, 

permaneço silencioso, aspiro ao anonimato, ao esquecimento. Vejam, aceito tudo, 

desde que passe despercebido! (Fanon, 2008, p.108) 

Apesar de geograficamente distinta, a experiência de Frantz Fanon, apreende a 

experiência de outros negros em diáspora. No Brasil, o corpo masculino negro também foi 

sistematicamente desumanizado e reduzido a categorias funcionalistas, sendo ora interpretado 

como força de trabalho bruta, ora como objeto de hipersexualização. Essa construção social, 

profundamente enraizada nas estruturas de poder colonial e escravista se desdobrou em um 

imaginário que, até hoje, atravessa as experiências cotidianas de homens negros, restringindo 

suas possibilidades de existência para além da força física e da virilidade sexual. Tais processos 

de objetificação não apenas invisibilizam dimensões subjetivas, como a afetividade e a 

vulnerabilidade, mas também reforçam expectativas de desempenho que operam tanto na esfera 

social quanto nas dinâmicas afetivas e íntimas.  

Baco desafia esse olhar fetichizante, criando, por meio de sua obra, novas possibilidades 

de representação para a masculinidade negra dentro da canção popular brasileira como um todo, 



   

 

107 

 

mas com especial intensidade no campo do rap. A humanização desse corpo historicamente 

violentado e geneticamente hipersexualizado, promovida por Baco através de um gênero que 

sempre utilizou o discurso como ferramenta de diálogo com as periferias do capitalismo, revela-

se uma estratégia estética e política de caráter antirracista. A produção estética de Baco Exu do 

Blues tensiona e problematiza essas representações historicamente cristalizadas ao construir um 

eu lírico que transita entre a dor e o desejo, a vulnerabilidade e a força, o artista rompe com a 

tradição que restringe o homem negro a um corpo-função.  

No entanto, trata-se de uma ferramenta complexa. Ao mesmo tempo em que promove a 

elevação da autoestima e a construção de uma narrativa de resistência aos efeitos do racismo 

estrutural, o rap — e mesmo a obra de Baco em alguns momentos — também corre o risco de 

romantizar formas nocivas de performar o masculino. A contradição presente nessa relação 

expõe ainda mais o homem negro à vulnerabilidade física e emocional evidenciando o que 

Lukács (2018) esclarece quando aponta que   

a particularidade como categoria específica do campo estético é, negativamente, a 

renúncia a reproduzir a totalidade extensiva da realidade; e, positivamente, a 

representação de uma “parcela” da realidade, representação que – reproduzindo a sua 

totalidade intensiva e a direção do seu movimento – clarifica a realidade através de 

um determinado e essencial ponto de vista. A propriedade específica desta “parcela” 

de realidade consiste em que nela as determinações essenciais da integridade da vida 

(na medida em que podem se encontrar em geral numa tal moldura determinada) 

expressam-se em sua verdadeira essencialidade, em sua justa proporcionalidade, em 

sua contraditoriedade, em seu movimento e em sua perspectiva reais. Por isto, e 

apenas por isto, a obra de arte pode e deve ser uma totalidade concluída, uma formação 

autônoma. (A moldura que circunscreve o quadro exprime este fato com clareza 

imediata.) Este ser-concluída-em-simesma, portanto, em primeiro lugar, é uma 

questão de conteúdo; é a essência do reflexo estético da realidade do ponto de vista 

do conteúdo. (Lukács, 2018, 244) 

Trata-se de um paradoxo que não pode ser ignorado: enquanto afirma a força e a 

dignidade desses sujeitos, a própria estética do rap, forjada em contextos de sobrevivência e 

enfrentamento, pode, por vezes, reforçar ideais de masculinidade que dificultam a expressão 

plena de afetos e fragilidades. Sem desconsiderar a importância de se posicionar frontalmente 

contra a lógica genocida do Estado, o rap assume o risco e o peso simbólico de falar desde a 

margem — e não apesar dela. Esse posicionamento traz ao rap a herança das suas contradições, 

próprias dessa realidade, como um letramento insuficiente perante pautas identitárias que, 

apesar de já serem conhecidas e consolidadas em ambientes elitizados como a academia, ainda 

encontra certa resistência com menores índices de escolaridade. A trajetória de Baco Exu do 

Blues evidencia de forma exemplar esses deslocamentos e contradições, como veremos nas 

análises que seguem. 



   

 

108 

 

O entretenimento, enquanto uma das engrenagens centrais da indústria cultural, exerce 

um papel estratégico na sustentação e renovação do sistema capitalista. Ele atua não apenas por 

meio da oferta incessante de produtos, mas sobretudo pela produção contínua de desejos. 

Publicidade, cinema, música e cultura pop, em geral, não apenas indicam comportamentos e 

gostos socialmente aceitos, como também operam ativamente na construção de um imaginário 

coletivo pautado por valores hegemônicos. Nesse contexto, a cultura mainstream33 — 

característica de pertencimento a uma corrente ideológica ou cultural dominante, convencional 

ou mais divulgada — ultrapassa a mera reprodução de estilos: ela cria necessidades e consolida 

padrões que associam juventude, beleza e acúmulo de bens materiais à ideia de sucesso e 

realização pessoal. 

Nesse processo, manifestações culturais que poderiam funcionar como formas de 

contestação ou resistência acabam, por vezes, sendo absorvidas e ressignificadas por essa lógica 

mercadológica, convertendo-se em meros produtos comercialmente aceitáveis. A rebeldia se 

transforma em estética, e a potência crítica pode ser diluída em fórmulas vendáveis. Mais do 

que isso, como observa Guy Debord (2003), o espetáculo é capaz de induzir modos de 

comportamento, performance e existência. Na obra A sociedade do espetáculo (2003), o autor 

argumenta que até mesmo experiências subjetivas e afetivas, como o lazer, a intimidade ou o 

sentimento de pertencimento, tornam-se passíveis de mercantilização, contribuindo para a 

reprodução e perpetuação do sistema capitalista. 

O espetáculo é o momento em que a mercadoria chega à ocupação total da vida social. 

Tudo isso é perfeitamente visível com relação à mercadoria, pois nada mais se vê 

senão ela: o mundo visível é o seu mundo. A produção econômica moderna estende a 

sua ditadura extensiva e intensivamente. Até mesmo nos lugares menos 

industrializados, o seu reino já se faz presente com algumas mercadorias-vedetas, com 

a dominação imperialista comandando o desenvolvimento da produtividade. Nestas 

zonas avançadas, o espaço social é invadido por uma sobreposição contínua de 

camadas geológicas de mercadorias. Neste ponto da «segunda revolução industrial», 

o consumo alienado torna-se para as massas um dever suplementar à produção 

alienada. É todo o trabalho vendido de uma sociedade, que se torna globalmente 

mercadoria total, cujo ciclo deve prosseguir. (Debord, 2003, p.24) 

Não há mais uma separação clara entre o que é produto e o que é experiência cotidiana: 

o próprio espaço social é recoberto por sucessivas camadas de mercadorias, transformando o 

mundo objetivo em um grande palco para a circulação de bens. Debord (2003) reforça que o 

 

33 A aplicação do conceito entre o movimento do rap brasileiro entende-se como mainstream canções 

comercialmente difundidas e consumidas por grande parte do mercado ouvinte. Disponível em: 

https://dicionario.priberam.org/mainstream. Acesso em: 28 jul 2025. 

https://dicionario.priberam.org/mainstream


   

 

109 

 

consumo não é uma escolha livre, mas uma imposição social que se torna quase um dever 

moral: produzir e consumir são apresentados como funções complementares e inescapáveis 

dentro da lógica de acumulação de capital. Essa dinâmica afeta, inclusive, os processos de 

produção artística e musical, incluindo o rap, que passa a operar sob os mesmos imperativos de 

produtividade e comercialização. Debord (2003) então recupera a relação entre exploração e 

lazer, apontando: 

Embora na fase primitiva da acumulação capitalista «a economia política não visse no 

proletário senão o operário» que deveria receber o mínimo indispensável para a 

conservação da sua força de trabalho, sem nunca ser considerado «nos seus lazeres, 

na sua humanidade», esta posição de ideias da classe dominante inverte-se assim que 

o grau de abundância atingido na produção das mercadorias exige um excedente de 

colaboração do operário. Este operário, completamente desprezado diante de todas as 

modalidades de organização e vigilância da produção, vê a si mesmo, a cada dia, do 

lado de fora, mas é aparentemente tratado como uma grande pessoa, com uma 

delicadeza obsequiosa, sob o disfarce do consumidor. (Debord, 2003, p.33-34).  

Essa inversão descrita por Debord (2003) é fundamental para compreender o lugar que 

o entretenimento ocupa nas sociedades contemporâneas. Não basta mais explorar o trabalhador 

apenas em sua força de trabalho; é preciso capturar e monetizar também sua criatividade, tempo 

livre, seus afetos, suas subjetividades e afins. O lazer e a cultura se tornam, eles próprios, 

ferramentas de controle ideológico e de perpetuação da lógica capitalista. 

Então o humanismo da mercadoria toma a cargo os «lazeres e humanidade» do 

trabalhador, muito simplesmente porque a economia política pode e deve dominar, 

agora, também estas esferas, enquanto economia política. Assim, «a negação da 

humanidade» é agora a negação da totalidade da existência humana. O espetáculo é 

uma permanente guerra do ópio para confundir bem com mercadoria; satisfação com 

sobrevivência, regulando tudo segundo as suas próprias leis. Se o consumo da 

sobrevivência é algo que deve crescer sempre, é porque a privação nunca deve ser 

contida. E se ele não é contido, nem estancado, é porque ele não está para além da 

privação, é a própria privação enriquecida. (Debord, 2003, p.24-26) 

É de interesse do capitalismo que muitas pessoas se apoiem no consumo desenfreado 

de bens e serviços valorizados no mercado para se sentirem valorizados ou mesmo pertencentes 

ao que é concedido prestígio a esse sistema de dominação por meio da cultura pop como 

retroalimentação da acumulação capitalista. Guy Debord (2003) oferece uma chave importante 

para pensar como o rap — incluindo a obra de Baco Exu do Blues — se insere nesse circuito 

contraditório. Se por um lado o gênero nasce como forma de autoestima, resistência e denúncia, 

por outro, ao ser absorvido pelas estruturas do mainstream, corre grande risco de operar dentro 

dessa lógica de esvaziamento de discursos, diluição de potencial criativo, e até mesmo 

espetacularização da dor, reforçando justamente as estruturas que busca denunciar.  



   

 

110 

 

Em consonância, Douglas e Isherwood (2009) argumentam, em “O mundo dos bens: 

para uma antropologia do consumo”, que os bens de consumo não podem ser compreendidos 

apenas como objetos materiais ou como simples resultado de escolhas individuais: eles são 

artefatos culturais que contribuem diretamente para a manutenção e retroalimentação das 

desigualdades sociais. Isso porque  

A escolha dos bens cria continuamente certos padrões de discriminação, superando 

ou reforçando outros. Os bens são, portanto, a parte visível da cultura. São arranjados 

em perspectivas e hierarquias que podem dar espaço para a variedade total de 

discriminações de que a mente humana é capaz. As perspectivas não são fixas, nem 

são aleatoriamente arranjadas como um caleidoscópio. Em última análise, suas 

estruturas são ancoradas nos propósitos sociais humanos. […] A atividade de 

consumo é a produção conjunta, com os outros consumidores, de um universo de 

valores. O consumo usa os bens para tornar firme e visível um conjunto particular de 

julgamentos nos processos fluidos de classificar pessoas e eventos. (Douglas, 

Isherwood, 2009 p.115). 

Dessa forma, o consumo opera não apenas como um ato econômico, mas como um 

marcador social potente, capaz de classificar, hierarquizar e cristalizar desigualdades 

historicamente produzidas. Longe de ser uma escolha meramente individual, configura-se como 

uma imposição social que atravessa todas as classes. Seja para o rico ou para o pobre, a lógica 

capitalista determina que o valor social do indivíduo passa, necessariamente, por sua capacidade 

de consumir. 

Enquanto as camadas economicamente privilegiadas acessam bens e serviços de forma 

relativamente garantida, para a população pobre esse acesso é, estruturalmente, inviabilizado. 

Dados do IBGE (2022) comprovam o exposto: estudos realizados pelo IBGE demonstram 

acesso desigual de distintos grupos populacionais mesmo que muitos destes acessos sejam 

legalmente garantidos enquanto direitos. Em relação ao mercado de trabalho e as taxas de 

desocupação e subutilização34, indicaram maiores números entre as pessoas pretas ou pardas 

"independentemente do nível de instrução considerado” (IBGE, 2022, p. 3). Ainda sobre as 

relações dentro do mercado de trabalho,” o recorte por nível de instrução e hora trabalhada torna 

a percepção da desigualdade ainda mais nítida” (IBGE, 2022, p. 4), isso porque “em 2021 o 

rendimento médio de pessoas ocupadas brancas atingiu R$ 19,0 por hora, os valores para pretas 

(R$ 10,9) ou pardas (R$11,3) foram significativamente inferiores” (IBGE, 2022, p. 4).  

 

34 Segundo IBGE (2022) a raxa de desocupação representa a proporção de pessoas desocipadas sobre a força de 

trabalho e a taxa de subutilização indica os desocupados, os subocupados por insuficiência de horas e pessoas que 

potencialmente poderiam estar na força de trabalho. 



   

 

111 

 

O estudo do IBGE (2022), quando feita a análise do perfil distributivo do rendimento 

de todas as fontes evidenciou semelhança entre a renda do trabalho, apontando que, em 2021, 

“o rendimento médio domiciliar per capita da população branca (R$ 1866) era quase duas vezes 

o verificado para a população preta (R$ 965) e parda (R$ 945). A população negra, preta e parda 

apresentou, também, percentual superior quando comparada à população branca: “a taxa de 

pobreza das pessoas brancas era de 18,6%, ao passo que entre as pessoas pretas o percentual foi 

de 34,5% e, entre as pardas 38,4%” (IBGE, 2022, p. 6). 

As desigualdades de rendimento se desdobram nas condições de moradia e patrimônio 

levando a, em 2021, desigualdades por cor e raça expressas no acesso a serviços de saneamento, 

residência em domicílio próprio (e condições estruturais destes domicílios35). Ainda segundo o 

estudo do IBGE (2022, p. 7)  

Outra dimensão importante do patrimônio das famílias diz respeito à posse de bens 

duráveis. Além da comodidade, a posse de alguns bens duráveis impacta a capacidade 

dos moradores de gerir seu tempo e de se comunicar, sendo importante para diversas 

atividades cotidianas. Com apenas uma exceção (as motocicletas), para todos os bens 

analisados, as pessoas brancas apresentaram maior proporção de presença do bem em 

seus domicílios que as pessoas pretas ou pardas. As pessoas de cor ou raça branca 

também apresentavam em média maior quantidades dos bens em proporção ao 

número de moradores do domicílio: 10,2% das pessoas brancas residiam em 

domicílios com um ou mais automóvel por adultos, proporção que era de apenas 2,7% 

entre as pessoas pretas e 3,5% entre as pessoas pardas. 

Os limites entre a população negra perpassam, ainda, esferas que vão além do consumo, 

refletindo a exclusão para além de fatores econômicos. Beatriz Gusmão e Claudia Ferreira 

(Gusmão, Ferreira, 2024) no artigo “Consumo e cidadania: uma análise sobre o nicho de 

mercado para a população negra a partir do Baco Exu do Blues” (2024), sintetizam que esses 

dados são produto da conexão direta entre o legado escravista e a atual configuração de pobreza 

estrutural, apontam que a exclusão da população negra vai muito além da dimensão econômica. 

Trata-se de uma exclusão política, social e simbólica, continuamente reafirmada pela estrutura 

de um Estado que naturaliza a desigualdade de acesso a direitos constitucionais, como a uma 

educação de qualidade ou trabalhos dignos. 

Para além do cenário científico favorável ao preconceito de raças, após o fim do 

sistema escravocrata, que durou em torno de 380 anos no Brasil, as pessoas negras se 

viram sem trabalho, sem moradia, sem acesso à educação e sem qualquer perspectiva 

de vida. Essas pessoas foram se fixando em regiões periféricas e tentando sobreviver 

 

35 Segundo o estudo realizado pelo IBGE (2022) os domicílios próprios da população preta ou parda tinham cerca 

de um cômodo a menos que o verificado em relação à população branca” (IBGE, 2022, p.7). 



   

 

112 

 

a partir de trabalhos considerados subhumanos, como em Jessé Souza (2012): 

trabalhos domésticos, trabalhos braçais, prostituição. Até para as tarefas da 

agricultura, na qual essas pessoas já atuavam, elas foram sendo substituídas pelos 

brancos europeus que fugiam das guerras e tinham incentivo do governo brasileiro 

para migrarem. Logo, não foi o acaso que resultou nos povos africanos escravizados 

e nos indígenas invadidos e expropriados pelos europeus nas nações colonizadas na 

América Latina, entre elas o Brasil. Essa situação tem se reproduzido socialmente sob 

condições de pobreza estrutural deixando a população negra à margem, isso porque, 

pelos fatores históricos citados anteriormente, pessoas negras têm menos acesso à 

educação e ficam direcionadas à trabalhos mal remunerados, consequentemente sem 

acesso ou com difícil acesso, a bens e serviços individuais e coletivos. Essa realidade 

apresenta que tal população ainda vivencia o domínio do poder do branco que foi 

politicamente construída e que está presente em todos os espaços de poder e de 

prestígio social. (Gusmão. Ferreira. 2024. p.3) 

Diante dos dados e das restrições impostas por um sistema historicamente excludente, 

a criminalidade pode surgir, para parte da juventude negra e periférica, como uma via concreta 

— ainda que arriscada e precária — para acessar aquilo que a sociedade frequentemente associa 

à dignidade e ao pertencimento: o consumo de bens simbólicos de valor social. Roupas de 

marca, celulares, carros e festas, são apresentados não só como objetos de desejo, mas também 

marcadores de inclusão simbólica e reconhecimento social. Nesse contexto, a busca por tais 

bens não se resume a uma aspiração por status, mas expressa uma tentativa de afirmação 

subjetiva em um cenário que sistematicamente nega o valor e a humanidade de determinados 

corpos.  

É importante destacar que essa busca não é homogênea nem inevitável, mas parte de 

um campo de escolhas profundamente condicionado pela desigualdade histórica e pela ausência 

de garantias estatais de mobilidade social. A precarização de oportunidades, o abandono por 

parte das políticas públicas e a desvalorização de trajetórias negras no espaço institucional 

contribuem para que, inevitavelmente a criminalidade se apresente como uma alternativa 

concreta — ainda que violenta, arriscada e precária — de ascensão ou visibilidade social. 

Conforme hooks (2022, p.35) 

Neste momento esse sistema está linchando simbolicamente massas de homens 

negros, sufocando a vida deles, ao lhes tornar quase impossível o aprendizado de 

habilidades básicas de leitura e escrita na infância; ao promover o vício como sistema 

de livre-iniciativa que trabalha para fornecer riqueza inédita para poucos e um consolo 

breve da dor coletiva para muitos; ao submetê-los ao desemprego generalizado e à 

continua atração psicológica a comportamentos masculinos patriarcais que acarretam 

riscos de morte. Qualquer um que afirme estar preocupado com o destino dos homens 

negros nos Estados Unidos mas que não fala sobre a necessidade de eles radicalizarem 

sua consciência para desafiar o patriarcado, se quiserem sobreviver e florescer, está 

em consonância com o sistema que insiste em manter os homens negros em seu lugar, 

psicologicamente isolados, bloqueados. 



   

 

113 

 

A desigualdade social, o encarceramento em massa e a violência institucional não são 

consequências isoladas desse processo, mas expressões de uma engrenagem que, ao mesmo 

tempo em que dificulta o acesso legítimo aos meios de vida digna, penaliza brutalmente os 

caminhos que emergem da escassez. Compreender essa dinâmica exige recusar leituras 

moralistas e reconhecer que a exclusão da população negra é resultado de um projeto histórico 

de subalternização que ainda opera em muitas frentes da sociedade brasileira. 

Esse processo de construção de uma identidade disposta a tudo, que seduz jovens negros 

periféricos atua como resposta direta à violência estrutural, como reconhecido pelo próprio 

Mano Brown, em entrevista concedida ao Le Monde Diplomatique Brasil36, na qual o rapper 

reflete sobre os efeitos subjetivos da violência estatal na formação psíquica dessa comunidade. 

Ao falar ao falar sobre o funcionamento do crime organizado e descaso político com as 

populações marginalizadas, Mano Brown (BROWN, 2018) explica que a motivação para se 

filiar a uma facção criminosa se dá para:  

“Mano Brown: ...Se proteger e pra sobreviver, irmão. Cê’ pega um cara que é 

abandonado, sem família, sem ninguém e dá um nome pra ele, uma sigla pra ele 

defender, uma família pra ele defender e defender ele, ele não valoriza o cara? Status? 

Status é um slogan. O cara te da família, te da proteção, te dá honra e te dá motivo pra 

viver, isso é status? Status é uma palavra chula perto disso. Status é um nome que o 

branco inventou pra foder com o preto. Não é status que a gente quer, a gente quer 

sobreviver, negão.  

Entrevistador: Em São Paulo, depois que o PCC pegou mais força realmente caiu 

muito a taxa de homicídio... 

Mano Brown: PCC controlou os homicídios em São Paulo mas eu posso ser morto 

por falar isso. O sistema é falho. O sistema depende da violência pra sobreviver, é 

diferente do PCC, onde a violência faz eles perder dinheiro. Eles precisam da paz pra 

ganhar, o sistema precisa da guerra, pra vender arma, vender bala, vender munição, 

pra empregar mais gente na polícia, pra fazer mais cadeia, pra superfaturar mais, pra 

ganhar... Isso que gera, gera tudo. Bezerra da Silva me falou assim antes de um show: 

Brown, cadeia é que nem show, tem que tá lotado pra dar dinheiro.” (BROWN, 2018). 

Essa declaração evidencia como a masculinidade negra periférica, muitas vezes, é 

forjada sob a pressão de uma lógica de sobrevivência que transforma o ódio do Estado e a 

insensibilidade emocional da vida cotidiana em mecanismos de defesa. Mano Brown, nascido 

e criado no Capão Redondo em São Paulo durante a década de 70, fala de uma realidade que, 

apesar lhe ser muito familiar, não o seduziu. Ao reconhecer que inevitavelmente esse caminho 

 

36 “Mano Brown: um sobrevivente do inferno” (2018). Entrevista concedida por Mano Brown ao Le Monde 

Diplomatique Brasil, dezembro de 2017. Le Monde Diplomatique Brasil, publicado em 27 fev. 2018. Disponível 

em: https://diplomatique.org.br/um-sobrevivente-do-inferno/. Acesso em: 24 jul. 2025. 

https://diplomatique.org.br/um-sobrevivente-do-inferno/


   

 

114 

 

o levaria a morte ou cadeia, juntamente com o Racionais MC’s, Mano Brown constituiu e 

espalhou a mensagem de que havia uma possibilidade de escolha diante de si – não enquanto 

artista, mas sim como um jovem negro brasileiro e periférico – e de seus semelhantes, decidindo 

propor uma via alternativa para esse destino falido e violento, herdado de um extenso período 

escravocrata que vem se reformulando enquanto costura a história do Brasil.  

Audre Lorde (2020), em seu artigo “A Transformação do silêncio em linguagem e ação” 

incita as vozes oprimidas de grupo minoritários a utilizar o discurso a seu favor e impedir que 

o silêncio de pessoas marginalizadas seja mais uma ferramenta de submissão.  

a máquina vai tratar de nos triturar de qualquer maneira, tenhamos falado ou não. 

Podemos nos sentar num canto e emudecer para sempre enquanto nossas irmãs e 

nossas iguais são desprezadas, enquanto nossos filhos são deformados e destruídos, 

enquanto nossa terra está sendo envenenada, podemos ficar quietas em nossos cantos 

seguros, caladas como se engarrafadas, e ainda assim seguiremos tendo medo.(Lorde, 

2020, p.50-51) 

Na canção “Capítulo 4, Versículo 3” (1997), o grupo Racionais MC’s concretiza uma 

leitura crítica que se alinha, a seu modo, a reflexões como as de Audre Lorde (2019) sobre a 

importância de se apropriar da autoria de sua própria narrativa, e denuncia de estruturas 

opressoras. O grupo alerta, em linguagem direta e poética, para as artimanhas de um sistema 

midiático que utiliza veículos como a publicidade, o jornalismo e a cultura de massa para 

induzir não só o consumo desenfreado, como incitar a ocupação do sujeito nessa busca ou 

alimentação do desejo sobre um objete, inferindo na alienação dos sujeitos periféricos. Nos 

versos: 

Irmão, o demônio fode tudo ao seu redor 

Pelo rádio, jornal, revista e outdoor 

Te oferece dinheiro, conversa com calma 

Contamina seu caráter, rouba sua alma 

… Depois te joga na merda, sozinho 

É, transforma um preto tipo A num neguinho 

Minha palavra alivia sua dor 

Ilumina minha alma, louvado seja o meu Senhor 

… Que não deixa o mano aqui desandar 

E nem sentar o dedo em nenhum pilantra 

Mas que nenhum filha da puta ignore a minha lei 

Racionais, Capítulo 4, Versículo 3 

… Aleluia 

Aleluia 

(Capítulo 4, Versículo 3, 1997) 

 Nos versos, a figura do “demônio” funciona como uma poderosa metáfora do sistema 

capitalista que atinge o sujeito negro por diversas vias simbólicas e materiais.  Longe de uma 

entidade metafísica tradicional, o “demônio” aqui é o próprio sistema capitalista e racista, que 



   

 

115 

 

age de forma sutil, insidiosa e sorrateira mostrando como a dominação se infiltra no cotidiano 

por meio da mídia, da publicidade e do consumo. Esses canais são os vetores de uma ideologia 

que condiciona subjetividades, molda desejos e naturaliza desigualdades.  

Aqui, o vocativo “irmão” estreita laços, demonstrando-se afetivamente confiável 

enquanto denuncia como essa estrutura seduz e coopta, prometendo ascensão social e bem-

estar, mas impondo, em troca, a perda de identidade e a alienação. O verso “transforma um 

preto tipo A num neguinho” expõe com contundência a desumanização que persiste mesmo 

diante de conquistas sociais, pois o racismo opera em uma camada que transcende a categoria 

de classe. Diante disso e de todos os termos estarem no masculino, fica-se evidente que há um 

direcionamento no discurso do Racionais. Há também o alerta a esse destinatário: ao homem 

negro é oferecida a ilusão de pertencimento, mas apenas sob o preço de se desfigurar cultural e 

espiritualmente. Condiciona-se essa existência construída, sua subjetividade, estilo de vida e 

objetos de desejo novamente ao senhor da casa grande, detentor dos meios de produção. 

O verso final da canção — “minha palavra alivia sua dor / ilumina minha alma, louvado 

seja o meu senhor” — desloca o discurso da crítica para a potência da comunhão por meio da 

religião hegemônica cristã. A palavra — aqui poética, musical e política — torna-se 

instrumento de cura e de salvação, a partir do tom profético e pastoral que acompanha toda 

canção. O termo “minha palavra” no singular, reduz o alívio e saída ao combate consciente 

contra essa expectativa de alienação a respeito de raça e classe, e consequentemente a 

dominação desses corpos e mentes racializadas. Ao invocar “meu Senhor”, o rapper desperta o 

imaginário coletivo fundado na catequização cristã, mas também sinaliza em seguida que seus 

pecados, assim como sua moral, estão calcados na realidade em que se insere e não na moral 

bíblica. Diferente da religiosidade imposta historicamente como instrumento de dominação, 

essa espiritualidade é reapropriada como fonte de luz, dignidade e reconstrução real perante 

essa opressão sistemática. 

A respeito da mesma canção, Walter Garcia (2013),  no artigo “Elementos para a crítica 

estética do Racionais MC’s (1990-2006)”,  ressalta como Mano Brown, ao apresentar um eu 

cancional ambíguo (sádico/anjo, juiz/réu, violentamente pacífico, afins) mas que se situa 

constantemente ao lado dos oprimidos, abre duas possibilidade para o ouvinte, “ou identificar-

se com o rapper, o que no limite levaria a combater a opressão; ou sentir-se ameaçado, o que 

no limite levaria a combater o rap”(Garcia, 2013, p.97). Na canção mencionada, Garcia (2013) 

identifica quatro motivos que levam a recusa da vida criminosa, sendo eles: 



   

 

116 

 

permanecer vivo, o que além de ser razoável é também respeitar um preceito religioso; 

haver ultrapassado o fascínio da forma-mercadoria; contar com o apoio de seus 

“manos”, que não são poucos; e firmar-se como “efeito colateral”, portanto não 

desejado, do sistema que a mídia difundiu em estatísticas, propagandas e canções 

(Garcia, 2013, p.99) 

A partir dessa análise, Garcia (2013) amplia o diálogo entre o rap e a literatura brasileira, 

observando como ambos, ao alcançarem a tipicidade de Lukács (2010) — isto é, ao refletirem 

as grandes contradições históricas de maneira esteticamente mediada — evidenciam a 

centralidade do dinheiro na experiência moderna.  Essa perspectiva transcende o campo da 

canção brasileira, justamente por se tratar de algo intrínseco a formação dessa nação. De 

Machado de Assis, passando por José Lins do Rego e Guimarães Rosa, até Lima Barreto, há 

um deslocamento simbólico que substitui a fé, o afeto ou os laços comunitários pelo valor de 

troca, expondo um processo de modernização do capitalismo que redefine o lugar do sujeito no 

mundo. Nas palavras de Garcia (2013, p. 84): 

não acreditar em Deus é acreditar no dinheiro, e acreditar no dinheiro é mudar-se para 

a cidade. Sabe-se que a substituição do respeito e do temor religioso pela mera relação 

monetária, a transformação da dignidade pessoal em valor de troca, a submissão do 

campo aos grandes centros urbanos fazem parte do processo de modernização do 

capitalismo. Assim, podemos tanto aproximar as duas obras quanto estender a 

pesquisa em direção a outros períodos históricos que marcaram esse processo no 

Brasil. P. ex., o impulso industrial e o crescimento urbano durante a década de 1930 

parecem se depositar na máxima “Dinheiro valia mais do que Deus”, incluída em 

Usina, de José Lins do Rego (1982, p. 84), romance publicado em 1936. Dez anos 

mais tarde, publicou-se Sagarana, de João Guimarães Rosa. Seu conto “A hora e a vez 

de Augusto Matraga”, vinculado ao mundo sertanejo, aproveita um dito mais piedoso: 

“– Fala com Nhô Augusto que sol de cima é dinheiro!...” (Rosa, 1982, p. 330). Já o 

período da Primeira República deixou-nos o comentário “Ah! meu caro, dinheiro é 

mais forte que amor”, no diálogo que enforma a crônica de Machado de Assis de 

18/12/1892. Talvez a constelação se amplie para além do razoável. Ou talvez não, 

pois a crônica aborda “o célebre encilhamento” (Machado de Assis, 1996). De todo 

modo, cite-se ainda uma passagem de Recordações do escrivão Isaías Caminha, de 

Lima Barreto, cuja 2a edição, revista e aumentada, é de 1917: ao descrever o tempo 

em que, recém chegado da província, conheceu a solidão e o desamparo na capital do 

país, Isaías relembra que, naqueles dias, deu “alma ao dinheiro” (Lima Barreto, 1976, 

p. 55-56). (Garcia,. 2013.p.84) 

Na linguagem do Racionais, a relação típica com o dinheiro na periferia do capitalismo 

em contraponto com a escolha de manter sua dignidade pessoal ao negar se submeter a 

modernização desse mesmo sistema, fica descrita na canção “Genesis” (1997) do disco 

“Sobrevivendo no inferno”, vejamos: 

Deus fez o mar, as árvore, as criança, o amor 

O homem me deu a favela, o crack, a trairagem, as arma, as bebida, as puta 

Eu?! Eu tenho uma Bíblia velha, uma pistola automática e um sentimento de revolta 

Eu tô tentando sobreviver no inferno 

(Genesis, 1997) 



   

 

117 

 

Nos versos, em contraposição a deus se encontra o homem. Dessa forma, na concepção 

cristã, o homem seria então o antagonista de deus, ou seja, o diabo (já mencionado como 

demônio anteriormente). A etimologia a palavra “diabo” apresenta como significado “o que dá 

temor; o que desune, caluniador”, ou seja, o diabo é o que divide (Noguera, 2022 p.87) ou 

melhor, o dinheiro é o que divide. Em um país profundamente fundamentado no cristianismo, 

essa metáfora construída pelo Racionais desperta um imaginário coletivo onde o mal não é 

apenas uma força abstrata, externa e invisível, mas sim algo que seduz, corrompe e subjuga por 

meio de ações cotidianas. O “demônio” que “fode tudo ao seu redor” e apresenta vícios e 

desvirtudes materializa um sistema que promete ascensão, mas ao mesmo tempo coisifica e 

descarta o indivíduo negro, transformando-o de “preto tipo A” , espelho para sua comunidade, 

em um “neguinho”, que sucumbiu à armadilha racista de contribuir para estatísticas 

desfavoráveis (Capítulo 4, versículo 3, 1997). 

O rap, especialmente na obra dos Racionais MC’s, consolidou-se como ferramenta 

estética de denúncia social e como espaço simbólico de elaboração coletiva da experiência 

periférica. Muitas vezes funcionando como o único palanque possível para a reivindicação de 

direitos e a denúncia de condições subumanas de vida, o grupo estruturou uma linguagem que 

não apenas descreve a realidade, mas propõe uma ética de sobrevivência. Um dos elementos 

mais marcantes dessa poética é o diálogo com o campo religioso — em especial com a tradição 

cristã popular — que confere às canções um tom pastoral. Os coros, o vocabulário sagrado e a 

própria organização temática do disco “Sobrevivendo no Inferno” (1997) atribuem ao ouvinte 

a posição de fiel rebanho, enquanto o rapper assume, cada vez mais, a função de guia espiritual 

da comunidade. Acauam Oliveira (2018), no artigo “O evangelho marginal dos Racionais 

MC’s”, descreve essa transformação simbólica com precisão ao observar que: 

Em Sobrevivendo no Inferno, a figura do professor autoritário dos primeiros discos 

cede lugar a postura do pastor-marginal, aquele que almeja “conseguir a paz de forma 

violenta” portando uma “bíblia velha, uma pistola automática e um sentimento de 

revolta”. Ao contrário do professor, de olhar distanciado e senhor da verdade, o pastor-

marginal acolhe e guia seus irmãos pelo vale das sombras a partir da palavra divina, 

construída coletivamente por toda comunidade de irmãos. Enquanto o objetivo do 

professor é transmitir a sua verdade, o pastor deseja salvar a alma dos irmãos 

desgarrados, livrando-os das mãos do demônio, mais próximo e mais destrutivo do 

que se imagina: “Irmão, o demônio fode tudo ao seu redor! \ Pelo rádio, jornal, revista 

e outdoor \ Te oferece dinheiro, conversa com calma \ Contamina seu caráter, rouba 

sua alma \ Depois te joga na merda sozinho! \ É, transforma um preto tipo A num 

neguinho”. O discurso é de aceitação e acolhimento, mas também de rigor, pois a 

salvação da alma depende de que o sujeito se comprometa a andar pelo 

certo. (Oliveira, 2018. P..31, grifos do autor) 



   

 

118 

 

Essa “palavra” de que trata Oliveira (2018) ultrapassa a ideia de denúncia para se tornar 

um instrumento de edificação ética e simbólica. Não é mais dirigida ao Estado ou à sociedade 

hegemônica, mas à própria comunidade periférica. Ela funda uma “teologia da sobrevivência” 

(2018, p. 32), na qual a sabedoria popular ganha estatuto de mandamento. Conforme Oliveira 

(2018): 

A mudança de linguagem do “professor autoritário” para a do “pastor-marginal” 

transforma também a função dessa palavra, portadora de uma verdadeira teologia da 

sobrevivência. Uma palavra de salvação que não mais se dirige ao Estado ou a 

qualquer outra instância externa à própria comunidade. Ela é caminho de salvação, 

desde que aquele que a escute compreenda e aceite os caminhos do proceder 

periférico. Seu objetivo maior é formar os sujeitos para construção de uma ética 

comunitária que os permita viver a vida loka sem desandar, permanecendo vivos. Em 

termos gerais, isso significa que as canções de Sobrevivendo no Inferno não 

pretendem ser interpretadas como mera narrativa (mais ou menos como não faz 

sentido ler um manual de guerrilha como mero entretenimento durante uma guerra, 

ou imaginar um evangélico fazendo uma leitura puramente ficcional da bíblia). O 

texto almeja partilhar uma sabedoria construída coletivamente pela periferia, 

integrando-a à vivência dos sujeitos. (Oliveira, 2018, p.31, grifos do autor) 

Esse deslocamento de posição não é meramente retórico, mas implica uma reformulação 

profunda na função da palavra poética. Enquanto o “professor” ocupa o lugar do saber formal 

e verticalizado, o “pastor-marginal” fala desde dentro da comunidade, reconhecendo suas dores, 

contradições e necessidades. Essa “palavra” de que trata Oliveira (2018) ultrapassa a ideia de 

denúncia para se tornar um instrumento de edificação ética e simbólica. Não é mais dirigida ao 

Estado ou à sociedade hegemônica, mas à própria comunidade periférica. Ela funda uma 

“teologia da sobrevivência” (Oliveira, 2018, p.32), na qual a sabedoria popular ganha estatuto 

de mandamento.  

Essa perspectiva reforça o lugar singular ocupado por “Sobrevivendo no Inferno” 

(1997) na história do rap nacional. Sua força está não apenas na contundência lírica ou na 

denúncia política, mas na elaboração de um código moral — simultaneamente religioso, ético 

e poético — que passa a orientar além da produção estética e ideológica da geração seguinte, a 

vida cotidiana nas periferias brasileiras. A estratégia obteve tamanho êxito que ressoa em “Nada 

Como Um Dia Após O Outro Dia” (2002) e demonstra que, não é exagero dizer que a atuação 

do Racionais MC’s, enquanto maior e mais influente grupo de rap brasileiro, amplamente 

respeitado por milhares de ouvintes projetou um símbolo quase messiânico para os mais de “50 

mil manos (Capítulo 4, Versículo 3”, 1997).  que os acompanhavam e se multiplicaram ao longo 

dos anos. A figura do “homem firme” — íntegro, leal, implacável diante da opressão — foi 

naturalizada como parâmetro a ser seguido não só no rap, mas também no cotidiano periférico.  



   

 

119 

 

Ao mencionar como “o mundo branco não esclarecido – que permanece empenhado em 

perpetuar e manter os estereótipos racistas” (hooks, 2022, p.75) estaria muito mais satisfeito se 

figuras como o lutador negro Muhammad Ali se contentasse com o mundo do esporte, sem 

adotar um posicionamento combativamente político, reduzindo-o a sua força bruta desprovida 

de inteligência afiada e sagacidade crítica, a filósofa bell hooks (2022) afirma que, 

Quando os homens negros não conseguiram alcançar o mundo dos esportes, eles 

olharam para o mundo da música como um espaço de possibilidade, um espaço onde 

a masculinidade alternativa poderia ser expressa. De fato, a cultura musical do blues 

e do já teve suas raízes na busca do homem negro por uma vocação que exigiria 

criatividade e daria sentido ao seu trabalho (hooks. 2022, p.75-76) 

O comprometimento do trabalho realizado pelo rap da velha escola, que resistia às 

exigências da indústria, do moralismo burguês e da exigência midiática, estabeleceu um estilo 

de “bom malandro” (Estilo Cachorro, 2002) como inspiração, munido de seu código de conduta 

e avesso à submissão. Essa construção simbólica pode ser observada de forma exemplar nos 

versos da canção “Estilo Cachorro” (2002), do Racionais MC’s, que será analisada a seguir. 

Conheço um cara que é da noite, da madrugada 

Que curte várias fitas, várias baladas 

Ele gosta de viver, viajar 

Sem medo de morrer, sem medo de arriscar 

Não atira no escuro, um cara ligeiro 

Faz um corre aqui, ali, sempre atrás de dinheiro 

(Ah, jogar pra perder, parceiro, não é comigo, oh) 

“Esse cara é bandido”, ãn ãn, objetiv 

Um bom malandro, conquistador 

Tem naipe de artista, pique de jogador 

Impressiona no estilo de patife 

Roupa de shopping, artigo de grife 

Sempre na estica, cabelo escovinha 

Montado numa 900 azul, novinha 

Anel de ouro combinando com as correntes 

Relógio caro, é claro, de marca quente 

Anda só no sossego, sem muita pressa 

Relaxa a mente, se não estressa 

No momento que interessa, ele já tem 

(Uma Kawasaki), e liberdade meu bem 

(Estilo Cachorro, 2002) 

Nos versos da canção “Estilo Cachorro” (2002), o eu lírico apresenta um personagem 

típico do universo urbano periférico: um bon vivant que ostenta bens de consumo, circula pelas 

madrugadas com segurança e se movimenta livremente, sem medo da polícia ou das regras da 

sociedade. Trata-se de um “bom malandro”, figura ambígua que reúne atributos valorizados 

tanto pela lógica do capital quanto pela cultura popular negra: veste roupas de grife, possui uma 

moto potente, anda com joias, mas também carrega o charme do artista, a habilidade do jogador 

e a irreverência do patife.  



   

 

120 

 

Nesse jogo de imagens, o personagem adquire valor simbólico por meio daquilo que 

ostenta — mas, acima de tudo, por aquilo que representa: o ideal de liberdade. Liberdade aqui 

não como um conceito abstrato, mas como o maior objeto de desejo histórico da população 

negra desde o início do tráfico transatlântico de escravizados. A construção desse arquétipo é 

intencionalmente sedutora. Ao projetar um modelo de masculinidade que domina o espaço, os 

códigos sociais e o próprio corpo como símbolo, a canção oferece uma alternativa de poder 

simbólico dentro de um contexto de exclusão. O sujeito, mesmo à margem, encontra formas de 

afirmação através do estilo, da performance e da posse de bens que sinalizam status. 

Nesse sentido, o rap — enquanto forma de canção que prioriza o discurso sobre a 

melodia — intensifica o impacto dessa representação. Como aponta Luiz Tatit (2002) em “A 

dicção do cancionista”, a canção brasileira oscila entre diferentes estratégias de entoação: a 

tematização, em que o canto se aproxima da fala e sugere uma ação ou prática cotidiana; a 

passionalização, que estende as vogais e mobiliza emoções por meio da fala; e a figurativização, 

que ocorre quando a melodia projeta figuras de sentido ou atitudes típicas da oralidade. A 

canção “Estilo Cachorro” (2002) se aproxima fortemente da tematização e da figurativização 

em seu ritmo e entonação. Sua construção entoativa sugere um modo de viver, agir e se 

posicionar no mundo. Cada verso carrega gestos de afirmação — a sabedoria estratégica, a 

ousadia, a ostentação — que organizam uma performance tipificada da masculinidade 

periférica.  

A comunicação no rap brasileiro da velha escola, especialmente na obra dos Racionais 

MC’s, é marcada por um esforço consciente de tornar a palavra falada mais eficaz e direta, o 

que se alinha ao conceito de figurativização enunciativa proposto por Luiz Tatit (2007) Para o 

autor, esse recurso ocorre quando a melodia de uma canção se aproxima das leis entoativas do 

discurso coloquial, facilitando a identificação do ouvinte com o conteúdo verbal. Nas palavras 

de Tatit (2007. p.158):  

Para o cancionista, ao contrário, a influência das leis entoativas que regem o discurso 

coloquial é um acontecimento desejável, pois garante ao ouvinte uma rápida, ou até 

automática, conversão intersemiótica, do sistema da canção para o sistema da língua 

natural. Mais do que isso, o cancionista geralmente adota voluntária ou 

involuntariamente - a estratégia persuasiva de estabelecer equivalências entre os dois 

sistemas, para tornar mais fluente sua comunicação com o ouvinte. E o que chamamos 

de figurativização enunciativa.  



   

 

121 

 

O maior grupo da velha escola, que atuou como uma figura paterna37 e pastoral, 

principalmente nos discos ”Sobrevivendo No Inferno“ (1997) e ”Nada Como Um Dia Após O 

Outro“ (2002) apresenta construções melódicas e líricas que tendem mais à figurativização, 

atendendo o intuito de impactar e apresentar com seriedade um modelo antirracista de 

sobrevivência diante do racismo e desigualdades do Brasil, de forma com que o ouvinte repense 

sua posição social independentemente de classe ou cor38 a partir de uma construção artística 

que remete ao diálogo constantemente. Nos primeiros anos do rap brasileiro, a cadência rítmica 

se estruturava predominantemente sobre a ênfase consonantal, priorizando uma segmentação 

articulada da fala.  

Esse modelo melódico, caracterizado por um fraseado rápido, não obediente ao ritmo 

percussivo, reforça a resistência e a urgência da mensagem, enfatizando um discurso de 

sobrevivência e embate constante com a realidade opressora por meio dessa entonação que 

induz a ação do “fazer”. Essa construção melódica voltada à eficácia comunicativa e à 

performatividade da palavra ganha sustentação no estudo de Marcelo Segreto (2017), que 

analisa detalhadamente a relação entre o ritmo da base musical e a entoação vocal no rap dos 

Racionais MC’s. Segundo o autor, os andamentos das canções do grupo localizam-se, 

predominantemente, entre 73 e 96 batimentos por minuto, faixa que contribui para uma 

subdivisão rítmica estável das sílabas. Essa regularidade permite que o MC articule quatro 

sílabas por unidade de tempo, o que facilita a clareza da mensagem e a sua recepção pelo 

ouvinte: 

 

37 No artigo “Radicais, raciais, racionais: a grande fratria do rap na periferia de São Paulo” , Maria Rita Kehl 

(2003) propõe uma leitura do grupo Racionais MC’s, que destaca sua atuação como uma figura simbólica de 

autoridade nas periferias paulistas. Em um contexto marcado pela ausência do pai real — muitas vezes morto, 

preso ou emocionalmente ausente —, os Racionais se colocam como uma espécie de paternidade substituta, 

assumindo a responsabilidade de orientar, advertir e proteger seus ouvintes. Através de letras que muitas vezes 

adotam o tom de sermão, os rappers constroem uma fala ética e dura, que busca preservar a juventude negra das 

armadilhas sociais que levam à morte precoce ou ao encarceramento. “A ausência do pai real é preenchida pelo 

discurso do rap que, muitas vezes, tem mesmo um tom de advertência, de sermão”, escreve Kehl (2003, p. 113), 

indicando que a voz dos Racionais atua como um discurso de autoridade moral, forjado a partir da experiência 

vivida nas margens. 
38 Apesar de ocupar uma posição social distante daquela da periferia retratada pelos Racionais MC’s — sendo 

branca, psicanalista e integrante da classe média intelectual paulistana —, Maria Rita Kehl não se exime da 

interpelação crítica dirigida por eles ao público que representa. Em um dos trechos mais contundentes de seu 

artigo, ela admite que, se há algum sujeito excluído pelo discurso do grupo, é ela mesma: “Se eles excluem alguém, 

sou eu, é você, consumidor de classe média [...]” (Kehl, 2003, p. 112). Esse reconhecimento marca uma escuta 

ética, consciente da barreira simbólica erguida entre o “nós” da periferia e o “nós” da elite, e reafirma que o rap 

dos Racionais não se oferece como espetáculo domesticável para o consumo cultural dos que estão “do outro lado” 

— ao contrário, mantém uma posição de confronto e recusa, reafirmando a dissidência como princípio. 



   

 

122 

 

podemos verificar que os andamentos das canções estão localizados 

predominantemente entre 73 e 96 batimentos por minuto. Supomos que essa restrição 

em relação ao andamento favorece a uniformidade observada na subdivisão rítmica 

da letra. Ou seja, essa faixa restrita de velocidade do pulso faz com que o MC 

naturalmente tenda a entoar a letra de modo que as subdivisões das sílabas sejam 

predominantemente quatro por unidade de tempo. Essa configuração, por sua vez, 

parece ser ideal para se cantar o rap de maneira “eficaz”. Expliquemos. Se o 

andamento da base for muito rápido, a compreensão do texto pode se perder, o que 

será prontamente rejeitado por cancionistas que tanto prezam a comunicação com o 

ouvinte. Por outro lado, se o arranjo for demasiadamente lento, o caráter mais incisivo 

do canto pode ficar comprometido: o texto passaria a ser emitido com duração mais 

alongada do que o desejável para o tipo de mensagem transmitida pelos rappers 

(Segreto, 2017, p. 16). 

Esse ajuste fino entre pulsação e discurso revela o compromisso estético dos Racionais 

com a eficiência comunicativa: a palavra precisa atingir, mobilizar e convocar. Por isso, como 

destaca Segreto (2017), os DJs frequentemente ajustam a velocidade das bases sampleadas — 

muitas vezes retiradas da soul music norte-americana das décadas de 1960 e 1970 — para torná-

las compatíveis com a cadência do rapper. Um exemplo claro ocorre na faixa “Pânico na Zona 

Sul”, onde o DJ KL Jay utiliza como base a música “Mind Power” (1973) de James Brown, 

originalmente com 104 bpm, e a reduz para 96 bpm na versão dos Racionais. Situação 

semelhante é observada em “Tempos Difíceis”, cuja base vem de “Papa Don’t Take No Mess”, 

também de James Brown, diminuída de 97 bpm para 89 bpm. 

Ao diminuir a velocidade da canção, a frequência geral da faixa também se alterou 

para o grave. É relevante constatar a coexistência das tendências musicais e entoativas 

ligadas a essa característica do rap. Isto é, se, por um lado, as bases rítmicas procedem 

do repertório da soul music (com padrões rítmicos bem regulares de músicas ligadas 

à dança), por outro, a sua velocidade é alterada para favorecer a entoação do texto 

cantado pelo rapper (Segreto, 2017, p. 16). 

Walter Garcia (2003) dialoga com o exposto por Marcelo Segreto (2017) na análise 

cancional ao apresentar que, mesmo que a melodia tradicional esteja ausente, o rap constrói sua 

musicalidade por meio de figuras sonoras — entoação, rima, aliteração, ritmo — e da figura 

vocal (timbre, intensidade, região da voz), que intensificam a expressividade da mensagem. 

Essa construção rítmico-vocal, característica central do rap, permite que a crítica social não se 

apresente como um discurso frio ou meramente informativo, mas como uma experiência 

sensível e politicamente mobilizadora que é diluída ou enfatizada pela entonação do rapper e/ou 

velocidade da melodia.  

O “modo de dizer” do rapper se aproxima da fala cotidiana da periferia e, por isso, torna-

se crível: é o corpo, inserido nesse contexto, que fala, e não apenas a razão analítica. Dessa 

forma, o rap mobiliza não apenas o entendimento racional, mas também a escuta afetiva e 



   

 

123 

 

sensorial, fundindo linguagem, ritmo e emoção para comunicar a experiência vivida de quem 

canta — e de quem ouve. É esse vínculo profundo entre forma e conteúdo, entre corpo e 

discurso, que transforma o rap em ato político e estético — e que fundamenta sua potência 

dentro da tradição da canção brasileira, mesmo desafiando os critérios melódicos 

convencionais. Dessa forma, Garcia (2003, p.59) afirma que 

se o propósito do Racionais é passar uma mensagem crítica por meio da letra, a 

figurativização é o recurso mais adequado para isso. E o rap é o estilo de canção no 

qual esse recurso é mais essencial, pois a melodia do rap se constrói apenas pelo ritmo, 

enquanto as notas musicais são substituídas pela sonoridade da letra (entoação, rimas, 

assonâncias, aliterações) e pelo timbre do rapper (o timbre sugere a altura da emissão 

de acordo com o fundo musical). Fundamentalmente, o jogo rítmico entre a voz e o 

acompanhamento é a garantia de que cantar rap não é o mesmo que declamar um 

poema sobre um fundo musical: o rap quer passar uma ideia sem deixar de envolver 

todo o corpo do ouvinte  

Marcelo Segreto (2017) também toca nesse ponto ao mencionar que a diminuição do 

bpm altera até a frequência das bases para o grave, o que pode ser interpretado como uma busca 

por uma densidade emocional e corporal mais profunda 39— uma espécie de “peso” sonoro que 

espelha a gravidade social das mensagens. Ao ritmar a denúncia, o rap torna sua mensagem 

mais acessível, mais potente e mais verdadeira. E tudo isso só é possível porque há uma 

engenharia estética pensada, tanto pelos DJs quanto pelos MCs, que assegura que a palavra seja 

ouvida e sentida.  

por vezes, o MC estabiliza notas musicais ou altera a região de frequência e que esse 

fenômeno pode corresponder a uma tensividade exigida pelo conteúdo da própria 

letra. É quando o canto situado em região mais aguda nos dá indício de uma fala 

exasperada, de uma emissão mais intensa e agressiva. Como comentamos acima, 

pudemos igualmente demonstrar que a força política do rap se encontra na sua 

específica linguagem cancional e que o processo figurativo, por sua proximidade em 

relação ao registro da língua oral, mostra-se como o mais adequado ou natural para a 

transmissão das mensagens dos MC’s. A desigualdade social estimula a contestação 

e esse questionamento é mais eficiente quando realizado por meio da figurativização. 

A proximidade com a fala garante o seu efeito de verdade, e, consequentemente, a 

força de sua denúncia. Além disso, vimos o quanto esse processo cancional se 

relaciona a aspectos tão característicos do hip hop. Por um lado, proporciona a 

aproximação entre o artista e o público, que dividem o mesmo registro de voz. Por 

outro, entre o compositor e o intérprete, já que a predominância figurativa, ao 

explicitar um modo de dizer (a dicção de cada MC), produz uma individualidade 

 

39 O artigo de Maria Rita Kehl, “RADICAIS, RACIAIS, RACIONAIS a grande fratria do rap na periferia de São 

Paulo” (2013) se aproxima dessa leitura ao destacar como o rap dos Racionais MC’s deliberadamente impede a 

fruição fácil e corporal típica de outros gêneros dançantes. Ela observa que “não se dança o rap dos Racionais. É 

preciso escutar, prestar atenção, pensar” (KEHL, 2003, p. 110), e que sua pulsação “prende o corpo, como quem 

o impede de balançar” (idem). Tal escolha estética, consonante com a observação de Segreto sobre a densidade 

emocional produzida pela ênfase no grave e pela redução do bpm, revela uma estratégia consciente de interdição 

do entretenimento vazio, em favor de uma experiência de escuta tensa, concentrada e politicamente mobilizadora. 

O corpo não é abandonado — mas é convocado a sentir de outra forma: com peso, dor e lucidez. 



   

 

124 

 

verbal e esse modo de entoar muitas vezes constitui a própria composição (Segreto, 

2017, p.33). 

Essa forma de construção melódica e performática — centrada na contundência do 

discurso e no enfrentamento direto das opressões — dialoga com a lógica da masculinidade 

negra forjada como mecanismo de defesa. Dentro de um contexto social marcado pela violência 

estrutural e pelo racismo institucionalizado, a dureza, a frieza e a resistência tornam-se atributos 

valorizados e até mesmo necessários para garantir a sobrevivência física e simbólica do homem 

negro. No caso do Racionais MC’s, essa postura se cristaliza de modo emblemático na figura 

de Mano Brown: o jovem negro periférico que, para ser respeitado, precisou se mostrar 

impenetrável, forte, e por vezes, até mesmo potencialmente violento 

À medida que o grupo conquista reconhecimento nacional, constrói-se também um 

imaginário coletivo em torno desse tipo de masculinidade bruta, que acaba se tornando um 

modelo de conduta — não apenas artístico, mas existencial — para muitos jovens negros. Essa 

performance da virilidade, embora crítica e politizada, se inscreve em uma longa tradição de 

estereótipos que o racismo cultivou e perpetuou sobre o corpo negro.  

Rolf Ribeiro de Souza (2009), ao discutir as representações midiáticas do homem negro 

no Brasil, identifica três tipos recorrentes: o “Neguinho”, submisso e infantilizado; o “Negão”, 

viril, ameaçador e hipersexualizado; e o “fiel escudeiro”, híbrido dos dois anteriores, que 

assume o papel de serviçal fiel ao branco, mesmo contra seus iguais: 

Uma outra representação é a do Negão, ele é o oposto do Neguinho na sua 

preocupação com a virilidade, ele seria fisicamente forte e dotado com uma 

excepcional capacidade sexual. Ele é a ameaça ao homem branco por seu apetite 

sexual insaciável e pela sua diabólica sensualidade, irresistível para a mulher branca 

[...]. Temos ainda o fiel escudeiro de homens e mulheres brancos, ele é um híbrido 

destas duas representações, pois ele tem os atributos físicos do Negão, mas é submisso 

e assexuado como o tio Barnabé [Neguinho]. Embora pouco visível, esta 

representação é quase onipresente, pois ela está sempre trás [sic] de homens e 

mulheres brancos, protegendo-os até mesmo de outros negros, aquele que faz o 

trabalho sujo, estando disposto inclusive a sacrificar sua própria vida pelos seus chefes 

e senhores. (Souza, 2009, p.104-106). 

Ao rejeitar a figura do “Neguinho submisso”, o rap da velha escola, coerente com sua 

ideologia antirracista e combativa, frequentemente recorre — ainda que de forma estratégica 

— à performance do “Negão”: um arquétipo associado à força física, virilidade e capacidade 

de enfrentamento. Essa representação extrapola as letras e se inscreve na maneira como os 

corpos negros são codificados e encenados na cultura popular, como se observa no romance 

Cidade de Deus (1997), de Paulo Lins, e em sua adaptação cinematográfica de 2002. Nessa 



   

 

125 

 

obra, a juventude negra periférica é retratada majoritariamente sob as lentes da violência, da 

sexualização e da criminalidade, ainda que com diversidade de personagens.  

Se, por um lado, essa representação evidencia a multiplicidade de sujeitos, buscando 

sensibilizar o público para as histórias individuais que compõem os altos índices de violência 

nas periferias brasileiras — aqui exemplificadas pela comunidade da Cidade de Deus, no Rio 

de Janeiro — e contribuir para o fortalecimento da autoestima de sujeitos historicamente 

marginalizados, por outro, ela também pode reforçar estigmas. Muitas vezes, essas imagens 

reduzem os personagens a figuras ameaçadoras, destituídas de compaixão e até mesmo de 

humanidade, independentemente de ocuparem o lugar de vítima ou algoz. 

Trata-se de uma armadilha histórica e simbólica: ao recorrer a códigos valorizados 

socialmente — como força, dureza e enfrentamento — como forma de defesa contra a 

desumanização, o homem negro pode acabar sendo novamente associado a imagens de ameaça 

e marginalidade. Esse movimento é muitas vezes reforçado por representações midiáticas que, 

ainda que busquem visibilidade ou reconhecimento, tendem a privilegiar narrativas centradas 

na violência, eclipsando outras dimensões possíveis ou mesmo fundamentais para reelaboração 

da experiência negra brasileira, como o afeto, a vulnerabilidade, o cuidado, a ancestralidade e 

a potência. 

O homem negro, ao se proteger da desumanização utilizando os códigos que a sociedade 

respeita — a força, a dureza, o medo —, acaba sendo reafirmado em um lugar simbólico de 

marginalidade. Conforme afirma hooks (2022) em sua obra “A gente é da hora: homens negros 

e masculinidades”, 

Raros são os homens negros que recusam tal categorização, pois o preço da 

visibilidade no mundo contemporâneo da supremacia branca é que a identidade 

masculina negra seja definida em relação ao estereotipo seja incorporando-o, seja 

buscando outro. [...] Estereótipos negativos sobre a natureza da masculinidade negra 

continuam a se sobrepor às identidades que os homens negros possam criar para s 

próprios. [...] Enquanto os homens negros fossem considerados selvagens incapazes 

de se colocar acima de sua natureza animal, eles poderiam ser vistos como uma 

ameaça fácil de ser contida (hooks. 2022, p.33) 

Esse ciclo produz o que se poderia chamar de uma profecia autorrealizável da 

criminalização: vistos como perigosos, os jovens negros são mais abordados pela polícia, têm 

menos oportunidades no mercado de trabalho e acabam mais expostos à vulnerabilidade social. 

Essa realidade se intensifica por uma cultura midiática que, majoritariamente, oferece imagens 

negativas da juventude negra e muito raramente abre espaço para narrativas que a humanizem, 



   

 

126 

 

ampliem suas dimensões subjetivas ou valorizem suas experiências de afeto, cuidado e 

reconstrução identitária. 

 Ainda que tenha sido uma estratégia eficaz para conquistar respeito em uma sociedade 

profundamente racista, a construção da figura do homem negro como “durão”, forjado na 

resistência e na frieza emocional, também colaborou para reforçar estereótipos desumanizantes 

Essa representação é refletida também na vivência de Frantz Fanon narrada na obra “Máscaras 

brancas, peles Negras” (2008) 

rejeitava qualquer infecção afetiva. Queria ser homem, nada mais do que um homem. 

Alguns me associavam aos meus ancestrais escravizados, linchados: decidi assumir. 

(Fanon, 2008. p.106) 

. A estética adotada por Mano Brown e pelo Racionais MC’s, especialmente em seus 

primeiros álbuns, acabou sendo lida por setores da mídia e da sociedade como a confirmação 

de um perfil agressivo e ameaçador, esvaziando as camadas mais complexas e humanas do 

sujeito negro. Essa percepção, baseada em estereótipos raciais, foi denunciada pelo próprio 

Brown em entrevista ao jornal francês Le Monde Diplomatique (2018). Na ocasião, ele 

comentou como a recepção pública de sua figura artística foi distorcida por caricaturas 

midiáticas racistas que o retratavam como burro, agressivo e misógino — mesmo que essa 

leitura reducionista não refletisse sua trajetória ou intenção e como o disco Boogie Naipe, que 

tem uma melodia mais dançante, se aproximando ao soul brasileiro dos anos 70, foi capaz de 

apresentar ao público, uma outra versão de si mesmo. 

Entrevistador: Boogie naipe quebrou um pouco o perfil que fizeram de você? 

Mano Brown: Os caras fizeram uma caricatura fácil de usar. Não posso deixar me 

usar. Os caras fizeram uns três, quatro personagens meus na televisão. Todos tinham 

o mesmo perfil: burro, ignorante, falando as mesmas coisas. O cara burro que fala 

coisas engraçadas. Eles põem um bigodinho, às vezes põem um preto ou um branco, 

sempre bravo, pondo ritmo na cadeia, ofendendo as minas no auditório… E sempre 

essa visão clássica do ignorante. Interessante a visão deles sobre mim. Isso tem um 

tom de racismo também. O tempo todo o tempero das piadas é o racismo, seja contra 

judeu, japonês, baiano, com nós [negros], gordo. 

Entrevistador: Você falou que construíram essa imagem de você como o cara que 

ofende as mulheres. E é muito presente nas suas músicas a forma como você retrata 

as mulheres… 

Mano Brown: Qual é? 

Entrevistador: A vadia, a mentirosa, a falsa… 

Mano Brown: Mas isso tem vinte anos… 

Entrevistador: Mas sua visão mudou? 



   

 

127 

 

Mano Brown: Mas na época… “vadia”? Em que momento? 

Entrevistador: “Vadia, mentirosa, nunca vi, deu mó faia, espírito do mal, cão, de 

buceta e saia” trecho de “Vida loka – Parte I”). 

Mano Brown: Ai… [risos] Verdade. Pesado. Mas mudou, né? Engraçado ver as 

mulheres pedindo essa música. As minas chegam e pedem “Estilo cachorro” …, mas 

tem que pedir perdão e seguir em frente. Mudei minha visão, não por conveniência, 

mas porque realmente mudei meu pensamento. Não vale a pena falar essas coisas só 

para rimar. Ali era só para rimar. Na verdade, nunca tive ódio a mulher nenhuma. É 

que, naquele momento, uma mulher quase causou minha morte, então foi algo 

extremo… peço perdão por isso. A linguagem de hoje mudou e tenho total respeito 

pelas mulheres e tudo que elas representam. Na verdade, três partes de mim é mulher: 

minha mãe, uma filha e a mãe da minha filha. O mínimo que eu posso fazer é pedir 

perdão e seguir. (Mano Brown, 2018) 

Esse reconhecimento é importante não apenas para pensar a trajetória e evolução do 

artista, mas também para compreender os limites da velha escola do rap nacional em relação às 

questões de gênero e afetividade. Embora a postura combativa e resistente adotada por grupos 

como Racionais MC’s e nomes como MV Bill tenha sido fundamental para o enfrentamento ao 

racismo estrutural, essa mesma postura se estendeu a outras dimensões da vida, especialmente 

às relações interpessoais, onde a dureza também se impôs como escudo contra a 

vulnerabilidade.  

Canções como “Mulheres Vulgares” (1990), “Estilo Cachorro” (2002), do Racionais, e 

“Estilo Vagabundo” (2006) de MV Bill em parceria com sua irmã Kmila CDD, expressam essa 

resistência afetiva por meio de narrativas marcadas por ofensas, desconfiança e misoginia. Em 

“Estilo Cachorro” (2002), mencionada por Brown como uma música que ele evita cantar 

atualmente, o tratamento hostil às mulheres surge como uma forma de reafirmar a 

invulnerabilidade do eu lírico, que não se permite sentir ou se fragilizar perante o amor. 

Esse recorte é especialmente relevante para a análise de Baco Exu do Blues, uma vez 

que o cancionista da nova geração não apenas se distancia dessa lógica de resistência agressiva, 

como propõe um novo modelo de masculinidade negra — mais ambígua, vulnerável e 

autocrítica. A comparação entre os dois momentos da história do rap brasileiro — o da velha 

escola, representada pelos Racionais, e o da nova escola, com Baco — permite observar como 

os sentidos de força, afeto, dor e dignidade vêm sendo reconfigurados. A análise da canção 

“Estilo Cachorro” (2002) abaixo tem por objetivo apresentar essa primeira face da 

masculinidade construída pela velha escola do rap nacional, atentando-se sobretudo à letra das 

canções. 

Conhece várias gatas, tipos diferentes 



   

 

128 

 

As pretas, as brancas, as frias, as quentes 

Loira tíngida, preta sensual 

Índia do Amazonas até flor oriental 

Tem boa fama, no meio das vadias 

Daquelas modelo que descansa durante o dia, tá ligado? 

Tem seus critérios, tem sua lei 

Montou naquela garupa já foi, que eu sei 

No Motel ou em casa? (ah vamos na sua) 

De Caranga no Drive-in, no H.O ou a luz da Lua 

Segundas intenções, elementar 

As camisinha tão no bolso e a maldade no olhar (é lógico) 

Sabe chegar, sim, sabe sair 

Sabe ser notado e cogitado aonde ir 

Pra conseguir aquilo o que sempre quer 

Utiliza a mesma arma que você, mulher 

Mulher e dinheiro o dinheiro e mulher 

Quanto mais você tem, muito mais você quer 

Mesmo que isso um dia traga problema 

Viver na solidão, ladrão, não vale a pena 

Mulher e dinheiro o dinheiro e mulher 

Sem os dois eu não vivo, qual dos dois você quer? 

Mesmo que isso um dia traga problema 

Ir pra cama sozinho, não vira esquema 

(Estilo Cachorro, 2002) 

O mesmo personagem bem-visto e quisto por todos nos primeiros versos da canção, e 

que se apresenta o modelo ideal de masculinidade almejada, reforça o tratamento degradante 

das mulheres. Essa figura masculina idealizada revela, de forma explícita, uma visão 

profundamente degradante e mercantilizada das mulheres. Expressões como "loira tingida", 

"preta sensual", “índia do amazonas” e “flor oriental” não só reforçam preconceitos e 

estereótipos como também objetificam corpos femininos, além de sugerir um senso de consumo 

e descartabilidade. Versos como "Mulher e dinheiro, o dinheiro e mulher. Quanto mais você 

tem, muito mais você quer" reforçam uma relação mercantilizada, evidenciando como o 

capitalismo atravessa as relações pessoais, ao ponto em que mulheres e dinheiro se tornam 

intercambiáveis na busca de status e satisfação para essa masculinidade que se prova através da 

sexualidade.  

A misoginia no Brasil, de acordo com essa leitura, não é apenas uma questão individual, 

mas um reflexo das condições sociais, econômicas e culturais. A escolha vocabular e a forma 

como esses corpos são elencados refletem uma lógica de posse e descartabilidade, marcada por 

exotismo, dominação e classificação. Trata-se de uma objetificação racializada, onde a mulher 

é valorizada por sua função erótica e sua diferença é convertida em fetiche. Isso fica ainda mais 

evidente na associação recorrente entre “mulher” e “dinheiro”: ambos são apresentados como 

bens desejáveis, acumuláveis e equivalentes, reforçando o modo como o capitalismo atravessa 

as relações afetivas e sexuais, convertendo-as em relações de poder, posse e status. 



   

 

129 

 

Versos como “Utiliza a mesma arma que você, mulher” ainda revelam um duplo 

deslocamento de responsabilidade, atribuindo à mulher a manipulação do desejo e a suposta 

perversidade do jogo afetivo. Já o refrão — “Mulher e dinheiro, o dinheiro e mulher / Sem os 

dois eu não vivo, qual dos dois você quer?” — explicita ainda o enredamento entre prazer, 

poder e masculinidade hegemônica, onde a identidade do sujeito é construída a partir daquilo 

que ele possui e domina, e não daquilo que sente ou compartilha. Essa misoginia não deve ser 

lida apenas como escolha estilística ou expressão isolada de um sujeito, mas como sintoma de 

uma sociedade estruturalmente marcada pela violência de gênero. No Brasil, país em que os 

índices de feminicídio, assédio e desigualdade entre os sexos permanecem alarmantes, tais 

discursos ajudam a normalizar e banalizar o desrespeito à vida e à dignidade das mulheres, 

perpetuando imaginários em que a brutalidade é estetizada e o afeto é visto como fraqueza. No 

trecho seguinte da canção “Estilo Cachorro” (2002), aprofundam-se os elementos que reforçam 

essa descartabilidade das mulheres e relações amorosas, sobre os quais nos debruçaremos a 

seguir 

Segunda a Patrícia, terça a Marcela 

Quarta a Raissa, quinta a Daniela 

Sexta a Elisângela, sábado a Rosângela 

E domingo? 

É matinê, 16, o nome é Ângela 

Tenho uma agenda com dezenas de telefones 

Uma lista de características, e os nomes 

Qual é a fonte parceiro? 

Ah, isso não é segredo 

Colo de moto, tá ligado, tenho dinheiro 

As cachorras ficam tudo ouriçada quando eu chego 

Eu ponho pânico, peço Champanhe no gelo 

Aquele balde prateado, em cima da mesa 

Dá o clima da noite, uma caixa de surpresa 

Fico ali olhando, sentado, filmando 

Só maldade pra lá e pra cá, desfilando 

Elas fazem de tudo pra chamar sua atenção 

Para, taca na cara, na pretensão 

Cola de calça apertada, boca de sino 

De blusa decotada, perfumada e sorrindo 

Me pede um isqueiro e oferece um cigarro 

(Oi, você tem fogo?) 

Oh, mas é claro 

Qual é o seu nome? 

(Meu nome é Viviane, mas pra você sou Vi, tá aqui meu telefone) 

5892, esse prefixo é lá da Sul 

Prazer meu nome é Paulo aí, vulgo Ice Blue 

De que lugar que você é? 

(Moro no Vaz de Lima, conhece Maracá?) 

(Então, ali por cima) 

Isso até rima coincidência, na pista 

Vai montar na minha garupa e a sela vista 

Mulher e dinheiro o dinheiro e mulher 

Quanto mais você tem, muito mais você quer 



   

 

130 

 

Mesmo que isso um dia traga problema 

Viver sem ninguém não tem esquema 

Mulher e dinheiro o dinheiro e mulher 

Sem os dois eu não vivo, qual dos dois você quer? 

Mesmo que isso um dia traga problema 

Viver na solidão, não vale a pena 

(Estilo Cachorro, 2002) 

A letra de "Estilo Cachorro" (2002) detalha uma rotina de encontros casuais com 

diferentes mulheres, destacando a rotatividade e o caráter efêmero dessas relações. Nomes 

femininos são listados quase como itens em um inventário, evidenciando uma lógica de 

consumo em que as mulheres se tornam intercambiáveis e desprovidas de subjetividade. A letra 

também apresenta um paradoxo: o vazio emocional resultante dessa lógica consumista. No 

verso "Viver na solidão, não vale a pena" é revelado não só certa faceta de insatisfação e solidão, 

sugerindo que o caminho traçado pelo personagem, embora repleto de conquistas superficiais, 

leva a uma ausência de sentido e conexão real. Como também reconhece um evitamento de se 

sentir solitário tão grande, a ponto de assumir todos os riscos que essa volatilidade possa 

oferecer. 

 Mesmo que lhe traga algum problema, evidencia-se a necessidade de não se perceber 

sozinho. Ainda assim, o protagonista que atende ao estereótipo do “Negão”, “um preto tipo A”, 

não se permite ser vulnerável e vivenciar uma relação de forma estável, sincera e saudável. 

Além de reforçar a descartabilidade de mulheres e relações conjugais durante toda canção, que 

tem duração de 6 minutos e 17 segundos, os últimos versos da canção destinam-se ainda a 

condenar a escolha de ser um “bom rapaz”, o “neguinho vulnerável”, vejamos: 

Viu uns e outros aí, bom rapaz 

Abre o coração e sofre demais 

Conversa com os pais ali no sofá da sala 

Ouve e dar razão enquanto ela fala, e fala 

Cai no canto da sereia 

Vê que ele é firmão igual um prego na areia 

Prego, jogou o ego dentro de um buraco 

Um Bon vivant jamais mostra o ponto fraco 

Pergunte a Sansão quem foi Dalila 

Ouça o sangue-bom Martinho da Vila 

De vários amores, de todas as cores 

De vários tamanhos, de vários sabores 

Quanto mais tem, mais vem, se tem, maravilha 

PMG, morango e baunilha 

Não é por nada, sem debate, sem intriga 

(Minha cara) é um chocolate, (hum, é o que liga) 

Mas 'cabou, 'cabou, sem tchau, nem bilhete 

Cê quase se mata por amor ao sorvete 

E ele tava em punga 

Pra levá-la no trampo lá na Barra Funda 

10 graus, cinco da manhã, sem problema 



   

 

131 

 

Se ela não morasse em Diadema 

Pontual como o Big Ben, quatro ano assim 

Nem Shakespeare imaginaria o fim 

Te trocou por um vadio, sem vergonha 

Que guenta até a mãe quando acaba a maconha 

E ela diz que é feliz, que ele é cabuloso, sim 

Pisa pra caraio', moscão pegajoso 

Mulher finge bem, casar é negócio 

Cê vê quem é quem só depois do divorcio 

Hei, hei, neném, de amor eu não morro 

Vocês consagraram o estilo cachorro 

(Estilo Cachorro, 2002) 

A imagem do "bom rapaz" que "sofre demais" e se vê preso em uma relação em que o 

investimento emocional não é correspondido reflete uma construção de masculinidade frágil e, 

ao mesmo tempo, ressentida. A expressão "cai no canto da sereia" alude à mitologia, onde as 

sereias encantavam marinheiros para levá-los à perdição, outro mito que coloca as mulheres em 

condições de enfeitiçamento e persuasão. Esse paralelo reforça a ideia de que o personagem 

masculino foi iludido, alimentando a narrativa de desconfiança e o mito de que as mulheres são 

manipuladoras ou traiçoeiras. A metáfora "igual um prego na areia" reforça a fragilidade e a 

instabilidade emocional do homem que se entrega completamente. 

 A letra da canção sugere que, ao demonstrar seu "ponto fraco", o personagem se coloca 

em uma posição de vulnerabilidade, onde, na lógica da masculinidade negra tóxica que foi 

naturalizada e endossada dentro do rap brasileiro durante a velha escola, é percebida como 

sinônimo de fraqueza. Esse discurso fortalece a ideia de que o homem deve ser sempre firme, 

invulnerável e desconfiado, perpetuando um ciclo de distanciamento emocional e 

superficialidade nas relações. O trecho "Mulher finge bem, casar é negócio. Cê vê quem é quem 

só depois do divórcio" revela a desconfiança em relação às intenções femininas, sugerindo que 

o casamento é apenas uma estratégia para benefício próprio, enfraquecendo o senso de 

comunidade que era um princípio declarado do rap nacional e internacional. Conforme hooks 

(2022, p.61-62) 

Quando os homens negros começaram a adotar completamente a masculinidade 

patriarcal em nome do “poder negro”, o movimento histórico de elevação racial 

enraizado na não violência e na igualdade de gênero foi implacavelmente 

enfraquecido. Se por um lado a perspectiva não convencional da masculinidade 

proporcionou aos homens negros uma base alternativa para a construção de uma 

autoestima saudável, de outro a adoção da masculinidade patriarcal significava que a 

maioria dos homens negros contra a norma seria formada por sub-homens 

fracassados, incapazes de realizar o ideal. Tal pensamento teve como consequência 

graves distúrbios psicológicos e doenças. Tragicamente, os homens negros como um 

todo começaram, nesse ponto a história de nossa nação, a culpar as mulheres negras 

por seu destino. Essa acusação acendeu as chamas de uma guerra de gênero tão intensa 

que praticamente consumiu a memória histórica de mulheres e homens negros que 



   

 

132 

 

trabalhavam juntos pela libertação, criando amor na família e na comunidade. Ela 

praticamente destruiu, a ponto de deixá-la irreconhecível, a representação de um 

homem negro alternativo em busca de liberdade para si mesmo e seus entes queridos, 

um homem negro rebelde, ansioso por criar e se 

Essa visão pessimista e generalizada das mulheres perpetua a ideia de que os 

relacionamentos são campos minados, onde o homem deve estar sempre alerta para não ser 

enganado. Na canção “Estilo Vagabundo 1” (2006) de MV Bill e sua irmã Kmilla CDD, ao 

performarem uma discussão de casal, revela-se a tipicidade das relações românticas 

heterossexuais entre pessoas negras, marcadas pela constante ameaça de que as dinâmicas de 

poder estruturadas pelo capitalismo — como o controle, a desconfiança e a dominação — 

contaminem a intimidade e afetem a qualidade dos vínculos interpessoais. 

[MV Bill] Eu só quero saber porque você tá gritando 

Chamando atenção de quem passa, me envergonhando 

Mulher que não respeita, meu coração não aceita 

Eu tento te agradar e você sempre faz desfeita 

Pra ver se tu endireita, vou te deixar no sereno 

Agora vai ter que provar do seu próprio veneno 

Teu mundo é pequeno, pra tá dando show de graça 

Me xinga agora, depois não me abraça 

 

[Kmilla CDD] Quem é você pra falar de respeito 

Se a responsa do bagulho fica toda no meu peito? 

Pra mim tu não tem jeito, você não me merece 

Me abandona e depois não quer que eu cobre (sem estresse) 

Eu não consigo, você com a sua marrinha de bandido 

Arruma tempo pra tudo, menos para ficar comigo 

Não ligo, sua hora vai chegar 

Depois que eu abandonar, não vem me procurar  

 

[MV Bill] (eu não) 

[Kmilla CDD] você não passa de um vacilão 

[MV Bill] quem? 

[Kmilla CDD] eu não sou palhaça de ninguém  

[MV Bill] (nem eu) 

 

[MV Bill] Se for guerra, você perdeu 

Tá afim de acreditar nos outros, problema seu 

Suas amigas que ficam me queimando na sua mente 

Ficam cheias de foguinho quando você tá ausente 

 

[Kmilla CDD] Não queira ser inocente 

Você não é criança 

Se elas tão com intimidade 

É que você deu confiança 

Não sou mina do tipo que gosta quando apanha 

Se eu der bola na suas costas 

Vou passar como piranha 

 

[MV Bill] Lá vem você de novo com esse assunto 

Se isola e não se esforça 

Pra tentar entender meu mundo, estilo vagabundo 

(Estilo Vagabundo 1, 2006) 

 



   

 

133 

 

Na canção “Estilo Vagabundo 1” (2006), o casal evidencia uma relação permeada por 

desconfiança, agressividade e falta de comunicação efetiva. O eu lírico masculino expressa 

ameaças, ressentimento e acusações, como em "Se for guerra, você perdeu. Tá a fim de acreditar 

nos outros, problema é seu", enquanto a voz feminina responde com indignação e denúncia: 

"Não sou mina do tipo que gosta quando apanha. Se eu der bola nas suas costas vou passar 

como piranha" revelando uma possível agressão, crível pela entonação de ambos e também 

como a vingança não teria o mesmo efeito quando realizada por uma mulher. Essa troca revela 

uma dinâmica de poder desigual, onde o homem tenta controlar e desvalorizar a mulher, 

refletindo uma masculinidade tóxica que perpetua a violência simbólica e, potencialmente, 

física contra a mulher. Assim, o que se apresenta como uma performance de força, controle e 

frieza emocional é, na verdade, expressão de uma masculinidade ferida, que ao buscar proteção 

perante a possibilidade de estar vulnerável acaba por reiterar padrões opressores que atingem 

especialmente as mulheres negras, historicamente responsabilizadas, silenciadas e penalizadas 

dentro dessa dinâmica capitalista de poder. 

Homens se apropriam de alguns argumentos do feminismo e os usam em prol de 

renomear as violências cometidas por eles e outros homens, impondo uma cruzada de 

(o)pressão psicológica, fazendocom que muitas mulheres desconfiem de sua própria 

capacidade de compreende e se manifestar dianta da violência ocorrida. (2021, p.15) 

O impacto dessa narrativa vai além da música. Em uma sociedade onde o racismo 

estrutural já posiciona o homem negro em uma constante necessidade de provar seu valor, essa 

masculinidade tóxica funciona como uma armadura. No entanto, ao invés de libertar, essa 

armadura aprisiona, criando barreiras emocionais e reforçando comportamentos que podem 

levar à solidão, violência ou marginalização. Em “tudo sobre o amor: novas perspectivas”, bell 

hooks (2021) oferece uma análise profunda sobre o amor e sua importância na construção de 

relações saudáveis e na transformação social. A autora explora como o amor, entendido como 

um conjunto de elementos (carinho, afeição, reconhecimento, respeito, compromisso e 

confiança, assim como honestidade e comunicação aberta), uma ação e uma escolha, que pode 

servir como uma ferramenta poderosa contra a opressão e a desumanização, especialmente para 

comunidades marginalizadas.  

hooks (2021) explicita esse processo psíquico e adoecedor que nos impede de acessar 

essa forma de amor saudável para todos os envolvidos. A manipulação, característica herdada 

do processo colonizador, deixa como herança o interesse de mentir para demonstrar 

superioridade. Dessa forma, hooks analisa como essa postura intransigente – demonstrada nas 



   

 

134 

 

canções acima – sabota as relações pessoais e a superação de problemas de gênero, da seguinte 

maneira: 

Quando aprendemos a usar a linguagem, ainda meninos, aprendemos muito 

rapidamente como nos esconder por meio dela. Aprendemos a “dominar” a linguagem 

para que possamos controlar o mundo à nossa volta […] Embora aprendamos a culpar 

os outros por nossa infelicidade e sofrimento nos relacionamentos, também sabemos, 

em algum nível não dito, como nossa masculinidade tem sido limitada e ferida, 

conforme entramos em contato com a dor e a mágoa de percebermos o quanto 

parecemos sentir tão pouco em relação a qualquer coisa […]. 

O distanciamento dos sentimentos torna mais fácil para os homens mentir porque eles 

geralmente estão em um estado de transe, utilizando as estratégias de sobrevivência 

voltadas para a afirmação da masculinidade que aprenderam quando crianças. Essa 

inabilidade para se conectar com os outros carrega consigo uma inabilidade para 

assumir responsabilidade por causar dor. A negação é mais evidente em casos nos 

quais os homens tentam justificar a extrema violência contra quem tem menos poder, 

em geral mulheres, sugerindo que são eles as verdadeiras vítimas. 

Independentemente da intensidade da dissimulação masculina, muitos homens, em 

seu íntimo, se veem como as vítimas do desamor. Como todo mundo, eles aprenderam 

na infância a acreditar que o amor estaria presente em sua vida. Ainda que tantos 

meninos sejam ensinados a se comportar como se o amor não importasse, em seu 

coração, anseiam por ele. Esse anseio não se dissipa simplesmente porque eles se 

tornam homens. Mentir, como uma forma de encenação, é um dos modos como 

articulam a raiva constante diante da promessa não cumprida de amor. Ao abraçarem 

o patriarcado, precisam abandonar ativamente o desejo de amar. 

A masculinidade patriarcal exige que meninos e homens não só se vejam como mais 

poderosos e superiores às mulheres, mas que façam o que for preciso para manter sua 

posição de controle. Esse é um dos motivos pelos quais homens, bem mais do que 

mulheres, usam a mentira como modo de ganhar poder nos relacionamentos. (02 p.91-

92) 

Nesse jogo tenso entre desejo de afeto e incapacidade de senti-lo plenamente, a 

masculinidade patriarcal revela sua estrutura defensiva e contraditória: ao mesmo tempo em 

que deseja amor, precisa negá-lo para manter a aparência de força. Como nos mostra hooks 

(2021), mentir – ou performar uma virilidade autossuficiente – torna-se, então, uma forma de 

lidar com a promessa não cumprida de amor e humanização, ao custo da perpetuação da 

violência simbólica e física sobre quem ocupa posições de menor poder, sobretudo as mulheres 

negras. Homens negros são frequentemente empurrados para os extremos da virilidade ou da 

criminalização, com poucas possibilidades de representação saudável na mídia. Quando 

associamos essa construção ao cenário socioeconômico e racial brasileiro, a música ganha uma 

camada ainda mais crítica. Essa falta de modelos positivos agrava a perpetuação de 

comportamentos que podem contribuir para o encarceramento, a violência doméstica, lares 

disfuncionais ou a dificuldade em estabelecer relacionamentos saudáveis.  



   

 

135 

 

A construção dessa masculinidade está ligada diretamente ao racismo e ao período 

escravocrata mas também representação do homem negro nas mídias tradicionais, como a 

televisão, o cinema e até mesmo em outros gêneros musicais. Historicamente, o homem negro 

foi frequentemente retratado em papéis de violência, criminalidade ou hipersexualização. Na 

televisão, personagens negros eram (e muitas vezes ainda são) representados como bandidos ou 

serviçais, reforçando estereótipos que alimentam o racismo estrutural. No cinema, a narrativa 

do "negro perigoso" ou do "malandro" também prevaleceu por muito tempo auxiliando a 

estratégia de manter negros como representante da força de trabalho, símbolo de virilidade ou 

periculosidade. No artigo "Negro(a)s na mídia brasileira: estereótipos e discriminação ao longo 

da formação social brasileira", de Bruna da Paixão Santana, Everton Melo da Silva e Yanne 

Angelim, oferecem uma crítica pertinente. Os autores destacam como os meios de comunicação 

perpetuam estereótipos que associam homens negros à criminalidade e à hipersexualização, 

contribuindo para a marginalização e discriminação dessa população. 

O(a)s negro(a)s foram calado(a)s pela sua condição de objeto de trabalho no período 

escravocrata. Permaneceram sem voz no auge dos processos político--econômicos 

que colocaram na ordem do dia a abolição.  O silenciamento se manteve durante todo 

o século XX e continua nos dias de hoje, em que são retratado(a)s sempre sob o ponto 

de vista daqueles que procuraram e insistem em escamotear a realidade do povo negro 

brasileiro. Mesmo com as conquistas atuais que resultam das lutas dos movimentos 

negros, a população negra ainda é sub-representada na grande mídia, em que 

permanece uma exceção à regra geral da invisibilidade, quando o assunto é o 

protagonismo. É importante ressaltar que o que está em questão não é apenas a crítica 

à forma negativa como o(a)s negro(a)s têm sido representado(a)s, mas sim o que está 

na base dessa representação. Obviamente que o reforço de estereótipos com 

conotações pejorativas e a invisibilidade serviram e servem para reforçar o “lugar” 

do(a) negro(a) na sociedade brasileira. Porém, a simples troca de uma imagem 

negativa por uma positiva não irá mudar a realidade da maioria da população do país. 

Como afirmam Vaz e Tavares (2003, p.17): “a reparação histórica em relação aos 

negros e à sua imagem não deverá partir somente da grande mídia, mas sim, de toda 

a sociedade.”.  Mais que isso, é preciso um esforço constante para desvelar 

fundamentalmente o que sustenta essa representação e sua funcionalidade à 

manutenção das relações sociais na contemporaneidade. Afinal, o racismo foi e 

continua sendo um elemento central à confirmação das desigualdades sociais que 

caracterizam o capitalismo no Brasil.  Neste sentido, combater o racismo implica ao 

mesmo tempo lutar contra o capitalismo. (Santana, da Silva, Angelim, 2019, p.64) 

Essa análise evidencia como a construção da masculinidade negra na mídia brasileira 

está diretamente ligada à perpetuação de estereótipos negativos, limitando as possibilidades de 

representações saudáveis e contribuindo para a manutenção de desigualdades sociais e raciais. 

No caso da literatura brasileira, em "A trajetória do negro na literatura brasileira", de Domício 

Proença Filho (2004), o autor apresenta uma reflexão crítica sobre como a literatura tem 

historicamente retratado o negro. O autor destaca que, ao longo do processo literário brasileiro, 



   

 

136 

 

os negros foram frequentemente representados por estereótipos que reforçam visões 

preconceituosas, seja de forma explícita ou velada. 

O negro ou o mestiço de negro erotizado, sensualíssimo, objeto sexual, é uma presença 

que vem desde a Rita Baiana, do citado O cortiço, e mesmo do mulato Firmo, do 

mesmo romance, passa pelos poemas de Jorge de Lima, como "Nega Fulô", suaviza-

se nos Poemas da negra (1929), de Mário de Andrade e ganha especial destaque na 

configuração das mulatas de Jorge Amado. A propósito, a ficção do excepcional 

romancista baiano contribui fortemente para a visão simpática e valorizadora de 

inúmeros traços da presença das manifestações ligadas ao negro na cultura brasileira, 

embora não consiga escapar das armadilhas do estereótipo. Basta recordar o caso do 

ingênuo e simples Jubiabá, do romance do mesmo nome, lançado em 1955, e da 

infantilizada e instintiva Gabriela, de Gabriela, cravo e canela (1958), para só citar 

dois exemplos. A seu favor, o fato de que, na esteira da tradição do romance realista 

do século passado no país, a maioria de suas estórias inserem-se no espaço da 

literatura-espelho e, no caso, refletem muito do comportamento brasileiro em relação 

às mulheres que privilegia. [...] A prevalência da visão estereotipada permanece 

dominante, aliás, na literatura brasileira contemporânea, pelo menos até os anos de 

1960, quando começam a surgir, paralelamente, textos compromissados com a real 

dimensão da etnia. (Proença Filho, 2004, p.166, grifos do autor) 

Proença Filho (2004) destaca como a literatura, ainda que por vezes pretendesse 

valorizar manifestações culturais negras, frequentemente recorria a figuras estigmatizadas — 

como a mulata sensual, o negro infantilizado ou o exilado — que perpetuam uma visão 

reducionista e subalterna da população negra. Essa fixidez estereotipada, conforme analisa 

Bhabha (1998), não apenas limita as possibilidades de representação, como sustenta a estrutura 

colonial por meio da repetição de imagens dicotômicas e hierarquizadas. No artigo "O 

estereótipo e a representação do negro na literatura brasileira do século XIX: entre fissuras e 

cristalizações de discursos", de Ferreira, Roque e Taufer (2023), os autores analisam como a 

literatura do século XIX consolidou modelos que cristalizam personagens negros como 

devassos, infantis e desprovidos de agência histórica. Ferreira, Roque e Taufer (2023) retomam 

e dialogam com Proença Filho (2004), ao enfatizar como o discurso dominante autoriza certas 

percepções e silencia outras, definindo quem pode falar e a partir de qual lugar. Sendo assim, 

somente quando o negro se vê a partir dele mesmo, consegue apontar com propriedade as dores 

e delícias de se ser.  

Em síntese dos dois artigos; o que transforma a percepção acerca do negro na literatura 

brasileira e lhe confere uma representação para além da subserviência e/ou lascividade, é a 

autoria negra a partir da década de 60. As representações do povo negro amplamente 

disseminadas no século XIX e naturalizadas ao longo do tempo não apenas moldaram a 

percepção social do sujeito negro, como também coloca também a literatura brasileira como 

mais um dispositivo cultural, simbólico de controle, apagamento e exclusão. Ao evidenciar a 



   

 

137 

 

urgência de desvelar os fundamentos ideológicos que sustentam essas imagens e insistem na 

sua repetição, diversos autores contemporâneos propõem um deslocamento crítico do cânone 

literário, reivindicando a centralidade de novas narrativas que reconheçam a agência histórica 

e subjetiva da população negra. As obras de escritores negros e negras não apenas resgatam 

experiências marginalizadas, como também instauram rupturas no tecido canônico, ao dar 

visibilidade a discursos que desafiam os estereótipos construídos historicamente. Em romances 

como “O avesso da pele” de Jeferson Tenório (2020), “Histórias para ninar gente grande” de 

Conceição Evaristo (2022), e a reunião de contos de “Homens pretos (não) choram”, de Stefano 

Volp (2022), apresenta-se a masculinidade negra em sua complexidade, afastando-se das 

imagens unidimensionais e violentas tradicionalmente atribuídas ao homem negro. Essas 

narrativas, ao problematizarem as formas de ser e estar no mundo dos sujeitos negros, atendem 

à proposta crítica de reposicionar o homem negro fora dos moldes racistas e machistas 

reiterados pela literatura hegemônica que se basta pela reprodução automática de estereótipos 

raciais.  

No campo da canção brasileira, especialmente antes da ascensão de vozes críticas no 

rap, a representação do negro nas canções muitas vezes caía no reforço de estigmas racistas 

encobertos pela malandragem ou displicência com as questões morais, trabalhistas e afetivas 

como é evidente no samba “Mulheres” (1995) conhecido popularmente pela interpretação de 

Martinho da Vila, que inclusive é mencionada na canção “Estilo cachorro” (2002) do Racionais 

como exemplo de masculinidade. Souza (2017), analisa a canção “La vem o Negão” (1993) do 

grupo Cravo e Canela, destacando como a música popular brasileira tem historicamente 

reforçado imagens hipersexualizadas e animalizadas do homem negro. Souza (2017) argumenta 

em seu artigo que tais representações não são meras coincidências, mas sim produtos de um 

“controle representativo” que impõe ao corpo negro uma identidade estereotipada, perpetuando 

a ideia do “negão” como figura libidinosa e grotesca. 

É necessário atentar para o espaço social em que se dá esse encontro na música: do 

encontro sexual, da diversão, do prazer e da recreação. Esses são os espaços para o 

encontro com o negão. Que pode ser em diversos lugares “Na praia, na rua, no 

supermercado / Na feira é a maior curtição” o entretenimento e a alegria são 

garantidos. É o mundo da ludicidade e da festa, um lugar que a ideologia brasileira 

das relações raciais contempla o homem negro (e a mulher negra também). Portanto, 

a música reitera os estereótipos sobre os homens negros ao generalizar e essencializar 

representações sociais seculares, servindo-se de um tom cômico e recreativo, que é 

uma estratégia discursiva muito recorrente na mídia como um todo, com piadas e 

brincadeiras que buscam naturalizar e reafirmar as hierarquias sociais. Ao mesmo 

tempo tensiona as representações sociais do “típico casal inter-racial” reivindicado 

pelo cânone, deslocando o espaço de invisibilidade do homem negro nessa esfera, para 

aquele que é cobiçado pelas mulheres brancas, ainda que dentro de certos espaços de 



   

 

138 

 

sociabilidade previstos pela ideologia racial brasileira. Essa ambiguidade é 

fundamental para compreender as imbricações entre desejos, estereótipos e liberdade. 

Tão somente assenhoreando-se de suas representações e revertendo-as em seu próprio 

interesse é que o homem negro poderá se afirmar enquanto agente de seu próprio 

corpo e subjetividade, empreendimento que faz em movimentos sociais, coletivos, 

pré-vestibulares comunitários, institutos, no cotidiano, etc (Souza, 2017.p.10) 

Percebe-se tanto na canção analisada por Souza (2017), quanto nos versos da canção 

“Estilo Cachorro” (2002) do Racionais (dois expoentes de gêneros musicais majoritariamente 

composto por cantores negros), os mesmos mecanismos de estereotipação hipersexualizada e 

violenta do homem negro, demonstrando que essa perspectiva é tão enraizada que os próprios 

homens negros a adotam também. Todavia, no caso do rap, a entonação escolhida 

frequentemente pelo gênero confere uma quase imposição da verdade do rapper, que se torna 

crível a partir da sequência narrativa. Enquanto a cultura hegemônica branca constrói imagens 

do homem negro a partir de uma ótica desumanizada, hipersexualizada e violenta que reforça 

o imaginário do negro como um sujeito animalesco, perigoso e sexualmente ameaçador, a 

canção dos Racionais se apropria desse mesmo estereótipo para reproduzi-lo e tencioná-lo 

dentro do contexto da masculinidade negra periférica, como produto final do sistema em que 

se insere. No refrão e nas falas da música “Estilo Cachorro” (2002), por exemplo, é possível 

perceber a performatização de uma masculinidade rude, marcada pela dureza emocional, 

sexualidade agressiva e negação da vulnerabilidade — traços que dialogam com o "negão" 

hipersexualizado e brutal do estereótipo que Souza (2017) critica. A grande diferença é que, no 

rap, o Racionais a encena como consequência de um contexto social desumanizante, e não como 

um dado natural ou folclórico, beirando o humor como é feito no samba. 

A letra de "Estilo Cachorro" (2002) reflete esses estereótipos ao apresentar o 

personagem que usa o poder aquisitivo de procedência misteriosa, como forma de validar sua 

masculinidade e conquistar status. Essa lógica está associada a uma resposta direta ao racismo, 

onde o consumo, o dinheiro e o controle sobre as mulheres se tornam ferramentas para obter 

respeito em uma sociedade que historicamente nega humanidade e valor ao homem negro. Essa 

construção de identidade pode ser compreendida também como um mecanismo de defesa, onde 

a busca por status e poder tenta compensar uma sociedade que o desumaniza e marginaliza. 

Essa lógica não é meramente fruto de escolhas individuais, mas configura-se uma resposta 

histórica e social ao racismo estrutural, onde o consumo ostentatório, o dinheiro e o controle 

sobre as mulheres se tornam ferramentas simbólicas para obter respeito e reconhecimento em 

uma sociedade que tradicionalmente nega ao homem negro o direito à dignidade e ao valor 

humano. Para a feminista bell hooks; 



   

 

139 

 

Embora vivamos em contato com o próximo, em nossa sociedade inúmeras pessoas 

se sentem alienadas, excluídas, sozinhas. Isolamento e solidão são causas centrais da 

depressão e do desespero. São, também, o resultado da vida numa cultura em que as 

coisas recebem mais importância que as pessoas. O materialismo cria um mundo de 

narcisismo, no qual o foco da vida é apenas comprar e consumir. Em uma cultura 

narcísica, o amor não pode desabrochar. A emergência da cultura do “eu” é 

consequência direta da incapacidade de nosso país de pôr em prática, de fato, a visão 

de democracia enunciada em nossa Constituição e na Declaração de Direitos. 

Abandonados na cultura do “eu”, consumimos e consumimos, sem pensar nos outros. 

A ganância e a exploração se tornam a norma quando uma ética de dominação 

prevalece. Elas trazem consigo alienação e falta de amor. Uma intensa ausência 

emocional e espiritual em nossa vida é o terreno perfeito para o cultivo da avareza 

material e do consumo desenfreado. Em um mundo sem amor, o desejo de conexão 

pode ser substituído pelo desejo de possuir. Ao passo que as necessidades emocionais 

são difíceis — frequentemente, impossíveis — de satisfazer, os desejos materiais são 

mais fáceis de atender. Nossa nação caiu na armadilha do narcisismo patológico, na 

esteira de guerras que traziam recompensas econômicas enquanto enfraqueciam a 

visão de liberdade e justiça que é essencial para sustentar a democracia. (hooks, 2022. 

p.139-140) 

hooks (2021) evidencia como a ausência de amor e conexão, agravada pela lógica do 

“eu”, compromete os ideais democráticos e enfraquece o senso de comunidade. O amor, nesse 

contexto, é apresentado não apenas como um sentimento, mas como um princípio ético capaz 

de restaurar vínculos e promover a resistência à lógica da dominação. Ao substituir o desejo de 

vínculo pelo desejo de posse, a sociedade se afasta da possibilidade de cura emocional e justiça 

social. Ainda assim, a construção dessa identidade masculina, por mais controversa que seja, 

jamais deve deixar de ser percebida também como um mecanismo de sobrevivência em 

contextos de extrema exclusão social e reprodução dos padrões hegemônicos de masculinidades 

na tentativa de ser humano na percepção social.  

Não se trata, portanto, de registrar a falha ou o desvio moral de um indivíduo, mas de 

representar o efeito concreto das dinâmicas raciais e econômicas que forjam subjetividades 

atravessadas pela violência. Essa configuração do personagem, realizada no rap, ao invés de 

apenas reproduzir a misoginia ou o consumismo de maneira acrítica, torna-se um dispositivo 

crítico no interior do rap com o passar dos anos e amadurecimento do gênero musical. No disco 

“Histórias Da Minha Área” (2020), por exemplo, em canções como “Não sei Rezar”, “Todo 

Errado” e “Procuro Alguém” o rapper Djonga, não só reconhece as dificuldades de equilibrar a 

vontade de praticar o amor e a de reproduzir a violência aprendida e submetida, como revela 

que essa dinâmica interfere até mesmo na criação e percepção de sua filha, Iolanda. Este 

reconhecimento acaba tornando sua própria história em um reflexo social de um país que revela 

uma grande disparidade entre homens e mulheres, por meio do eu cancional que se apoia 

fortemente na figurativização.  



   

 

140 

 

Na canção “Amr Sinto Falta da Nssa Ksa” (2020), por exemplo, subverte-se a 

idealização a respeito de que sucesso, fama, dinheiro e artigos de luxo dão conta de suprir o 

espaço e tempo de seus vínculos afetivos genuínos. O personagem expõe de forma dicotômica 

a dor e o medo de perder relações significativas em meio à correria do sucesso, que são seu 

maior valor, ao mesmo tempo em que, por saber a chance de chegar aonde chegou e conseguir 

permanecer eram mínimas, então tende-se a fazer o que for preciso. Assim, Djonga revela, 

mesmo sem resolvê-las, as contradições profundas que atravessam a subjetividade negra 

masculina na sociedade brasileira — dividida entre empoderamento individual, exigência de 

performance e ausência de espaço legítimo para a fragilidade. 

Amor, sinto falta da nossa casa 

Mas logo eles me esquecem, ninguém é novidade pra sempre 

Esse é meu assalto a banco 

E, no momento, eu tô em direção ao cofre com o gerente 

Só queria tá com você 

Usando mais a língua que Sikêra Júnior 

Meu medo é que essa correria te tire de mim 

Por você eu juro, nega, que eu volto a andar no Uno 

Se bem que... Não me deram nada de mão beijada 

Agora que virou, querem beijar minha mão 

É o talento de Marlon Brando ou respeito de Corleone 

Que me fez virar Poderoso Chefão? 

Segurando o nó na garganta 

Pra não fazer dilúvio na cena 

Evitando falar de problemas pessoais 

Pra que consumam porque é bom, pô, e nunca por pena 

Aos 25, tudo na mão, deixei a família bem 

Como que não emociona? 

'Cê chega a querer pular de bungee jump sem corda 

Só pra ver se o capacete funciona 

Perguntam como 

Não é o que eu canto, é como eu canto 

Eu como o canto, eu vivo isso 24 hora' 

Tem coragem de abdicar e não demonstrar fraqueza 

Tipo esses papo de que homem não chora 

Eu juro que eu jogo com tudo e não me contundo 

E só me contento em te ver sorrir 

É o nosso sustento, busca no fundo 

Que eu faço girar o mundo 

(Amr Sinto Falta da Nssa Ksa” (2020) 

A recusa em falar sobre “problemas pessoais” para evitar que a arte seja consumida “por 

pena” demonstra consciência sobre o mercado da dor — que transforma traumas negros em 

fetiche —, mas ao mesmo tempo evidencia o modo como o próprio artista internaliza essa 

lógica, silenciando suas vulnerabilidades. Isso revela não apenas resistência, mas também uma 

forma de auto violência emocional que a masculinidade negra muitas vezes exige: performar 

força para sobreviver, mesmo quando se tem “tudo na mão”. A ambivalência desse retrato — 



   

 

141 

 

ora de empoderamento ilusório, ora de autossabotagem — transforma essa forma de canção em 

um espelho das contradições sociais e pessoais. O mesmo ocorre na canção “Amanhecer” 

(2022) do rapper BK descrita a seguir. A canção ilustra a transformação que vem sendo 

trabalhada pela nova escola, proporcionando uma transformação musical: de canções centradas 

em ostentação, violência e egoísmo para abordagens que valorizam a introspecção, a saúde 

mental e os afetos cotidianos.  

Já deixei minha peça de canto 

Já pedi pra todos os santos 

Amanhecer numa casa de campo, ouvindo Djavan 

Correndo atrás de ti feito um cigano 

 

Fingir por um segundo que tá tudo ótimo 

Os canceladores não querem que eu seja o próximo 

Fingir por um segundo que a minha mente não é uma bomba-relógio 

Lembrar que eu faço por amor até na força do ódio, yeah 

Vida louca não me domina 

Eu não vou me pôr em risco na próxima esquina 

Me livrei da guerra, mesmo sendo o maior vício 

Mas se na porta for ela, ainda estou pronto igual no início 

Não é tentar nem desistir, é só deixar fluir 

Igual o sangue na minhas veias e o mar batendo na areia 

Impossível de controlar igual essa moça 

É a natureza das coisas 

 

E no final, meu sonho é igual 

Família, churrasco no quintal 

Vê meu time na final 

Agradecendo a vida, longe dos funeral 

E fé pra isso 

(Amanhecer, 2022) 

O termo “peça” é uma gíria para armas de fogo, e abaixar as armas ou pelo menos não 

direcionar os alvos para própria comunidade, é uma proposta que vem sendo apresentada com 

frequência na nova geração do rap nacional. BK deixa de lado o discurso de invencibilidade, 

ou pelo menos finge, para que consiga descansar. A estratégia de “fingir que tá tudo ótimo”, de 

não ser dominado pela vida loka (que em outro momento foi apresentada pelo Racionais) dá 

lugar à expressão de um desejo simples de paz, bem estar e vínculos fortes com sua comunidade 

— o churrasco em família, o jogo do time — mostrando que o rap contemporâneo se abre cada 

vez mais para narrativas de vulnerabilidade, autocuidado e esperança, sem abandonar sua força 

crítica, deixando claro também os elementos do cotidiano que colocam essa qualidade de vida 

em cheque.  

O rap contemporâneo expande seu escopo narrativo para abarcar a complexidade das 

vidas periféricas. Não se trata mais apenas de ostentar bens materiais ou narrar conflitos 



   

 

142 

 

urbanos, dado que o contato geracional também proporcionou a capacidade dos novos rappers 

perceberem antecipadamente as problemáticas da ascensão social por meio da arte. Mas 

também de dar voz às cicatrizes emocionais que muitos artistas, e seus ouvintes, carregam, com 

o intuito de se curar e interromper o ciclo de violência que o racismo proporciona. Essa mudança 

temática reflete movimentos sociais mais amplos, nos quais saúde mental e empatia ganham 

destaque.  

Em vez de esconder suas ansiedades e traumas sob a capa da invulnerabilidade, o rapper 

assume suas feridas como parte legítima de sua trajetória, oferecendo ao público uma narrativa 

na qual a superação está ligada à aceitação da própria humanidade. Assim, o rap oferece aos 

seus ouvintes não apenas uma história a ser glorificada ou seguida cegamente, mas também 

uma oportunidade de reflexão sobre como determinadas formas de resistência podem, 

inadvertidamente, reproduzir as mesmas formas de opressão, enfraquecimento de laços e 

interesse no controle de certos corpos, dentro das próprias comunidades negras.  

As masculinidades negras rappers, principalmente com a emergência do Gangsta Rap 

no fim da década de 1980, provocaram um grande impacto não somente na cultura 

artística e musical negra, como também nas relações de gênero e sexualidade 

marcadas pelas questões raciais nas comunidades negras estadunidenses. 

Estereotipadas enquanto tipos de masculinidades nocivas e tóxicas, interconectadas e 

influenciadas por outros tipos de masculinidades negras marcadas pela 

vulnerabilidade, criminalidade, exploração sexual de mulheres e obsessão pela 

ascensão social meteórica e pelo poder, as masculinidades rappers tornaram-se 

grandes inimigas das políticas de ativismo e militância negra mais conservadoras e, 

principalmente, alvo de árduas críticas do Feminismo Negro. Além de propagarem 

modelos de masculinidade que podem influenciar homens negros a adotarem estilos 

de vida de extrema deterioração e risco social, o Gangsta Rap reflete construções 

específicas de gênero e sexualidade e como as relações inter-gêneros, bem como suas 

possíveis dissidências, são construídas e estabelecidas nas comunidades negras, 

presentes nos discursos da música Rap e em sua produção audiovisual de videoclipes. 

(Dos Santos, 2019. p.17) 

Essa representação não se limita à canção, mas também atravessa outras formas de 

expressão artística no Brasil, como a literatura, o cinema e a televisão, onde o homem negro foi 

historicamente retratado como “força braçal desprovida de inteligência” — uma imagem 

evocada no trecho final da canção “B. B. King” (2018) de Baco Exu do Blues, mas também 

vem repensando seu modo de ser, estar e agir no mundo. A nova geração do rap brasileiro, 

representada aqui principalmente pelo rapper baiano Baco Exu do Blues, traz uma guinada 

significativa na abordagem da masculinidade e das relações afetivas em contraste com a velha 

escola do rap, como é possível observar em canções do Racionais MC’s, por exemplo. No 

terceiro disco produzido em estúdio de Baco Exu do Blues, intitulado “Quantas Vezes Você Já 



   

 

143 

 

Foi Amado?” (2022), o rapper propõe uma ruptura com esse modelo ao construir uma narrativa 

mais vulnerável, sensível e reflexiva.  

Ao priorizar temas como o amor, o autocuidado e o afeto, o artista busca subverter a 

lógica da hipermasculinidade, abrindo espaço para que homens negros possam expressar suas 

emoções sem receio de julgamento. Em vez de reproduzir estereótipos de distanciamento 

emocional e objetificação, Baco transforma a vulnerabilidade em potência, oferecendo ao 

público uma alternativa mais saudável e plural de masculinidade negra. Conforme hooks (2021. 

p 123-124); 

Despertar para o amor só pode acontecer se nos desapegarmos da obsessão pelo poder 

e pela dominação. Culturalmente, todas as esferas da vida estadunidense — política, 

religião, locais de trabalho, ambientes domésticos, relações íntimas — deveriam e 

poderiam ter como base uma ética amorosa. Os valores que sustentam uma cultura e 

sua ética moldam e influenciam a forma como falamos e agimos. Uma ética amorosa 

pressupõe que todos têm o direito de ser livres, de viver bem e plenamente. Para trazer 

a ética amorosa para todas as dimensões de nossa vida, nossa sociedade precisaria 

abraçar a mudança. No final de A arte de amar, Erich Fromm afirma que “importantes 

e radicais mudanças em nossa estrutura social são necessárias, para que o amor se 

torne um fenômeno social, e não um fenômeno altamente individualista e marginal”. 

Indivíduos que escolhem amar podem alterar e alteram a própria vida para honrar a 

primazia da ética amorosa. Nós fazemos isso ao escolher trabalhar com indivíduos 

que admiramos e respeitamos; ao nos comprometermos a nos entregar inteiramente 

em nossos relacionamentos; ao abraçar uma visão global em que vemos nossa vida e 

nosso destino como intimamente ligados aos de todas as outras pessoas do planeta. 

O compromisso com uma ética amorosa transforma nossa vida ao nos oferecer um 

conjunto diferente de valores pelos quais viver. Em grande e em pequena escalas, 

fazemos escolhas baseadas na crença de que a honestidade, a franqueza e a integridade 

pessoal precisam ser expressas nas decisões públicas e privadas.  

A autora defende que todas as esferas sociais poderiam ser reconfiguradas a partir dessa 

ética, desde que se aceite a necessidade de mudanças profundas nas estruturas culturais e 

sociais. Ao citar Fromm, hooks (2021) reforça que o amor não deve ser um fenômeno isolado 

e individualista, mas um princípio organizador da vida em sociedade. Assim, o compromisso 

com o amor se torna um ato político, capaz de redefinir as prioridades éticas e promover uma 

vida mais justa e interdependente. Como se verá na análise das canções “Autoestima e 

Lágrimas” (2022), Baco incorpora questões de saúde mental de forma sensível e direta, 

acompanhando uma tendência que se fortaleceu no rap brasileiro contemporâneo, como 

também se nota além dos trabalhos já mencionados, no disco “AmarElo” (2019), de Emicida.  

Para o público em geral, isso ajuda a desconstruir estereótipos arraigados e a promover 

uma visão mais diversa e justa da população negra no Brasil. Dessa forma, a evolução melódica 

e diversificação de perspectivas nas temáticas abordadas pelo rap não é apenas uma questão de 



   

 

144 

 

atender a um público mainstream – a qual o Racionais se recusava se submeter, apesar de estar 

inserido no circuito fonográfico – mas um reflexo das transformações sociais e culturais que 

atravessam a experiência negra. A flexibilização da estrutura musical acompanha um 

movimento de revisão das relações pessoais e de gênero dentro da própria comunidade negra, 

permitindo novas leituras sobre amor, dor e identidade. Bem como tornar o ambiente do rap 

nacional mais confortável, atrativo e seguro para mulheres – que ganham cada vez mais força 

dentro do gênero musical e têm uma participação primordial nessa flexibilização geracional.  

Sendo assim, o rap contemporâneo se consolida como um espaço de ressignificação da 

masculinidade e fortalecimento étnico e comunitário, onde a força não está apenas na 

resistência, mas também na capacidade de sentir, se conectar e se transformar, a partir da crítica 

observação da realidade. Em síntese, enquanto a geração anterior do rap cumpriu um papel 

importante ao denunciar a realidade dura das periferias e o impacto do racismo, a nova geração 

busca constantemente ampliar essa narrativa, adicionando camadas de afeto, autocuidado e 

autoconhecimento para que continue havendo avanço. Com Quantas Vezes Você Já Foi 

Amado? (2022), Baco Exu do Blues se confirma como um dos grandes expoentes dessa 

transformação, oferecendo novas perspectivas e possibilidades para a construção de um futuro 

mais saudável e humano para o rap brasileiro e jovens negros de forma geral. 

3.2 “Cantar Sobre Amar Talvez Seja Mais Revolucionário” 

Fugir do roteiro é o que eu quero 

Ser submisso e servir não combina comigo 

Calma...respira. 

Por que me olha com ódio se eu sou tão lindo? 

Ando tentando não ser agressivo 

(Inimigos, 2022) 

Baco não apenas narra a raiva; ele a encarna, a sente no corpo, o que ecoa na crítica de 

Frantz Fanon (2008) na obra “Pele Negra, Máscaras Brancas”, ao falar da interiorização do 

olhar do outro como gerador de alienação e sofrimento psíquico. Ao expor a recusa ao “roteiro” 

imposto pelo imaginário social hegemônico — que exige uma submissão que abarca virilidade, 

frieza e contenção emocional — escancara a violência simbólica que estrutura a masculinidade 

negra por trás disso. Para além do dito popular de que "homem não chora" e da expectativa de 

que homens negros correspondam ao estigma da virilidade extrema, da insensibilidade e até da 

violência, o machismo que os atravessa e impõe certa performance está profundamente 

enraizado na herança escravocrata. Para além do senso comum que ainda reproduz o dito 



   

 

145 

 

“homem não chora”, o machismo que atravessa os corpos negros se ancora em uma herança 

escravocrata perversa.  

Como lembra bell hooks (2021), durante o regime escravocrata, a repressão dos 

sentimentos era frequentemente a única alternativa à morte. Esse passado instituiu um padrão 

de masculinidade calcado na repressão afetiva como mecanismo de sobrevivência, que segue 

atuando subjetiva e socialmente até hoje. Se utilizando dos discursos que permeiam o 

feminismo negro, Claudio Patricio (2019) no artigo “A Dor Invisível: Reflexões Sobre O 

Sofrimento Do Homem Negro Numa Sociedade Patriarcal E Racista”, aprofunda essa leitura 

ao afirmar que a ausência de espaço para sentir tem gerado não apenas sofrimento psíquico, 

mas também autossabotagem, risco e silencioso extermínio emocional.  

Ao aprofundar a discussão sobre os impactos subjetivos da masculinidade forjada sob o 

racismo estrutural, Claudio Patricio (2019) destaca como a negação dos afetos, historicamente 

adotada como estratégia de sobrevivência, tem provocado um silencioso colapso emocional 

entre homens negros. Essa repressão, longe de proteger, mina a possibilidade de construção de 

vínculos saudáveis consigo e com os outros, gerando autossabotagem, adoecimento psíquico e 

práticas autodestrutivas. Muitas vezes, a dor psíquica encontra válvula de escape em 

comportamentos de risco, vícios e isolamento, mascarando pedidos de ajuda que raramente são 

reconhecidos. Nesse sentido, a invisibilização do sofrimento emocional de homens negros 

configura uma forma de extermínio simbólico, sustentada pela ausência de afeto, pertencimento 

e reconhecimento em uma sociedade que insiste em lhes negar a humanidade. 

Na dualidade de ser vítima e algoz no atual sistema patriarcal capitalista branco, os 

homens negros vivenciam essa dualidade também subjetivamente. Ao terem seus 

comportamentos confrontados pelas feministas negras, eles precisam dar respostas a 

suas companheiras ao mesmo tempo, em que precisam entender o que se passam 

consigo. E as artes, especialmente a música, tem sido uma das formas encontradas por 

eles para refletir e ressignificar suas vivências e suasidentidades. (Patricio, 2019, p.12-

13) 

O processo é duplo: ao mesmo tempo em que os homens negros são vitimados por um 

sistema que os nega, também são cobrados a se responsabilizar pelos danos que suas práticas 

— muitas vezes internalizadas pela opressão — causam às mulheres negras. Estão, como afirma 

Patricio (2019) entre o lugar de vítima e de algoz, pressionados a dar respostas às exigências 

do mundo ao seu redor e, simultaneamente, a si mesmos. É nesse ponto de ruptura que a música 

aparece como possibilidade de elaboração. Como linguagem historicamente periférica, o rap 

oferece aos homens negros um canal de expressão para nomear dores, reconstruir afetos e 



   

 

146 

 

reimaginar suas subjetividades. E entre os nomes mais significativos dessa virada está Baco 

Exu do Blues. 

Baco emerge como figura disruptiva ao propor uma masculinidade negra que rompe 

com os pilares da dureza e do silenciamento emocional. Conhecido inicialmente por sua postura 

agressiva e confrontadora — especialmente na controversa canção “Sulicídio” (2016), onde se 

destacam versos com teor misógino e transfóbico —, o rapper baiano passa a expressar, em sua 

trajetória posterior, camadas mais complexas de si: a dor, a fragilidade, o medo, o desejo.  Em 

Esú (2017), seu álbum de estreia, a raiva ainda é central, mas já se manifesta como sintoma e 

clamor por cura. A canção “En Tu Mira” (2017), acompanhada por um videoclipe denso, revela 

um sujeito em desequilíbrio, afetado pelas cobranças de sua ascensão. Não é apenas a raiva que 

se evidencia, mas o colapso: o peso de sustentar uma imagem forte, a angústia de corresponder 

às expectativas de um mundo que explora, consome e descarta e principalmente quais as 

implicações desse processo em um corpo já marcado pelas insígnias do racismo.  

 No seu segundo disco, Bluesman (2018), canções como “Queima minha pele” e “Me 

Desculpa Jay-Z”, em uma audição despretensiosa parece posicionar o amor e a vulnerabilidade 

como armas de resistência, confrontando os modelos tradicionais de masculinidade negra 

alicerçados na frieza emocional e na dominação. Todavia, em suas próprias redes sociais e 

entrevistas, o rapper diz que tais letras correspondem na verdade ao seu processo de 

adoecimento psíquico, sendo a primeira canção, interpretada em parceria com o cantor Tim 

Bernardes, sobre um surto bipolar e a segunda, sobre o transtorno de ansiedade. Em entrevista 

à revista Vice40, Baco conta um pouco do processo de criação do disco e, mesmo assumindo 

que o segundo disco possui um ar mais sentimental, ainda se trata de um amor em contextos 

brutais. 

Os quatro sentimentos cavados por Baco — o amor, a perda, a dor e a conquista — 

estão condensados nas músicas de Bluesman, que parece muito mais sentimental e 

recheado de love songs do que foi Esú — cuja única representante, “Te Amo 

Disgraça”, se tornou a música mais conhecida do rapper. “Eu não podia fazer um 

álbum chamado Bluesman e deixar os sentimentos de fora”, pondera Baco. “E eu digo 

sentimento de diversas formas: algumas pessoas podem ouvir só como love songs, 

mas as love songs desse disco têm contextos sociais que são bem brutais. Se você 

 

40 Entrevista concedida a Amanda Cavalcanti na Vice Brasil em que Baco Exu do Blues comenta as 

inspirações para o álbum Bluesman, como sentimento de perda, amor e dor, e referências ao blues. Baco Exu do 

Blues fala das inspirações que fizeram Bluesman. Vice, 23 nov. 2018. Disponível em: 

https://www.vice.com/pt/article/baco-exu-do-blues-fala-das-inspiracoes-que-fizeram-bluesman/. Acesso em: 29 

jul. 2025. 

https://www.vice.com/pt/article/baco-exu-do-blues-fala-das-inspiracoes-que-fizeram-bluesman/


   

 

147 

 

olhar, elas são bem mais sobre a fragilidade do homem negro do que sobre o amor de 

fato. (BLUES, 2018) 

Baco, portanto, não idealiza o afeto: ele o expõe como um campo de conflito, dor e 

sobrevivência. Em sua poética, o amor não é um refúgio harmonioso, mas um terreno instável 

onde o sujeito negro é desafiado a se reconstruir a partir das ruínas emocionais deixadas pela 

violência estrutural. Ao transformar a dor em matéria artística, o rapper baiano confere forma 

àquilo que bell hooks (2022) define como prisão emocional dos homens negros, marcada pela 

repressão dos sentimentos, pelo silenciamento afetivo e pela imposição de uma masculinidade 

invulnerável. No entanto, Baco não se limita a diagnosticar o trauma: ele propõe, ainda que de 

maneira tensionada e por vezes ambígua, que o amor — quando compreendido como uma 

prática ética, política e coletiva — pode operar como força insurgente contra as lógicas de 

desumanização que atravessam a experiência negra. O amor, na concepção de hooks (2021) 

 Desde seus primeiros trabalhos, Baco Exu do Blues assume um papel político em suas 

composições, ao tornar visível o que geralmente é silenciado: a dimensão emocional do homem 

negro em um contexto de brutalidade estrutural. Mas é seu terceiro disco de estúdio, Quantas 

Vezes Você Já Foi Amado? (2022), que se apresenta como a consolidação e aprofundamento 

na temática amorosa na vivência de um jovem negro no Brasil. No disco, o artista investe numa 

performance mais introspectiva, revelando fragilidades, desejos de afeto e sua constante luta 

por uma saúde mental enquanto jovem negro que alcançou o sonhado “topo”. O próprio título 

do disco já denuncia a centralidade do amor — sobretudo o amor-próprio — como eixo de uma 

nova masculinidade negra possível. Em canções como “Autoestima” (2022) e “Lágrimas” 

(2022), Baco constrói um eu lírico que escapa da virilidade rígida associada ao modelo 

tradicional de masculinidade negra. Ele chora, duvida, sofre e pede cuidado — não como 

concessão ou fraqueza, mas como afirmação de sua humanidade. A partir do recurso da 

figurativização, já explorado pela velha escola do rap e teorizado por Luiz Tatit, o rapper 

articula linguagem e entoação para conferir materialidade sonora a esses afetos, aproximando 

a experiência estética da experiência vivida. Assim, a dor se torna escuta, e a escuta, 

possibilidade de transformação. 

Se o título do disco já convida o ouvinte a uma reflexão sobre si, Baco a aprofunda nos 

primeiros segundos da primeira faixa do disco, intitulada “Sinto tanta raiva...” (2022), na qual 

o rapper sintetiza em um verso a problemática de estar constantemente motivado a sentir ódio, 

ainda que queira amar. Ao dizer “eu sinto tanta raiva que amar parece errado”, Baco expressa 

a dificuldade de conciliar sentimentos de raiva e amor, refletindo sobre como a repressão 



   

 

148 

 

emocional, muitas vezes internalizada por homens negros, pode dificultar a expressão do afeto. 

A escolha estética da produção musical, marcada por uma ambiência densa, quase 

claustrofóbica – figurada pelo suspiro e pelo ritmo acelerado de um jazz – reforça essa tensão 

interna, criando uma sensação de sufocamento emocional. A entoação de Baco Exu do Blues 

nos versos seguintes a saudação à Exu, que não acompanha o ritmo exato do beat minimalista, 

coloca a melodia como plano de fundo para um convite a identificação e da elaboração coletiva 

sobre como as feridas do racismo respingam na subjetividade de pessoas negras até os dias 

atuais: 

Me perguntam, mas não tenho resposta 

Jovem demais pra ser representante de algo 

Você se parece comigo, por que me veem como alvo? 

A internet lembra minha cidade: guerra de bairros 

Negros fazendo outros negros serem cancelados 

Cantamos sobre o que acontece, vejo que poucos mudaram 

Quantas vezes você já foi amado? 

Cantar sobre amar talvez seja mais revolucionário 

Sobre os amigos que matariam por mim 

Ou sobre o sonho de um carro 

Nossa gente vencer tem que deixar de ser raro 

Nem se a polícia me pedir para parar eu paro 

Me recordo dos meus ancestrais, todos continuaram 

Me culparam sobre crimes que não cometi e isso é tão errado 

Pensei em desistir, mas me acostumei com o peso de ser odiado 

Só porque venci, querem que eu me sinta culpado 

Tudo bem, sempre fui maltratado 

Ter autoestima sendo como eu se tornou pecado 

Exu do Blues é vilão, um jovem inconsequente surtado 

(Sinto tanta raiva..., 2022) 

Baco expressa de maneira contundente a tensão entre a conquista do sucesso e a culpa 

que lhe é imposta por uma sociedade que historicamente marginaliza e desumaniza o homem 

negro. Ao declarar em “Autoestima” (2022): “só porque venci querem que eu me sinta culpado 

/ tudo bem, sempre fui maltratado”, o rapper denuncia não apenas a pressão psicológica que 

acompanha a ascensão social de sujeitos negros oriundos da periferia, mas também uma lógica 

coletiva de condenação simbólica: o triunfo do negro, quando ocorre, deve ser acompanhado 

de culpa, submissão ou silêncio. O sucesso não é interpretado como merecimento ou mérito, 

mas como afronta.  

Essa lógica colonial ainda opera com força no imaginário social brasileiro, como se o 

negro que rompe com o lugar da marginalização devesse, obrigatoriamente, pedir desculpas por 

ter chegado aonde chegou. Casos como o do rapper MC Poze do Rodo ilustram bem esse 

mecanismo de punição simbólica (e literal) da autoestima negra. Em 2024, Poze foi preso de 

forma abrupta e humilhante, no meio de um show, diante de milhares de pessoas — sem 



   

 

149 

 

flagrante, sem acusação clara, apenas a reafirmação do controle policial sobre corpos negros 

que ousam ocupar espaços de prestígio. No ano seguinte, em 2025, o artista foi novamente 

detido, desta vez por “apologia ao crime”, após declarações públicas sobre sua vivência na 

favela e as escolhas que precisou fazer para sobreviver. Em ambos os episódios, o recado é 

claro: o homem negro, periférico, que conseguiu driblar as inúmeras e sistemáticas formas de 

genocídio da população negra, mesmo quando alcança projeção nacional, continua sendo 

percebido como ameaça, e seu discurso é sistematicamente criminalizado para que se 

interrompa o ciclo inevitável onde esse indivíduo se torna exemplo para milhares. 

A autoestima, nesses casos, é interpretada como insolência. E, num país cuja formação 

está profundamente marcada pela lógica da catequização cristã, essa insolência é lida como um 

pecado. O homem negro, para ser tolerado, precisa manter uma postura de gratidão, humildade 

excessiva e submissão — uma repetição do lugar de servo diante do senhor. Ao reivindicar o 

direito de se amar, de se orgulhar de si e de narrar sua própria história, com sua própria 

linguagem, Baco (assim como Poze) desafia diretamente esse pacto não verbalizado da 

branquitude brasileira como teoriza Cida Bento (2011)41, que tenta conter, punir ou silenciar 

qualquer expressão de liberdade negra que ultrapasse os limites da tolerância moral dessa elite 

conservadora que tem grande influência sobre os mecanismos institucionais.  

Quando Baco desloca o foco para problemáticas internas às próprias comunidades 

negras, revelando a tensão entre a solidariedade racial e a reprodução de violências dentro do 

próprio grupo, é uma afirmação que o racismo também se manifesta entre semelhantes — 

inclusive nos espaços virtuais —, o rapper denuncia como a lógica da dominação se infiltra nas 

relações interpessoais, promovendo o auto-ódio e a desconfiança coletiva. Nesse processo, o 

personagem emerge como figura complexa, simultaneamente vítima e agente, atravessado por 

contradições que evidenciam o quanto o racismo estrutural fere não apenas de fora para dentro, 

mas também de dentro para fora. No entanto, ao afirmar “meus ancestrais, todos continuaram”, 

o rapper aponta para uma linha de reconhecimento da força ancestral deixada pelos 

escravizados, e militantes do movimento negro como exemplo de continuidade e resistência, 

 

41 O conceito de pacto narcísico da branquitude foi desenvolvido por Cida Bento para descrever o modo como 

pessoas brancas, mesmo inconscientemente, atuam em rede para manter seus privilégios raciais. Trata-se de um 

acordo implícito de preservação de poder, que silencia, invisibiliza e deslegitima a presença e a ascensão de pessoas 

negras em espaços historicamente ocupados pela branquitude. Segundo a autora, esse pacto se manifesta tanto em 

instituições quanto nas relações cotidianas, promovendo uma manutenção sistemática das desigualdades raciais. 



   

 

150 

 

que se tornaram potências políticas fundamentais para a construção de um futuro mais digno. 

Nesse sentido, Baco incorpora a filosofia iorubá contida no provérbio “Exu matou um pássaro 

ontem com a pedra que jogou hoje”, ressignificando a raiva como energia ancestral, mas 

também como ponto de partida para a cura.  

As guerras de bairros são um objeto que possui a mesma concretude da concepção 

homogênea de “nossa gente”, possibilitando que ouvinte e intérprete transitem entre agente e 

paciente de uma dinâmica social racista, mas que se unifica no verso “ter autoestima sendo 

como eu se tornou pecado”. Colocar-se como espelho, identifica que, a força dessa 

autorrepresentação típica reside justamente no reconhecimento de que, independentemente de 

classe, gênero ou orientação sexual, corpos negros seguem sendo tratados como menos valia na 

periferia do capitalismo. Essa ideia é reforçada no pré refrão da canção:  

Chega perto, vou contar um segredo 

Se acostume a ver preto e dinheiro 

São só notas, baby, não fique com medo 

Fiz milhões, continuei negro (Surpreendente!) 

Vença, vença, vença, vença mermo 

Lingerie da Prada, prata e cristais finos 

É minha preta mermo, é minha preta memo, é minha preta memo 

 

[Refrão] 

Meu time só ganha, nunca perdemos 

Nós é sem destino, o mundo é pequeno(4x) 

Demais pra nós, demais pra nós 

Pequeno demais pra nós 

(Sinto tanta raiva..., 2022) 

Os objetos de marcas famosas, bem como joias e o próprio dinheiro, apesar de serem 

alvo de desejo e indicação de poder, perdem o valor num contexto em que isso não garante a 

obtenção de prestígio social. Ainda que sujeitos periféricos alcancem lugar de prestígio, 

principalmente no rap e no funk, vemos artistas serem criminalizados, como mais um indicativo 

de que o racismo também permeia as classes mais abastardas. Na canção, fica explícito que, 

mesmo com conquistas materiais e reconhecimento, a identidade racial continua sendo um 

marcador que o coloca enquanto homem negro em posição de alteridade e suspeição. Caso 

contrário, não seriam comuns os casos de criminalização de gêneros musicais e outras criações 

fundamentalmente negras e periféricas42.  

 

42 A criminalização do rap e do funk no Brasil é a continuidade histórica de um processo de repressão a expressões 

culturais negras, iniciado com o samba no início do século XX. Assim como o samba foi associado à 

marginalidade, à vadiagem e à criminalidade, o rap e o funk também foram (e ainda são) estigmatizados por setores 



   

 

151 

 

A repetição em certos trechos da canção, não é meramente artística, mas uma tentativa 

de imprimir, para si e para os outros a credibilidade em imagem de uma mulher preta com 

artigos de luxo, uma comunidade unida e de que, o mundo que endossa a submissão de pessoas 

negras, é pequeno demais para a grandeza delas. “Sinto Tanta Raiva…” (2022) então, não é 

apenas uma introdução, é um manifesto ao mesmo tempo emocional e político. Um convite à 

escuta empática de uma masculinidade negra que reflete sobre si mesma, assume suas 

contradições e busca se reconstruir junto à sua comunidade. 

 Essa reconstrução se dá por meio de uma perspectiva afetiva das questões raciais, sem 

que isso diminua o valor artístico da obra. Na canção “Mulheres Grandes” (2022), por exemplo, 

Baco Exu do Blues se utiliza bastante de uma linguagem conotativa para expressar essas 

contradições da experiência social. A utilização do termo “grande” pode fazer uma menção não 

só ao tamanho, mas também servir para enaltecer a potência das mulheres negras, deslocando 

o centro do desejo e da valorização do exótico43 para o natural. Da mesma maneira, o termo 

“demais” também poderia remeter a algo que está além do esperado, como também a algo 

insustentável. A grandeza da mulher – suas emoções, seus desejos, sua presença – torna-se 

“demais” não porque de fato o seja, mas porque o sujeito masculino não se sente digno de 

acolhê-la, projetando sobre ela o medo de abandono, o autoengano, a desconfiança e até mesmo 

uma hipervalorização que as prejudica. 

Mulheres grandes demais 

Com desejos gigantes 

Não servem pra ser amantes 

 

[Verso 2] 

Não, não, não, não 

Não acredito em você, não é pessoal 

Não acredito em mim, como acreditar em alguém? 

 

da sociedade e do Estado, sendo frequentemente relacionados à violência, ao tráfico de drogas e à desordem social. 

Essa lógica de controle e silenciamento atinge principalmente jovens negros e periféricos, reproduzindo o racismo 

estrutural e a seletividade penal que marcam a história das políticas de segurança pública no Brasil. 

43Sara Baartman, é uma mulher sul-africana khoisan (grupo étnico da África Austral), que foi levada à Europa no 

século XIX e exibida como atração de circo sob o nome de Vênus Hotentote. Seu corpo, especialmente seus quadris 

e nádegas, foi fetichizado e objetificado por colonizadores e cientistas europeus, que propagaram a ideia de um 

corpo animalizado e que, portanto, pode ser violentado de diversas formas. Sara foi explorada tanto fisicamente 

quanto simbolicamente — transformada em espetáculo e, após sua morte, seu corpo ainda foi violentado: seus 

restos mortais e órgãos genitais foram mantidos em exibição no Museu do Homem em Paris até 1974, sendo 

repatriados à África do Sul apenas em 2002. A música de Baco, ao expor esse tipo de relação, não endossa esse 

imaginário, mas o problematiza, mostrando como até mesmo o homem negro, afetado pela lógica colonial e 

patriarcal, pode reproduzir a rejeição e o medo diante da grandeza das mulheres negras. 



   

 

152 

 

Não, não, não, não 

Claro que eu não faço por mal 

'Cê diz que sou especial, mas eu não me sinto assim 

Diz que eu sou lindo, mas parece mentira 

Diz que é minha, mas parece mentira 

Eu fujo do que me procura, bê 

Sirenes, serenatas, essa grandeza é demais pra mim 

(Mulheres Grandes, 2022) 

O segundo verso aprofunda essa ambiguidade, porém, aprofunda e traz o conflito para 

o campo da reflexão a respeito de si mesmo. A partir da figurativização, o personagem aqui 

demonstra estar imerso pela insegurança e pelo medo de se entregar ao afeto, como produto da 

insegurança e medo que o racismo projeta em homens negros desde muito cedo: “Não acredito 

em mim, como acreditar em alguém?”. Há aqui uma sobreposição entre a recusa ao amor 

recebido e a ausência de autoestima, numa dinâmica que ecoa o que bell hooks aponta como o 

impacto do narcisismo, da dominação e da falta de ética amorosa nas relações interpessoais. A 

mesma ambiguidade reaparece no título da canção “Imortais e Fatais 2” (2022), provando que 

o rapper se utiliza da ambiguidade para gerar camadas de significados em suas canções. O 

mesmo intuito também está presente no uso do sample de Tempo de Amor, conhecida na voz 

de Baden Powell e Vinícius de Moraes, que adiciona mais intenção e reforça a ideia central do 

disco, vejamos:  

Ah, bem melhor seria poder viver em paz 

Sem ter que sofrer... 

 

Vivemos do ódio, não ligamos mais pra nada 

Morte aos inimigos, nossa alma tá lavada 

Se passar da linha, eu juro, nem Jesus salva 

Aqui nós troca bala e dá troco na porrada 

Amo todos meus guerreiros, sem medo da farda 

Cortando os nossos, vivemos pela espada 

Paredão batendo, tem de sobra, bunda e arma 

Quem vive na margem não se afoga nessa água 

Não escolhi meu sobrenome, me chame no vulgo 

Nós que tá na pista, tá dе bicho, tá de puto 

A prata pesada e Puma no mеu conjunto 

Se não é selvagem, não faz parte do meu culto 

 

Isso é sobre carinho, afeto, crença ou a falta disso tudo 

É sobre todos que viveram sozinhos 

E quando foram amados não sabiam o que fazer 

Onde sua religião estava na escravidão? 

Sou artesão do meu próprio caminho 

Vítima da falta de abraço do mundo 

 

(Ah, bem melhor seria poder viver em paz 

Sem ter que sofrer 

Sem ter que chorar 

Sem ter...) 

(Imortais e Fatais 2, 2022), 



   

 

153 

 

“Imortais e Fatais 2” (2022) surge como uma espécie de retorno ao próprio passado 

artístico do rapper, revisitando temas já abordados na faixa “Imortais e Fatais”, do álbum Esú 

(2017), mas sob uma nova ótica, mais madura, reflexiva e emocionalmente complexa. Enquanto 

na primeira canção Baco mergulhava na afirmação de sua identidade e desejo, com versos que 

exaltavam poder, desejo carnal e fúria acumulada, em “Imortais e Fatais 2” (2022) há um tom 

mais resignado e existencial, sem perder a contundência, nem mesmo deixar de demonstrar que 

está pronto para enfrentar o que for necessário. A construção rítmica desacelerada e densa 

contribui para essa atmosfera introspectiva, marcada por beats mais espaçados, harmonias 

melancólicas e vocalizações que oscilam entre a raiva contida e a vulnerabilidade escancarada. 

A repetição do título entre as duas faixas não é fortuita: ela evidencia o amadurecimento da 

persona artística de Baco, que agora reavalia suas dores e conquistas sob a lente do afeto e da 

ancestralidade, e não apenas da virilidade performática.  

Se em Esú (2017) a “imortalidade” parecia aludir a uma resistência bruta, quase bélica, 

se alinhando a estética da velha escola do rap e suas primeiras produções, a segunda versão 

inclusa no disco QVVJFA? (2022) se transforma em permanência emocional, em memória que 

atravessa o tempo e carrega a dor dos que vieram antes. Dessa forma, a imortalidade e a 

fatalidade nas canções do rapper demonstram a força de um povo que, apesar de ser alvo de um 

genocídio que atravessa a história brasileira, se reinventa e resiste. 

 Nesse sentido, a canção explicita uma inflexão importante na trajetória de Baco Exu do 

Blues: ao longo dos anos, sua lírica evolui de um enfrentamento externo — marcado pelo grito, 

pela raiva e pela denúncia direta — para uma elaboração interna, introspectiva e mais complexa. 

A contraposição entre o Baco de 2017 e o de 2022 mostra como o rapper evolui do 

enfrentamento externo à elaboração interna, compondo um retrato mais complexo da 

masculinidade negra, onde a força já não se resume ao domínio sobre o outro, mas à coragem 

de sentir, lembrar e, sobretudo, amar. A masculinidade negra que se projeta em “QVVJFA?” 

já não se define apenas pela capacidade de dominar ou resistir fisicamente, mas pela ousadia de 

sentir, lembrar e amar em um mundo que constantemente nega essas dimensões ao homem 

negro. 

 Ao fazer esse deslocamento temático e sonoro, e ao mesmo tempo manter estratégias 

musicais já conhecidas e bastante utilizada na velha escola do rap brasileiro, Baco não apenas 

reafirma sua relevância dentro da nova geração, como também a expande a outros públicos, ao 

adicionar camadas de significação por meio de samples de outras canções da música popular 



   

 

154 

 

brasileira, além de contribuir de maneira singular para o debate sobre saúde mental, afetividade 

e identidade racial no país por meio da tipicidade de suas canções. Dessa forma, a tipicidade 

das canções de Baco Exu do Blues não está apenas em sua capacidade de representar o 

particular que se torna universal, mas na forma como encarna as contradições, dores e desejos 

de um sujeito histórico que insiste em existir, amar e lembrar num país que continuamente tenta 

apagar sua existência. 

Síndrome de Estocolmo pela violência 

Moro no sorriso da incerteza 

Esses olhos não enxergam com clareza 

Vítima da minha grandeza 

Abri minha própria empresa, latifundiário 

Comprando terreno nas cabeças que me odeiam 

Eu escolho quem senta na mesa 

Dividindo o pão e todo mal que me rodeia 

Sem padrão de beleza 

Minha cidade tem meu rosto, minha pele 

O ódio é o próprio espelho, é fictício 

Morremos pelos nossos, como cosplay de Cristo 

Nessas ruas, a inveja é o pior vício 

Pólvora nas esquinas, pensamento de presa 

Existe um motivo do mar vir depois da areia 

Ninguém entra nessa festa, ela já tá cheia 

Notas de cem nos pés dessa gostosa é o novo tipo de sereia 

Alguns caras com medo, com a mão cheia 

Quem tem o futuro agredido não tem medo de cadeia 

Minha pele é diferente, ela não é feia 

Se ama minha cultura, por que me odeia? 

(Imortais e fatais 2, 2022) 

A abertura do segundo verso de “Imortais e fatais 2” (2022), “síndrome de Estocolmo 

pela violência” já anuncia a ambivalência de ser um homem negro na realidade brasileira — a 

naturalização da dor e o apego compulsivo ao que fere e ao que pode ferir, a estar tão submetido 

a violências que essa se torna a única forma conhecida de tratamento, reproduzida então dentro 

de todas suas relações. Essa violência, somada a um estigma desumanizador a qual os homens 

negros são expostos cotidianamente faz com que o sujeito e sua subjetividades não sejam de 

fato observados. O trecho “sem padrão de beleza / minha cidade tem meu rosto, minha pele” 

ressoa ainda como um grito de afirmação racial, territorial e estética, que ao mesmo tempo 

recusa o padrão hegemônico de branquitude e reafirma Salvador como cidade mais negra fora 

da África. Essa crítica dialoga com o último trecho do verso: “se ama minha cultura, por que 

me odeia?” — um questionamento direto à apropriação cultural que fetichiza, consome e lucra 

com a produção negra (como por exemplo a camarotização do carnaval de Salvador), ao mesmo 

tempo em que rejeita, violenta e marginaliza os sujeitos que a criam. É nesse ponto que ressoa 



   

 

155 

 

a análise de Frantz Fanon sobre a experiência negra sob o olhar branco na obra Peles Pretas, 

Máscaras Brancas (2008) que deixa o indivíduo sem saídas alternativas a desumanização 

A vergonha. A vergonha e o desprezo de si.  A náusea.  Quando me amam, dizem que 

o fazem apesar da minha cor. Quando me detestam, acrescentam que não é pela minha 

cor...  Aqui ou ali, sou prisioneiro do círculo infernal (Fanon, 2008, p.109) 

Essa experiência de aprisionamento emocional e simbólico é aprofundada no verso 

“morremos pelos nossos como cosplay de Cristo”. A imagem do sacrifício ganha aqui uma 

dimensão crítica: Baco recorre à figura do mártir cristão para ironizar a romantização da morte 

de homens negros, como se fossem escolhidos para sofrer por todos. Mas sua morte não é 

sagrada, tampouco redentora — é consequência de um genocídio sistêmico, histórico e 

deliberado. Ainda assim, o rapper contrapõe a brutalidade com uma potência de resistência: 

“meus ancestrais, todos continuaram” desafiando a humanidade do símbolo cristão. “Imortais 

e Fatais 2” (2022) amplia a proposta já anunciada em “Sinto Tanta Raiva”: (2022) não basta 

denunciar a violência externa, é preciso olhar para dentro e compreender como ela molda os 

afetos e corrói os vínculos, para traçar uma contra estratégia. Claudio Patricio (2019), ao 

discutir o sofrimento dos homens negros numa sociedade racista e patriarcal, afirma que: 

“Quando homens negros sofrem, todos nós sentimos dor”. E essas dores só serão 

superadas com ações coletivas da própria população negra. 

Os homens negros enfrentam continuamente uma tensão racial que, por meio da 

manifestação do racismo, tem o potencial de minar sua identidade e sua saúde mental. 

As relações estabelecidas a partir da lógica patriarcal e racista fazem com que eles 

possam adotar comportamentos estigmatizados tais como: criminosos em potencial 

ou se permitindo ser objetificados sexualmente, visando apenas a atender as 

expectativas que se tem em relação a eles. Vivendo em uma sociedade onde o racismo 

estrutural é uma realidade, os homens negros estão fadados a enfrentar desigualdades 

e injustiças que afetam sua vida em diversos aspectos, incluindo oportunidades de 

trabalho, educação e saúde.  

Baco Exu do Blues ao se questionar quem roubou sua autoestima denuncia todas essas 

desigualdades e injustiças vivenciadas pelos homens negros. Utilizando-se da arte 

como um instrumento de protesto e de denúncia, ele não apenas dá voz àqueles que 

foram historicamente silenciados, mas também desafia a invisibilidade que muitos 

enfrentaram ao longo da história. Ao sentir, experienciar e externalizar suas emoções, 

Baco está convocando outros homens negros a desafiar as imposições da 

masculinidade patriarcal que determina que eles renunciem à capacidade de sentir 

(hooks, 2022) e, em última instância, de amar (Patricio, 2019, p.16-17) 

Baco Exu do Blues, que é um homem negro, grande e musculoso, se vê como refém do 

próprio corpo já que visualmente, essas características tendem a apresentar um homem que é 

potencialmente violento ou mero objeto sexual. Fator que constantemente colocou a população 

negra em um lugar de animalização, precisando, sob essa ótica racista, ser domesticado por 

meio da escravidão ou espetacularização (como visto principalmente nas mulheres negras, 



   

 

156 

 

tratadas por mulatas) ou recluso, precisando ser contido em prisões. Ao revisitar o próprio 

passado artístico e emocional, Baco costura os fios entre raiva, ancestralidade e afeto, operando 

uma experiência de reflexão em seus ouvintes. Com a participação de Vinícius de Moraes, a 

faixa mistura poesia e música para transpor a reflexão e diferentes gerações e perspectivas. O 

mesmo acontece na canção “Lágrimas” (2022) que utiliza com grande harmonização e 

coerência samples da canção de Gal Costa, “Lágrimas Negras” (1974). A faixa destaca 

principalmente a dificuldade em se demonstrar vulnerável depois de vivenciar apenas a 

experiência de precisar ser reativo e violento diante do racismo. 

[Intro: Gal Costa] 

Lágrimas negras caem, saem, saem 

Lágrimas negras caem, saem, saem 

 

[Verso 1: Baco Exu do Blues] 

Essa festa está boa, mas quero ir embora 

Tudo é muito melhor quando estamos a sós 

Me encontra lá fora, me encontra lá fora 

Eu quero te explicar tudo, mas nunca é a hora 

É que me ensinaram a 

Não ter medo de bater, de apanhar, ser baleado ou atirar 

(Lágrimas, 2022) 

A colaboração com Gal Costa — ícone da música popular brasileira — evoca uma 

dicção espiritual, quase ritualística, que sugere uma liberação emocional contida no banzo 

geracional, ecoando a dor histórica do povo negro. A repetição de “lágrimas negras caem, saem, 

saem” constrói uma poderosa articulação entre as canções que reforçam uma repressão afetiva 

rompida pela vulnerabilidade, perspectiva central para se compreender o projeto estético e 

político de Baco Exu do Blues no campo das masculinidades negras. O rapper reitera seu 

desconforto, remetendo ao mal-estar de performar socialmente uma persona endurecida, 

distante, insensível, muitas vezes imposta aos homens negros como escudo contra a violência 

sistêmica. O desejo de intimidade e de “explicar tudo” nunca se concretiza, pois há consciente 

ou inconscientemente, uma histórica dificuldade de verbalizar sentimentos ao performar uma 

masculinidade formada sob o silêncio afetivo e a repressão emocional. Sob esse viés, a 

subjetividade masculina negra é construída a partir da resistência física, da violência e da 

constante exposição ao risco.  

O perigo mora em minha memória 

Cássia, eu sou poeta, mas não aprendi a amar 

 

[Refrão 1: Baco Exu do Blues] 

É que tudo que eu ouvi sobre esse tal amor me assusta 

Ê-ê, tudo que eu ouvi sobre esse tal amor me assusta 

 



   

 

157 

 

[Ponte: Gal Costa] 

Beleza são coisas acesas por dentro 

Beleza são coisas acesas por dentro 

(Lágrimas, 2022) 

Como analisa bell hooks (2021), há uma expectativa social de que o homem negro seja 

duro, impenetrável, forjado na dor — um padrão herdado da brutalidade colonial que, em 

paralelo, para Fanon, (2008) trata-se do ato de aprisionar o sujeito em um “círculo infernal” de 

desumanização. Assim, o “perigo mora em minha memória” condensa a marca desse trauma; 

uma herança de sobrevivência que distancia o afeto e a construção de vínculos seguros e reitera 

seus efeitos. Ao citar um trecho da canção “Malandragem” (1994) conhecida popularmente pela 

interpretação de Cássia Eller –, “eu sou poeta, mas não aprendi a amar”, é possível inferir que 

nem mesmo com a ascensão social, a compreensão de suas vivências e da agência racista no 

Brasil, ainda é difícil exercer a capacidade de amar e internalizar que pode ser amado. O 

entendimento do personagem fica evidente no verso a seguir: 

[Verso 2: Baco Exu do Blues] 

Eu sei, tudo que tenho que fazer 

Mas me sinto inseguro, não sei bem por quê 

Eu gosto de rir, quando você sorri 

Eu gosto de quando você me faz dançar 

De cara fechada; pro mundo, nunca pra ti 

Te mostro além do meu ego e da minha marra 

Tocar outros corpos não é igual a te tocar 

Eu sinto que, com você, eu tenho que me entregar 

Amor, o mundo sempre foi tão cruel comigo 

Pra mim, é tão difícil ter que confiar 

Pra mim, é tão difícil ter que confiar 

 

[Refrão 2: Baco Exu do Blues] 

Eu tenho medo, eu tenho medo 

Não conte pra ninguém, é meu segredo 

Eu tenho medo, eu tenho medo 

Não conte pra ninguém, é meu segredo 

 

[Saída: Baco Exu do Blues & Gal Costa] 

Lágrimas negras caem, saem, saem 

Lágrimas negras caem, saem, saem 

Dói. Dói. Dói. Dói... 

(Lágrimas, 2022) 

Baco rompe com a expectativa social que associa masculinidade à estabilidade 

emocional inabalável e à autoridade afetiva – traços frequentemente exigidos dos homens 

negros e amplamente reforçados pela imagem tradicional do rapper forjada pela velha escola 

do rap. Ao admitir sua insegurança afetiva, o eu lírico se humaniza e revela as marcas de uma 

trajetória atravessada por exclusão, silenciamento e violência racial. A construção lírica opera 

um deslocamento significativo: da virilidade como armadura à vulnerabilidade como 



   

 

158 

 

possibilidade de cura. O movimento interno da canção expressa o desejo de entrega e conexão, 

mas também a tensão provocada pelos traumas acumulados em um mundo estruturalmente 

hostil. A repetição do verso “eu tenho medo, eu tenho medo / não conte pra ninguém, é meu 

segredo” explicita como a masculinidade negra é submetida a uma dupla interdição: não pode 

demonstrar fraqueza nem pode pedir ajuda — o que bell hooks (2021) define como a prisão 

emocional imposta pelo patriarcado e reforçada pelo racismo estrutural. Ao transformar esse 

tabu em matéria poética, Baco inaugura, na canção popular, um espaço ainda utópico em que a 

masculinidade se reinventa: longe do controle, da dureza e da contenção, e mais próxima da 

escuta, da fragilidade e da palavra compartilhada. Nesse gesto, sua lírica não apenas revisita a 

própria história, mas convoca o ouvinte a repensar coletivamente o que significa amar, ser 

amado e permitir-se sentir. Esse processo de reconstrução é possibilitado, em parte, pela 

figurativização que Luiz Tatit (2002) descreve como uma entoação que se aproxima da 

oralidade cotidiana e que, no rap, carrega um forte teor de performatividade discursiva. 

Nesse sentido, o discurso que cobra autenticidade do artista negro – como se a ida ao 

mainstream fosse, por si só, uma traição de classe ou identidade – é, em si, mais um mecanismo 

de controle simbólico. Ao reforçar a ideia de que artistas oriundos das periferias devem 

permanecer à margem para serem considerados verdadeiros, esse discurso ignora que alcançar 

visibilidade, renda e estabilidade também é uma forma legítima de resistência. Além disso, 

impõe a esses artistas uma série de pressões contraditórias: representar toda uma coletividade, 

atender às demandas do mercado, corresponder às expectativas do público e, ainda, não se 

desviar de um suposto “lugar de origem”. Essa cobrança pode produzir o que Marc Augé (1992) 

chamaria de não-lugar: uma posição de deslocamento subjetivo e simbólico em que o artista 

negro é constantemente questionado sobre sua legitimidade, independentemente de onde 

estejam. 

 Baco materializa esse conflito com intensidade na canção “Autoestima” (2022), ao se 

mover entre o eu e o nós, entre a dor íntima e a crítica coletiva. A alternância entre singular e 

plural nos versos da canção permite tanto uma leitura autobiográfica quanto uma generalização 

que toca as experiências de muitos outros sujeitos negros. Como veremos a seguir, esse 

movimento lírico expressa não apenas a dor de ser visto como exceção ou produto, mas também 

o desejo de se afirmar plenamente como sujeito digno de amor, afeto e pertencimento. 

[Verso 1] 

Tantas dores que eu tentei esconder 

Queria tudo, me disseram: "Isso não é pra você" 



   

 

159 

 

Julgamentos nos fizeram perder 

Livre demais pra quem não é, conseguir entender 

Usamos drogas pra esconder nossa dor 

Diamantes nas correntes pra ofuscar nossa dor 

Cravejamos o sorriso, não vão ver nossa dor 

Pago dez mil nesse tênis, tô pisando na dor 

Essa roupa é cara, foda-se, compra, quero esconder minha dor 

Esse carro é caro, foda-se, compra, eu quero fugir da minha dor 

Nada disso consegue me tirar essa dor 

Estando onde tô, não sinto direito de sentir essa dor 

(Autoestima, 2022) 

A canção “Autoestima” (2022) articula uma narrativa poderosa sobre as cicatrizes 

emocionais deixadas pelo racismo estrutural, sobretudo nos corpos e subjetividades de homens 

negros. Já no primeiro verso, a linha “Tantas dores que eu tentei esconder / Queria tudo, me 

disseram: ‘isso não é pra você’” ecoa como o lamento de gerações que tiveram negado o direito 

ao pertencimento — seja ao consumo, ao bem-estar ou ao afeto. “Isso” pode ser tudo aquilo 

que configura dignidade: acesso à educação, moradia, lazer, reconhecimento, amor. Em um 

país que historicamente expulsou seus descendentes escravizados para as margens da 

sociedade, o recado é claro: existe um limite simbólico para o que os corpos negros podem 

desejar. A linha “Julgamentos nos fizeram perder” amplifica essa denúncia: seja nos tribunais 

que condenam injustamente, nas revistas seletivas em shoppings, nas abordagens policiais, nos 

olhares de suspeita nos espaços de prestígio, ou ainda no autojulgamento internalizado, forjado 

pela constante negação de valor e reconhecimento.  

Esse acúmulo de rejeições é mascarado, então, por uma estética da ostentação que Baco 

desmonta com crueza. Nos versos “Diamantes nas correntes pra ofuscar nossa dor / Pago dez 

mil nesse tênis, tô pisando na dor”, o luxo não é mais apenas símbolo de poder: é armadura, é 

tentativa de fuga, é ritual de invisibilização da ferida. A performance do consumo funciona 

como disfarce da precariedade emocional – mas não como cura. 

[Verso 2] 

Foda, na festa da Vogue teve tanto estilo 

Ocupo dedos com anéis pra não puxar gatilhos 

Eu não te amo, disgraça! 

Furo nas minhas roupas 

Não importa a marca 

Fazendo mais bens que um papa 

Me chama de papi 

Motor da Benz nova abafando seu gemido 

Foram vinte e cinco anos pra eu me achar lindo 

Sempre tive o mesmo rosto 

A moda que mudou de gosto 

E agora querem que eu entenda 

Seu afeto repentino 

 



   

 

160 

 

[Refrão] 

Eu só tô tentando achar, a autoestima, que roubaram de mim 

Que roubaram de mim, que roubaram de mim 

Eu só tô tentando achar, a autoestima, que roubaram de mim 

Que roubaram de mim, que roubaram de mim 

(Autoestima, 2022) 

A pressão de estar “na festa da Vogue” carrega um peso ambíguo: por um lado, a 

conquista de ocupar espaços de prestígio antes negados a corpos negros; por outro, a 

consciência de que o acesso ao luxo e à visibilidade não significa a cura das marcas emocionais 

deixadas pelo racismo estrutural. O verso "Ocupo dedos com anéis pra não puxar gatilhos" pode 

sugerir um compromisso afetivo, simbolizado por uma aliança que funciona como uma 

tentativa de se apegar a algo precioso para se afastar do gatilho emocional, como também pode-

se inferir que o uso de adornos, joias, bens de valor, indicam uma posição social alcançada que 

impede o personagem de ser seduzido pela criminalidade. Nesse jogo de sentidos, Baco 

tensiona materialidade e afetividade, exibicionismo e fragilidade emocional, reafirmando as 

contradições que marcam a construção da masculinidade negra periférica e a ascensão social. 

Baco também questiona a superficialidade das novas formas de reconhecimento social e afetivo: 

“Foram vinte e cinco anos pra eu me achar lindo. Sempre tive o mesmo rosto. A moda que 

mudou de gosto”. Nesse trecho, ele ironiza a repentina valorização de traços e estéticas negras 

por parte da sociedade e da indústria da moda, deixando explícito que o problema nunca esteve 

em sua aparência, mas sim na forma como ela foi sistematicamente desvalorizada. Essa 

mudança de “gosto da moda” escancara como o afeto social por corpos negros muitas vezes é 

construído por interesses de mercado, modismos ou performances de diversidade. 

O refrão, repetido como um mantra: “Eu só tô tentando achar a autoestima que roubaram 

de mim”, sintetiza a ferida estrutural: não se trata de uma insegurança pessoal, mas de uma 

perda coletiva, de um apagamento deliberado promovido por um sistema que lucra com a 

inferiorização da população negra. A autoestima, aqui, é a metáfora central de um processo de 

desumanização que começa com a escravidão, se perpetua nas exclusões contemporâneas e se 

reproduz até mesmo nos momentos de conquista. Baco revela que, para o homem negro, até a 

vitória carrega culpa, cobrança e solidão. A canção — situada entre a confissão íntima e a crítica 

estrutural — torna-se um espaço onde dor, beleza e denúncia coexistem. Ao transformar sua 

vivência em arte, ele não apenas rompe com o silêncio histórico que ronda os afetos masculinos 

negros, como convoca o ouvinte a reconhecer e a refletir sobre os mecanismos que perpetuam 

a negação do amor, do cuidado e da dignidade a tantos. 



   

 

161 

 

.Quando Baco afirma “Eu só tô tentando achar / A autoestima que roubaram de mim 

/ Foram vinte e cinco anos pra eu me achar lindo, aproxima sua escrita de uma 

“literacura da ferida colonial”, processo de resistência interessado em superar a dor, 

ou seja, transformar o paradigma da dor “pela afirmação do direito ao devaneio” 

(nascimento, 2018, p. 21). A escrita de suas letras implica em processo que expulsa o 

que está sentido, traçando rotas para a cura. Não quer abordar seus temas de um “jeito 

um pouco mais bonito, um pouco mais garboso, [porque] talvez não funcione pra mim, 

já não vira uma música, não é um desabafo suficiente para eu dizer que se transformou 

em algo que eu sinta de verdade”  

Baco fala em sua música, “primeiro o que preciso falar na terapia”. A ideia, contudo, 

é não cair na armadilha do estereótipo da resistência constante que congela a escrita 

no frame da denúncia (mais óbvia) do racismo. A resistência se dá por meio de uma 

literatura negra, “espaço da experimentação, da criatividade, do inusitado/inesperado, 

visionário, (afro)futurista” (nascimento, p. 24), à despeito “dos traumas que o racismo 

cria. (...) Todos os filmes que eu vi na minha adolescência, o cara legal, o marido 

legal, o namorado legal não eram parecido comigo. Todas as novelas que eu vi na 

minha vida, o protagonista não era parecido comigo” (Fernandes, . 2023. p.20) 

Baco rompe com o silêncio e com as expectativas hegemônicas de uma masculinidade 

negra invulnerável, criando espaço para uma afetividade crítica e politizada. Sua música conduz 

o ouvinte a reconhecer as estruturas de opressão e as contradições sociais que atravessam os 

sujeitos negros, sem renunciar à elaboração estética. O uso de jogos de palavras, uma linguagem 

predominantemente conotativa, que possibilita diversas interpretações, aliado a um ritmo mais 

lento, que proporciona uma “digestão” maior do que está sendo cantado e à inserção de samples 

cuidadosamente escolhidos, amplia o alcance e as camadas de interpretações das canções, que 

deixam de ser apenas confissões individuais para se tornarem reflexões coletivas. Nesse sentido, 

um dos principais méritos de Baco Exu do Blues é a construção de uma masculinidade 

complexa, que expõe os mecanismos de autodefesa – como o materialismo, o machismo e a 

evasão emocional – ao mesmo tempo em que denuncia os custos psíquicos e afetivos dessas 

posturas.  

Ao desmontar a imagem do homem negro impenetrável e emocionalmente inacessível, 

Baco Exu do Blues traz à tona um sofrimento historicamente silenciado, além de expressar de 

forma legítima o desejo por afeto e pertencimento — elementos profundamente marcados pelas 

heranças do regime escravocrata brasileiro. Embora tal dor não seja exclusiva dos homens 

negros, a escolha de torná-la audível e visível, especialmente no interior do rap, representa tanto 

um gesto de recusa às idealizações sociais impostas à masculinidade quanto uma contribuição 

valiosa para o letramento coletivo dos ouvintes do gênero. Nesse sentido, Baco transforma um 

tabu — o sofrimento psíquico do homem negro — em matéria artística e política. E não se trata 

aqui de um enfraquecimento da força presente nas produções do rap nacional, mas da sua 

ressignificação: ao reconhecer que a brutalidade esperada socialmente reafirma estereótipos 



   

 

162 

 

racistas, o artista propõe uma nova ética de resistência. Não corresponder ao modelo de 

masculinidade violenta, ensinada, exigida e até reproduzida dentro do próprio rap, passa a ser, 

em si, um ato insurgente de afirmação subjetiva, de reconfiguração estética e de questionamento 

das estruturas de gênero e raça que sustentam o sistema. 

Diante dessas múltiplas camadas de significados, é possível afirmar que a obra de Baco 

se consolida como ponto de convergência entre estética e política, subjetividade e estrutura 

social. Partindo de experiências pessoais atravessadas pelo reconhecimento das violências 

sistêmicas, seu trabalho pode ser lido através da categoria lukacsiana de tipicidade, pois 

apresenta, por meio do microcosmo de sua trajetória, as contradições estruturais vividas na 

periferia do capitalismo. Baco constrói uma poética que evidencia o custo psíquico e afetivo da 

constante negação da humanidade negra, ao mesmo tempo em que transforma essa dor em 

potência criadora.  

Sua lírica performa a tensão entre o desejo de ser reconhecido, os traumas acumulados 

e a luta permanente para reinventar a própria identidade diante de um mundo que insiste em 

impor limites à existência negra. Seu alcance expressivo — mais de 5 milhões de ouvintes 

mensais no Spotify e 1,82 milhão de inscritos em seu canal do YouTube — é ampliado 

justamente pela escolha de uma forma estética híbrida, que mistura gêneros musicais e que 

alcança públicos diversos, e pela entoação passional que, como aponta Luiz Tatit (2001), 

potencializa a força emocional e comunicativa da canção, como uma contra estratégia perante 

o racismo e o machismo enraizados na colonização de corpos racializados que funda o país e, 

frequentemente, se atualiza para que essa realidade não mude, mas apenas troque sua forma de 

atuar. 

Ao fazer isso, a obra dialética de Baco Exu do Blues suscita questionamentos a partir 

de suas construções líricas e rítmicas sobre seu estar no mundo enquanto sujeito negro e artista, 

o que pode ser considerado ou não rap, os limites do gênero musical com a indústria, a 

sexualização de corpos negros e tantas outras pautas, frutíferas para quem gosta ou não do 

rapper baiano. Sendo assim, Baco Exu do Blues não apenas desafia os enquadramentos da 

indústria fonográfica ou os moldes da velha escola do rap, mas também se inscreve em um 

projeto político mais amplo de afirmação das subjetividades negras contemporâneas.  

Tal projeto encontra ressonância em outras vozes do rap nacional, como Djonga, BK e 

Emicida, bem como nos desdobramentos mais recentes da trajetória do grupo Racionais MC’s 



   

 

163 

 

— especialmente no disco solo Boogie Naipe de Mano Brown e no podcast Mano a Mano, em 

que temas como terapia, paternidade, relações interpessoais e novas formas de masculinidade 

são abertamente debatidos. Seja pelas canções em colaborações com nomes da MPB comercial, 

frequentemente atrelada a elite não racializada brasileira como feito em Quantas Vezes Você 

Já Foi Amado? (2022) ou visibilizando a presença de artistas como Liniker e Gloria Groove, 

também dentro do rap brasileiro, Baco Exu do Blues reformula a imagem e sonoridade do que 

pode ser compreendido como rap no Brasil. Ao problematizar o afeto, o consumo, a saúde 

mental e os modelos de masculinidade, Baco Exu do Blues faz da canção não apenas um 

instrumento de denúncia, mas elaboração simbólica e, sobretudo, reconstrução coletiva dos 

sentidos da experiência negra no Brasil contemporâneo.  

É fato que as produções recentes de Baco geram novos questionamentos e 

problemáticas, como a hiperssexualização de corpos negros enquanto estratégia de 

capitalização pela indústria ou uma individualidade exacerbada. Nesse sentido, trabalhos como 

seu último disco intitulado Fetiche (2024) evidenciam um movimento de esvaziamento de 

pautas que, em seus primeiros álbuns, conferiam densidade estética e política ao rapper. A 

ênfase excessiva em narrativas sobre sexo e na constante sexualização da própria vida sugere 

não apenas um esgotamento temático dentro de sua discografia, mas também uma diluição da 

potência crítica que antes o distinguia no cenário musical. Se, por um lado, tais escolhas podem 

ser interpretadas como tentativas de ampliar o alcance comercial, por outro, revelam a tensão 

entre arte e mercado, resultando em uma produção que, ao reiterar imagens já saturadas, 

enfraquece a capacidade de provocar debates sociais mais complexos.  Todavia, reconhece-se 

que a densidade e a complexidade dessa problemática poderão ser mais bem desenvolvidas em 

pesquisas futuras, cabendo ainda ao tempo — e às próximas produções do rapper baiano — 

indicar se tal direcionamento representa apenas uma fase ou se se consolida como uma nova 

estética em sua obra. 



   

 

164 

 

CONCLUSÃO 

Esta dissertação teve como objetivo central investigar a obra de Baco Exu do Blues sob 

a perspectiva da crítica literária, compreendendo a canção como uma forma artística, em sua 

densidade estética, ética e política, categorias indissociáveis do rap brasileiro como gênero 

musical e movimento social. Ao propor um diálogo entre os estudos sobre a canção popular 

brasileira, o conceito de tipicidade de György Lukács (2010) e os aportes do feminismo negro, 

especialmente a partir da obra de bell hooks (2021; 2022), a pesquisa procurou demonstrar 

como a produção do rapper baiano tensiona as estruturas da experiência musical brasileira e 

propõe novas formas de representação e existência para o sujeito negro na contemporaneidade.  

Desde a introdução, delinearam-se as bússolas conceituais que nortearam o percurso 

analítico: (1) a teoria da canção — representada por Luiz Tatit e Acauam Oliveira — nos 

ofereceu instrumentos para compreender a tradição do rap brasileiro e como a voz entoada 

estrutura sentidos e gestos no corpo da obra, sem deixar de lado quais os contextos sociais que 

provocaram as transformações intrínsecas do gênero, com o objetivo de distinguir velha e nova 

escola e localizar Baco Exu do Blues nessa linha de força; (2) a categoria da tipicidade, 

formulada por Lukács (2010), forneceu a base para compreender como, por mais que ajam 

distinções entre as gerações de rap no Brasil, tanto a velha escola – como visto no Racionais – 

como a nova escola a partir da obra de Baco, operam mediações entre o singular e o universal, 

tornando-se uma síntese viva das contradições sociais que atravessam o Brasil; e (3) os escritos 

de  bell hooks(2021; 2022)  sobre amor e da subjetividade negra permitiu abordar as dimensões 

afetivas e políticas da masculinidade negra a partir de uma perspectiva crítica e transformadora 

que é concretizada principalmente no último disco do rapper baiano.  

Cada uma dessas abordagens foi incorporada de modo estratégico e complementar ao 

longo dos capítulos. Tatit (2002, 2007) e Oliveira (2013; 2018) são fundamentais para pensar a 

linguagem da canção em sua materialidade específica — entre fala e canto, razão e emoção — 

revelando como a melodia, o ritmo e a dicção constroem modos de dizer que carregam 

significados sociais. Lukács (2010) por sua vez, foi essencial para pensar o rap como narrativa 

típica, capaz de expressar artisticamente contradições históricas de um modo estético que 

supera o imediato. Já bell hooks (2021; 2022), em consonância com Frantz Fanon (2008) foram 

a chave ética e afetiva da análise: suas concepções a respeito da experiência de homens negro, 

reforçam a importância de vislumbrar o amor como prática política e cura, também no rap 

brasileiro.  



   

 

165 

 

Para compreender o lugar do rap – e de Baco Exu do Blues – dentro da história da 

canção popular brasileira, foi necessário revisitar, inicialmente, o conceito de “canção tal como 

a conhecemos”. Evidenciando como, desde a década de 1920, a música popular brasileira foi 

mobilizada como instrumento de construção de uma identidade nacional, vinculada a um 

projeto político que buscava representar um “povo brasileiro” urbano, politicamente engajado 

e conciliatório. No entanto, esse mesmo processo de consolidação da canção popular brasileira 

tal como a conhecemos também estabeleceu filtros estéticos e ideológicos que resultaram na 

marginalização de manifestações culturais negras, que não se adequavam ao projeto 

hegemônico de identidade nacional.  

Ao aprofundarmos essa reflexão, analisamos o samba como um exemplo histórico 

desses processos de exclusão. Com base na biografia de Xangô da Mangueira, organizada por 

Nei Lopes (2005), foi possível evidenciar que essa exclusão da cultura negra não é recente: o 

samba, apesar de sua centralidade na identidade nacional, enfrentou processos de 

criminalização, controle institucional e embranquecimento estético. Apesar de sua origem afro-

brasileira e de seu papel fundamental na cultura nacional, o samba atravessou, ao longo do 

século XX, processos de criminalização, controle institucional e embranquecimento estético.  

Conforme argumentado por Acauam Oliveira (2015), o rap não busca síntese, mas 

dissenso. Ao se posicionar como um gênero musical que rompe com a promessa de integração 

racial promovida por outras vertentes da música popular, o rap introduz um novo paradigma na 

história da canção brasileira: o da denúncia direta, da insurgência formal e da construção de um 

lugar de fala para sujeitos historicamente silenciados.  Assim, longe de representar o “fim da 

canção”, como sugerem alguns críticos, o rap atualiza e expande seu campo de ação, oferecendo 

novas possibilidades de pertencimento, escuta e transformação social. 

Com base nas análises desenvolvidas ao longo de “Primeiramente, o rap é canção?”, 

torna-se evidente que o rap brasileiro desafia a estrutura hegemônica da canção popular ao 

tensionar não apenas sua forma, mas sobretudo sua função política e simbólica. Enquanto a 

canção tradicional — herdeira da bossa nova, da MPB e do samba urbano — foi frequentemente 

instrumentalizada para sustentar o mito da democracia racial e da conciliação nacional, o rap 

apresenta-se como força disruptiva, forjando uma nova gramática musical fundada no 

confronto, na denúncia e na visibilização das experiências negras e periféricas. Ao se filiar a 

uma linhagem marginalizada da música negra brasileira, como o soul e o funk dos anos 1970, 

o rap atualiza o papel crítico da canção, recusando-se a ser domesticado pelos moldes da canção 



   

 

166 

 

popular brasileira, os interesses midiáticos e a burguesia brasileira. Assim, longe de representar 

o “fim da canção”, como sugerem alguns críticos, o rap atualiza e expande seu campo de ação, 

oferecendo novas possibilidades de pertencimento, escuta e transformação social. 

As tensões históricas, ao passo que não desqualificam o rap enquanto canção e são papel 

chave na apreensão da historicidade em torno do seu aspecto cancional, nos levam a 

compreensão do papel disruptivo do gênero dentro da tradição da canção brasileira. Nesse 

cenário destaca-se a trajetória dos Racionais MC’s, que, embasado na leitura de Teperman 

(2015), concretiza a intenção de romper com a canção brasileira que alimenta o mito da 

democracia racial. Centralizando o debate sobre o racismo estrutural, o rap não apenas ocupou 

um lugar de enfrentamento discursivo, mas também passou a atuar como uma linguagem de 

ruptura estética dentro da música popular brasileira.  

Para fundamentar esse percurso, foi traçado a partir dessa constatação da relevância do 

rap brasileiro para a tradição cancional, um panorama histórico do rap, desde sua origem nos 

Estados Unidos até sua chegada e ressignificação no Brasil, destacando como ele se apropriou 

de elementos da cultura periférica para desenvolver uma linguagem estética própria. Essa 

linguagem, pautada pelo discurso direto e pela construção de narrativas identitárias negras, foi 

consolidada pela atuação de grupos como os Racionais MC’s, cuja contribuição foi fundamental 

para a inserção definitiva do rap no debate sobre a canção popular brasileira. A partir dos 

apontamentos de Acauam Oliveira (2018;2021) e Luiz Tatit (2002;2007) refletimos sobre como 

o grupo foi decisivo para se estabelecer como voz e instrumento de resistência da periferia, 

introduzindo um discurso direto e combativo sobre o racismo, a violência e as contradições 

sociais brasileiras.  

O capítulo demonstrou que compreender a trajetória do rap no Brasil exige reconhecer 

sua vinculação com o movimento hip hop enquanto prática cultural transgressora, 

profundamente enraizada nas vivências das juventudes negras das periferias urbanas. A 

construção da chamada velha escola do rap, em diálogo direto com o contexto de violência 

policial, racismo estrutural e exclusão social, marcou a canção rap como uma das principais 

formas de elaboração simbólica da experiência periférica. 

Ao acompanhar as transformações tecnológicas e sociais das últimas décadas, o rap 

brasileiro passou a incorporar novas estratégias de circulação, linguagem e visibilidade, abrindo 

espaço para o surgimento da nova escola — marcada tanto por inovações estéticas quanto por 



   

 

167 

 

tensões relacionadas à mercantilização e ao alcance em públicos mais amplos. Ainda que esse 

processo coloque em risco a radicalidade crítica do gênero, ele também revela a capacidade de 

reinvenção do rap como território de disputa simbólica e construção identitária. Assim, o 

capítulo reafirma o papel do rap como canção engajada, sensível às contradições históricas do 

país, e aponta como sua potência política permanece viva e ativa, mesmo em contextos de 

grande complexidade e disputa cultural. 

Ao final do primeiro capítulo, se desenhou as bases para o estabelecimento do terreno 

conceitual e histórico que possibilitaria a análise mais aprofundada da obra de Baco Exu do 

Blues nos capítulos seguintes, compreendendo-o como herdeiro e como agente de 

transformação dessa longa trajetória de disputas estéticas, políticas e identitárias dentro da 

música popular brasileira. Partindo das reflexões de Tatit (2002;2007) identificamos estratégias 

de entoação como a figurativização, a tematização e a passionalização, são mobilizadas por 

Baco em sua obra e o diálogo com as características discursivas da velha escola e de produção 

e distribuição adotadas pela nova escola do rap brasileiro.  

Demonstrou-se que a flexibilização melódica, estética, temática, identitária e ideológica 

que caracteriza o rap brasileiro contemporâneo — tendo Baco Exu do Blues como um de seus 

principais expoentes — contribui para a reavaliação das percepções sociais acerca da juventude 

negra, ampliando possibilidades de representação e ascensão por meio de um 

empreendedorismo por meio da arte. A partir disso, analisamos como o rap amplia suas pautas 

discursivas a partir das mudanças tecnológicas, sociais e políticas na chamada nova escola. As 

discussões identitárias e polarização política são combustível inflamável para que em 2016, 

Baco Exu do Blues e “Sulícidio” (2016) chacoalhassem a cena do rap brasileiro.  

A canção retoma com contundência o espírito combativo da velha escola — 

especialmente ao denunciar as desigualdades regionais e raciais que atravessam a cena do rap 

nacional — por meio de uma lírica agressiva, direta e repleta de crítica social, características 

que evocam a estética dos Racionais MC’s e outros nomes fundadores do gênero no Brasil. Ao 

mesmo tempo, Sulícidio se vale das ferramentas de produção contemporâneas — como o uso 

de beats digitais, distribuição em plataformas online e apelo visual associado ao marketing 

digital — que são marcas da nova escola, revelando como Baco tensiona e sintetiza distintas 

temporalidades do rap para construir uma poética própria.  



   

 

168 

 

A nova geração de artistas do rap brasileiro adota uma poética mais ambígua, híbrida e 

afetiva, artistas como Baco Exu do Blues não abandonam a luta pela sobrevivência — apenas 

a deslocam para outros campos da experiência negra, explorando com maior intensidade 

dimensões do desejo, do amor, do prazer e do sofrimento psicológico. Além disso, a dissertação 

evidenciou como a produção de Baco Exu do Blues também tensiona o próprio campo da 

canção brasileira, principalmente no que se refere ao rap. Ao incorporar e ressignificar 

elementos da tradição da MPB, da música afro-brasileira e do rap, o artista expande as fronteiras 

do que pode ser reconhecido como rap, inserindo novos léxicos, sonoridades e modos de narrar 

o Brasil. A articulação entre sample, intertextualidade literária, performance vocal, inserção de 

referências de vários campos (desde o que há de pop ao cânone literário) e construção de 

personagens típicos coloca sua obra em diálogo com um projeto estético que recusa a 

neutralidade e reivindica uma posição política clara diante das contradições de seu tempo.  

No segundo capítulo, o conceito de tipicidade, conforme desenvolvido por György 

Lukács (2010) se tornou o eixo central da análise. Essa escolha metodológica permitiu 

aproximar a crítica literária da análise da canção, evidenciando como a obra de Baco articula o 

singular e o universal em suas construções líricas. Ao problematizar a ideia de que o rap, por 

sua forma fragmentada ou por sua proximidade com a oralidade, estaria à margem de uma 

estética literária mais complexa, a dissertação demonstrou que Baco opera justamente no campo 

das contradições históricas, tornando-as matéria de sua produção artística possíveis de serem 

analisadas também por esse aspecto. Isto pois sua obra expressa, em chave lírica e performativa, 

contradições fundamentais da sociedade brasileira.  

A análise realizada no segundo capítulo demonstrou que a obra de Baco Exu do Blues 

é capaz de operar, por meio da tipicidade, a mediação entre o singular e o universal. Sua lírica 

não se restringe à introspecção ou à exteriorização emotiva, mas reflete — em sua materialidade 

estética — as tensões e contradições históricas da sociedade brasileira, especialmente aquelas 

que atravessam a juventude negra periférica. As canções analisadas revelam personagens e 

situações que, embora particulares, condensam processos coletivos e estruturais. Essa é 

justamente a definição do tipo artístico em Lukács (2010): não o indivíduo isolado, mas aquele 

que, ao ser representado, carrega o peso das forças sociais que o constituem. A partir da 

singularidade de seu percurso e da exploração de afetos, religiosidade, ancestralidade e 

subjetividade, Baco constrói figuras líricas que expressam as tensões de seu tempo: entre 



   

 

169 

 

ascensão e racismo estrutural, entre sucesso e sofrimento psíquico, entre visibilidade e 

apagamento. 

Nesse sentido, o capítulo não apenas reforça a relevância estética da produção de Baco 

Exu do Blues, mas também reivindica também a sua confirmação de verdadeira obra de arte, 

na concepção da teoria marxista lukacsiana. A articulação entre forma, conteúdo, história e 

subjetividade é evidência de que a canção, mesmo no formato popular e acessível do rap, pode 

cumprir um papel crítico e formativo. Sua música transforma dor, marginalização e 

invisibilidade em potência estética e política. Até mesmo em seu vulgo, Baco Exu do Blues, a 

religiosidade afro-brasileira ocupa um lugar central, articulando-se como forma de resistência 

estética e afirmação identitária diante de um contexto marcado por profundas desigualdades e 

violências simbólicas. Ao incorporar referências ao candomblé e à figura de Exu — divindade 

frequentemente demonizada por visões cristãs hegemônicas —, o artista reafirma não só a força 

da espiritualidade negra como elemento estruturante de sua poética, mas também no campo das 

disputas de narrativas.  

Essa escolha estética, no entanto, não é neutra: ela confronta diretamente o imaginário 

racista e intolerante que associa religiões de matriz africana ao desvio moral e ao perigo social, 

como demonstram os recorrentes dados sobre ataques físicos, simbólicos e institucionais a 

terreiros e praticantes dessas religiões no Brasil. Ao contrário do apagamento religioso e 

cultural frequentemente imposto à população negra, Baco se apropria dessas referências como 

modo de reconstrução subjetiva e coletiva, promovendo uma revalorização pública das 

ancestralidades negras. Nesse sentido, sua música ressoa como contraponto ao fetiche da 

mercadoria ao transfigurar em arte uma vivência marcada pela marginalização, mas também 

pela herança espiritual que sustenta a resistência negra no país 

Ao longo da análise das canções, ficou igualmente evidente que Baco constrói sujeitos 

líricos que condensam, em sua forma e conteúdo, as contradições sociais, raciais, morais e 

afetivas que atravessam a  historiografia brasileira a partir da perspectiva de um jovem negro 

criado nas periferias de Salvador. Sua obra não se limita a narrar vivências individuais, mas 

transforma essas experiências em expressões esteticamente mediadas de contradições 

estruturais mais amplas. Tal característica aproxima sua produção de uma tipicidade que não é 

apenas formal, mas também ética e política, uma vez que, como Lukács aponta, o tipo artístico 

só ganha força quando resulta de um compromisso com a totalidade da realidade social.  



   

 

170 

 

Ao aplicar a categoria de tipicidade ao campo da canção popular brasileira e, mais 

especificamente, ao rap de Baco Exu do Blues, a pesquisa contribui para a ampliação do diálogo 

entre música, literatura e pensamento social, evidenciando que a análise de formas culturais 

periféricas não apenas enriquece o campo da crítica, mas também revela possibilidades de 

leitura das contradições brasileiras por meio de outras perspectivas, linguagens e formas 

estéticas contemporâneas que tradicionalmente não ocuparão o centro dos estudos acadêmicos 

sobre literatura. A obra de Baco Exu do Blues não difere em muito do que já é característico do 

rap brasileiro; uma exposição os conflitos e os mantém em cena, recusando o apagamento das 

feridas sociais e afetivas da população negra. 

A análise mostrou que, em Baco, a escolha de temas como o racismo, a violência estatal, 

o banzo contemporâneo e os conflitos afetivos, longe de serem explorados de forma 

autocomplacente ou mercadológica, aparecem como desdobramentos estéticos de uma 

compreensão crítica do lugar que o sujeito negro ocupa no Brasil. As contradições vividas por 

esse sujeito — entre ascensão e exclusão, vulnerabilidade e potência, individualidade e 

coletividade — são apresentadas de forma dialética, desafiando leituras reducionistas ou 

essencialistas sobre sua obra. 

Já no Capítulo 3, ao retomar a construção estética da masculinidade negra pelo rap da 

velha escola, foi possível compreender como a figura do “homem durão” observada nas canções 

“Estilo Cachorro” (2002), dos Racionais MC’s, e “Estilo Vagabundo” (2002), de MV Bill e 

Kmilla CDD surgiu como estratégia de sobrevivência diante do racismo estrutural e das 

violências do cotidiano. Essa configuração, embora tenha promovido identificação e 

fortalecimento simbólico, também consolidou um imaginário de invulnerabilidade que, por 

vezes, inviabilizou a complexidade emocional dos sujeitos negros. Ao retomar esse percurso e 

contrastá-lo com a postura de Baco, que insere o afeto e a contradição como parte constitutiva 

da masculinidade, torna-se evidente que sua proposta cancional propõe uma ressignificação 

profunda — afetiva, ética e estética — do que significa ser homem negro no Brasil 

contemporâneo. Essa escolha estética e política não se limita a uma inovação temática: ela 

inaugura um novo tipo de performance identitária, em que a interioridade do homem negro — 

suas emoções, seus traumas, seus desejos — se torna parte central da narrativa artística e do 

debate público.  

A canção “Sinto tanta raiva...” (2022), por exemplo, abre o disco Quantas Vezes Você 

Já Foi Amado? (2022) com uma reflexão pungente sobre a dificuldade de conciliar sentimentos 



   

 

171 

 

de raiva e amor em um contexto marcado pela violência simbólica e estrutural. Já em 

“Inimigos” (2022), o rapper explicita o esforço cotidiano de se manter emocionalmente 

equilibrado diante do estigma de agressividade imposto aos homens negros. Nessas canções, a 

produção musical – com atmosferas densas, respirações audíveis e timbres tensionados – 

reforça a urgência de se construir outras imagens possíveis para a masculinidade negra. O 

mesmo se verifica em faixas como “Queima Minha Pele” e “Me Desculpa Jay-Z”, do disco 

anterior Bluesman (2018), que também figuram no capítulo como etapas desse percurso afetivo 

e político do artista. 

A análise das faixas do álbum Quantas Vezes Você Já Foi Amado? revela como o artista, 

ao tensionar os limites do que se espera de sua masculinidade, se inscreve na linhagem dos 

rappers que compreendem a canção como um instrumento de construção coletiva de sentido. 

As canções “Autoestima” (2022) e “Lágrimas” (2022) se mostraram centrais para a 

compreensão dessa reconfiguração, ao exporem as marcas emocionais da dor, da solidão e do 

desejo de ser amado, promovendo um deslocamento simbólico dentro do próprio rap. Em vez 

de reafirmar a postura de insensibilidade como única resposta possível à violência racial, Baco 

apresenta o amor como linguagem contra-hegemônica que subverte o silenciamento emocional 

imposto ao homem negro. Nesse sentido, Baco se afasta do discurso hegemônico que associa 

poder à dureza e ao silêncio, e se aproxima de uma ética relacional inspirada nas teorias de bell 

hooks (2021) e Audre Lorde (2019), que compreendem o amor como um ato político radical. 

A abertura para o afeto, a expressão da dor e a recusa da masculinidade tóxica tornam-se, aqui, 

estratégias contra-hegemônicas de resistência. 

A obra de Baco tensiona os modelos de masculinidade predominantes no rap da velha 

escola, ao propor uma nova ética de resistência baseada na escuta, na vulnerabilidade e no 

desejo de amar e ser amado. Ao vocalizar o sofrimento psíquico, as fraturas afetivas e a luta 

por autoestima, Baco recusa a idealização da força violenta como única forma de resistência, 

apontando para uma reconfiguração simbólica das possibilidades do homem negro na sociedade 

brasileira. 

 Nesse sentido, a obra de Baco pode ser lida como uma forma de “literacura” — como 

propõe Lucía Nascimento —, ou seja, uma escrita que cura, que transforma o trauma em 

criação, o silêncio em grito e a dor em forma. Como parte do processo natural de construção da 

dissertação, constatou-se, ao longo da pesquisa bibliográfica, que embora haja muitas 

discussões sobre masculinidades — especialmente do ponto de vista crítico e decolonial — nos 



   

 

172 

 

mais diversos campos do conhecimento, ainda são escassos os trabalhos assinados por homens 

negros sobre suas próprias vivências. Esse dado revela não apenas a permanência de barreiras 

estruturais a essa discussão dentro da comunidade negra masculina que ocupa a academia, mas 

também o caráter vanguardista da canção nesse debate. Em um país com baixos índices de 

escolarização, sobretudo entre a população negra, a canção — e em especial o rap — torna-se 

uma das linguagens mais eficazes de elaboração e disseminação de saberes, reafirmando seu 

lugar como ferramenta crítica e educativa. 

A relevância desta abordagem se acentua diante do fato de que, embora os estudos sobre 

masculinidades estejam em expansão, ainda são escassos os trabalhos de autoria de homens 

negros sobre suas próprias experiências. Nesse contexto, a canção emerge como um espaço de 

elaboração crítica mais avançado do que o próprio campo acadêmico, revelando sua potência 

epistêmica. Dessa forma, acreditamos que a análise realizada não apenas colabora com o campo 

dos estudos da canção popular e da crítica literária, mas também amplia o debate sobre raça, 

afeto e identidade no Brasil contemporâneo. Ao articular canção e pensamento social, estética 

e política, esta dissertação buscou também reiterar o potencial transformador da arte como 

espaço de disputa simbólica e de reconfiguração subjetiva.  

Reconhecemos que o rap, ao romper com parâmetros tradicionalmente associados à 

canção brasileira, como a presença de uma construção melódica entoativa e a busca por uma 

síntese conciliatória das tensões sociais, realmente não pode ser compreendido da linha de força 

que desenvolve a “canção tal como a conhecemos. Isso, contudo, não é suficiente para 

desqualificar o rap enquanto canção brasileira. O rap brasileiro inaugura uma nova lógica 

estética e política no campo da música popular, porém, melódica e ideologicamente está 

profundamente enraizado no soul brasileiro dos anos 70. 

A análise da canção como forma literária por sua vez, com ênfase em sua articulação 

com estruturas de dominação e resistência, reafirma o papel da crítica como ferramenta de 

escuta e interpretação crítica da realidade. Baco Exu do Blues, nesse sentido, não apenas insere 

sua voz em uma tradição estética, mas a transforma: converte sua experiência singular em forma 

partilhável, e sua dor, em reflexão coletiva. Por fim, ao construir sua obra em diálogo com uma 

genealogia de artistas marginalizados e ao trazer para o centro da canção experiências afetivas, 

espirituais e sociais do homem negro, Baco Exu do Blues reescreve sua própria narrativa e 

propõe novos horizontes para a canção popular brasileira. Sua lírica desvela a dor, o desejo, o 

consumo e a solidão como dimensões políticas de existência, desafiando as imagens 



   

 

173 

 

historicamente cristalizadas sobre o que pode um corpo negro na arte e no amor. Em um país 

onde os debates sobre masculinidades ainda são, em grande medida, mediados por olhares 

brancos e acadêmicos distantes da experiência vivida, sua obra se apresenta como um campo 

de pensamento mais avançado, em parte pela força do rap enquanto linguagem coletiva e pelo 

alcance estético que a canção proporciona em um país de baixa escolaridade. 

Os percursos traçados pelas vias constituídas e vivenciadas a partir dos capítulos deste 

trabalho convergem como caminhos distintos que se encontram em uma encruzilhada crítica. 

Essa encruzilhada, mais do que um ponto de chegada, é uma imagem viva, pulsante, herdeira 

das cosmovisões afro-brasileiras, onde Exu rege o trânsito entre mundos e verdades. Na obra 

de Baco Exu do Blues, a encruzilhada se apresenta como metáfora política e cultural: um 

território de tensão e criação, onde afetividade, resistência, mercado e estética se cruzam, se 

desafiam e se refazem. É ali, nesse entre-lugar fértil e incômodo, que a canção torna-se espaço 

de confronto e reinvenção, em que a dor é matéria de arte, e o amor, um ato insurgente. Em vez 

de respostas fáceis ou fórmulas prontas, Baco oferece travessias. Cada faixa, cada verso e cada 

gesto artístico seu tensiona os limites entre o íntimo e o coletivo, o individual e o estrutural, o 

poético e o político. Ao final, sua produção não apenas representa uma geração, mas propõe 

uma outra forma de existir — não apesar das encruzilhadas, mas através delas. Porque é nesse 

lugar simbólico, onde tudo se encontra, se troca e se transforma, que nascem as revoluções mais 

profundas: as que começam no corpo, passam pela palavra e atravessam o mundo. 

Desde seus primeiros trabalhos, Baco Exu do Blues atravessa temas como depressão, 

ansiedade e medo da solidão, desvelando, em sua lírica, dimensões subjetivas da existência 

negra masculina que foram, por muito tempo, silenciadas ou subestimadas — inclusive dentro 

do próprio rap. Ao trazer à tona essas fragilidades, Baco não apenas humaniza sua imagem, mas 

também tensiona os limites do arquétipo tradicional do rapper, ressignificando-o a partir da 

coragem de se vulnerabilizar. Essa virada discursiva não acontece no vácuo: ela reflete 

transformações sociais mais amplas, impulsionadas pelos debates contemporâneos sobre o 

machismo, o racismo estrutural, a escassez de representações positivas da negritude, a solidão 

da mulher negra e as feridas abertas por traumas intergeracionais. Para a juventude negra 

periférica, especialmente, escutar artistas como Baco é mais do que um exercício de 

identificação: é um ato de legitimação emocional, uma fresta por onde se insinuam novos 

modelos de masculinidade que rompem com o mandato da dureza, da hipersexualização e do 

silenciamento afetivo. Ao evocar o amor, o luto, a saudade, o desejo e o medo, sua obra convida 



   

 

174 

 

seus semelhantes a reaprenderem o que significa existir com inteireza — mesmo em um mundo 

que historicamente os fragmentou. 

É necessário reconhecer que, embora o rap (a canção, ou formas artísticas de maneira 

geral), não sejam capazes, por si só, de moldar ou transformar personalidades de maneira 

absoluta, é inegável que, se o gênero foi historicamente bem-sucedido em conduzir estratégias 

coletivas de sobrevivência e afirmação identitária, também carregou consigo, sem filtros, 

aspectos negativos de seu discurso. As heranças simbólicas, como o machismo e a glorificação 

de um modelo de masculinidade violenta, por vezes romantizadas, continuam a reverberar nas 

novas gerações de ouvintes e artistas. Assim, por vezes, mesmo enquanto promove a elevação 

da autoestima e a construção de narrativas mais complexas sobre a negritude e subjetividades, 

o rap contemporâneo segue dando continuidade a relação ambígua entre a resistência política e 

a reprodução de padrões problemáticos. Essa tensão é ainda mais agudizada quando 

consideramos que, para garantir sua permanência no mercado, o rap também precisou se adaptar 

a certas lógicas de consumo impostas pelo mainstream e, consequentemente, pelo capitalismo. 

Através da encruzilhada entre arte e política, tradição e ruptura, vulnerabilidade e 

potência, Baco Exu do Blues firma-se como ponto de encontro nesse terreiro encruzilhado como 

testemunho e denúncia, mas também como gesto poético de reexistência. O rapper baiano canta 

para desestabilizar, independentemente se é no campo afetivo ou combativo. É justamente nesse 

terreno entre dor e beleza, sagrado e profano, amor e ódio que a dimensão artística de Baco Exu 

do Blues encontra sua força mais contundente: nos trânsitos da encruzilhada. Sua poética nos 

lembra que há algo de profundamente político na escolha de amar, de chorar, de desejar, e 

contar a própria história com voz própria.   



   

 

175 

 

REFERÊNCIAS  

Abal, Felipe C.; Trombetta, Gerson Luís. O Blues E O Diabo: Um Encontro Na 

Encruzilhada. Xxvi Simpósio Nacional De História-Anpuh. São Paulo: Anais Eletrônicos, 

Associação Nacional De História-Anpuh, 2011. Bento, Cida. O Pacto Da Branquitude. São 

Paulo: Companhia Das Letras, 2022. 

Associação Brasileira De Antropologia. Criminalização Seletiva, Necropolítica E O 

Cerco À Cultura Negra: O Caso Mc Poze Do Rodo. Brasília, 03 Jun. 2025. Disponível Em: 

Www.Portal.Abant.Org.Br. Acesso Em: 23 Jul. 2025. 

AUTOESTIMA. Intérprete: Baco Exu do Blues. Compositor: Baco Exu do Blues. In: 

Quantas Vezes Você Já Foi Amado?. [S.l.]: 999, 2022. Gravação sonora. 

BB KING. Intérprete: Baco Exu do Blues. Compositor: Baco Exu do Blues. In: 

Bluesman. [S.l.]: 999, 2018. Gravação sonora. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=cp2jerh4srw. Acesso em: 25 maio 2025. 

BLUES, Baco Exu Do. Bluesman (Filme Oficial). [S.L.]: Youtube, 23 Nov. 2018. 1 

Vídeo (8min15s). Disponível Em: Https://Www.Youtube.Com/Watch?V=-Xfz8zzo-Dw. 

Acesso Em: 29 Jul. 2025. 

Blues, Baco Exu Do. Entrevista À Revista Elle Brasil. Elle Brasil, 2022. Disponível 

Em: Https://Elle.Com.Br/Cultura/Baco-Exu-Do-Blues-Entrevista-Quantas-Vezes-Voce-Ja-

Foi-Amado. Acesso Em: 20 Mar. 2023. 

Blues, Baco Exu Do. Entrevista Ao Podcast Mano A Mano, Com Mano Brown. 

Spotify, 2022. Disponível Em: Https://Open.Spotify.Com/Episode/5o1wvjrhzfzcyrly8sv1gv. 

Acesso Em: 18 Mar. 2023. 

Blues, Baco Exu Do. Entrevista Ao Programa Provoca, Com Marcelo Tas. Tv Cultura, 

2019. Disponível Em: Https://Www.Youtube.Com/Watch?V=20j4sck1jcc. Acesso Em: 12 

Mar. 2023. 

Blues, Baco Exu Do. Entrevista Para O Canal Papo De Música, Com Fabiane Pereira. 

Youtube, 2022. Disponível Em: Https://Www.Youtube.Com/Watch?V=Fohb7ttzlyk. Acesso 

Em: 17 Mar. 2023. 

BLUESMAN. Intérprete: Baco Exu do Blues. Compositor: Baco Exu do Blues. In: 

Bluesman. [S.l.]: 999, 2018. Gravação sonora. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=cp2jerh4srw. Acesso em: 25 maio 2025. 

Brasil. Censo Demográfico 2022: Características Gerais Da População, Religião E 

Pessoas Com Deficiência. Rio De Janeiro: Ibge, 2023. Disponível Em: 

Https://Biblioteca.Ibge.Gov.Br. Acesso Em: 24 Jul. 2025. 

Brasil. Instituto Nacional De Estudos E Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira. 

Censo Da Educação Superior 2022: Resumo Técnico. Brasília: Inep, 2023. Disponível Em: 

Https://Www.Gov.Br/Inep/Pt-Br/Assuntos/Noticias/Educacao-Superior/Censo-Da-Educacao-

Superior-2022-Inep-Divulga-Dados. Acesso Em: 24 Jul. 2025. 

http://www.portal.abant.org.br/
https://www.youtube.com/watch?v=cp2jerh4srw
https://www.youtube.com/watch?v=-xFz8zZo-Dw
https://open.spotify.com/episode/5O1wvJrhZfzcyRly8Sv1gv
https://www.youtube.com/watch?v=20J4sck1jcc
https://www.youtube.com/watch?v=FOHb7TTZLyk
https://www.youtube.com/watch?v=cp2jerh4srw
https://biblioteca.ibge.gov.br/
https://www.gov.br/inep/pt-br/assuntos/noticias/educacao-superior/censo-da-educacao-superior-2022-inep-divulga-dados
https://www.gov.br/inep/pt-br/assuntos/noticias/educacao-superior/censo-da-educacao-superior-2022-inep-divulga-dados


   

 

176 

 

Brasil. Ministério Da Saúde. Secretaria De Gestão Estratégica E Participativa. 

Departamento De Apoio À Gestão Participativa E Ao Controle Social. Óbitos Por Suicídio 

Entre Adolescentes E Jovens Negros 2012 A 2016. Brasília: Ministério Da Saúde, 2018. 

Disponível Em: 

Https://Bvsms.Saude.Gov.Br/Bvs/Publicacoes/Obitos_Suicidio_Adolescentes_Negros_2012_

2016.Pdf. Acesso Em: 24 Jul. 2025. 

Brasil. Ministério Dos Direitos Humanos E Da Cidadania. Relatório Anual Disque 

100 – 2024. Brasília: Mdhc, 2025. Disponível Em: Https://Www.Gov.Br/Mdh. Acesso Em: 

24 Jul. 2025. 

Brown, Mano. Entrevista Ao Le Monde Diplomatique Brasil. Le Monde Diplomatique 

Brasil, 2020. Disponível Em: Https://Diplomatique.Org.Br. Acesso Em: 21 Mar. 2023. 

BUARQUE, Chico. A Canção, O Rap, Tom E Cuba, Segundo Chico. Folha De São 

Paulo, São Paulo, 26 Dez. 2004. Entrevista. 

Buarque, Chico. Entrevista À Folha De São Paulo. São Paulo, 2004. Disponível Em: 

Https://Www1.Folha.Uol.Com.Br. Acesso Em: 18 Mar. 2023. 

CÁLICE. Intérprete: Chico Buarque; Gilberto Gil. Compositores: Chico Buarque; 

Gilberto Gil. In: Chico Buarque. [Rio de Janeiro]: Philips, 1978. 1 LP, faixa [x] (duração). 

CÁLICE. Intérprete: Criolo (Kleber Cavalcante Gomes). Compositores: Chico 

Buarque; Gilberto Gil. In: Releitura de “Cálice” por Criolo [vídeo]. [S.l.]: 2011. Disponível 

em: https://www.youtube.com/watch?v=yLD18FUkRSI. Acesso em: 29 jul. 2025. 

Cândido, Antonio. Dialética Da Malandragem. Revista Do Instituto De Estudos 

Brasileiros, São Paulo, N. 8, P. 67-89, 1970. 

Candido, Antônio. Dialética Da Malandragem. São Paulo: Editora 34, 1970. 

CAPITÃES DE AREIA. Intérprete: Baco Exu do Blues. Compositor: Baco Exu do 

Blues. In: Esú. [S.l.]: 999, 2017. Gravação sonora. 

CAPÍTULO 4, VERSÍCULO 3. Intérprete: Racionais MC’s. Compositores: 

[informar]. In: Sobrevivendo no Inferno. São Paulo: Cosa Nostra, 1997. Gravação sonora. 

Cavalcante, Berenice; Starling, Heloisa; Eisenberg, José (Orgs.). Decantando A 

República: Inventário Histórico E Político Da Canção Popular Moderna Brasileira – Outras 

Conversas Sobre Canção. Belo Horizonte: Editora Ufmg, 2007. 

Cotrim, Cristiane; Cotrim, Ricardo; Pacheco, Gustavo. Xangô Da Mangueira: 

Recordações De Um Velho Batuqueiro. Rio De Janeiro: Projeto Petrobrás Cultural, 2005. 

Da Silva, Edson. Racionais Mc’s Sob A Perspectiva Do Realismo Estético. Revista 

Sinalizar, São Paulo, V. 7, N. 2, P. 112-133, 2020. 

Debord, Guy. Sociedade Do Espetáculo. São Paulo: Editora 34, 2003. 

Douglas, Mary; Isherwood, Baron. O Mundo Dos Bens: Para Uma Antropologia Do 

Consumo. São Paulo: Editora 34, 2009. 

https://bvsms.saude.gov.br/bvs/publicacoes/obitos_suicidio_adolescentes_negros_2012_2016.pdf
https://bvsms.saude.gov.br/bvs/publicacoes/obitos_suicidio_adolescentes_negros_2012_2016.pdf
https://www.gov.br/mdh
https://diplomatique.org.br/
https://www.youtube.com/watch?v=yLD18FUkRSI


   

 

177 

 

EN TU MIRA. Intérprete: Baco Exu do Blues. Compositor: Baco Exu do Blues. In: 

Esú. [S.l.]: 999, 2017. Gravação sonora. 

ESTILO CACHORRO. Intérprete: Racionais MC’s. Compositores: [informar]. In: 

Nada Como Um Dia Após o Outro Dia. São Paulo: Cosa Nostra, 2002. Gravação sonora.  

EU TE PROPONHO. Intérprete: Racionais MC’s. Compositor: Peninha (Paulo Silva). 

In: Cores E Valores. Racionais MC’s. São Paulo: Boogie Naipe, 2014. 1 CD. 

EU TE PROPONHO. Intérprete: Racionais MC’s. Compositor: Peninha (Paulo Silva). 

In: Cores e Valores. São Paulo: Boogie Naipe, 2014. 1 CD. 

Fanon, Frantz. Pele Negra, Máscaras Brancas. Tradução De Renato Da Silveira. 

Salvador: Edufba, 2008. 

Feltrin, Hector Rodrigues. Exu Como Trickster: Tresvaloração Dos Juízos Morais No 

Rap De Baco Exu Do Blues. Revista Extraprensa, V. 13, N. 1, P. 26-39, 2019. 

Fernandes, Alexandre De Oliveira. A Agonia Da Crítica Literária E O Rap De Baco 

Exu Do Blues: Política Identitária Do Racismo E O Cânone Branco. Revista Crioula, São 

Paulo, N. 32, P. 1–20, Jul./Dez. 2023. Disponível Em: 

Https://Revistas.Fflch.Usp.Br/Crioula/Article/View/223405. Acesso Em: 22 Jun. 2025. 

Ferreira, E. R. P.; Roque, M. C.; Taufer, A. L. Literatura E Identidade Negra: 

Representações Estereotipadas E Movimentos De Resistência. Revista Scripta Uniandrade, 

Curitiba, V. 21, N. 1, P. 1-14, 2023. 

Frederico, Celso. A Arte No Mundo Dos Homens: O Itinerário De Lukács. São Paulo: 

Boitempo, 2013. 

Garcia, Walter. Elementos Para A Crítica Da Estética Do Racionais Mc’s (1990-

2006). Revista Ecos, V. 4, N. 2, 2013. Dossiê: Relações Brasil-China. Disponível Em: 

Https://Revistas.Ufrj.Br/Index.Php/Ecos/Article/View/Xx 

Garcia, Walter. O Som Da Canção: Uma Análise De “Construção” De Chico Buarque. 

São Paulo: Edusp, 2003. 

Gusmão, Beatriz; Ferreira, Claudia. Consumo E Cidadania: Uma Análise Sobre O 

Nicho De Mercado Para A População Negra A Partir Do Baco Exu Do Blues. São Paulo: 

Editora 34, 2021. 

Hall, Stuart. A Identidade Cultural Na Pós-Modernidade. Trad. Tomaz Tadeu Da Silva 

E Guacira Lopes Louro. 11. Ed. Rio De Janeiro: Dp&A, 2011 

Hall, Stuart. Cultura E Representação. Org. Arthur Ituassu. Rio De Janeiro: Editora 

Puc-Rio, 2016. 

Hooks, Bell. A Gente É Da Hora: Homens Negros E Masculinidade. São Paulo: 

Editora Elefante, 2022. 

Hooks, Bell. Tudo Sobre O Amor: Novas Perspectivas. São Paulo: Rosa Dos Tempos, 

2021. 

https://revistas.ufrj.br/index.php/ecos/article/view/xx


   

 

178 

 

Hooks, Bell. A Gente É Da Hora: Homens Negros E Masculinidade. São Paulo: 

Editora Elefante, 2022. 

Kehl, Maria Rita. Radicais, Raciais, Racionais: A Grande Fratria Do Rap Na Periferia 

De São Paulo. São Paulo Em Perspectiva, São Paulo, V. 13, N. 3, P. 95–106, Jul./Set. 1999. 

Doi:10.1590/S0102-88391999000300013 

Kilomba, Grada. Memórias Da Plantação: Episódios De Racismo Cotidiano. Rio De 

Janeiro: Cobogó, 2019.  

LÁGRIMAS. Intérprete: Baco Exu do Blues. Compositor: Baco Exu do Blues. In: 

Quantas Vezes Você Já Foi Amado?. [S.l.]: 999, 2022. Gravação sonora. 

Lima, Joaquim Luiz Braga. Estratégias De Comunicação Contra-Hegemônicas Na 

Música: Um Estudo De Caso Sobre “Sulicídio”. 2024. 

Lopes, Nei. Xangô, O Rei Da Alegria: Vida E Obra De Um Dos Maiores Sambistas 

Da História. Rio De Janeiro: Pallas, 1995. 

Lorde, Audre. Irmã Outsider: Ensaios E Conferências. São Paulo: Autêntica Editora, 

2019. 

Lukács, G. Problemas Del Realismo. Tradução Espanhola De Carlos Gerhard. Cidade 

Do México-Buenos Aires: Fondo De Cultura Econômica, 1966. 

Lukács, Gyorgy. Cultura, Arte E Literatura: Marx E Engelts Textos Escolhidos . 

Tradução De José Paulo Netto E Miguel Makoto Caválcanti Yoshida. 1. Ed. São Paulo: 

Expressão Popular, 2010. 

 Lukács, György. Introdução A Uma Estética Marxista. Trad. Rodnei Nascimento. São 

Paulo: Boitempo, 2023. 

Lukács, György. Introdução A Uma Estética Marxista: Sobre A Particularidade Como 

Categoria Da Estética. São Paulo: Instituto Lukács, 2018. (Publicação Original: 1956). 

Martins, Rosana. Hip Hop, Arte E Cultura Política: Expressões Culturais E 

Representações Da Diáspora Africana. Em Questão, V. 19, N. 2, P. 260-282, 2013. 

Mendes, Luis Antônio De Oliveira. O Banzo E Outros Males: O Páthos Dos Negros 

Escravos Na Memória De Oliveira Mendes. São Paulo: Editora 34, 2007. 

Müller, Henrique; Costa, Lucas Lazzarotto. A Paisagem Social Que Propulsiona O 

Surgimento Desta Manifestação Cultural. São Paulo: Editora 34, 2022. 

NEGRO LIMITADO. Intérprete: Racionais MC’s. Compositores: [informar]. In: 

Sobrevivendo no Inferno. São Paulo: Cosa Nostra, 1997. Gravação sonora. 

NEGRO LIMITADO. Intérprete: Racionais MC’s. Compositores: [informar]. In: Raio 

X Brasil. São Paulo: Cosa Nostra, 1993. Gravação sonora. 

Noguera, Renato. Por Que Amamos: O Que Os Mitos E A Filosofia Têm A Dizer 

Sobre O Amor. Petrópolis: Vozes, 2021. 



   

 

179 

 

Oliveira, Acauam Silvério De. O Fim Da Canção?: Racionais Mc’s Como Efeito 

Colateral Do Sistema Cancional Brasileiro. São Paulo: Editora 34, 2021. 

Oliveira, Acauam. “Quanto Vale O Show?”: Racionais Mc’se Os Dilemas Do Rap 

Brasileiro Contemporâneo. Música Popular Em Revista, V. 5, N. 1, P. 113-137, 2017. 

Oliveira, Elaine Moura Et Al. Rap Contestação E Funk Ostentação: Consumo E 

Discursos Sonoros Na Periferia. 2016. 

Oliveira, Rafael Henrique Camargo De. György Lukács E A Música Em Sua Estética. 

2024. 

Papi, Luciana Pazini Et Al. O Ano De 2005 Marcou Uma Mudança Importante Para A 

Assistência Social No Brasil. São Paulo: Editora 34, 2024. 

Peixoto, Valdenízia Bento; Da Silva Salvador, Evilásio; Bianchetti, Ana Luiza 

Rosenbaum. O Governo De Michel Temer (2016-2018) Empreendeu Um Ataque Aos 

Direitos Das Mulheres. São Paulo: Editora 34, 2023. 

Pinho, Osmundo. Qual A Identidade Do Homem Negro? São Paulo: Editora 34, 2004. 

Postali, Thifani. A Música De Kool Herc E Grand Master Flash. São Paulo: Editora 

34, 2011. 

PRETO E PRATA. Intérprete: Baco Exu do Blues. Compositor: Baco Exu do Blues. 

In: Bluesman. [S.l.]: 999, 2018. Gravação sonora. 

Proença Filho, Domício. Literatura E Afrodescendência No Brasil: Antologia Crítica. 

Belo Horizonte: Ufmg, 2004. 

RACIONAIS: DAS RUAS DE SÃO PAULO PRO MUNDO. Direção: Juliana 

Vicente. Produção: Preta Portê Filmes; Coprodução: Eliane Dias. Roteiro: Juliana Vicente. 

Intérpretes: Mano Brown, Edi Rock, Ice Blue, KL Jay. Fotografias: Flávio Rebouças, Rodrigo 

Machado, Carlos Firmino. Montagem: Washington Deoli, Yuri Amaral. Música Dos 

Intérpretes. Rio De Janeiro: Netflix, 2022. 1 Longa-Metragem (116 Min), Documentário 

Musical, Colorido, Legendado Em Inglês, Português Entre Outros Idiomas. 

RAP É COMPROMISSO. Intérprete: Sabotage. Compositor: Sabotage. In: Rap é 

Compromisso. [S.l.]: Cosa Nostra, 2000. 1 CD, faixa 1 (duração).Sandroni, Carlos. Adeus A 

Mpb. In: Decantando A República: Inventário Histórico E Político Da Canção Popular 

Moderna Brasileira. Rio De Janeiro/São Paulo: Nova Fronteira/Fundação Perseu Abramo, 

2004. 

Ribeiro, Milton. " Eu Decido Se'cês Vão Lidar Com King Ou Se Vão Lidar Com 

Kong” Homens Pretos, Masculinidades Negras E Imagens De Controle Na Sociedade 

Brasileira. Humanidades & Inovação, V. 7, N. 25, P. 117-134, 2020. 

Rocha, Róbson Peres. A Velha Escola De Rap E A Nova Escola De Rap: Problemas 

De Método Na Análise De Grupos Culturais. Revista Contraponto, V. 7, N. 2, 2020. 

Rose, Tricia. A Voz Da Rua: Rap E A Construção Da Identidade Negra. Tradução De 

Daniel Esteban. São Paulo: Edusp, 2016. 



   

 

180 

 

Santana, Bruna Da Paixão; Silva, Everton Melo Da; Angelim, Yanne. Negro(A)S Na 

Mídia Brasileira: Estereótipos E Discriminação Ao Longo Da Formação Social Brasileira. 

Revista Famecos, V. 26, N. 1, 2019. 

Santos, Daniel Dos. Como Fabricar Um Gangsta: Masculinidades Negras Nos 

Videoclipes Dos Rappers Jay-Z E 50 Cent. 2018. 

Santos, Maicon Carlos Costa. Ritmo E Produção: Os Conflitos Entre O Rap De 

Mensagem E O De Ostentação Na" Nova Cena". 2019. 

Segreto, Marcelo Costa. A Presença Da Fala Na Melodia Do Rap. Música Popular Em 

Revista, V. 5, N. 1, P. 7–34, Jan. 2018. Doi: 10.20396/Muspop.V5i1.13123. 

Segreto, Marcelo. Rap: A Estética Da Rima E Da Performance. São Paulo: Eca/Usp, 

2017. 

SULÍCIDO. Intérprete: Baco Exu do Blues & Diomedes Chinaski. Compositor: Baco 

Exu do Blues & Diomedes Chinaski. In: Single. [S.l.]: 2016. Gravação sonora. 

Tatit, Luiz. A Dicção Do Cancionista. São Paulo: Editora Perspectiva, 2002. 

Tatit, Luiz. A Dicção Do Cancionista. São Paulo: Editora Perspectiva, 2002. 

Tatit, Luiz. O Cancionista: Composição De Canções No Brasil. São Paulo: Edusp, 

2002. 

Tenório, Jeferson. O Avesso Da Pele. São Paulo: Companhia Das Letras, 2020. 

Teperman, Ricardo. Se Liga No Som: As Transformações Do Rap No Brasil. São 

Paulo: Editora Sandr34, 2015. 

TINHORÃO, José Ramos. O Rap Salva A Palavra. Época, Rio De Janeiro, Ano 9, N. 

322, 16 Jul. 2004. Entrevista. 

TRIBUTO ÀS MULHERES PRETAS. Intérprete: Rappin’ Hood, Johnnye MC, 

Lady Cris, Paulo Brown, Silveira. Compositores: Rappin’ Hood; Johnnye MC; Lady Cris. In: 

Sujeito Homem. São Paulo: Trama (Zâmbia Fonogramas), 2001. Gravação sonora, faixa 7 

(duração)Ribeiro, Alan Augusto Moraes; Faustino, Deivison Mendes. Negro Tema, Negro 

Vida, Negro Drama: Estudos Sobre Masculinidades Negras Na Diáspora. Revista 

Transversos, V. 10, P. 163-182, 2017. 

Volp, Stefano. Homens Pretos (Não) Choram. São Paulo: Harper Colins, 2020. 


