
 

 
 

 

 
INSTITUTO DE LETRAS – IL 

DEPARTAMENTO DE TEORIA LITERÁRIA E LITERATURAS – TEL 
PÓS-GRADUAÇÃO EM LITERATURA E PRÁTICAS SOCIAIS – PÓSLIT 

 
 
 
 

HOGAN WAKED DE BRITO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
DRAMATURGIA E DIREITO:  o teatro político de Aimé Césaire como palco para a defesa 
dos direitos humanos 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

2025 
 
 
 
 
 
 



 
 

 

 
Departamento de Teoria Literária e literaturas 

Programa de Pós-Graduação em literatura 
 
 
 
 
 

HOGAN WAKED DE BRITO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
DRAMATURGIA E DIREITO:  o teatro político de Aimé Césaire como palco para a defesa 
dos direitos humanos 
 

 
 
 

Dissertação de Mestrado submetida ao 
Programa de Pós-graduação em Literatura 
e Práticas Sociais da Universidade de 
Brasília, como requisito para obtenção do 
título de mestre em Literatura.  
Linha de pesquisa: Literatura e outras 
artes.  
Orientadora: Prof.a Dra. Maria da Glória 
Magalhães dos Reis - UnB 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

2025 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Ficha catalográfica elaborada automaticamente, com os dados fornecidos pelo(a) autor(a) 

 

 
 
 
 
 

 
Waked de Brito, Hogan 

WW147d  DRAMATURGIA E DIREITO: o teatro político de Aimé Césaire 
como palco para a defesa dos direitos humanos / Hogan Waked de 
Brito; orientador Maria da Glória Magalhães dos Reis. 
Brasília, 2025. 

122 p. 

 
Dissertação(Mestrado em Literatura) Universidade de Brasília, 2025. 

 
1. Teatro Político. 2. Aimé Césaire. 3. Direitos Humanos. 

4. Dramaturgia. I. Magalhães dos Reis, Maria da Glória, orient. II. 
Título. 



BANCA EXAMINADORA 
 
 
 
 

A dissertação intitulada “DRAMATURGIA E DIREITO:  o teatro político de Aimé Césaire 
como palco para a defesa dos direitos humanos”, de autoria exclusiva de Hogan Waked de 

Brito, foi julgada pela banca examinadora constituída pelos seguintes professores: 
 
 
 
 
 

Prof. Dra. Maria da Glória Magalhães dos Reis  
Universidade de Brasília – UnB  

Presidente  
______________________________________  

 
Prof. Dr. André Gomes  

Examinador interno - UnB 
______________________________________  

 
Prof.a Dra. Josilene Pinheiro-Mariz  

Examinadora externa – UFCG  
______________________________________  

Prof. Dr. João Vicente Pereira Neto  
Suplente – UnB  

 
 

Data da defesa  
Brasília, 15 de dezembro de 2025 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



AGRADECIMENTOS 
 
 
 
 

Agradeço à orientadora, Professora Doutora Maria da Glória Magalhães dos 

Reis, pela determinação e pelo enriquecimento de minha vida acadêmica, pessoal, 

cultural e artística. 

Agradeço aos meus companheiros de trajetória na Universidade de Brasília, 

especialmente aos integrantes do Grupo de Pesquisa em Literatura, Educação e 

Dramaturgias Contemporâneas – LEDrac, onde pude ampliar meus conhecimentos 

sobre literatura e participar de discussões profundas e gratificantes. 

Agradeço aos participantes do grupo En classe et en scène, espaço onde a 

dramaturgia toma forma e se evidencia o poder da literatura na discussão de questões 

sociais. 

Agradeço também aos professores das disciplinas cursadas no mestrado, por 

terem contribuído com doutrina especializada e com discussões que enriqueceram 

significativamente a minha pesquisa. 

Agradeço, por fim, aos meus pais e irmão por sempre celebrarem cada novo 

projeto e empreendimento. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



RESUMO 
 

A pesquisa Dramaturgia e direito: o teatro político de Aimé Césaire como palco para 
a defesa dos direitos humanos se funda na ideia de que a literatura, no caso a 
dramaturgia, e o direito são áreas da produção humana ligadas de maneira 
importante, sendo o teatro o meio de propagação de normas jurídicas e o local onde 
o direito é questionado, analisado ou reconstruído, além de ser o espaço de 
resistência dos oprimidos, onde suas vozes silenciadas podem ser emitidas. A 
pesquisa buscou estudar a peça teatral Uma temporada no Congo como espaço de 
afirmação dos direitos humanos e de resistência social, explorar as relações entre a 
literatura e o direito baseadas nos eixos propostos por François Ost e analisar o teatro 
político na obra de Aimé Césaire e além de sua utilização de elementos do teatro 
épico. Por meio de pesquisa bibliográfica nos campos do direito, da literatura e dos 
teatros político e épico, além da análise da obra Uma temporada no Congo, de Aimé 
Césaire, percebe-se como o teatro político contribui para a promoção dos direitos 
humanos, ao expor desigualdades e opressões e dar voz às minorias. A pesquisa 
segue os eixos do direito pela literatura e do direito na literatura, mostrando como a 
escrita dramatúrgica pode contribuir para a discussão e para a resolução de questões 
ligadas à justiça, à lei e ao poder. Assim, o teatro político, ao instigar a consciência 
crítica dos espectadores, pode funcionar como instrumento de transformação social e 
jurídica, denunciando violações e preparando a sociedade para um futuro de respeito 
aos direitos humanos. 
 
Palavras-chave: Teatro Político; Aimé Césaire; Direitos Humanos; Dramaturgia. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



ABSTRACT 
 

The research Dramaturgy and Law: the political theater of Aimé Césaire as a stage for 
the defense of human rights is grounded in the idea that literature—specifically 
dramaturgy—and law are areas of human production that are significantly 
interconnected. Theater functions both as a medium for the dissemination of legal 
norms and as a space in which law is questioned, analyzed, or reconstructed; it is also 
a space of resistance for the oppressed, where their silenced voices can be expressed. 
The research sought to study the literary work Uma temporada no Congo as a space 
for the affirmation of human rights and social resistance; to explore the relationships 
between literature and law based on the axes proposed by François Ost; and to 
analyze political theater in the work of Aimé Césaire, as well as his use of elements of 
epic theater. Through bibliographic research in the fields of law, literature, and political 
and epic theater, in addition to the analysis of Uma temporada no Congo by Aimé 
Césaire, it becomes evident how political theater contributes to the promotion of human 
rights by exposing inequalities and oppressions and giving voice to minorities. The 
research follows the axes of law through literature and law in literature, demonstrating 
how dramaturgical writing can contribute to the discussion and resolution of issues 
related to justice, law, and power. Thus, political theater, by fostering the critical 
awareness of spectators, can function as an instrument of social and legal 
transformation, denouncing violations and preparing society for a future grounded in 
respect for human rights. 
 
Keywords: Political Theatre; Aimé Césaire; Human Rights; Dramaturgy. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Sumário 
INTRODUÇÃO ...................................................................................................................................... 8 
1. A relação entre literatura e direito: aproximação, complementaridade e enriquecimento ................ 10 
1.2 Os eixos de relação entre literatura e direito ................................................................................... 37 

1.2.1 Literatura como direito ............................................................................................................. 38 
1.2.2 Direito pela literatura ............................................................................................................... 38 
1.2.3 Direito como literatura ............................................................................................................. 40 
1.2.4 Direito da literatura .................................................................................................................. 42 
1.2.5 Direito na literatura .................................................................................................................. 44 

2. Teatro político e épico e seu poder de transformação da realidade ................................................... 47 
2.1 Um primeiro olhar sobre Uma Temporada no Congo. ............................................................... 47 
2.2 Um olhar mais profundo sobre a dramaturgia de Aimé Césaire em Uma temporada no Congo. 75 

3. Uma temporada no Congo: o palco onde a representação de uma sociedade oprimida denuncia as 
violações aos direitos humanos ............................................................................................................. 85 

3.1 Direito à igualdade ...................................................................................................................... 93 
3.2 Direito à liberdade ....................................................................................................................... 96 
3.3 Direito à autodeterminação ......................................................................................................... 99 
3.4 Direito à dignidade .................................................................................................................... 103 
3.5 Direito à fraternidade ................................................................................................................ 106 
3.6 Direito à resistência e autotutela ............................................................................................... 109 
3.7 Uma temporada no Congo e a defesa dos direitos humanos..................................................... 109 

CONSIDERAÇÕES FINAIS .............................................................................................................. 114 
REFERÊNCIAS .................................................................................................................................. 117 
 

 

 

 

 

 

 

 



8 
 

INTRODUÇÃO 
 

 

« Et ma bouche sera la bouche des malheurs qui n'ont point de bouche, 

ma voix, la liberté de celles qui s'affaissent au cachot du désespoir »  

Aimé Césaire.1 

 

 

A partir dessa afirmação emblemática de Aimé Césaire que, em tradução de 

Lilian Pestre de Almeida significa “E minha boca será a boca das desgraças que não 

têm boca, minha voz, a liberdade das que se curvam no cárcere do desespero”2, 

surge o questionamento: em que lugar partes oprimidas de uma população, a quem 

é negada a possibilidade de se expressar, podem ter suas vozes erguidas e serem, 

enfim, escutadas? A resposta não é fácil, mas há um lugar onde tudo pode ser dito, 

questionado, analisado e onde as violências e os absurdos cometidos pela 

humanidade podem ser reparados: esse lugar é o teatro. 

A obra Uma temporada no Congo, representante do teatro político como 

proposto por Erwin Piscator e Bertolt Brecht, se revela, a cada página, a cada ato e 

a cada cena, uma ferramenta, ou uma arma, por meio da qual Aimé Césaire oferece 

ao povo congolês, subjugado pela empreitada colonial belga, a possibilidade de se 

expressar em uma denúncia sobre a ausência e sobre a violação sistemática dos 

direitos humanos, consubstanciando-se em um manifesto em favor desses direitos 

ainda a serem estabelecidos no país recém-independente. 

A pesquisa se baseia, portanto, na ideia de que o teatro, visto como a 

dramaturgia, e o direito são áreas da produção humana que estão ligadas de maneira 

especial: o teatro é, frequentemente, o meio de propagação de normas jurídicas e, 

mais importante, é muitas vezes o lugar onde o direito é questionado, analisado ou 

reconstruído. Além disso, é o local da resistência dos oprimidos, das minorias, enfim, 

daqueles que, no quotidiano, perdem suas vozes. 

Com isso, este estudo teve por base a pesquisa bibliográfica tanto no campo 

da literatura como na seara do direito, além da leitura e da análise da obra Uma 

 
1 CÉSAIRE, Aimé. Cahier d’un retour au pays natal. Paris: Présence Africaine, 1983, p. 55. 
2 CÉSAIRE, Aimé. Caderno de um retorno ao país natal. Tradução de Lilian Pestre de Almeida. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2012, p. 45. 



9 
 

temporada no Congo de Aimé Césaire, e buscou responder a perguntas tais quais: 

como a obra de Aimé Césaire é capaz de relacionar a independência do Congo com 

aspectos jurídicos relativos aos direitos humanos? De que maneira a obra traz à tona 

a necessidade de respeitar esses direitos? Como o teatro político de Aimé Césaire 

constrói, no texto e na cena, o mundo do devir ou do dever-ser jurídico a fim de 

consolidar o respeito aos direitos humanos? 

Para tanto, começou-se pela análise de textos que estabelecem a relação entre 

a literatura e o direito, em especial pelos escritos do filósofo e jurista francês François 

Ost, compreendendo-se a dramaturgia e o texto dramático como uma forma literária 

voltada à organização do discurso dramático. Em seguida, a análise se voltou para os 

estudos referentes ao teatro, principalmente na sua faceta política proposta por 

autores como Erwin Piscator, Bertolt Brecht, Peter Szondi e Jean-Pierre Sarrazac. 

Finalmente, estabelecendo concretamente a relação entre a dramaturgia e o 

direito, em favor de como uma obra teatral pode ser o palco para a vozes dos 

oprimidos a fim de promover o questionamento acerca do desrespeito aos direitos 

humanos, estudou-se a obra Uma temporada no Congo, que representa o teatro 

político no qual os problemas sociais e as questões relativas do direito são analisadas, 

discutidas e colocadas em perspectiva pelo autor, pelos leitores e pela audiência. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 
 

1. A relação entre literatura e direito: aproximação, complementaridade 
e enriquecimento 
 

A literatura e o direito são dois campos independentes com definições e 

características próprias: o direito, por exemplo, se refere às regulações, às 

disposições legais, às normas etc., que são determinadas pelo Estado, sendo uma 

forma de poder e de normatização. Ele é formulado e desenvolvido pelos governos 

para regular o comportamento das pessoas com o objetivo de manter a ordem social. 

A literatura, por sua vez, se refere ao trabalho criado por meio da linguagem e da arte, 

sendo uma forma de expressão e reflexão dos pensamentos das pessoas, das 

emoções e de suas vidas por meio da linguagem, conforme explicado pela 

pesquisadora Universidade de Silvicultura e Tecnologia do Centro-Sul – 

Departamento de direito, Chunxi Hu em Law and Literature : Exploring the intersection 

of Two Fields (Hu, 2023). 

Como se percebe, então, o texto jurídico e o texto literário possuem elementos 

que os caracterizam particularmente e os diferenciam, uma vez que a norma 

positivada, ou a lei, é instituída num campo de obrigações a serem cumpridas 

possuindo uma linguagem denotativa que limita a sua significação, enquanto a 

literatura, ao seu turno, por ser arte, extrapola os limites estabelecidos, em razão da 

variedade de significações que pode alcançar (Hu, 2023). Assim caracteriza Hu ao 

explicar as particularidades de cada área: 

 

Enquanto reguladora do comportamento das pessoas e da 
manutenção da ordem social, a leis também refletem a busca racional 
das pessoas por justiça e igualdade. Enquanto a literatura expressa o 
pensamento das pessoas, emoções e vida, ela também reflete a busca 
das pessoas por beleza, gentileza e verdade. Esses dois aspectos 
juntos constituem a riqueza e a variedade da civilização humana3 (Hu, 
2023, p. 2, tradução nossa). 

 

 
3 While regulating people's behavior and maintaining social order, laws also reflect people's rational pursuit of 
justice, justice, and equality. While literature expresses people's thoughts, emotions and life, it also reflects people's 
pursuit of beauty, kindness and truth. These two aspects together constitute the richness and variety of human 
civilization. 



11 
 

Além disso, conforme afirma a pesquisadora francesa Catherine Duplat, em 

Droit et littérature : des liaisons dangereuses?(Direito e literatura: ligações perigosas? 

em tradução nossa) o direito codifica a realidade enquanto a literatura questiona as 

convenções, o direito garante a segurança jurídica e enquanto a literatura pode 

incomodar, uma vez que para ela o real é tão somente uma das regiões do possível 

(Duplat, 2011). 

Contudo, apesar das diferenças entre a literatura e o direito, os autores 

Charilaos Nikolaidis, professor(a) Sênior na Escola de direito da Universidade de 

Essex (2022), e Duplat (2011), consideram maneiras de como a literatura se apropria 

do direito, o que revela a aproximação entre os dois campos. Isso se dá, pois, no 

correr da história, obras célebres como Antígona de Sófocles, ou o Mercador de 

Veneza, de Shakespeare, foram o meio para debates morais, filosóficos e legais, de 

forma literária. Além disso, muitas vezes, as produções literárias foram meio de 

expressão do direito: podem ser tomadas como exemplos as tragédias gregas que 

eram obrigatórias à toda a população e se destinavam a revisar as regras da cidade 

e a tentar resolver os conflitos sociais. Também pode-se falar que existe todo um 

domínio da literatura baseado nos desafios éticos nos quais a moral é quase mais 

importante que a ficção que a conta: pode-se pensar em Albert Camus escrevendo e 

criticando a colonização francesa. Observa-se, ainda, que o direito foi tema e objeto 

da literatura em obras como Fausto (sobre as regras de contrato), Robinson Crusoé 

(questões sobre propriedade privada), Ricardo II, de Shakespeare (a doutrina “dos 

dois corpos do rei”) e a obra de Charles Dickens que trata dos juízes iníquos A casa 

soturna.  

Retomando o fato de que as tragédias gregas eram voltadas para a 

população, o dramaturgo e professor de dramaturgia francês Jean-Pierre Sarrazac, 

em Léxico do Drama Moderno e Contemporâneo, estabelece de forma direta a relação 

entre a literatura e o direito, no verbete “Processo (Tribunal)”. Segundo o dramaturgo, 

entre o teatro e o tribunal está estabelecida uma relação de semelhança de estrutura, 

uma vez que ambos são o local onde tentativas de resolver as questões humanas são 

postas à vista, sendo ambos o local de incertezas e de conflitos. Também, diversas 

obras jogaram com a correspondência entre o tribunal e o palco, chegando ao 

propósito de Bertolt Brecht, dramaturgo e diretor de teatro alemão, no qual o 

personagem relata situações e ações que serão julgadas pelo público: 



12 
 

Entre teatro e tribunal vigora uma relação de homologia fundada num 
parentesco estrutural. Jean-Pierre Vernant e Pierre Vidal-Naquet, em 
Mito e tragédia na Grécia antiga, lembraram que, desde a origem, as 
instituições trágica e jurídica eram solidárias. A tragédia, dessa forma, 
extrai do direito seu vocabulário técnico. Ambos aparecem como o 
lugar de uma incerteza, de um conflito, pois questões morais ou 
políticas não se resolvem a golpes de leis absolutas, nem no teatro, 
nem por ocasião da sessão do tribunal. 

Como sugere essa afinidade original, podemos então conceber o 
palco, a exemplo do tribunal, como lugar do debate e do confronto de 
interesses, ideias, teses antagônicas, segundo as regras de um 
protocolo rigorosamente estabelecido e mediante o uso de uma fala 
reportada à sua função agonística. 

[...] 

Foram incontáveis, durante a segunda metade do século XX, as 
tentativas teatrais que jogavam com a analogia entre o palco e o 
tribunal, quer recorressem elas à pura construção ficcional ou 
buscassem reproduzir as minutas de processo extraídas da realidade 
histórica.  

[...] 

Nos anos 1960, na França ou na Alemanha, o teatro adota em várias 
circunstâncias a forma do julgamento como que para melhor servir 
suas pretensões militantes. A utilização de um material documentário 
vai então de par com um esforço radical de formalização. Em Chant 
public devant deux chaises électriques [Canto público diante de duas 
cadeiras elétricas] (1964), Armand Gatti cria um dispositivo 
estilhaçado no qual o julgamento de Sacco e Vanzetti realiza-se 
simultaneamente em cidades do mundo inteiro. O público, para o qual 
está apontada a luz no final, é intimado a decidir: “O que importa é 
saber se Nicola Sacco e Bartolomeo Vanzetti serão mais uma vez 
(hoje à noite) executados nesta sala”. 

Em O interrogatório: oratório em 11 cantos (1965), Peter Weiss 
confere ao processo de Auschwitz a forma do oratório, como que para 
colocar em tensão as realizações mais exemplares da civilização e da 
barbárie humanas: o teatro documentário* reivindica uma utilização 
retórica dos elementos da representação e opõe à ação*, fundamento 
da forma dramática, o discurso. 

Quando a dramaturgia recorre ao agenciamento do tribunal, por 
exemplo, é acima de tudo a relação entre o palco e a plateia que está 
em pauta. Antes mesmo de disponibilizado aos seus herdeiros, o 
paradigma do processo acompanha a concepção do teatro épico 
brechtiano. Talvez convenha ler sob esse ângulo a famosa “cena da 
rua” de A compra do latão: 1939-1955, na qual é dito que o ator deve 
seguir o exemplo da testemunha que relata um acidente. Ponto crucial: 
é de suas ações (gestos, expressões, falas) que será deduzido o 
caráter dos personagens. A partir desses gestus*, Walter Benjamin 
lembrava em “Que é o teatro épico? Um estudo sobre Brecht” que era 
possível incriminá-los. A representação teatral assemelhava-se então 
ao depoimento, relato e registro dos fatos prévios a um julgamento. É 
este de fato objeto do exercício brechtiano: “Imitando suas ações, ele 
permite julgá-las”, escreve ele a respeito da testemunha e dos 
protagonistas da cena de rua. Deduzir o caráter das ações, isto é, 



13 
 

romper com os estereótipos da comédia clássica, é orientar o palco do 
teatro para um funcionamento jurídico, pois, se as ações do 
personagem precedem seu caráter, é porque incumbe à plateia (e não 
diretamente à cena, ao autor) pronunciar seu veredicto (Sarrazac, 
2013, p. 124-126) 

 

No Brasil, de forma fática, a relação entre a literatura e o direito foi 

evidenciada, por exemplo, no julgamento do ex-presidente do Brasil Jair Messias 

Bolsonaro. Conforme se observa das notícias veiculadas à época, julgadores e 

defensores se apropriaram de obras literárias não apenas para defenderem seus 

pontos de vista, mas para, de alguma forma, concretizar conceitos abstratos utilizados 

pelo direito, por meio da criação literária.  

Nesse aspecto, a imprensa reportou4, exemplificadamente, que a ministra do 

Supremo Tribunal Federal Cármen Lúcia utilizou trechos do poema Que país é Este? 

de Affonso Romano de Sant’Anna e da obra de Victor Hugo História de um crime, 

manifesto contra o golpe de Estado posto em prática por Napoleão III. Além disso, os 

advogados de defesa do ex-presidente trabalharam em suas argumentações obras 

de Fernando Pessoa (Poema em Linha Reta), Gonçalves Dias (I-Juca-Pirama), Émile 

Zola (Eu acuso!) 

Considerando-se essas explorações do direito na literatura, percebe-se com 

clareza que tais âmbitos não estão isolados, pois existem conexões, influências e 

interações entre eles, tendo em vista estão, ainda, proximamente ligados a questões 

sociais e humanas. Ademais, como a literatura privilegia os efeitos dramáticos e os 

conflitos, o direito oferece a ela uma fonte rica de inspiração. Assim, conforme a 

pesquisadora da Escola de Direito da Universidade Queen’s, Belfast, Irlanda, Alice 

Diver (2023), é possível se observar como a Lei é representada em diferentes 

trabalhos de literatura, de forma que a relação entre os dois campos tem sido 

analisada e avaliada, especialmente em termos de justiça social e violação de direitos 

humanos. Por conseguinte, diversos trabalhos literários, como novelas, peças e 

 
4 Notícias relacionadas: As referências literárias no voto de Cármen Lúcia pela condenação de Bolsonaro 
disponível em: https://www.jota.info/stf/do-supremo/as-referencias-literarias-no-voto-de-carmen-lucia-pela-
condenacao-de-bolsonaro; Fernando Pessoa, Gonçalves Dias, Émile Zola: advogados recorrem à literatura 
para defender acusados do golpe no STF disponível em: https://g1.globo.com/pop-
arte/noticia/2025/09/03/fernando-pessoa-goncalves-dias-emile-zola-advogados-recorrem-a-literatura-para-tentar-
livrar-acusados-da-trama-do-golpe.ghtml. 



14 
 

poemas se exercitam para examinar e criticar questões de injustiça, como o racismo, 

o antissemitismo, a exclusão social e as barreiras para a justiça. 

Essas aproximações entre a literatura e o direito não são por acaso, mas é 

importante perceber que essa intertextualidade não deve ser vista como se a literatura 

fosse simplesmente um repositório de exemplos para defender uma tese filosófica 

sobre o direito. Essa intertextualidade existe para aproximar não apenas as duas 

ciências, mas também esses dois imaginários e práticas: o imaginário e a prática 

jurídica e o imaginário e a prática da escrita conforme explicitado por Dieter Axt, 

advogado mestre em direito Público na Universidade do Vale do Rio dos Sinos, em 

Direito e literatura: o poder das narrativas: 

É preciso tomar esses textos seriamente, por eles mesmos e na sua 
intertextualidade literária; não apenas direcionar a eles as questões 
dos juristas, mas se permitir também descentralizar e interpelar seu 
imaginário próprio. É uma condição de entrada indispensável na 
prática interdisciplinar, tão necessária que se aproximam aqui, mais 
que suas ciências (ciência do direito e ciência literária), dois 
imaginários e duas práticas (prática jurídica e prática da escritura 
literária ou teatral) (Axt, 2017, p. 261). 

 

A relação entre os dois campos se revela, então, como a possibilidade de 

abertura a novos mundos, permitindo a reflexão crítica acerca dos acontecimentos 

sociais e jurídicos, observando-se que ambos os campos são produzidos por meio da 

linguagem e, enquanto discursos, criam regras, no direito, e possibilidades, no caso 

das obras literárias, que se apresentam, por fim, na realidade social (Nikolaidis, 2022). 

Direito e literatura convergem de múltiplas maneiras. Eu me contento, nessa 
primeira questão, de evocar duas pistas de respostas. De uma parte, o fato, 
constatado, que, na sua formação e sua carreira, homens das letras e 
homens da lei são apenas um: singularmente numerosos são os autores que 
seguiram uma formação jurídica (Balzac, Flaubert, Dickens...) e muitos deles 
trabalharam como juristas em suas vidas (Kafka). A outra posta consistem 
em sublinhar como o ordenamento jurídico, e particularmente o 
ordenamento judiciário, é impregnado de narratividade: eu penso nas 
narrativas dos fatos na justiça, mas também nas narrativas dos 
“precedentes”: pensa-se em Dworkin e seus juízes “narradores morais da 
nação”, deixando a justiça no modelo de escritura “de um romance em 
cadeia, eu penso também na narrativa das conotações “enciclopédicas” que 
se prendem às palavras da lei (cf. U. Eco insistindo na importância de uma 
interpretação baseada nesta história “enciclopédica”, em oposição a uma 
simples definição analítica “lexical” destes termos), eu penso, enfim, à 
narrativa pragmática das peripécias do processo mesmo e dos diversos 
avatars do seu procedimento. É uma ponta à outra que a jurisdictio é 
penetrada pela narratividade, que é reconstrução imaginária do seu contexto 
e produção narrativa do seu sentido (Axt, 2017, p. 26). 



15 
 

 

Conforme explicado por Axt, no extrato acima, percebe-se que as 

aproximações entre a literatura e o direito são várias, especialmente ao se observar 

que diversos literatos tinham formação ou conhecimentos do mundo do direito, bem 

como que o direito, como um todo, é marcado por narratividade, seja nos processos 

propriamente ditos, que contam um acontecimento vivido pelas partes, seja na 

elaboração e na evolução das leis e das jurisprudências.  

Ainda sobre os pontos de encontro entre os dois domínios, observa-se que a 

literatura pode levar ao campo jurídico novas ideias jurisprudenciais, pode promover 

o melhoramento de opiniões jurídicas, além de desenvolver a percepção de práticas 

sociais e de questões controversas com as quais a lei se confronta. Além do mais, ela 

pode beneficiar a lei cultivando um melhor entendimento acerca da posição em que 

se encontram diferentes pessoas e, assim, levar para uma cultura legal mais 

empática. Nesse sentido, a imaginação literária é um ingrediente essencial para uma 

instância ética que demanda uma preocupação com o bem do outro, cujas vidas 

podem parecer distantes (Nikolaidis, 2022). 

Outro ponto em comum é que ambos os domínios da produção humana 

possuem herança cultural e origens históricas, uma vez que a emergência e o 

desenvolvimento do direito não são apenas influenciados pela história social e pelas 

tradições culturais, mas também refletem os desenvolvimentos necessitados pela 

sociedade e suas condições atuais. Do seu lado, a criação e o desenvolvimento da 

literatura também são influenciados pela história e pela cultura, e refletem tanto a 

orientação cultural da sociedade contemporânea quanto as necessidades das 

pessoas (Hu, 2023). 

Nessa ótica de que a literatura é um lugar onde a vida e as relações sociais e 

jurídicas são analisadas, observa-se que a literatura é uma forma de discurso, de ação 

num espaço político livre, podendo promover, inclusive, a expansão de tal espaço, de 

maneira que o discurso do escritor revela quem ele é, quais são seus ideais e permite 

a sua propagação e o diálogo com o leitor/espectador no trabalho literário, 

estimulando a fusão de visões de mundo, o que pode mudar o leitor/espectador. Em 

muitos casos, o leitor/espectador permite-se ser modificado pelo trabalho literário 

enquanto estabelece um diálogo de compreensão (Mascaro, 2013).  



16 
 

Isso acontece quando se entra em contato, por exemplo, com a obra Uma 

temporada no Congo de Aimé Césaire, momento no qual o leitor/espectador quebra 

sua relação com o imediato e ultrapassa o mundo a sua volta, permitindo que o 

passado o toque profundamente e promova um novo projeto de futuro de uma forma 

enraizada. Laura Degaspare Monte Mascaro (2013) informa, em The role of Literature 

in promoting and effecting Human Rights (O papel da literatura na promoção e na 

eficácia dos direitos humanos, tradução nossa), que o entendimento e a apropriação 

da literatura, do passado e do seu sentido, carregam a possibilidade de retorno a fim 

de se encontrar novas possibilidades, e, a partir dessas rupturas com o passado, 

renovar-se o espírito e ver-se o mundo com novos olhos.  

Assim explica a doutora e Coordenadora na área de Ciências jurídicas na 

Universidade Anhembi Morumbi, Laura Mascaro: 

[...] a literatura atua por sua maneira de ser como um evento e 
experiência que é incorporada na existência de escritores e leitores, 
numa forma: (i) de entendimento do mundo e de construção de uma 
personalidade autêntica e de uma ética humana; (ii) de discurso e 
diálogo com o outro e com a tradição, pela fusão de horizontes e 
partilhamento de pontos de vista. Portando, a literatura exerce um 
importante papel na formação da personalidade, da ética e no jeito de 
ser dos indivíduos, de maneira que as pessoas se tornam hábeis a 
“estar no mundo” e partilhá-lo de uma maneira autêntica, permitindo a 
compreensão e o entendimentos dos direitos humanos de uma 
maneira familiar, que faça sentindo em suas existências (Mascaro, 
2015, p. 860/861. 

 

A partir dessa afirmação, percebe-se que, por meio da literatura, é possível o 

a compreensão do mundo jurídico, o conhecimento sobre como os conceitos e ideais 

de justiça evoluíram de forma a se permitir ao leitor (e ao operador do direito) entrar 

em contato com diversos pontos de vista. 

Desse modo, a literatura e o direito são construídos numa continuidade 

histórica de textos que se sucedem, ao mesmo tempo que o pensamento jurídico é, 

frequentemente, uma representação, do mundo real de uma época determinada (Biet, 

2007), isto é, ele é uma representação da realidade, como acontece na literatura e, 

no assunto em estudo, no teatro. Há que se observar, ainda, que ambos os campos 

são formados por aspectos da razão e da emoção humanas. Ao regular o 

comportamento das pessoas, o direito reflete o pensamento racional humano na 



17 
 

busca por justiça e igualdade. A literatura, por outro, expressa os pensamentos 

humanos, emoções e vidas, na busca por uma verdade. 

Essa concepção se aproxima do afirmado por Hu ao corroborar o 

entendimento de que textos advindos da literatura muitas vezes trataram de assuntos 

legais, explorando questões que levaram à reflexão e ao desenvolvimento das 

normas, além de permitirem a consciência de que o ordenamento jurídico não é 

perfeito e acabado: 

Trabalhos literários frequentemente envolvem questões legais. Eles 
podem ser baseados em temas legais ou na lei. [...] Trabalhos 
literários podem explorar profundamente questões legais, despertar 
a atenção e o pensamento das pessoas sobre a lei, e ajudar a 
promover o desenvolvimento e o melhoramento da lei. Em segundo 
lugar, trabalhos literários podem, também, revelar as limitações e 
problemas da lei através da discussão e reflexão sobre a lei. [...] Pela 
reflexão de trabalhos literários, pode-se ajudar as pessoas a 
conhecer e a entender a lei de forma mais compreensível e promover 
o aperfeiçoamento e a melhoria da lei [...]5 (Hu, 2023, p. 2-3, tradução 
nossa). 

 

A partir dessa perspectiva de que a literatura pode ser um meio para a reflexão 

e para a compreensão do mundo jurídico, é possível se apropriar da consideração 

feita pelo sociólogo e crítico literário Antônio Cândido (2004) em Vários escritos, para 

quem a literatura, em geral, é uma ferramenta poderosa para a educação e para a 

instrução, pois ela é o lugar que confirma e nega, propõe e denuncia, apoia e combate, 

possibilitando se viver de maneira dialética os problemas. Importa salientar que tal 

função não se dá apenas no cânon literário, mas também na literatura dita proscrita, 

nascida dos movimentos de negação da realidade posta, como é o caso da obra de 

Aimé Césaire, que dá voz a uma população oprimida pela Colonização.  

A doutora em Teoria Literária pela Universidade Federal de Pernambuco 

Silvana Maria Pantoja Santos (2012) explica, então, que a literatura põe em questão 

a realidade, as convenções e as normas, enquanto o teatro é, por sua vez, o momento 

de colocar em cena um debate imaginário e é o lugar onde o mito, o símbolo e a 

 
5 Literary works often involve legal issues. They can be based on the theme of the law, or they can be based on the 
law. [...] Literary works can deeply explore legal issues, arouse people's attention and thinking about the law, and 
help promote the development and improvement of the law. Secondly, literary works can also reveal the limitations 
and problems of the law through the discussion and reflection on the law. [...] Through the reflection of literary 
works, it can help people to know and understand the law more comprehensively, Electronic copy available at: 
https://ssrn.com/abstract=4382557 and promote the perfection and improvement of the law [...]. 



18 
 

narrativa levam a pensar e repensar os conceitos jurídicos, permitindo a reflexão sobre 

os fenômenos sociais e jurídicos a partir da verossimilhança. Segundo a 

pesquisadora: 

[...] a importância da relação entre direito e literatura enquanto 
possibilidade a mais de compreensão de fenômenos jurídicos, cuja 
articulação permite uma visão transdisciplinar do saber.  Ademais, [...] 
a relevância da literatura enquanto espaço propiciador de reflexão 
crítica sobre temas de interesse jurídico (Santos, 2012, p. 29). 

 

Nesse viés de que a literatura pode promover a compreensão de fenômenos 

legais, uma vez que ela propicia a reflexão crítica sobre temas de interesse jurídico, 

entende-se que a leitura de um texto literário leva ao entendimento de acontecimentos 

jurídicos e sociais, permitindo ao leitor/espectador a sua aproximação com outras 

realidades (Santos, 2012). Por meio das produções literárias, um conhecimento legal 

mais profundo pode ser apresentado, enquanto um conhecimento e um entendimento 

mais profundos podem ser providos ao leitor/espectador, quer dizer, pela 

representação permite-se aos leitores/espectadores um maior conhecimento da 

operação da lei na realidade social, estimulando o pensar e a atenção do público para 

questões jurídicas (Hu, 2023). 

Nesse sentido, Santos considera que uma obra literária, ao abordar o 

conhecimento jurídico de maneira diversa daquela comum nos cursos de direito, 

contribui para permitir novas formas de análise e de compreensão da ordem jurídica: 

A literatura contribui para dar visibilidade a outra dimensão de 
conhecimento que não é abordado nos métodos pedagógicos, ou seja, 
uma obra literária que tematiza um conflito judicial, dá visibilidade a 
personagens do universo jurídico [...], cujos discursos permitem a 
compreensão de possíveis recortes de normas jurídicas (Santos, 
2012, p. 30)  

 

Além dessa concretização dos conceitos jurídicos a partir da vida de 

personagens, deve-se ter em mente que o conhecimento do mundo pelo viés do 

imaginário literário afina o conhecimento técnico do direito, uma vez que a literatura 

permite aos juristas adquirirem qualidades de expressão, qualidades morais e 

qualidades de imaginação que são importantes para tratar dos casos jurídicos (Duplat, 

2011). No mais, pela literatura, é possível apresentar aquilo que os juristas ainda nem 

podem imaginar, isto é, histórias que o direito ainda vai inventar, direitos ainda por 

serem descobertos e, somado a isso, o tratamento de problemas que se atualizaram 



19 
 

em face da dor daqueles que permanecem sem voz, conforme explicado pelo jurista 

e filósofo François Ost (2015) em Droit et littérature : variété d’un champ, fécondité 

d’une approche (Direito e literatura: variedade de um campo, fecundidade de uma 

aproximação, tradução nossa). 

Apesar dessa relação de coexistência, no entanto, Duplat (2011) considera 

que é necessário alertar que o direito codifica a realidade, garante a segurança 

jurídica, trata de pessoas jurídicas e prevê leis para toda a coletividade de forma 

generalista, enquanto a literatura, por sua vez, questiona a realidade e as convenções, 

desafia a segurança das normas ao trabalhar com personagens e situa-se em um 

domínio do singular que alcança o universal. 

Reiterando essas relações de aproximação e de oposição, Christian Biet, 

professor de literatura francês conhecido por seus trabalhos sobre as ligações entre 

direito e literatura, avalia que, em razão das aproximações entre as duas searas e em 

razão das suas oposições, a literatura pode trabalhar o direito, levando-o a extremos 

de maneira a explicitar suas contradições e suas falhas:  

[...] Mas a literatura e o direito também têm relações de oposição, 
pois a literatura permite deslocar o direito, brincar com ele e levá-
lo por meio de suas ficções a terrenos que ele não pôde, não 
pode ou não quer considerar. A literatura, por ser espetáculo 
(visto ou lido), revela, joga, evoca os fundamentos abstratos das 
noções que expressa concretamente, exemplifica as 
contradições internas ao direito, expõe as contradições do direito 
com as práticas sociais, sublinha que as ficções jurídicas 
também são, se o termo for tomado literalmente, ficções, e que 
têm uma origem histórica e não transcendental. Sobretudo, a 
literatura e, consequentemente, o teatro confrontam as certezas 
ou as regras jurídicas dentro e fora do terreno jurídico6 (Biet, 
2007, p. 92, tradução nossa). 

 

A partir dessa noção de que a dramaturgia (e a literatura, sem sentido amplo) 

confronta as certezas ou as regras jurídicas dentro e fora do terreno jurídico, observa-

se que o teatro se configura como o momento de encenar um debate imaginário, 

sendo o lugar onde o símbolo, o mito e o relato permitem pensar e repensar conceitos 

 
6 Mais la littérature et le droit ont aussi des rapports d’opposition, puisque la littérature se permet de décaler le 
droit, de jouer avec lui et de l’entraîner par ses fictions sur des terrains qu’il n’a pu, qu’il ne peut, ou ne veut, 
considérer. La littérature, parce qu’elle est spectacle (vu ou lu), dévoile, joue, évoque les fondements abstraits des 
notions qu’elle exprime concrètement, exemplifie les contradictions internes au droit, met en scène les 
contradictions du droit avec les pratiques sociales, souligne que les fictions juridiques sont aussi, si le terme est 
pris littéralement, des fictions et qu’elles ont une source historique et non transcendantale, et surtout la littérature 
et partant le théâtre confrontent les certitudes ou les règles juridiques dans le, et en dehors du, terrain juridique. 



20 
 

à altura dos desafios da contemporaneidade, dando-lhes uma dimensão planetária, e 

não apenas nacional ou local. Essa dimensão planetária da modernidade exige muita 

discussão sobre questões de solidariedade e justiça social (Axt, 2017). 

De acordo com Nilson Nobuaki Yamauti (2007), pesquisador em filosofia, 

sociologia e ciências políticas e professor associado da Universidade Estadual de 

Maringá, em Literatura e Sociedade: a barbárie resultante da ausência de um Estado 

Democrático de direito no mundo de Augusto Matraga, a partir da literatura é possível 

se ampliar o conhecimento de certos contextos históricos e sociais, isso porque os 

textos teóricos do direito, e a própria lei, por serem previsões abstratas e gerais, são 

distanciados da vida cotidiana, de maneira que reduzem a complexidade das relações 

humanas, indo em direção a um alto nível de abstração que gera distorções na 

percepção do objeto de investigação.  

Por causa desse processo de abstração pelo qual passa o direito, são 

eliminadas algumas dimensões da realidade que possibilitam a operação conceitual 

do pensamento e, assim, termina-se produzindo um conhecimento que pode ser 

identificado apenas parcialmente com a verdade. Essa análise conceitual suprime o 

que ocorre concretamente na vida cotidiana das pessoas que enfrentam um 

determinado momento histórico, de maneia que o direito, vinculado ao positivismo, 

termina encobrindo sentimentos como o da injustiça, além do sofrimento e da dor física 

de inúmeras pessoas torturadas, destruídas moralmente, exiladas e oprimidas, isto é, 

de minorias que são silenciadas, sentimentos que, por sua vez, são trabalhados e 

concretizados na literatura: 

Amparados em alguns princípios do materialismo dialético, 
ousaríamos afirmar que, de um modo geral, os textos teóricos das 
ciências sociais, em razão do seu maior ou menor distanciamento em 
relação ao processo empírico da vida cotidiana, tendem a reduzir a 
complexidade extraordinária que decorre das relações entre as 
dimensões objetiva e subjetiva da realidade humana e social a um 
esquema de interpretação abstrato. Dessa forma, determinados 
procedimentos disseminados pelo positivismo, quando adotados pelas 
ciências sociais para o desvendamento das relações estruturais 
essenciais, produzem, como efeito colateral, algumas distorções na 
percepção do objeto da investigação. 

[...] As expressões literárias do movimento de Canudos, bem como da 
ditadura de Vargas, produzidas por escritores com elevada 
sensibilidade estética, revelaram uma dimensão da realidade que as 
teorias científicas abstratas jamais poderão exprimir (Yamauti, 2007, 
p. 203). 



21 
 

 

A expressão literária, portanto, revela uma zona de realidade que as teorias 

do direito e as leis positivadas não exprimem, traçando o quadro dramático de eventos 

sociais, aproximando o leitor/espectador da realidade. Assim, especificamente, a 

dramaturgia e o teatro permitem obter conhecimentos mais profundos sobre assuntos 

jurídicos que não são possíveis pelos métodos deterministas do direito, entregando 

percepções da diversidade das condições humanas, e permitindo a consciência e o 

contato com os sentimentos, que auxiliam na formação da cultura jurídica. 

Nesse mesmo sentido, Zeynep Turhalli (2016), advogada na Corte de Paris e 

doutora em direito, explica que, como o ensino dos direitos é, em regra, direto e 

autoritário, excluindo o processo indireto da sensibilização, sendo limitado em sua 

finalidade, a literatura, em sentido amplo, como ferramenta de análise dos direitos, 

pode criar uma atmosfera imaginária num processo dialógico que enriquece o 

imaginário das pessoas e cria empatia pelo respeito aos direitos humanos. De modo 

complementar, Yamauti (2007) considera que a concretização da realidade efetuada 

pela literatura permite que ela apresente indivíduos que representam uma 

personalidade e um papel dentro de um enredo criado pelo escritor para reproduzir 

ações que ocorrem no cotidiano, exprimindo relações que a ciência do direito não 

pode operar. Em síntese, a obra literária humaniza a realidade social, ao contrário das 

normas jurídicas: 

Podemos   sublinhar, assim, que   a   obra   literária   não   desumaniza   
a   realidade   social   que   procura   reconstituir.   Vale   dizer, o   
escritor   pode   sondar as regiões mais sombrias da alma humana 
mediante a construção de um personagem passível de ser identificado 
pelo público como seu semelhante seguindo o princípio de que nada 
do que é humano nos é estranho (Yamauti, 2007, p. 204). 

 

Essa humanização do direito, segundo Ost (2015), se dá pois o objeto da 

literatura é a condição humana, de modo que um leitor que compreende um bom texto 

se torna conhecedor do ser humano, e essa preparação literária seria especialmente 

importante para todas as profissões baseadas em tais tipos de relação, como é o caso 

do direito. Em outras palavras, conforme Axt (2017) a literatura pode oferecer 

respostas quando as leis não são suficientes, apesar de fornecer essas respostas de 

maneira indireta, oblíqua, e não por meio da técnica jurídica. 



22 
 

Axt (201) e Ost (2015) partilham do mesmo entendimento no sentido de que 

a literatura permite a discussão e a confrontação de situações sociais, funcionando 

como um laboratório para experimentar o humano e, a partir das discussões 

propostas, alcançar o "julgamento reflexivo" proposto por Immanuel Kant, filósofo 

alemão, possível graças aos "relatos inspiradores", ou seja, as produções literárias. 

Esse julgamento reflexivo resulta dos questionamentos realizados pelo Juiz ao buscar 

os critérios que serão utilizados no julgamento – considerado reflexivo porque é 

construído de forma progressiva, diferente do "julgamento determinante", que 

subsome o caso real a uma regra fixa e disponível:  

Bem entendido, tais exemplos literários e discussões filosóficas são 
de grande valia para os magistrados, encarregados de “dizer o direito” 
no quotidiano, e que são confrontados, numa grande solidão, às 
situações sociais extremamente complexas diante das quais os textos 
de lei oferecem apenas uma ajuda relativa. É a experiência que eu 
tomo de meus contatos frequentes com os magistrados franceses que 
seguem as formações “direito e literatura” organizadas pelo Instituto 
de Altos Estudos da Justiça. O juiz americano Breyer não hesitava em 
declarar, durante sua audição diante do senado americano por causa 
de sua nomeação à Corte suprema dos Estados-Unidos, que “a leitura 
da literatura era uma das ocupações mais úteis ao exercício de sua 
profissão de magistrado”. Além da experiência de humanidade que a 
literatura oferece, sobre a qual T. Todorov dizia que ela era “laboratório 
experimental do humano”, a ficção acostuma o jurista a passar do 
“caso” singular à regra generalista. É o que Kant chamava de 
“julgamento reflexivo” (em oposição ao julgamento dedutivo clássico, 
o julgamento “determinante”; e – não é por acaso – Kant explica ainda 
que tal tipo de salto do caso ao critério, do singular ao geral, se apoia 
apenas nos “exemplos” ou “narrativas inspiradoras” (Axt, 2017, p. 268-
269). 

 

Nesse sentido de que a literatura permite a reflexão, Christine Baron (2021), 

professora de literatura na Universidade de Poitiers, salienta que os textos literários, 

por serem exteriores à linguagem codificada das leis, podem permitir aos Magistrados, 

por exemplo, abrir um espaço crítico que lhes permita apreciar as ressonâncias da lei 

na sociedade civil e de lhes oferecer uma melhor compreensão da natureza humana, 

longe da tecnicidade do direito, de maneira que se trata, assim, de fazê-los tomar uma 

distância reflexiva em relação à disciplina do direito e de incitá-los a se debruçar sobre 

as realidades sociais que lhes escapam na experiência quotidiana. 

Toda essa base teórica tem o condão de validar a ideia de que a literatura, e 

no caso específico, a dramaturgia, é um meio de propagação do direito e, também, 



23 
 

um veículo para discutir normas contraditórias ou em conflito na sociedade. O teatro 

político, como será visto, é uma ferramenta importante para debater temas e conflitos 

presentes em uma comunidade e, por vezes, é capaz de propor soluções para 

impasses que o raciocínio jurídico ainda não está pronto para responder. 

De acordo com Biet (2007), é possível partir do direito para confrontá-lo, já 

dentro da literatura, a fim de entender as questões que esses campos abordam, ou, 

ao contrário, partir da literatura para mostrar como a ficção literária é construída a 

partir de ficções jurídicas. Em outras palavras, o direito é baseado em ideias de "como 

se", que são ficções usadas para oferecer uma perspectiva sobre a sociedade e 

ordená-la, enquanto a literatura, por sua vez, atualiza o direito, colocando-o em 

questão e proporcionando espaço para reflexão, de forma que, com o jogo teatral, o 

público (e os leitores) testemunha e julga as ficções apresentadas, analisa as 

condutas humanas problemáticas e se questiona: 

[...] com base em que critérios se julga e deve-se, pode-se julgar? Em 
nome de quê se deve julgar? Do direito? Da sociedade? De uma ideia 
de justiça? De uma suposta 'equidade'? De uma convicção íntima? Daí 
surge uma segunda questão: é necessário julgar? Sempre? Apesar de 
tudo? E com quais ferramentas teóricas e práticas? Em outras 
palavras, o direito é suficiente para julgar, e que tipo de testemunhas 
somos para fazê-lo?7 (Biet, 2007, p. 91, tradução nossa). 

 

A ligação entre a dramaturgia e o direito, portanto, é possível porque ambos 

lidam com o mesmo mundo, a mesma sociedade, os mesmos seres vivos, 

considerando-se, ainda, que a literatura não se resume apenas a um reflexo de sua 

época, mas também como é maneira de intervir nos jogos sociais, na economia, na 

política e, inclusive, no campo jurídico (Biet, 2007). 

A arte literária, dente as quais o teatro, seguem o direito de perto, mas há 

momentos em que ultrapassa a prática jurídica, relativizando normas sem 

necessariamente causar rupturas. Ela é capaz de produzir especulações e críticas 

sobre o que é justo ou sobre uma justiça que vai além das fronteiras estabelecidas 

pela ciência jurídica, abrindo outras possibilidades sociais ou subjetivas (Biet, 2007). 

Por isso, o discurso literário opera no conceito de "autor-advogado" proposto por 

 
7[..] à quel aune juge-t-on et doit-on, peut-on juger ? au nom de quoi faut-il juger ? du droit ? de la société ? d’une 
idée du juste ? d’une supposée « équité » ? d’une intime conviction ? d’où une seconde question : faut-il juger ? 
toujours ? malgré tout ? et avec quelles armes théoriques et pratiques ? en d’autres termes, le droit suffit-il pour 
juger et quels témoins sommes-nous pour le faire ? 



24 
 

Richard Weisberg (1992) onde o autor cria personagens, intrigas, suas falhas e 

responsabilidades, enquanto o público atua como "leitor-juiz", analisando os casos 

com base tanto nas normas jurídicas quanto em suas próprias vivências e noções de 

justiça. Essa articulação entre direito e dramaturgia promove uma rica interseção, 

permitindo reflexões ético-políticas e sociais que ampliam os horizontes de ambos os 

campos, sendo uma ferramenta para a análise e discussão sobre as violações e o 

estabelecimento dos direitos humanos, por exemplo. 

O que se tem é que a literatura e, no caso, a dramaturgia, amplia e enriquece 

o conhecimento concreto da realidade jurídica produzida pelo direito, tendo um papel 

fundamental enquanto ferramenta de mobilização, expressão e resistência. Ela 

sempre foi um meio poderoso para os cidadãos se exprimirem e fazerem ouvir suas 

vozes. Além disso, a literatura é uma plataforma que permite abordar temas sensíveis 

e controversos e pode ser a voz de um povo, das pessoas oprimidas, daqueles que 

não têm a oportunidade de falar. Na luta pelo estabelecimento e pelo respeito aos 

direitos humanos, a literatura representa um papel crucial que auxilia a conscientizar 

sobre problemas sociais e jurídicos, já que cria um espaço de diálogo e de soluções 

aos desafios aos quais os cidadãos são confrontados.  Assim ela é, além de um modo 

de expressão, uma potente ferramenta de mobilização, como explorado no artigo La 

place de l’art dans les luttes citoyennes pour la démocratie (O lugar da arte nas lutas 

cidadãs pela democracia, tradução nossa), datado de 2023, encontrado no site  Agir 

Ensemble pour les droits humains”: 

Nas lutas cidadãs pela democracia, a arte desempenha um papel 
crucial ajudando a conscientizar sobre os problemas sociais e 
políticos. Ela suscita a empatia, estimula a reflexão crítica e favorece 
o questionamento do status quo. A arte permite criar espaços de 
diálogo e debate, nos quais os cidadãos e cidadãs podem trocar ideias 
e colaborar para encontrar soluções para os desafios com os quais 
são confrontados (AGIR ENSEMBLE POUR LES DROITS HUMAINS, 
2023). 

Sob esse ponto de vista de tomada de consciência e de reflexão sobre o status 

quo, o trabalho literário influencia os pensamentos das pessoas e seus 

comportamentos por meio de técnicas e formas artísticas, e possui grande influência 

social (Hu, 2023).  Essa reflexão dialoga com o observado pelo dramaturgo e ensaísta 

Augusto Boal (1991), escritor de O teatro do oprimido e outras poéticas políticas, ao 

informar que se pode considerar que os oprimidos podem usar a contra comunicação, 

a contracultura, o contra dogmatismo, como diálogo, criatividade e liberdade para a 



25 
 

sua liberação consciente e solidária e para a criação de uma sociedade democrática. 

Em vista disso, a autora britânica Alice Diver (2023) e o diretor de teatro francês Didier 

Bezace entendem que a produção literária permite aos escritores expor falácias 

injustas presentes na realidade, de maneira que, nos lugares onde há opressão, o 

teatro, por exemplo, tem um papel importante, sendo um espaço de liberdade, uma 

ferramenta na luta dos cidadãos e o modo de expressão de uma dignidade 

democrática, cuja missão mais importante é a de resistência. 

Compartilha de tal entendimento Silvana Santos, ao indicar que produção 

literária pode trazer à superfície problemas sociais e jurídicos que estão longe do 

olhar: 

A recriação da realidade, ao passar pelo crivo de seu criador, muitas 
vezes revela injustiça, impunidade, intolerância e desonestidade que 
remetem à vivência em sociedade, mas que podem tornar-se 
imperceptíveis aos olhos de sujeitos sociais acomodados a uma 
neblina de alienação e/ou conformismo (Santos, 2012, p. 31). 

 

Logo, o que se percebe é que a literatura reúne pessoas ao redor de uma 

causa comum e os incita a agir, podendo envolver questões jurídicas e ter um pano 

de fundo legal, ou podendo explorar profundamente questões legais, estimulando a 

intenção das pessoas e seus pensamentos sobre a lei. Além disso, ela pode promover 

o desenvolvimento e o melhoramento da lei (Hu, 2023). 

Outra atuação da literatura pode ser em revelar, como na obra teatral de Aimé 

Césaire, as limitações e os problemas legais por meio da discussão e reflexão sobre 

a própria lei (Hu, 2023): 

Por exemplo, a crítica à lei em “1984” revela o abuso da autoridade 
legal e a violação de direitos individuais. A fim de buscar conhecimento 
e poder, o protagonista de “Fausto” destrói as regras legais, mostrando 
a limitação que a lei não pode restringir, completamente, os desejos 
humanos. Pela reflexão de trabalhos literários, pode-se ajudar as 
pessoas a saberem e a compreenderem a lei de forma mais palpável, 
e promover o aperfeiçoamento e o melhoramento da lei8 (Hu, 2023, 
tradução nossa). 

 

 
8 For example, the criticism of the law in "1984" reveals the abuse of legal authority and the violation of individual 
rights. In order to pursue knowledge and power, the protagonist in "Faust" destroys the legal rules, showing the 
limitation that the law cannot completely restrain human desires. Through the reflection of literary works, it can 
help people to know and understand the law more comprehensively, and promote the perfection and improvement 
of the law. 



26 
 

A dramaturgia, ilustrativamente, já demonstrou sua eficácia na organização 

de manifestações e reuniões, permitindo aos cidadãos reivindicar seus direitos e 

defender valores de igualdade, fraternidade e democracia, já que a arte permite dar 

uma voz aos sem voz, desafiar as estruturas de poder e promover o ideal de 

democracia, como se depreende do artigo La place de l’art dans les luttes citoyennes 

pour la démocratie (O lugar da arte nas lutas cidadãs pela democracia, tradução 

nossa). Não é à toa, conforme já visto, que diversas obras trataram e tratam de temas 

de interesse jurídico, como conflitos que envolvem as violações de direitos com suas 

cargas de justiça ou injustiça e como questionamento sobre a validade de uma norma 

jurídica e os motivos de sua obediência ou desobediência (Santos, 2012):  

São inúmeras as obras literárias que propõem discussão sobre o papel 
da justiça institucionalizada de proporcionar segurança e proteção à 
sociedade; outras que realçam a luta por tratamento igualitário às 
minorias por parte do direito e do Estado, para tanto, põem em 
evidência a mulher, o negro, o homossexual, figuras estigmatizadas, 
silenciadas pelo viés dogmático da religião, dos bons costumes e de 
valores cultuados por segmentos sociais elitizados (Santos, 2012, p. 
32). 

 

Conforme já demonstrado, a literatura pode promover o melhoramento e o 

aperfeiçoamento da lei pela reflexão e pela crítica. Assim, alguns problemas, como a 

ausência ou a violação dos direitos humanos, podem atrair a atenção social e, por 

conseguinte, a atenção literária para a sua discussão, uma vez que os trabalhos 

literários podem se aprofundar nas questões jurídicas, permitindo aos 

leitores/espectadores sentirem de forma mais intuitiva os impactos da lei, ou de suas 

violações, na vida humana (Hu, 2023). Assim exemplifica Hu: 

Por exemplo, a obra do autor americano Harper Lee “O sol é para 
todos” revelou o fenômeno da discriminação racial e da injustiça no 
Sul, o que promoveu o desenvolvimento e o progresso do movimento 
em favor dos direitos Civis Americanos9 (Hu, 2023, tradução nossa). 

 

No que concerne ao trabalho literário de Aimé Césaire, por exemplo, observa-

se que em Rei Christophe há a crítica ao despotismo.  Em Uma temporada no Congo, 

ao seu turno, há a busca pela dignidade humana, pela liberdade, pela igualdade e 

 
9 For example, American author Harper Lee's novel To Kill a Mockingbird revealed the phenomenon of racial 
discrimination and injustice in the South, which promoted the development and progress of the American civil 
rights movement. 



27 
 

pela autoderminação, detalhando as situações de injustiça e de violação do princípio 

da dignidade da pessoa humana em relação aos povos oprimidos pela colonização 

(Santos, 2012). 

Nesse sentido, a relação entre os direitos humanos e a literatura se estabelece 

para construir ideias sobre tais direitos de forma mais rica. Em adição a isso, obras 

literárias fazem mais fácil o entendimento dos direitos humanos, uma vez que eles 

têm como pré-requisito a empatia, enquanto a empatia se mostra como a essência da 

própria arte. Assim explica Lynn Hunt, historiadora e professora universitária 

americana, em A invenção dos direitos humanos: uma história: 

Se os proponentes dos direitos humanos naturais, iguais e universais 
excluíam automaticamente algumas categorias de pessoas do 
exercício desses direitos, era primariamente porque viam essas 
pessoas como menos do que plenamente capazes de autonomia 
moral.  

Entretanto, o poder recém-descoberto da empatia podia funcionar até 
contra os preconceitos mais duradouros. Em 1791, o governo 
revolucionário francês concedeu direitos iguais aos judeus; em 1792, 
até os homens sem propriedade foram emancipados; e em 1794, o 
governo francês aboliu oficialmente a escravidão. Nem a autonomia 
nem a empatia estavam determinadas: eram habilidades que podiam 
ser aprendidas, e as limitações "aceitáveis" dos direitos podiam ser — 
e foram — questionadas. Os direitos não podem ser definidos de uma 
vez por todas, porque a sua base emocional continua a se deslocar, 
em parte como reação às declarações de direitos. Os direitos 
permanecem sujeitos a discussão porque a nossa percepção de quem 
tem direitos e do que são esses direitos muda constantemente. A 
revolução dos direitos humanos é, por definição, contínua (Hunt, 2007, 
p. 27). 

 

Portanto, a literatura expressa os direitos humanos movendo os sentimentos 

dos seres humanos. Conforme se observa, a arte sempre teve uma grande influência 

no desenvolvimento desses direitos, pois ela pode permitir que as pessoas entrem em 

contato com outras realidades, com a vida de outras pessoas e, estimulando a 

empatia, levar ao entendimento de que todos os seres humanos possuem direitos 

básicos que devem ser respeitados. 

A questão da empatia e do desenvolvimento dos direitos humanos também é 

tratada por Song Young-Hyun e Lee Hye-Kyoung, pesquisadores Sul-Coreanos do 

Departamento de Lei da Universidade Nacional de Chungnam e do Departamento de 

conteúdos digitais da Universidade de Konyang, respectivamente, segundo os quais 



28 
 

os absurdos causados pelo ser humano contra outros seres humanos foram levados 

à arte, e em especial, à literatura, de modo a gerar denúncia e expor sofrimentos por 

meio da criação: 

A devastação da guerra, calor e frio e a aparição de pessoas morrendo 
depois de sofrerem, e as pessoas sem poder sendo esmagadas por 
aqueles no poder podem ser escritas em novela, desenhadas em 
quadros e expressadas na música. Por um longo tempo, a 
humanidade tem acusado o absurdo da sociedade pelo poder de 
criação. Paradoxalmente, direitos humanos podem ser entendidos 
pelo comportamento de artistas culturais. Artistas culturais expressam 
a dor social e o sofrimento ou a reflexão pela publicação de 
quadrinhos, concertos, exibições de arte, leituras públicas, poesia ou 
contos10 (Young-Hyun e Hye-Kyoung, 2015, p 03, tradução nossa). 

 

A esse prisma de que o trabalho artístico expressa a dor e o sofrimento social, 

Hunt adiciona que a leitura permite o desenvolvimento da empatia para além das 

fronteiras com as quais cada pessoa está associada, de maneira que o 

leitor/espectador passa a ver as outras pessoas como semelhantes. Nesse sentido, 

sem tal processo, um conceito jurídico como o da igualdade talvez não chegasse a ter 

um significado real e nem uma consequência política. Como forma de comprovar que 

a literatura auxiliou no desenvolvimento dos direitos humanos, a autora informa que o 

auge do romance epistolar, por exemplo, é contemporâneo ao nascimento dos direitos 

humanos (Hunt, 2007): 

A empatia só se desenvolve por meio da interação social: portanto, as 
formas dessa interação configuram a empatia de maneiras 
importantes. No século XVIII, os leitores de romances aprenderam a 
estender o seu alcance de empatia. Ao ler, eles sentiam empatia além 
de fronteiras sociais tradicionais entre os nobres e os plebeus, os 
senhores e os criados, os homens e as mulheres, talvez até entre os 
adultos e as crianças. Em consequência, passavam a ver os outros —
indivíduos que não conheciam pessoalmente—como seus 
semelhantes, tendo os mesmos tipos de emoções internas. Sem esse 
processo de aprendizado, a "igualdade" talvez não tivesse um 
significado profundo e, em particular, nenhuma consequência política. 
A igualdade das almas no céu não é a mesma coisa que direitos iguais 
aqui na terra. Antes do século XVIII, os cristãos aceitavam 
prontamente a primeira sem admitir a segunda.  

 
10 The devastation of war, heat and cold and the appearance of people dying after suffering, and the powerless 
people being trampled by those in power can be written in novel, drawn in pictures and expressed in music. For a 
very long time, the mankind has accused the absurdity of society through the power that can create.  
Paradoxically, human rights can be understood through the behaviors of cultural artists. Cultural artists express 
the social pain and suffering or reflection through the publishing of comics, concerts, art exhibitions, photo 
exhibitions, public reading, poetry or short stories. 



29 
 

A capacidade de identificação através das linhas sociais pode ter sido 
adquirida de várias maneiras, e não me atrevo a dizer que a leitura de 
romances tenha sido a única. Ainda assim, ler romances parece 
especialmente pertinente, em parte porque o auge de determinado tipo 
de romance - o epistolar - coincide cronologicamente com o 
nascimento dos direitos humanos (Hunt, 2007, p. 39-40). 

 

Sendo assim, por meio da literatura, foi possível que pessoas diversas 

entrassem em contato com outras realidades sociais e jurídicas, de maneira a 

estimular os sentimentos contra a injustiça e a desigualdade. Aimé Césaire, por 

exemplo, usa a dramaturgia para a mudança social, política e jurídica na busca pelos 

direitos humanos catalisando as mudanças sociais e jurídicas, de maneira que sua 

obra propõe novas perspectivas e leva as pessoas a se levantarem contra as 

injustiças, a lutarem pela igualdade (dentre outros direitos) e a defenderem os 

princípios democráticos. Ao entrar em contato com sua obra, o leitor/espectador 

alcança uma realidade violenta na qual os direitos humanos são negados ou violados, 

o que propicia ao leitor/espectador questionar tal realidade e pensar nas 

possibilidades de solução do problema apresentado. 

 Com isso, não se pode negar que a literatura pode ter o papel de promover o 

progresso social e o desenvolvimento da civilização sendo um importante meio para 

esclarecimento ideológico e herança cultural, estimulando o progresso da sociedade 

e o desenvolvimento da civilização pela exploração e pela crítica dos desafios jurídicos 

e sociais (Hu, 2023). Conforme Song Young-Hyun and Lee Hye-Kyoung (2015, p. 1) 

“literaturas e pinturas direcionaram forças que acordaram mudanças graduais nas 

pessoas. Tal fenômeno ainda existe até hoje11” (tradução nossa).  

Em síntese, a literatura, por conseguinte, a dramaturgia, é uma experiência 

que incorpora a existência de escritores e leitores/espectadores, sendo um caminho 

para compreender o mundo e para construir uma personalidade autêntica e uma ética 

humana. É, também, um discurso e um diálogo com o outro e com a tradição, pela 

fusão de horizontes e partilhamento de pontos de vista e, consequentemente, ela 

exerce um papel importante na formação de personalidade, na ética e no modo de 

agir das pessoas, permitindo a compreensão e o entendimento dos direitos humanos 

de uma forma familiar (Mascaro, 2013). 

 
11  Literatures and paintings were the driving force that has awakened gradual changes to the people. Such 
phenomenon still exists even to now. 



30 
 

Adentrando especificamente no âmbito dos direitos humanos, cumpre 

informar que eles são direitos e liberdades básicos, invioláveis e inalienáveis, como 

os direitos à vida e a liberdade, a liberdade de pensamento e expressão e a igualdade 

perante a lei. Todos os seres humanos são dotados de tais direitos e eles estão em 

prioridade quando postos em face do poder do Estado, de tal modo que eles não 

podem ser limitados pela lei ou pelos direitos das outras pessoas e incluem, não 

apenas o direito de liberdade em face do Estado, mas também de as pessoas serem 

protegidas e se beneficiarem da atuação estatal (Young-Hyun e Hye-Kyoung, 2015). 

Esse entendimento é partilhado por Valério de Oliveira Mazzuoli, professor doutor 

Titular de direito Internacional da Faculdade de direito da Universidade Federal de 

Mato Grosso (UFMT), que acrescenta, em Curso de direitos humanos, que os direitos 

humanos também são protegidos na ordem internacional: 

Os direitos humanos são, portanto, direitos protegidos pela ordem 
internacional (especialmente por meio de tratados multilaterais, 
globais ou regionais) contra as violações e arbitrariedades que um 
Estado possa cometer às pessoas sujeitas à sua jurisdição. São 
direitos indispensáveis a uma vida digna e que, por isso, estabelecem 
um nível protetivo (standard) mínimo que todos os Estados devem 
respeitar, sob pena de responsabilidade internacional. Assim, os 
direitos humanos são direitos que garantem às pessoas sujeitas à 
jurisdição de um dado Estado meios de vindicação de seus direitos, 
para além do plano interno, nas instâncias internacionais de proteção 
(Mazzuoli, 2019, p. 24). 

 

Assim sendo, os direitos humanos são comumente entendidos como direitos 

a que toda pessoa tem inerentemente, pelo fato de ser um ser humano, e pertencem 

a todos independentemente de sua nação, localidade, língua, religião, origem ética ou 

qualquer outro status (Hezam, 2016). Nesse aspecto, observe-se o explicado por 

Young-Hyun e Hye-Kyoung : 

Tradicionalmente, direitos humanos são o direito baseado na 
igualdade natural, independentemente dos atributos sociais das 
pessoas, e possuem fortes implicações morais, revelando que são 
direitos inalienáveis, imprescritíveis, invioláveis, universais e 
independentes12 (Young-Hyun e Hye-Kyoung, 2015, p. 2, tradução 
nossa). 

 

 
12 Traditionally, human rights is the right based on the natural equality, regardless of social attributes of people, 
and has very strong moral implications, making the right inalienable, imprescriptible, inviolable, universal, and 
independent. 



31 
 

No entender da doutora em direito pela Pontifícia Universidade Católica de 

São Paulo, Flávia Piovesan (2013), em Direitos Humanos e o direito Constitucional 

Internacional, tais direitos são configurados de forma a atender reivindicações 

políticas e morais que, de acordo com um consenso de determinada época, todo ser 

humano deve ter em face da sociedade e dos governos. Essas reivindicações são 

reconhecidas como de direito das pessoas e não como resultado de graça ou caridade 

e, por isso, eles aparecem como um agrupamento de faculdades e instituições que, 

de acordo com cada período histórico, consumam demandas de liberdade, igualdade, 

fraternidade e dignidade humanas. 

Segundo Mazzuoli, os direitos humanos são dotados das características de 

historicidade (nesse aspecto que se encontra, como visto, a importância da literatura 

no seu desenvolvimento), universalidade (em favor dessa característica trabalha a 

literatura para mostrar que todas as pessoas devem ter proteção a tais direitos), 

essencialidade, irrenunciabilidade, inalienabilidade, inexauribilidade, 

imprescritibilidade e vedação do retrocesso: 

Os direitos humanos são dotados de características próprias, capazes 
de distingui-los de outros tipos de direitos, especialmente os da ordem 
doméstica. É possível apresentar as características dos direitos 
humanos como sendo as seguintes, relativamente à sua titularidade, 
natureza e princípios: 

a) Historicidade. direitos que se vão construindo com o decorrer do 
tempo. Foi tão somente a partir de 1945 – com o fim da Segunda 
Guerra e com o nascimento da Organização das Nações Unidas – que 
os direitos humanos começaram a, efetivamente, desenvolver-se no 
plano internacional, não obstante a Organização Internacional do 
Trabalho já existir desde 1919 (garantindo os direitos humanos dos 
trabalhadores desde o pós-Primeira Guerra). 

b) Universalidade. Significa que são titulares dos direitos humanos 
todas as pessoas, bastando a condição de ser pessoa humana para 
se poder invocar a proteção desses direitos, tanto no plano interno 
como no plano internacional, independentemente de sexo, raça, credo 
religioso, afinidade política, status social, econômico, cultural etc. [...]. 

c) Essencialidade Os direitos humanos são essenciais por natureza, 
tendo por conteúdo os valores supremos do ser humano e a 
prevalência da dignidade humana (conteúdo material), revelando-se 
essenciais, também, pela sua especial posição normativa (conteúdo 
formal), permitindo-se a revelação de outros direitos fundamentais fora 
do rol de direitos expresso nos textos constitucionais. 

d) Irrenunciabilidade. Diferentemente do que ocorre com os direitos 
subjetivos em geral, os direitos humanos têm como característica 
básica a irrenunciabilidade que se traduz na ideia de que a autorização 



32 
 

de seu titular não justifica ou convalida qualquer violação do seu 
conteúdo. 

e) Inalienabilidade. Os direitos humanos são inalienáveis, na medida 
em que não permitem a sua desinvestidura por parte do titular, não 
podendo ser transferidos ou cedidos (onerosa ou gratuitamente) a 
outrem, ainda que com o consentimento do agente, sendo, portanto, 
indisponíveis e inegociáveis. 

f) Inexauribilidade. Os direitos humanos são inexauríveis, no sentido 
de que têm a possibilidade de expansão, a eles podendo ser sempre 
acrescidos novos direitos, a qualquer tempo [...]. 

g) Imprescritibilidade. São os direitos humanos imprescritíveis, não se 
esgotando com o passar do tempo e podendo ser a qualquer tempo 
vindicados, não se justificando a perda do seu exercício pelo advento 
da prescrição. [...] 

h) Vedação do retrocesso. Os direitos humanos devem sempre (e 
cada vez mais) agregar algo de novo e melhor ao ser humano, não 
podendo o Estado proteger menos do que já protegia anteriormente. 
Ou seja, os Estados estão proibidos de retroceder em matéria de 
proteção dos direitos humanos [...] (Mazzuoli, 2019, p. 30-32) 

 

Aliando-se a tais características, Hunt informa, ainda, que os direitos humanos 

são, também, naturais, iguais e universais: 

Os direitos humanos requerem três qualidades encadeadas: devem 
ser naturais (inerentes nos seres humanos), iguais (os mesmos para 
todo mundo) e universais (aplicáveis por toda parte). Para que os 
direitos sejam direitos humanos, todos os humanos em todas as 
regiões do mundo devem possuí-los igualmente e apenas por causa 
de seu status como seres humanos. Acabou sendo mais fácil aceitar 
a qualidade natural dos direitos do que a sua igualdade ou 
universalidade. De muitas maneiras, ainda estamos aprendendo a 
lidar com as implicações da demanda por igualdade e universalidade 
de direitos. Com que idade alguém tem direito a uma plena 
participação política? Os imigrantes — não-cidadãos — participam dos 
direitos ou não, e de quais? 

Entretanto, nem o caráter natural, a igualdade e a universalidade são 
suficientes.  Os direitos humanos só se tornam significativos quando 
ganham conteúdo político. Não são os direitos de humanos num 
estado de natureza: são os direitos de humanos em sociedade. Não 
são apenas direitos humanos em oposição aos direitos divinos, ou 
direitos humanos em oposição aos direitos animais: são os direitos de 
humanos vis-à-vis uns aos outros (Hunt, 2007, p.19). 

 

Cabe destacar, ainda, que os direitos humanos evoluíram por meio do 

sofrimento de diversas pessoas, na busca por igualdade e liberdade. Apesar de, 

obviamente, se poder dizer que trabalhos teóricos e doutrinários lembraram às 

pessoas que todos os seres humanos são livres e iguais, foram as obras artísticas 



33 
 

que deram maior ressonância no coração das pessoas. Além do mais, tendo em conta 

que tais direitos são dinâmicos e refletem a realidade, depender apenas da lei para 

interpretá-los tem a desvantagem de não se ser hábil o suficiente para responder às 

mudanças sociais, que promovem mudanças na própria lei. Com isso, a análise dos 

direitos humanos na literatura permite e estimula discussões mais ricas e 

interessantes e mais próximas da realidade social e das mudanças que o direito 

positivado não ainda não tenha alcançado (Young-Hyun e Hye-Kyoung, 2015). 

Conforme Young-Hyun e Hye-Kyoung (2015) pobreza, fome e guerras, além de 

ambientes em situação de extremismo, são fatores que ameaçam os direitos humanos 

ainda na sociedade contemporânea. Por diversas maneiras, então, escritores tem 

acusado, pelo poder da criação, o absurdo impregnado nas sociedades, expressando 

a dor social e promovendo a reflexão, pois os direitos humanos progrediram quando 

se foi possível tomar consciência das crueldades e violências na história humana, e a 

arte, como a literatura, foi um meio indispensável para essa tomada de consciência. 

Assim, no que concerne aos direitos humanos, é possível vislumbrar o papel 

da literatura na sua promoção, permitindo a experiência de liberdade, de autenticidade 

e de reconhecimento na vida daqueles que entram em contato com ela. A literatura, e 

com isso a dramaturgia, atua pelo caminho de ser um evento e uma experiência que 

está incorporada na existência tanto de escritores quanto de leitores/espectadores, 

promovendo o entendimento do mundo e a construção de uma personalidade 

autêntica e de uma ética humana. Ela é, também, o discurso e o diálogo com o outro 

e com a tradição, pela fusão de horizontes e pelo partilhamento de pontos de vista, o 

que permite a compreensão e o entendimento dos direitos humanos de uma maneira 

familiar, que faz sentido nas existências dos leitores/espectadores (Mascaro, 2013). 

De acordo com a pesquisadora em literatura e direitos humanos Jenny 

Cockrill, a literatura promove a compreensão dos direitos humanos ao desenvolver 

leitura crítica e consciência de responsabilidade social nos estudantes:  

A literatura pode cultivar o melhor entendimento dos direitos humanos 
através da avaliação crítica dos personagens, da análise de cenários, 
e do exame de diversas vozes históricas. Estudantes vão ganhar não 
apenas capacidades pragmáticas da leitura crítica, mas também vão 
começar a entender sua responsabilidade em criar uma mudança, 



34 
 

enquanto percebem que são responsáveis por suas ações13 (Cockrill 
apud Hezam, 2016, p. 37, tradução nossa). 

 

Dessa forma, a literatura tem papel significante em fazer as pessoas 

entenderem os direitos humanos e isto se misturou ao próprio desenvolvimento de 

tais direitos, porque a literatura permitiu que os leitores desenvolvessem sentimentos 

e passassem a pensar nas outras pessoas como semelhantes:  

Os leitores aprendiam a apreciar a intensidade emocional do comum 
e a capacidade de pessoas como eles de criar por sua própria conta 
um mundo moral. Os direitos humanos cresceram no canteiro 
semeado por esses sentimentos. Os direitos humanos só puderam 
florescer quando as pessoas aprenderam a pensar nos outros como 
seus iguais, como seus semelhantes em algum modo fundamental. 
Aprenderam essa igualdade, ao menos em parte, experimentando a 
identificação com personagens comuns que pareciam 
dramaticamente presentes e familiares, mesmo que em última análise 
fictícios (Hunt, 2007, p. 58).  

 

Por isso, a literatura presta um grande serviço ajudando as pessoas a explorar 

e trazer emoções à superfície, reforçando o caráter emocional e humano que 

fundamenta os direitos humanos, levando o público a entendê-los como algo além de 

uma construção legal (Nikolaidis, 2022). Além disso, ela pode ajudar a explorar essa 

realidade com mais profundidade, sendo um veículo ideal para se transitar no que se 

descreve como a face pessoal e emocional dos direitos humanos, trazida por Hunt: 

Os direitos humanos são difíceis de determinar porque sua definição, 
e na verdade a sua própria existência, depende tanto das emoções 
quanto da razão. A reivindicação de autoevidência se baseia em última 
análise num apelo emocional: ela é convincente se ressoa dentro de 
cada indivíduo. Além disso, temos muita certeza de que um direito 
humano está em questão quando nos sentimos horrorizados pela sua 
violação. [...] qualidade mais importante dos direitos humanos: eles 
requeriam certo "sentimento interior" amplamente partilhado (Hunt, 
2007, p. 24-25). 

 

Enquanto a face regulatória e legal se mantém inegavelmente válida e 

necessária para o gozo dos direitos no sistema judicial, a face pessoal e emocional se 

mostra importante pois permite celebrar e comunicar a significância dos direitos dentro 

 
13 Literature can cultivate a better understanding of Human Rights through critical evaluation of characters, 
analysis of scenarios, and examination of diverse historical voices. Students will not only gain pragmatic skills for 
critical reading, but will also begin to understand their responsibility in creating change while realizing they are 
accountable for their actions. 



35 
 

e fora do campo jurídico, focando nas emoções partilhadas que os fizeram se 

estabelecer. Assim, focando nessa faceta pessoal dos direitos humanos, a 

dramaturgia fomenta o lado regulatório através de fazer o sistema jurídico mais 

sensível e responsivo às emoções dos indivíduos, levando o sistema a ser mais aberto 

e relacionável, como informado por Nikolaidis: 

Assim, a poesia dos direitos pode estabelecer outro canal de 
celebração, comunicação, debate e até de reimaginação dos direitos 
humanos, em referência às emoções que lhe deram origem, além 
das limitações em que se encontram uma profissão em particular ou 
uma estrutura acadêmica e metodologias14 (Nikolaidis, 2022, p. 294, 
tradução nossa) 

 

Em razão disso, vários gêneros literários lidam com problemas relativos aos 

direitos humanos e promovem, direta ou indiretamente, valores a eles referentes, 

colocando-se em relevo o enorme poder da literatura de levar a mudanças e à tomada 

de consciência nas pessoas sobre quais são seus direitos e quais são os direitos dos 

outros. Por isso, segundo Abdulrahman Mokbel Mahyoub Hezam, professor de 

literatura inglesa e estudos comparados, “a literatura pode ser usada para promover 

direitos humanos em países não desenvolvidos e criar conscientização nas novas 

gerações”15 (Hezam, 2016, p. 37), por essa razão, inúmeras obras literárias se 

dedicam a mapear as emoções advindas do testemunho ou do sofrimento de 

violações aos direitos humanos. Isso ocorre pois os escritores possuem uma relação 

íntima com a época em que escrevem, de maneira que não conseguem escapar das 

realidades política, social e intelectual que o circundam, precisando enfrentar os 

desafios do seu tempo e empenhar-se em contar às pessoas a verdade de tal 

momento (Hezam, 2016). 

Ainda conforme Hezam (2016), por exemplo, a poesia tem sido um forte meio 

pelo qual os poetas se esforçam para levar mudanças à sua sociedade. Para ilustrar, 

no mundo Árabe, ela se associou a movimentos de liberdade e com a luta contra o 

colonialismo, sendo usada para difundir os direitos humanos, de forma que existem 

muitos caminhos pelos quais problemas referentes aos direitos humanos podem ser 

 
14 Hence, the poetry of rights can establish yet another channel for celebrating, communicating, debating and even 
re-imagining human rights, with reference to the emotions that give rise to them, outside the limitations of 
particular professional or academic frameworks and methodologies. 
15 Literature can be used to promote human rights in undeveloped countries and create awareness among the young 
generation. 



36 
 

vocalizados com sucesso na poesia. Ainda segundo o professor, a poesia pode lidar 

com a discriminação racial, com a injustiça social, com os direitos das crianças etc. 

Além disso, continua o pesquisador, escritores podem agir como jornalistas, 

capturando protestos, tomando testemunhos, tanto quanto historiadores, fazendo a 

ligação das histórias do passado com temas do presente, o que revela o poder a 

literatura na educação voltada para os direitos humanos. 

No mesmo sentido, Nikolaidis informa que, além da poesia, formas narrativas 

da literatura auxiliam no avanço do entendimento dos direitos humanos, uma vez que 

estimulam respostas emocionais no público, promovendo os valores relativos a esses 

direitos essenciais: 

Formas literárias outras que a poesia podem nos ajudar a avançar 
nosso entendimento dos direitos humanos. Por exemplo, já foi 
sugerido que “o trabalho sobre os direitos humanos é, em seu coração, 
um caso de contar história”, e tais histórias tem o poder de engatilhar 
respostas emocionais e éticas que podem ajudar a promover valores 
de direitos humanos. As contribuições das narrativas literárias – 
novelas, especialmente – na evolução dos direitos humanos também 
foi notada como matéria de análise histórica16 (Nikolaidis, 2022, p. 293, 
tradução nossa). 

 

Seguindo tal premissa, Hunt evoca, também, a participação da literatura, por 

exemplo, nos movimentos de abolição da escravatura: 

Capitalizando o sucesso do romance em invocar novas formas de 
identificação psicológica, os primeiros abolicionistas encorajavam os 
escravos libertos a escrever suas autobiografias romanceadas, às 
vezes parcialmente fictícias, a fim de ganhar adeptos para o 
movimento nascente. Os males da escravidão adquiriram vida quando 
foram descritos em primeira mão por homens como Olaudah Equiano, 
cujo livro The Interesting Narrative of the Life of Olaudah Equiano or 
Gustavus Vassa, the African, foi publicado pela primeira vez em 
Londres, em 1789 (Hunt, 2007, p. 67). 

 

Assim, no sentido de se trazer vida aos males de uma sociedade, entende-se 

que, a partir da leitura ou do assistir de uma peça teatral, as pessoas são compelidas 

a se colocar na perspectiva do que é apresentado, o que é um exercício não apenas 

do pensar, mas também de julgar, abrindo-se um horizonte de possibilidades, que 

 
16 Literary forms other than poetry may help us advance our understanding ofhuman rights. For instance, it has 
been suggested ‘that human rights work is, atits heart, a matter of storytelling’; and that stories have the power to 
trigger emotional and ethical responses that may help promote human rights values. The contributions of literary 
narration – especially novels – in the evolution ofhuman rights have also been noted as a matter of historical 
analysis. 



37 
 

opera o enriquecimento do mundo pela representação, pelo texto, estabelecendo o 

jogo entre o dito e o não dito, restaurando um olhar original sobre o mundo, o que faz 

possível com que as pessoas encarem as questões sobre os direitos humanos e as 

relações com o outro de uma forma autêntica e pessoal (Mascaro, 2013). 

Segundo Baron (2021), ao entrar em contato com uma obra literária, o jurista 

pode se aproximar de virtudes que o simples estudo da lei promulgada pode não 

permitir, aguçando o entendimento da aplicação da justiça: 

Em “A arte de ser justo”, Martha Nussbaum não hesita em comentar 
passagens literárias para aguçar o sentido do justo e do injusto nos e 
nas estudantes e, assim, os levar a se identificar com o Juiz nas 
situações complexas; trata-se, segundo ela, de desenvolver nos 
juristas, pela leitura, uma capacidade de “se colocar no lugar do outro”, 
passando pelas virtudes humanistas que o estudo estrito dos textos 
da lei não necessariamente favoriza17 (Baron, 2021, p. 108, tradução 
nossa) 

 

Finalmente, é inegável o potencial da literatura de levar à mudança social pela 

narração de histórias capazes de provocar respostas emocionais e éticas, de forma 

que ela pode ser empregada para se ajudar na análise do significado dos direitos 

humanos num sentido mais amplo, especialmente quanto promove a incorporação de 

temas que pertencem à implementação de tais direitos. 

1.2 Os eixos de relação entre literatura e direito 
 

De forma mais concreta, as interrelações entre a literatura e o direito 

apresentam-se por diversas correntes. A fim de estabelecer essas relações, o filósofo 

e jurista François Ost propõe cinco eixos de interação entre os dois campos, que são: 

o “direito da literatura”, o “direito como literatura”, o “direito pela literatura”, o “direito 

na literatura” e a “literatura como direito”. 

 

 
17 Dans L’art d’être juste, Martha Nussbaum n’hésite pas à commenter des passages de textes littéraires3 pour 
aiguiser le sens du juste et de l’injuste chez ses étudiants et étudiantes, et ainsi les pousser à s’identifier au juge 
dans des situations complexes ; il s’agit, selon elle, par la lecture de développer chez les juristes une capacité à «se 
mettre à la place d’autrui4 », passant par des vertus humanistes que la stricte étude des textes de loi ne favorise 
pas nécessairement. 



38 
 

1.2.1 Literatura como direito 
 

O eixo “literatura como direito” é o caso no qual um corpus literário é utilizado 

como fonte do direito (Ost, 2015), como ocorre no Quebec: 

 
[...] onde é organizado, anualmente, um Moot court, julgamento fictício 
apresentado a um grupo de estudantes de direito e Letras, com a instrução 
de discutir o caso exclusivamente com base no corpus representado pelas 
peças de Shakespeare. Por mais surpreendente que pareça, o formato 
funciona e, ano após ano, constitui-se uma ‘jurisprudência shakespeariana’ 
que, por sua vez, enriquece o material disponível para os julgamentos futuros 
(Axt, 2017, p. 252). 

 

A experiência trazida por Axt (2017) revela a capacidade da literatura de 

ultrapassar os limites estéticos e entrar em áreas concretas do conhecimento humano, 

como o direito. Ao promover julgamentos fictícios fundamentados em textos literários, 

essa prática reforça a concepção de Antônio Cândido (2004) sobre a função 

humanizadora da literatura, pela qual o contato com o texto literário cria no indivíduo 

uma compreensão mais profunda do outro e da realidade social, uma vez que a 

literatura constitui um direito universal justamente por possibilitar a formação ética e 

crítica do sujeito. Assim, a chamada “jurisprudência shakespeariana”, construída ao 

longo dessas atividades de julgamento fictício, ilustra o modo como a literatura pode 

gerar reflexão sobre valores morais e jurídicos, confirmando a tese de Cândido de que 

a arte literária participa ativamente da construção de uma consciência humanizada e 

coletiva, que se revela útil aos operadores do direito. 

 

1.2.2 Direito pela literatura 
 

O eixo “direito pela literatura”, por sua vez, são os textos produzidos por 

juristas ou políticos com o objetivo de falar sobre um tema e fazer avançar a sua 

discussão na sociedade, como os escritos de Victor Hugo a fim de abolir a pena de 

morte. Ele visa as hipóteses nas quais um ator jurídico (um parlamentar, por exemplo, 

como é o caso de Aimé Césaire) mobiliza a escritura literária para assegurar uma 

maior difusão das teses que ele defende (Ost, 2015). 



39 
 

Esse eixo, assim, é formado por textos escritos por juristas ou políticos com o 

objetivo de abordar um tema e promover discussões na sociedade, como os panfletos 

literários de Voltaire para denunciar os abusos do antigo regime. Esses autores, em 

algumas ocasiões, foram atores do mundo jurídico que escolheram o meio literário 

para alcançar um público mais amplo. 

Como outros exemplos, pode-se pensar em Montesquieu e as Cartas Persas 

ou em Voltaire e seus panfletos na Affaire Calas. O gênero do olhar exterior lançado 

por um estrangeiro sobre as instituições nacionais, inaugurado por Montesquieu, 

continua eficaz, assim como a transposição de uma história clássica para uma 

problemática atual (Ost, 2015). 

François Ost destaca, ainda, os exercícios de Balzac, Tolstói e Dostoiévski na 

análise do ordenamento jurídico: 

 
Para ficar com o exemplo de César Birotteau, de Balzac, encontramos 
ali uma ‘avaliação legislativa’ da lei de 1807 sobre as falências, que 
poderia servir de modelo para muitos trabalhos atuais de sociologia 
jurídica. Sabemos, aliás, que essa lei foi modificada dez meses após 
a publicação da obra. Outro exemplo: a lucidez criminológica de 
Tolstói, que em Ressurreição, destrói as teorias de Lombroso, 
Garofalo e Ferri em uma época em que elas dominavam os 
congressos de criminologia na Europa erudita. Antes dele, Dostoiévski 
já havia feito o mesmo, colocando em cena a liberdade irrestrita do 
homem contra todos os determinismos biológicos e outros atavismos 
sociológicos18 (Ost, 2004, p. 23, tradução nossa). 

 

Em resumo, atores políticos usam a literatura para denunciar violações aos 

direitos e para promover o debate em relação às injustiças sociais, econômicas e 

políticas, além de estimularem a discussão sobre questões jurídicas que o direito 

positivado não alcança, quebrando a sua rigidez institucional e alcançando um público 

não alcançado pela lei e pelas decisões judiciais. 

 

 
18 Pour en rester au César Birotteau de Balzac, par exemple, on y trouve une « évaluation législative » de la loi de 
1807 sur les faillites qui pourrait servir de modèle à bien des travaux actuels de sociologie juridique. On sait du 
reste que cette loi fut modifiée dix mois après la parution de l'ouvrage. Autre exemple : la lucidité criminologique 
de Tolstoï qui, dans Résurrection, réduit en miettes les théories de Lombroso, de Garofalo et de Ferri à une époque 
où elles faisaient les beaux jours des congrès de criminologie dans toute l'Europe savante. Avant lui, Dostoïevski 
s'était déjà livré au même exercice, mettant en scène l'irréductible liberté de l'homme contre tous les déterminismes 
biologiques et autres atavismes sociologiques. 



40 
 

1.2.3 Direito como literatura 
 

O eixo “direito como literatura”, ao seu turno, aproxima os discursos jurídicos 

aos métodos da análise literária, isto é, é a maneira de serem aplicados os métodos 

da crítica literária no domínio jurídico, uma vez que há uma similaridade entre os 

métodos de interpretação das leis e dos textos (Ost, 2004). Referido eixo se interessa 

pela qualidade literária do texto jurídico, por exemplo, no que se refere às decisões 

judiciais, revelando o contato do direito com o campo literário em razão de seus 

aspectos estéticos, semióticos, linguísticos, podendo chegar até mesmo à análise de 

seu caráter tanto narrativo quanto ficcional (Júnior e Júnior, 2024, p. 178). Sob esse 

prisma, afirma Ost: 

Ora destacam-se as semelhanças que existem entre os métodos de 
interpretação das leis e dos textos literários (a exegese jurídica do 
século XIX, por exemplo, devia muito aos métodos filológicos 
prevalentes naquela época nos domínios literário e teológico), ora se 
coloca à luz a contribuição do estilo jurídico, seus raros bons 
momentos de escritura, para o sucesso de sua magia social, para o 
êxito das performances que ele tenta impor. Mas esses estudos 
permanecem ainda parciais; nos Estados Unidos, em compensação, 
certos autores, alargando o olhar, conseguiram propor uma concepção 
literária do direito como um todo: pensa-se notadamente à Poetic 
Justice de Martha Nussbaum e à The Legal Imagination de James 
Boyd White19 (Ost, 2004, p. 24, tradução nossa). 

 

Partilha tal entendimento Baron, para quem uma das relações entre direito e 

literatura se dá na interpretação: 

 

Mas, é sobretudo em torno da interpretação que se forma a 
parentalidade entre direito e literatura. Tradição da exegese dos textos 
de lei e hermenêutica literária obedecem a regras próximas. Todas as 
duas derivadas da exegese dos textos sagrados, a hermenêutica juris 
e a hermenêutica profana se caracterizam por uma forte reflexividade 
no que concerne à implicação das subjetividades e dos contextos 

 
19 Tantôt on souligne les parentés qui existent entre les méthodes d’interprétation des lois et des textes littéraires 
(l’exégèse juridique du XIXe siècle, par exemple, devait beaucoup aux méthodes philologiques prévalant à la 
même époque dans les domaines littéraire et théologique), tantôt on met en lumière la contribution du style 
juridique, ses rares bonheurs d’écriture, à la réussite de sa magie sociale, au succès des performatifs qu’il tente 
d’imposer. Mais ces études demeurent encore partielles ; aux États-Unis, en revanche, certains auteurs, élargissant 
le regard, ont réussi à proposer une conception littéraire du droit tout entier : on pense notamment à Poetic Justice 
de Martha Nussbaum et à The Legal Imagination de James Boyd White. 



41 
 

históricos na arte de interpretar20 (Baron, 2021, p. 117, tradução 
nossa). 

 

Tal foco pode, inclusive, propor uma concepção literária do direito como um 

todo, fazendo apelo à imaginação dos juristas, de maneira que, como grandes 

escritores, um Juiz deve ser capaz de dar voz aos “sem voz”, retirar temas do 

anonimato e dos clichês redutores nos quais o discurso dominante os prende (Ost, 

2015). Essa capacidade de dar voz aos “sem voz” é, inclusive, aquela desejada por 

Aimé Césaire, ao afirmar, em Caderno de um retorno ao país natal: 

[...] E minha boca será a boca das desgraças que não têm boca, 
minha voz, a liberdade das que se curvam no cárcere do desespero. 
E, vindo, direi a mim mesmo: 
“E sobretudo, meu corpo tanto quanto minha alma, 
guardai-vos de cruzar os braços 
na atitude estéril do espectador, 
pois a vida não é um espetáculo, 
pois um mar de dores não é um proscênio, 
pois um homem que grita não é um urso que dança [...] (Césaire, 2012, 
p. 45). 

 

Assim, retomando a ideia de direito como literatura, Santos (2012) e Ost 

(2004) compartilham o mesmo entendimento ao considerarem que a construção 

discursiva do texto jurídico se assemelha a procedimentos literários, de maneira que 

se aborda o discurso jurídico com os métodos da análise literária. Daniel Prado, doutor 

em direito pela Universidade Federal da Bahia, por sua vez, considera que a vertente 

em análise busca aprimorar a hermenêutica jurídica, aplicando métodos da crítica 

literária para resolver ambiguidades e lacunas da linguagem normativa: 

Quando se investiga o “direito como literatura”, é comum que se tenha 
uma finalidade prática: ao conhecer melhor o funcionamento dos 
métodos hermenêuticos consagrados pela crítica literária, o jurista 
pretende compreender os seus próprios métodos, e encontrar 
soluções mais apropriadas, em especial nas situações limite, para as 
quais a teoria jurídica não dá respostas satisfatórias, normalmente 
diante da polissemia da linguagem normativa (Prado, 2007, p. 4). 

 

O “direito como literatura”, então, parte do material jurídico com intuito de que 

seja enriquecido, através da literatura, e de alcançar uma visão mais abrangente do 

 
20 Mais c’est surtout autour de l’interprétation que se noue la parenté entre droit et littérature. Tradition de l’exégèse 
des textes de loi et herméneutique littéraire obéissent à des règles proches. Toutes deux dérivées de l’exégèse des 
textes sacrés, l’hermeneutica juris et l’hermeneutica profana se caractérisent par une forte réflexivité concernant 
l’implication des subjectivités et des contextes historiques dans l’art d’interpréter. 



42 
 

texto jurídico, tendo como foco a lógica argumentativa, a linguagem e a estética 

empregadas e, inclusive, a semântica da lei (Júnior e Júnior, 2024).  

Conforme sustenta a advogada brasileira Alice Barbosa, a partir da 

abordagem em comento é possível compreender que os atores jurídicos e os atores 

judiciais são, no fim das contas, pessoas, inseridas na realidade social e que podem, 

pelo trabalho da literatura, tratar de assuntos úteis ao direito: 

Na relação direito e literatura, e mais especificamente direito como 
literatura, percebe-se que tanto o julgador como o escritor são sujeitos 
– de carne e osso – inseridos em contextos históricos e sociológicos 
ímpares. Assim sendo, não há como tornar insonsa toda a realidade 
em que vivem; pelo contrário, deve-se avivar os pré-conceitos – que 
participam da formação de cada um -, com o fim de evidenciar, ali, o 
que pode ser útil ao direito (Barbosa, 2012, p. 83). 

 

Em resumo, o “direito como literatura” é a corrente na qual o direito é 

comparado à literatura, na perspectiva de se verificar o papel da retórica, 

considerando que a linguagem é um elemento comum entre os dois campos, que 

operam através do discurso; de se verificar o papel da função narrativa, considerando 

a relevância que a noção de narrativa possui nas argumentações e fundamentações 

de cunho jurídico; além de se verificar a capacidade narrativa de dar voz às minorias 

excluídas; e ainda, das possibilidades de interpretação por métodos da análise 

literária. 

 

1.2.4 Direito da literatura 
 

A vertente “direito da literatura” estuda a maneira como a lei e a jurisprudência 

tratam os fenômenos advindos da escritura literária, como o direito de autor, o direito 

à liberdade de expressão etc. Tal eixo é uma abordagem transversal que reagrupa 

questões de direito privado, de direito penal (e toda a variedade de delitos que podem 

ser cometidos, como injúrias, calúnias, proposições racistas etc.), e de direito público, 

como a liberdade de expressão e a censura, representando a abordagem entre o 

direito privado, o direito penal e o direito público que têm relação com a produção 

literária, como o já dito direito autoral. Podem ser citados, como exemplo, os 

processos por ofensa à moral pública sofridos pelas obras Madame Bovary e Fleurs 

du mal (Ost, 2015): 



43 
 

Sem mesmo evocar aqui os processos ocorridos no século passado 
em relação à Flores do Mal e à Madame Bovary por “atentado à moral 
pública”, contentar-se-á a se referir a um trabalho recente que dá uma 
ideia da variedade de questões que os tribunais franceses tiveram de 
examinar apenas ao longo da segunda metade do século XX. Citamos 
notadamente, sem se preocupar com a exaustividade, a revisão do 
processo de Baudelaire em 1949 (a câmara criminal da Corte de 
cassação reconhecerá que a decisão de 1857 “se revelou arbitrária e 
não foi ratificada nem pela opinião pública nem pelo julgamento dos 
letrados” – reconhecimento bastante excepcional da pertinência do 
julgamento oferecido pelo público), os desentendimentos editoriais 
opondo Montherland ao seu editor Grasset, os numerosos casos de 
apreensão e censura de textos denunciando a tortura à ocasião da 
guerra da Argélia (pretenso atentado à “segurança do Estado), os 
contenciosos de abusos do direito de citação [...], a saga judicial 
relativa ao “preço único” do livro (lei Lang), as ações judiciais 
propostas em face dos autores de Suicide, mode d’emploi (uma lei 
será adotada, que levará à interdição da segunda edição do livro, os 
desentendimentos entre herdeiros [...] de J. Lacan, R. Barthes e M. 
Foucault sobre a edição de seus escritos póstumos, as acusações de 
plágio voltadas a Régine Desforges (La biciclete bleue) pela sociedade 
detentora dos direitos de E o vento levou de Margaret Mitchel...21 (Ost, 
2004, p. 24, tradução nossa).  

 

Assim, trata-se de abordar questões ligadas à maneira como o ordenamento 

jurídico tutela problemas, desde o texto constitucional, no que tange à liberdade de 

expressão, até o âmbito civil. Nesse sentido, o eixo “direito da literatura” se vincula 

especificamente ao sistema jurídico, levando em consideração a literatura como 

produto intelectual, isto é, que se refere aos domínios do direito que discutem direitos 

e garantias, propriedade intelectual, crimes da ou contra a imprensa. Em resumo, o 

eixo observa o texto literário como objeto do direito. Tal é a observação de Edilane 

Figueirêdo, mestre em literatura e interculturalidade pela Universidade Estadual da 

 
21 Sans même évoquer ici les procès faits au siècle dernier aux Fleurs du mal et à Madame Bovary pour « atteinte 
à la morale publique99 », on se contentera de renvoyer à un ouvrage récent qui donne une idée de la variété des 
questions dont les tribunaux français ont eu à connaître rien qu’au cours de la seconde moitié du XXe siècle100. 
Citons notamment, sans souci d’exhaustivité, la révision du procès de Baudelaire en 1949 (la chambre criminelle 
de la Cour de cassation reconnaîtra que la décision de 1857 « s’est révélée arbitraire et n’a pas été ratifiée ni par 
l’opinion publique ni par le jugement des lettrés » – reconnaissance assez exceptionnelle de la pertinence du 
jugement rendu par le public), les démêlés éditoriaux opposant Montherlant à son éditeur Grasset, de nombreuses 
affaires de saisie et de censure de textes dénonçant la torture à l’occasion de la guerre d’Algérie (atteinte prétendue 
à la « sûreté de l’État »), les contentieux de l’abus du droit de citation (le journaliste André Passeron assigné par 
les héritiers du général de Gaulle), la saga judiciaire relative au « prix unique » du livre (loi Lang), les poursuites 
intentées à l’encontre des auteurs de l’ouvrage Suicide, mode d’emploi (une loi sera même adoptée, qui entraînera 
l’interdiction de la seconde édition du livre), les déchirements entre héritiers (spirituels et/ou matériels) de J. Lacan, 
R. Barthes et M. Foucault à propos de l’édition de leurs écrits posthumes, les accusations de plagiat adressées à 
Régine Desforges (La Bicyclette bleue) par la société détentrice des droits d’Autant en emporte le vent de Margaret 
Mitchell… 



44 
 

Paraíba, e de Neurivaldo Júnior e Lúcio Flávio Júnior ao revelarem que o eixo em 

análise se limita a cuidar de questões meramente normativas: 

[...] este eixo da divisão dos estudos está vinculado apenas às leis e 
normas jurídicas que protegem a atividade literária. Por isso, talvez, 
não corresponda propriamente a uma corrente vinculada àquilo que 
se vem denominando direito e literatura, mas configure uma 
aproximação transversal, na medida em que se limita a reunir 
questões específicas e de caráter eminentemente normativo 
(Figueirêdo, 2011, p. 40) 

 

Sendo assim, aquela corrente não apresenta nada de novo no que diz 
respeito aos estudos interdisciplinares entre direito e literatura, cumpre 
ao direito tutelar as relações jurídicas no exercício literário, bem como 
as normas de regulação da criação e difusão da literatura, bem como 
os direitos por ela gerados. (Júnior e Júnior, 2024, p. 178). 

 

1.2.5 Direito na literatura 
 

Por fim, o eixo “direito na literatura”, que é o paradigma principal utilizado 

nesta pesquisa, consiste em mostrar que os escritos literários podem contribuir à 

criação e a resolução de questões relacionadas à justiça, à lei e ao poder. Este eixo 

se baseia na maneira como a literatura trata as questões referentes à justiça e ao 

poder subjacentes da ordem jurídica (Ost, 2015, Ost, 2004), por exemplo, quando se 

admite a contribuição da literatura para a percepção do lado obscuro dos seres 

humanos ou para a reflexão sobre questões jurídicas como a aplicação da lei penal, 

o destino a ser dado a um criminoso, o papel da anistia etc. Com isso, esse eixo tem 

como objetivo, de acordo com Ost (2004, p. 45) “mostrar que a literatura contribui 

diretamente para a formulação e a elucidação das principais questões relativas à 

justiça, à lei e ao poder”. 

O eixo citado analisa narrativas literárias que têm como temática questões 

jurídicas ou legais, de sorte que, além de analisá-las, expõe a incorporação indireta 

do direito na literatura, respondendo a certos questionamentos, que são, como 

exemplificados por Neurivaldo Júnior e Lúcio Flávio Júnior: 

[...] “como se mostra o direito?”, “quem o faz?”, “quem levanta a 
espada da Justiça?”, “quem julga e quem é punido?”, “como é vista a 
impunidade?”, “como o direito pode ser injusto?”, etc. Todas estas 
análises, entretanto, buscam fornecer uma visão do mundo do direito, 
sem a pretensão da cientificidade; anseiam compreender como o 



45 
 

fenômeno jurídico se mostra e é social e culturalmente recepcionado 
(Júnior e Júnior, 2024). 

 

Essa análise não se limita à descrição objetiva e explícita do direito no texto, 

uma vez que as representações que se fazem em torno do âmbito jurídico podem 

estar no comportamento dos personagens ou no plano de fundo de suas ações, e 

podem ser mais bem tratadas do que nas doutrinas especializadas. Sobre tal aspecto, 

veja-se o informado por Figueirêdo: 

O direito na literatura é a corrente que estuda as formas sob as quais 
o direito é representado na literatura, com base na premissa de que 
certos temas jurídicos encontram-se melhor formulados e elucidados 
em grandes obras literárias do que em tratados, manuais e 
compêndios especializados. Cada forma de tratamento pode 
interessar a um determinado campo jurídico (Figueirêdo, 2011, p. 41). 

 

A relevância dessa corrente está na possibilidade de se pôr em prática as 

questões relacionadas ao direito e à Justiça. Assim, conforme explicado por 

Figueirêdo (2011), a literatura pode representar o direito de diferentes maneiras: uma 

primeira maneira é pela recriação literária de processos judiciais; outra maneira é a 

representação do modo de ser e do caráter dos juristas, aí compreendidos advogados, 

Juízes, entre outros, sendo uma oportunidade para se estudar a ética profissional, por 

exemplo; ainda, a representação pode se dar pela utilização simbólica do direito, 

sendo a exteriorização de uma sociedade a respeito de suas normas jurídicas; por 

fim, a representação pode ocorrer na verificação de como o Estado e o direito 

dispensam tratamento aos grupos oprimidos e às minorias, de maneira que a literatura 

se revela um instrumento crítico sócio-legal, “uma vez que é transformada em porta-

voz para denunciar, repudiar e criticar, o tratamento que o direito e o Estado conferem 

aos grupos socialmente excluídos, marginalizados, espoliados, como: mulheres, 

imigrantes, raças, religião, entre outros” (Figueirêdo, 2011, p. 40), tal qual ocorre na 

obra Uma temporada no Congo, conforme será demonstrado. 

Em resumo, a relação entre a literatura e o direito pode se dar de diversas 

maneiras, de forma que cada uma delas oferece ao direito a oportunidade de colocar 

em questionamento suas normas e suas deficiências, a fim de se buscar soluções não 

apenas teóricas, mas práticas, para os conflitos jurídicos postos na sociedade. O 

teatro político, por sua vez, se revela uma ferramenta, ou uma “arma”, pela qual o 



46 
 

texto e o palco se torna o lugar de análise, de questionamento e de reparação às 

injustiças e às violações aos direitos humanos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



47 
 

2. Teatro político e épico e seu poder de transformação da realidade 
 
 
O teatro político é um tipo de teatro com missões: pôr em cena conflitos, 

divergências, questionamentos, revelar absurdos e, muitas vezes, se não propor 

soluções, projetar para o futuro uma fagulha de esperança e de mudança. Por isso, 

sua relação com o direito pode ser estreita. A partir do teatro político de Aimé Césaire, 

a ausência e as violações aos direitos humanos são colocadas em cena, são 

discutidas e, por meio da reflexão proposta por esse modelo teatral, os 

leitores/espectadores podem compreender que tais direitos são devidos a todas as 

pessoas, devendo sempre ser resguardados, sem exceção. 

 
 

2.1 Um primeiro olhar sobre Uma Temporada no Congo.  
 

Alguns teóricos, como o dramaturgo e poeta alemão Bertolt Brecht, segundo 

o informado por Marie-Claude Hubert (2008) em Les grandes théories du Théâtre (As 

grandes teorias do teatro) e Jean Jacques Roubine (2000), em Introduction aux 

grandes théories du Théâtre (Introdução às grandes teorias do teatro) atribuem ao 

teatro uma função política, dando-lhe a missão de desatar as causas dos conflitos 

sociais com a instigação dos espectadores em relação a uma consciência política, isto 

é, ele se mostra como um lugar de questionamento da sociedade. No sentido do teatro 

épico brechtiano, por sua vez, através da mediação estética, com a apresentação da 

vida de forma crítica, se ativa politicamente o espectador, como explica Anatol 

Rosenfeld, crítico e teórico de teatro teuto-brasileiro, autor de Brecht e o teatro épico, 

no que se refere ao teatro político que: 

[...] torna o espectador um observador 
mas 
desperta a sua atividade 
força-o a tomar decisões 
concepção do mundo 
é posto em face de algo 
argumento 
são impelidos a atos de conhecimento (Rosenfeld, 1985, p. 149) 

 

Assim, Bertolt Brecht (1978), em Estudos sobre o teatro, formula um tipo 

teatral que valoriza o contexto histórico e social e que possui uma função social e 



48 
 

crítica de questionar a realidade, por ser didático e transformador, promovendo a 

reflexão política, através do chamado efeito de distanciamento, efetuando um diálogo 

com o público, e não necessariamente uma identificação emocional. 

Por isso, segundo Rosana de Araújo Correia (2021), doutora em Letras pela 

Universidade de Brasília, o conjunto da obra de Brecht é fundado na concepção da 

arte como representação de um mundo que pode ser transformado, suscetível de 

modificação. Com isso, suas peças teatrais se configuram nessa procura por uma 

expressão artística que serve à ideia de fazer refletir o público a fim de promover a 

transformação social, concepção que é fortemente ligada à função política da arte. 

Assim, a arte se confunde com a consciência política, de maneira que essa paixão 

política se configura numa forma dramática na qual o espírito crítico é capaz de mover 

o mundo. Assim, a obra de Brecht:  

[...] é baseada numa concepção central da arte enquanto 
representação de um mundo passível de transformação. “Eu creio que 
o mundo de hoje pode ser reproduzido, mesmo no teatro, mas 
unicamente se ele for concebido como um mundo suscetível de 
modificação” (Brecht, 1978, p. 7, tradução nossa). Suas peças de 
teatro serão, então, a expressão dessa procura de uma expressão 
artística que se presta a fazer refletir o público em vista da mudança 
das relações sociais. Essa concepção é, então, fortemente centrada 
no papel político da arte, inegável para esse artista marxista. Num 
ensaio sobre Brecht, Barthes (2002a) sublinha três lições deixadas 
pelo dramaturgo que decorrem dessa compreensão que a arte se 
confunde com a consciência política. [...] A reflexão está sempre no 
coração de sua produção, o espírito crítico sendo o que tem a vocação 
de mover o mundo. Em seguida, Barthes considera que enquanto 
Brecht inventou as leis do funcionamento do Grande teatro crítico, “ele 
reivindicou para a matéria teatral um status inteiramente novo e 
inteiramente submisso, não a qualquer pretexto de engajamento, mas 
a uma verdadeira eficácia política” (p.164). Numa estética 
eminentemente coerente, nele a paixão política transborda em forma 
dramática. A terceira lição decorre dessa segunda e se liga à relação 
de forma-conteúdo numa lógica na qual as técnicas também são 
responsáveis pelo processo de desalienação, e não apenas o 
repertório, elas são então também políticas e participam “do mesmo 
combate revolucionário que o texto” (p.164)22 (Correia, 2021, p. 72, 
tradução nossa). 

 
22 [...] est basé sur une conception centrale de l’art en tant que représentation d’un monde passible de 
transformation. « Je crois que le monde d’aujourd’hui peut être reproduit, même au théâtre, mais uniquement s’il 
est conçu comme un monde susceptible de modification » 57 (BRECHT. 1978, p.7, je traduits). Ses pièces de 
théâtre seront alors l’expression de cette recherche d’une expression artistique qui se prête à faire réfléchir le public 
en vue du changement des relations sociales. Cette conception est donc fortement centrée sur le rôle politique de 
l’art, indéniable pour cet artiste marxiste . Dans un essai sur Brecht, Barthes (2002a) souligne trois leçons laissées 
par le dramaturge qui découlent de cette compréhension que l’art se confond avec la conscience politique. La 
réflexion est toujours au cœur de sa production, l’esprit critique étant ce qui a vocation de mouvoir le monde. 
Ensuite, Barthes considère que lorsque Brecht a inventé les lois du fonctionnement du Grand Théâtre critique, « il 



49 
 

 

Em consonância do afirmado por Correia, Gabriela Lírio, professora da 

Universidade Federal do Rio de Janeiro, entende que o teatro de Brecht cria 

perspectivas que, por sua vez, levam à reflexão: 

O teatro épico brechtiano, [...] fundamenta-se em uma perspectiva 
relacional, exigindo uma abertura para novas articulações, fugindo 
da linearidade dos acontecimentos, a fim de criar novos 
enquadramentos. Deles, nascem ações que descortinam os sentidos 
da memória histórica e estimulam a reflexão sobre a esfera de 
intervenção dos artistas, em direção a possibilidades de escritura de 
cenas de resistência (Lírio, 2021, p.108). 

 

Aliás, esse mesmo entendimento de que o teatro pode levar a mudança na 

sociedade é partilhado por Erwin Piscator (1968, p. 52), escritor de O teatro político, 

além de diretor, dramaturgo e produtor teatral alemão, que afirma que “nosso teatro é 

um teatro de luta. Ele não se propõe a ilustrar, mas a intervir. Queremos um teatro 

que não descreva a realidade, mas que a transforme”.  

Essas afirmações se direcionam ao defendido tanto pelo diretor teatral e 

ensaista brasileiro Augusto Boal (1991, p. 9-12) que considera que, “o teatro é uma 

arma, e é o povo quem deve empunhá-la” e que “o teatro pode ser uma arma de 

libertação. É o meio pelo qual o oprimido se expressa e descobre a sua própria 

capacidade de transformar o mundo.”, quanto por Piscator (1968, p. 15) que assevera 

que “o teatro político é o teatro da época das revoluções. Ele nasce quando o palco 

deixa de ser espelho do mundo para se tornar sua arma”. 

Em adição a tal entendimento, inclusive, Ingrid Dormien Koudela (2001), 

escritora, tradutora, encenadora e professora universitária brasileira, afirma que toda 

arte é política, sendo, de fato, não apenas uma possibilidade da liberdade humana, 

mas uma tentativa de criação de uma nova realidade. Seguindo essa lógica de 

promoção de renovações, Kimiko Uchigasaki Pinheiro, doutora em literatura pela 

Universidade de Brasília, ao tratar do pensamento de Augusto Boal, explica que a 

 
a revendiqué pour la matière théâtrale un statut entièrement neuf et tout entier soumis, non à quelque alibi 
d’engagement, mais à une véritable efficacité politique » (p. 164). Dans une esthétique éminemment cohérente, 
chez lui la passion politique déborde en forme dramatique. La troisième leçon découle de cette deuxième et se lie 
au rapport forme-contenu dans une logique où les techniques aussi sont responsables du processus de désaliénation, 
et non seulement le répertoire, elles sont donc aussi politiques et participent « du même combat révolutionnaire 
que le texte. 



50 
 

arte, e no caso, o teatro, modifica os transformadores da sociedade, isto é, há no 

teatro a possibilidade de se atuar no mundo real: 

Ainda de acordo com Boal (1987), a ciência atua diretamente sobre a 
realidade, modificando-a. No entanto, a arte modifica os modificadores 
da sociedade, transforma os transformadores. Portanto, a ação pode 
também ser indireta, pois é exercida sobre a consciência dos que vão 
atuar na vida real (Uchigasaki Pinheiro, 2020, p.115). 

 

Esse também é o entendimento do mestre em literatura pela Universidade de 

Brasília Danilo de Sousa Nascimento Barbosa, para quem o teatro pode ser uma arma 

de comunicação e de propaganda a fim de promover a emancipação das pessoas: 

O teatro é uma linguagem artística que consegue mostrar ao-à-s 
leitore-a-s espectadores as contradições da sociedade na qual 
vivemos. [...] Desde o fim do século 19 e ainda mais fortemente no 
início do século 20, o teatro serviu como uma espécie de arma de 
contra comunicação, agitação e propaganda, organização social, e se 
posicionou em projetos pedagógicos importantes, sempre a serviço da 
emancipação dos indivíduos (De Sousa Nascimento Barbosa, 2020, 
p. 39). 

 

De acordo com Maria da Glória Magalhães dos Reis (2017), professora pós-

doutora da Universidade de Brasília, por exemplo, o teatro é o ambiente onde os 

absurdos criados pelos seres humanos, além das tragédias e das injustiças, podem 

ser reparados, como já considerado pelo crítico literário francês Roland Barthes, para 

quem o mal dos homens está nas suas mãos, de forma que o teatro pode ser 

concebido como um engenho transformador capaz de proporcionar reflexões nas 

pessoas e, com isso, modificar a realidade (Barthes, 2002). 

Observe-se o informado por Magalhães dos Reis, ao sublinhar que o teatro é 

o lugar para reparação dos acontecimentos absurdos que se passam em tempos 

sombrios: 

Jean- Pierre Sarrazac em seu Critique du théâtre: Tome 2, Du 
moderne au contemporain, et retour afirma que o teatro é um lugar a 
partir do qual podemos refazer nossas forças e ao mesmo tempo pedir 
“reparação das catástrofes, das injustiças, dos massacres, dos 
genocídios... que os homens vão provocar, consumar, deixar se 
consumar”. 

Observando nossa sociedade atual, o que vemos são, efetivamente, 
“catástrofes, injustiças, massacres e genocídios”. Vivemos hoje 
tempos “sombrios” como aqueles discutidos por Hannah Arendt em 



51 
 

sua obra Homens em tempos sombrios (Magalhães dos Reis, 2017, p. 
390). 

 

Corrobora com tal entendimento a mestre em Letras pela Universidade  

Estadual  Paulista  –  UNESP, Milca Tschernne, ao afirmar que diversos movimentos 

teatrais se desenvolveram em razão de acontecimentos absurdos e 

desumanizadores: 

No ocidente, a tendência para um envolvimento político, ou ao menos 
por um comportamento cívico mais consciente, em face de tantos 
acontecimentos, formou estéticas – umas mais engajadas, outras 
menos - politicamente comprometidas com alguns temas.  O teatro do 
Absurdo, o teatro Existencialista, o teatro épico, o teatro político, o 
teatro Pobre, o teatro do Oprimido são alguns exemplos que 
demonstram como a arte teatral posicionou-se diante dos efeitos 
desumanizadores dos inúmeros acontecimentos que marcaram a 
primeira metade do século XX (Tscherne, 2005, p. 104). 

 

À vista dessa luta contra os absurdos e contra as violências praticadas pelos 

seres humanos, os adeptos do teatro político o propõem como um espaço de reflexão 

e o consideram uma ferramenta de propaganda:  

Não existe teatro popular que não seja revolucionário, proclama-se. Isso 
supõe que sejam reabilitadas as noções de militância, portanto de 
propaganda. A função desse teatro deve ser a de incitar o povo a aderir 
a uma causa, a apoiar as ideias e o partido que trabalham a favor dessa 
causa (Roubine, 2000, p. 130). 

 

Assim sendo, a força de tal criação humana vem da paixão política para se 

criar um instrumento dramático que instigue as pessoas a se ligarem a uma causa 

específica (Barthes, 2002; Roubine, 2000). No mesmo sentido, Ricardo César Gomes 

da Silva (2020, p. 12), mestre em Artes pela Universidade de Brasília, pensa “que o 

teatro não deveria ser tão somente entretenimento, mas também ser capaz de 

articular formação cultural ao exercício da crítica, com vistas a construir uma 

identidade social e política para o país”. 

Nesse passo, o teatro é capaz de possuir, dentre vários objetivos, o de fazer 

nascer ou crescer uma capacidade crítica nos leitores e espectadores, de maneira a 

levar as pessoas a uma transformação revolucionária e popular (De Sousa 

Nascimento Barbosa, 2020), entendimento que é compartilhado por Correia, para 

quem o teatro tem a função de promover a mudança social: 



52 
 

Seu papel potencial de transformação social é aquele que acompanha 
nossas pesquisas e nossa prática da cena. Um teatro que faz 
transbordar seu caráter “ontologicamente político” (Dort, 2011) sobre 
seus textos e técnicas estaria a ponto de concorrer com uma 
sensibilidade de um mundo onde sua dimensão política é a única capaz 
de comunicar o impulso para a transformação social23 (Correia, 2021, p. 
73, tradução nossa). 

 

No que se refere, por sua vez, à faceta épica que pode ser assumida pelo 

teatro político, vê-se que ela apela à meditação e à reflexão sobre as consequências 

de certos atos, e nela os acontecimentos e atitudes são manipulados e submetidos a 

experiências, para mostrar a possibilidade de mudança na vida real. Nesse passo, o 

teatro se mostra o espelho da cultura de um povo, com a missão de analisar os 

conflitos da sociedade, ajudar a história, como uma arte de explicação, uma arte crítica 

(Barthes, 2002; Hubert 2008). Conforme Tscherne (2005, p. 113), “o teatro político, 

aliado à linguagem épica, tentará tirar o homem do isolamento tanto psicológico e 

físico quanto do ideológico e inseri-lo num mundo de coletividade”. 

O teatro épico, é preciso salientar, é uma forma de fazer teatro encontrada 

desde a Grécia antiga, seja nas comédias seja nas tragédias, nas quais, por exemplo, 

um coro narrava o que estava sendo mostrado ou o que ia acontecer, ou o próprio 

autor se manifestava interrompendo diálogos e a ação, por meio de comentários em 

posição de distanciamento (Gomes da Silva, 2020). 

Essa é a consideração encontrada no Dicionário de teatro de Patrice Pavis: 

Encontramos elementos é picos no drama bem antes do teatro de 
BRECHT. Os mistérios da Idade Média, os teatros clássicos asiáticos, 
até mesmo os relatos no teatro clássico europeu, são também 
elementos épicos inseridos no tecido dramático da obra. Trata-se 
sempre, porém, de procedimentos técnicos e formais que não colocam 
em questão a direção global da obra e a função do teatro na sociedade 
(Pavis, 2008, p. 110). 

 

O Léxico do Drama Moderno e Contemporâneo organizado por Jean-Pierre 

Sarrazac também informa que o épico é uma tendência estética que incorpora 

 
23 Son rôle potentiel de transformation sociale est celui qui accompagne nos recherches et notre pratique de la 
scène. Un théâtre qui fait déborderson caractère « ontologiquement politique » (DORT, 2001)sur ses textes et 
techniques serait donc à même de concourir à une sensibilité d’un monde où sa dimension politique est la seule 
qui s’apprête à communiquer l’élan pour la transformation sociale. 



53 
 

elementos narrativos sem abandonar o drama. Epicizar é usar a narrativa como 

recurso crítico, não apenas contar uma história: 

Diferentemente de um gênero literário, o épico constitui uma tendência 
mais do que um modelo, um ingrediente mais do que uma forma 
estabelecida. 
Epicizar o teatro, portanto, não é transformá-lo em epopeia ou 
romance, nem torná-lo puramente épico, mas incorporar-lhe 
elementos épicos no mesmo grau em que tradicionalmente lhe 
incorporamos elementos dramáticos ou líricos. 
Logo, a epicização (ou epização, segundo o modelo do alemão 
Episierung) implica o desenvolvimento da narrativa sem que isso 
signifique uma simples narrativização do drama. 
[...] O teatro épico moderno e contemporâneo – de Piscator e Brecht 
até Heiner Müller ou Edward Bond – testemunha conflitos entre 
interesses, classes, nações e ideologias, e lembra ao espectador os 
sofrimentos e as ações dos indivíduos medianos. 
Põe em cena seus gestus: sejam operários, mães de família, 
soldados, autores dramáticos ou prostitutas, eles são confrontados 
com a história e inseridos em problemáticas econômicas, sociais e 
políticas (Sarrazac, 2013). 

 

Com isso, a ideia de que o teatro épico é o lugar onde se testemunham 

diversos conflitos e onde se lembra ao espectador os sofrimentos e as ações dos 

indivíduos, se alia ao trazido pelo filósofo alemão Walter Benjamin, em sua análise, 

para quem o palco tornou-se tribuna, uma vez que tal espécie de teatro surge da 

tentativa de modificar a conexão entre palco e público, texto e encenação, diretor e 

ator, de maneira que o palco não representa mais um lugar encantado onde se tenta 

representar o mundo fielmente, mas sim um espaço de exibição, que não representa 

mais o mundo, mas apenas cria a sua imagem, sendo iluminado para revelar que algo 

está sendo mostrado nele. Em razão dessa mudança, o público deixa de ser uma 

massa de pessoas hipnotizadas e se revela como uma reunião de pessoas 

interessadas, com demandas a serem atendidas, suprimindo a “cena de ilusão e de 

passividade” em benefício do “conhecimento e da ação” (Benjamin , 2017; Szondi, 

2001; Plana, 2014). 

Esse entendimento já era trazido por Piscator (1968, p. 78), que assinalava 

que “o espectador deve deixar de ser um consumidor passivo de ilusões e tornar-se 

participante do processo histórico. O teatro político não é feito para entretê-lo, mas 

para esclarecê-lo”. Observe-se, por sua vez, a definição de teatro “Brechtiano” trazida 

pela Dicionário de teatro de Patrice Pavis:  



54 
 

Adjetivo derivado do nome do dramaturgo alemão Bertolt BRECHT 
(1898-1 956), representante de um teatro (alternadamente 
denominado épico, crítico, dialético ou socialista) e de uma técnica de 
atuação que favorece a atividade do espectador, graças 
principalmente ao caráter demonstrativo do jogo do ator. 

Muitas vezes, o termo é empregado a propósito de um estilo de 
encenação que insiste no caráter histórico da realidade representada 
(historicização) e propõe ao espectador que tome distância, que não 
se deixe enganar por seu caráter trágico, dramático ou simplesmente 
ilusionista (Pavis, 2008, p. 34). 

 

No mesmo sentido explica Walter Benjamin, em Magia e Técnica, Arte e 

Política, para quem o teatro épico altera as relações os elementos que compõem a 

cena: 

O teatro épico parte da tentativa de alterar fundamentalmente essas 
relações. Para seu público, o palco não se apresenta sob a forma de 
“tábuas que significam o mundo” (ou seja, como um espaço mágico), 
e sim como uma sala de exposição, disposta num ângulo favorável. 
Para seu palco, o público não é mais um agregado de cobaias 
hipnotizadas, e sim uma assembleia de pessoas interessadas cujas 
exigências ele precisa satisfazer (Benjamin, 1987, p. 79). 

 

O filólogo e crítico literário húngaro Peter Szondi (2001), autor de Teoria do 

drama moderno, ensina que, segundo Brecht, o teatro deve retratar a discórdia dos 

homens. Tal afirmação pode ser complementada pelo informado por Rosenfeld (2008, 

p. 32) para quem “o fito principal do teatro épico – tal como concebido por Brecht – é 

a desmistificação, a revelação de que as desgraças do homem não são necessárias 

e eternas, mas, sim, históricas, podendo ser por isso superadas”. 

Observe-se a explicação de Barbosa para quem um dos objetivos do teatro é 

o de questionar a realidade e aquilo que é visto como natural e imutável: 

Questionar a realidade e suas diferentes organizações e também 
refletir sobre as ações dos indivíduos no contexto dentro do qual eles 
estão inseridos. Estes indivíduos são vistos, segundo Brecht, dentro 
de classes sociais determinadas e os laços que existem entre eles são 
estabelecidos através da organização do trabalho. Porém, o autor diz 
que estes laços podem ser modificados pois eles são, assim como os 
indivíduos, resultado de uma construção histórica.   

Consequentemente, aquilo que poderia ser visto como “natural” deve 
ser questionado, pois, ainda segundo Brecht, não existe uma ordem 
universal. Baseados nestas afirmações poderíamos dizer que o 
indivíduo precisa construir, e se construir, coletivamente e consciente 
de seu lugar, de suas funções, direitos e deveres, no meio social no 
qual ele está inserido (De Sousa Nascimento Barbosa, 2020, p. 40). 



55 
 

 

Assim, a forma épica de teatro narra a ação, despertando a atividade do 

espectador, fazendo dele um observador, ao contrário do teatro aristotélico, 

dramático, que enreda o espectador e consome sua atividade. De acordo com o 

Dicionário de teatro de Patrice Pavis (2008, p. 24), a dramaturgia que se vale de 

Aristóteles é uma dramaturgia “[...] baseada na ilusão e na identificação. O termo 

tornou-se sinônimo de teatro dramático, teatro ilusionista ou teatro de identificação.” 

Rosenfeld tem do mesmo entendimento ao informar que no teatro dramático 

não há espaço para o espectador tomar uma atitude crítica: 

O teatro "dramático" não mantém esta atitude distante, pois o mundo 

objetivo apresenta-se com a apaixonada subjetividade do gênero lírico, 

segundo a concepção de Hegel (I, 3, b); a ação passa-se em plena 

atualidade, rigorosamente encadeada, precipitando-se com terrível tensão 

para o desfecho, a ponto de sugar o espectador para o vórtice do seu 

movimento inexorável, sem lhe dar folga para observar, criticar, estudar 

(Rosenfeld, 2021, p. 156). 

 

O teatro político, portanto, exige dos espectadores a tomada de decisões que, 

por sua vez, leva ao conhecimento, pressupõe uma eficácia e uma certa distância: ele 

não faz agir o espectador e não se converte em uma tese, mas o convida a gozar, a 

pensar, a conhecer, a compreender e a interrogar a realidade, o que deixa o 

espectador/leitor mais suscetível e talvez desejoso de agir sobre a realidade, como 

informa Muriel Plana (2014), professora em estudos teatrais na Universidade de 

Toulouse – Jean Jaurès, na obra Théâtre Politique. Pour un Théâtre Politique 

Contemporain (Teatro político. Por um teatro político Contemporâneo, tradução 

nossa). Partilha desse pensamento o mestre em artes cênicas Ricardo César Gomes 

da Silva, ao explicar que o público deve participar da encenação ativamente para 

poder refletir sobre o que está sendo apresentado: 

Foi Brecht que teve uma grande dedicação ao teatro épico como uma 
forma de teatro que poderia trazer transformação social. Considerado 
um autor e diretor importante do século XX pelo seu trabalho por um 
teatro dialético, pedagógico e didático. Criador do estranhamento 
cênico, método que coloca o intérprete como um agente da ação, 
consciente do seu fazer e que a todo o momento lembra a plateia que 
o que eles estão vendo é um jogo teatral e que sendo assim devem 



56 
 

participar ativamente, saindo de um estado de contemplação e 
passando a uma reflexão sobre o que estão observando.   

Para Brecht toda a encenação já deve promover este distanciamento. 
A ilusão cênica deve e precisa ser quebrada para lembrar ao público 
de que ele se encontra em um teatro. Tanto a cenografia, figurinos, 
sons, cartazes, voz em off, slides, efeitos sonoros tudo tem que ter a 
preocupação de ajudar neste distanciamento, porém, o agente 
principal desta mecânica é o intérprete.   

Para Brecht, o palco é um lugar de embate de desnudamento onde é 
importante um diálogo profundo sobre o que se está observando. A 
plateia não pode ficar inerte ao acontecido, algo tem que ser feito para 
que este diálogo transpareça antes, durante e depois do efeito teatral. 
Esse embate de ideias e pensamentos acerca do tema que está sendo 
observado precisa existir para que haja uma transformação pessoal e 
social (Gomes da Silva, 2020, p.34). 

 

Sob essa ótica de que a encenação deve lembrar a plateia que o que eles 

estão vendo é um jogo teatral e que, em assim sendo, devem participar ativamente, o 

teatro épico rompe com o palco naturalista, que é ilusório e objetiva representar a 

realidade, mantendo uma consciência viva e produtiva do “ser teatro”, de maneira que 

trata os elementos do real no sentido de uma ordem experimental, enquanto as 

situações não são aproximadas do espectador, mas afastadas dele, e o espectador, 

por sua vez, as reconhece como verdadeiras com espanto, o que desperta o seu 

interesse. Com isso, o teatro épico não se limita a reproduzir situações, mas as revela 

(Benjamin, 2017). 

Quanto ao referido afastamento das situações e da montagem naturalista, 

observe-se o informado por Kimiko Uchigasaki Pinheiro ao explicar que, em razão 

disso, pelo teatro épico, é possível conhecer e redescobrir situações: 

Trata-se de conhecer as situações, com isso, podemos também 
entender como distanciá-las dos eventos que ocorrem a partir das 
interrupções em cena: “Nesse interregno de deposição, a plateia é 
interpelada de modo a tomar consciência crítica das relações sociais 
subjacentes à ficção da cena” (Benjamin, 2017, p. 27) 
Dessa forma, o enfoque da peça passa a ser o de apresentar 
situações, mas, diferentemente do sentido naturalista, é no sentido de 
redescobrir as situações. Para Brecht (1978), criar a condição do efeito 
de distanciamento, a partir, por exemplo, das interrupções dos 
processos, é uma das possibilidades de desalienação do homem, ou 
seja, opor-se ao sujeito-objeto social (Ushigasaki Pinheiro, 2020, p. 
112-113) 

 



57 
 

Com isso, a citada desteatralização auxilia o despertar do senso crítico do 

público mantendo-o em estado de alerta. Essa desteatralização se dá quando, em 

uma cena, algum elemento inesperado quebra o realismo (que deixa o espectador 

passivo e hipnotiza sua mente), gerando o distanciamento (Hubert, 2008), que rompe 

a condição passiva do espectador e o deixa consciente dos discursos presentes na 

obra, sendo seu objetivo permitir ao público uma crítica fértil (De Sousa Nascimento 

Barbosa, 2020). 

Assim leciona o Dicionário de teatro de Patrice Pavis sobre o “distanciamento 

brechtiano”: 

BRECHT chegou a uma noção próxima daquela dos formalistas 
russos, ao procurar modificar a atitude do espectador e ativar sua 
percepção. Para ele, "uma reprodução distanciada é uma reprodução 
que permite seguramente reconhecer o objeto reproduzido, porém, ao 
mesmo tempo, torná-lo insólito" (Pequeno Organon, 1963: § 42). O 
distanciamento é "um procedimento que permite descrever os 
processos representados como processos bizarros" (1972: 353). " O 
efeito de distanciamento transforma a atitude aprovadora do 
espectador, baseada na identificação, numa atitude crítica. [...] Uma 
imagem distanciante é uma imagem feita de tal modo que se 
reconheça o objeto, porém que, ao mesmo tempo, este tenha um jeito 
estranho" (Pequeno Organon, 1963, § 42). 
Para BRECHT, o distanciamento não é apenas um ato estético, mas, 
sim, político: o efeito de estranhamento não se prende a um a nova 
percepção ou a um efeito cômico, mas a um a dessa lienação 
ideológica (Verfremdung remete a Entfremdung; alienação social: cf. 
BLOCH, 1973 ). O distanciamento faz a obra de arte passar do plano 
do seu procedimento estético ao da responsabilidade ideológica da 
obra de arte (Pavis, 2008, p. 106). 

 

Segundo Brecht (1978, p. 107-108), então, “o chamado efeito de 

distanciamento confere aos acontecimentos um cunho de sensacionalismo [...] 

passam a exigir uma explicação [...] dentro de uma perspectiva social.” Somado a 

isso, Piscator (1968, p. 103) considera que “o teatro político não pode mais contentar-

se com os meios tradicionais. É preciso recorrer ao filme, à fotografia, à estatística, ao 

documento, para colocar o espectador diante dos fatos da vida real.” 

Outras formas, a título de exemplo, de se promover o distanciamento são: 

momentos em que as personagens falam de si mesmas na terceira pessoa, ou quando 

o ator não desaparece dentro da personagem; no caso em que o palco não representa 

mais o mundo, mas apenas cria a sua imagem, sendo iluminado para revelar que algo 

está sendo mostrado nele, podendo se transformar em uma tela com textos e 



58 
 

documentos visuais que mostram o contexto em que a ação se processa (Szondi, 

2001); e, ainda, no que se refere ao próprio cenário, que não simula mais um lugar 

real, mas cita, narra, prepara e recorda.  

A promoção desse também chamado “efeito V” pode ocorrer, ainda, pela 

utilização de prólogo, de prelúdio ou de projeção de títulos, fazendo do jogo algo 

explicitamente apresentado, como ocorre na literalização, em que são utilizados 

enunciados e letreiros no correr da peça. Além disso, é interessante que os 

acontecimentos apresentados sejam previamente conhecidos, sendo os eventos 

históricos os mais adequados a serem representados (Benjamin, 2017), tal qual ocorre 

na obra Uma temporada no Congo. 

No caso da referida obra, pode-se considerar que a sua fábula é, como o seu 

título explicita, uma temporada que reflete a história de um mito conhecido todos os 

espetadores (durante o processo de independência do Congo e os últimos meses de 

vida de Patrice Lumumba) e anterior à obra. Com isso, ela é fundada na figura de 

Lumumba e no seu governo e se mostra, também, a intenção de Césaire de mostrar 

o homem negro rebelado e revoltado, e não aquele humilde e humilhado pela 

empreitada colonizadora. Assim, Lumumba é o sujeito da estória cujo objeto é a 

construção de uma pátria depois da independência, sendo o povo congolês o 

destinatário desse objetivo e, por isso, também personagem da peça. No que se refere 

ao povo como personagem, leve-se em consideração o afirmado por Rodney E. 

Harris, em L’humanisme dans le Théâtre d’Aimé Césaire (O humanismo no teatro de 

Aimé Césaire, tradução nossa): 

O povo é, de fato, um personagem importante do drama cesariano. 
Observa-se que [...] o autor lhe concede mais e mais lugar ao seu 
senso de responsabilidade pessoal. [...] Em Uma temporada no 
Congo, enfim, o povo toma um lugar mais importante. Se a peça 
coloca em cena alguns grupos pouco esclarecidos, ela mostra em 
outros uma tomada de consciência política24 (Harris, 1973, p. 160, 
tradução nossa). 

 

Seguindo na análise da construção do personagem principal e da participação 

do povo, leva-se em conta a afirmação de Piscator (1968, p. 121) no sentido de se 

 
24 Le peuple est, en effet, un personnage important du drame césarien. On constate [...] que l’auteur accorde de 
plus en plus de place à son sens de la responsabilité personnelle.[...] Dans Une Sainson au Congo enfin, le peuple 
prend une place plus importante. Si la pièce met en scène quelques groupes peu éclairés, elle montre chez d’autres 
une prise de conscience politique. 



59 
 

distanciar do teatro burguês, que gira ao redor do indivíduo isoladamente: “o nosso, 

ao contrário, deve mostrar as massas em movimento, os conflitos coletivos. O herói 

do novo teatro é o homem social.”  

Como visto, para distanciar o curso da ação, que não mais se orienta 

linearmente rumo a uma meta, nem tem a necessidade da ação dramática, o 

dramaturgo pode se valer da projeção intercalada de textos, dos coros, das canções 

e até mesmo do pregão de “vendedores de jornal” na sala de espetáculo, que 

interrompem a ação e a comentam (Szondi, 2001). 

Na criação teatral de Césaire, há a figura do Tocador de kalimba, por exemplo, 

que pode ser visto como um personagem rapsodo na medida em que costura os 

acontecimentos, chamando a atenção do povo e do público. Ele pode ser interpretado, 

também, como a voz do próprio escritor e, além do mais, é responsável pela 

antecipação do futuro trágico do Congo, por meio de alertas, configurando-se como 

um trovador por meio da música e da poesia, que atua como um anunciador, 

comentador e até mesmo profeta visionário: ele se dirige ao público, antecipa a ação. 

Observe-se: 

Tocador 

de kalimba    (Passa, ele canta) 

Kongo Mpaka Dima 

[Meus irmãos, estejam atentos, o Congo se agita.] 
(Césaire, 2022, p. 48) 

 

Tocador 

de kalimba   O tempo que anuncio é tempo de 

[sangue vermelho,          

A liberdade é para amanhã. (Césaire, 2022, p. 44) 

 

 

 

Tocador 

de kalimba  Africanos, esse é o drama! O caçador descobre  
 o grou-coroado no alto da árvore. Por sorte, a tartaruga 
notou o caçador. O grou está salvo, diriam vocês! E, de 
fato, a tartaruga avisa a grande folha, que deve avisar a 
trepadeira, 
que deve avisar o pássaro! Mas não me importo! Cada 
um por si! Resultado: o caçador  



60 
 

mata o pássaro; pega a grande folha para 
guardar o pássaro; corta a trepadeira para  
enrolar na grande folha… Ah! Ia esquecendo!  
E, de quebra, leva a tartaruga! Africanos, meus irmãos, 
quando finalmente vocês entenderão? (Césaire, 2022, p 
131). 
 

Tocador  
de kalimba (Ele se levanta e canta, e o canto é retomado 

pela multidão) 
Venha o tempo de chuva, 
Virá também a guerra, 
O tempo de sangue vermelho 
É o tempo que anuncio, 
Poderoso é o búfalo, e poderoso o elefante,  
Mas para onde fugir? 
Ela não previu a ciência deles 
Nem a porta, nem o chão 
Logo cairá o búfalo, e também o elefante 
De Deus eles sentirão a temida mão (Césaire, 2022, p. 
43). 

 

 

 

Sobre o Tocador de Kalimba, observe-se o assinalado por Césaire: 

Para mim, ele incarna o povo: é o espírito popular, o espírito do bom 
senso que sobrevive a todas as ocupações. Não é nem dentre as elites 
ocidentalizadas, nem nos poderosos que o encontramos. Ele está ali, 
ele sobrevive, esse espírito, no nível do folclore, no nível do povo 
simples, e é o Congo eterno que o Tocador de Kalimba representa25 
(Césaire apud Harris, 1973, p. 125, tradução nossa). 

 

A obra de Césaire possui, como já salientado, exemplos de coralidade, que 

revelam a dissonância e as contradições existentes na sociedade congolesa. É uma 

coralidade, e não um coro propriamente dito, na medida em que suas intervenções 

permanecem distintas e individualizadas, com diversidade de posições e de atitudes. 

Essa coralidade pode ser encontrada, a título de exemplo, nos seguintes extratos da 

obra: 

 

Primeiro Fodeu. Um governo de traidores está 
banqueiro  [vendendo nosso Império no grito. 
 

 
25 Pour moi il incarne le peuple: c'est l'esprit populaire, l'esprit de bon sens qui survit à toutes les occupations. Ce 
n'est ni parmi les élites qui sont occidentalisées, ni chez les puissants qu'on le trouve. Il est là, il survit, cet esprit, 
au niveau du folklore, au niveau du petit peuple, et c'est le Congo éternel que représente le joueur de sanza 



61 
 

Segundo É isso, eles marcaram a data da independência! 
Banqueiro 
 
Terceiro Fazer o quê! Desse macaco, aceitaram 
banqueiro             [o Diktat! 
 
Quarto   Coragem, senhores, coragem, é preciso sempre 
Banqueiro            [ter coragem, caramba! 

  É preciso desposar seu tempo! Não digo amá-lo, 
      [basta desposá-lo! 

  Nessa independência nada há que me atrapalhe   (Césaire, 
2022, p. 49). 
 
 
 
 
 

Um cidadão … E o que é exatamente a Dipenda  
de vocês? 
 

Segundo      Idiota, é a festa, a nossa festa; 
cidadão        está na cara: é quando são os Negros 

     que mandam e os Brancos que 
     obedecem! 
 

Primeiro      Ah! Entendi! Muito, muito bom! Um carnaval, 
Cidadão      isso sim! Pois bem: viva Dipenda! 
 
(Segundo grupo) 
 
Uma mulher Como ela chega, essa Dipenda? De carro, 

de barco, de avião? 
Um homem Ela chega com o reizinho branco, o Bwana 

Kitoko, é ele que vai trazer (Cesaire, 2022, p.52). 

 

 

Sobre esses os recursos utilizados em cena e a literalização, marcas do teatro 

de Brecht utilizados por Césaire, destaca Rosenfeld:  

Entre os recursos teatrais, mais de perto cênicos, se distinguem os 
títulos, cartazes e projeções de textos os quais comentam epicamente 
a ação e esboçam o pano de fundo social. Se Brecht tende a teatralizar 
a literatura ao máximo - traduzindo nas suas encenações os textos em 
termos de palco - por outro lado procurou também "literarizar" a cena 
(Rosenfeld, 2021, p. 158). 

 

Assim, as contradições organizadas entre os elementos da cena (música, 

cenário, jogo do ator, iluminação etc.), impedem a identificação do espectador e 

mantém a lembrança de que estão assistindo uma representação (Benjamin, 2017). 



62 
 

Continuando a análise da criação teatral de Césaire, outras características do 

teatro épico são encontradas, em concordância com o sustentado por Jean-Pierre 

Ryngaert (1996), escritor de Introdução à análise do teatro e professor de Estudos 

Teatrais na Universidade de Paris III, segundo o qual as personagens e os atores se 

dirigem ao público sob a forma de songs, isto é, as canções inseridas no meio do 

texto, para romper com a ilusão teatral, muitas vezes voltadas ao espectador, além de 

sinais, de avisos etc.: 

Luzes. Em um campo de treinamento em Catanga. Um mercenário; 
diante dele, um manequim representando um negro no qual ele irá 
atirar logo mais. Enquanto espera, ele limpa sua arma cantarolando. 
 
Mercenário (Cantando) 

No norte, no sul 
no deserto, sob os trópicos, 
relva ou selva 
ou mangues dos deltas 
chuva, febre ou mosquitos 
pele que o sol bronzeou 
jovem cavaleiro 
sente teu coração se inflar 
é pelo direito e para se libertar! (Césaire, 2022, p. 170) 

 

Thysville, campo Hardy, cela de prisão. 
M’Polo, Okito, Lumumba, em leitos estreitos, é de manhã: Lumumba 
dorme, geme e se vira. 
 
Tocador     (Cantando) 
de kalimba Oh, pequeno gavião, ah! ah! 

 Oh, pequeno gavião, estenda suas asas! 
 O sol bebe sangue, ah! ah! 

   Pequeno gavião, pequeno gavião, 
   Qual sangue o sol bebe! (Césaire, 2022, p. 140) 
 
 
 

Também é possível ver a quebra da ilusão na montagem da cena em frente 

ao público e a quebra da quarta parede (frontalidade), que, segundo Brecht (1978, p. 

102-103), “deve ser rejeitada [...] e o ator pode voltar-se diretamente para o público”. 

A réplica do Tocador de kalimba usa da citada frontalidade, direcionando-se e 

comunicando-se diretamente com o espectador: 

 

Cena 2 
Uma voz se levanta atrás do teatro e se intensifica progressivamente, 



63 
 

enquanto no vaivém dos garçons e dos consumidores se instala um 
bar africano. (Césaire, 2022, p. 39). 

 

(Na hora de desaparecer, ele volta pelo mesmo caminho e encara o 
público, gira seu mpiya de penas de galo: o espanador divinatório) 
 
 
Tocador      Mulheres! Canto! Homens, me deem 
de kalimba    seu canto! 

Na areia da perdição eu cisco! 
Espora, eu cisco! Até à verdade, eu cisco! 

Espora ciscadora 
Eu, o nganga 

o galo divinatório! (Césarie, 2022, p. 177) 

 

Outros elementos que buscam quebrar a ilusão e chamar a atenção do público 

são as placas e letreiros adicionados à cena: 

Cena 4 
Uma placa cai dos urdimentos, onde se lê: “Bruxelas, sala da Mesa- 
-Redonda”. 
É a antecâmara de uma sala do palácio onde se realiza a Mesa- 
-Redonda dos partidos africanos (Césaire, 2022, p. 49) 
 
 
Cena 8 
Escuro, em seguida luzes. 
Um letreiro indica: julho de 1966. 
Praça pública em Quinxassa, o dia da comemoração da 
independência (Césaire, 2022, p. 182) 

 

Observe-se a explicação de Correia sobre o distanciamento e o “efeito-V”, 

caracterizando-os como imprescindíveis para a crítica social e para a promoção da 

transformação social: 

O dramaturgo recusa, portanto, qualquer efeito ilusório no teatro, pois 
este impede a reflexão e a própria essência da arte. O efeito-V é 
imprescindível para a crítica social, pois, na sua ausência, o/a 
espectador(a) pode acabar tão imerso(a) na obra que a empatia acaba 
por dominar o raciocínio, o que reduziria a arte a um simples papel de 
entretenimento próprio da arte burguesa, ou ao caráter dramático do 
teatro, não deixando espaço para a relação histórica com as 
transformações sociais. Brecht considera, na mesma obra, que "a 
nova arte dramática deve incluir metodologicamente, em sua forma, a 
experiência" (p. 29, minha tradução). Quando o espetáculo mostra que 
o que está em cena não é uma reprodução exata da realidade, mas 
sim uma representação da realidade feita por atores que deixam claro 



64 
 

que estão no palco, e não na vida real, ele consegue alcançar a 
dimensão experiencial da vida26 (Correia, 2021, p. 73, tradução 
nossa). 

 

Nesse passo, Brecht (1978, p. 107-109) considera que “o chamado efeito de 

distanciamento confere aos acontecimentos representados um cunho de 

sensacionalismo [...] passam a exigir uma explicação [...] dentro de uma perspectiva 

social”. Igualmente Jean-Jacques Roubine, doutor em letras e professor de estudos 

teatrais, explica que o efeito do distanciamento leva à estranheza com o objetivo de 

causar uma reflexão crítica: 

Ele se apoia em um princípio essencial, o Verfremdungseffekt, termo 
de difícil tradução. A comunidade teatral acabou por adotar a 
expressão efeito de distanciamento. 

Trata-se de colocar o objeto da representação à distância do 
espectador para que este experimente a sensação de sua estranheza. 
Para que o considere não mais como evidente, como "natural", mas 
como problemático. Para que provoque sua reflexão crítica (Roubine, 
2003, p. 153). 

 

Por meio disso, o espectador é colocado em contraposição à ação, não sendo 

mais levado para dentro dela, de maneira que se trabalha com argumentos para que 

os sentimentos despertados levem ao conhecimento, sendo que o teatro épico 

representa o mundo não apenas como ele vem a ser, mas como ele será, trazendo as 

motivações dos homens, revelando o que o ser humano não pode deixar de fazer, 

uma vez que o social determina o pensamento (Szondi, 2001).  Essa ideia de 

representação do mundo como ele será se aproxima sobremaneira do conceito 

jurídico de “dever-ser”, que faz referência ao mundo normativo no qual se estabelece 

o que é esperado, isto é, o que deve acontecer. 

Em vista dessa necessidade de estimular o conhecimento, deve se ter em 

mente que o distanciamento, conforme consignado por Kimiko Pinheiro, não acaba 

 
26 Le dramaturge refuse donc tout effet illusoire dans le théâtre car il empêche la réflexion et l’essence elle-même 
de l’art. L’effet-V est incontournable pour la critique sociale, faute de quoi le.la spectateur.trice peut se retrouver 
à un tel point immergé.e dans l’œuvre que l’empathie finit par avoir de l’emprise sur le raisonnement, ce qui 
souscrirait l’art dans un simple rôle de divertissement propre à l’art bourgeois, ou au caractère dramatique du 
théâtre, ne laissant pas de place au rapport historique des changements sociaux. Brecht considère, dans la même 
œuvre, que « le nouvel art dramatique doit inclure méthodologiquement, dans sa forme, l’expérience » (p. 29, je 
traduis)60. Lorsque le spectacle montre qu’il s’agit sur scène non pas d’une reproduction exacte de la réalité, mais 
d’une représentation de la réalité faite par des acteurs qui donnent à voir qu’ils sont sur scène, et non pas dans la 
vie réelle, il arrive à atteindre la dimension expérientielle de la vie. 



65 
 

com a emoção, mas possui um objetivo, que é levar ao raciocínio, à reflexão sobre 

esse mundo que pode ser criado: 

Brecht (1967, p. 14) reitera que o distanciamento não deve destruir a 
emoção, mas simplesmente colocá-la em perspectiva crítica: “os 
sentimentos nos levam a pedir da razão esforços extremos e a razão 
ilumina nossos sentimentos”. Essa explicação nos mostra que as 
emoções devem levar ao esclarecimento, e serem elas próprias 
esclarecidas. Para o dramaturgo, o importante é elevar a emoção ao 
raciocínio, canalizá-la em um sentido inteligente e lúcido. A emoção 
deve ser imbuída de raciocínio, para possibilitar uma ação 
transformadora (Uchigasaki Pinheiro, 2020, p. 116) 

 

Em resumo, depreende-se do ensinado por Szondi (2001), que o teatro épico 

promove o distanciamento ao revelar a representação como construção, usando 

recursos como prólogos, projeções e cenários não realistas. Segundo ele, os atores 

não se confundem com os personagens, mantendo uma postura crítica e narrativa, e 

elementos como canções, coros e legendas interrompem e comentam a ação, 

rompendo com a linearidade dramática: 

O espetáculo em sua totalidade pode ter efeito de distanciamento 
mediante o prólogo, o prelúdio ou a projeção de títulos. Explicitamente 
representado, ele não possui mais a condição absoluta do drama e é 
referido ao momento da "representação", posto agora a descoberto - 
como objeto dela. As diversas dramatis personae podem se distanciar 
de si mesmas ao se representarem ou falarem de si em terceira 
pessoa [...] 

O distanciamento em relação ao papel é intensificado pelo ator, que 
no teatro épico não pode se metamorfosear por inteiro na 
personagem. [...] 

Não significando agora mais o mundo, mas se limitando a retratá-lo, o 
palco perde, junto com seu caráter absoluto, a ribalta graças a qual ele 
parece distribuir luz por si próprio. Ele é iluminado por refletores 
instalados entre os espectadores, como sinal evidente de que algo 
lhes vai ser mostrado. O cenário causa distanciamento na medida em 
que deixa de simular uma localidade real e passa a ser um elemento 
autônomo do teatro épico que "cita, narra, prepara e recorda. Além 
das indicações de cena, o palco pode possuir também uma tela: nesse 
caso, os textos e imagens documentais mostram - como em Piscator 
- os contextos em que se desenrola o processo. Para causar 
distanciamento em relação ao decurso da ação, que já não tem mais 
a sistematicidade e a necessidade linear da ação dramática, vale 
recorrer a projeções de legendas, coros, canções ou mesmo gritos de 
"jornaleiros" pelo auditório. Eles interrompem a ação e a comentam 
(Szondi, 2001, p. 137-138). 

 



66 
 

A dramaturgia épica de Brecht descarta, com isso, a catarse prevista por 

Aristóteles, o extravasamento dos afetos pela empatia com o destino emocionante do 

herói. Por essa razão, o que ocorre é o interesse relaxado do público, uma vez que a 

empatia do espectador quase não é mobilizada. Segundo Walter Benjamin (2017) a 

audiência, em vez de sentir empatia pelo herói, aprende a se espantar com a situação 

em que o personagem se encontra. Por isso, o teatro épico não se preocupa tanto 

com o desenvolvimento de ações, mas sim com a apresentação de situações, que 

não segue a fórmula naturalista, deixando de preencher o público com sentimentos, 

mas fazendo com que a audiência sinta um estranhamento duradouro em relação às 

condições em que vive. 

Segundo Correia: 

O efeito-V age, então, como um efeito de desalienação, o espectador 
se encontra nas peças, ele encontra esse mundo do qual ele faz parte, 
sua situação política no mundo. Ele opera uma descentralização da 
cena, as peças não trazem conclusão nem resolução ou síntese, os 
conflitos políticos chamam o espectador à ação27 (Correia, 2021, p. 73-
74, tradução nossa). 

 

Em adição ao afirmado por Correia, pode-se observar o argumento de Pierre 

Médéhouégnon (2010), chefe do Departamento de Artes e Diretor do Labo teatro na 

Universidade de Abomey-Calavi, ao explicar, em Le Théâtre francofone de l’Afrique 

de l’ouest (O teatro francófono da África do oeste, tradução nossa),  que o 

distanciamento é uma técnica usada para afastar o objeto da representação dramática 

e romper a ilusão teatral para, assim, criar um teatro dito histórico, no qual os atores 

e os personagens têm reações por vezes insólitas em meio a outras possíveis em 

relação às situações postas em cena. 

Em consequência disso, o espectador, no teatro épico, não é deixado fora do 

jogo cênico, mas também não é envolvido por ele, iludido, sendo posto diante da ação, 

sobre a qual deve refletir e, no caso, o olhar do espectador deve se manter atento a 

todo o andamento da peça e tudo que se passou, não apenas ao final do curso da 

ação, uma vez que, no lugar da direção dramática rumo a uma meta, o teatro épico 

se permite se deter e refletir (Szondi, 2001). 

 
27 L’effet-V agit donc comme un effet de désaliénation, le spectateur se retrouve dans les pièces, il retrouve ce 
monde dont il fait partie, sa situation politique dans le monde. Il opère un décentrement de la scène, les pièces 
n’apportent pas de conclusion, ni résolution ou synthèse, les conflits politiques appellent le spectateur à l’action. 



67 
 

Sendo assim, o teatro épico extrai os elementos tradicionais do drama e de 

sua encenação, que o público já conhece, isolando-os e distanciando-os como 

elementos épicos da cena. O que se tem é que público não é mais convidado a se 

perder na fábula e a se deixar ser levado por ela, de maneira que o juízo crítico possa 

se interpor aos acontecimentos. 

Ocorre, em síntese, que Brecht opõe seu teatro épico ao teatro Dramático 

aristotélico, que cria a ilusão. Isso, pois, conforme visto, o teatro épico é aquele que 

conta, mostra aquilo que ele pretende mostrar, torna o espectador testemunha da 

cena, o colocando em frente à ação, no qual o ser humano é um objeto de análise 

suscetível de ser alterado e de alterar o ser social, aquele que determina o 

pensamento (Correia, 2021). 

Nesse mesmo sentido é a explicação trazida no Léxico do Drama Moderno e 

Contemporâneo de Jean-Pierre Sarrazac : 

Em Estudos sobre teatro, Brecht opõe teatro dramático aristotélico e 
teatro épico: um baseia-se na ação; o outro, na narração. O primeiro 
sustenta por sua própria forma o status quo (e, por conseguinte, a 
classe que detém o poder), pois, falando apenas às emoções, 
arrastando o público no encadeamento das ações rumo a um fim, 
sacrificando o realismo* à continuidade, o rigor da análise ao equilíbrio 
formal da obra, ele não estimula o senso crítico do espectador. Num 
teatro epicizado, mais narrativo, são introduzidas descontinuidade, 
distância, mensagens, reflexividade: perante a fábula* que lhe contam, 
o espectador deve recorrer à razão. Deve decifrar o sentido dessa 
fábula, dessa parábola*. Todavia, a ação não é expulsa do teatro 
brechtiano. A narração joga contra e com ela. Acontecimentos e 
pontos de vista sobre os acontecimentos dialogam (Sarrazac, 2017). 

 

Já para Walter Benjamin (2017), a forma básica do teatro épico é a do choque, 

isto é, o embate das situações individuais, distintas umas das outras. As canções e os 

letreiros diferenciam as situações entre si, gerando intervalos que atrapalham a ilusão 

do público e prejudicam sua disposição para a empatia pura e simples. Tais intervalos 

provocados são o momento para que o público exerça sua tomada de posição crítica. 

O teatro épico, aliado à faceta política, revela, assim, um testemunho de como artistas 

se vingam daquilo que a política faz, de forma que a sua recepção, a fim de ser 

adequada, deve ser organizada coletivamente para produzir consequências sociais. 

Assim explica do filósofo sobre o teatro épico: 

Sua forma básica é a de choque – o embate das situações individuais, 
claramente distintas umas das outras. As canções, os letreiros, as 



68 
 

convenções gestuais diferenciam essas situações entre si. Dessa 
maneira, surgem intervalos que estorvam a ilusão do público e 
prejudicam sua disposição à empatia. Tais intervalos estão reservados 
à sua tomada de posição crítica (diante do comportamento encenado 
das pessoas e do modo como ele é encenado) (Benjamin, 2017, p. 27-
28). 

 

Nesse mesmo sentido afirma Rosenfeld, para quem o distanciamento é a 

negação da própria negação, que leva, por meio do choque do desconhecimento ao 

conhecimento em si mesmo:  

O distanciamento passa então a ser negação da negação; leva através 
do choque do não-conhecer ao choque do conhecer. Trata-se de um 
acúmulo de incompreensibilidade até que surja a compreensão. 
Tomar estranho é, portanto, ao mesmo tempo tornar conhecido. A 
função do distanciamento é a de se anular a si mesma (Rosenfeld, 
2021, p.152). 

 

Retornando ao argumento do filósofo alemão Walter Benjamin, esse modelo 

teatral constitui a compreensão crítica, e o objeto da encenação é determinado em 

função de um ponto de vista exterior, amplo, dado pelas relações sociais, o que 

demanda do espectador o juízo crítico quanto ao seu comportamento moral. Tal modo 

crítico solicita ao ator e ao espectador uma atitude moral e um confronto crítico com a 

realidade, o que dá margem à ampla reflexão (Benjamin, 2017). 

No caso do teatro político aliado ao épico, o texto precisa trabalhar sobre a 

razão do público, de maneira que ele questione os temas abordados, julgue o 

desenvolvimento da ação e faça do espaço teatral o lugar para pensar a própria 

sociedade, como informam Hubert (2008) e Roubine (2000). Por isso há a 

possibilidade e o dever de o teatro ser utilizado ao serviço de uma causa em um 

momento determinado, com a missão de fazer o espectador tomar consciência, 

conhecer os grandes eventos de uma nação e aderir a um sistema de valores comuns 

da comunidade (Roubine, 2000). Em consonância com isso, é possível se pensar na 

possibilidade de que questões jurídicas, como as reflexões sobre os direitos humanos, 

sejam objeto do teatro épico político, de maneira que o público, em contato com a obra 

teatral, pense num futuro em que referidos direitos sejam resguardados. 

Esse entendimento, inclusive, é compartilhado por Bernard Dort, teórico do 

teatro francês, no que se refere à posição do espectador e à possibilidade de criação 

de uma realidade diferente da representada: 



69 
 

Para além de sua participação individual no destino de tal ou tal 
personagem, o que ele descobre também é a sua própria situação no 
mundo. Ele é remetido, por meio da arte, à realidade – uma realidade 
que não é mais somente destino e fatalidade, mas também a 
possibilidade de uma nova liberdade28 (Dort, 2001, p. 245, tradução 
nossa) 

 

Seguindo o mesmo entendimento de Dort, Kimiko Uchigasaki Pinheiro 

destaca que a partir da situação posta em cena e sendo utilizados os artifícios 

inerentes ao teatro épico e político, ao espectador é permitida a tomada de 

consciência:  

A função do distanciamento pode ser compreendida, portanto, como 
“a de anular-se a si mesma”, como a visão de uma análise crítica da 
situação imposta (encenada), que estabelece ao espectador um 
processo de reflexão própria, de tomada de consciência das 
contradições humanas e sociais. É um distanciamento que aproxima; 
resignados ao “choque da incompreensão (momentânea), chegamos 
ao estalo da compreensão” (ROSENFELD, 2008, p. 35). Mas essa 
compreensão crítica não acontece de forma unilateral, ela se reveste 
de suficiente ambiguidade para impor ao espectador um processo de 
compreensão das questões dos acontecimentos sociais vividos 
(Uchigasaki Pinheiro, 2020, p.113). 

 

Busca-se, então, no teatro épico que o público se sinta chamado a um 

posicionamento imediato, considerando que tal posicionamento deve ser refletido, isto 

é, de pessoas interessadas. Por isso, como já dito, uma fábula antiga é mais 

proveitosa que uma nova, sendo os eventos históricos os mais adequados (Benjamin, 

2017). Nesse diapasão, Brecht (1978, p. 110-111) determina que “a finalidade do 

teatro épico é descobrir meios que impeçam a criação de situações injustas [...] não 

em nome da moral, mas em nome de todos os que sofrem danos.” 

Essa historicização é uma intervenção eficaz que interrompe a história da 

história e visa inscrever na narrativa silêncios e fraturas eficazes por meio do 

distanciamento dos acontecimentos do passado. Assim, a relação do autor com o 

passado é uma atualização do seu potencial para a experiência do presente. Nesse 

passo, o passado individual e coletivo precisa ser invocado, de maneira que uma das 

funções do dramaturgo é a evocação dos mortos, fazendo com que o diálogo com 

 
28 Au-delà de sa participation individuelle au destin de tel ou tel personnage, ce qu’il [le spectateur] découvre aussi, 
c’est sa propre situation au monde. Il est renvoyé, par le moyen de l’art, à la réalité – une réalité qui n’est plus 
seulement destin et fatalité, mais aussi possibilité d’une nouvelle liberté. 



70 
 

eles torne conhecida a parcela de futuro que está a eles ligada. Essa relação do 

dramaturgo com a história permite a revisão crítica do presente à luz do passado 

(Koudela, 2001). 

Em adição, observe-se a definição trazida pelo Dicionário de teatro de Patrice 

Pavis, na qual se percebe que a historicização é expor um evento ou personagem em 

relação às questões sociais, históricas e políticas, que são passíveis de modificação: 

Termo introduzido por Brecht, historicizar é mostrar um acontecimento 
ou uma personagem à sua luz social, histórica, relativa e 
transformável. Trata-se de "mostrar os acontecimentos e os homens 
sob seu aspecto histórico, efêmero" (BRECHT, 1967, vol. 15: 302), o 
que levará o espectador a pensar que sua própria realidade é histórica, 
criticável e transformável (reportando-se à história). 
Na dramaturgia brechtiana, bem como numa encenação inspirada no 
realismo crítico brechtiano, historicizar consiste em recusar-se a 
mostrar o homem em seu caráter individual e anedótico, para revelar 
a infraestrutura sócio-histórica que sustenta os conflitos individuais. 
Nesse sentido, o drama individual do herói é recolocado em seu 
contexto social e político, e todo o teatro torna-se histórico e político. 
A historicização põe em jogo duas historicidades: a da obra em seu 
próprio contexto e a do espectador, nas circunstâncias em que assiste 
ao espetáculo. "A historicização leva a considerar um determinado 
sistema social do ponto de vista de outro sistema social. A evolução 
da sociedade fornece os pontos de vista" (BRECHT, 1976: 109). 
O recurso essencial da historicização é o distanciamento. O 
espectador "distancia" a representação teatral, mas também a sua 
própria realidade referencial (Pavis, 2008, p. 197). 

 

Essa possibilidade de modificação do mundo é o defendido por Brecht (1978, 

p. 106-107/109-110), para quem “o teatro épico deve oferecer ao público um espaço 

para a livre discussão das questões vitais, visando à sua solução” e “o teatro épico 

deve mostrar o mundo como um mundo suscetível de modificação.”  

Dessa forma, como visto, muda-se a função do expectador, que não 

permanece mais passivo e se ativa na tentativa de solucionar o problema político 

proposto pela representação, por meio da reflexão, o que significa que a apresentação 

teatral se completa quando os espectadores se tornam, então, intérpretes ativos 

elaborando sua própria tradução e se apropriando da narrativa para a transformar em 

suas próprias histórias (Hubert, 2008; Rancière, 2008), funcionando como uma 

ferramenta para intervenção social ao mobilizar o senso crítico das pessoas a fim de 

se chegar a uma verdade mais complexa que aquela esperada no começo da 

apresentação (Médéhouégnon, 2010; Roubine, 2000). 



71 
 

O escritor, ao recriar um contexto social e histórico, inserindo personagens 

envolvidos na situação, difunde uma maneira de observar a realidade que é reflexo 

do grupo social no qual está inserido. Com isso, a obra literária pode exprimir, com ou 

sem a consciência do autor, sua posição ideológica. Além desse papel ideológico, a 

literatura e, mais especificamente, a dramaturgia, podem, como amplamente visto, 

desempenhar um papel político pois, ao trabalhar com valores, com conflitos sociais, 

com conflitos jurídicos e subjetivos, produz na plateia reações de ordem emotiva que 

podem instigar certas tomadas de posição na realidade social, isto é, a obra contribui 

não apenas para a reprodução, mas para a transformação da realidade (Yamauti, 

2005). 

Com isso, pode-se dizer que o teatro possui duas funções, a de agradar e a 

de ensinar. Ensinar sobre o ser humano e sobre o mundo. Levando-se em conta que 

o teatro é uma arte total, que movimenta a realidade e é o lugar onde o sentido da 

vida pode ser renovado, entende-se que ele provoca no espírito de um indivíduo ou 

de um grupo diversas alterações, pois libera o inconsciente repreendido, encaminha 

o público a uma revolta virtual e força as coletividades reunidas a tomarem atitudes 

heroicas e difíceis (Owsu-Sarpong, 2002). 

Assim, conforme delineado anteriormente, o teatro desata os conflitos, libera 

as forças e provoca as possibilidades, além de oferecer respostas aos entraves que 

pesam sobre as coletividades, sendo uma fonte de vitalidade e fidelidade para um 

grupo ameaçado, como ocorre em ambientes onde há a violação, o desrespeito ou, 

até mesmo, a ausência dos direitos humanos, de forma que a dramaturgia chama o 

espectador e o leitor para provocar ações coletivas e convida o público a participar e 

a mergulhar suas ações na realidade. 

Para Plana, o teatro político não se trata de um teatro posto a serviço da 

política, simplesmente, mas de um teatro que leva em conta o político em seus 

fundamentos e em seus fins. Além disso, Plana (2014) informa que o teatro é usado 

para pensar, interrogar e representar as questões políticas e jurídicas de maneira 

radicalmente crítica e autônoma. 

Com isso, a dramaturgia (e, por conseguinte, o teatro em si) vai aonde a 

política e o direito não se permitem ir, pois ela não é limitado pelas amarras da vida 

real e porque, em tese, nenhum campo ou discurso lhe é proibido já que ele é, como 

já afirmado, um laboratório no qual se representam as relações políticas (relações de 



72 
 

força, de dominação, de poder) considerando-as como realidades da sociedade e 

como problemas a serem resolvidos nessa mesma sociedade (Koudela, 2001). Essa 

possibilidade laboratorial se apresenta no caso da obra de Aimé Césaire, na qual se 

busca questionar a ausência, a violação e o desrespeito aos direitos humanos no país 

recém independente. 

Esse é também o entendimento de Sarrazac, para quem o texto e a cena são 

vistos como um laboratório cênico que analisa criticamente os comportamentos 

humanos, formulando hipóteses e explorando possibilidades. Mais que crítico, é um 

experimento que confronta o real com o que poderia ser: 

De preferência a encadear ações, que procedem de decisões das 
personagens, formular hipóteses, jogar contraditoriamente com 
exemplos, situar-se no cruzamento dos sentidos, submeter os 
comportamentos humanos ao estudo, fazendo com que o teatro 
funcione então como um verdadeiro laboratório. É essa, ao menos, a 
atitude que Enst Bloch saúda em Brecht. Para além da ideia de um 
teatro crítico, o filósofo da utopia concreta reconhece no promotor do 
teatro épico um experimentador que consegue multiplicar o que é por 
aquilo que poderia ser (Sarrazac, 2017, p. 30). 

 

Pondo em contraste diversas questões, testando questionamentos e 

permitindo respostas plurais e contraditórias, a dramaturgia concede ao escritor e ao 

espectador/leitor a possibilidade interrogar as finalidades, além das justiças e das 

injustiças, falando  dos princípios da lei, do poder e da comunidade, transformando a 

cena no lugar de um debate racional, em que os fatos do mundo são reconstituídos, 

os pontos de vista são expostos contraditoriamente, para que sejam mais bem 

compreendidos, colocando o leitor/espectador na medida de julgar sua verdade ou 

legitimidade (Plana, 2014). 

Tal é o entendimento de Plana (2014), ao explicar que o espectador cidadão 

toma posição face ao espetáculo, que se mostra como um “discurso” que ele interpreta 

e dele se serve para repensar os problemas do ponto de vista da justiça e da lei: 

Confrontando vários elementos, testando questionamentos e 
respostas plurais e contraditórias, o teatro permite ao autor e ao 
espectador interrogar, no plano ético e filosófico, as finalidades 
(justiças ou injustiças) da própria política. 

[...] O teatro político tem [...] por princípio que a cena [...] é o lugar de 
um debate profano e o mais racional possível, como um processo em 
que os fatos do mundo são “reconstituídos” ou figurados, os pontos de 
vista são expostos contraditoriamente, para melhor os compreender e 



73 
 

de se estar em medida de julgar sua verdade ou legitimidade29 (Plana, 
2014, p. 19-27, tradução nossa). 

 

A autora continua sua explicação no sentido de que teatro político é o lugar 

de questionamento e de uma pesquisa sobre o estado do mundo e sobre a ação dos 

homens em seus aspectos políticos e públicos. No interior da obra, o artista explora 

teses contraditórias, sem necessariamente modos de explicação, sem se arriscar a 

uma síntese final: ele não é, necessariamente, uma revelação da verdade, mas um 

questionamento (Plana, 2014). 

A autora analisa, ainda, que o teatro teria tido um papel basilar na passagem 

de um sistema teocrático e aristocrático para um sistema democrático, no qual são 

analisados os lugares, os conceitos imutáveis e as ordens herdadas, e onde a voz é 

dada aos sem voz (Plana, 2014). No caso da peça teatral em análise, Aimé Césaire 

dá voz aos colonizados e questiona as bases de igualdade, fraternidade e liberdade 

no mundo decolonial: 

 

O teatro teria tido, de fato, [...] um papel ativo na passagem de um 
sistema teocrático e aristocrático a um sistema democrático, sistema 
no qual são colocados em causa, para parafrasear as definições de J. 
Rancière [...] em um certo número de seus outros textos, e em 
particular em O Espectador emancipado, os lugares fixos e as ordens 
herdadas e onde voz é enfim dada não ao poderoso, não ao expert, 
não ao filósofo, mas ao [...] “sem voz”.30 (Plana, 2014, p. 82, tradução 
nossa). 

 

Assim, pensar o espectador/leitor na relação teatral é pensar o cidadão na 

relação política com o Estado, na qual se toma o partido dominado contra o dominante 

para a tomada de consciência, assegurando uma resposta democrática, levando-se 

em conta que as representações do teatro político podem contribuir a desenhar novas 

 
29 En confrontant des éléments entre eux, en testant des questions et des réponses plurielles et contradictoires, il 
permet à l'auteur et au spectateur d'interroger, sur le plan éthique et philosophique, les finalités (justice ou injustice) 
de la politique elle-même. [...] Le théâtre politique prend [...]  pour principe que la scène [...] est le lieu d'un débat 
profane et le plus rationnel possible, voire d'un procès, où les faits du monde sont « reconstitués » ou figurés, les 
points de vue exposés contradictoirement, afin de mieux les comprendre et d'être en mesure de juger de leur 
véracité ou de leur légitimité. 
30 Le théâtre aurait eu, en effet, [...] un rôle actif dans le passage d'un système théocratique et aristocratique à un 
système démocratique, système dans lequel sont remis en cause, pour paraphraser les définitions de J. Rancière 
[...] dans un certain nombre de ses autres textes, et en particulier Le Spectateur émancipé, les places fixes et les 
ordres hérités et où voix est enfin donnée non au puissant, non à l'expert, non au philosophe, mais [... ] au « sans-
voix ». 



74 
 

configurações do visível, do dizível e do pensável, criando uma nova paisagem do 

possível (Plana, 2014), inclusive no que se refere à questão dos direitos humanos, 

sua ausência e sua possibilidade de implementação nas sociedades: 

Essa « paisagem nova do possível » que nós nomeamos, no que nos 
concerne, elaboração criativa ou utópica de uma arte que vai, [...] se 
tornar força de proposição, lugar de invenção, abertura à alteridade. 

 

[...] Articulando a negação da realidade ao desejo de uma outra 
realidade, a obra redesenha a “paisagem dos possíveis”. [...] Ela cria 
um futuro e abre espaços não razoáveis, mas não irracionais onde o 
espectador/leitor pode [...] criar31(Plana, 2014, p. 32, tradução nossa). 

 

De toda essa análise, conclui-se que o teatro, especialmente em sua vertente 

política, ultrapassa os limites do simples entretenimento e se configura como um 

instrumento de transformação social, ou uma arma, como defende Augusto Boal. O 

teatro se torna, assim, um espaço privilegiado para discutir injustiças, provocar 

reflexões e propor alternativas para a realidade social, assumindo a responsabilidade 

de intervir na História e colaborar para a construção de uma sociedade mais 

consciente e justa, especialmente no que se refere ao estabelecimento e ao respeito 

aos direitos humanos. 

Ao abandonar o realismo tradicional, naturalista, e adotar mecanismos de 

distanciamento e de surpresa, o teatro político rompe com a passividade do 

espectador, exigindo dele uma postura crítica diante daquilo que é encenado. Com 

isso, o público atua como agente reflexivo, capaz de questionar e reinterpretar o 

conteúdo apresentado. 

Essa perspectiva de um espectador ativo, defendida por pensadores como 

Rancière, reforça o papel do teatro como catalisador e promotor de mudanças, de 

maneira que a encenação se torna um meio para o espectador compreender sua 

própria realidade, confrontar contradições sociais e jurídicas e repensar os valores 

que sustentam as estruturas políticas, culturais e normativas. 

 
31 Ce « paysage nouveau du possible » que nous nommons, en ce qui nous concerne, élaboration créative ou 
utopique d'un art qui va [...] devenir force de proposition, lieu d'invention, ouverture à l'altérité. [...] En articulant 
la négation de la réalité au désir d'une autre réalité, l'œuvre redessine le « paysage des possibles ».[...] Elle crée un 
avenir, elle ouvre des espaces non raisonnables (mais pas nécessairement irrationnels) où le spectateur/lecteur peut 
[...] créer à son tour. 
 



75 
 

Portanto, o teatro político reafirma sua relevância contemporânea ao se colocar 

como uma ferramenta de crítica, de educação e de mobilização, que instiga o 

pensamento, estimula o debate e promove a conscientização, contribuindo ativamente 

para a formação de cidadãos mais engajados e atentos aos desafios do mundo em 

que vivem. 

 

2.2 Um olhar mais profundo sobre a dramaturgia de Aimé Césaire em Uma 
temporada no Congo. 

 

É possível se dizer que as origens de um autor influenciam elementos de sua 

obra, de maneira que os escritores são produtos de sua época e de sua sociedade, e 

seus trabalhos podem exprimir a visão de mundo do seu grupo social (Yamauti, 2005). 

Nesse sentido, Aimé Césaire, poeta, dramaturgo, ensaísta e político da 

negritude martinicano, é um dos nomes mais conhecidos no que se refere à tradição 

de crítica colonial e na busca pela identidade negra a partir da sua própria experiência 

como sujeito colonial. Além de escritor, ele teve grande atuação política, tendo sido 

membro da Assembleia Nacional Francesa em 1945, e foi forte defensor da 

departamentalização da Martinica, para sua incorporação como um departamento 

francês ultramar. Essa mudança elevou os martiniquenses ao status de cidadãos 

franceses, o que revela seu interesse na defesa dos direitos políticos e direitos 

humanos. 

A época de Césaire é aquela que marcou o fim da Segunda Guerra Mundial, 

no qual os países Europeus repudiavam as políticas nazistas, mas aplicavam a 

diferença de raça como parte do esquema colonial, uma época que revela a 

incongruência entre os que lutavam pelo fim da barbárie nas terras metropolitanas 

sem se preocupar com o que ocorria nas terras colonizadas, como explicam Thiago 

Stadler e Naiara Krachenski (2019) professores da Universidade Federal e Estadual 

do Paraná, em História, colonialismo, epistemologia: Aimé Césaire, Frantz Fanon e o 

pensamento decolonial:  

Devemos lembrar, dessa forma, o contexto político e, especialmente, 
o contexto discursivo e cultural no qual o continente europeu estava 
mergulhado quando da publicação do Discurso. O ano de 1955 marca 
o fim da primeira década pós-II Guerra Mundial, momento recheado 



76 
 

de discursos e atitudes contrárias à violência e ao racismo como 
política de Estado, que deram origem à barbárie do genocídio do povo 
judeu. 
No entanto, devemos colocar em perspectiva que, nesse mesmíssimo 
contexto de repúdio às políticas nazistas, países metropolitanos 
incorporavam a diferença de raça como parte integrante da burocracia 
estatal colonial. Um exemplo: em 1948, a Grã-Bretanha assinou a 
institucionalização da política de segregação racial, o apartheid, na 
África do Sul (Stadler e Krachenski, 2019, p. 4). 

 

Segundo Françoise Vergès (2005), na obra Nègre je suis, nègre je resterai – 

Aimé Césaire. Entretiens avec Françoise Vergès (Negro eu sou, negro eu 

permanecerei – Aimé Césaire. Entrevistas com Françoise Vergès, tradução nossa) a 

problemática pós-colonial questiona duas promessas, aquela da Europa defensora 

dos direitos da igualdade, da fraternidade e da liberdade e aquela das colônias, onde 

tais direitos eram constantemente violados. Assim, surge o questionamento de que, 

se todos os homens nascem livres e são iguais em direito, por que alguns o são 

naturalmente enquanto outros precisam se tornar? De acordo com Vergès, nas 

colônias, as metrópoles criaram o abuso de poder de uma burguesia nacional ávida 

de privilégios e riquezas dos colonizadores, menosprezando o povo, as vezes com 

mais violência que os antigos dominadores. 

Na visão de mundo de Césaire, portanto, a colonização não é a extensão do 

direito metropolitano, mas um ato de pilhagem, em consonância do afirmado por 

Stadler e Krachenski:  

É unicamente a partir do entendimento de que o processo colonial é 
um saque que podemos começar a compreender as falácias 
propagadas em seu nome –e, ao mesmo tempo, iniciar um processo 
de resgate histórico dos sujeitos que foram silenciados nesse caminho 
(Stadler e Krachenski, 2019, p. 4). 

 

Para Albert Owusu-Sarpong (2002), professor de francês na Universidade de 

Ciência e Tecnologia de Kumasi de Gana, em Le temps historique dans l’oeuvre 

théâtrale d’Aimé Césaire (O tempo histórico na obra de Aimé Césaire, tradução 

nossa), entende-se que no teatro de Aimé Césaire é possível se ver a vida ser 

analisada, visto que ele atinge o público, o coloca em contato com o ardor 

revolucionário e permite a tomada de consciência de seus problemas, sendo a mais 

enraizada e engajada das artes. Pelo teatro e por suas utilidades sociais e políticas, 



77 
 

Césaire quer lapidar o homem africano e levá-lo à luta pela realização da liberdade, 

um direito humano fundamental. 

Deve-se observar que Césaire não busca uma descrição do passado como 

ele ocorreu de fato, mas sim, busca fazer aparecer esperanças não realizadas, 

inscrevendo-as no presente como um apelo a um futuro diferente (Koudela, 2001). 

Com isso, ele mergulha na realidade política dos povos dominados e apresenta temas 

que respondem às suas preocupações, preparando um amanhã melhor para o homem 

colonizado.  

Por isso, o autor utiliza a História para transmitir sua mensagem, com a 

criação de mitos que galvanizam o povo e o coloca em relevo. A leitura da obra de 

Césaire permite entrar em contato com uma voz que testemunhou seu século de vida, 

aquele das questões que essa voz fala, especialmente sobre a igualdade, outro dos 

direitos humanos básicos. Ele exprime o cansaço do homem que se explica 

frequentemente, mas que é, por vezes tão mal compreendido (Vergès, 2005). 

Na obra do dramaturgo e homem político, portanto, se encontra o pleito pela 

igualdade, pela fraternidade, pela liberdade, entre outros direitos, pondo em relevo a 

noção de que todas as pessoas têm direitos a elas inerentes pelo simples fato de 

serem pessoas. Assim, o escritor faz teatro para expor os problemas, colocar em cena 

a história para a compreensão de todos e para questionar se é possível crer na 

validade nos direitos humanos. Segundo o escritor, na entrevista concedida a Vergès 

(2005), é preciso se apropriar da Declaração dos Direitos do Homem e interpretá-la 

corretamente, lutando-se contra um direito que instaura a selvageria, a guerra, a 

opressão do mais fraco, tornando o humanismo fundamental para se alcançar o 

respeito devido ao ser humano, a dignidade humana e o direito ao seu 

desenvolvimento. 

Para o guadalupense Roger Toumson, teórico da literatura, por sua vez, a 

obra dramática de Aimé Césaire é uma crônica das revoluções políticas e culturais 

que marcaram o processo de descolonização: 

A obra dramática de Aimé Césaire é uma crônica das revoluções 
políticas e culturais que marcaram o processo da descolonização do 
mundo o negro. Abrindo uma brecha entre o passado e o futuro, ela 
descreve o despertar de uma coletividade que se acorda, 
progressivamente, para a consciência de si. Emancipação, 
desalienação, liberação, tantas palavras-chave que resumem a obra 



78 
 

teatral e os outros escritos de Aimé Césaire32 (Toumson, 1994, p. 227, 
tradução nossa). 

 

Césaire apresenta, então, diversas facetas que se interligam: a do poeta, a do 

historiador e a do homem político. Na sua obra, poesia e historiografia formam uma 

dupla indissociável, e é em tal ponto de intersecção que aparece o teatro. Em 

Toussaint-Louverture: A Revolução francesa e o problema colonial (Toussaint 

Louverture: A Revolução francesa e o problema colonial, tradução nossa), por 

exemplo, o escritor revela o combate pela transformação do direito formal em direito 

real e o combate para o reconhecimento do homem, tendo como pano de fundo a 

revolução antiescravagista ocorrida no Haiti para chegar à sua independência 

(Toumson, 1994).  

Segundo Toumson (1994), Césaire vê o teatro, tendo em conta as 

circunstâncias da luta política, como o melhor meio e assegurar o despertar das 

consciências e a formação ideológica das massas populares, de maneira que a 

dramaturgia chegou à era das responsabilidades: por exemplo, nas Antilhas, onde a 

aculturação quase chegou ao seu total objetivo, era necessário recriar um “homem 

das Antilhas”, de maneira que o teatro teria um papel essencial: 

“Eu fui levado assim a fazer teatro por que o teatro é um meio de 
colocar às claras tudo aquilo que é dito de maneira obscura, obscura 
para os outros, em todo caso para mim, obscuro nos meus poemas 
[...] É o melhor meio de fazer as pessoas tomarem consciência, 
sobretudo nos povos que não leem [...] Há um tipo de multiplicação da 
força poética graças ao teatro e, para mim, é o essencial”33 (Césaire 
apud Toumson, 1994, p. 223, tradução nossa). 

 

A obra dramática de Césaire, logo, serve para distribuir as suas mensagens 

políticas ao público, possuindo um potencial subversivo, na medida em que nela pode-

se colocar em cena a resistência e o anticolonialismo para uma melhor compreensão 

do público (Toumson, 1994). 

 
32 L'œuvre dramatique d'Aimé Césaire est une chronique des révolutions politiques et culturelles qui ont marqué 
le processus de la décolonisation du monde noir. Ouvrant une brèche entre le passé et l'avenir, elle décrit l'éveil 
d'une collectivité qui s'éveille, progressivement, à la conscience de soi. Émancipation, désaliénation, libération, 
autant de mots clés qui résument l'œuvre théâtrale et les autres écrits d'Aimé Césaire. 
33 «J'ai été amené ainsi à faire du théâtre parce que le théâtre est un moyen de mettre au clair tout ce qui est dit de 
manière obscure, obscure pour les autres, en tout cas pas pour moi, obscure dans mes poèmes [...]. C'est le meilleur 
moyen de faire prendre conscience aux gens, surtout à des peuples où on ne lit pas [...]. Il y a une sorte de 
multiplication de la force poétique grâce au théâtre et, pour moi, c'est l'essentiel». 



79 
 

Já para Ariel Parker, estudioso em Artes em estudos em francês e 

Francófonos, Césaire evoca o fato de que os antigos colonizados devem reescrever 

suas histórias:  

A causa do colonialismo, tal qual apareceu nas peças de Césaire, 
evoca o fato que os antigos colonizados devem reescrever a história 
para se identificar e se definir. A reescritura da história serve como 
uma maneira de se definir e se compreender, apesar das versões da 
história escritas pelos colonizadores. A representação teatral se torna 
um meio para Césaire entregar essa nova reescritura e a mensagem 
pós-colonial34 (Parker, 2014, p. 6, tradução nossa). 

 

Seguindo o sentido de que as populações oprimidas devem reescrever suas 

histórias, em Uma Temporada no Congo o escritor reclama a verdade do que se 

passou em detrimento da história contada pelos belgas, ao reformular a história para 

reabilitar os congoleses, uma vez que, nas versões belgas, ou mesmo ocidentais, os 

congoleses são descritos como selvagens, levados à Civilização pelos belgas. 

Contudo, na obra, o autor faz de Patrice Lumumba e, assim, do povo congolês, o 

centro da história e, por isso, detentores do direito moral que se encontra todo ao 

longo da peça na língua e na retórica do Primeiro-Ministro.  Nesse contexto, sendo 

Lumumba uma representação de identidade dos congoleses na busca pelos direitos, 

eles renunciam ao direito colonial de maneira que a reescritura da história deixa os 

antigos colonizados se autodeterminarem (Parker, 2014):  

Então, o teatro deu à Césaire uma plataforma para “se projetar” e 
deixar o público “se ver”. Tal ponto se torna importante para a 
compreensão da reescritura que Césaire fez: para se ver claramente, 
Césaire renovou a história do colonialismo do ponto de vista de 
Caliban, em “Uma tempestade”, e ele rejeitou a versão belga da 
história em “Uma temporada no Congo”35 (Parker, 2014, p. 28-29, 
tradução nossa). 

 

 
34 Le motif du colonialisme, tel qu'il est apparu dans les pièces de Césaire, évoque le fait que les anciens colonisés 
doivent réécrire l'histoire pour s'identifier et se définir. La réécriture de l'histoire se11 comme une manière de se 
définir et se comprendre, malgré les versions de l'histoire écrites par les colonisateurs. La représentation théâtrale 
devient. un moyen pour Césaire de livrer cette nouvelle réécriture et le message postcolonial. 
35 Donc, le théâtre a donné à Césaire une plate-forme pour « se projeter» et laisser le public « se voir ». Ce point 
devient important pour la compréhension de la réécriture que Césaire a fait: pour se voir clairement, Césaire a 
renouvelé l'histoire du colonialisme du point de vue de Caliban dans Une Tempête, et il a rejeté la version belge 
de l'histoire dans Une Saison au Congo. 



80 
 

Em complementação, Harris acrescenta a importância do personagem 

principal no que se refere aos problemas sociais, jurídicos e políticos que o país 

enfrenta: 

Lumumba não é Christophe, mas, segundo Césaire, eles representam 
“um momento da história africana” e eles “tem isso em comum, eles 
são confrontados com os problemas do Estado – os problemas do 
poder – os problemas da emergência de uma nação36 (Harris, 1973, 
p. 123, tradução nossa).  

 

Conforme já visto, o teatro épico, segundo Brecht, funciona para mostrar que 

os resultados poderiam ser diferentes do que são; que as pessoas podem fazer a 

história, mais do que serem feitas passivamente por ela. Assim, depois da reescritura 

da história, é importante disseminar uma nova mensagem ao público para inspirar a 

criação dessa nova história e, no caso de Aimé Césaire, essa mensagem é a 

mensagem pós-colonial com o estabelecimento dos direitos humanos. 

Nesse passo, Césaire não apenas quer transformar o poder político, mas 

deseja criar uma visão de igualdade para a emergência de um novo homem livre. 

Consequentemente, ele representa um espelho do seu tempo, as relações entre o 

poder metropolitano e a colônia, as relações entre dominadores e dominados, 

contestando essa dominação em nome da igualdade da condição humana. Por isso, 

seu teatro é a favor dos novos direitos de um povo livre e serve como propaganda das 

ideias políticas, colocando em cena temas que antes não eram permitidos, uma 

missão do teatro que já ocorria, inclusive, desde a Revolução Francesa, como explica 

a francesa Marie-Laurence Netter, doutora em história (2015), escritora de Le théâtre 

pendant la Révolution, entre liberté et propagande (O teatro durante a Revolução, 

entre liberdade e propaganda, tradução nossa): 

Os anos que precederam a Revolução Francesa foram, como todos 
sabem, anos de fortes tensões e agitações. Os jornais, panfletos e 
outras publicações mais ou menos clandestinas participaram da 
efervescência e da difusão de reivindicações tanto políticas quanto 
sociais. Em meio a esse clima explosivo, o teatro ocupa um lugar de 
destaque, sendo reconhecido como um agente importante da agitação 
e capaz de inflamar a opinião pública. 
É evidentemente impossível medir objetivamente o impacto de uma 
representação teatral sobre a opinião; somos, portanto, levados a 
ouvir os contemporâneos e a constatar — desta vez, de maneira 

 
36 Lumumba n'est pas Christophe mais, selon Césaire, ils représentent « un moment de l'histoire africaine » et ils 
« ont ceci de commun, qu'ils sont confrontés avec les problèmes de l'État — les problèmes du pouvoir — les 
problèmes de l'émergence d'une nation. 



81 
 

bastante objetiva — que o número de teatros era extraordinariamente 
elevado, as peças, inumeráveis, e o público, numeroso e 
entusiasmado37 (Netter, 2015, p. 316, tradução nossa). 
 

Seguindo a noção contemporânea de fábula trazida por Sarrazac (2017) – 

levando em consideração o afastamento de seu conceito clássico de ser o conjunto 

de ações acabadas numa peça -, Césaire fornece um sentido à história, não 

necessariamente a dramatizando, em prol de uma análise ou de uma interpretação 

que ela pode gerar. Observa-se que o questionamento invade a ficcionalização e 

contribui para promover a redistribuição, em função das interrogações do autor e do 

material apresentado, de forma que os eventos apresentados aparecem menos 

conforme seu encadeamento e mais a favor de uma reconstituição a serviço da 

instrução. A fábula em Uma temporada no Congo aparece em pedaços e espalhada 

no texto, enquanto a obra promove um drama mais próximo ao mundo e mais filosófico 

(Sarrazac, 2017). 

A obra se encaixa, ainda, no defendido por Sarrazac quanto à forma 

dramática, já que promove a sua secundarização, de tal modo que o que vem a ser 

apresentado já está terminado quando a peça começa, isto é, o drama já se passou, 

e o espectador assiste aquilo vivido pelas personagens, e, no caso, o vivido por Patrice 

Lumumba, figura histórica conhecida: 

Antes de dar um nome a esse outro drama, o que será objeto do 
próximo capítulo, gostaria de tentar examinar com mais precisão as 
operações que permitem o restabelecimento desse outro drama, 
certamente diferente, mas que procede da desconstrução da forma 
antiga. A primeira dessas operações consiste, indubitavelmente, em 
pôr em causa o que Peter Szondi chama de caráter "primário" do 
drama, que deve oferecer ao espectador a ilusão de que o 
acontecimento dramático ocorre diretamente diante de si, num 
presente absoluto. Ora, assistimos a uma secundarização 
generalizada da forma dramática: tudo já está consumado quando a 
peça começa. Como nota Daniel Danis na didascália inaugural de 
Cinzas de Pedras (1992), "o drama já aconteceu". Assistimos, mais 
uma vez, ao drama vivido pelas personagens (Sarrazac, 2017, p. 15) 

 

 
37 Les années qui ont précédé la Révolution française furent, personne ne l’ignore, des années de fortes tensions et 
d’agitations. Les journaux, libelles et autres publications plus ou moins clandestines ont participé à l’effervescence 
et à la diffusion de revendications aussi bien politiques que sociales. Au milieu de cette ambiance explosive, le 
théâtre occupe une place de choix, reconnu comme un agent majeur de l’agitation et capable d’enflammer 
l’opinion. Il est évidemment impossible de mesurer objectivement le poids dans l’opinion d’une représentation 
théâtrale ; nous en sommes donc réduits à écouter les contemporains et à constater, très objectivement cette fois, 
que le nombre des théâtres était extraordinairement élevé, les pièces innombrables et les spectateurs nombreux et 
enthousiastes. 



82 
 

Césaire, portanto, promove um jogo crítico com o passado, colhendo 

confissões e testemunhos, às vezes verdadeiros, às vezes falsos, gerando o confronto 

entre os personagens e desenhando uma sociedade cindida pós-independência, de 

forma que a obra apresenta uma série de pequenos conflitos em que, entre momentos 

de tensão dramática há momentos de relaxamento, o que é característica do teatro 

épico: 

O leitor ou o espectador, se encontram na posição do detetive que 
conduz uma investigação, revela indícios, [...] recolhe testemunhos 
contraditórios, confissões verdadeiras ou falsas, procede a 
confrontações entre as personagens e algumas vezes se perde no 
labirinto das investigações (Sarrazac, 2017, p. 20). 

 

O poeta e dramaturgo trabalha, ainda, com o desdobramento do seu 

protagonista, criando, ao lado do Patrice Lumumba temporal, um outro, intemporal, de 

sorte que escolhe um olhar mais retrospectivo e filosófico sobre os acontecimentos da 

vida do Primeiro-Ministro do Congo. Com sua tragédia – anunciada – Lumumba mede 

toda a sua existência e seu sacrifício, tornando-se mártir (Sarrazac, 2017). 

Com isso, a produção dramática de Césaire se reencontra com o mito por 

causa da antecipação, tratada por Sarrazac (2017), que se configura no convite ao 

espectador/leitor para retornar aos acontecimentos já conhecidos, também 

característica do teatro épico. Portanto, a antecipação da fábula que conta os últimos 

meses de Lumumba retira da cena sua base sensacional, levando a atenção do 

público e sua capacidade de refletir, para os atos e suas motivações econômicas, 

sociais, políticas, jurídicas. 

Para a arte de Brecht, tal como analisada por Benjamin, trata-se de 
suscitar um “espectador distenso”, livre para sondar cada momento, 
cada gestus da peça e interrogar-se sobre o “estado das coisas” que 
lhe são apresentadas. Ali estamos no contexto de um teatro épico e 
crítico (Sarrazac, 2017, p.26) 

 

O caminho apresentado é, por isso, aquele que leva da vida à morte e permite 

abarcar todo o drama da vida de Lumumba, de forma retrospectiva. Apesar da 

elevação de Lumumba ao lugar de mito, observa-se que permanece uma 

desconstrução do drama histórico pois, apesar de se tornar um herói, ele é 

apresentado com um cidadão preso em contradições que o impedem de governar e 

levar o país à democracia. O que se observa é que Césaire trabalha para alargar o 



83 
 

campo do possível e instaura um diálogo entre o que é e o que pode ser, entre o dever 

e o dever-ser (Sarrazac, 2017), noção que se alia à ideia do dever-ser das normas 

que regem, por exemplo, os direitos humanos. 

Enquanto obra contemporânea, Uma temporada no Congo é exemplo da 

dramaturgia do retorno dos mortos a suas próprias existências, que assume uma face 

de agonia dramática, como explica Sarrazac (2017, p. 125): “O drama-da-vida é 

tomado de maneira retrospectiva e depois desse ponto imóvel, acima da existência, 

que é a morte – já vinda, ou próxima, ou simplesmente prometida”. Assim, essa 

dramaturgia foca a última etapa do caminho da vida de Lumumba, consubstanciando-

se em uma avaliação do que foi a vida do mártir. O assassinato de Lumumba se revela 

um apelo à resistência e à tomada de consciência, por se recusar a se submeter à 

ordem dominante, na busca por alternativas à dominação que parece impossível de 

ser extirpada (Sarrazac, 2017). 

Além disso, por ser um representante do teatro épico, a obra de Césaire não 

tem um final conclusivo, pois Lumumba, o personagem épico, não morre in finem 

simplesmente, realizando assim um destino trágico, mas se perpetua para além do 

horizonte do palco: o texto teatral prenuncia futuros problemas e incumbe ao 

espectador se movimentar para pôr fim à opressão que virá (Roubine, 2003). 

Assim, apropriando-se de elementos do teatro político e do teatro épico e 

exprimindo a visão de mundo do grupo social do seu escritor, Uma temporada no 

Congo é um local em que Césaire dá voz aos oprimidos, àqueles que não tem voz na 

sociedade, ainda mais se for considerado que o período em que o Congo foi colônia 

da Bélgica foi marcado por graves violações aos direitos humanos. 

A obra de Césaire não apenas dispõe em seu texto passagens sobre tais 

direitos, configurados na liberdade, na igualdade e na fraternidade, na 

autodeterminação, na dignidade, na resistência e na autotutela, mas conta a história 

de um mito que, por seus atos, se põe como voz questionadora, que se põe a favor 

dos direitos de um povo recém liberto, e que traz para a cena assuntos que, outrora, 

não podiam ser tratados em razão da violenta dominação metropolitana. 

A obra se torna, com isso, o local para a crítica e para a tomada de 

consciência, a fim de que se possa, de alguma forma, construir uma nova história, 

disseminando uma mensagem pós-colonial na qual seja possível o estabelecimento 



84 
 

dos direitos violados, com a criação de uma visão que abranja, por exemplo, a 

liberdade, a igualdade e a fraternidade, direitos tão caros à humanidade. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



85 
 

3. Uma temporada no Congo: o palco onde a representação de uma 
sociedade oprimida denuncia as violações aos direitos humanos 

 

Aimé Césaire representa, em sua obra, a luta pela sobrevivência, a luta contra 

a violência e até mesmo a luta contra a eliminação física sofrida por determinadas 

classes minoritárias (Yamauti, 2005), no caso os negros de países colonizados, de 

forma que esse problema típico de seu meio social assume contornos dramáticos que 

dão voz aos oprimidos. 

Esse estabelecimento da voz dos oprimidos encontra eco na afirmação do 

próprio dramaturgo, trazida da obra Diário de um retorno ao país natal, cuja edição 

brasileira é datada de 2012, de que sua boca será a boca dos desafortunados que 

não têm boca, sua voz, a liberdade daquelas que se lançam na masmorra do 

desespero. Por isso, a dramaturgia de Césaire é a de um teatro revolucionário e 

político, do pós-guerra, para a resistência, para a oposição e para o 

descontentamento, mostrando-se um teatro de avant-garde que objetiva a tomada de 

consciência, uma vez que, na lógica colonial, existia a ideia de que as leis e a moral 

aplicadas na Metrópole não teriam lugar nos territórios colonizados, conforme 

explicam Stadler e Krachenski: 

A partir da ideia de que o mundo colonial é uma realidade apartada dos 
desenvolvimentos históricos do Ocidente, abriu-se o precedente de que na 
colônia não existem leis e de que a lógica de domínio e conservação do 
poder poderia suprimir atitudes morais essenciais do mundo metropolitano 
(Stadler e Krachenski, 2019 p. 02). 

 

A obra dramática é, então, o lugar onde os eventos “descolonização do país” 

e “fundação de uma nova nação” são tratados concretamente, uma vez que não faz 

abstração do conteúdo subjetivo da realidade histórica, possibilitando enxergar esse 

período da História de uma forma diferente daquela vista nos livros de História e de 

direito, de maneira que oferece um significado de tal contexto histórico e social de um 

ponto de vista subjetivo, que amplia a realidade percebida pelo direito (Yamauti, 

2005), através da figura de Patrice Lumumba e seu questionamento acerca da 

existência e da validade dos direitos humanos na sociedade representada.  

A afirmação acima é uma ampliação da consideração feita pelo professor 

adjunto da Universidade Estadual de Maringá Nilson Nobuaki Yamauti, em sua análise 



86 
 

sobre a obra A hora e a vez de Augusto Matraga, de Guimarães Rosa, e que pode ser 

aplicada à peça de Césaire: 

O conto concebido por Guimarães Rosa, objeto de nossa reflexão, por 
não fazer abstração do conteúdo subjetivo da realidade histórica e 
social, por não suprimir a relação entre a esfera dos valores e a 
subjetividade dos personagens, oferece-nos um significado mais 
concreto da República dos Coronéis. Desse modo, possibilita-nos 
enxergar esse período da História do Brasil de uma forma diferente 
daquela apreendida teoricamente pelos cientistas sociais. Rosa nos 
oferece um significado desse contexto histórico e social de um ponto 
de vista subjetivo e, dessa forma, amplia a realidade percebida pelas 
Ciências Sociais (Yamauti, 2005, p. 204). 

 

Portanto, ao tratar a violação dos direitos e ao dar voz aos oprimidos, o 

trabalho de Césaire substitui os conceitos de liberdade, igualdade, fraternidade, 

dignidade humana e autodeterminação, por exemplo, por personagens, discursos, 

relações sociais e circunstâncias que apresentam um vínculo mais forte com o mundo 

cotidiano que, por sua vez, é encenado no palco. 

Como já salientado, a obra de Césaire se situa no momento da independência 

do Congo, uma época conturbada tanto social e quanto juridicamente. O estudo do 

direito nos informa que a soberania de um Estado proporciona ao poder público certa 

autonomia em relação a interesses particulares, de modo que a sua consolidação e a 

legitimidade das instituições da democracia geram, em tese, a contenção da violência 

das relações entre indivíduos e grupos. No caso, a época retratada em Uma 

temporada no Congo é aquela em que a soberania do País estava em processo de 

construção, na qual o grau de legitimidade do poder público era ainda baixo devido à 

situação e aos vícios do sistema colonial. Com isso, a obra revela que o Estado estava 

se constituindo para preservar interesses escusos, particulares, em detrimento do 

interesse geral da nação. 

Por isso, em contato com o referido texto teatral, percebe-se que a 

comunidade está cindida, que a violência continua presente e que os valores e 

princípios relativos aos direitos humanos, que visam garantir a convivência e a 

sobrevivência, se tornaram anacrônicos, fazendo com que a sociedade se mostre 

marcada pelo antagonismo e pela barbárie. É como o descrito por Yamauti ao analisar 

a sociedade brasileira, que passou, também, por conflitos políticos, sociais e 

econômicos: 



87 
 

Percebe-se que os valores e os princípios produzidos pela 
humanidade para garantir a convivência comunitária e a sobrevivência 
coletiva tornaram-se anacrônicos, porque passaram a ordenar as 
ações e as relações dentro de uma sociedade marcada pelo 
antagonismo de classes e pela barbárie. Nesse contexto histórico e 
social, os valores e os princípios continuam produzindo energia 
psíquica para reprimir pulsões de autoconservação, como ocorria nas 
comunidades ancestrais. Só que, em sociedades de classe, esses 
elementos simbólicos passam a orientar a violência entre grupos que 
fazem parte de uma mesma sociedade. Ou seja, despontam enquanto 
elementos legitimadores de pulsões de destruição próprias do reino 
animal, instaurando a lei da selva dentro da sociedade. Em suma, os 
princípios éticos e os valores morais passaram a legitimar e a 
reproduzir a barbárie, constituindo um sistema social bárbaro 
(Yamauti, p. 214,2005). 

 

Os autores Thiago Stadler, Naiara Krachenski (2019) e Albert Owusu-Sarpong 

(2002) em suas pesquisas sobre a obra de Aimé Césaire inferem que a situação 

apresentada pelo dramaturgo é de caos a ponto de que os colonizados terminam 

aplicando a violência contra outros colonizados e não contra os verdadeiros culpados 

pela sua opressão.  

Com isso, o personagem de Patrice Lumumba é transformado num símbolo 

para mobilizar e integrar os oprimidos e para orientar as suas ações e relações na 

resistência contra a opressão. Ele sofre o conflito angustiante entre a ética dos 

opressores e a dos oprimidos, sendo o herói que oferece uma lição de civismo, 

tomando esse conceito de Stadler e Krachenski (2019), Yamauti (2005) e Owusu-

Sarpong (2002), consubstanciando-se num dos objetivos do teatro: criar mitos 

reforçando o coletivo e o universal. Nesse contexto, para Césaire a independência é 

um momento de responsabilidade, de forma que, pelo teatro, pode-se falar de maneira 

clara e limpa com o intuito de fazer passar a sua mensagem. 

A peça, ao dar voz a uma parte oprimida do povo, exprime a reação da 

população à opressão desencadeada pelos colonizadores. Ao fim, sob um ponto de 

vista amplo, o que explica a situação de conflito e de violência no contexto de Uma 

temporada no Congo é a ausência de um Estado Democrático de Direito com 

legitimidade para garantir os direitos humanos. Assim, compreende-se que o mundo 

reproduzido por Césaire é aquele em que não vigoram as leis democráticas, de 

maneira que a atividade política do texto teatral se torna a luta pelo estabelecimento 



88 
 

dos direitos humanos, que seria a solução teoricamente plausível para a situação 

apresentada. 

Conforme já explicado, a peça Uma temporada no Congo, publicada em 1967, 

explora os eventos ocorridos na República Democrática do Congo entre 1959 e 1961. 

Dividida em três atos, a obra de Aimé Césaire narra a trajetória política da 

independência do país e a subsequente nomeação de Patrice Lumumba como 

primeiro-ministro, culminando no seu trágico assassinato e nas suas repercussões 

para o povo congolês. Ela expõe as tensões entre a nação recém-independente e as 

classes dominantes, que, em conluio com os antigos colonizadores e potências 

metropolitanas, manipulam os destinos do Congo. 

No primeiro ato Aimé Césaire retrata a época que antecede e sucede 

imediatamente a independência do país. A peça começa com cenas que expõem a 

tensão social e política no país, momento marcado por disputas étnicas, por 

desigualdade e pela presença colonial belga. Patrice Lumumba surge como uma 

figura carismática e revolucionária, sendo preso e depois libertado para participar da 

Mesa-Redonda em Bruxelas. Após a independência, ele se torna primeiro-ministro, 

mas enfrenta resistências interna e externa, inclusive da Bélgica, antiga metrópole, da 

ONU e de setores do governo congolês, enquanto os primeiros sinais de instabilidade 

revelam o frágil equilíbrio do novo Estado. 

No segundo ato, há um aprofundamento da crise política, pois ocorre a 

secessão da província de Catanga, com apoio belga, e a de Cassai do Sul. Lumumba 

tenta manter a unidade nacional, mas é sabotado por aliados e traído por Mokutu, que 

dá um golpe militar sob o pretexto de neutralizar os políticos. A ONU, liderada por 

Hammarskjöld, se mostra omissa, e Lumumba, isolado, busca apoio internacional, 

inclusive da União Soviética. Ele é preso, tenta fugir, mas é capturado e entregue aos 

seus inimigos. A peça mostra a crescente tensão entre os interesses neocoloniais, a 

luta pela soberania e a fragilidade das instituições congolesas. 

No terceiro e último ato, Lumumba é transferido para Catanga, onde é 

torturado e assassinado por mercenários. Mesmo diante da morte, ele mantém sua 

dignidade e reafirma sua fé na libertação da África. A peça encerra com sua 

transformação simbólica em mártir, enquanto seus algozes tentam apagar sua 

memória. Mokutu, agora no poder, tenta se apropriar do legado de Lumumba, mas 

reprime manifestações populares que clamam por justiça. O Tocador de kalimba, 



89 
 

figura poética e profética, é morto, simbolizando o silenciamento das vozes do povo. 

A peça termina com uma crítica contundente ao neocolonialismo e à traição das elites 

africanas, deixando como legado a resistência e a esperança de um futuro livre para 

o Congo e para a África 

Quanto à estrutura do trágico, segundo os ensinamentos de Szondi (2001), 

observa-se que Patrice Lumumba não apenas sucumbe ao poder superior como é 

punido por sua derrota, pelo fato de ter optado pela luta, de forma que o valor positivo 

de sua atitude se volta contra ele próprio. Também é possível vislumbrar o aspecto 

trágico, ainda de acordo com Szondi, ao salientar o explicado por Walter Benjamin, 

pela ideia de sacrifício: Lumumba se oferece em sacrifício no sentido da ação 

representativa em que se anunciam novos conteúdos da vida do povo, tendo sua 

morte trágica o significado de enfraquecer o velho direito colonial. 

Observe-se como papel de Lumumba se adequa ao explicado por Walter 

Benjamin quanto a ideia do sacrifício trágico: 

Mas, no que diz respeito à sua vítima – o herói –, o sacrifício trágico é 
diferente de qualquer outro, sendo ao mesmo tempo um primeiro e um 
último sacrifício: último no sentido de oferecer sacrifício a deuses que 
estão preservando um direito antigo; primeiro no sentido da ação 
representativa em que se anunciam novos conteúdos da vida do povo. 
Esses conteúdos são diferentes dos antigos aprisionamentos que 
levavam à morte, pois não remetem a uma ordem superior, mas à 
própria vida do herói; e eles o aniquilam porque são inadequados à 
vontade individual e só trazem prosperidade para a vida da 
comunidade de um povo ainda por nascer. A morte trágica tem o duplo 
significado de enfraquecer o velho direito dos olímpicos e, como 
principiadora de uma nova colheita da humanidade, oferecer o herói 
em sacrifício ao deus desconhecido (Benjamin, 1928, apud Szondi, 
2001). 

 

Além disso, como outro aspecto do trágico, a peça de Aimé Césaire discute a 

luta do homem contra a sua sociedade, e a tragédia se configura pela desordem 

causada por desejos conflituosos entre o herói, a sociedade e os poderosos 

colonizadores. Assim é a consideração da mestre em Letras, na área de Estudos 

Linguísticos e Literários em inglês pela Universidade de São Paulo Viviane Maria 

Leme sobre a tragédia contemporânea: 

[...] para haver tragédia é preciso que haja uma desordem no universo 
das idéias e das ações humanas, desordem esta que é provocada por 
desejos conflituosos ou forças opostas. Sendo assim, a partir daí, a 
idéia de tragédia nos tempos modernos ficou complicada. O fator 



90 
 

complicador da existência da tragédia moderna se deve ao fato de que 
esses desejos opostos (ou forças opostas) não provinham mais de 
uma força metafísica presente no universo. Essas forças opostas 
tomaram formas concretas e, portanto, se tornaram mais visíveis 
(Leme, 2007, p. 12). 

 

É importante ter em mente, ainda, a explicação de Raymond Williams (2002), 

autor de Tragédia Moderna, no sentido de que tragédias importantes não ocorrem 

nem em períodos de real estabilidade, nem em períodos de conflito, mas que o seu 

cenário histórico mais comum termina sendo a época que precede a derrocada e a 

transformação de uma cultura, como o que ocorre na época retratada em Uma 

temporada no Congo, isto é, o período entre o momento em que o país já alcançou 

sua independência e aquele em que entrará em uma grave ditadura. 

Com isso, a peça de Césaire trabalha o lamento de um personagem que 

representa toda a população subjugada pela violência colonial e que sucumbe às 

perdas de direitos e de dignidade. Nesse lamento, o herói formulado por Césaire se 

apresenta como um mártir relacionado às questões da tomada de consciência do 

povo, da história, da liberdade e da violência, de maneira que ele significa uma 

consciência nacional e anticolonialista popular na confusão deste Congo recém 

independente. Lumumba é, portanto, glorificado, se tornando, também, um mito 

fundador do país liberto, como exposto por Buata Bundu Malela, professor-

pesquisador congolês e especialista em literaturas francófonas, no artigo Les enjeux 

de la figuration de Lumumba (Os desafios da representação de Lumumba, tradução 

nossa): 

Com Uma temporada no Congo, que Aimé Césaire publica em 1967, 
ele aprofunda a experiência da encenação a través da teatralização 
de Patrice Lumumba, figura controversa do anticolonialismo para 
Césaire. Na encenação que ele propõe, o autor [...] acentua os traços 
gerais que ele já atribuía a Toussaint Louverture, traços característicos 
que ele rearticula com o problema da consciência, da história, da 
liberdade e da violência. Assim Patrice Lumumba figura um mártir, 
uma consciência nacional e um anticolonialismo popular no “inferno” 
deste Congo recém independe, se referindo então à Uma temporada 
no inferno de Rimbaud e escrevendo, numa medida menor, contra o 
Coração das trevas de Conrad. Mas Césaire rediscute sobretudo o 
ponto de vista sartriano por meio da teatralização de um África atriz de 
seu destino, apesar das pilhagens multiformes e multinacionais38 
(Malela, p. 133, tradução nossa). 

 
38 Avec une Saison au Congo, qu’Aimé Césaire publie en 1967, il approfondit l’expérience de la mise en scène à 
travers la théâtralisation de Patrice Lumumba, figure controversée de l’anticolonialisme pour Césaire. Dans la mise 



91 
 

 

Nessa perspectiva de que o teatro pode levar à tomada de consciência, a obra 

de Césaire se aproxima, como já visto, do teatro proposto por Brecht. Conforme a 

explicação de Kimiko Uchigasaki Pinheiro, o teatro brechtiano pode levar o público à 

tomada de consciência por meio da reflexão sobre temas e questões sociais. 

Adicione-se, a isso, a possibilidade de ele levar à reflexão sobre questões jurídicas: 

Em “Conhecimento contra diversão”, Brecht (1967) discute o poder de 
influenciar a transformação das ideias do público, de forma a 
considerar a relativa tomada de consciência das funções e posturas 
que o ser social deve assumir na sociedade. Vejamos esta afirmação: 
“O teatro começou a ter uma atuação pedagógica” (BRETCH, 1967, p. 
97). As questões sociais vigentes são transformadas em temas para a 
reflexão de espectadores, atores e diretores. Para Brecht (1967, p. 
98), o teatro se transformou em assunto para filósofos que não 
pretendiam apenas explicar o mundo, mas também transformá-lo: 
“Começamos também a filosofar: começamos também a ensinar. E 
onde foi parar a diversão?” (Uchihasaki Pinheiro, 2020, p. 117) 

 

Assim, o personagem principal Césariano é um arquétipo da consciência 

nacional e constitui o elemento escolhido por Césaire para interrogar a colonialidade 

do poder na ficção, segundo a lógica de que tal poder é de opressão e de exploração 

cultural e política, constituindo-se, então, em um mito literário, político e jurídico, um 

tipo de instância de interrogação crítica da colonialidade (Malela, 2007). 

Retomando a caracterização do elemento trágico, Malela (2007) considera 

que ele aparece na trajetória de Lumumba e se configura no seu fracasso que advém 

da força do colonialismo que sabota a busca pela sua liberdade e, através dele, a 

liberdade de todo o povo congolês. O mito em que Lumumba é transformado é 

resultado desta sua composição trágica, uma vez que ele é construído sob a sombra 

de um grande infortúnio, que é o seu assassinato.  

Sob essa perspectiva, a figura do personagem Patrice Lumumba e suas ações 

podem ser interpretadas como uma denúncia acerca do desrespeito aos direitos 

humanos e como uma luta para que eles sejam, em algum dia, implementados. Além 

 
en scène qu’il en propose, l’auteur [...] accentue les traits généraux qu’il attribuait déjà à Toussaint Louverture, 
traits caractéristiques qu’il réarticule avec le problème de la conscience, de l’histoire, de la liberté et de la violence. 
Ainsi Patrice Lumumba figure un martyr, une conscience nationale et un anticolonialiste populaire dans « l’enfer 
» de ce Congo nouvellement indépendant, se référant alors à une Une saison en enfer de Rimbaud et écrivant, dans 
une moindre mesure, contre le Coeur des ténèbres de Conrad. Mais Césaire rediscute surtout le point de vue sartrien 
par le truchement de la théâtralisation d’une Afrique actrice de son destin, malgré les prédations multiformes et 
multinationales. 



92 
 

disso, a partir da noção de teatro político como o ambiente para se colocar em análise 

o ordenamento jurídico a fim de desvendar e denunciar os conflitos jurídicos e, de 

alguma forma, provocar a reflexão do público, é possível extrair da obra Uma 

temporada no Congo momentos que revelam de que maneira o teatro se porta como 

um espaço para reflexão sobre tais questões jurídicas. 

Isto, pois, a obra de Aimé Césaire põe em questionamento as regras 

defendidas tanto pelos colonizadores, quanto pelo direito Internacional, revelando a 

contradição que existe entre os que defendem os direitos humanos, mas, ao mesmo 

tempo, os negam ou os violam nos territórios colonizados. Com isso, não apenas 

Lumumba, mas os demais personagens, e a própria fábula da peça, demandam do 

público uma participação ativa de reflexão sobre a necessidade de mudança para que 

tais direitos sejam respeitados no país que se torna independente. Em outras 

palavras, a obra de Césaire, por ser política, dá relevo às violações aos direitos 

humanos e convida o público ao questionamento e à reflexão, oferecendo um caminho 

para se constituir um parâmetro para uma nova realidade, expondo as instabilidades 

do direito. 

Em diversas passagens da peça, como será demonstrado, percebe-se que o 

autor abre espaço para a reflexão sobre a situação dos povos colonizados, que 

ajudaram no enriquecimento das Metrópoles em detrimento de direitos que são, 

juridicamente, comuns a todos os seres humanos. O autor joga com as noções vindas 

dos países criadores e defensores dos direitos humanos, mas que, ao mesmo tempo, 

os violam de maneira brutal. 

Com isso, Césaire toma o direito e o transforma, pela dramaturgia, para liberar 

diferentes possibilidades pelo exercício da crítica. O autor utiliza a surpresa e a 

confusão para mostrar das falhas do direito bem instituído nos países colonizadores, 

revelando que ele não tem resposta para todos os dilemas da vida real e, seguindo o 

paradigma brechtiano, no qual se permite à audiência observar, selecionar, comparar 

e interpretar o que lhe é apresentado, torna o público consciente da situação jurídica 

para transformá-la de uma forma emancipada. Nesse sentido, é possível compreender 

que o teatro político de Aimé Césaire pode servir para pensar a justiça e o direito, 

distanciando-se da sua mera institucionalização para a visualizar como valor real. 

Sob esse aspecto, Cândido (2004, p. 188), afirma que “a literatura pode ser 

um instrumento consciente de desmascaramento, pelo fato de focalizar as situações 



93 
 

de restrição dos direitos, ou de negação deles, como a miséria, a servidão, a mutilação 

espiritual”. Esse conceito pode ser estendido à dramaturgia de Aimé Césaire, que 

também expõe violências sociais e limitações de direitos de forma crítica e consciente, 

tendo uma profunda relação com a luta pelos direitos humanos, levando o público a 

pensar, discutir e propor novos caminhos para resolver as questões jurídicas que 

afetam a vida. 

Assim, extraem-se do texto teatral momentos de reflexão sobre a ausência ou 

a violação aos direitos à igualdade, à liberdade, à autodeterminação, à dignidade 

humana e à fraternidade.   

 

3.1 Direito à igualdade 
 

Já de início, é possível interpretar a obra, no geral, como um manifesto em 

favor da igualdade, uma vez que a base de sua história é a luta pela equiparação entre 

negros e brancos, colonizadores e colonizados. Esse direito é essencial ao ser 

humano, devendo ultrapassar as diferenças, sejam biológicas, sejam culturais, como 

explica o jurista, advogado e escritor brasileiro Fábio Konder Comparato, em A 

afirmação histórica dos direitos humanos: 

O princípio da igualdade essencial do ser humano, não obstante as 
múltiplas diferenças de ordem biológica e cultural que os distinguem 
entre si, é afirmado no art. II (da Declaração Universal de 1948). A 
isonomia ou igualdade perante a lei, proclamada no art. VII (idem), é 
mera decorrência desse princípio (Comparato, 2001, p. 229). 

 

O direito à igualdade garante que todos são iguais perante a lei, de maneira 

que seja rejeitado qualquer tipo de discriminação, seja pelo sexo, pela raça, pela cor, 

pela posição social, pela religião etc. O estabelecimento desse direito advém de 

enormes violações sofridas por diversas sociedades durante a História, como explica 

Júlio Marino de Carvalho, jurista e diplomata brasileiro, na obra Os direitos humanos 

no tempo e no espaço: 

Por muito tempo a humanidade conviveu com o ranço ominoso da 
desigualdade, de modo mais agressivo entre alguns povos e de jeito 
mais brando e simulado entre outros. Nações tem-se pavoneado com 
privilégios descabidos e mesmo grotescos, qualificando homens entre 
livres e escravos, entorpecendo a equanimidade de justiça, afagando, 
com fundamentação especiosamente jurídica, ricos e poderosos e 
submetendo os enjeitados da sorte aos rigores da crueldade legal 
(Carvalho, 1998, p. 195). 

 



94 
 

A igualdade pleiteada por Lumumba se expressa, portanto, na igualdade 

perante a sociedade e na igualdade em relação às leis, isto é, igualdade por meio e 

perante a lei. Conforme explica a advogada e doutora em direito do Estado Célia 

Rosenthal Zisman (2005, p. 39) “deve haver igualdade dos cidadãos pela dignidade 

social e pela igualdade de tratamento normativo”. E, conforme leciona Alexandre de 

Moraes (2017, p. 95), jurista, magistrado e professor de direito, em Direitos humanos 

fundamentais. Teoria geral, no respeito à igualdade “o que se veda são as 

diferenciações arbitrárias, as discriminações absurdas”. 

Também se observa que a ação representada por Lumumba na obra se 

direciona não apenas para a denúncia quanto ao desrespeito à igualdade, mas para 

a busca de sua concretização da sociedade congolesa, aproximando-se do 

expressado por Jorge Miranda (1998, p. 204), doutrinador português, ao ponderar que 

“a conquista da igualdade [...] tem sido fruto quer da difusão das ideias quer das lutas 

pela igualdade travadas por aqueles que se encontravam em situações de 

marginalização, opressão e exploração”, conforme extraído de Manual de direito 

constitucional. 

A partir da leitura da obra de Césaire se percebe o trabalho sobre a violação 

ao direito à igualdade como resultado do colonialismo, de maneira que se denuncia a 

luta contra as diferenças sociais impostas pelos colonizadores, que classificavam a 

população congolesa chamando-a boys e tratando-a como inferiores. Por meio do 

discurso constante do primeiro ato da peça (p. 57-61), Lumumba reflete sobre o fato 

de que a independência do país precisa que toda a população seja igual em direitos 

e em dignidade: 

 

 

Lumumba  Eu, sire, eu penso nos esquecidos. 
   Nós somos os que tiveram as posses 

tomadas, os que foram espancados, os que 
foram mutilados; os que eles menosprezavam, 
os que eles cuspiam na cara. Boys de cozinha, 
boys de quarto, boys, como vocês dizem, 
lavadeiras, fomos um povo de boys, um povo 
de “pois-não-Bwana”, e, para quem duvidasse 
que o ser humano pudesse não ser humano, 
bastava olhar para nós. 

Sire, todo sofrimento que se podia sofrer, 
nós sofremos. De toda humilhação que se 
podia beber, nós bebemos! 

Mas, camaradas, o gosto de viver, eles não 



95 
 

puderam de nossa boca tirar o sabor, e nós 
lutamos, com nossos parcos recursos, lutamos 
durante cinquenta anos 

e aí está: vencemos. 
Nosso país está agora nas mãos de 

seus filhos. 
Nosso, este céu, este rio, estas terras. 
nosso, o lago e a floresta. 
nosso, Karissimbi, Nyiragongo, 

Niamuragira, Mikéno, Ehu, montanhas 
erguidas da própria palavra do fogo. 

Congoleses, hoje é um dia, grande. 
É o dia em que o mundo recebe entre as 

nações Congo, nossa mãe 
e sobretudo Congo, nosso filho, 
o filho das nossas vigílias, de nossos 

sofrimentos, de nossos combates. 
Camaradas e irmãos de combate, que todas 

as nossas feridas se transformem em mamas! 
Que cada um de nossos pensamentos, cada 

uma de nossas esperanças seja ramo para 
renovar o ar! 

Por Kongo! Considerem. Eu o ergo acima 
da minha cabeça; o carrego no ombro. 
três vezes cuspo na cara dele 

eu o coloco no chão e pergunto a vocês: 
de fato, vocês conhecem essa criança?e todos 

vocês respondem: é Kongo, nosso rei! 
Eu gostaria de ser tucano, o belo pássaro, 

para ser, através do céu, anunciador, para 
raças e línguas, que Kongo é nascido para nós, 
nosso rei! Kongo, que ele viva! 

Kongo, nascido tarde, que ele siga o 
gavião! 

Kongo, nascido tarde, que ele encerre a 
discussão! 

Camaradas, tudo está por fazer, tudo deve 
ser refeito, mas nós o faremos, nós o refaremos. 
Por Kongo! 

Retomaremos uma a uma, todas as leis, 
por Kongo! 

Revisaremos, um a um, todos os costumes, 
por Kongo! 

Perseguindo a injustiça, recuperaremos, 
uma após a outra, todas as partes do velho 
edifício, dos pés à cabeça, por Kongo! 

Tudo o que está curvado será reerguido, 
tudo o que está erguido será realçado 

por Kongo! 
Eu peço a união de todos! 

Eu peço a devoção de todos! Por Kongo! 
[Uhuru!  

(Césaire, 2022, p. 59-61) 
 



96 
 

Como se observa no discurso acima, a busca pela igualdade é por aqueles 

que são esquecidos pelo poder dominante, que foram explorados, subjugados e 

silenciados. Com a independência, essa população oprimida pode, agora, lutar pelo 

direito à igualdade num país onde não haja mais a hierarquia de uma classe sobre a 

outra, a fim de se encontrar a justiça, inclusive social. 

Deve-se observar que Césaire denuncia, ainda, que apesar da independência 

do país, recém conquistada, atores como os banqueiros, os países estrangeiros e até 

mesmo a Organização das Nações Unidas a reduziam a uma independência apenas 

formal, uma vez que suas atuações permaneciam impondo aos congoleses uma 

situação de desigualdade. Por isso, o dramaturgo deixa claro que, para que haja 

igualdade, a independência deve ocorrer, além de formalmente, materialmente no 

quotidiano de toda a população, devendo, inclusive, haver a possibilidade de que a 

cultura local seja respeitada, em detrimento de imposições externas ou 

metropolitanas.  

 

3.2 Direito à liberdade 
 

Outra violação aos direitos humanos posta em questionamento por Césaire é 

a que se refere ao direito à liberdade, que também é um dos direitos basilares e dos 

mais importantes, segundo o lecionado pelo jurista e filósofo espanhol Antonio Enrique 

Pérez Luño, autor de Derechos humanos, Estado de derecho y Constitución (Direitos 

humanos, Estado de direito e Constituição, tradução nossa): 

 

A liberdade constitui, desde sempre, o princípio aglutinante da luta 
pelos direitos humanos, até o ponto de que durante muito tempo a 
ideia de liberdade, em suas diversas manifestações, se identificou com 
a própria noção dos direitos humanos39 (Luño, 2010, p. 51), tradução 
nossa).  

 

 

Tal direito é clássico e primordial, e exige do Estado uma abstenção de 

ingerência na vida individual das pessoas. O direito à liberdade abrange o direito à 

vida, à propriedade, à liberdade de expressão, à liberdade de religião, à participação 

 
39 La libertad constituye, desde siempre, el principio aglutinante de la lucha por los derechos humanos, hasta el 
punto de que durante mucho tiempo la idea de libertad, en sus diversas manifestaciones, se identificó con la propia 
noción de los derechos humanos. 



97 
 

política, entre outros (Zoghbi, 2017). 

Corroborando essa afirmativa, Zisman (2005) considera que as liberdades 

estão relacionadas a uma posição negativa do Estado, isto é, a direitos que, a 

princípio, tinham a função de defender o cidadão contra a intervenção do Estado, 

consubstanciando-se na liberdade do indivíduo em face do poder estatal. 

Nesse sentido, segundo Moraes (2017), encontra-se no conceito amplo de 

liberdade, por exemplo, a liberdade de expressão, que constitui um dos fundamentos 

essenciais de uma sociedade democrática e compreende não somente as 

informações consideradas como inofensivas, indiferentes ou favoráveis, mas também 

aquelas que possam causar transtornos, resistência, inquietar pessoas, pois a 

Democracia somente existe a partir da consagração do pluralismo de ideias e 

pensamentos, da tolerância de opiniões e do espírito aberto do diálogo. Segundo o 

autor (2017, p. 132): “Proibir a livre manifestação de pensamento é pretender alcançar 

a proibição ao pensamento e, consequentemente, obter a unanimidade autoritária, 

arbitrária e irreal”.  

Também de acordo com o autor, o direito à liberdade se reveste na liberdade 

de informação, que se constitui no direito de receber informações verdadeiras, e se 

caracteriza por se dirigir a todos os cidadãos, independentemente da raça, credo ou 

convicção político-filosófica (Moraes, 2017). 

Por fim, mas não exaustivamente, há a liberdade de locomoção, que resulta 

da própria condição humana e engloba o direito de acesso, de ingresso e de saída de 

um país e os direitos de permanência e deslocamento no território nacional (Moraes, 

2017). 

No extrato abaixo, Césaire questiona a ausência de liberdade no Congo, por 

meio de ironia, revelando que “beber cerveja” era a única liberdade conferida aos 

congoleses, uma vez que no país era proibido se reunir, fazer comícios, sair do país 

e, até mesmo, escrever, ou seja, pensar. O extrato também revela a ingerência do 

Estado na vida individual das pessoas, além da violação contumaz dos direitos à 

liberdade de expressão e de locomoção: 

 

 
Ambulante- 
-gritador    Crianças, os Brancos inventaram muitas coisas e   

trouxeram para cá, algumas boas, outras ruins. Sobre as 
ruins, não vou me delongar hoje. Mas o que há de certo, 
certeiro mesmo, é que entre as boas tem a cerveja! 



98 
 

Bebam! 
                   Bebam, oras! Além do mais, não é essa a única  
                   liberdade que nos dão? A gente não pode se  
                   reunir sem que termine em cadeia. Comício, cadeia!  
                   Escrever, cadeia! Sair do país? Cadeia! 

E assim por diante! Mas vejam vocês mesmos! […] 
(Césaire,  2022.p 35) 

 
 
Lumumba   A ONU dirá o que é direito e a  

Justiça será feita! 
[…] 
Para dizer tudo em 
uma palavra, é nossa independência, é nossa  
existência como nação, é nossa liberdade e 
tudo o que representa para esse povo Dipanda  
que está em jogo. (Césaire, A. 2022.p 82) 

 
Como se observa dos extratos acima, Lumumba é o portador da defesa da 

liberdade, uma vez que Césaire o constrói como uma figura tanto abstrata quanto 

concreta da sua experiência, um ideal ao mesmo tempo próximo e distante e cuja 

legitimidade é construída por sua proximidade com o povo. Assim, ele é uma figura 

arquetípica da liberdade, de maneira que a luta por ela constitui o eixo principal da 

ação revolucionária de Lumumba (Malela, 2007) 

O valor da liberdade buscado por Lumumba está na luta contra a 

discriminação de grupos humanos, no sentido exposto pelo jurista João Baptista 

Herkenhoff, no seu Curso de direitos humanos: 

 

Foi em nome da igualdade que se combateram, através dos tempos, 
as discriminações contra grupos humanos os mais diversos. Foi a 
chama da igualdade que alimentou as lutas feministas, a condenação 
dos ódios e preconceitos étnicos e raciais, as discriminações religiosas 
e tantas ouras negações de humanismo presentes na rota acidentada 
da História (Herkenhoff, 1994, p. 124). 
 

 

Em síntese, observa-se, no correr da obra, que Césaire promove a reflexão 

sobre o direito à liberdade em contraposição ao próprio sistema colonialista, vez que 

são, obviamente, incompatíveis, pois referido sistema impede a liberdade do povo 

dominado. A empreitada colonial desrespeita esse direito essencial, já que se baseia 

na exploração e na supremacia racial.  

Nesse sentido, Césaire busca a equiparação da liberdade entre negros e 

brancos: 

Partir, romper os muros invisíveis de sua prisão e se apropriar do 



99 
 

mundo, se apoderar dessa liberdade da qual gozavam os brancos, foi 
tal a forma que tomou nele o sentimento de revolta que ele partilhava 
com a maior parte dos escritores negros contemporâneos. Contudo, 
nenhuma partida podia lhe proporcionar a liberdade que ele aspirava. 
Toda mudança de lugar somente alargava os muros da sua prisão, 
pois ele apenas se deslocava com um visitante tolerado pelos brancos, 
mestres do mundo40 (Harris, p. 10, tradução nossa). 
 

Por isso que o personagem principal defende, como visto, que a independência 

do país seja mais que formal, isto é, deve ser econômica, política e cultural, e denuncia 

que, apesar de tudo, as estruturas opressivas e as manipulações externas continuam 

sendo um empecilho para o exercício de uma liberdade plena e concreta pelo povo 

congolês. 

Além disso, a peça informa que a liberdade envolve responsabilidade coletiva, 

ultrapassando o individualismo para se tornar projeto de nação, ligado à igualdade e 

à dignidade do povo. Nesse ponto, a obra de Césaire renova o propósito do teatro 

brechtiano, como sublinha Harris: 

 

Pensa-se igualmente a Brecht quando Césaire diz: “Meu teatro não é 
um teatro individual ou individualista, é um teatro épico, pois é sempre 
com o destino de uma coletividade que se joga”. 
Essa declaração é particularmente verdadeira em Uma temporada no 
Congo pois nela se trata, com efeito, do destino de um país e do 
destino de um povo41 (Harris, 1973, p. 126-127. Tradução nossa). 
 

Tanto o é que, no Terceiro Ato, quando Lumumba já está preso e à beira da 

morte, o tema da liberdade retorna em tom trágico: sua figura passa a simbolizar a 

luta porvir do povo congolês pela sua real libertação. 

 

3.3 Direito à autodeterminação 
 

Outro direito ressaltado por Césaire, e violado na sociedade congolesa, é o da 

autodeterminação, que dá aos povos o direito de autogoverno e de decidirem de forma 

 
40 Partir, rompre les murs invisibles de sa prison et s'approprier le monde, s'emparer de cette liberté dont jouissaient 
les blancs, ce fut là la forme que prit chez lui le sentiment de révolte qu'il partageait avec la plupart des écrivains 
noirs contemporains. Pourtant, aucun départ ne pouvait lui procurer la liberté vers laquelle il aspirait. Tout 
déplacement ne pouvait qu'élargir les murs de sa prison, puisqu'il ne se déplaçait qu'en visiteur toléré par les blancs, 
maîtres du monde. 
41 On pense également à Brecht quand Césaire dit : « Mon théâtre n’est pas un théâtre individuel ou individualiste, 
c'est un théâtre épique, car c'est toujours le sort d'une collectivité qui s'y joue".» Cette déclaration est 
particulièrement vraie d'Une Saison au Congo puisqu'il s'agit là, en effet, du sort d'un pays et du sort d'un peuple. 



100 
 

livre a sua situação política, conferindo aos Estados a capacidade de defender a sua 

existência e condição de independente (Hepp, 2005). 

Como exemplo, tem-se que Aimé Césaire reflete, pelos discursos de Lumumba, 

a questão da autodeterminação dos povos colonizados, de maneira que sua figura 

marca a visão do mundo social e corresponde à recomposição do campo ideológico 

com a confirmação de um agente vindo de uma “população minoritária” (Malela, 2007). 

Segundo Moraes (2017, p. 76), “o princípio da autodeterminação é previsto nos 

artigo 1º e artigo 55 da Carta das Nações Unidas [...] afirmando que o direito dos povos 

e nacionais à livre determinação é um requisito prévio para o exercício pleno de todos 

os direitos humanos fundamentais”.  

No extrato abaixo, Césaire revela a confusão da população sobre como 

ocorreria a independência, como ela de fato chegaria, ao que o Tocador de kalimba 

deixa claro que é o próprio povo quem deve alcançá-la. A confusão da população se 

dá pois, naquela sociedade, a autodeterminação foi suprimida pela ação dos 

dominadores, ao ponto de uma pessoa da população acreditar que o “reizinho branco” 

traria a independência: 

 
Uma mulher   

Como ela chega, essa Dipenda42? De carro, 
de barco, de avião? 

Um homem 
Ela chega com o reizinho branco, o Bwana 
Kitoko, é ele que vai trazer. 

Tocador 
de kalimba 

Dipenda! Ninguém vai trazer, nós é que 
devemos tomar, cidadãos! (Césaire, 2022.p 52) 

 
 

Aimé Césaire, então, ao denunciar a exploração de uma população por outra e 

afirmar a necessidade de uma soberania dos países africanos, trabalha o direito à 

autodeterminação por meio do trabalho de elementos críticos e poéticos, utilizando-

se de aspectos históricos, políticos, sociais e jurídicos para retratar a batalha do povo 

congolês contra o domínio da Bélgica, deixando claro que a independência foi uma 

conquista, e não um presente, como dito pelo General Massens: 

 

Mas já que o senhor assim o deseja! Pelo  
menos, essa liberdade cujo cânhamo ruim eles fumaram e cujas 
emanações os entorpecem 

 
42 Forma adaptada da pronúncia da palavra “Indépendance” pela população congolesa. 



101 
 

com tão deploráveis visões, que eles sintam que 
estão recebendo, não que a estão conquistando. 
Majestade, não creio que eles sejam tão obtusos 
a ponto de não sentirem toda a diferença que 
separa um direito que lhes seria reconhecido de 
uma dádiva de Vossa Real Munificência! (Césaire, 2022, p. 56). 

 

Além disso, a autoderminação do povo congolês é parte essencial do discurso 

de Lumumba datado de 30 de junho de 1960, ao se contrapor à narrativa paternalista 

do rei Baudouin, sendo um momento (p. 59-60) que simboliza a afirmação da 

autodeterminação como direito legítimo e histórico dos povos colonizados. 

Lumumba representa, como se observa, o ideal de um líder que não negocia a 

liberdade de seu povo e, mesmo diante da morte, afirma: 

 

Lumumba O que posso fazer além de estender a mão a 

       vocês? Com todas as minhas forças! Acima das 

       minhas forças! Mas, assim como não vesti a 

pele de leopardo, não vestirei a estola! Devo 

decepcionar vocês, não sou Simon Kimbangu. 

Ele quis devolver a força a vocês, nosso n’golo 

congolês, e por isso merece permanecer em 

nossas memórias. Ele quis chegar a Deus por 

si só! por si só reivindicar a Deus, como 

embaixador de vocês, e por isso ele merece 

que vocês o glorifiquem! Mas não foi somente 

Deus que os Brancos confiscaram em benefício 

próprio, e não foi somente Deus que os 

Brancos capitalizaram! E não é somente de 

Deus que a África está frustrada, é dela, dela 

mesma, que a África é roubada! É dela, dela 

mesma, que a África tem fome! É por isso que 

não quero nem messias nem mahdi. Como 

arma tenho apenas a minha palavra, falo e 

desperto, não sou um reparador de erros ou 

um fazedor de milagres, eu sou um reparador 

de vidas, falo e devolvo a África a si mesma! 

Eu falo e devolvo a África ao mundo! Eu falo e, 

atacando na base, opressão e servidão, torno 



102 
 

possível, possível pela primeira vez, a 

fraternidade! (Césaire, 2022, p. 152). 

 

No extrato acima, Lumumba evoca a autodeterminação ao esclarecer que 

estende a mão ao seu povo, a quem já foi tentada a devolução da sua força, do seu 

poder e da sua resistência. A missão do Primeiro-Ministro é a de reparar vidas, de 

devolver a África a si mesma e a de terminar com a servidão, situação exatamente 

contrária à autodeterminação dos povos. A trajetória trágica de Lumumba revela, 

então, que a autodeterminação é um processo doloroso, ameaçado por interesses 

externos, mas essencial para a dignidade das pessoas. 

Conforme já aventado, além da figura do primeiro-ministro, a obra de Césaire dá 

voz ao povo congolês, exaltando suas dúvidas, suas apreensões e suas esperanças, 

por meio das falas de mulheres, de soldados e de trabalhadores, o que revela que o 

direito da autodeterminação deve advir de uma atuação coletiva. Observe-se o 

Tocador de kalimba, um personagem rapsodo, mas que também representa a reflexão 

popular, a memória do povo e a ânsia por liberdade.   

No extrato abaixo, levando em consideração a tentativa de influências externas, 

Césaire também denuncia a ingerência de potências ocidentais e da ONU, que, sob o 

um falso pretexto de neutralidade, contribuem para a desestabilização do Congo. 

Hammarskjöld, secretário-geral da ONU, é retratado como um homem neutro, mas 

sua neutralidade é questionada: 

 

Lumumba  Uma nota! Sim, uma nota! Enquanto isso, 
a secessão se fortalece a cada dia, à vista e ao 
conhecimento de todos, e o senhor, 
além de não estar agindo, também não está 
nos deixando agir! Muito bem! O Congo 
dispensará sua ajuda: apesar de tudo, temos 
alguns amigos no mundo! Dispensaremos os 
homens neutros! (Césaire, 2022, p. 107). 

 

Finalmente, a crítica de Césaire aponta que a autodeterminação não pode 

coexistir com tutelas externas disfarçadas de ajuda diplomática, uma vez que o 

período da independência do país foi marcado por diversas tentativas de ingerências 

de outros países no destino da nação. 

 



103 
 

3.4 Direito à dignidade 
 

Seguindo na contestação à violação de direitos perpetrada pelo sistema 

colonial, Césaire trabalha a questão do direito à dignidade humana. A partir dos 

discursos de Patrice Lumumba, Césaire denuncia a violação e a ausência de tal 

direito no território colonizado, revelando o absurdo dos acontecimentos que levaram 

o país à situação de barbárie. 

Observe-se o sintetizado por Herkenhoff: 

O reconhecimento da dignidade inerente a todos os seres humanos é 
o fundamento da paz. O desprezo pelos direitos humanos resultou em 
atos bárbaros que ultrajaram a consciência da Humanidade, atos 
contrários à Justiça e negadores da Paz. [...] Os direitos humanos 
devem ser protegidos pelo império da lei (Estado de direito) para que 
o homem não seja forçado, como último recurso, à rebelião contra a 
tirania e a opressão (Herkenhoff, 1994, p. 112). 

 

O direito à dignidade humana, assim, é aquele que considera que todos, pelo 

simples fato de serem humanos, têm direito à dignidade, sendo próprio da condição 

humana, de maneira que todo indivíduo é, por isso, detentor de consideração e 

respeito (Andrade, 2004). 

Adiciona-se a tal entendimento o afirmado por Zisman: 

 

O próprio fato de pertencer ao gênero humano, por sua própria 
natureza, mesmo antes da consagração dos direitos inerentes à 
dignidade em qualquer postulado jurídico-positivo, confere ao 
indivíduo e direito ao reconhecimento e preservação da vida digna. A 
pessoa tem dignidade por ser pessoa, de modo que o princípio da 
dignidade é o primeiro de todos na escala axiológica - vale mais que 
qualquer outro direito. O homem possui em si mesmo um valor moral 
intransferível e inalienável, que lhe foi atribuído pelo puro fato de ser 
um homem, independentemente de suas qualidades individuais (pode 
se tratar até de um réu, um fugitivo). Por isso, o ordenamento jurídico 
interno de cada Estado soberano não cria ou outorga os direitos de 
liberdades da pessoa, e sim os declara, facilitando a sua proteção 
(Zisman, 2005, p. 34). 

 

Também partilha desse entendimento Alexandre de Moraes, ao afirmar que: 

A dignidade é um valor espiritual e moral inerente à pessoa, que se 
manifesta singularmente na autoderminação consciente e responsável 
da própria vida e que traz consigo a pretensão ao respeito por parte 
das demais pessoas. [...] Ressalte-se, por fim, que a Declaração 
Universal dos direitos humanos [...] reconhece a dignidade como 
inerente a todos os membros da família humana e como fundamento 
da liberdade, da justiça e da paz no mundo (Moraes, 2017, p. 48). 
 



104 
 

 

A dignidade da pessoa humana, assim, depende de outros direitos que devem 

ser garantidos, uma vez que não há dignidade sem o direito à vida e à liberdade, por 

exemplo, como salienta Zisman: 

 

Para alcançar a dignidade, o indivíduo precisa viver de acordo com 
seus valores, desde que estejam adequados com a preservação dos 
direitos alheios. Trata-se de resguardar a liberdade, a igualdade e a 
fraternidade, como proclama a Declaração Universal de 1948 (Zisman, 
2005, p. 25). 

 

Em concordância ao entendimento exposto acima, adiciona-se o 

entendimento de Wilson Steinmetz, doutor em direito, autor de Direitos 

fundamentais: comentários ao artigo 5º da Constituição Federal de 1988, para quem: 

 

Segundo essa concepção, toda pessoa é merecedora de respeito, 
igual consideração e tem o direito de escolher e realizar seu projeto de 
vida como indivíduo singular e aberto à sociabilidade. 
A pessoa humana possui um valor em si mesma, independente das 
características essenciais que formam sua identidade ou de eventuais 
fatos acidentais que interfiram no seu desenvolvimento físico, 
intelectual e volitivo, do nascimento à morte. Essa dimensão [...] é 
reconhecida [...] ao assegurar-se à pessoa os direitos básicos à vida, 
liberdade, igualdade, segurança e propriedade (Steinmetz, 2022, p. 
31). 

 

A dignidade da pessoa humana é, por isso, um valor universal, pelo menos 

em tese, uma vez que seu desrespeito violento é destacado pelos discursos de 

Lumumba, citados abaixo, no qual primeiro-ministro é retratado como um líder que 

não se curva diante da humilhação colonial e sendo um trecho que mostra que, 

mesmo diante da violência e da desumanização, o povo congolês preserva sua 

dignidade e luta por liberdade: 

 

Lumumba  
Eu, sire, eu penso nos esquecidos. 

Nós somos os que tiveram as posses  
tomadas, os que foram espancados, os que 
foram mutilados; os que eles menosprezavam, 
os que eles cuspiam na cara. Boys de cozinha, boys de 
quarto, boys, como vocês dizem, lavadeiras, fomos um 
povo de boys, um povo de "pois-não-Bwana", e, para quem 
duvidasse  
que o ser humano pudesse não ser humano, bastava olhar      
para nós. 



105 
 

    (...) 
    Mas, camaradas, o gosto de viver, eles não 
    Puderam de nossa boca tirar o sabor, e nós 
    Lutamos, com nossos parcos recursos, lutamos 
    Durante cinquenta anos 

      E aí está: vencemos (Césaire, 2022.p 50) 
 

Lumumba 
E onde estava 
o Sr. Hammarksjöld quando os belgas  
massacraram nossos homens e violentaram  
nossas mulheres? 
E agora, nós é que somos os selvagens? 
[…] 
Vocês que são da imprensa mundial, 
cristã, civilizada, me digam! E a consciência  
universal então! (Césaire, 2022, p 112) 

 
 

Os discursos de Lumumba, como visto, escancaram as violações à dignidade, 

revelando que seu povo não era sequer considerado humano: “para quem duvidasse 

que o ser humano pudesse não ser humano, bastava olhar para nós”. A dignidade se 

via violentada a cada momento que as posses eram tomadas, as pessoas eram 

espancadas, mutiladas e menosprezadas, isto é, as pessoas eram reduzidas a uma 

condição sub-humana.  

Nesse sentido, ao salientar que a colonização desrespeita a dignidade 

humana Césaire se aproxima do real conceito de tal direito, conforme lecionado por 

Zisman (2005, p.31), ao afirmar que “a dignidade da pessoa humana tem conteúdo 

ético. Daí a proibição da tortura, da vingança privada, do abuso de autoridade, a 

proteção da liberdade e à igualdade, ao meio ambiente saudável e não-degradado 

etc”. 

Em complementação à afirmação acima, deve-se levar em consideração o 

afirmado por Luño, para quem o direito à dignidade é a base de todos os direitos 

humanos: 

A dignidade humana foi na história, e o é na atualidade, o ponto de 
referência de todas as faculdades que se dirigem ao reconhecimento 
e afirmação da dimensão moral da pessoa. Sua importância na 
gênese da moderna teoria dos direitos humanos é inegável. Basta 
recordar que da ideia de dignitas do homem, como ser eticamente 
livre, parte todo o sistema de direitos humanos de Samuel Pufendorf, 
que, por sua vez, foi fermento inspirador das declarações 
americanas43 (Luño, 2010, p. 51, tradução nossa). 

 
43 La dignidad humana ha sido en la historia, y es en la actualidad, el punto de referencia de todas las facultades 
que se dirigen al reconocimiento y afirmación de la dimensión moral de la persona los . Su importancia en la 



106 
 

 
 

Portanto, Aimé Césaire explora o direito à dignidade humana não apenas pela 

figura emblemática de Patrice Lumumba, mas também pela representação da 

população congolesa, revelando que esse direito, apesar de essencial, é profanado 

pelo colonialismo e pelos interesses políticos escusos. O protesto contra essa 

profanação e a exposição de que esse direito deve ser respeito se configura, assim, 

numa força de resistência e de afirmação. 

A peça expõe como o colonialismo negou a dignidade dos congoleses, 

tratando-os como “boys”, “macacos”, “selvagens” — termos usados por personagens 

colonizadores e carcereiros. Lumumba responde com firmeza, recusando essa visão 

e reivindicando a humanidade de seu povo.  

Além disso, o Tocador de kalimba, por exemplo, representa a voz popular, 

que canta, denuncia, profetiza e resiste, uma vez que a dignidade está na cultura, na 

língua, na música e na memória coletiva. Césaire usa a poesia para elevar o debate 

sobre dignidade, de forma que a linguagem poética de Lumumba e do Tocador de 

Kalimba ultrapassam o sofrimento e afirmam a humanidade africana como universal. 

 

3.5 Direito à fraternidade 
 

Outro direito que pode ser analisado a partir da obra é o direito à fraternidade 

que, por sua vez, são aqueles direitos atribuídos de forma geral a todas as formações 

sociais, protegendo interesses de titularidade coletiva ou difusa (Zoghbi, 2017). A 

fraternidade, que decorre da implementação dos regimes democráticos e da 

incorporação do povo ao processo de decisão política, seria o reconhecimento pelo 

Estado de responsabilidades em relação ao bem-estar das pessoas (Salmeirão, 

2021). 

No excerto do discurso, abaixo, Patrice Lumumba evoca a fraternidade 

quando o Congo se torna um país independente e quando se começava a implementar 

um regime democrático, “devolvendo a África aos africanos” e se criando uma noção 

de comunidade livre de opressão e servidão, para garantia do bem-estar dos 

 
génesis de la moderna teoría de los derechos humanos es innegable. Baste recordar que de la idea de dignitas del 
hombre, como ser éticamente libre, parte todo el sistema de derechos humanos de Samuel Pufendorf, que, a su 
vez, fue fermento inspirador de las declaraciones americanas. 



107 
 

congoleses. O personagem se torna, assim, o lugar de interrogação crítica da 

colonização do poder e da historicidade pós-colonial, e é, com isso, a representação 

da tomada de consciência nacional, apresentando uma proximidade fraternal com o 

povo congolês (Malela, 2007): 

 
 

Lumumba Como  
  arma tenho apenas a minha palavra, falo e  
  desperto, não sou um reparador de erros ou  
  um fazedor de milagres, eu sou um reparador  
  de vidas, falo e devolvo a África a si mesma! 

Eu falo e devolvo a África ao mundo! Eu falo e, atacando     
na base, opressão e servidão, torno possível, possível pela  
primeira vez, a fraternidade!  (Césaire, 2022, p 152) 

 
 

A questão da fraternidade também se afigura na obra pois Lumumba e seu 

movimento simbolizam a unidade do país, para evitar que o colonialismo continue 

dividindo a sociedade para reinar. A disponibilidade de Lumumba no que se refere ao 

levantamento do Congo se baseia na consciência nacional que se acordou com a 

independência e, por sua vez, a consciência se faz uma arma de resistência à 

violência do dominante. Esta consciência nacional, que se exprime pela voz, permite 

pela primeira vez possível a fraternidade, direito humano básico. Esta fraternidade 

transpõe de certa maneira a proximidade relacional que liga Lumumba ao povo pelo 

teatro (Malela, 2007). 

Conforme visto, apesar de Lumumba ser o primeiro-ministro, ele é uma 

pessoa saída do povo e é com o povo que ele anseia compartilhar a fraternidade, já 

que a fraternidade se revela um caminho para se tentar acabar com as divisões sociais 

impostas pelo poder antes dominante. Conforme visto, esse direito é essencial para a 

construção de uma nação livre, justa e equilibrada. Importa salientar, ainda, que 

Césaire evoca a fraternidade não apenas na sociedade do Congo, mas também entre 

os povos africanos como um todo, colocando em cena que ela pode ser alcançada 

pela luta coletiva.  

Conforme Harris (1973), a figura de Lumumba domina essa temporada a que 

o título da obra faz referência, sendo, antes de qualquer coisa, um homem-símbolo, 

que se identifica com a realidade congolesa e com a da África descolonizada, isto é, 

uma pessoa que representa uma coletividade. 

Assim, Lumumba defende a fraternidade como base para a unidade do 



108 
 

Congo, rejeitando as divisões étnicas e tribais, como na cena em que clama pela união 

do povo e convoca a todos no caminho para a superação de rivalidades internas em 

nome de uma identidade nacional: 

 

Lumumba Vamos lá! senhores, acalmem-se! chega de querelas 
étnicas. Não deixemos o colonialismo dividir para reinar! 
Dominemos essas querelas tribais! Que não haja mais 
entre nós bengala, bacongo, batetela, mas apenas 
congoleses! livres, unidos, organizados! (Césaire, 2022, p. 
53) 

 

Outrossim, Lumumba também estende o conceito de fraternidade para além 

das fronteiras do Congo, apelando à solidariedade entre os países africanos, uma vez 

que também são vítimas da opressão colonial: 

 

Lumumba África! eu clamo a você! [...] todos unidos, todos      juntos, 
vamos perfurar o monstro pelas narinas! (Césaire, 2022, 
p. 82). 

 

Essa dimensão da fraternidade como relativa à toda África é ponto central na 

visão de Césaire, que entende a luta de Lumumba como parte de um movimento 

continental de libertação. No final da peça, Lumumba deixa como herança a luta pela 

liberdade e pela fraternidade, que se revela, portanto, como um valor que transcende 

a vida individual e se projeta como missão dos povos como um todo: 

 

Lumumba Se eu sucumbir, deixo para as 
crianças uma grande luta como herança; você 
vai ajudá-las, guiá-las, armá-las! Não é isso! eu 
ainda continuarei a luta! Eu mesmo, e por 
muito tempo! e a levarei a cabo! E os senhores 
colonialistas não estão perto de me pegar! (Césaire, 2022, 
p. 154). 

 

 

O direito à fraternidade, portando, é representado por Lumumba, que busca 

incessantemente que os cidadãos congoleses, e africanos, se vejam com irmãos, 

contra as ingerências externas e contra as desavenças internas, unindo-se em 

benefício do bem comum, que é a construção de um país livre e independente. 

  



109 
 

3.6 Direito à resistência e autotutela 
 

Por fim, Uma temporada no Congo se mostra, ainda, uma obra de resistência 

frente ao poder político, representando o direito à autotutela. Nesse sentido, a 

Declaração dos Direitos do Homem e do Cidadão estabelece que a resistência à 

opressão é um dos direitos naturais e imprescindíveis do homem (Miranda, 1988). 

Seguindo o ensinamento de Miranda (1998, p. 324), das modalidades do 

direito de resistência, a obra de Césaire e a fábula contada se configuram no “direito 

dos povos à insurreição contra todas as formas de opressão, nomeadamente contra 

o colonialismo e o imperialismo”. 

Resumindo, os direitos à resistência e a autotutela estão nas réplicas de 

Lumumba quanto nas ações da população, em diferentes camadas da sociedade, 

sendo partes importantes da luta do povo congolês contra a dominação colonialista e 

contra a opressão interna advinda da tomada de poder após a independência. 

No correr da obra, se percebe como a resistência é uma resposta possível à 

constante violação dos direitos humanos, de maneira que, mesmo diante da prisão e 

da ameaça de morte, eminente, Lumumba reafirma que a resistência produz uma 

mudança irreversível e, ao mesmo tempo, como invoca Harris (1973), o destino de 

Lumumba prisioneiro denuncia o destino da África que está em jogo ou, ainda mais, a 

sua prisão simboliza o fracasso de um ideal possível para o continente. Porém, mesmo 

diante da morte, encontra-se nele um tanto de juventude, de energia, de confiança no 

Congo, de confiança na África e de confiança no próprio ser humano.  

 

3.7 Uma temporada no Congo e a defesa dos direitos humanos 
 

A obra Uma temporada no Congo representa, de maneira poética, mas 

também crítica, as situações de violências exercidas contra as pessoas que ficaram 

marginalizadas durante o processo histórico da colonização, direcionando o debate e 

a reflexão ativa do leitor/espectador para os direitos que fundamentam, inclusive, o 

Estado Democrático de Direito, isto é, a liberdade, a igualdade, a fraternidade, a 

dignidade da pessoa humana, entre outros. Ela reclama, portanto, os direitos 

humanos em seus aspectos formal e material, pois a sua concretização e efetivação 

só serão alcançados quando a sociedade romper com o modelo enrijecido da empresa 



110 
 

colonial.  

Como caracterizado na obra de Rodney E. Harris (1973, p. 09), e como pôde 

ser visto nesta pesquisa, Aimé Césaire “é o mais visionário, o mais profético dentre os 

escritores da renascença cultural do mundo negro. Mais que qualquer outro, ele 

inspirou, na sua imaginação, as forças graças as quais ele pôde ultrapassar a 

realidade do homem negro prisioneiro de um mundo branco44 (tradução nossa)”. 

É nesse sentido que a obra trabalha o tema dos direitos humanos de forma 

profunda e diversa, dramatizando a trajetória de Patrice Lumumba, primeiro-ministro 

congolês, bem como os eventos que envolvem o processo de independência do 

Congo. Desde o começo, a obra denuncia os abusos do colonialismo belga, como a 

violência, a humilhação e a negação da dignidade ao povo. Patrice Lumumba, como 

personagem principal, simboliza a luta pela implementação dos direitos humanos.  

Como visto, Aimé Césaire expõe, ao longo da peça, as violações constantes 

desses direitos, como proibições de reuniões, prisões arbitrárias, censura, tortura e, 

até mesmo, assassinatos em razão de divergências políticas. A Organização das 

Nações Unidas - ONU, que deveria proteger os direitos humanos, é retratada como 

omissa e até mesmo cúmplice, ao passo que potências estrangeiras manipulam o 

destino do país em nome de seus interesses. Ainda, a repressão à liberdade de 

expressão, à organização política e à autodeterminação dos povos africanos são 

assuntos recorrentes, revelando o impacto do neocolonialismo sobre os direitos 

humanos. 

Nesse contexto, Césaire também confere voz ao povo congolês, 

especialmente pela representação do Tocador de kalimba, que significa a consciência 

coletiva e a sabedoria ancestral, mas também pelas vozes de pessoas da população, 

como mulheres, homens etc. Ao transformar Lumumba em mito e símbolo de justiça, 

por sua vez, a obra intima o público a refletir sobre a luta contínua pelo 

estabelecimento e pelo respeito aos direitos humanos, não sendo apenas uma 

denúncia contra as violações a esses direitos, mas também um manifesto em defesa 

da igualdade, da liberdade, da dignidade e da justiça. 

Assim, entende-se que a obra se relaciona com o teatro político proposto por 

Erwin Piscator e Bertolt Brecht, especialmente no seu formato e nos seus objetivos, 

 
44 Aimé Césaire est le plus visionnaire, le plus prophétique parmi les écrivains de la renaissance culturelle du 
monde noir. Plus que tout autre, il a puisé dans son imagination les forces grâce auxquelles il a pu dépasser la 
réalité de l'homme noir prisonnier d'un monde blanc. 



111 
 

isto é, são adotados diversos elementos, como a quebra da ilusão teatral e da quarta 

parede, o uso de cartazes e de canções, as mudanças de cenário à vista do público e 

com a existência de personagens que comentam a ação — como o já citado Tocador 

de kalimba, que funciona como uma espécie de coro e de personagem rapsodo - afim 

de que se provoque uma reflexão crítica no espectador/leitor, retirando-o da 

passividade e convidando-o a analisar os mecanismos de poder, de opressão e de 

resistência que moldam a história. 

Tal qual Brecht, Césaire constrói um teatro épico, no qual o foco não está em 

um drama individual, especificamente, mas no destino coletivo de um povo, uma vez 

que Lumumba é apresentado como um herói trágico que representa as contradições 

de uma nação recém-independente, marcada por disputas internas e pela ingerência 

externa, num sentido de que a peça não busca apenas reescrever a história, mas 

revelar as estruturas coloniais e neocoloniais que continuam a atuar sob a aparente 

liberdade que se instaurou.  

Além disso, Césaire utiliza o teatro político com o compromisso com a 

transformação social, uma vez que o teatro pode ser visto como uma ferramenta de 

conscientização política. Em Uma temporada no Congo, como explicitado, os direitos 

humanos são violados sistematicamente, e o teatro se torna um espaço para 

denunciar essas injustiças e para afirmar a dignidade dos povos africanos, dando 

palco e voz a uma população oprimida, convocando o público a pensar historicamente, 

a reconhecer os interesses por trás dos discursos oficiais e a se posicionar diante da 

opressão e das violências. Desse modo, o dramaturgo se utiliza do projeto brechtiano 

para o contexto africano e pós-colonial, criando uma obra que é, além de poética, 

política e crítica, como bem sublinhado na introdução do estudo de Harris: 

O pensamento de Césaire, tensionado entre as raízes africanas e a 
situação atual do homem negro, entre a grandeza do ideal perseguido 
e as pequenezas da realidade política e humana, se exprime no seu 
teatro pela alternância de passagens poéticas e de passagens 
prosaicas. Espetáculo original criado a partir de formas inspiradas na 
tradição teatral europeia, este teatro é obra de arte ao mesmo tempo 
que obra engajada45 (Harris, 1973, p. 17-18. Tradução nossa).  

 

Com isso, apoiando-se nas funções desse tipo de teatro, a obra de Césaire 

 
45 La pensée de Césaire, tendue entre les racines africaines, et la situation actuelle de l'homme noir, entre la 
grandeur de l'idéal poursuivi et les petitesses de la réalité politique et humaine, s'exprime dans son théâtre par 
l'alternance de passages poétiques et de passages prosaiques. Spectacle original créé à partir de formes inspirées 
de la tradition théâtrale européenne, ce théâtre est œuvre d'art en même temps qu'œuvre engagée. 



112 
 

se consubstancia no local não apenas para, de alguma forma, dar voz a populações 

oprimidas, mas para discutir questões jurídicas que não podem ser resolvidas, no 

momento proposto, pelo ordenamento jurídico. Relatando os abusos aos direitos 

humanos, o autor evoca a lei e, ao mesmo tempo, a questiona, servindo como 

ferramenta para a reflexão e para pensar um mundo novo e um novo ser humano. 

Da análise da obra, observa-se que ela se contrapõe à ordem jurídica imposta 

pela empreitada colonial, ultrapassando os limites estabelecidos, questionando as 

convenções e as normas que se mostram arbitrárias e discrepantes, de forma que 

incomoda os detentores do poder, sendo, como visto, um meio para criticar a 

colonização e as divergências de tratamento jurídico e legal entre as pessoas. 

Com isso, percebe-se que a literatura de Césaire é uma ferramenta ou uma 

arma essencial para reivindicar um tratamento de problemas jurídicos e uma 

preocupação com o bem-estar do outro, especialmente daqueles que permanecem 

sem voz. Assim, evidente que a escritura de Césaire é, além de um meio de 

propagação do direito, um veículo para discutir normas contraditórias ou em conflito 

na sociedade e, aliada ao teatro político, adicionalmente, é uma ferramenta importante 

para debater temas e conflitos presentes na comunidade e, por vezes, propor 

soluções para impasses que o raciocínio jurídico ainda não está pronto para 

responder. 

Revelando-se uma obra de resistência, Uma temporada no Congo é um lugar 

que permite abordar essas questões jurídicas, além de ser a voz de um povo, das 

pessoas oprimidas, daqueles que não tem a oportunidade de falar, como afirmava o 

escritor. Na luta pelos direitos humanos, ela se torna importante para ajudar tomada 

de consciência sobre problemas sociais e jurídicos, já que cria um espaço de diálogo 

e de soluções aos desafios aos quais os cidadãos são confrontados.   

Tendo em vista que nos lugares onde há opressão o teatro tem um papel 

importante, configurando-se num espaço de liberdade, numa ferramenta de luta dos 

cidadãos e num modo de expressão de uma dignidade humana, Aimé Césaire, usa a 

sua dramaturgia para propor mudança social, política e jurídica na busca pelos direitos 

humanos, de maneira que sua obra propõe novas perspectivas, levando as pessoas 

a se levantarem contra as injustiças, a lutarem pela igualdade (direitos) e a 

defenderem os princípios democráticos. Por isso, não se pode negar que ela assume 

o papel de promover o progresso jurídico e o desenvolvimento das normas e da justiça 

pela exploração e pela crítica em relação a desafios jurídicos e sociais. 



113 
 

Assim, deve-se levar em conta a colocação de Harris sobre o valor da obra 

cesariana: 

Seu teatro onde as questões políticas têm, de fato, um grande lugar 
sob a forma que o preocupa mais, quer dizer, a situação do homem 
negro na nossa época [...]. Essas qualidades conferem ao teatro de 
Aimé Césaire um valor profundamente humano. Tratando do problema 
do homem negro, Césaire não nos convida a refletir sobre a dignidade 
do homem em geral? Tratando do problema do chefe às voltas com o 
poder e com seu povo, não lança ele uma mensagem útil aos outros, 
que não apenas aos Estados do Terceiro-Mundo?46 (Harris, 1973, p. 
161. Tradução nossa). 
 

Por tudo isso, a peça teatral não somente tem validade para o território 

Congolês, mas para qualquer país ou sociedade na qual os direitos humanos estejam 

sendo atacados, o que anuncia a importância de Uma temporada no Congo para além 

dos países africanos, se mostrando uma representante da literatura universal.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
46 Son théâtre où les questions politiques tiennent, en effet, une si grande place sous la forme qui le préoccupe le 
plus, c'est-à-dire la situation de l'homme noir à notre époque [...]. C'est également un théâtre qui accorde une 
importance au spectacle, qui raconte une histoire, qui crée autour d'un héros des personnages très vivants, évoluant 
dans un cadre animé et pittoresque. C'est un théâtre qui donne à la parole, au dialogue, une importance liée à la 
haute idée que l'auteur a lui-même du pouvoir du langage. Ces qualités confèrent au théâtre d'Aimé Césaire une 
valeur profondément humaine. En traitant le problème de l'homme noir, Césaire ne nous invite-t-il pas à réfléchir 
sur la dignité de l'homme en général? En traitant le problème du chef aux prises avec le pouvoir et avec son peuple, 
ne lance-t-il pas un message utile à d'autres qu'aux états du Tiers-Monde ? 



114 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

O estudo de Uma temporada no Congo revela como a dramaturgia, 

especialmente através do teatro político, pode servir como um meio poderoso para 

discutir e criticar questões jurídicas.  Explorando os atributos de um teatro que tem a 

missão de levar à tomada de consciência e à reflexão, Aimé Césaire alcança o seu 

intento de ser a voz daqueles que não a tem e, ao cumprir esse objetivo, permite que 

populações oprimidas, não apenas no Congo, ou no continente Africano, exerçam seu 

poder de fala em face do desrespeito e da violação dos direitos humanos.  

Apesar de a literatura e o direito serem campos da criação humana 

considerados muitas vezes distantes, importa lembrar que ambos são tentativas de 

representação da vida quotidiana. Além disso, inúmeras vezes a literatura, e no caso, 

a dramaturgia, se mostrou eficaz como ambiente no qual as questões e os problemas 

jurídicos são analisados, discutidos e, até mesmo superados. Por isso, estudiosos 

listaram pelo menos cinco eixos de interrelação entre a literatura e o direito, seja em 

como as leis regulamentam a produção literária, seja na possibilidade da literatura, e 

no caso, a dramaturgia, ser o lugar onde se pode falar de um tema jurídico e fazer 

avançar a sua discussão na sociedade ou, ainda, como ela pode contribuir para 

criação e a resolução de questões relacionadas à justiça, à lei e ao poder, como é o 

caso de Aimé Césaire, homem político e artista. 

A sua obra, por ser representante do teatro político e do teatro épico, utiliza 

de artifícios como o rompimento com o naturalismo, o distanciamento, a surpresa, as 

canções, a quebra da quarta parede etc., para evitar que o leitor/espectador fique em 

uma situação de passividade, ativando-o para promover a reflexão crítica sobre 

questões jurídicas que impactam na sociedade. Nesse sentido, a peça, além de 

entreter, busca a tomada de consciência, relevando-se uma arte engajada e um lugar 

de resistência e de debate para transformação do mundo.  

Percebe-se, portanto, que a peça teatral explora a violação dos direitos 

humanos durante o período colonial e pós-colonial congolês, refletindo sobre a 

liberdade, igualdade, a autodeterminação, a dignidade humana e a fraternidade, 

direitos humanos básicos e essenciais. Através da dramatização da luta de Patrice 

Lumumba, Césaire não só retrata a opressão vivida pelo povo congolês, mas também 

desafia o público a reconsiderar a eficácia e a moralidade das normas jurídicas e dos 

sistemas de poder, de forma que a obra se estabelece como um importante espaço 



115 
 

para a reflexão crítica e para a busca de justiça, destacando o papel do teatro na 

formação e na contestação dos valores jurídicos e éticos e na tomada de consciência. 

A escolha da obra se deu depois de ter assistido na plataforma Youtube, no 

perfil da Temporal Editora, a leitura dramática da peça quando do lançamento da sua 

tradução para o português feita por João Vicente, Juliana Mantovani e Maria da Glória 

dos Reis. Naquele momento, vislumbrei que ela, além de ser um forte exemplar da 

literatura decolonial, tinha potencial para continuidade da pesquisa que venho 

desenvolvendo desde o Programa Institucional de Bolsas de Iniciação Cientifica 

(PIBIC), isto é, o estudo da relação entre a literatura e o direito, uma vez que o texto 

se mostrava repleto de pensamentos políticos relativos à violação dos direitos 

humanos pela dominação colonial. 

O impacto da obra, e a comprovação de que ela tem o poder de fazer balançar 

o status quo e, até mesmo, mudar a realidade, é aferível pela sua recepção quando 

das primeiras encenações na Bélgica, antiga metrópole, onde a imprensa a recebeu 

com hostilidade, uma vez que levava ao palco a confrontação pública com o passado 

colonial violento, e onde foi estabelecido um comitê de apoio que contou com nomes 

como Jean‑Paul Sartre e Simone de Beauvoir. 

O contato com a peça completa, no entanto, se revelou algo ainda mais 

produtivo e especial, pois pude encontrar explicitamente, no correr dos escritos de 

Césaire, não apenas as denúncias sobre o desrespeito aos direitos, mas também os 

questionamentos sobre a sua eficácia no mundo pós-colonial, além da possibilidade 

de sua implementação nas sociedades onde eles são constantemente atacados. 

Ao me aprofundar na leitura da obra e no estudo sobre os teatros épico e 

político, foi se concretizando o pensamento de que a literatura, e no caso específico, 

a dramaturgia, pode ser esse lugar onde pessoas oprimidas e sem voz na sociedade 

podem ter expostos seus sofrimentos. Ainda, ficou claro que a arte literária é um meio 

eficaz para a discussão, para o aprofundamento e para a difusão de questões 

jurídicas, especialmente no que se refere aos direitos humanos, não apenas nos 

países africanos, mas em qualquer lugar onde esses direitos se vejam ameaçados. 

O caminho percorrido através da leitura da peça e dos trabalhos de estudiosos 

da literatura e do direito me permitiu compreender com clareza que a literatura é um 

ambiente profícuo para a discussão de questões jurídicas e de (in)justiça social, uma 

vez que, ao concretizar esses problemas na vida dos personagens, retira as normas 

e os conceitos jurídicos do mundo da abstração e do genérico e, por meio da empatia 



116 
 

que a arte promove, nos aproxima de realidades nas quais, muitas vezes, não 

estamos inseridos. 

Além disso, a obra em questão tem o poder de fazer qualquer pessoa refletir 

sobre o quão frágeis são as seguranças jurídicas ao redor dos direitos humanos, de 

maneira que devemos, todos, estar atentos a qualquer ameaça de violação ou de sua 

supressão. 

Por fim, a pesquisa sobre as obras de Aimé Césaire me propiciou entrar em 

contato, superficialmente, com outra de suas obras intitulada Toussaint Louverture : 

La Révolution française et le problème colonial (Toussaint Louverture: A Revolução 

francesa e o problema colonial, tradução nossa), ainda sem versão em português, 

cujo extrato da sinopse encontrada na página Présence Africaine apresento a seguir, 

em tradução nossa: 

O poder burguês advindo da Revolução francesa provou que a liberdade é 
indivisível, que não se podia conceder a liberdade política ou econômica aos 
agricultores brancos e manter os mulatos sob a dominação; que não se podia 
reconhecer a igualdade civil aos homens de cor livres e, ao mesmo tempo, 
manter os negros no cárcere; em resumo, que para libertar uma das classes 
da sociedade colonial, era necessário libertar todas [...]. Quando Toussaint 
Louverture chegou, foi para seguir à letra da Declaração dos direitos do 
homem, foi para mostrar que não há raça pária, que não há país marginal, 
que não há povo de exceção47 (TOUSSAINT LOUVERTURE. Sinopse, s./p.) 
 

 
Esse extrato despertou o interesse na continuidade da pesquisa sobre a 

relação entre a literatura e o direito, possivelmente em sede de Doutorado, no qual 

pretendo traduzir a obra para o português e avaliar como as questões jurídicas 

referentes aos direitos humanos são nela tratadas. 

 

 

 

 

 

 

 

 
47  Le pouvoir bourgeois issu de la Révolution française éprouva que la liberté est indivisible, que l'on ne pouvait 
accorder la liberté politique ou économique aux planteurs blancs et maintenir les mulâtres sous la férule ; que l'on 
ne pouvait reconnaître l'égalité civile aux hommes de couleur libres et dans le même temps maintenir les nègres 
dans l'ergastule ; bref que pour libérer une des classes de la société coloniale, il fallait les libérer toutes, et que 
pour les libérer toutes [...] Quand Toussaint Louverture vint, ce fut pour prendre à la lettre la Déclaration des droits 
de l'homme, ce fut pour montrer qu'il n'y a pas de race paria ; qu'il n'y a pas de pays marginal ; qu'il n'y a pas de 
peuple d'exception. 



117 
 

REFERÊNCIAS 
 

AGIR ENSEMBLE POUR LES DROITS HUMAINS. La place de l’art dans les luttes 
citoyennes pour la démocratie. Lyon: Agir Ensemble, 2023. Disponível em: 
https://agir-ensemble-droits-humains.org. Acesso em: 29 ago. 2024. 

ANDRADE, Ana. O princípio fundamental da dignidade humana e sua 
concretização judicial. Brasília: Superior Tribunal de Justiça, 2011. Disponível em: 
http://bdjur.stj.jus.br/dspace/handle/2011/34652. Acesso em: 29 ago. 2024. 

AXT, Dieter. Direito e literatura: o poder das narrativas. Revista de direito Público, 
v. 12, n. 1, p. 259-270, 2017. 

AXT, Dieter. Entretien avec François Ost – Droit et littérature : les deux faces du miroir. 
Anamorphosis – Revista Internacional de direito e literatura, v. 3, jan./jun. 2017. 

BARBOSA, Alice. Despertar do direito sobre a literatura: análise pelo prisma do law 
and literature movement. Cadernos da Escola de direito e Relações 
Internacionais.  v. 2, n. 18, 3 mar. 2015.Curitiba, p. 72-85. Disponível em: 
https://portaldeperiodicos.unibrasil.com.br/index.php/cadernosdireito/article/view/298
9. Acesso em : 22 ago. 2025. 

BARON, Christine. Droit et littérature, droit comme littérature? Tangence, n. 
125/126 p. 107–124. 2021. Disponível em: https://www.erudit.org/fr/revues/tce/2021-
n125-126-tce06554/1083866ar/. Acesso em : 22 ago. 2025. 

BARTHES, Roland. Écrits sur le théâtre. Paris: Éditions du Seuil, 2002. 

BENJAMIN, Walter. Ensaios sobre Brecht. São Paulo: Boitempo., 2017. 

BENJAMIN, Walter. Magia e Técnica, Arte e Política. São Paulo: Editora Brasiliense, 
1987. 

BEZACE. Didier. Un espace de liberté et d’imaginaire. (entretien avec Sylvie 
Roques).  Disponível em: https://www.persee.fr/doc/comm_0588-
8018_2008_num_83_1_2482. Acesso em: 11 mai. 2025. 

BIET, Christian. Droit, littérature, théâtre : la fiction du jugement commun. Raisons 
Politiques, n. 27, p. 91-110, 2007. Disponível em: https://www.cairn.info/revue-raisons-
politiques-2007-3-page-91.htm. Acesso em: 11 jul. 2024. 

BOAL, Augusto. O teatro do oprimido e outras poéticas políticas. 3. ed. Rio de 
Janeiro: Civilização Brasileira, 1991. 

BRECHT, Bertolt. Estudos sobre o teatro. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1978. 

CÂNDIDO, Antônio. O direito à literatura. In: Vários escritos. 5. ed. São Paulo: Duas 
Cidades, 2004. 



118 
 

CARVALHO, Kildare Gonçalves. Os direitos humanos no tempo e no espaço. 
Brasília: Brasília Jurídica, 1998. 

CÉSAIRE, Aimé. Uma temporada no Congo. Tradução de João Vicente, Juliana 
Estanislau de Ataíde Mantovani e Maria da Glória Magalhães dos Reis. São Paulo: 
Temporal, 2022. 

CÉSAIRE, Aimé. Caderno de um retorno ao país natal. Tradução de Lilian Pestre 
de Almeida. São Paulo: Companhia das Letras, 2012. 

COMPARATO, Fábio Konder. A afirmação histórica dos direitos humanos. 2. ed. 
rev. e ampl. São Paulo: Saraiva, 2001. 

CORREIA, Rosana de Araújo. Esthétique du camouflage : la créolisation comme 
procédé poétique dans l’œuvre dramaturgique de Gustave Akakpo. Tese 
(doutorado em literatura) - Faculdade de Letras, Universidade de Brasília, 2021. 

De Sousa Nascimento Barbosa, Danilo. A formação de professore-a-s de francês 
língua de integração e inserção (FL2I) dentro de contextos multiculturais a partir 
da representatividade do imigrante na obra teatral “Même les chevaliers tombent 
dans l’oubli”. Dissertação (Mestrado em literatura) - Faculdade de Letras, 
Universidade de Brasília, 2020. 

DIVER, Alice. Social Justice Tropes in Law and Literature : Rights Narratives, 
Legal Ficction, and (Un)Writable Wrongs ? Disponível em: 
https://link.springer.com/article/10.1007/s10991-023-09351-9. Acesso em: 22 fev. 
2025. 

DORT, Bernard. Théâtres - essais. Saint-Amand-Montrond: Éditions du Seuil, 2001. 

DUPLAT, Catherine. Droit et littérature: des liaisons dangereuses ? Bulletin des 
Bibliothèques de France (BBF), n. 5, p. 25-31, 2011. Disponível em : 
ttps://bbf.enssib.fr/consulter/bbf-2011-05-0112-012. Acesso em: 22 mai. 2025. 

FIGUEIRÊDO, Edilane. Beecher Stowe E Jorge Amado - Da Cabana Ao Trapiche: 
Uma Visão Jusliterária Da Injustiça Social. 2011. 133f. Dissertação (Mestrado em 
literatura e Interculturalidade) - Departamento de Letras e Artes, Universidade 
Estadual da Paraíba, Campina Grande, 2011. 

GOMES DA SILVA, Ricardo César. Processo colaborativo em diálogo com o 
teatro político e suas estéticas na construção do espetáculo “Alvo”. Dissertação 
(Mestrado – Mestrado em Artes) - Faculdade de Artes, Universidade de Brasília, 2020. 

HEPP, Camila. O princípio da autodeterminação dos povos e sua aplicação aos 
palestinos. Curitiba: Universidade Federal do Paraná, 2014. Disponível em: 
https://acervodigital.ufpr.br/handle/1884/40400. Acesso em: 22 ago. 2024. 

HARRIS, Rodney E. L’humanisme dans le théâtre d’Aimé Césaire. Otawa: Éditions 
Naaman, 1973. 



119 
 

HERKENHOFF, João Baptista. Curso de direitos humanos. v. 1. São Paulo: 
Acadêmica, 1994. 

HEZAM, Abdulrahman. Human Rights through Literature: A Proposed Course for 
Students of Department of English, Faculty of Arts, Taiz University, Yemen. Disponível 
em: chrome-
extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://www.arcjournals.org/pdfs/ijsell/
v4-i7/7.pdf. Acesso em: 27 fev. 2025. 

HU, Chunxi. Law and Literature: Exploring the intersection of two fields. Central South 
University of Forestry and Technology, 2023. Disponível em: 
https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=4382557. Acesso em: 26 fev. 
2025. 

HUBERT, Marie. Les grandes théories du théâtre. Paris: Armand Colin, 2008. 

HUNT, Lynn. A invenção dos direitos humanos. Tradução de Rosaura Eichenberg. 
São Paulo: Companhia das Letras, 2007. 

JÚNIOR, Neurivaldo Pedroso e JÚNIOR, Lúcio Flávio Rocha. Sob a égide da 
interdisciplinariedade: as relações entre literatura e direito. Verbo de Minas, Juiz de 
Fora, volume 25, número 45, p. 171-190, jan/jul, 2024. Disponível em: 
https://seer.uniacademia.edu.br/index.php/verboDeMinas/article/view/4059/0. Acesso 
em: 25 mai. 2025. 

KOUDELA, Ingrid Dormien. Brecht na pós-modernidade. Editora Perspectiva. São 
Paulo, 2001. 

LEME, Viviane Moreira. A concepção de tragédia moderna em “The Crucible” e 
“A View from the Bridge” de Arthur Miller. São Paulo: Universidade de São Paulo, 
2007. 

LÍRIO, Gabriela. Piscator e Brecht: Imagens do teatro político. Revista Eletrônica do 
Instituto de Humanidades. Rio de Janeiro – RJ, Número 51, 2021.1, p. 97-111. 
Disponível em: https://publicacoes.unigranrio.edu.br/reihm/article/view/6992. Acesso 
em: 04 mai. 2025. 

LUÑO, Antonio Enrique Pérez. Derechos humanos, Estado de derecho y 
Constitución. 10. ed. Madrid: Tecnos, 2010. 

MAGALHÃES DOS REIS, Maria da Glória. Dramaturgias contemporâneas da 
África Subsaariana: Koffi Kwajulé e Gustave AkakpoI. In: Ferreira, A. M; Reis, 
M.G.M; Brito, T.C. (org). Crítica e Tradução do Exílio: Ensaios e Experiências. Editora 
Imprensa Universitária UFG. Goiânia. 2017. 

MALELA, Buata. Les enjeux de la figuration de Lumumba. Mouvements, n. 3, 2007. 
Disponível em: https://www.cairn.info/revue-mouvements-2007-3-page-130.htm. 
Acesso em: 08 ago. 2024. 



120 
 

MASCARO, Laura Degaspare Monte. The role of Literature in promoting and 
effecting Human Rights. Disponível em: https://vlex.com.br/vid/the-role-of-literature-
863711528. Acesso em: 26/02/2025.  

MAZZUOLI, Valério de Oliveira. Curso de direitos humanos. Editora Forense. 2019. 

MÉDÉHOUÉGNON, Pierre. Le théâtre francophone de l’Afrique de l’ouest. 
CAAREC Éditions, 2010. 

MIRANDA, Jorge. Manual de direito constitucional. Tomo IV. Coimbra: Coimbra 
Editora, 1998. 

MORAES, Alexandre de. Direitos humanos fundamentais: teoria geral. São Paulo: 
Atlas, 2017. 

NETTER, Marie-Laurence. Le théâtre pendant la Révolution, entre liberté et 
propagande. Disponível em: https://shs.cairn.info/revue-hegel-2015-4-page-
316?lang=fr. Hegel Vol. 5 N° 4-2015. Acesso em: 25 mai. 2025. 

NIKOLAIDIS, Charilaos. The poetry of human rights. Human Rights Law Review, v. 
22, n. 2, p. 289–305, 2022. Disponível em: 
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/17521483.2022.2096766. Acesso em: 
01 fev. 2025 

OST, François. Raconter la loi : aux sources de l’imaginaire juridique. Paris: Odile 
Jacob, 2004. 

 
OST, François. Droit et littérature : variété d’un champ, fécondité d’une approche. 
Revue Thémis, v. 49, n. 1, p. 21-45, 2015. Disponível em: 
https://ssl.editionsthemis.com. Acesso em: 12 jul. 2024. 

OWUSU-SARPONG, Albert. Le temps historique dans l’oeuvre théâtrale d’Aimé 
Césaire. L’Harmattan, 2002, Paris. 

PARKER, Ariel. Pour un théâtre nègre : La réécriture de l'histoire et la représentation 
théâtrale dans Une Tempête et Une Saison au Congo d'Aimé Césaire, 2014. Senior 
Theses, Projects, and Awards. 838. Disponível em:  
https://works.swarthmore.edu/theses/838. Acesso em 20 jun. 2025. 

PAVIS, Patrice. Dicionário de teatro. 3ª edição. São Paulo: Editora Perspectiva, 
2008. 

PIOVESAN, Flávia. Direitos humanos e o Direito Constitucional Internacional. 
Editora Saraiva. 2013. 

PISCATOR, Erwin. O teatro político. Tradução de Álvaro Cabral. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 1968. 

PLANA, Muriel. Théâtre Politique. Modèles et Conceptes. Paris : Orizons, 2014. 



121 
 

PLANA, Muriel. Théâtre Politique. Pour un Théâtre Politique Contemporain. Tome 
II. Paris : Orizons, 2014. 

RANCIÈRE, Jacques. Le spectateur émancipé. Paris: La Fabrique Éditions, 2008. 

ROUBINE, Jean-Jacques. Introduction aux grandes théories du théâtre. Paris: 
Nathan/HER, 2000. 

ROSENFELD, Anatol. O teatro épico. São Paulo: Perspectiva, 1985. 

ROSENFELD, Anatol. Brecht e o teatro épico. Organização e notas de Nanci 
Fernandes. São Paulo: Perspectiva, 2008. 

RYNGAERT, Jean-Pierre. Introdução à análise do teatro. São Paulo: Martins 
Fontes, 1996. 

SALMEIRÃO, Carlos. Da constitucionalidade do princípio da fraternidade. 2021. 
Disponível em: https://www.migalhas.com.br/depeso/345248/da-constitucionalidade-
do-principio-da-fraternidade. Acesso em: 28 ago. 2024. 

SANTOS, Silvana Maria Pantoja. Direito e literatura: perspectiva transdisciplinar na 
abordagem de temas sociais e jurídicos. Disponível em: 
https://periodicos.set.edu.br/direito/article/view/156. Acesso em: 01 mai. 2025. 

SARRAZAC, Jean-Pierre. Léxico do drama moderno e contemporâneo. Tradução 
de André Telles. São Paulo: Perspectiva, 2013. 

SARRAZAC, Jean-Pierre. Poética do drama moderno. São Paulo: Perspectiva, 
2017. 

STADLER, Thiago David., KRACHENSKI, Naiara. História, colonialismo, 
epistemologia: Aimé Césaire, Frantz Fanon e o pensamento decolonial. Revista  
Estudos Libertários (REL), UFRJ, Vol 1. p. 1. Disponível em: 
https://revistas.ufrj.br/index.php/estudoslibertarios/article/view/20633. Acesso em: 16 
mai. 2024. 

STEINMETZ, Wilson Antônio. Direitos fundamentais: comentários ao artigo 5º da 
Constituição Federal de 1988. 1. ed. Londrina: Editora Thoth, 2022. 

TOUMSON, Roger. Aimé Césaire dramaturge : le théâtre comme nécessité. Cahiers 
de l'Association internationale des études francaises, 1994, n°46. Disponível em : 
https://www.persee.fr/doc/caief_0571-5865_1994_num_46_1_1843. Acesso em: 22 
jun. 2024. 

TOUSSAINT LOUVERTURE – LA RÉVOLUTION FRANÇAISE ET LE PROBLÈME 
COLONIAL. Sinopse. Présence africaine. Disponível em : 
https://www.presenceafricaine.com/livres-histoire-politique-afrique-caraibes/644-
toussaint-louverture-9782708703971.html. Acesso em: 14 out. 2025. 



122 
 

TSCHERNE, Milca. O Teatro político e suas repercussões na forma dramática do 
século XX. Revista Línguas e Letras. vol. 6  nº 10, 1º sem. 2005, São Paulo – SP, p. 
101-114. Disponível em: https://e-
revista.unioeste.br/index.php/linguaseletras/article/view/783. Acesso em: 22 jun. 
2025. 

SZONDI, Peter. Teoria do Drama moderno 1880-1950. São Paulo: Cosac naify, 
2001. 

TURHALLI, Zeynep. Théâtre et droits humains: la sensibilisation par la scène. Paris: 
L’Harmattan, 2016. 

USHIGASAKI PINHEIRO, Kimiko. Educação literária com teatro: leitura cênica do 
travesseiro dos sonhos uma peça das peças do nô moderno de Yukio Mishima. Tese 
(doutorado – doutorado em literatura) - Faculdade de Letras, Universidade de Brasília, 
2020. 

VERGÈS, François. Nègre je suis, nègre je resterai – Aimé Césaire. Entretiens avec 
François Vergès. Paris : Éditions Albin Michel S.A., 2005. 

WEISBERG, Richard. Poethics and other strategies of law and literature. New 
York: Columbia University Press, 1992. 

WILLIAMS, Raymond. Tragédia moderna. São Paulo: Cosac Naify, 2002. 

ZISMAN, Célia Rosenthal. O Princípio da Dignidade da Pessoa Humana: Estudos 
de direito Constitucional. São Paulo: IOB Thomson, 2005.  

ZOGHBI, Samir. Dimensões dos direitos fundamentais: teoria geral dos direitos 
fundamentais. 2019. Disponível em: https://www.jusbrasil.com.br/artigos/dimensoes-
dos-direitos-fundamentais/499244953. Acesso em: 29 ago. 2024. 

YAMAUTI, Nilson Nobuaki. Literatura e Sociedade: a barbárie resultante da ausência 
de um Estado Democrático de direito no mundo de Augusto Matraga. Acta 
Scientiarum. Human and Social Sciences, vol. 27, núm. 2, 2005, pp. 203. Disponível 
em: chrome-
extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://www.redalyc.org/pdf/3073/3073
24855009.pdf. Acesso em 10 mar. 2024. 

YOUNG-HYUN, Song ; HYE-KYOUNG, Lee. The Interrelationship of the Arts and 
Human Rights. Disponível em: https://indjst.org/articles/the-interrelationship-of-the-
arts-and-human-rights. Acesso em: 01 fev. 2025. 

 

 


