
BRASÍLIA 

2025 

INSTITUTO DE ARTES 

Mestrado Profissional em Artes – ProfArtes/UnB 

MARIA VILARINHO CARDOSO 

NARRATIVAS SIMBÓLICAS DO CORPO POR MEIO DA DANÇA INDIANA 



BRASÍLIA 

2025 

 

MARIA VILARINHO CARDOSO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

NARRATIVAS SIMBÓLICAS DO CORPO  

POR MEIO DA DANÇA INDIANA 

 

 

 

 

 

 

 

 
Dissertação de mestrado apresentada ao Mestrado 

Profissional em Artes – ProfArtes, da Universidade 

de Brasília, como parte dos requisitos necessários à 

obtenção do título de Mestre em Artes. 

Linha de pesquisa: Processos de ensino, 

aprendizagem e criação em artes. 

Orientador: Prof. Dr. José Fernando Marques de 

Freitas Filho. 



 

CARDOSO 

MARIA 

V. 

CARDOSO, MARIA VILARINHO 

Narrativas simbólicas do corpo por meio da dança 

indiana. 

1-Educação 2-Metodologia 3-Dança 4-Dança Indiana. 

Maria Vilarinho Cardoso/ Orientador Prof. Dr. José 

Fernando Marques de Freitas Filho. 

Brasília, 2024 

56 pg. 

Dissertação (Mestrado Profissional em Artes) -- 

Universidade de Brasília, 2024 

1.Educação. 2. Metodologia. 3.Dança. 4. Dança Indiana 



3 

Universidade de Brasília – UnB. 

Instituto de Artes. 

MARIA VILARINHO CARDOSO 

NARRATIVAS SIMBÓLICAS DO CORPO POR MEIO DA DANÇA INDIANA 

Dissertação apresentada ao Programa de Mestrado Profissional em Artes (ProfArtes) do Instituto 

de Artes da Universidade de Brasília como parte dos requisitos para obtenção do grau de Mestre 

em Arte, linha de pesquisa: processos de ensino, aprendizagem e criação em Artes. Área de 

concentração: ensino de Artes. 

Banca examinadora: 

Prof. Dr. José Fernando Marques de Freitas Filho – UnB (orientador) 

Prof. Dr. Almir Ribeiro da Silva Filho – UDESC (membro externo) 

Prof. Dr. José Mauro Barbosa Ribeiro – UnB (membro interno) 

Prof. Dr. Cleber Cardoso Xavier – UnB (suplente) 



3 

Agradecimentos 

Agradeço a minha avó que me ensinou a amar contar histórias mágicas, a meu avô que me deu a 

melodia, a meus pais que me deram a vida e a meus filhos João e Léo, que me ensinaram a amar a 

vida. 

A meu orientador Fernando Marques, que me ensinou a sabedoria de cuidar de um texto e lapidá-

lo. 

A meus amigos Carlos Alberto Neves, Mariana Gopfert, Edmar de Oliveira e Amanda Rosa, que 

me ajudaram na jornada . 



3 

Onde vai a mão, os olhos seguem-na. Onde vão os olhos, vai o espírito. Onde vai o 

espírito encontra-se o coração. E onde se encontra o coração está a realidade do ser. 

Nandikeshvara 

Em Abhinaya Darpanam (O Espelho do Gesto) 



Resumo

A trajetória da dança no âmbito do Ensino Básico é marcada por desafios em seu 
reconhecimento e valorização. Este estudo parte da constatação de que essa demora em 
atribuir à dança um espaço legítimo compromete sua prática educacional, perpetuando 
estereótipos que não abrangem sua riqueza epistemológica. Neste contexto, busco 
explorar uma abordagem pedagógica fundamentada na dança indiana como estratégia 
para fomentar a qualidade e expressividade do movimento no contexto da educação 
básica. Saliento  a importância de integrar a dança como parte integrante da Base 
Nacional Comum Curricular (BNCC) e delineio os objetivos e a estrutura deste estudo.

Palavras-chave: Educação, Metodologia de Ensino da Dança, Dança Indiana. 

Abstract

The trajectory of dance within the scope of Basic Education is marked by challenges in its 
recognition and valorization. This study starts from the observation that the delay in 
assigning a legitimate space to dance compromises its educational practice, perpetuating 
stereotypes that do not encompass its epistemological richness. In this context, I seek to 
explore a pedagogical approach grounded in Indian dance as a strategy to foster the 
quality and expressiveness of movement in the context of basic education. I emphasize 
the importance of integrating dance as an integral part of the National Common 
Curriculum Base (BNCC) and outline the objectives and structure of this study. 

Keywords: Education - methodology - Dance - Indian Dance 



SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO................................................................................................................... 5 

CAPÍTULO I: HISTÓRIA DA DANÇA INDIANA............................................................ 7 

CAPÍTULO II: RELATO DE EXPERIÊNCIA COM A DANÇA INDIANA...................... 10 

Principais experiências......................................................................................................... 13 

Viagem para a Índia.............................................................................................................. 14 

CAPÍTULO III: METODOLOGIA E PESQUISA............................................................... 17 

O ensino da Dança no Ensino Fundamental e a BNCC.......................................................... 19 

Metodologia e pesquisa com os estudantes........................................................................... 23 

Procedimentos metodológicos.............................................................................................. 33 

QUADROS.......................................................................................................................... 37 

CONCLUSÃO................................................................................................................ ..... 44 

REFERÊNCIAS....................................................................................................................... 47 

ANEXOS.................................................................................................................................. 50 



5 

INTRODUÇÃO 

Esta pesquisa tem como objetivo desenvolver, no campo educacional, uma proposta 

pedagógica por meio da dança indiana, com foco na construção de um modelo de ensino capaz de 

despertar nos estudantes uma consciência corporal que favoreça a liberdade de movimento e a 

expressão de suas subjetividades. A proposta parte do diálogo com diferentes realidades e 

contextos escolares, buscando transformar a experiência da aula de dança em um espaço de 

escuta, sensibilidade e reflexão. 

A motivação para esta investigação surgiu da minha experiência como professora de 

dança, ao perceber a necessidade de proporcionar aos alunos vivências que valorizem o processo 

criativo, e não apenas o produto final. Inspirada por essa inquietação, busco compreender como 

as aulas de arte, especialmente de dança, podem ser espaços de experiências significativas, nas 

quais o movimento é sentido, elaborado e ressignificado. 

O estudo dialoga com a Base Nacional Comum Curricular (BNCC, 2017) e o Currículo 

em Movimento do Distrito Federal (2018), e encontra respaldo teórico em autores que refletem 

sobre o conceito de experiência e sua importância na formação dos sujeitos. Larrosa (2002), por 

exemplo, entende a experiência como “aquilo que me passa”, ressaltando seu caráter vivencial e 

transformador. 

No contexto do Ensino Básico, a dança ainda enfrenta desafios quanto ao seu 

reconhecimento como linguagem artística autônoma e significativa. Em muitas escolas públicas de 

Brasília, minha experiência mostra que o ensino da dança, com frequência, se limita à repetição 

de coreografias para apresentações em datas comemorativas. Embora essa não seja uma realidade 

universal, e haja professores que promovem práticas inovadoras, ainda persiste um modelo que 

pouco estimula a criatividade e a expressividade dos estudantes. 

Neste trabalho, proponho uma abordagem que mergulha “abaixo da superfície”, 

interessada não apenas na forma do movimento, mas em quem é o estudante e como ele pode 

aprimorar sua própria expressividade corporal. Busco entender: como tornar o movimento mais 

livre, poético e consciente? Como criar uma atmosfera de relaxamento, sensibilidade e entrega 

em sala de aula? E, sobretudo, como a dança indiana pode contribuir com esses processos no 

contexto da educação básica? 



6  

Para responder a essas questões, será considerada a contribuição de teóricos como 

Joachim Andrade e Ciane Fernandes, entre outros que refletem sobre corpo, movimento, 

experiência e educação. A pesquisa breve será organizada em três capítulos: 

1. História da Dança Indiana – Apresenta um breve panorama histórico dessa linguagem, 

contextualizando sua relevância e fundamentos estéticos e filosóficos. 

2. Relato de Experiência – Aborda meu percurso com a dança indiana, desde minhas 

primeiras vivências até a atualidade, incluindo a experiência de uma viagem à Índia e 

as influências disso em minha prática pedagógica. 

3. Aplicação Pedagógica – Discute a implementação de elementos da dança clássica 

indiana em sala de aula, adaptando-os às diretrizes da BNCC e refletindo sobre os 

resultados observados no Ensino Fundamental até o Ensino Médio. 

A conclusão retomará os principais pontos discutidos e apresentará as contribuições da 

proposta pedagógica para o ensino da dança no Ensino Básico, além de sugerir caminhos para 

futuras pesquisas na área, com o intuito de fortalecer práticas mais significativas e 

transformadoras na educação por meio da arte. 



7  

CAPÍTULO I 

 

 

HISTÓRIA DA DANÇA INDIANA 

 

Durante milênios, a Índia foi ocupada por diversos povos, dentre eles os arianos (por volta 

de 2.500 a.C.), os gregos (conquistas de Alexandre, o Grande), persas, mongóis, árabes e os 

colonizadores ingleses. A imensa diversidade e influência dessas culturas promoveram uma 

assimilação da cosmogonia desses povos e, ao mesmo tempo, a resistência por meio da 

preservação. A dança hindu, ligada à religiosidade, passou por transformações após a ocupação 

dos povos muçulmanos e da colonização britânica. 

A origem da dança indiana está relacionada ao deus Brahma. “Brahma utilizou a dança a 

dança como forma particular de revelação:o mundo estava cheio de sentimentos ruins e as pessoas 

tinham dificuldades para compreender o significado das escrituras.”( ANDRADE,2004,p.28). 

Em um longo período de meditação, ele criou a dança com o objetivo de instruir a 

humanidade. Brahma criou um quinto Veda, extraído dos quatro Vedas existentes. Do Sama 

Veda, ele retirou a música; do Rig Veda, a poesia e a prosa; do Yajur Veda, o gestual e a 

maquiagem; e do Atharva Veda, a representação dramática, formando assim o quinto Veda, o 

Natya Veda. O deus Shiva recebeu esse conhecimento de Brahma, que o transmitiu a Bharata 

Muni, responsável por escrever o Natya Shastra. 

Shiva, então, transmitiu esse conhecimento ao sábio Bharata Muni, que escreveu o  Natya 

Shastra, o tratado sobre a dança, o teatro e a música, além da ciência do movimento. O Natya 

Shastra é um texto sagrado hindu, escrito por Bharata Muni no século II. Este livro contém o 

registro com o mapeamento sistematizado do corpo em situação de representação. Cada parte do 

corpo possui significado e é um elemento narrativo; o corpo é uma escrita e substitui a palavra. 

O Natya Shastra é o texto mais antigo existente sobre as formas de produção do teatro. 

Alguns teóricos acreditam que ele deve ter sido escrito por vários autores em diferentes épocas. O 

Natya Shastra abrange diversos elementos como cenografia, dança, maquiagem, música, 

mímica, figurinos, sentimentos e emoções na relação com a plateia. 

Conforme destaca Mirka Pavlovich, o primeiro manuscrito desta antiga obra foi 

encontrado em 1860. É o único texto que detalha as músicas e os instrumentos da música clássica 

hindu desse período. O termo Natya Shastra pode ser traduzido livremente como um 

“Compêndio sobre Teatro” ou “Manual das Artes Dramáticas”. Natya pode significar arte 

dramática. Em seu uso atual, esta palavra não inclui dança ou música, mas etimologicamente a 



8  

raiz da palavra sânscrita refere-se à dança. Natya é a junção de drama (atuação), música e dança; 

Shastra significa escritura. Literalmente, os termos Naṭya significam drama ou teatro e Veda 

significa conhecimento. 

 

As tradições de movimentos e gestos expressivos na dança teatral oriental são 
como livros. Uma biblioteca tão antiga quanto nossa própria humanidade. Ao 

tocar esses livros, sentimos que nossa alma retorna a uma casa antiga. Ali se 

guardaram, ao longo de muitos séculos, os movimentos capazes de desvendar 
os sentidos mais essenciais da vida humana. Todos os ciclos da vida e da morte 

se transformaram em danças, as quais visitamos cada vez mais raramente. Na 

Índia esses livros do movimento escrito no corpo se chamam Natya 

(RIBEIRO, 2021). 

 

Existem outras interpretações sobre a origem da dança indiana. Serão brevemente 

abordadas algumas versões, como a História de Krishna, o oitavo avatar de Vishnu, o deus da 

preservação.  

Conta-se que havia uma serpente envenenando o rio e ameaçando a vida da população. 

Krishna lutou com essa serpente e surgiu das águas dançando. Outra versão está relacionada às 

apsaras, as dançarinas celestiais que bailavam nas esferas cósmicas e, em alguns momentos, 

desciam para dançar na Terra. Um dia, uma delas apaixonou-se por um rei, o que não era 

permitido, e sua punição foi permanecer na Terra, o que consequentemente difundiu a dança. Há 

uma possível relação com o desenvolvimento das devadasis, as dançarinas agregadas aos templos. 

De acordo com os estudiosos, elas eram classificadas em três categorias: as da primeira classe, 

descendentes das apsaras, cuja função era dançar para os deuses, sendo consideradas oferendas 

por meio da dança. 

As devadasis eram de altas castas, selecionadas aos nove anos de idade para servir nos 

templos. Na segunda categoria, estavam as que se relacionavam com a humanidade, mas ainda 

tinham uma conexão com a divindade. A terceira divisão eram as que permaneceram na terra e 

deram origem a uma casta de devadasis e subcastas; estas eram as que desenhavam yantras 

(significa instrumento, são desenhos geométricos visando a concentração, meditação e 

devoção), limpavam o templo e executavam outras funções. 

No início do século XX, ocorreu o começo da abolição do sistema Devadasi. “De certo 

modo, a secularização da dança hindu no início do século XX poderia ser atribuída a três fatores 

históricos: 1. Islamização da Índia; 2. Colonização britânica; 3. Abolição do sistema Devadasi” 

(ANDRADE, 2007, p. 47). Os ingleses, durante a invasão, introduziram na Índia a educação 

ocidental por meio das universidades nas principais cidades indianas, resultando em uma 

tentativa de apagamento da arte indiana. O diálogo cultural ocorreu nas primeiras décadas do 



9  

século XX com os esforços de vários intelectuais que sistematizaram e traduziram a literatura 

sobre a cultura indiana em diversas línguas, principalmente em inglês, dando acesso às 

populações. O estilo de dança clássica indiana teve seu ressurgimento e retomada da tradição 

com o dançarino e filósofo E. Krishna Iyer, nascido na casta brâmane. Ele fundou uma academia 

em Chennai e promovia apresentações públicas de dança após a década de 1930. O outro centro 

teve sua fundação pela dançarina Rukmini Devi da escola Kalakshetra, também em Chennai. 

Três dançarinos foram fundamentais para a difusão e sistematização da dança 

Bharatanatyam na Índia: Meenakshsundaram Pillai, Rukmini Devi e Balasaraswatti. A 

contribuição deles foi a de permanecer fiéis à tradição, todos pertencentes à casta brâmane, e, ao 

mesmo tempo, adaptar o repertório modernizando-o, acolhendo alunos de outras castas e, 

posteriormente, de outras religiões. Esse período, de 1920 a 1980, serviu de modelo até a 

atualidade. 

Bharatanatyam, o estilo ao qual o autor se dedica, é um dos oito estilos de dança clássica 

indiana e tem sua etimologia na composição de bha (bhava), que significa expressão; ra (raga), 

melodia; ta (tala), ritmo; e natyam, dança.  

Sua origem mitológica está associada a Shiva. A devoção a Shiva é muito difundida no 

Sul da Índia, onde surgiu o Bharatanatyam em Tamil Nadu, mais precisamente na cidade de 

Chidambaram. De acordo com os Shastras, as escrituras, os deuses dançavam; os povos pré-

arianos acreditavam que Shiva Nataraja simboliza a dança cósmica do Universo. 

A dança hindu, ligada à religiosidade, passou por transformações após a ocupação dos 

povos muçulmanos e, em seguida, a invasão britânica. De 1900 a 1920, ocorreu o começo da 

abolição do sistema Devadasi. Joachim Andrade, em sua tese de doutorado, discorre sobre o 

esvaziamento do significado religioso da dança no contexto do hinduísmo, ampliando o alcance 

para todas as religiões e promovendo a secularização e a ressignificação da dança hindu para a 

dança indiana. 

A partir dos anos 1960, a dança indiana passou a ser ensinada em escolas, academias e 

universidades e foi difundida no mundo por meio de festivais internacionais, apresentações 

culturais e plataformas digitais, e contribuiu para o alargamento de fronteiras, intercâmbio 

cultural e a valorização da diversidade. 



10  

CAPÍTULO II 

 

 

RELATO DE EXPERIÊNCIA COM A DANÇA INDIANA 

 

Iniciei o estudo da dança indiana como consequência de uma busca espiritual e 

existencial. Minha experiência com a dança indiana começou quando entrei em contato com um 

profundo sentimento de inexistência do sentido da vida, principalmente na minha própria vida. 

Meu objetivo era buscar respostas no corpo, com novas perguntas; de alguma forma, minha 

influência por terapias que usavam o corpo para acessar o inconsciente e a alma foi o caminho 

adotado como ponto de partida. Sou neurodivergente, uma pessoa que se pensa por outra 

percepção, e ter uma forma diferente de perceber o mundo foi importante para explicar meu olhar 

diferenciado. Minha forma de cognição das experiências no mundo ocorre por meio de imagens 

e associação. Percebi que aprendo por meio da associação de imagens, narrativas mitológicas e 

tudo o que agregue sentido. Foi esse universo de imagens e símbolos arquetípicos que a dança 

indiana me apresentou. 

Comecei meditando, com práticas do Oriente, e fui percebendo a dimensão do efeito das 

práticas no meu corpo. Percebi o quanto uma respiração afetava o corpo de forma marcante; foi um 

transe que experimentei com uma técnica de meditação dinâmica do mestre espiritual Osho. Meu 

corpo tremia, eu dava murros no ar, gritava, rolava no chão, sem controle e nenhum pudor, uma 

catarse de raiva que me fez sentir um alívio e sensações novas, ao expressar minha raiva, e me 

libertou para o afeto. Era corpo e mente sendo unidade, meus pedaços soltos de mim mesma. 

Essa experiência me deu a dimensão do que um corpo é capaz. Percebi que era como eu me 

percebia, sem pertencimento, e era como se as partes estivessem sendo coladas, e via uma 

sensação de plenitude. Foi uma descoberta, saber que meu corpo tem todas as substâncias de que 

preciso para ficar bem. Assim pensei e iniciei minha jornada; no entanto, eu precisava de prática, 

meu corpo esquecia, e minha mente poderia me iludir. 

A surpresa foi que essa experiência sinestésica voltava rapidamente; o corpo, na minha 

visão pessoal, havia esquecido, mas conservava a memória. As experiências que temos ao longo da 

vida deixam marcas emocionais, é como se o corpo fosse um arquivo. Todas as nossas 

experiências, mesmo adormecidas, residem em algum lugar em nós. O que estou afirmando é 

que, se eu fiz, por exemplo, ginástica olímpica na infância, o corpo pode expressar essa memória, 

mesmo que com a idade os movimentos não sejam mais possíveis de execução. Os movimentos 

podem ser um trampolim para ampliar novas possibilidades. No meu caso, por exemplo, um 



11  

treinamento de pés, mesmo quando eu esquecia uma sequência, quando eu voltava a treinar, meus 

pés já estavam treinados para acessar novamente aquela sequência. 

A memória não é um território da mente, e sim de todo o corpo. A partir do meu registro 

metafísico, frequentei muitas palestras com abordagens sobre yoga, tantra e diversos temas 

relacionados à Índia, entrando em contato com diversas técnicas de autoconhecimento. 

Determinei que meu corpo seria meu lugar de descoberta do mundo, de ressignificação de 

sentido, e essa reflexão foi um divisor de águas em minha vida. O desejo que brotou de pertencer a 

uma filosofia indiana espiritual foi uma consequência. 

Morei um tempo com monjas e monges, e minha iniciação me fez entrar em contato com 

a prática da dança clássica indiana. Dependia de programas realizados pela Embaixada da Índia e 

viajava para ter aulas com dançarinos indianos e dançarinas brasileiras que estudaram na Índia. 

Em Brasília, não havia um centro de pesquisa, academia ou espaço que me ajudasse a continuar; 

e ainda não temos em Brasília uma realidade diferente. 

Era um processo solitário; eu chegava de viagem com novas lições, anotadas em um diário 

de bordo, e estudava e treinava sozinha em sânscrito, a linguagem do vocabulário da dança. 

Comecei com o fragmento; entendi que, se tentasse compreender o todo, seria o 

passaporte para o abismo. Em cada aula, adotava uma parte do corpo como objeto de observação. 

No início, comecei com os pés, treinando o primeiro adavu; em seguida, as mãos (hasta 

mudras); posteriormente, os olhos. Demorou muito para juntar as partes. À medida que pretendia 

entender a cultura e como a dança se manifestou historicamente, e no sentido filosófico e 

sinestésico, percebia o efeito da dança no meu espaço interno. 

Quando iniciei os estudos de dança clássica indiana, percebi que a gestualidade na dança 

clássica indiana foi o resultado de um estudo construído há milênios. O corpo como criação da 

Arte, da cura e da conexão das expressões coletivas da humanidade, dilemas universais da 

condição humana traduzidos por meio da literatura e da relação com a cosmogonia hindu. Nessa 

cultura, o estudo de cada parte do corpo tem uma relação com a cura do sistema fisiológico, no 

caso do yoga, e mesmo na dança, os gestos têm a função de promover bem-estar, saúde mental e 

organicidade. 

Pretendo discorrer sobre meu percurso de aprendizado da dança indiana e como ela 

agregou à minha ação no mundo. Parto do princípio de que estudei dança indiana no Brasil e fui 

assimilando esse saber e agregando, aos poucos, de maneira fragmentada, toda a complexidade 

da dança clássica indiana. Isso me permitiu dialogar com minha cultura, sendo nordestina, 

educada em Brasília, uma cidade multicultural que recebe pessoas do Brasil e do mundo. Brasília 



12  

é uma cidade cuja história começou no diálogo de migrantes que vieram construir e trabalhar 

desenvolvendo o diálogo com diversas culturas e nacionalidades, principalmente a ação cultural 

das Embaixadas. Meu contato com diferentes realidades de pessoas oriundas de diferentes 

lugares e percepções da vida me fez ter um olhar para minha cultura e para culturas estranhas à 

minha. Portanto, me senti confortável, e a diversidade cultural sempre fez parte da minha vida. 

Minha identidade foi se criando no meio da pluralidade, meu gesto foi ampliado e minha forma 

de estar no mundo foi se tornando plural. 

 

As dificuldades no campo intercultural se apresentam em seus níveis mais 

básciso. Por exemplo, a simples definição do que seja ‘cultura’ já oferece um 

terreno reflexivo extenso, bem como o que distingue essencialmente uma 

cultura da outra. (RIBEIRO, 2021, p.256). 

 

Minha expressividade pessoal e autotransformação foram e continuam no processo de 

criação, por meio dos detalhes, e fui percebendo as camadas da dança indiana, aprofundando 

nuances. O que a princípio parecia contraditório, foi a chave para libertar meu movimento em 

uma dança de oposições, que exige uma percepção diferente de mim mesma. Percebi uma forma 

diferente de pensar o movimento de forma integrada e me ver como uma totalidade. Sou movida 

pelo meu próprio desafio de vida, e essa dança me motivou a ter acessos a espaços dentro de mim 

nunca antes visitados. Os movimentos precisos que exigem vigor e força, nessa dança força e 

vigor caracterizam os movimentos de força na delicadeza. A prática dessa dança me ensinou a 

importância do compromisso com minhas escolhas e o valor da prática aliada às minhas ações 

no cotidiano. 

Percebi o efeito dessa libertação em mim mesma, efeito do aprendizado da dança clássica 

indiana que tinha como finalidade apurar meus sentidos, aprimorar minha forma expressiva; cada 

detalhe foi agregando força, sentido e significado. A educação em que acredito olha e dialoga com 

quem aprende, e por meio do diálogo, aprendo também. 

A narrativa de uma história do que ela pode despertar em quem dança, o potencial de se 

autobiografar, dançar a si mesmo, talvez possa contribuir para uma cultura de paz, onde uma 

sabedoria interna será potencializada para conviver na diversidade; diante do caos e do medo de 

sentir e ouvir poesia, que faz parte do treinamento, por se tratar também de sua origem ligada à 

literatura. 



13  

Foi o Oriente que me conduziu ao meu universo da totalidade, às práticas somáticas que 

realizei ao longo da vida. Estudar numa época sem internet, e viajar para a Índia, não era uma 

opção naquele momento, devido ao alto investimento financeiro. 

Adotei um diário de bordo e, a cada oportunidade de estudar com algum professor ou 

professora de dança indiana, eu anotava e desenhava os gestos e os efeitos em mim mesma. 

Posteriormente, descobri que estudar com um diário de bordo é uma prática muito importante 

adotada por todos os estudantes de dança clássica indiana. Tenho inúmeros cadernos e mantenho 

um diário de bordo até hoje. 

 

Principais experiências 

 

A Embaixada da Índia em Brasília promoveu intercâmbio com artistas indianos de dança, 

e estive presente estudando e treinando com artistas representantes da Tradição. Nesse período, 

só me apresentava em templos em Brasília e em espaços destinados ao autoconhecimento. 

Foi numa exposição de fotografia de minha irmã, que é fotógrafa, que, convencida por 

ela, dancei para um público leigo que não conhecia a dança indiana em um espaço cultural. 

Quando entrei em cena, o público silenciou, e até os garçons não estavam mais servindo vinho. 

Por meio da minha dança, que ainda estava em pleno aprendizado, o silêncio se fez presente. Era 

uma atmosfera de respeito e encantamento. Senti naquele instante o “estranho se tornando 

familiar”, antes da internet e da mídia terem um olhar mais abrangente sobre a Índia. 

Em 2008, recebi o patrocínio do FAC/Secretaria de Cultura/GDF para montar um 

espetáculo de dança intitulado Baraka. 

Fui aluna do dançarino de Bharatanatyam Joachim Andrade, indiano radicado no Brasil, 

Doutor e pós-doutor em Teologia com ênfase em Missiologia pela PUC-PR (2020), especialista 

em Bharatanatyam. A inspiração de suas aulas fundamentou minha prática de dançarina e 

também minha dissertação de mestrado, inspirada em sua dissertação de mestrado em 

Antropologia Social pela Universidade Federal do Paraná, intitulada: O dançarino divino: Um 

estudo antropológico sobre a dança clássica indiana (2003), e em sua tese de doutorado pela 

PUC-SP, com o título: Shiva abandona seu trono: destradicionalização da dança hindu e sua 

difusão no Brasil (2007). 

Foi uma base para a fundamentação teórica da minha dissertação. Atualmente, além do 

sacerdócio, Joachim Andrade coordena sua escola de dança clássica indiana em Curitiba (PR), a 

Ravi Santosh Performings, e fui aluna dessa escola. 

No mesmo período, de 2007 a 2011, fiz aulas com a bailarina de dança clássica indiana Sri 



14  

Rhade, dançarina de Bharatanatyam, e estudei no templo Hare Krishna em Curitiba, devido ao 

fato de ela fazer parte da ISCON (Sociedade Internacional para a consciência de Krishina). 

Estudei no mesmo período com Miriam Lamas Baiak, dançarina de Bharatanatyam, que foi a 

fonte de intenso estudo para a montagem do meu espetáculo solo de dança. Em 2011, ocorreu a 

estreia do espetáculo Baraka, patrocinado pelo FAC – Fundo de Apoio à Cultura de Brasília, com 

temporada no Teatro Nacional, Sala Alberto Nepomuceno, em setembro de 2011. 

Continuei meus estudos incentivada pela Embaixada da Índia e estudei com o bailarino de 

Bharatanatyam Kuchipudi Sandeep Shankar e com Ana Paiva. Participei de festivais. Em 2019, 

fui convidada pela Embaixada da Índia e pela deputada Érika Kokay para dançar no Dia 

Internacional do Yoga na Câmara dos Deputados. Dancei posteriormente na Embaixada da Índia 

em 2020 para celebrar os 75 anos de Independência da Índia e no Holi, que são celebrações da 

Índia. O senhor Venugopal, adido cultural da Embaixada da Índia, promoveu uma cerimônia 

onde fui homenageada por prestar o serviço de difusão da cultura indiana no Brasil; na ocasião, 

outros convidados também foram homenageados. Em 2022, dancei no festival de animação 

internacional infantil Giramundo, no CCBB, a convite da Embaixada da Índia e Karina Bini, para 

a noite de filmes de animação indianos. 

Em 2024, ministrei uma residência em dança indiana no Espaço Cultural Renato Russo, 

patrocinado pelo Instituto Janelas da Arte, que resultou em dois espetáculos de dança indiana 

apresentados no Espaço Cultural Renato Russo e o espetáculo Rasa, apresentado na Embaixada da 

Índia. Fui contemplada pelo Conexão-Cultura com uma viagem à Índia para aperfeiçoar meus 

estudos em bharatanatyam. Sou aluna da escola de danca clássica Indiana Routes2Roots e da 

bailarina de bharatanatyam guru Ghosh Chandni. 

 

Viagem para a Índia 

 

 

Cheguei à Índia me preparando para uma longa viagem para enriquecer minha pesquisa 

sobre a dança clássica indiana e sobre a aplicabilidade da minha prática em sala de aula, 

introduzindo, por meio da dança indiana, um alargamento de fronteiras para o ensino da dança na 

rede pública de Brasília. 

Ashram de Sri Aurobindo é uma comunidade espiritual localizada em Nova Dhéli (Índia). 

No aeroporto, fiquei sabendo que minhas malas haviam sido extraviadas, e me veio uma sensação 

de realmente esvaziar a mente, deixar a bagagem cultural naquela mala extraviada e me abrir para 

as novas lições de aprendizado que essa experiência me proporcionaria. 



15  

Meu treinamento corporal de dança clássica indiana foi com o bailarino Pritam Dass. O 

motorista do Ashram Sri Aurobindo, o senhor Bijan, me levava e buscava todos os dias. Fui 

apresentada às suas filhas que, por pura sincronicidade, eram bailarinas de Odissi (que faz parte 

dos oito estilos de dança clássica Indiana. Os oito estilos de dança clássica Indiana: 

Bharatanatyam, Odissi, Kuchipudi, Kathak, Kathakali, Manipuri, Mohiniyatham, Sattriya). Tive 

a oportunidade de sair com sua família, esposa e filhas, para comprar e buscar os figurinos e assistir 

a toda a preparação para o espetáculo. Passei pela experiência de atravessar meu próprio 

treinamento e encontrar toda a tradição da preparação de duas dançarinas de Odissi até assistir ao 

espetáculo. 

Conviver no Ashram também me trouxe aprendizado. No meu primeiro jantar, ao lavar 

minha louça, estive com uma senhora indiana. Pessoas do mundo habitam juntas no Ashram. Ela 

me chamou para voltar e lavar novamente meu prato, copo, talheres. Ela me ensinou cada etapa 

da lavagem e como utilizar a esponja e o sabão, com todo amor e cuidado do mundo. Uma aula 

de presença, porque o que importava era aquele instante; ela me olhou nos olhos, e nada mais 

importava. Eu estava inteira participando do seu ritual diário, sem distrações. Ela falando comigo 

em hindi. A linguagem do coração não tem fronteiras. Entendi muito bem a lição: cada ação 

importa, por mais cotidiana que possa parecer. Uma aula de presença e do exercício do sagrado. 

No dia seguinte, saí do meu quarto bem cedo e a encontrei levando flores para enfeitar 

o altar de Ganesha. Fui até o altar com ela, sua rotina, seu olhar amoroso para mim. Amo esse 

universo do simples, onde posso me encontrar na totalidade, uma sincronicidade que me fez 

entender que tudo se harmoniza quando estamos agindo no mundo com nosso propósito, ou 

Ananda Marga, que significa o caminho da bem-aventurança. 

O Ashram é uma escola de formação holística e recebe jovens sem recursos para estudar de 

várias regiões da Índia. Recebem formação em várias áreas de conhecimento: costura, 

administração, terapias holísticas, hindi (língua mais falada na Índia) e o ensino formal. Recebem 

estadia, alimentação e esporte, em troca trabalham no Ashram. 

O lugar funciona de forma impecável, bem organizado e limpo. Observei estudantes sem 

celular, muito silêncio e todos cumprem suas funções sem serem vigiados diretamente. Não vi 

nenhum deles usando celular, e raramente é possível vê-los reunidos em grupos. E finalmente 

comecei a viver meu maior objetivo na Índia: aperfeiçoar meu treinamento e estudo de dança 

clássica indiana. As aulas com o bailarino Pritam Das me impactaram profundamente. Senti na 

primeira aula a grandeza e a humildade dele. 



16  

Ele comparou o corpo de uma dançarina ou dançarino a um jarro, um receptáculo que 

só se pode preencher com muito treinamento, estudo, dedicação, conhecimento de cada 

movimento e significado. É possível transmitir a experiência que é muito maior do que o artista; 

o corpo é o instrumento, o veículo, que faz com que as pessoas também sintam a experiência 

com significado. Tudo nesta cultura tem um sentido e é oferenda para Deus.  

Um aspecto do treinamento que achei muito interessante foi sempre o sentido de cada 

detalhe do movimento, fazer primeiro o mais lento possível para se conhecer o próprio corpo, 

olhando para dentro, para que cada um entenda o seu próprio corpo. Na dança clássica indiana, 

cada execução dos adavus (combinação de passos) é executada em três velocidades, do lento 

até o rápido, denominado Kala. É lindo também olhar para a direção das hastas (os gestos das 

mãos), conforme ele me ensinou, olhar além delas, para ampliar a visão. 

Pritam Das me disse que entre as dançarinas e dançarinos mestres dessa dança, que têm 

um treinamento apuradíssimo, eles desenvolvem a capacidade de ter um corpo orgânico e um 

estado de presença. Ao mesmo tempo que conseguem milimetricamente dar vida a qualquer 

parte do corpo, também atingem um alto grau de visão: olhar para dentro e ver além. 



17  

CAPÍTULO III 

 

 

METODOLOGIA E PESQUISA 

 

Minha pesquisa requer um estudo mais aprofundado sobre o corpo e a relação com a 

dança indiana. Portanto, apresento a construção neste capítulo e um estudo comparativo sobre as 

reflexões advindas do meu processo, que ainda está em composição e investigação. 

Nossa consciência está sempre incorporada e situada no mundo, não somente pela mente 

separada do corpo. Segundo Merleau-Ponty (2018), não somos apenas seres pensantes, mas seres 

perceptivos e corporais, e é através do nosso corpo que interagimos e compreendemos o mundo. 

Assim, enquanto Descartes (1996) buscava uma certeza indubitável através da razão, 

Merleau-Ponty (2018) insistia na importância da percepção e da experiência vivida como 

fundamentos do conhecimento e da existência. 

Abordo o tema aqui (de maneira sucinta) porque minha intenção é ter a dança indiana 

como um elemento norteador. Os princípios da dança indiana que pretendo elaborar residem nos 

seguintes elementos. 

Os princípios básicos do Bharatanatyam, estilo de dança clássica indiana, como os gestos 

das mãos, ou hasta mudras, compõem uma sofisticada comunicação simbólica, que corresponde 

a uma palavra literalmente com significados vários. Associados aos movimentos dos olhos 

(Drusht bhedhas), por exemplo, enriquecem uma infinidade de composições, construindo uma 

narrativa simbólica no corpo, que se abre em movimentos como se fosse um livro onde suas 

páginas são apresentadas em forma de movimento, expressividade, emoção (bhava), sentimentos 

(navarasa). São uma linguagem simbólica que transmite narrativas, emoções, mitos, arquétipos 

e origem divina. Cada hasta mudra, gesto das mãos, possui significados específicos, permitindo 

que os dançarinos comuniquem histórias complexas e transmitam nuances emocionais através 

de movimentos precisos. 

A dança indiana possui um vocabulário gestual no qual as partes do corpo têm um 

significado. É um vocabulário gestual simbólico que precisa ser muito mais do que treinado e 

memorizado. A gestualidade desempenha um papel crucial como modelo de expressividade, 

fazendo um paralelo com minhas reflexões sobre o estudo de um aspecto do corpo no contexto da 

antiguidade, tendo como modelo de referência o corpo como objeto de investigação. O campo de 

estudos do corpo é amplo, e o corpo é uma experiência, um laboratório de descobertas  durante toda 

a vida; ele é um caminho para o aprendizado de si mesmo e da vida. Farei uma abordagem 

investigatória sobre o que considero aspectos importantes sobre o corpo. No entanto, o que nos 



18  

interessa aqui é falar sobre arte. 

Na dança, a improvisação não prevalece, e as estruturas e sequências são feitas para o 

aprendizado do vocabulário expressivo do corpo, a fim de expressar plasticidade dos movimentos 

na dança pura (Nritta), que não narra histórias, ou na dança que interpreta histórias, o gesto tem 

uma função e um significado claro (Nitya). Quem assiste precisa conhecer essa escrita corporal 

como se fosse um novo idioma, para entender o que o corpo diz. Demora-se muito para aprender 

coreografias, ou aprender as Abhinayas (teatro). Primeiramente, a dançarina aprende sobre Tala 

(Ritmo), gestos das mãos e toda a riqueza simbólica do corpo. 

Depois do treinamento de cada parte do corpo em diferentes velocidades, introduz-se a 

melodia, a expressão dos olhos com personagens; é uma composição visual, ritmo que vai se 

desenvolvendo gradativamente. Outro aspecto interessante foi o fato de sua origem também estar 

associada à literatura, às artes visuais e ao teatro. 

Os gestos são dançados, e a dançarina interpreta o gesto com todo o seu corpo, como se 

fosse um texto narrado por meio da gestualidade simbólica. Se ela vai falar de uma flor de lótus 

(alapadma) e sentir encantamento ou paixão, vai usar um sentimento para interpretar esse gesto; 

ela vai dançar usando esses gestos das mãos e movimentos dos olhos, por exemplo, para 

interpretar esse sentimento, com o gesto compondo a narrativa. 

Na dança indiana, a expressividade profunda permite que, mesmo sem o entendimento do 

vocabulário narrado pela dançarina, a beleza do gesto se comunique e encante, porque o gesto 

vem acompanhado de bhava (expressão das emoções) e rasa (o sentimento). 

O repertório do Bharatanatyam, apresentação de todos os itens de dança do começo ao 

fim, é chamado de Marga. Significa um caminho ou um curso seguido. É um curso definitivo 

completo onde os itens de dança são executados em uma ordem tradicional. Os itens incluídos 

são Alarippu, Jatiswaram, Shabdam, Varnam, Padam, Tillana e Shloka. 

Na dança indiana, dança e teatro acontecem numa única manifestação. A combinação de 

gestos, posturas corporais e expressões faciais contribui para a riqueza e a profundidade da 

narrativa na dança clássica indiana. Abordo essa questão para elucidar os gestos na dança clássica 

indiana. No entanto, esses significados não serão usados na minha proposta pedagógica. 



19  

O ensino da Dança no Ensino Fundamental e a BNCC 

 
Primeiramente, gostaria de explicar o significado da minha necessidade de buscar a dança 

indiana como meio para dirimir minhas questões relativas à minha didática no ensino de dança na 

rede pública do Distrito Federal. Quero salientar também o tecido desta metodologia, em que 

abordo meu processo de investigação e treinamento como dançarina de dança indiana, 

relacionando-o com meu ofício de professora de Dança no Ensino Fundamental. Essas relações se 

estabeleceram à medida que fui identificando, ao longo dos anos, os elementos da dança indiana 

que se relacionavam com o conteúdo programático. 

Abordarei o pensamento de teóricos que também concebem o movimento como uma 

totalidade, a fim de dialogar com o cruzamento entre princípios da dança indiana e a abordagem do 

ensino de dança de acordo com a BNCC. 

Merleau-Ponty (2018) discorreu sobre o prejuízo causado à percepção da humanidade 

quando a filosofia clássica de Platão (2017) e Descartes (1996) nos deixou um legado de 

superatividade da mente, uma supremacia do pensamento, quando o corpo não era visto como 

uma totalidade. Merleau-Ponty (2018) nos trouxe de volta a corporalidade. Do legado de Platão 

(2017) e Descartes (1996), o corpo não era visto, separar o corpo da mente nos revelou a negação 

do corpo em detrimento da supremacia da razão e do pensamento. O mundo contemporâneo tem 

sede por experiências no corpo, sentir a vida acontecendo em um instante supremo. 

Qualquer gesto feito com consciência e desdobramentos abre novas perspectivas, abre 

espaço dentro de nós para tornar comovente o banal. Despertamos para nossa linguagem secreta, 

porque desperta nossa relação com nossa força, com o uso consciente na gravidade da força e da 

delicadeza que reside dentro de nós. No entanto, é necessário despertar essas potencialidades por 

meio do estudo da dança, do aprendizado do movimento. 

Neste recorte de minha pesquisa, o movimento expressivo poderá ser estimulado para 

redescobertas do saber adormecido, e pode despertar os sentidos mais profundos, que ampliam as 

conexões das emoções, valores, reflexão, e a visão subjetiva e a percepção da realidade e do 

próprio espaço de ocupação no mundo. 

O percurso do aprendizado em dança dilata a consciência do meu peso, da gravidade e da 

relação com o mundo. Estamos agindo no mundo integrados em uma grande teia de criação 

espacial, que se compõe no corpo. A dança oferece a possibilidade de restabelecer o 

desenvolvimento do saber. 



20  

Meu interesse reside na concretização da expressão do movimento de qualidade e sua 

inclusão no currículo escolar como uma área de conhecimento, buscando agregar saber e ampliar 

as metodologias de ensino de dança na rede pública. Meu objetivo é fazer com que os estudantes 

se percebam como um todo e reflitam sobre seus movimentos. Minha referência para isso é a dança 

indiana, que me proporcionou as bases para aprimorar meu movimento e encontrar significado 

em minha ação no mundo. Naturalmente, isso me levou a integrar as diretrizes do ensino da 

disciplina de Dança como uma área de conhecimento, utilizando a dança indiana como inspiração 

para melhorar minhas aulas e torná-las mais pertinentes para os estudantes. 

Ensinar tendo como objetivo o processo e não um resultado; o produto final é uma relação 

mais profunda do estudante com ele mesmo. Os ensaios com coreografias pré-determinadas, que 

limitam o acesso à experiência de dançar, quando visam a repetição, e nem sempre detalhes, 

percepções, descobertas são percebidos. 

 

Trata-se de ‘libertar o corpo’ entregando-o a si próprio: não ao corpo-mecânico 

nem ao corpo-biológico, mas ao corpo penetrado de consciência, ou seja, ao 

inconsciente do corpo tornado consciência do corpo (e não consciência de si 

reflexiva de um ‘eu’) (GIL, 2002, p.25). 

 

Não estou afirmando que aprender coreografias seja ruim; na minha experiência, aprender 

o movimento deve estar associado a refletir sobre o efeito em si próprio, para construir sentido 

existencial. Não se trata de um corpo moldado para, em um recorte de sua grade curricular, fazer 

uma aula de dança visando nota. Penso em uma aula de dança como mais uma possibilidade de 

criação por meio do processo de ensino, ao despertarmos a organicidade e o movimento 

espontâneo. 

Tudo isto mostra que o movimento dançado se aprende: é necessário adaptar o corpo ao 

ritmo e aos imperativos da dança. Os músculos, os tendões, os órgãos devem tornar-se vias para o 

escoamento desimpedido da energia; o que, em termos de espaço, significa a imbricação estreita 

do espaço interno e do espaço externo, do interior do corpo que a energia investe, e do exterior 

onde se desdobram os gestos da dança. O espaço interior é coextensivo ao espaço exterior (GIL, 

2009, p. 6). 

O conceito de coreografia, segundo Gil (2009), é uma sequência de movimentos que 

exigem uma lógica, movimentos elaborados que desencadeiam uma repetição, memorização. 

Minha experiência na dança, e só posso falar a partir desta experiência real, trouxe-me  a certeza 

de que quando estou perceptiva do meu movimento, tenho inteireza para mudar de direção 



21  

quando a vida pede, sem me fragmentar ou me perder. Até na dor ou no caos, existe um eixo que 

me localiza e me integra à experiência coletiva de viver. Quando sentimos os pés no chão e nossa 

respiração em nosso ritmo, sentimos a mudança com leveza, calculando no espaço, no peso, a 

leveza e sendo o espaço; sou meu movimento, me pertenço porque já cuidamos da nossa casa 

interna, somos nós. Existe vida com atrito e fricção e muitas maneiras de acalmar nosso mar 

intenso interno e externo, ambos a mesma coisa. 

Uma história que ouvi sobre criatividade e experimentação artística foi a de uma 

professora que levou uma flor pronta para os estudantes colorirem e depois fez a proposta de 

todos desenharem sua própria flor. Contudo, a maioria desenhou a mesma flor, porque não havia 

sido construída uma atenção à diversidade e à riqueza da vida, nem a elaboração de cada detalhe 

que constitui uma flor, visando o efeito da significação interna de cada um, diante das inúmeras 

possibilidades de se conhecer um jardim. Da mesma forma, uma coreografia que visa repetição 

anula todo um universo a ser desvelado. Uma abordagem que permita uma abstração da pessoa 

que toma consciência que habita o corpo e a própria integração da dissociação cognitiva 

corpo e mente. Essa é a construção da percepção de si mesmo como uma unidade. O saber na 

dança é um campo de saber que, quando visa o processo de potenciais gerados, reconhece 

que cada pessoa já possui seu repertório de experiências.  

Uma questão levantada por Gil (2009) é o dilema do nexo: mesmo em uma coreografia 

improvisada, é importante ter nexo. É nele que existimos; se pensamos, logo existimos 

(DESCARTES, 1996). Uma perspectiva que nascia em meu imaginário era a ideia de separação, 

de fragmentação, onde corpo, mente e espírito me permitiram agir no mundo fragmentada, com a 

mente no comando, analisando tudo. 

Seguindo minha pesquisa sobre o corpo e buscando mais aprofundamento, uma entrevista 

de Hubert Godard (2010) sobre os buracos negros me ofereceu novas trilhas sobre percepção do 

espaço: “É a percepção do espaço que determina a possibilidade do movimento corporal” 

(GODARD, 2010). Buracos negros são características de déficit do espaço que podem acontecer 

de diferentes maneiras, como o indivíduo privado de se expressar, ou que não teve acesso a 

atividades e práticas corporais, principalmente acidentes que causam traumas. Ele próprio se 

tornou um pesquisador e referência no campo da análise do movimento devido a uma fratura no 

menisco do joelho. Foi necessário investigar, e foi natural o bailarino se tornar também 

pesquisador. Godard (2010) afirma que a percepção do todo passa pela história pessoal do 

indivíduo, suas relações, lugares onde morou; “o corpo fala” e tem memória, não esquece. O 

movimento e a consciência dele dependem de muitos fatores; o saber corporal inerente a todo ser 



22  

pode vir de um saber preexistente.  

O gesto com significado, a princípio, pretendo transformá-lo e será ensinado com a 

intenção de ser inserido em uma abordagem que facilite a criação de um gesto mais livre, a partir 

da história do seu corpo que é resultado de suas experiências. Criar uma abordagem de ensino 

que possa repensar a partir da base do saber do estudante, sobretudo como ele se estruturou, e o 

ensino da dança que precisa ser aprendido. De acordo com Gil (2009), o gesto já existe, no 

entanto, precisa ser estimulado. 

 

Quando eu me movimento, eu não invento o gesto. Eu me apoio sobre dados já 

inscritos, sobre coordenações já inscritas; vou modificar este gesto já inscrito, 

mas vou utilizar muitos dados que já estão em potencial em minha própria 

organização corporal. A questão é como, em que nível, eu posso inibir, ou sem 

exagerar a função da inibição pelo menos organizar os esquemas existentes 

(GODARD, 2010, p. 7). 

 

Temos essa organização preexistente e, ao mesmo tempo, os buracos negros. Godard 

(2010) sofreu na pele como lesionado e o desafio de superar seus traumas para voltar a andar. Os 

buracos negros são o déficit do espaço e como é possível fazer novas conexões e sinapses para 

recriar o movimento interrompido, ou que foi privado, tolhido. O seu movimento de expansão. 

Outro fator interessante são os neurônios-espelho, que podem redimensionar o movimento por 

convivência com o outro, ou um professor. O aprendizado passa por construções de movimentos 

que muitas vezes são assimilados e reproduzidos intuitivamente, ou não. O corpo se regenera, se 

ressignifica e, principalmente, pode, mesmo com seu saber, desenvolver uma nova percepção de 

si mesmo e do espaço que ocupa. 

Ele também discorre sobre o movimento pré-expressivo, na descrição do percurso do 

movimento que começa antes de ser iniciado. Ou seja, nossos músculos se organizam em nossa 

postura para, por exemplo, ficarmos em pé. 

A dança nos permite vivenciar essa transição. Pode ser que a vida seja também um 

exercício de transformação constante. A vida exige autonomia, e para isso é importante ter ritmo, 

ter visão espacial e sintonia com o corpo como uma totalidade. Se relacionarmos um gesto 

sistematizado e a medida da distribuição do peso e do olhar, teremos o movimento pré-

expressivo. “Os músculos gravitacionais, encarregados de garantir o nosso equilíbrio, antecipam-

se a cada um de nossos gestos" (GODARD, 2002, p. 6). 

 



23  

Metodologia e pesquisa com os estudantes 

 

Pensar as fronteiras entre pensar e sentir e o movimento expressivo orgânico e vital. Sobre 

a importância da dança como área de saber na escola e como criar uma abordagem pedagógica 

com o intuito de ensiná-la. Busco um modelo de ensino que gere a expressão dos estudantes 

visando a liberdade para melhorar as relações interpessoais, sua subjetividade própria, dialogando 

com as diferenças e realidades. 

Meu desejo de ensinar Dança no Ensino Básico começou com um incômodo: eu não 

queria ensinar coreografia, ensinar uma fórmula pronta, mesmo vindo de um lugar que fazia 

exatamente isso. A dança indiana requer um treinamento e aprendizado constante; trata-se de 

uma linguagem milenar que carrega o berço da tradição.  

A presente pesquisa envolve a reflexão sobre como dirimir as fronteiras entre pensar e 

sentir e o movimento expressivo orgânico e vital. Sobre a importância da dança como área de 

saber na escola e como criar uma abordagem pedagógica com o intuito de ensiná-la. Busco um 

modelo de ensino que proporcione, como disse, a expressão dos estudantes. 

Meu interesse reside na concretização do movimento de qualidade e sua inclusão no 

currículo escolar como uma área de conhecimento. Minha abordagem metodológica visa 

contribuir com aulas que permitam aos estudantes mais percepção de si mesmos, como um todo, 

e que reflitam sobre seus movimentos. 

Não pretendo ensinar dança indiana; meu objetivo é explorar elementos e possibilidades, 

capacitando os alunos a explorarem não apenas os movimentos da dança indiana, mas, a partir 

dessa experiência prática, criarem movimentos que conduzam a uma melhor compreensão do 

movimento no aprendizado da dança. Portanto, visando uma melhor compreensão da minha 

pesquisa. 

Uma abordagem pedagógica por meio da dança indiana que venha ao encontro de novas 

qualidades do movimento, dialogando com a realidade dos estudantes. Para elaborar uma 

fundamentação teórica que pudesse dialogar com minha pesquisa, sobre questões que envolvem a 

dança indiana como movimento interno e externo, na totalidade, realizei estudos baseados no 

modelo teórico de Joachim Andrade. 

Busquei na dança indiana a expressividade pessoal e a autotransformação na dança 

clássica indiana, sistematizada e codificada, que tem como objetivo libertar a expressividade 

contida no movimento dos estudantes, por meio dela. Uma dança de oposições. Meu objetivo é 

entender que caminhos posso adotar para incentivar o movimento livre, utilizando os princípios 



24  

contidos na dança clássica indiana. Como dirimir a contradição de usar uma dança sistematizada 

para esse fim, e estranha, com a intenção de recriar na disciplina e nos movimentos precisos o 

valor da prática aliada às ações da alma, entender o significado de ética e disciplina e construir na 

liberdade do movimento e da criação. 

Como começar uma aula falando de uma técnica tradicional pertencente a outra cultura, 

visando o efeito contrário: libertar o movimento? 

Como integrar a dança de acordo com a BNCC por meio da introdução de elementos e 

princípios comuns com a dança indiana? Sem importar um modelo e, principalmente, fugir dos 

modelos prontos de coreografias e repetição? 

Como transformar a realidade que prima pela inexpressividade em experiência do 

sublime? 

Em que espaço-movimento-tempo, na educação, o conhecimento separa o corpo como 

ferramenta cognitiva? Partindo desse conceito, pretendo pesquisar, por meio da dança indiana, 

uma abordagem pedagógica que instigue os estudantes ao conhecimento sensível e desperte para 

sua poética, incentivando seus potenciais criativos, dando ênfase no processo de criação do 

movimento. 

Outro aspecto de minha pesquisa é sobre como ter os mesmos objetivos alcançados com a 

prática artística da dança, tendo como meio a dança indiana? 

Como ter critérios e ferramentas que promovam a transcendência do aluno dançante para 

uma dimensão de maior olhar para seu próprio interior? 

De que maneira posso elaborar, do ponto de vista prático, uma metodologia prática, tendo 

como referência minha experiência realizada em minhas aulas? 

Como usar a interculturalidade e diversidade sem perder a identidade do estudante, para 

uma abordagem pedagógica que contribua para uma maior expressividade e um movimento mais 

livre e autônomo? 

Meu interesse em desenvolver a dimensão do movimento e da gestualidade por meio da 

dança indiana, com alunos do Educação Fundamental até o Ensino Médio, surgiu das questões 

relacionadas a ter uma experiência no corpo que fizeram ecoar questões como a supremacia do 

pensamento, em detrimento de uma educação que proporcionasse o conceito de percepção do 

corpo como uma totalidade. Neste recorte de realidade do Ensino Fundamental que eu pesquiso, o 

corpo como área de saber está restrito à educação física, e a arte também é um componente 

curricular teórico. Como preparar estudantes para os desafios da vida e exames, posteriormente, 

sem os conteúdos da Dança e Artes Cênicas raramente sendo vivenciados no corpo? Como lidar 



25  

com as emoções, identidade e sentimento de pertencimento sem a experiência corpórea? Não 

estou afirmando que é uma realidade geral, mas as demandas do Ensino Médio e dos exames 

preparatórios, posteriormente, restringem a participação do corpo. 

Uma aula que permita que o movimento possa ser sentido, percebido e gere reflexão. 

Abordado nessa pesquisa, com a contribuição de teóricos que pensaram a experiência e sua 

importância na formação do estudante. Essa fundamentação teórica sobre o que vem a ser uma 

experiência me serve de parâmetro para dialogar com a BNCC – Base Nacional Comum 

Curricular (BRASIL, 2017) e o Currículo em Movimento do Distrito Federal (BRASIL, 2018), as 

contribuições por meio da dança indiana. A experiência é “o que me passa”, disse Larrosa (2002), 

ou seja, o que nos envolve, o que nos mobiliza. 

Sou movida pelo desejo de desenvolver essa mesma perspectiva com a participação de 

alunos e alunas, para desenvolver uma didática integrando as aulas. Meu objetivo é o de criar 

aulas que sejam realmente mais atrativas para os estudantes, com acessibilidade e tradução de 

saberes, contribuindo para acessos a camadas mais profundas do corpo, a corporalidade, o 

movimento integrado, a respiração, o estudo do efeito do movimento, em detrimento da repetição 

do movimento. 

Comecei arriscando e elaborei exercícios com o objetivo de introduzir, no cotidiano e na 

disciplina, reflexões sobre identidade, sentimento de pertencimento e para promover nos 

estudantes o resgate do seu potencial expressivo – um resgate, porque este corpo sensível já 

existe. 

Retomando o processo de criação e essa experiência, introduzi o uso do diário de bordo. Eu 

estava ensinando sobre a importância de se traduzir, do autoconhecimento, e um possível 

caminho para elaborar exercícios para despertar a consciência da identidade. Ter espaço para 

refletir sobre suas próprias experiências em sala de aula, permitindo a reflexão, compartilhar 

experiências sinestésicas. Uma formação coletiva de aprendizado coletivo e individual. 

A turma do Ensino Médio, formada por adolescentes ávidos por experiências novas, pedia 

algo que fosse pulsante. No entanto, eu observava os estudantes e tentava elaborar aulas práticas 

para complementar o conteúdo teórico, e em meu planejamento, eu refletia sobre como tornar a 

linguagem do teatro uma experiência que despertasse uma relação de unicidade, onde pensar, 

sentir e agir fossem uma narrativa integradora. De acordo com Andrade (2010, p. 39), “cada 

pessoa nasce com um potencial expressivo e o hinduísmo dá ênfase mais à pessoa humana e às suas 

potencialidades”. 

Inspirei-me em aulas de artes cênicas, com exercícios baseados no livro O Teatro e seu 



26  

Duplo de Antonin Artaud (2019) e no livro Para um teatro pobre de Jerzy Grotowski (2013). 

Ambos encenadores se inspiraram no Oriente para criar métodos de atuação para o ator, e eu os 

incorporei no ensino da dança, dialogando com a dança indiana como centro da criação. O 

diálogo Oriente-Ocidente foi criando forma em minhas aulas. As aulas de artes cênicas eram 

ministradas durante um período para os estudantes do Ensino Médio. 

As aulas, no começo, eram um pouco de escuta, trabalhos corporais e aulas teóricas. Eu 

sentia que as aulas que eu preparava não atendiam aos meus anseios como professora; percebia 

uma distância entre o que eu ensinava de acordo com o conteúdo programático exigido. Comecei 

a introduzir nas aulas conteúdos de dança clássica indiana para melhorar o entendimento do 

conceito das aulas. E fui percebendo que esse diálogo com a dança indiana estava aprimorando 

minha prática em sala de aula. 

A dança clássica indiana possui um aprendizado cuja finalidade é apurar os sentidos, 

aprimorar a forma expressiva, cada detalhe do corpo para construir força, sentido e significado. 

Meu foco é o estudante que chega de uma realidade diferente da minha e dos demais alunos e 

alunas; eles chegam de regiões diferentes de Brasília, com diversas realidades e um mundo. 

O primeiro processo que considerei em minhas aulas foi a criação de jogos para o 

aprendizado de regras, limites e, principalmente, sobre como ocupar o próprio espaço, 

interagindo com outro corpo. Muitas crianças vêm de famílias sem acesso a um espaço de 

pertencimento básico. Ficar em círculo, ouvir, esperar sua oportunidade e ser livre. A escola 

tradicional contribui para esse corpo sentado dentro da sala de aula, com intervalos para brincar. 

Enfileiradas sentadas em seus bancos, olhando para a frente. Não pretendo expressar um 

julgamento sobre essa demarcação espacial adotada nas escolas, mas a simples mudança do 

modelo tradicional já era um chamamento para uma nova percepção. 

Eu me apresentava para os estudantes e abria espaço para experimentar nas aulas músicas 

de várias partes do mundo, além da narração de histórias. Essa decapagem foi um processo para 

mim também. Nas aulas, havia exercícios baseados na dança indiana, que tem um repertório de 

gestos para representar flores, animais, objetos do cotidiano. Lembrando que eu dava aula de 

teatro também, não era para imitação, e sim uma forma lúdica de ampliar os movimentos de uma 

forma que não fosse óbvia. Com o tempo, fui abstraindo conceitos que não precisavam trazer um 

gesto construído. Eu aproveitava os gestos que simbolizavam os animais que dariam origem a 

novos animais; se fosse uma história sobre a flor de lótus, incentivava as crianças a criar um novo 

jardim, com novas flores. 

Na dança indiana, o tempo é denominado kala, que significa tempo e ritmo, e é necessário 



27  

aprender os adavus (combinação de passos) em três kalas. O primeiro kala é o movimento lento, 

que facilita propor movimentos para desacelerar, harmonizar e deixar os sentidos e a percepção 

dos micromovimentos e a vivência dos detalhes. Em seguida, o movimento médio, até chegar 

ao movimento mais rápido. Geralmente, a maior dificuldade é o movimento mais lento. Por 

exemplo, abrir e fechar uma mão, lentamente, utilizando cada micromovimento dos dedos até 

abrir totalmente as mãos. Nossa cultura valoriza a velocidade como uma virtude, e estamos no 

momento do pensamento acelerado. Os estudantes trabalham o movimento lento com muita 

dificuldade. À medida que eles percebem como desacelerar e executar da maneira mais lenta 

possível um gesto, ou uma ação simples do cotidiano como caminhar, é visível o estado de 

concentração e foco que uma simples proposta desse tipo incide sobre eles. Depois ensinava 

movimentos leves de relaxamento e terminava com meditação. 

No começo, havia um caos para administrar e organizar a aula; aos poucos, fui 

construindo com muito afeto, atenção e qualidade de presença. Meu planejamento mudava se 

fosse preciso, o roteiro era flexível, e eu me organizava também. 

A Índia estava lá, no meu conteúdo, oferecendo disciplina com poesia e afeto. Na dança, 

existe a oportunidade do seu mundo interior ser visto e estimulado. Uma aula de dança pode ser 

o único abraço do dia, ou a possibilidade de se ver sem tantos comandos de comportamento 

preestabelecidos. Não significa que ensinar dança ou teatro seja deixar um ambiente sempre 

caótico, sem comando; é que é possível criar uma ordem interna. As regras são necessárias, mas 

descobri em minhas aulas que existem outras maneiras de ensinar, conteúdos que geram 

autorrelação, concentração e sentido. Um potencial estimado pode refletir na própria vida, esse 

legado em seu caminhar. 

Abrir fronteiras para falar de um pássaro, todos faziam seu pássaro, desenhavam, e a 

participação deles no processo de criação era muito grande. Elaborei jogos que permitiam a 

ludicidade; a brincadeira como ferramenta pedagógica sempre fez parte de minhas aulas. 

Comecei pelo sensorial, dando aulas em espaços diferentes, embaixo das árvores da escola, lendo 

para os estudantes e usando o conteúdo programático condizente para as séries pertinentes. 

Elaborei uma aula sobre a gestualidade simbólica das mãos e seu significado na narrativa 

em uma contação de histórias. A intenção da aula não era, naquele momento, ensinar dança e sim 

fazer uma relação entre movimentos para explicar a origem da palavra avatar, dialogando com a 

linguagem que os estudantes conhecem sobre jogos e inteligência artificial. Mas os estudantes 

recriaram os gestos, o que não significa que reproduziram a seu modo uma variação do que foi 

visto e assimilado. O que me chamou a atenção foi que os gestos recriados não partiram dos gestos 

apresentados. 



28  

Eles não tinham formação em dança; ministrei essa aula em uma turma de altas 

habilidades, em uma aula de artes visuais. O diálogo com eles abriu espaço para novas histórias 

narradas, e a capacidade de pesquisa deles abriu reflexões e, no final da aula, eles criaram gestos, 

aproveitando para, a partir de suas experiências, criar gestos para traição, raiva, conflitos inerentes 

aos avatares que eles estavam criando. Mostraram uma música feita através do idioma criado pelos 

religiosos em estado de transe religioso. Havia essas conexões entre corpo, religião. Não introduzi 

o conceito de religião. A cosmogonia da origem do conceito de avatar, banalizado e muito usado 

em redes sociais e na internet em geral, sem o conhecimento de sua origem, está diretamente 

relacionada à cosmogonia e origem da dança indiana e dos mitos e símbolos pertencentes à 

cultura indiana. Enfatizei a origem dos mitos e como a cultura ocidental pode se apropriar de 

símbolos sem conhecer sua origem. Uma aula sobre origens de gestos, sobre o ponto de vista na 

contação de um mito e como isso se conecta com a história deles para se ressignificar. 

Minha questão é dar ênfase ao processo e, mais ainda, à pessoa humana e às suas 

potencialidades, e cada um é responsável por si mesmo e por sua libertação. 

Podemos notar, então, que, para algumas abordagens, a razão parece estar submetida à 

afetividade, conforme algumas interpretações, segundo filósofos pedagogos como Larrosa 

(2002), por exemplo. Assim, consideramos muito importante rever os estatutos e os papéis 

atribuídos aos aspectos afetivos e cognitivos. 

Retomando o processo de criação dessa experiência, introduzi o uso de diário de bordo 

para os estudantes, para dialogar com as questões individualmente que muitas vezes não são 

expressas no coletivo. Eu buscava ressaltar a importância de se ter espaço para refletir sobre as 

próprias experiências em sala de aula, permitindo compartilhar experiências sinestésicas. Uma 

formação coletiva de aprendizado coletivo e individual. 

No contexto dessa mesma perspectiva, com a participação de alunos e alunas, minha 

intenção é desenvolver uma didática integrando as aulas, a pluralidade e diferentes versões de 

movimentos para a criação. O objetivo é criar aulas mais atraentes para os estudantes, com uma 

acessibilidade e tradução de saberes, contribuindo para acessos a camadas mais profundas do 

corpo. Como, por exemplo, o movimento integrado, a respiração, o estudo de partes do corpo 

como um vocabulário simbólico com sentido. 

O que pretendo refletir é sobre os frutos dessa relação construída que parte do meu desejo 

de tornar a dança uma experiência. Meu objetivo é dialogar com os estudantes sem impor um 

modelo pronto a ser seguido, ou engessá-los em uma técnica e formas repetidoras de coreografias. 

Entendo a educação por meio da dança como aprendizado que visa libertar o movimento e 



29  

não o aprisionar. Sempre reflito sobre uma maneira de preparar uma atmosfera na turma, uma 

pausa interna. A educação básica ainda precisa, de acordo com minha experiência, de ferramentas 

para educar sem punir ou excluir. 

Meu ponto de partida é uma dança sistematizada com códigos rígidos. Eu eliminei a 

austeridade e propus uma forma pessoal para revelar o potencial adormecido dos estudantes, 

reconhecendo que eles já possuem uma poética, partindo de suas diferentes realidades e formas de 

perceber o mundo. 

Abordarei os percursos da dança indiana que introduzi nas aulas como meio para a 

libertação do movimento. 

Uma pesquisa que me permita encontrar meios de aproximar o sentimento de 

pertencimento no corpo, tendo como abordagem que o corpo é o espaço. Quando o estudante 

caminha no espaço, o corpo dele não está separado do solo; esse caminhar não é isolado, ele se 

constrói no ato de caminhar. Destaco esse aprendizado de si mesmo e sua relação. Uma 

possibilidade de alargamento de fronteiras, partindo do princípio que uma educação somática, 

sensível e autoral pode ser construída com o acesso a outras linguagens corporais, mesmo que 

respeitando o saber existente dentro da realidade dos estudantes. 

Meu objetivo como professora de dança é fazer um estudo somático, baseada na 

introdução da dança indiana com uma abordagem fragmentada que venha ao encontro de novas 

narrativas do corpo, dialogando com a realidade dos estudantes e sobre a linguagem silenciosa do 

afeto; trata-se de definir meus códigos de acesso a uma experiência de significados e de mutação 

no cotidiano de estudantes. Como transformar a realidade que prima pela inexpressividade em 

experiência do sublime? Em que momento a austeridade criou um status em uma escola que 

desativa aos poucos o movimento livre? E em que momento colocou a subjetividade no corpo 

como algo complexo? 

Se o estudante entender que existe em outra cultura uma maneira diferente de mover seu 

corpo, de expressar o que sente, ele também pode encontrar em sua própria cultura a sua própria 

narrativa e mitologia. 

A mitologia do corpo que circula em um grupo social se inscreve no sistema postural, e 

reciprocamente, a atitude corporal dos indivíduos serve de veículo para esta mitologia. Este 

território da fala partindo do contexto e da realidade que ele já possui dentro de si (GODARD, 

2002, p. 7). 

Quando abordo uma perspectiva de narrativas simbólicas, é sobre um sentimento de 

pertencimento forjado na questão da identidade. E o movimento atravessa essa memória e se 



30  

relaciona com a realidade que se vive. 

Uma pedagogia que sobretudo possa ser uma experiência sobre a linguagem silenciosa do 

afeto e definir novos paradigmas e códigos para uma experiência sensorial de significados e de 

transmutação no cotidiano de estudantes. 

A escola é o lugar onde a luz e a sombra convivem, como em qualquer lugar da sociedade; 

é um espelho onde a humanidade está, com imensa complexidade. 

O primeiro processo que considerei em minhas aulas foi a criação de jogos para o 

aprendizado de regras, limites e, principalmente, sobre como ocupar o próprio espaço, 

interagindo com outro corpo. Muitas crianças vêm de famílias sem acesso a um espaço de 

pertencimento básico. 

Como usar a interculturalidade e diversidade sem perder a identidade do estudante, para 

uma abordagem pedagógica que contribua para uma maior expressividade e um movimento mais 

livre? 

Meu objetivo é baseado na dança indiana como inspiração com uma abordagem abstrata, 

que venha ao encontro da realidade dos estudantes e sobre a linguagem silenciosa do afeto. 

Pesquisar novas abordagens de percepção do corpo no cotidiano de estudantes. Como 

transformar a realidade que prima pela inexpressividade em experiência do sublime? A poesia 

acontece em momentos em que muitas vezes não são valorizados e só podem ser experimentados 

fora dos muros da escola. São raras as experiências com o riso e a liberdade no contexto da escola. 

Essa rigidez foi meu primeiro lugar de não pertencimento; eu me sentia torturada por não atender 

a esse modelo de fábrica que prepara corpos para a fábrica, para os modelos de automação e 

preparação para o mercado de trabalho. Eu sempre refleti sobre: E a vida? Esses corpos tristes 

não podem se emocionar com seus corpos se lançando no desconhecido de si mesmos? Não estou 

buscando fazer terapia, nem afirmo nada sobre religião ou espiritualidade. 

Nas primeiras aulas, o primeiro princípio: dialogar, não impor uma abordagem pronta, 

propor aos estudantes exercícios, jogos, com ênfase no processo de estudo do movimento. 

Introduzir uma nova possibilidade de criação de movimento em dança, com os princípios 

contidos na dança clássica indiana, é desafiador e, ao mesmo tempo, uma oportunidade. 



31  

No entanto, concepções estreitas de dança causam duas grandes dificuldades para 

investigações sobre a base biológica da dança. Primeiro, muitas formas expressivas e 

esteticamente poderosas de movimento humano são excluídas por uma concepção estreita de 

dança baseada em batidas musicais, que negligencia outros aspectos do envolvimento com o 

movimento e o conhecimento cultural que são centrais para o fenômeno mais amplo da dança. 

Tradições de movimento como tai-chi ou yoga, estilos de performance ocidentais como mímica, 

teatro físico, arte performática, muita dança moderna e “peças de teatro de palhaços” muitas 

vezes carecem de música e podem ser executadas sozinhas. Exclui uma série de tradições 

culturais não ocidentais, como o kathakali indiano, o hula havaiano ou o butô japonês. A poesia em 

linguagem de sinais é outra forma de movimento expressivo (BARNSTAPLE, 2024, p. 4). 

Incluir uma dança tradicional não ocidental requer um estudo minucioso da realidade do 

lugar de origem dos estudantes, para respeitar a realidade deles e suas crenças e percepção do 

mundo. É muito importante também avaliar a escola e como a abertura para a inovação é 

percebida e aceita. Evitei também respeitar a tradição da dança clássica indiana. Um caminho 

entre apresentar perspectivas inovadoras para o ensino da dança e manter a tradição e o respeito. A 

intenção não é ensinar dança indiana, mas levar exercícios e construções de treinamento que 

ampliem o repertório de gestos dos estudantes. As tradições não ocidentais, no caso da dança 

indiana, só conseguem ser bem aceitas caso sejam o resultado de um processo de introdução de 

elementos da dança. 

Precisei começar pelos detalhes; o novo precisa ser associado ao que é pertencente e 

precisa ser um território conhecido. Se vou falar das mãos, por exemplo, começar por exercícios 

livres com as mãos, para em seguida associar às hasta mudras da dança indiana, e seguindo esse 

caminho, com o objetivo de sensibilizar a linguagem das mãos, por exemplo, e aos poucos 

sensibilizar e alterar o sentido da percepção das mãos até chegar ao processo de criação de 

narrativas e sequências coreográficas. Essa educação intercultural abrange a inclusão do estranho 

dentro de um contexto escolar, e facilita trabalhar a intolerância com o novo e o diferente, sendo 

no final do processo bem aceita no ensino da dança. 

O trabalho deve fluir com um movimento de integração que começa no mínimo ato de 

ouvir e aceitar o fluxo do início de um longo processo de criação com novos paradigmas, em 

detrimento da necessidade de exposição de resultados e fazer da dança o que a escola geralmente 

espera, o clichê da dança como entretenimento, nas datas comemorativas, ou recurso de 

avaliação. É muito importante salientar que não pretendo generalizar; atualmente, muitas escolas 

públicas estão ultrapassando as fronteiras da dança como coreografia sem o processo de criação 



32  

do movimento. Mas nas escolas em que atuei, mesmo com a BNCC abrindo espaço para diferentes 

abordagens na dança, o estigma de ensaiar coreografias prontas para eventos comemorativos 

ainda está muito presente, principalmente nas séries iniciais, que reforçam esse paradigma na 

dança na escola pública por meio de eventos intimamente ligados às datas comemorativas. 

Para se criar comprometimento e pertencimento, farei uso do círculo, ou qualquer 

organização do corpo no espaço que comece do coletivo para a individuação. 

Fui, aos poucos, fragmentando o processo da linguagem da dança, começando pelos 

olhos. Quando falava dos olhos, recolhia mitos e lendas de várias culturas, inclusive a indiana, 

seguidos de exercícios codificados da dança indiana. Em seguida, ouvia os relatos deles sobre a 

experiência de dançar usando somente os olhos, recriando uma forma pessoal de olhar. O 

aprendizado pode ser assimilado partindo de princípios aliados ao contato com culturas variadas. 

Fiz um estudo comparativo na tentativa de usar um ponto de partida diferente para obter 

resultados a partir do contraste simbólico e do movimento. Em seguida, em uma roda de 

conversa, os relatos sobre os olhos eram muito ricos, abordando as possibilidades de olhar a vida 

e a própria realidade de forma diferente. É impressionante para mim, e um mundo a desvelar, a 

incrível capacidade dos estudantes de criação e recriação de si mesmos, sendo revelados por meio 

do contato com diferentes treinamentos para o corpo, fazendo uma analogia aos exercícios de 

treinamento de dança indiana. 

No livro Movimento Total de José Gil (2002), o movimento de dentro para fora, 

simultaneamente, refere-se à ideia de que o movimento humano é uma expressão integral do ser, 

envolvendo não apenas a manifestação física externa, mas também a interioridade, as emoções e 

a subjetividade. Gil (2002) propõe que o movimento autêntico surge da integração entre o corpo, 

a mente e o espírito, em um fluxo contínuo e simultâneo de expressão. Esse pensamento 

fundamenta, em parte, questões que venho investigando em minha prática pedagógica. Este autor 

traduziu conceitos que tinham referência no Oriente. O movimento de dentro para fora sugere 

que a expressão do movimento não é apenas uma questão de forma física externa, mas sim uma 

manifestação que emerge do interior do indivíduo, refletindo suas emoções, pensamentos e 

sensibilidades de maneira integrada e sincronizada. 

Ao aplicar essa ideia à dança indiana em minha proposta pedagógica, pretendo explorar 

formas de encorajar os estudantes a conectarem-se com suas emoções, sentimentos e 

pensamentos durante a prática da dança, buscando expressar essas dimensões internas por meio do 

movimento físico externo. Isso pode enriquecer a experiência da dança, promovendo uma 

abordagem mais profunda e significativa para a expressão artística. 



33  

Comecei a construir o planejamento das aulas dialogando principalmente com os 

estudantes. Não foi um objetivo concebido ensinar dança indiana, tampouco incluir em meu 

planejamento exercícios por meio da dança indiana. Iniciei meu ofício de professora numa época 

anterior à BNCC e o conservadorismo era muito maior, e não havia internet. O Oriente estava 

contido na essência do que acredito. 

O diário de bordo está aliado aos diálogos com eles. Um processo que sempre vai ao 

encontro do aprendizado da dança. 

Na minha experiência, ao introduzir a libertação do movimento na dança para alunos do 

Ensino Médio, testemunhei uma transformação notável na expressão corporal e na 

autoconfiança. Inicialmente cautelosos, os alunos gradualmente se libertaram das convenções 

tradicionais, explorando movimentos mais fluidos e autênticos. 

À medida que incentivava a autenticidade, percebi uma melhoria significativa na 

comunicação não verbal dos alunos. A libertação do movimento não apenas ampliou seu 

repertório de dança, mas também promoveu uma maior conexão emocional com a arte. 

Observei a dança tornar-se uma forma poderosa de expressão pessoal para esses 

estudantes, proporcionando-lhes uma maneira única de compartilhar suas experiências e 

emoções. 

Além disso, observei uma mudança positiva na dinâmica da sala de aula. A liberdade 

concedida aos alunos para explorar movimentos individuais promoveu um ambiente mais 

colaborativo e inclusivo. A diversidade de estilos e abordagens enriqueceu a experiência de 

aprendizado, criando uma atmosfera vibrante de criatividade. 

No geral, a introdução da libertação do movimento na dança não apenas aprimorou as 

habilidades técnicas dos alunos, mas também catalisou um processo de autoconhecimento e 

expressão autêntica, tornando significativa a jornada de aprendizado. 

 

Procedimentos metodológicos 

 

A natureza do problema da pesquisa exigiu aulas planejadas para introduzir elementos da 

dança indiana ao movimento integrado da dança e ao movimento pessoal do aluno. Uma 

característica que foi adotada para a coleta de dados foi a flexibilidade e autonomia para os alunos 

expressarem suas emoções e espontaneidade, com muito espaço para o riso e a plena aceitação 

de seus corpos. Uma atmosfera de aceitação e liberdade de criação foi incentivada,   um ambiente 

sem a presença da crítica e da punição. Um fator que garantiu esse resultado espontâneo foi o 

critério de seleção que partiu do desejo do estudante de participar; todos os estudantes escolheram 



34  

participar da pesquisa e tinham a liberdade de desistir e mudar de ideia. 

Só ocorreram duas desistências. Todos os participantes, durante as aulas, no mesmo 

período, tiveram oportunidade de falar e expressar o que sentiam e, principalmente, a fala com 

"o seu corpo inteiro" (ARFOUILLOX, 1976, p. 43), proporcionando assim momentos de 

intimidade e afetividade, o que foi um elemento transformador para coletar dados e desenvolver 

a pesquisa. 

Primeiramente, farei uma descrição do que entendo por gesto, tendo como modelo de 

expressividade a dança clássica indiana. A gestualidade tem seu cerne no significado. Toda a 

arquitetura do corpo foi feita para ser treinada para expressar uma ideia e depois fará parte de 

uma narrativa com o corpo. Todas as partes do corpo têm um significado. É um vocabulário 

gestual simbólico que precisa ser muito mais do que um treinamento memorizado.  

A dança clássica indiana, que teve sua origem também na literatura, é uma dança que 

desconhece o dilema entre teatro e dança; ambos acontecem simultaneamente. Os gestos são 

dançados, e a dançarina interpreta o gesto com todo o seu corpo, como se fosse um texto. Se ela 

vai falar de uma flor de lótus (alapadma) e sentir encantamento ou paixão, vai usar uma navarasa 

(nove emoções); ela vai dançar usando esses gestos das mãos e movimentos dos olhos, por 

exemplo, para interpretar esse sentimento, com o gesto compondo a narrativa. 

O livro Natyashastra, escrito por Bharata Muni no século II, possui o registro de como 

executar os gestos e o significado de cada parte do corpo. O gesto foi o resultado de um estudo 

que foi construído há milênios. O corpo como criação da arte, da cura e da conexão com o divino. 

Nesta cultura, o estudo de cada parte do corpo tem uma relação com a cura do sistema fisiológico, 

no caso do Yoga, e mesmo na dança, os gestos têm a função de promover bem- estar, saúde 

mental, organicidade. Nesta dança, o acaso não prevalece; as estruturas são feitas para o 

aprendizado do vocabulário expressivo do corpo para expressar plasticidade dos movimentos na 

dança pura que não narra histórias, ou na dança que interpreta histórias, o gesto tem uma função e 

um significado claro. Quem assiste precisa conhecer essa escrita corporal como se fosse um novo 

idioma para entender o que o corpo diz. 

Na dança indiana, a expressividade profunda permite que, mesmo sem o entendimento do 

vocabulário narrado pela dançarina, a expressão da beleza do gesto ainda se comunica e encanta, 

porque o gesto vem acompanhado de bhava (expressão das emoções) e rasa (o sentimento). 



35  

Na minha perspectiva de recriar uma abordagem pedagógica visando o movimento livre, 

minha proposta é ter como referência a dança Pura (Nritta), que não possui significados no 

movimento, para dialogar com os estudantes sem impor um modelo pronto a ser seguido. Nesse 

caso, entendo a educação por meio da dança como aprendizado que visa libertar o movimento e 

não o aprisionar, nem pretendo ensinar coreografias. 

Na dança clássica indiana, a gestualidade desempenha um papel crucial como modelo de 

expressividade. Os princípios básicos do Bharatanatyam, estilo de dança clássica indiana, por 

exemplo, os gestos das mãos, ou hasta mudras, compõem uma sofisticada comunicação 

simbólica, que corresponde a uma palavra literalmente com significados que, associados aos 

movimentos dos olhos, por exemplo (shiro bhedhas), enriquecem uma infinidade de 

composições, construindo uma narrativa simbólica no corpo, que se abre em movimentos como se 

fosse um livro onde suas páginas são descritas em forma de movimento, expressividade, emoção 

(bhava), sentimentos (navarasa). São uma linguagem simbólica que transmite narrativas, 

emoções, mitos, arquétipos e origem divina.  

Cada hasta-mudra, gesto das mãos, possui significados específicos, permitindo que os 

dançarinos comuniquem histórias complexas e transmitam nuances emocionais através de 

movimentos precisos. Na dança indiana, dança e teatro acontecem numa única manifestação; a 

combinação de gestos, posturas corporais e expressões faciais contribui para a riqueza e a 

profundidade da narrativa. 

Sempre reflito sobre uma maneira de preparar a atmosfera visando exercícios que 

ampliem o gesto para quem o faz de dentro para fora e de fora para dentro. Neste contexto, entrei 

em contato com o filósofo português José Gil, um dos modelos teóricos que escolhi para me 

fornecer referencial teórico. Falarei sobre o livro Movimento Total e três capítulos que melhor 

explicam meu caminho adotado. 

No “corpo paradoxal”, conceito criado pelo filósofo José Gil, nosso corpo é o espaço; não 

estamos ocupando um lugar fora do espaço. O corpo tem em sua realidade o paradoxo que consiste 

no limiar da criação do corpo que é consciência. Segundo Gil (2009), “Nenhum espaço é deixado 

livre fora da consciência do corpo”. 

De acordo com Gil (2009), se mergulhamos numa banheira, a água forma com a pele o 

corpo e, de maneira simbiótica, passa a ser uma única manifestação. Essa inteligência do espaço do 

corpo pertence à realidade dos corpos, não é uma experiência pertencente a atletas, dançarinos, 

atores, por exemplo; é uma qualidade inerente a todos os corpos. A separação do corpo e do 

espaço é uma ilusão. 



36  

Um espaço como o espaço do corpo, onde o interior e o exterior são um só. Tudo isto 

mostra que o movimento dançado se aprende: é necessário adaptar o corpo ao ritmo e aos 

imperativos da dança. Os músculos, os tendões, os órgãos devem tornar-se vias para o 

escoamento desimpedido da energia; o que, em termos de espaço, significa a imbricação estreita do 

espaço interno e do espaço externo, do interior do corpo que a energia investe, e do exterior onde 

se desdobram os gestos da dança. O espaço interior é coextensivo ao espaço exterior (GIL, 2004, 

p. 49). 

A consciência da unidade é um processo de aquisição que depende muito das relações 

que são construídas durante a vida. Somos uma unidade ocupando o espaço dentro e fora de nós, 

que acontece simultaneamente. Estou executando um movimento com os dedos das mãos, em uma 

ação funcional e utilitária, escrevendo no computador, que neste momento é uma extensão do 

meu corpo e passa a ser o meu corpo também. Eu sou o espaço que eu habito. A relação que eu 

estabeleço com um objeto presentifica o saber e a inteligência do meu corpo, sentir em relação a 

ele. Quando observo o objeto, meu corpo sabe como me relacionar com esse objeto, e da mesma 

forma a atenção que vou expressar dialogando com este objeto. Recebo dele sinais e 

possibilidades de como meu corpo deve se movimentar no espaço; o objeto, o espaço me situa e 

me devolve a consciência do movimento que poderá ser de desviar, abaixar, pular, fazer uma 

curva, uma dança de oposições que transmite consciência existente, o corpo que se pensa em 

movimento. 

O percurso do aprendizado em dança dilata a consciência do meu peso, da gravidade e da 

relação com o mundo. Estamos agindo no mundo integrados em uma grande teia de relações 

espaciais, que se compõem no corpo.  

A dança oferece a possibilidade de restabelecer uma relação não utilitária e não 

fragmentada da vida. A dançarina é o espaço se dançando, é a unidade se fazendo experiência 

dentro e fora, internamente e externamente. De acordo com Gil (2009), o corpo interior e exterior 

se expressam simultaneamente, e segundo sua análise do gesto, é difícil até mesmo para os gestos 

codificados e sistematizados da Dança Clássica Indiana reter o significado com exatidão. As 

forças que atuam, por exemplo, em uma hasta mudra (gesto das mãos) para representar um peixe, 

passam antes pela decomposição do movimento dos dedos, do punho, e a descrição da trajetória 

do início ao fim desse gesto passa por vácuos que se diluem em diferentes forças ricas do sentir. 

Se o dançarino é o espaço e o movimento começa nele mesmo, a experiência de dançar percorre 

um mecanismo de construção do próprio dançarino. 



37  

Elaborei quadros contendo os pressupostos da BNCC e um pequeno resumo da 

metodologia de ensino do estilo de dança clássica indiana Bharatanatyam. 

 

Quadro 1 - Estrutura da BNCC 

 

Competência Capacidade abrangente de mobilizar 

conhecimentos, habilidades e atitudes para 

resolver problemas em diversos contextos. 

Competências Gerais • Autoconsciência 

• Autogestão 

• Consciência social 

• Habilidade de relacionamento 

• Tomada de decisão responsável 

Competências Específicas Relacionadas às áreas de conhecimento e 

aos componentes curriculares. 

Habilidades Relacionadas aos objetos de 

conhecimento que os alunos devem 

desenvolver da Educação Infantil ao 

Ensino Médio. 

Linguagens do Componente Arte • Artes Visuais 

• Dança 

• Música 

• Teatro 

Dimensões do Conhecimento na Arte • Criação – O fazer artístico, com 

protagonismo do sujeito. 

• Crítica – Impressões e compreensões a 

partir de vivências, estudos e pesquisas, 

correlacionando com aspectos históricos e 

culturais. 

• Estesia – Experiência sensível das 

emoções. 



38  

 • Expressão – Capacidade de exteriorizar 

criações subjetivas. 

• Fruição – Deleite estético e 

sensibilização pelas práticas culturais. 

• Reflexão – Análise, percepção e 

interpretação das manifestações artísticas. 

Fonte: Autoria própria, 2025. 

 

Quadro 2- Estrutura metodológica da dança Indiana Bharatanatyam 

 

Aula 1 Conteúdo Programático 

Introdução ao Bharatanatyam Apresentar Bhumi Pranam e seu 

significado 

• Ensinar Bhumi Pranam 

• Exercícios de aquecimento: 

alongamento, rotação e flexão de 

diferentes partes do corpo: cabeça, 

pescoço, ombros, braços, cintura, quadris, 

joelhos, tornozelos, pés etc. 

• Introdução às três posturas básicas: 

Araimandi, Murumandi e Samapadam 

• Demonstração das três posturas 

• Finalizando com Bhumi Pranam 

Aula 2 • Bhumi Pranam 

• Discussão contínua da história do 

Bharatanatyam: diferentes banis/estilos 

• Bhumi Pranam 

• Exercícios de aquecimento 

• As três posturas básicas Samapada, 

Aramandhi. Muru Mandi 

• Introdução das 10 Hastas 

• Finalizando com Bhumi Pranam 



39  

Aula 3 • Bhumi Pranam 

• Exercícios de Aquecimento 

• As Três Posturas Básicas 

• Revisão das primeiras 10 Hastas 

 • Introdução ao sistema de Música 

Carnática: tala, laya etc. 

• Introdução ao Tatta Adavu 

• Finalizando com Bhumi Pranam 

Aula 4 • Bhumi Pranam 

• Exercícios de Aquecimento 

• As Três Posturas Básicas 

• Introdução das próximas 10 Hastas 

• Revisão do Tattadvu 

• Introdução das próximas 8 Hastas 

• Finalizando com Bhumi Pranam 

Aula 5 • Bhumi Pranam 

• Exercícios de Aquecimento 

• As Três Posturas Básicas 

• Revisão das 28 Hastas mudras – 

Asamyukita hastas: Gestos com uma mão 

• Introdução do primeiro grupo de adavus: 

Tattadavu 

• Ensinando o Tattadvu Número 1 ao 8 

• Finalizando com Bhumi Pranam 



40  

Aula 6 • Bhumi Pranam 

• Exercícios de Aquecimento 

• As Três Posturas Básicas 

• Revisão das 28 Hastas mudras – 

Asamyukita hastas: gestos com uma mão 

• Introdução do primeiro grupo de adavus: 

Tattadavu 

• Ensinando o Natta davu. Número 1 a 3 

• Finalizando com Bhumi Pranam 

Aula 7 Bhumi Pranam 

• Introdução aos quatro tipos de 

Abhinaya: Angika, Vachika, Acharya, 

Satvika 

 • Exercícios de aquecimento 

• Introdução do Natta davu Números 4, 5, 

6, 7, 8 

• Terminando com Bhumi Pranam 

Aula 8 • Bhumi Pranam 

• Exercícios de Aquecimento 

• Introdução da Samyukita Hasta: gestos 

com as duas mãos. 

• Revisão dos quatro tipos de Abhinaya: 

Angika, Vachika, Acharya, Satvika 

• Exercícios de aquecimento 

• Tatta Adavu 1 ao 8 

• Terminando com Bhumi Pranam 



41  

Aula 9 • Bhumi Pranam 

• Exercícios de aquecimento 

• Revisão das 28 Asamyukita Hastas: 

Gestos com uma mão. 

• Revisão do Tattadvus 

• Revisão do Natta Adavu 

• Terminando com Bhumi Pranam 

Aula 10 
 

• Bhumi Pranam 

• Exercícios de Padha Bhedas 

• Introdução de 2 movimentos oculares: 

Drishti Bhedha (Sachi e Pralokita) 

• Introdução do Tatti Mettu Adavu 

• Terminando com Bhumi Pranam 

Fonte: Autoria própria, 2025. 

 

Quadro 3 - Estrutura das Aulas de Treinamento Corporal na Dança Indiana 

 

Aula Conteúdo Trabalhado 

Aula 1 Geometria do Corpo – Isolamento, 

dissociação, assimetria, movimentos não 

lineares, desconstrução e coordenação 

corporal. 

Aula 2 Olhos – Treinamento específico para 

consciência da colocação e expressão do 

olhar. 

Aula 3 Mãos – Exercícios para flexibilidade das 

mãos, dedos e pulsos; introdução às hastas 

mudras e narrativa com as mãos. 

Aula 4 Ritmo – Batidas dos pés em tempos e 

velocidades variadas (lento, médio e 

rápido), explorando ciclos rítmicos de 3, 

4, 5 e 7 tempos. 



42  

Aula 5 Fortalecimento e Deslocamento – 

Flexibilidade e força dos pés, tornozelos, 

ancas e costas; controle do centro de 

gravidade e trabalho de deslocamento 

(“Dançar a Terra”). 

Aula 6 Equilíbrio – Reforço de isolamento, 

dissociação, assimetria, movimentos não 

lineares e coordenação. 

Aula 7 Espaço – Exploração de linhas 

geométricas (círculo, meio círculo, 

vertical, horizontal, diagonal 45°) com 

posturas, deslocamentos, olhos e saltos. 

Aula 8 Posturas e Narrativa – Estudo de 

equilíbrio com posturas como Shiva 

Nataraja; criação de histórias pelos 

estudantes por meio de gestos. 

Aula 9 Emoção – Exercícios respiratórios, 

criação de vocabulário gestual pessoal, 



43  

 integração com dança clássica indiana e 

arquitetura da iconografia dos templos 

hindus. 

Aula 10 Síntese Corporal – Isolamento e 

dissociação rítmica dos pés; integração de 

todo o corpo para criações individuais e 

coletivas. 

Fonte: Autoria própria, 2025. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



44  

CONCLUSÃO 

 

A dança clássica indiana transformou a minha percepção da vida, e a partir de minha 

experiência, por meio dela, em sala de aula busquei pesquisar uma abordagem pedagógica e 

elaborar, com os estudantes, um diálogo intercultural, uma experiência com a diversidade. Um 

campo energético para o estudante se manifestar, uma dança de experiência no corpo que poderá 

gerar uma dança com mais sentido e propósito. 

Esta proposta de ensino de dança está intrinsecamente relacionada à alteridade (Freire), ou 

seja, um domínio do conteúdo numa relação horizontal com os estudantes para estabelecer uma 

comunicação que faça sentido para eles. Percebi a necessidade de estar com o conteúdo da 

disciplina muito bem estruturado e associado aos princípios da dança indiana. Eu observei 

durante as rodas de conversa com os estudantes a importância do ensino da dança como uma 

possibilidade de contribuição no que se refere à necessidade existencial de um contato sensível 

com o próprio movimento. Chamou a minha atenção uma turma de estudantes do Ensino Médio, 

com a qual fui a campo para a pesquisa do mestrado, a maioria deles com muitas informações, 

mas pouco acesso à expressão do próprio movimento. 

Nos primeiros exercícios de respiração e em seguida de movimentos e variações do uso 

das mãos, solicitei aos alunos e alunas que pensassem em um recorte de história pessoal e em 

seguida contassem a história somente com o uso das mãos. E assim foi criada uma atmosfera de 

riso e pertencimento. Havia um mistério que eles sentiram ao criar a sua própria narrativa, com 

signos e gestualidade criados por eles, sem a necessidade de um modelo a ser seguido. A 

interpretação deles da história narrada por eles próprios provocou um debate sobre a necessidade 

da reflexão do que a dança afeta nos seus corpos e do quanto ela poderá contribuir na formação 

deles. Eu introduzi as hasta mudras da dança clássica indiana e a sutileza na força dos gestos das 

mãos; outras perspectivas de percepção do corpo e seus símbolos emergiram, e eles perceberam 

a importância da sutileza. No final dessa aula os alunos permaneceram sentados, não queriam 

sair da sala de aula, algo tocou profundamente nas suas existências. 

Alguns alunos falaram da importância daquele momento de descoberta do 

micromovimento que pode ser apenas olhar, ou mover as mãos, por exemplo, a descoberta da 

capacidade de ampliar o repertório de gestos e de como melhorar a comunicação de uma ideia 

complexa; a importância do gesto com sentido. A minha intenção era transmitir esta experiência 

da dança indiana, tendo como principal objetivo trazer o corpo como centro afetivo para a sala de 

aula, afetivo porque minhas ações afetam e me afetam também e, nesta troca simbiótica, o 

fenomenológico desperta “o corpo em vida”, transforma um corpo ausente de si mesmo em 

potência criativa. 



45  

A escola produz corpos ausentes de si mesmos, corpos para cumprir protocolos da grade 

curricular de comportamento obediente e simétrico. Almejo contribuir para criar um corpo mais 

livre, um corpo com menos bordas e fronteiras para que o estudante não seja um receptáculo que 

só aprende pela razão, com a mente que calcula, decora, cumpre prazos e permanece no mesmo 

hemisfério do cérebro a cada apito do sinal. Eu escolhi propor o conhecimento que abre as gavetas, 

o corpo que está no processo de encontrar a sua totalidade. Eu sempre busquei, devido à minha 

experiência com a dança clássica indiana no estilo Bharatanatyam, propor uma dança que tivesse 

como premissa preencher esta lacuna que é trazer emoções, memórias e identidade e diversidade. 

O diário de bordo aliado aos diálogos com eles. Um processo que sempre vai ao encontro do 

aprendizado da dança. 

Na minha experiência, ao introduzir a libertação do movimento na dança para alunos do 

ensino médio, testemunhei uma transformação notável na expressão corporal e na autoconfiança. 

Inicialmente cautelosos, os alunos gradualmente se libertaram das convenções tradicionais, 

explorando movimentos mais fluidos e autênticos. Na medida em que incentivava a autenticidade, 

percebi uma melhora significativa na comunicação não verbal dos alunos. A libertação do 

movimento não apenas ampliou seu repertório de dança, mas também promoveu uma maior 

conexão emocional com a arte. Observei a dança tornar-se uma forma poderosa de expressão 

pessoal para esses estudantes, proporcionando-lhes uma maneira única de compartilhar suas 

experiências e emoções. 

Além disso, observei uma mudança positiva na dinâmica da sala de aula. A liberdade 

concedida aos alunos para explorar movimentos individuais promoveu um ambiente mais 

colaborativo e inclusivo. A diversidade de estilos e abordagens enriqueceu a experiência de 

aprendizado, criando uma atmosfera vibrante de criatividade. No geral, a introdução da libertação 

do movimento na dança não apenas aprimorou as habilidades técnicas dos alunos, mas também 

catalisou um processo de autoconhecimento e expressão autêntica, tornando a jornada de 

aprendizado significativa e memorável. 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 



46  

Figura 1. Matsya (peixe). Hasta mudra (gesto com as mãos) com alunos do Centro de Ensino Médio Paulo Freire 

 

      



47  

REFERÊNCIAS  

 

AILEY, Alvin. Revelações: a autobiografia de Alvin Ailey. São Paulo: Senac, 2009. 

ALBUQUERQUE, L. M. B. Oriente: fonte de uma geografia imaginária. Revista de Estudos da 

Religião, São Paulo, n. 3, p. 114–125, 2001. Disponível em: 

http://www4.pucsp.br/rever/rv3_2001/p_albuqu.pdf. Acesso em: 6 set. 2024. 

ALMEIDA, Luciana. Dança e educação: perspectivas para o ensino da dança na escola. 

Belo Horizonte: Autêntica, 2017. 

ALMEIDA, Márcia (Org.). A cena em foco: artes coreográficas em tempos líquidos. 

Brasília: IFB, 2015. 

ALMEIDA, Márcia. O pensamento selvagem e a bricolagem da dança contemporânea. Revista 

VIS, v. 17, n. 1, p. 80–92, 2019. Disponível em: https://doi.org/10.26512/vis.v17i1.20567. 

Acesso em: 1 abr. 2024. 

ALMEIDA, Márcia. O saber sensível e acuidade corporal: metodologia de ensino de dança a 

partir de um estudo com estudantes cegos. Revista Educação, Artes e Inclusão, v. 15, n. 4, p. 

148–176, 2019. Disponível em: 

https://revistas.udesc.br/index.php/arteinclusao/article/view/13331. Acesso em: 1 abr. 2024. 

ANDRADE, Joachim. Dança clássica indiana: história – evolução – estilos. Curitiba: Edição do 

Autor, 2008. 

Shiva abandona seu trono: destradicionalização da dança hindu e sua difusão no Brasil. 

2007. 320 f. Tese (Doutorado). São Paulo: Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, 2007. 

ARTAUD, Antonin. O teatro e seu duplo. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 

BARBOSA, Ana Mae (Org.). Inquietações e mudanças no ensino da arte. 3. ed. São Paulo: 

Cortez, 2011. 

BAUSCH, Pina. O livro das fontes de Pina Bausch: a criação do Tanztheater. São Paulo: 

Editora 34, 2017. 

BONWITT, Ingrid Ramm. Mudras: as mãos como símbolo do cosmos. São Paulo: Pensamento, 

1987. 

CUNNINGHAM, Merce. Mudanças: notas sobre coreografia. São Paulo: Iluminuras, 2010. 

DUNCAN, Isadora. Minha vida. São Paulo: Cosac Naify, 2013. DUNHAM, Katherine. Ilha 

possuída. Belo Horizonte: UFMG, 2011. 

http://www4.pucsp.br/rever/rv3_2001/p_albuqu.pdf.
https://doi.org/10.26512/vis.v17i1.20567
https://revistas.udesc.br/index.php/arteinclusao/article/view/13331


48  

FERNANDES, Ciane. Pina Bausch e o Wuppertal. São Paulo: Annablume, 2007. 

FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir. Petrópolis: Vozes, 2022. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia. São Paulo: Paz e Terra, 1996. 

Educação como prática da liberdade. Disponível em: 

http://www.gestaoescolar.diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/otp/livros/educacao_pratica_liberda 

de.pdf. Acesso em: 21 jul. 2025. 

GIL, José. Movimento total: o corpo e a dança. Rio de Janeiro: Iluminuras, 2009. 

GROTOWSKI, Jerzy. Para um teatro pobre. 2. ed. Brasília: Caleidoscópio/Dulcina, 2013. 

HALPRIN, Anna. Movendo-se em direção à vida: cinco décadas de dança 

transformacional. São Paulo: Ubu, 2018. 

HOMMI, Bhabha. O local da cultura. Trad. Myrian Avila, Eliana Lourenço de Lima Reis, 

Glaucia Renate Gonçalves. Belo Horizonte: UFMG, 2001. 

LEROI-GOURHAN, André. O gesto e a palavra: memória e ritmos. Lisboa: Edições 70, 1965. 

LIMÓN, José. Uma memória inacabada. São Paulo: Perspectiva, 2012. 

LOBO, Lenora. Arte da composição: teatro do movimento. São Paulo: LGE, 2008. 

MARSICANO, Alberto. Música clássica da Índia. São Paulo: Perspectiva, 2006. 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da percepção. 2. ed. São Paulo: Martins 

Fontes, 1999. 

NOGUERA, Renato. Denegrindo a educação: um ensaio filosófico para uma pedagogia da 

pluriversalidade. Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação, n. 18, p. 62–73, 2012. 

DOI:10.26512/resafe.v0i18.4523. Disponível em: 

https://periodicos.unb.br/index.php/resafe/article/view/4523. Acesso em: 9 abr. 2024. 

OLIVEIRA, João Paulo. A importância da dança na educação infantil: contribuições para o 

desenvolvimento motor e social. Revista Brasileira de Educação Física e Esporte, v. 29, n. 

3, p. 567–580, 2015. 

RIBEIRO, Almir. Natya: o teatro clássico da Índia. São Paulo: Perspectiva, 2021. SHAW, 

Scott. Pranayama: a respiração para revitalização energética. São Paulo: 

Pensamento, 2007. 

THARP, Twyla. O hábito criativo: aprenda e use-o para a vida. Rio de Janeiro: Sextante, 

2013. 

http://www.gestaoescolar.diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/otp/livros/educacao_pratica_liberda
https://periodicos.unb.br/index.php/resafe/article/view/4523


49  

TORTELLY, Clara. Corpo e movimento: reflexões sobre dança e liberdade. Boletim do Núcleo de 

Pesquisa em Dança, v. 5, n. 2, p. 45–58, 2018. 

ULLMANN, Lisa. A linguagem do movimento. 3. ed. São Paulo: Papirus, 2019. 

VIANNA, Klauss. Em movimento: corporeidades em processo na dança contemporânea. 

2. ed. São Paulo: Summus, 2014. 



50  

ANEXOS 

 

Depoimentos 

 

CEMPF – Centro de Ensino Médio Paulo Freire 

 

“A dança indiana não é algo que está na nossa rotina diariamente, mas foi superlegal, é uma 

experiência nova e interessante Eu supercontinuaria mas infelizmente acabou. A coisa que eu 

mais gostei foi o movimento das mãos da flor de lótus, uma ótima atividade que me ajudou a 

aliviar o stress e ficar em paz.” 

Maysa 

 

“Eu gostei muito das aulas de dança, aprendi muitas coisas novas, aprendi a contar histórias com 

as mãos.” 

Mariana 

 

“Eu achei interessante e engraçado e legal, a gente interagiu bastante. Todo mundo se deu 

superbem, a gente riu muito, a gente aprendeu que o que mais importa é a dança em si, cada um 

tem o seu jeito, é bem diferente, da dança brasileira, a dança indiana. É algo novo que todo mundo 

deveria experimentar.” 

Joana 

 

“Professora, eu apenas queria agradecer, esse pequeno tempo aqui foi incrível! Eu nunca havia 

passado por uma experiência assim, amei cada uma de nossas aulas, foram mágicas, nossas 

brincadeiras, conversas e interações, eu gostei muito de tudo, é uma cultura linda, como são 

delicadas e exóticas e divertidas a maneira como transformamos os movimentos, e as histórias 

que contamos usando apenas as mãos, é algo maravilhoso. Muito obrigada por nos proporcionar 

essa experiência, nunca esquecerei esses momentos mágicos, sempre serei muito agradecida por 

me apresentar essa cultura que é tão linda.”  

Luara Clara



51  

“Primeiramente eu gostaria de agradecer por essa aula legal, me sinto muito confortável nas suas 

aulas e com as meninas e meninos que também estão fazendo, [foi] diferente e teve os nossos 

momentos dançando. Foi uma experiência maravilhosa.” 

Érika Emanuelle 

 

“Eu gostei muito dessas aulas, nos tranquilizam e nos conectam com nós mesmos. Fazendo a 

gente se sentir mais calmo, e descobrir outros meios para se acalmar. Além de conhecermos outra 

cultura, coisa que não é muito falada.” 

João 

 

“Gostei muito desses encontros, pois pude conhecer sobre uma nova cultura, que não sabia nada 

sobre. Muito obrigado por nos mostrar o seu talento.” 

Gabriel 

 

“As aulas são legais, tiram o stress, me dão uma liberdade na dança. Em algumas situações e 

passos eu vi o meu corpo.” 

Alessandra 

 

“É uma dança [de] responsa! No começo eu tive medo, mas eu amei e gosto de conhecer coisas 

novas. Te agradeço por me proporcionar esas aulas incríveis, momentos mágicos. Cada 

movimento é uma história minha para contar, eu espero que esta cultura e dança não fique presa na 

escola. Eu amei essa experiência, e ficará marcada para sempre na minha vida! Te agradeço pela 

paciência de ensinar e pela responsabilidade que você teve de nos apresentar essa nova dança.” 

Anônimo 



52  

“Não faz muito tempo, Maria (Mirabai) foi minha aluna na disciplina de Teoria das Artes no 

curso de pós-graduação da Faculdade de Arquitetura e Urbanismo da Universidade de Brasília. A 

turma era hetereogênea: alguns alunos arquitetos, um licenciado em educação artística, um 

bacharel em História e ela. Visando aproveitar os diferentes saberes ali reunidos solicitei como 

trabalho escolar que cada qual elaborasse uma apresentação baseada em suas vivências anteriores 

no campo artístico. Maria dançou, na pequena praça em frente ao centro acadêmico, lugar de 

trânsito dos que se dirigem para a próxima aula, onde permanecem os que descansam, namoram 

ou discutem a política estudantil em toscos e velhos sofás. Pouco a pouco, a faculdade, agitada e 

ruidosa naqueles momentos de intervalo entre aulas, silenciou. 

Paradoxalmente, como se fora som, o silêncio foi-se propagando pelas salas vizinhas e atraindo 

alunos, professores e servidores que se acomodavam como podiam para apreciar a beleza que 

acontecia inesperada num lugar inadequado! Que sabíamos nós, meus alunos, colegas e eu, da 

dança indiana para apreciar a arte que se realizava naquele momento? No entanto, ainda que 

incapazes de uma apreciação judiciosa, todos fomos envolvidos pela verdade profunda que 

emanava das mãos, dos olhos, do movimento do corpo da dançarina. A opacidade pesada da 

matéria dava passagem ao espírito que a conduzia e nos reunia num espaço e num tempo além da 

contingência concreta do cotidiano. Isso aconteceu e eu me lembro, para confimar John Keats: 

Um instante de beleza é uma alegria para sempre (endymion, em tradução livre).” 

Depoimento do Professor Doutor Reinaldo Guedes Machado, da Faculdade de Arquitetura e 

Urbanismo da Universidade de Brasília (UnB)  

 

“Tive o prazer de ser aluno da professo Maria Vilarinho. No primeiro ano do ensino médio, eu a 

conheci, aprendi muito com suas aulas e pude me aprofundar ainda mais quando formamos um 

grupo de tem na escola, que foi selecionado para participar de um festival de teatro — o meu, 

primeiro — na cidade. As aulas e os laboratórios teatrais com a Maria, ou Mirabai, como ela 

também é conhecida, eram sempre muito afetuosos, mágicos, intrigantes e profundos. Os 

exercícios de concentração, de percepção do próprio corpo através da dança e do espaço ao nosso 

redor foram grandes aprendizados que nuncaesqueci. Foi com essa professora que entendi e 

aprendi a força que há na delicadeza do olhar: quanto podemos dizer apenas olhando para algo 

ou alguém, ou mudando a direção, intensidade, a velocidade desse mesmo olhar! Pontos que 

dança indiana traz consigo em suas performances e que foram apreendidos por alunos do ensino 

médio de maneira brincante, lúdica, com uma didática leve e muito expressiva. A cada aula, nós 

nos aprofundávamos um pouco mais nos jogos e na dança, nos instrumentalizando, bebendo de 



53  

fontes diferentes e experienciando e experimentando a arte e a performance em cena. Gratidão 

imensa e uma saudade boa no coração.” 

Pedro Henrique Lopes 

 

“Quando eu comecei a frequentar as aulas de teatro, eu era uma pessoa tímida e insegura. Eu 

sempre fui apaixonada por arte, mas nunca tive coragem de me expressar em público. No entanto, 

desde o primeiro dia de aula, eu me senti em casa. O ambiente era acolhedor e a professora era 

incrível. Ela nos incentivava a sermos nós mesmos, a explorar nossas emoções e a nos expressar 

de forma autêntica. À medida que as aulas avançavam, eu comecei a notar mudanças em mim 

mesmo. Eu me sentia mais confiante, mais seguro e mais capaz de me expressar. Eu aprendi a 

lidar com o medo e a transformá-lo em energia positiva. A Maria Vilarinho me permitiu processar 

minhas emoções, lidar com meus medos e desenvolver uma maior autoconsciência. Hoje em dia, 

eu posso dizer que a forma de ensino dela mudou minha vida de forma profunda, elas me deram 

a confiança e acoragem para perseguir meus sonhos e para ser a pessoa que eu sempre quis ser.” 

Paulo César 

 

Depoimentos de alunas de dança indiana 

 

“Sou aluna da Mirabai na dança indiana e posso afirmar que a arte que ela nos convida a vivenciar 

é transcendental e transformadora. Não se trata apenas de aprender uma coreografia, mas também 

de um resgaste da essência. Você trabalha nas aulas o masculino e o feminino em conjunto na 

dança cósmica através da representação dos quatro elementos ou representando os deuses e 

deusas. E na dança em si há muitos muitos significados e significância, dentro desse universo 

procuramos interpretar cada um a sua maneira e essência e assim contamos uma história através 

da dança com os gestos. Agradeço as oportunidades e possibilidades na vida. 

Nosso grupo já se apresentou no Espaço Cultural Renato Russo, na Embaixada da Índia em um 

grande festival e na Escola Parque. Foi transformador, de uma energia incrível para todos. Sou a 

Nathalia, discípula da Maribai, e agradeço a oportunidade de ter uma professora assim tão 

simples e incrível. Desejo sucesso.”  

Nathália 

 

“Minha experiência com a professora de dança indiana Mirabai foi profundamente 

transformadora. Tudo começou no Espaço Cultural Renato Russo, onde, apesar de inúmeras 

dificuldades, ela nos introduziu à rica tradição da dança indiana com paixão e dedicação. 



54  

Durante a residência artística, realizamos dois espetáculos marcantes, que abriram as portas para 

uma apresentação na Embaixada da Índia. Lá, tivemos a honra de conhecer a embaixatriz e 

compartilhar um chá, tornando o momento ainda mais especial. Ao longo do ano, continuamos as 

aulas na Escola Parque 308 Sul, superando desafios financeiros e de logística graças à 

determinação e entusiasmo de Mirabai. Mais do que uma professora, ela é uma artista cuja 

conexão com a dança vai além da técnica, transmitindo um propósito de vida que inspira e 

transforma. Essa vivência me ensinou não apenas a dançar, mas também a enxergar a arte como 

uma ponte cultural e uma expressão de espiritualidade. Sou grata por ter feito parte dessa jornada 

inesquecível.” 

Maria Simone 

 

“Minha experiência com a dança indiana e consequentemente com a professora Mirabai, única 

profesora desse estilo em Brasília, se deu no fim de 2023. Vi um vídeo na internet dessa dança e 

encantada procurei referências em Brasília. Coincidência ou não, estava pra iniciar um grupo pra 

aula de dança indiana gratuita com a Mirabai, um projeto de três meses para o seu mestrado. 

Com o grupo formado, iniciamos um trabalho de corpo e de alma, de simbolismo e profundidade. 

Ao contrário das aulas convencionais, o que fez a turma que ficou ficar, foi o investimento afetivo 

da professora e sua abordagem dos aspectos espirituais da dança indiana. Movimentos de mãos e 

braços (hasta mudras) e ritmos de pé, foram embalados pela história védica, pela conexão dos 

elementos simbólicos, dos deuses e deusas e sua integração com nosso Ser. Após apresentação do 

projeto, continuamos com nossos encontros. A professora voluntária, os alunos contribuintes 

como podem... Seguimos dançando, e nos ajudando no que cada uma podia, pra formar essa rede 

de conhecimento e partilha conectadas pela experiência do Barathanatyan. Num ritmo 

construído coletivamente de forma muito fluida, fui me acostumando com as talas e 

conseguindo trazer pro corpo a comunicação dançada. Movimentos marcantes de treino me 

trouxeram até revelações de sonhos significativos. Uma experiência que tem me aproximado da 

busca de equilíbrio no caminho de formação humana.” 

Mariana Miguel 

 

“Obrigada, profa. Mirabai” 

“A professora Maria/Mirabai ou Mira foi peça fundamental no meu processo de 

autoconhecimento e redescoberta. No final de 2023 eu passei por uma estafa mental, que originou 

um quadro de ansiedade, o que foi tudo novo e assustador para mim. Simultaneamente, passei a 



55  

refletir sobre a minha vida, o que estava bom, o que não estava, o que eu sentia falta e o que eu 

poderia fazer para melhorar. Após refexões, percebi que após minha segunda maternidade, 

priorizei as atividades maternas e de casa e me coloquei em segundo plano. Dentre as coisas que 

sentia falta, a dança foi a primeira coisa que me recordei e que logo fui atrás de resgatar. Eu fui 

bailarina por muitos anos. Vivi intensamente a dança dos 6 aos 23 anos, tive formação em danças 

clássicas, como ballet, jazz, contemporâneo, sapateado, etc. Segui outros rumos profissionais e 

pela demandas de trabalho parei de dançar. Algumas vezes iniciei aulas de outros estilos de 

dança, como danças de salão, do ventre, mas nenhuma me tocou profundamente a ponto de dar 

continuidade. Em dezembro de 2023, pesquisando pela internet alguma aula de dança que me 

interessasse apareceu o projeto de residência em dança indiana com a Professora Mirabai no 

Espaço Renato Russo e me inscrevi. Já no primeiro dia de aula me encantei com a história da 

Mirabai com a dança indiana e logo em seguida me emocionei ao dançar, senti como se tivesse 

me reconectando com a minha essência, que estava adormecida. 

Tivemos oportunidades de nos apresentar em teatro e revivi a emoção de estar num palco 

dançando e tive a clareza que eu pertenço a este lugar, o palco é um dos lares e eu nem me 

recordava mais disso. Desde então estamos juntas, o projeto acabou, mas alguns de nós 

continuamos. A aula de dança é o momento mais feliz da minha semana, porque é o momento 

que eu consigo expressar a minha arte e ao mesmo tempo olhar para o meu interior. Durante as 

aulas, consigo me desconectar do exterior (trabalho, família e problemas) e estar totalmente 

presente e entregue. A Mirabai ama o que faz e esse amor dela pela dança me motiva a continuar a 

dançar e a querer nunca mais parar, pois a dança é parte da minha essência e sem ela eu não sou 

completa. Tenho gratidão por ser ela a minha mestra de dança neste momento, pois muito mais 

do que aprimorar técnica, eu queria me reconectar comigo, e ela, com seu amor e pela forma 

que conduz as aulas, incluindo práticas diferenciadas, consegue ir além das técnicas e tocar nossas 

almas.” 

Diana de Souza Garcia Nunes, aluna da Professora Maria Vilarinho/Mirabai 
 

 

 



56  

      Figura 2. Meu Guru, professor de dança clássica indiana em Nova Délhi/ Índia/2024 


	Página em branco



