
 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA - UNB 
INSTITUTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS - ICS 

DEPARTAMENTO DE ANTROPOLOGIA SOCIAL - DAN 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ANTROPOLOGIA SOCIAL - PPGAS 

MESTRADO EM ANTROPOLOGIA SOCIAL 

 

 

 

ESTELA AGUIAR DE SOUSA 

 

 

 

 

 

 

TECENDO O TERRITÓRIO: CAMINHOS E LUTAS NA CONSTRUÇÃO DOS 
PLANOS LOCAIS DE GESTÃO TERRITORIAL E AMBIENTAL QUILOMBOLA 

DE ALCÂNTARA-MA - (Decreto 11.786/2023- PNGTAQ) 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 
 

 
 
 
 

BRASÍLIA 
2025 

 
 

 



ESTELA AGUIAR DE SOUSA 
 

 

 

 

 

 

 

 

Tecendo o Território: Caminhos e Lutas na Construção dos Planos Locais de Gestão 
Territorial e Ambiental Quilombola de Alcântara-MA - (Decreto 11.786/2023- PNGTAQ) 

 

 

Dissertação de Mestrado apresentada ao 
Programa de Pós-Graduação em Antropologia 
Social da Universidade de Brasília para obtenção 
do título de Mestre em Antropologia Social. 

 
Orientador: Prof. Dr. Carlos Alexandre Barboza 
Plínio dos Santos  
 
Coorientadora: Profa. Dra. Paula Balduíno de 
Melo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
BRASÍLIA 

2025 
 

 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 



ESTELA AGUIAR DE SOUSA 
 
 

 
Tecendo o Território: Caminhos e Lutas na Construção dos Planos Locais de Gestão 

Territorial e Ambiental Quilombola de Alcântara-MA -(Decreto 11.786/2023- PNGTAQ). 

 
 

Dissertação de Mestrado apresentada ao 
Programa de Pós-Graduação em Antropologia 
Social da Universidade de Brasília para obtenção 
do título de Mestre em Antropologia Social. 

 
Orientador: Prof. Dr. Carlos Alexandre Barboza 
Plínio dos Santos  
 
Coorientadora: Profa. Dra. Paula Balduíno de 
Melo 

 
 

BANCA EXAMINADORA 
 

 
_______________________________ 

Prof. Dr. Carlos Alexandre B. Plínio dos Santos 

Orientador 
Universidade de Brasília 

 
________________________________ 

 
Profa. Dra. Janaína Deane de Abreu Sá Diniz  

Avaliadora interna 
Universidade de Brasília 

 
_______________________________ 

Profa. Dra. Ana Gretel Echazú Böschemeier 
Avaliadora externa 

Fundação Oswaldo Cruz  
 

________________________________ 
Profa. Dra. Stephanie Nasuti 

Avaliadora suplente 
Universidade de Brasília 

 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
A minha mãe que me ensinou que, entre mulheres quilombolas, o cuidado nem sempre está 

no abrigo, às vezes, está no impulso. 
Em 2006, eu tinha 16 anos quando ela me levou para Goiânia. De coração apertado, preparou 

o lugar onde eu viveria para estudar. 
Foram aproximadamente cerca de 550 km entre mim e o nosso território, distância que ela 

percorreu com a convicção de que a educação liberta. 
Sua pedagogia, nascida da experiência e da ancestralidade, é feita de coragem, intuição 

aguçada e amor que, por vezes, também se afasta para deixar crescer. 
Ela me empurrou do ninho não por ausência, mas por sabedoria. Sabia que o voo é o destino 

de quem carrega nas costas a herança de tantas mulheres que sonharam antes. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                              “Não nasci rodeada de livros, mas de palavras, através da 
literatura oral”  

Conceição Evaristo 
 

 



 
AGRADECIMENTOS 

 

​ Nenhuma travessia é feita sozinha. Este percurso foi tecido com fios de afeto, força 

coletiva, companheirismo e incontáveis gestos de amor. Cada passo que dei foi sustentado por 

presenças que atravessam tempo e espaço, por mãos que se estenderam nos momentos de 

dificuldade, por saberes partilhados e por palavras que fortaleceram a alma. A cada pessoa 

que me acompanhou, que construiu comigo este caminho, meu mais profundo e sincero 

agradecimento. 

À minha mãe, Deuselina Francisco Maia de Sousa, que é mais do que minha mãe, ela é o eixo 

da minha existência, a força que atravessa gerações. Seu amor incondicional foi o terreno 

fértil onde minhas raízes se aprofundaram. Cada oração, cada gesto de cuidado, cada olhar 

carregado de fé foi o alimento invisível que me sustentou nas horas mais difíceis. Mesmo que 

estejamos há mais de 300 km de distância, sua presença constante é fundamental que sustenta 

meu caminhar. Embora a separação física seja real, nosso laço transcende o espaço, seu amor 

incondicional, suas orações silenciosas e seu olhar cheio de fé são o alimento invisível que me 

fortalece a cada dia. É no resgate dessa força ancestral que encontro abrigo para enfrentar os 

desafios, e é em você, mãe, que repousa meu maior e melhor amor. Sou continuidade da sua 

história, e essa conexão resistente ao tempo e à distância é o que me mantém firme, mesmo 

longe. 

Ao meu padrasto, Edézio dos Santos Carvalho, que assumiu com amor e dedicação o cuidado 

de minha mãe, permitindo que eu pudesse trilhar meus estudos e trabalho com o coração 

tranquilo. Sua presença discreta foi um gesto de amor fundamental, e por isso minha gratidão 

eterna. 

À minha prima Rosiene dos Santos Rosa, Rose Kalunga, que foi meu ponto de partida, minha 

coragem e impulso. Foi você quem segurou minha mão, sentou-se ao meu lado e, com 

firmeza e carinho, disse: “Você vai sim elaborar esse memorial, vamos, só saio daqui quando 

você terminar.” Esse gesto, simples e potente, mudou o rumo da minha história. Você foi a 

força ancestral que me conduziu. 

Ao meu namorado, Adriano Pantoja, homem do primeiro território quilombola titulado, será 

alguma força de nossos ancestrais que o trouxe até mim? Chegou na reta final desta jornada, 

justamente na fase mais desafiadora, e se tornou meu abrigo firme. Sua presença serena, seu 

 



coração guerreiro e sua fé na ancestralidade que nos une foram um porto seguro nos dias 

turbulentos. Obrigada por acreditar em mim e no meu percurso, por me sustentar com sua 

força quieta e por caminhar lado a lado, com respeito e compromisso 

À minha tia-avó Vitalina Tememais, que carinhosamente chamo de Vó Vita, minha eterna 

gratidão pelo cuidado constante com minha mãe e com meu cachorrinho Bento. Aos filhos e 

filhas, netas e netos, noras e genros de Vó Vita, obrigada por nunca deixarem faltar carinho, 

presença e atenção. Vocês foram e são colo para eles, e, por isso, também são colo para mim. 

É graças a esse cuidado coletivo que consigo estar na cidade grande estudando e trabalhando 

com o coração mais tranquilo, sabendo que, mesmo distante, não estou sozinha. 

Ao meu pai, Felisberto Aguiar de Souza, homem de sabedoria ancestral. Seu orgulho de ser 

meu pai, e a legitimidade que confere aos meus passos. Diz com orgulho que tem uma filha 

doutora, e suas palavras me legitimam antes de qualquer título.  

Ao meu tio Jovenal Maia e à sua esposa, Neuza Maia, que, mesmo fisicamente distantes, se 

fazem tão presentes em minha vida. Aos meus compadres Regina Fernandes e Rozendo dos 

Santos e suas filhas e filhos, agradeço pela rede de apoio com minha mãe, essencial para que 

eu pudesse seguir estudando com tranquilidade. 

À minha prima-comadre, Ludmila Aguiar, minha gratidão por tantas vezes estar ao lado da 

minha mãe e do meu cachorrinho, me permitindo a tranquilidade de saber que, mesmo de 

longe, havia alguém que era um pouco dos meus olhos e dos meus cuidados com os meus. 

À minha amiga Marilya Marsiglia, a fada das artes, da escuta atenta e da presença inteira. 

Mais uma vez, você está aqui: celebrando cada passo comigo, enchendo tudo de cor e sentido. 

Que sorte a minha dividir a vida com você.  

Às queridas Ednolia de Andrade, Mariana Andrade, Iany Brum, Maveline Rodrigues, Valéria 

Freitas, Hélida Oliveira e Aldênia Rodrigues, que vibraram comigo nessa conquista, 

oferecendo afeto, amizade e alegria contagiante. Vocês são força e acolhimento. 

À amiga Andrea Valentim, presença firme e coração aberto desde o início desta jornada, que 

sei caminhará comigo por toda a vida, além dela. 

 



Ao meu orientador, Professor Dr. Carlos Alexandre B. Plínio dos Santos, obrigada por aceitar 

esse desafio comigo e por sua paciência ao longo de todo o processo. À Professora Dra. Paula 

Balduino de Melo, minha coorientadora, por aceitar caminhar ao meu lado com generosidade. 

Ao meu chefe e amigo, Ronaldo dos Santos, por ter enxergado em mim potencial e 

necessidade de formação mesmo quando eu ainda duvidava. Suas palavras ecoam até hoje: 

que nós, quilombolas, precisamos ocupar os espaços do conhecimento. Obrigada por ser 

inspiração e voz firme na luta em defesa do nosso povo. 

Aos meus coordenadores gerais, Rafaela Fernandes e Rozembergue Dias, por reconhecerem e 

valorizarem a potência de ser uma mulher quilombola que estuda e trabalha,  por todas as 

vezes em que confiaram no meu compromisso e permitiram que eu conciliasse o trabalho com 

os estudos. 

Aos amigos que o trabalho me deu e que hoje ocupam um lugar especial na minha vida: 

Priscila Cruz e Victor Cruzeiro. Tantas vezes me ensinaram sobre o serviço público, sobre os 

caminhos da universidade e os desafios de conciliar trabalho e estudo. Obrigada pelo apoio 

constante, pela escuta atenta e pela empatia verdadeira. Vocês são sinônimo de afeto, partilha 

e parceria. 

A Marciele Rodrigues e Heitor Junior, por tantas vezes segurarem a onda na nossa 

coordenação, entendendo o sufoco que eu estava passando e dizendo: “Vai lá, titia, a gente 

segura aqui.” Minha eterna gratidão por tanto companheirismo e leveza nos dias difíceis. 

Aos meus queridos Eduardo Ribeiro, Nayara Silva, Nahiane Hermano, Leiliane Rodrigues, e 

Walisson Braga, obrigada por sempre estarem por perto com generosidade, respeito e 

disposição. A presença de vocês fortalece e inspira. 

Aos antropólogos Ana Gretel e Rafael Mesquita, minha profunda gratidão pela generosidade 

intelectual, pela escuta atenta e pelo acolhimento das minhas dúvidas ao longo do processo. À 

professora Leslye Bombonatto, agradeço pelas conversas potentes que ampliaram horizontes 

reflexivos. 

Ao João Paulo Siqueira de Araújo e ao Joallysson Bayma, parceiros que a UnB me 

apresentou, obrigada por estarem comigo compartilhando saberes. 

 

 



À Poliana Francis, minha ex-colega de trabalho, que tantas vezes compartilhou dicas valiosas 

e me ajudou a entender melhor os caminhos da Gestão Territorial e Ambiental Quilombola,  

meu muito obrigada pela parceria. 

À equipe SQPT, com quem construo diariamente, aprendendo e honrando as pautas 

quilombolas, de matriz africana, de terreiro e ciganos. Vocês fazem a caminhada mais 

possível e bela.  

Aos professores do IFMA, José Barros Filho, Josinalva Rodrigues e Josi, pela hospitalidade e 

apoio constante, que foram abrigo na jornada. 

A Francinete Pereira, pela generosidade de abrir sua casa e sua confiança. À sua mãe, tia 

Maria Ribamar Pereira, por me acolher tantas vezes com amor e cuidado, tanto em Alcântara 

quanto em São Luís. Ao Edson Ferreira, esposo da Fran, e aos seus irmãos, Américo Ferreira 

e Francieudes Malheiros, minha gratidão pelos momentos de leveza e alegria, por me levarem 

à praia, por me fazerem rir, por me proporcionarem respiros afetivos no meio da travessia. 

A cada pessoa do Quilombo de Alcântara que me recebeu com carinho e respeito: minha 

profunda gratidão. Obrigada por me acolherem, por confiarem suas histórias e experiências a 

mim, por abrirem as portas da memória, da luta e da vida cotidiana. Este trabalho também é 

de vocês. 

Agradeço, em especial, a Aniceto Araújo, do Sindicato dos Trabalhadores Rurais, 

Agricultores e Agricultoras Familiares de Alcântara (STTR), cuja atuação revela as 

encruzilhadas entre o trabalho no campo, a resistência política e a dignidade do fazer coletivo. 

A Valdirene Ferreira Mendonça, da Associação do Território Étnico Quilombola de Alcântara 

(ATEQUILA), cuja liderança firme inspira a continuidade das lutas coletivas. A Dorinete 

Serejo Morais, do Movimento dos Atingidos pela Base Espacial de Alcântara (MABE), cuja 

trajetória cuja voz potente ecoa as resistências e os sonhos de um povo que não aceita ser 

silenciado. E a Maria do Nascimento, do Movimento de Mulheres Trabalhadoras Rurais de 

Alcântara (MOMTRA), com sabedoria ancestral, o cuidado, a palavra e a organização política 

das mulheres quilombolas. Estar com vocês foi também revisitar sentidos de pertencimento, 

escutar territórios para além da geografia e reconhecer, nas práticas cotidianas, a produção de 

um conhecimento coletivo, situado e profundamente enraizado. 

 



Ao Professor Dr. Davi Pereira Júnior e aos professores da Cartografia Social da Amazônia a 

todos os professores e professoras do IFMA que contribuíram ao longo da jornada, e a todas 

as pessoas que trabalharam nas oficinas, nas escutas, nos bastidores e em cada atividade. E a 

todos e todas que participaram de alguma forma, com gestos, palavras, saberes ou 

acolhimentos, minha gratidão sincera. 

Aos amigos e colegas da Coordenação Nacional de Articulação das Comunidades Negras 

Rurais Quilombolas - CONAQ, minha reverência. Uma organização que não apenas articula 

politicamente, mas que carrega nos passos a memória viva dos nossos mais velhos e a firmeza 

de quem segue plantando dignidade no presente. Em especial à Sandra Braga, a cada vez que 

precisei, lá estava ela, com firmeza e afeto, partilhando saberes. 

Aos parentes e amigos que não mencionei, mas que caminham comigo com afeto e presença: 

minha gratidão também é sua. 

A todas as pessoas que me ajudaram a escrever esta história, esta conquista é feita de nós e 

para nós. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RESUMO 
 

Esta pesquisa teve como objetivo compreender ações do Estado para reparação histórica em 

território quilombola, especialmente no Território Étnico Quilombola dos Atingidos pela Base 

Espacial, em Alcântara, Maranhão. Diante de meus múltiplos vínculos, isto é, enquanto 

quilombola kalunga, pesquisadora e agente do governo federal junto a comunidades 

quilombolas, busco analisar o delineamento, implementação e tensionamentos comunitários 

da Política Nacional de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola (PNGTAQ), tida como um 

meio institucional para reparação de violações de direitos pelo Estado. Em termos 

metodológicos, empreendi uma abordagem qualitativa e participativa, valorizando os saberes 

tradicionais e as experiências das comunidades quilombolas. Os encontros foram 

fundamentados em práticas colaborativas e interculturais, visando promover o diálogo 

horizontal entre mim e os quilombolas de Alcântara. Os dados foram construídos por meio de 

observação participante de reuniões e oficinas participativas para elaboração dos Planos de 

Gestão Territorial e Ambiental Quilombola (PGTAQs), além de entrevistas semiestruturadas 

com lideranças, membros das comunidades, coordenadores da CONAQ e agentes do governo 

federal. Os resultados tensionam o planejamento metodológico da construção dos Planos, os 

quais, embora construídos coletivamente, carregavam implicitamente uma noção linear e 

burocrática do tempo e do ritmo, materializados nas etapas de escuta, devolutiva, 

implementação e resultados. Em campo, essas compreensões foram ressignificadas nos 

encontros com as  comunidades e postas em confluência com as lógicas locais, esculpindo um 

planejamento metodológico não linear, mas de começo, meio e começo. Portanto, o diálogo 

mediado pela PNGTAQ entre o governo brasileiro e as comunidades quilombolas de 

Alcântara, ainda que com muitos desafios, revelou um marco de reparação histórica e 

reconhecimento territorial, fundamentado na confluência, ação coletiva e na abertura para 

recomeçar. 

 

Palavras-chave: Reparação histórica; PNGTAQ; Territórios quilombolas; Planejamento 

participativo; Interculturalidade 

 

 
 
 
 

 

 



ABSTRACT 

This research aimed to understand State actions for historical reparation in quilombola 

territories, with a particular focus on the Quilombola Ethnic Territory of those affected by the 

Space Base, in Alcântara, Maranhão, Brazil. Given my multiple affiliations as a Kalunga 

quilombola, researcher, and federal government agent working with quilombola communities 

I seek to analyze the design, implementation, and community tensions surrounding the 

National Policy for Quilombola Territorial and Environmental Management (PNGTAQ), 

regarded as an institutional mechanism for the reparation of State-led human rights violations. 

Methodologically, I adopted a qualitative and participatory approach, valuing traditional 

knowledge and the lived experiences of quilombola communities. Fieldwork was grounded in 

collaborative and intercultural practices, aiming to foster horizontal dialogue between myself 

and the quilombolas of Alcântara. Data were constructed through participant observation of 

meetings and participatory workshops for the development of Quilombola Territorial and 

Environmental Management Plans (PGTAQs), as well as semi-structured interviews with 

community leaders, residents, CONAQ coordinators, and federal government agents. 

The findings challenge the methodological planning of the PGTAQ process, which, despite 

being built collectively, implicitly carried a linear and bureaucratic understanding of time and 

rhythm, reflected in the phases of listening, feedback, implementation, and results. In practice, 

these notions were reinterpreted through community engagement and brought into dialogue 

with local logics, shaping a non-linear methodological planning process one of beginning, 

middle, and beginning again. 

Thus, the dialogue mediated by the PNGTAQ between the Brazilian government and the 

quilombola communities of Alcântara, despite many challenges, represented a milestone in 

historical reparation and territorial recognition, grounded in confluence, collective action, and 

openness to new beginnings. 

Keywords: Historical reparation; PNGTAQ; Quilombola territories; Participatory planning; 

Interculturality 

 

 

 



LISTA DE FIGURAS 

 
Figura 01  - Autoridades federais e Estaduais  na cerimônia de titulação territorial das 
comunidades quilombolas de Alcântara/MA                                                                            34 
 
Figura 2 - O preparo tradicional da comida para cerimônia de titulação territorial das 
comunidades quilombolas de Alcântara/MA                                                                            36 
 
Figura 3 - O helicóptero era o meio de transporte para alguns representantes dos governos 
federais e estaduais                                                                                                                    37 
 
Figura 4 - Centro de Lançamento de Alcântara                                                                        52   
 
Figura 5 - Mapa do Território Étnico Quilombola de Alcântara                                               60 
 
Figura 6 - Cronologia da disputa entre a base de Alcântara e as comunidades quilombolas   61 
 
Figura 7 - Linha do Tempo PNGTAQ                                                                                       90 
 
Figura 8 - Posse efetiva do comitê gestor da PNGTAQ 2025                                                   97 
 
Figura 9 - Posse do Comitê Gestor da PNGTAQ no Conselho                                                 99 
 
Figura 10 - Oficina ao ar livre do Polo Barreiro, na comunidade quilombola Boa Vista       116 
 
Figura 11 - Sobremesa das crianças do Polo Barreiro, na comunidade quilombola Boa Vista                      
                                                                                                                                                 117 
 
Figura 12 - Oficina lúdica com crianças do Polo Barreiro, na comunidade quilombola Boa 
Vista                                                                                                                                         119 
 
Figura 13 -  Realização de oficina no Polo Peroba/Itapuaua, na comunidade de Peroba de 
Cima.                                                                                                                                       120 
 
Figura 14 - Diversidade etária e de gênero na oficina do Polo Oitiua, na comunidade Oitiua 
                                                                                                                                                 122 
 
Figura 15 - Acolhimento e pintura com as crianças do Polo Agrovila I, comunidade 
quilombola Cajueiro                                                                                                                127 
 
Figura 16 - Mediação das oficinas do Polo Agrovila II, comunidade Marudá                       128 
 
Figura 17 - Realização de oficina do Polo Santa Maria, comunidade Santa Maria                129 

 



 
Figura 18 - Apresentação cartográfica para o Polo Agrovila I, comunidade de Cajueiro      132 
 
Figura 19 - Percalços no deslocamento da equipe do IFMA                                                  135 
 
Figura 20 - Participantes da oficina do polo Pavão, na comunidade quilombola de Pavão   136 
 
Figura 21 - Oficina na Comunidade quilombola Novo Belém                                               139 
 
Figura 22 - Oficina do Curso de construção de embarcações artesanais                                147 

Figura 23 - Embarcações artesanais construídas no curso                                                      148 

Figura 24 - Entrega dos freezers aos pescadores e suas famílias                                            149 

 

 



 
LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 
 
ABA – Associação Brasileira de Antropologia 

ACONERUQ – Associação das Comunidades Negras Rurais Quilombolas do Maranhão 

ACS – Alcântara Cyclone Space 

ACP – Ação Civil Pública 

ADCT – Ato das Disposições Constitucionais Transitórias 

AEB – Agência Espacial Brasileira 

AGU – Advocacia-Geral da União 

AQK – Associação Quilombo Kalunga 

AST – Acordo de Salvaguardas Tecnológicas 

ATEQUILA – Associação do Território Étnico Quilombola de Alcântara 

CAR – Cadastro Ambiental Rural 

CCN – Centro de Cultura Negra do Maranhão 

CDHM – Conselho Nacional de Direitos Humanos e Minorias 

CIDH – Comissão Interamericana de Direitos Humanos 

CLA – Centro de Lançamento de Alcântara 

CONAQ – Coordenação Nacional de Articulação das Comunidades Negras Rurais 

Quilombolas 

EIA-RIMA – Estudo de Impacto Ambiental e Relatório de Impacto Ambiental 

FAB – Força Aérea Brasileira 

FETAEMA – Federação dos Trabalhadores na Agricultura do Estado do Maranhão 

FUNAI – Fundação Nacional dos Povos Indígenas 

GTI – Grupo de Trabalho Interministerial 

IBAMA – Instituto Brasileiro do Meio Ambiente e dos Recursos Naturais Renováveis 

 



IBGE – Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

ICMBio – Instituto Chico Mendes de Conservação da Biodiversidade 

IFMA – Instituto Federal do Maranhão 

INCRA – Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária 

IPHAN – Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional 

MABE – Movimento dos Atingidos pela Base Espacial de Alcântara 

MDA – Ministério do Desenvolvimento Agrário e Agricultura Familiar  

MIR – Ministério da Igualdade Racial 

MMA – Ministério do Meio Ambiente e Mudança do Clima 

MOMTRA – Movimento das Mulheres Trabalhadoras de Alcântara 

MPF/MA – Ministério Público Federal no Maranhão 

MPO – Ministério do Planejamento e Orçamento 

NEABI – Núcleo de Estudos Afro-Brasileiros e Indígenas 

NCSA – Nova Cartografia Social da Amazônia 

OAB – Ordem dos Advogados do Brasil 

OEA – Organização dos Estados Americanos 

OIT – Organização Internacional do Trabalho 

PGTAQ – Plano de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola 

PNGATI – Política Nacional de Gestão Territorial e Ambiental Indígena 

PNGTAQ – Política Nacional de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola 

RTID – Relatório Técnico de Identificação e Delimitação 

SBPC – Sociedade Brasileira para o Progresso da Ciência 

SEPPIR – Secretaria de Políticas de Promoção da Igualdade Racial 

SMDH – Sociedade Maranhense de Direitos Humanos 

SPU – Secretaria do Patrimônio da União 

 



STTR – Sindicato dos Trabalhadores e Trabalhadoras Rurais 

TED – Termo de Execução Descentralizada 

UFG – Universidade Federal de Goiás 

UnB – Universidade de Brasília 

VLS – Veículo Lançador de Satélites 

 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 



SUMÁRIO 
 

INTRODUÇÃO​ 19 
Escutar de Fora, Sentir de Dentro: Os Afetos e Dilemas de Uma Quilombola Kalunga, 
Pesquisadora e Técnica do Governo Federal​ 21 
Aproximações Iniciais: Quando o Campo me Escolheu​ 25 
Metodologia Participativa​ 37 

1 A ANCESTRALIDADE VIVA: ALCÂNTARA E SEU TERRITÓRIO COMUM​ 44 
1.1 Quando a Base Estremece a Ponte de Pedra: Cronologia da Instalação do Centro de 
Lançamento de Alcântara ​ 51 
1.2 A ancestralidade Viva: Modos Tradicionais de Uso Comum da Terra​ 62 

2 O OLHAR DA ANTROPOLOGIA SOBRE O ESTADO E AS POLÍTICAS 
PÚBLICAS​ 73 

2.1 Análise Antropológica das Políticas Públicas Voltadas às Comunidades Quilombolas​
77 
2.2 Da Escuta ao Decreto: A Construção Coletiva da Política Nacional de Gestão 
Territorial e Ambiental Quilombola (PNGTAQ)​ 81 
2.3 O Processo De Construção da PNGTAQ​ 86 
2.4 Caminhos da Participação: Atores, Espaços e Estratégias​ 100 

3 ESCUTAR É O PRIMEIRO ATO DE FAZER POLÍTICA COM O POVO​ 109 
3.1 A Construção dos Planos de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola (PGTAQs) no 
Território Étnico Quilombola dos Atingidos Pela Base Espacial de Alcântara​ 109 
3.1.1 A Primeira Rodada das Oficinas: Levantamento de Demandas na Escuta das 
Comunidades ​ 114 
3.1.2 A Segunda Rodada de Oficinas: Se Ajustando aos Ritmos das Comunidades​ 125 
3.1.3 Terceira Rodada: Devolutiva Burocrática ​ 133 
3.1.4. Da Quarta Rodada de Oficinas: Por um Planejamento Metodológico “Começo, 
Meio, Começo”​ 137 
3.2 O Acordo entre o Governo Brasileiro e as Comunidades Quilombolas de Alcântara: 
Um Marco de Reparação Histórica e Reconhecimento Territorial​ 150 

CONCLUSÃO​ 154 
REFERÊNCIAS​ 157 
 
 

 



 
 

19 

INTRODUÇÃO   
Antes de falar da forma como me reconheço, reverencio aquelas e aqueles que vieram 

antes de mim. Minha história não começa em mim, ela é a continuidade dos passos da minha 

mãe, da minha avó e de tantas mulheres e homens quilombolas que resistiram, lutaram e 

abriram caminhos para que hoje eu pudesse contar esta memória. Este não é apenas um relato 

individual, mas um testemunho coletivo, tecido com a força da ancestralidade quilombola. 

Natural de Cavalcante, Goiás, sou quilombola Kalunga do Engenho II, comunidade 

onde cresci acompanhando as mobilizações por regularização fundiária, acesso a políticas 

públicas e reconhecimento da identidade quilombola. Minha formação em Direito, concluída 

em 2012, cursada na Universidade Salgado de Oliveira (UNIVERSO) foi orientada para essa 

causa, com minha monografia abordando as políticas públicas e a regularização fundiária do 

território Kalunga. 

Aprofundei meus conhecimentos e minha atuação na temática a partir da 

especialização em “História e Cultura Afro-Brasileira e Africana”, cursada na Universidade 

Federal de Goiás (UFG). Nesse período, desenvolvi uma pesquisa voltada à implementação 

da Lei n°10.639/03 nas escolas quilombolas do território Kalunga, buscando compreender os 

desafios e caminhos para uma educação verdadeiramente comprometida com a valorização da 

história e identidade negra.  

Em seguida, especializei-me no direito tributário, com muito esforço e perseverança, 

conquistei um dos marcos mais importantes da minha trajetória, a tão sonhada aprovação no 

exame da Ordem dos Advogados do Brasil (OAB). Minha atuação institucional se fortaleceu 

com minha passagem pela Secretaria de Políticas de Promoção da Igualdade Racial 

(SEPPIR), que inicialmente foi criada e vinculada à presidência da República e 

posteriormente passou a integrar o Ministério dos Direitos Humanos e Cidadania. A partir 

dessa experiência, ampliei minha presença em espaços institucionais voltados à promoção da 

igualdade racial, colaborando principalmente para a  formulação de políticas públicas voltadas 

a Povos e Comunidades Tradicionais. 

Ao longo dos anos, estive envolvida em diversas iniciativas voltadas para a articulação 

e fortalecimento das comunidades quilombolas. Colaborei em reuniões da Agenda Social 

Quilombola e de importantes articulações institucionais, como o recebimento de título de terra 

em nome do Kalunga e implementação de políticas de infraestrutura para comunidades 

quilombolas, incluindo o programa "Luz para Todos"  do governo federal no território 

Kalunga, situado no estado de Goiás. Também participei de reuniões que discutiam a 

 



 
 

20 

construção de políticas de segurança alimentar e nutricional e na mobilização de mulheres 

negras em espaços de resistência, como a Marcha Nacional das Mulheres Negras, Marcha das 

Margaridas e o Aquilombar. 

Meu caminho profissional consolidou-se, portanto, na interseção entre direito, 

políticas públicas e o fortalecimento de comunidades quilombolas. Posteriormente, atuei 

como relatora e palestrante em eventos nacionais e internacionais, onde destaco alguns: no 

âmbito nacional, destaco minha participação na Comissão de Direitos Humanos, Minorias e 

Igualdade Racial da Câmara dos Deputados, em 13 de setembro de 2023, durante o debate 

sobre o Censo Quilombola e as políticas públicas para mulheres quilombolas. Em nível 

internacional, participei como palestrante no seminário “Assegurando os direitos de posse da 

terra e do território dos povos afrodescendentes na América Latina e no Caribe: um caminho 

eficaz para a conservação e ação contra as mudanças climáticas”, realizado em 12 de junho 

de 2024, em Bogotá. Na ocasião, abordei o tema "Direitos de posse de terra das mulheres 

afrodescendentes", com foco especial na agenda das mulheres afrodescendentes, destacando a 

centralidade da luta pelo território, o pertencimento, a identificação de territórios ancestrais e 

a propriedade coletiva da terra. A intervenção teve como propósito tornar visíveis as agendas 

de direitos das mulheres afrodescendentes e contribuir para o reconhecimento e a reparação 

histórica em contextos marcados por desigualdades estruturais. 

Além disso, aprofundei minha formação técnica ao participar de cursos como 

condutora de turismo de aventura, fortalecendo o turismo de base comunitária, além de 

capacitações em acesso à informação e mediação de conflitos. 

Atualmente, atuo no Ministério da Igualdade Racial (MIR), na Secretaria de Políticas 

para Quilombolas, Povos e Comunidades Tradicionais de Matriz Africana, Povos de Terreiros 

e Ciganos, como coordenadora de projetos e orçamentos. Essa experiência tem reforçado, de 

forma ainda mais contundente, minha convicção sobre a importância de articular o 

conhecimento acadêmico à luta política e social. 

Destaco, em especial, minha participação nos processos de formulação de políticas 

públicas para as comunidades quilombolas de Alcântara, no Maranhão, ao longo de 2023. 

Como apresentarei na próxima seção, essa vivência profissional evidenciou que a produção de 

saberes não só pode, como deve, caminhar ao lado das mobilizações que promovem 

transformações reais nos territórios e na vida das pessoas. 

 



 
 

21 

Foi esse caminho que me levou ao mestrado em Antropologia Social na Universidade 

de Brasília (UnB). Com minha vivência no movimento quilombola percebi a necessidade de 

aprofundar as análises sobre territorialidade, identidade e resistência quilombola. O mestrado 

representa uma continuidade da minha trajetória, um espaço para sistematizar e produzir 

conhecimento a partir das experiências das comunidades quilombolas, promovendo diálogos 

entre academia, Estado e sociedade civil na busca por justiça social e reparação histórica. 

Diante disso, nesta dissertação, proponho investigar ações institucionais de reparação 

histórica em território quilombola, especialmente no Território Étnico Quilombola dos 

Atingidos pela Base Espacial, em Alcântara — Maranhão. Por meio de uma metodologia 

qualitativa e participativa, busco compreender os impactos imediatos de uma política de 

reparação histórica, a Política Nacional de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola 

(PNGTAQ). E, também, analisar como esses processos foram incorporados nas dinâmicas 

sociais e políticas locais. 

 

Escutar De Fora, Sentir de Dentro: os Afetos e Dilemas de 

uma Quilombola Kalunga, Pesquisadora e Técnica do 

Governo Federal 

 ​ Assumir a posição de pesquisadora quilombola em um campo também quilombola, 

diferente do meu território de origem, foi uma experiência profundamente desafiadora. Ao 

mesmo tempo em que compartilho memórias coletivas, processos históricos de resistência e 

modos de existência quilombola, também entendo que cada comunidade carrega suas próprias 

dinâmicas, suas especificidades, sua cultura e sua organização política. 

Minha ligação com o território de Alcântara não se deu como uma simples 

observadora, tampouco como uma quilombola que tem o lugar de fala, tendo em vista que não 

sou própria daquela terra. Inicialmente, pensei com bastante cuidado quais seriam meus 

primeiros passos e como seria a minha participação, a observação e o necessário 

distanciamento etnográfico, sem perder meu lugar de fala, sendo: mulher negra, quilombola, 

estando como agente pública e pesquisadora. Diante dessa encruzilhada, opto por ressaltar os 

meus pertencimentos identitários, pois a ciência não é neutra, mas atravessada pela biografia 

de quem a constrói (Collins, 2016). 

 



 
 

22 

O município de Alcântara está localizado no litoral ocidental do Maranhão, a 

aproximadamente 22 quilômetros da capital do estado, São Luís. O município está localizado 

a uma latitude de 2° ao sul da linha do Equador, estando cercado pela Baía de São Marcos à 

direita e pela Baía de Cumã à esquerda e projetando-se como uma península sobre o Oceano 

Atlântico. 

Conforme o Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE), o município tem 

114.000 hectares de terra, dos quais 62.000 hectares (54,3% do total de terras do município) 

foram desapropriados por meio de dois atos de estado. O primeiro dos atos de estado foi o 

decreto estadual nº 7.820 de 1980, que destinou 52 mil hectares das terras ocupadas 

secularmente pelas comunidades quilombolas de Alcântara para “fins de utilidade pública” e 

repassado ao Ministério da Aeronáutica para implantação do Centro de Lançamento de 

Alcântara – CLA. O segundo ato de estado foi consolidado através do decreto sem número 

que ampliou a área destinada ao CLA, em mais 10 mil hectares no ano de 1992 e o terceiro 

ato foi o decreto nº 12.190, de 20 de setembro de 2024, configura-se como o terceiro grande 

ato de Estado envolvendo a destinação de terras no município de Alcântara, no Maranhão 

desta vez, em favor das comunidades quilombolas historicamente afetadas por decisões 

anteriores. . 

O município de Alcântara tem aproximadamente 18.467 habitantes, dos quais 15. 616 

se autodeclaram como quilombola, conforme o censo de 2022 do IBGE. Ou seja, 84, 6 % da 

população do município vive e organiza suas vidas a partir das mais de 200 comunidades 

quilombolas distribuídos por três territórios étnicos quilombolas (Território Étnico 

Quilombolas dos Atingidos Pela Base Espacial1; Território Étnico Quilombola de Itamatatiua 

ou Santa Teresa e o Território Étnico Quilombola da Ilha do Cajual2) todos devidamente 

reconhecidos pela Fundação Cultural Palmares. 

2 Os povoados localizados na Ilha do Cajual estão contemplados em uma certidão de reconhecimento emitida 
pela Fundação Cultural Palmares datada de 25 de janeiro de 2006. A certificação deste território foi emitida pela 
Fundação Cultural Palmares de 05 de maio de 2006 e está devidamente registrada no livro de cadastro geral n 
0006, registro n, 553, folha 62. Trata-se do processo n, 01420.000040/1998/88 referente a aproximadamente 40 
povoados localizados nos municípios de Alcântara e Bequimão. 

1 No caso do território dos atingidos pela base espacial, os procedimentos necessários à titulação, de acordo com 
o que rege o artigo 4.887/2003, já foram realizados. O território já possui laudo antropológico desde 2003, o 
RTID foi publicado oficialmente no dia 04 de novembro de 2008, através do Instituto Nacional de Colonização e 
Reforma Agrária (INCRA), nas páginas 110 e 111 da secção 03 do Diário Oficial da União n. 214. O território é 
formado por aproximadamente 159 comunidades e ocupa uma área de 85.000.00 hectares. Decreto nº 12.190, de 
20 de setembro de 2024, que trata da desapropriação de terras para a regularização do território quilombola de 
Alcântara (MA) . 

 



 
 

23 

Diante desse histórico de violações do Estado, as visitas de campo exigiram de mim, 

não apenas a responsabilidade como coordenadora de projetos e orçamentos para 

quilombolas, mas também uma sensibilidade política e afetividade maior. A proximidade com 

cada quilombola, seus modos de vida e escutar suas lembranças, despertava em mim uma 

sensação de similaridade. Muitas vezes, me via refletindo sobre minha própria territorialidade 

de Quilombola Kalunga. 

No território de Alcântara, desde o primeiro momento, me senti acolhida e respeitada, 

embora ainda houvesse uma certa desconfiança, o que é totalmente compreensível, eu estava 

sendo apresentada como uma representante do Ministério da Igualdade Racial (MIR), e, para 

muitas comunidades quilombolas, a presença de alguém do governo carrega o peso de muitas 

histórias mal resolvidas. Não é simples. Existe uma memória coletiva de promessas feitas e 

não cumpridas, de políticas que chegam de cima pra baixo, sem escuta, e de uma presença do 

Estado que, muitas vezes, mais desorganiza do que apoia como dito pelo senhor Aniceto 

Araújo, quilombola da comunidade Oitiua.  

Ao pensar em como iniciar minha escuta enquanto pesquisadora, aproveitando as idas 

também enquanto governo, entendi que não bastava seguir um roteiro de perguntas e 

respostas, mas eu deveria respeitar os que queriam compartilhar. A memória, percebi, não é 

um simples dado a ser registrado, mas algo vivo, cheio de camadas e muitas lembranças. 

Em cada comunidade por onde passei, estive atenta não somente às palavras, mas 

também aos silêncios, aos sorrisos discretos e aos semblantes que se entristeciam quando o 

assunto tocava feridas ainda abertas. Essa escuta exigiu de mim delicadeza, porque nem tudo 

se diz por completo, há dores que só se insinuam, memórias que preferem o abrigo do 

silêncio. 

Nesse processo, encontrei uma semelhança com meu próprio território e com as 

memórias da minha avó, Clara Tememais. Mesmo enfrentando o Alzheimer, ela se esforçava 

comoventemente para compartilhar comigo, sua neta, os fragmentos da memória que ainda 

resistiam. Era seu jeito de manter a história viva, pedaço por pedaço, como quem semeia 

lembranças para que jamais se percam. 

Aprendi, assim, que preservar e registrar memórias exige paciência, com quem veio 

antes de nós, com os traços que o tempo deixou em suas trajetórias, com aquilo que foi vivido 

 



 
 

24 

e permanece. Porque há lembranças que nascem devagar, e há pessoas que se revelam no seu 

próprio tempo, contribuindo aos poucos com o que guardam de mais profundo. 

Nas comunidades quilombolas de Alcântara, a presença do governo, muitas vezes, é 

recebida com desconfiança. E não sem razão. São décadas marcadas por promessas não 

cumpridas, ações pontuais sem continuidade e visitas cheias de discursos, mas vazias de 

transformação. 

Fui recebida diversas vezes com olhares atentos, de cuidado, dúvida e até 

desconfiança. Ouvi, mais de uma vez, a frase: "Já vieram aqui antes, prometeram, e nunca 

mais voltaram." Palavras como essas foram ditas por lideranças como a senhora Valdirene 

Ferreira Mendonça, representante da Associação do Território Étnico Quilombola de 

Alcântara (ATEQUILA), e moradora da comunidade quilombola São Maurício e eu a 

entendo. Como mulher Quilombola Kalunga, também já vivi esse sentimento na pele. 

Conheço o cansaço de esperar, a frustração de não ser ouvida, a dor de ver sua história 

invisibilizada. 

Quando cheguei em Alcântara, diretamente como técnica de um órgão do governo 

federal, e indiretamente como pesquisadora, sei que foi preciso ir devagar, entendendo o 

momento certo de falar e o momento de ouvir. Eu não fui a campo buscando somente dados 

ou registros, fui com o desejo de ouvir, de entender e de encontrar formas de contribuir. 

Porque eu sabia que cada participação carrega trajetórias, resistências, dores e esperanças. O 

fato de ser quilombola, naquele momento, não me dava o direito de “achar” que eu saberia o 

que encontraria. 

Essa foi a parte mais desafiadora do percurso: compreender as semelhanças e 

diferenças mantendo o distanciamento etnográfico. O que não significou me afastar da escuta, 

mas criar uma atenção aos meus afetos e às implicações do meu lugar de fala. Eu estava ali 

como pesquisadora, mas também como mulher quilombola, e como servidora pública. Esses 

lugares se cruzavam o tempo todo, e me exigiam atenção, prudência e responsabilidade. 

Enquanto técnica, vivo um constante distanciamento, pois represento uma instituição 

federal que, muitas vezes, ainda se comunica com os territórios de forma engessada, 

verticalizada e distante da realidade concreta das comunidades, mesmo havendo vontade 

política, a estrutura é lenta, burocrática, cheia de entraves que fazem com que as ações não 

consigam chegar aonde deveriam, ou cheguem de um jeito que não dialoga com a 

 



 
 

25 

especificidade e vivência local. E aí vem a pergunta que me acompanha: como estar nesse 

lugar institucional sem reproduzir essas lógicas que tanto nos feriram e ferem? Como agir 

para que a presença do Estado seja diferente, mais próxima e mais justa? 

Não dá para fingir indiferença quando se está falando do nosso povo, da nossa luta, 

não dá para esquecer as minhas origens mesmo estando representando o governo. Também 

não dá para cair na ilusão de que só o fato de hoje estar como governo, eu consiga resolver 

todos os problemas e passar credibilidade para que me ouçam e acreditem em mim. Procurei 

me posicionar de forma prudente, com o diálogo simples, ouvindo mais que falando, 

compreendo o momento de inquietação e indignação de muitas lideranças comunitárias. E 

com muita razão, eles aproveitam esses momentos de escuta do governo e do pesquisador, 

para reafirmar a potência que existe quando a gente ocupa espaços institucionais, jogando 

ainda mais para mim a responsabilidade por ser quilombola nesse espaço de decisão política. 

A minha pesquisa, nesse sentido, é também um compromisso de devolver às comunidades o 

que me foi confiado, de transformar a escuta em ação. 

Aproximações Iniciais: Quando o Campo me Escolheu 

Meu interesse em desenvolver uma pesquisa sobre esse contexto surgiu apenas após 

minha primeira ida a Alcântara. Antes disso, eu sabia da denúncia feita pelas comunidades 

quilombolas à Comissão Interamericana de Direitos Humanos, em 2001, por diversas 

violações de direitos humanos, como o deslocamento compulsório dessas comunidades3 para 

instalações do Centro de Lançamento de Foguetes (CLA) da Força Aérea Brasileira (FAB), 

iniciada na década de 1980. Segundo Jorge (2024), essa violação territorial impôs impactos 

significativos na organização social e nos modos de vida das comunidades, como restrições ao 

uso de recursos naturais e à práticas culturais e religiosas.  

A denúncia realizada culminou no seu encaminhamento à Corte Interamericana de 

Direitos Humanos em 2022. Acompanhava os desdobramentos à distância, reconhecendo a 

importância do caso, mas sem a intenção imediata de me envolver de forma tão profunda. 

Em abril de 2023, durante uma audiência pública sobre o caso, comecei a perceber a 

magnitude desse processo para as comunidades quilombolas e senti curiosidade de entender 

3 Conforme a sentença da Corte Interamericana de Direitos Humanos (2024), 171 comunidades quilombolas de 
Alcântara foram consideradas vítimas desse caso. Os nomes das comunidades podem ser consultados no Anexo 
1 da referida sentença: https://jurisprudencia.corteidh.or.cr/pt_br/vid/1067534926. 

 

https://jurisprudencia.corteidh.or.cr/pt_br/vid/1067534926


 
 

26 

mais o que estava acontecendo. Naquele momento, o Estado brasileiro, por meio da 

Advocacia-Geral da União (AGU), reconheceu parcialmente sua responsabilidade 

internacional pelas violações dos direitos dessas comunidades, especialmente no que tange à 

questão da propriedade, às garantias judiciais e à proteção judicial. Esse reconhecimento foi 

formalizado com um pedido de desculpas do Advogado-Geral da União, Jorge Messias, o 

que, para mim, representou um marco significativo na relação entre o Estado e as 

comunidades.​

​ O gesto chamou minha atenção por seu peso simbólico. Pedidos de desculpas formais 

por parte do Estado brasileiro são raros, especialmente em relação a populações negras e 

quilombolas, e costumam ocorrer somente diante de processos internacionais de 

responsabilização e pressão política. São instrumentos de reconhecimento de violações graves 

de direitos humanos e funcionam como marcos simbólicos em processos de reparação 

histórica. No entanto, sua potência está longe de ser somente jurídica, ela se expressa também 

nos efeitos que esses gestos produzem (ou não) na vida cotidiana das comunidades. Essa 

tensão entre o gesto institucional e a realidade local se tornou um ponto de inquietação que 

passou a me mobilizar. 

Durante essa audiência, o governo federal também anunciou a criação do Decreto nº 

11.502, de 25 de abril de 2023, que instituiu um Grupo de Trabalho Interministerial (GTI) 

para buscar alternativas para a titulação territorial das Comunidades Remanescentes de 

Quilombos de Alcântara. Além disso, o governo federal comprometeu-se a destinar R$ 30 

milhões via Ministério da Igualdade Racial (MIR), divididos em três etapas: R$ 5 milhões em 

2023, R$ 15 milhões em 2024 e R$ 10 milhões em 2025, com o objetivo de implementar 

projetos que atendessem às necessidades das comunidades quilombolas, no âmbito do 

programa Aquilomba Brasil, uma iniciativa estratégica do Governo Federal voltada ao 

fortalecimento das políticas públicas para os quilombos em todo o país. O programa articula 

ações de diferentes ministérios e órgãos federais, promovendo o desenvolvimento sustentável, 

a garantia de direitos e a valorização da cultura quilombola, com foco na promoção da justiça 

social e na redução das desigualdades históricas. 

Esse anúncio e a destinação dos recursos geraram em mim a percepção de que se abria 

uma oportunidade para um trabalho de campo focado nas realidades vividas pelas 

comunidades de Alcântara. Não era somente uma questão de observar os impactos imediatos 

 



 
 

27 

dessas políticas, mas também de compreender como esses processos de reparação histórica 

estavam sendo incorporados nas dinâmicas sociais e políticas locais. 

Foi somente após minha primeira visita à Alcântara, já com essas informações em 

mãos e em mente, que o desejo de investigar mais a fundo esse processo se consolidou. Entre 

os dias 29 e 30 de agosto de 2023, tive a oportunidade de acompanhar o Secretário de 

Políticas para Quilombolas, Povos e Comunidades Tradicionais de Matriz Africana, Povos de 

Terreiros e Ciganos, Ronaldo dos Santos, e a Diretora de Políticas para Quilombolas e 

Ciganos, Paula Balduino, em uma missão oficial realizada, no município de Alcântara (MA). 

O objetivo da missão era dialogar com as lideranças das comunidades quilombolas que são 

impactadas pela presença da base militar, a fim de garantir a aplicação adequada dos recursos 

do governo federal. 

No dia 28 de agosto, saí de Brasília rumo a São Luís (MA), em uma viagem que, 

embora curta, se tornaria significativa nos detalhes. Após o desembarque e uma breve estadia 

na capital, seguimos no dia seguinte para Alcântara, em uma lancha que partiu às 7h da 

manhã do cais da Praia Grande. 

A escolha pela lancha, apesar de ser o meio mais rápido, me expôs a um sentimento de 

vulnerabilidade que, imagino, é comum a quem precisa atravessar aquele trecho com 

frequência. Sem coletes salva-vidas visíveis nos passageiros, optei por me sentar próximos ao 

local onde estavam guardados. O mar agitado, o vento forte e os respingos constantes 

aumentavam minha apreensão inicial. Ainda assim, com o tempo, o balanço das águas se 

tornou mais suave, e acabei adormecendo e acordando apenas quando já nos aproximávamos 

do Porto do Jacaré em Alcântara. 

Essa travessia, curta em termos geográficos, me provocou algumas reflexões. 

Alcântara fica próxima de São Luís, são menos de 30 quilômetros em linha reta, mas o 

deslocamento exige disponibilidade de tempo, certa resistência física e sorte com o tempo ou, 

melhor, respeitar o tempo do mar. O acesso por mar, limitado a lanchas rápidas e a ferries, ou 

balsas, nem sempre é regular. A depender das condições das marés, das chuvas ou da própria 

estrutura dos transportes, pode-se esperar por horas ou até dias por uma travessia segura. 

Alcântara está ao lado da capital, mas, para muitos, permanece como um território 

marginalizado, historicamente relegado às bordas do Estado, exceto quando o interesse 

nacional, estratégico ou militar se impõe. 

 



 
 

28 

Como pesquisadora quilombola, essa travessia me alertou para os múltiplos sentidos 

do acesso: acesso ao território, aos serviços, às garantias, mas também à escuta. É simbólico 

que o primeiro contato com Alcântara se dê por mar, uma travessia incerta e, por vezes, 

desconfortável, como o próprio caminho da justiça territorial e da reparação histórica para as 

comunidades quilombolas que ali vivem. 

Chegamos antes das 9 horas da manhã e, como combinado, fomos nos encontrar com 

Jorge Renato Santos, à época, Diretor-Geral do Instituto Federal do Maranhão (IFMA), 

Campus Alcântara, um possível parceiro à época. Ele nos aguardava para seguir conosco até a 

sede do Sindicato dos Trabalhadores e Trabalhadoras Rurais (STTR) de Alcântara, onde 

também participaria da reunião. 

No primeiro dia da reunião, iniciamos os trabalhos por volta das 9h30. Estiveram 

presentes o senhor Ronaldo dos Santos, Secretário de Políticas para Quilombolas, Povos e 

Comunidades Tradicionais de Matriz Africana, Povos de Terreiros e Ciganos; a senhora Paula 

Balduino, Diretora de Políticas para Quilombolas e Ciganos; e eu, Estela Aguiar de Sousa, 

Coordenadora de Projetos e Orçamentos para Quilombolas. Nós três representamos o 

Ministério da Igualdade Racial. 

Participaram ainda representantes de Alcântara: Aniceto Araújo Pereira e Diego Diniz, 

do Sindicato dos Trabalhadores Rurais, Agricultores e Agricultoras Familiares de Alcântara 

(STTR); Valdirene Ferreira Mendonça, da Associação do Território Étnico Quilombola de 

Alcântara (ATEQUILA); Benedito Cunha Carvalho, Danilo Serejo e Dorinete Serejo Morais, 

do Movimento dos Atingidos pela Base Espacial de Alcântara (MABE); Sebastiana Alves 

Costa, do Movimento das Mulheres Trabalhadoras de Alcântara (MOMTRA); Jorge Renato 

Santos da Silva e Josinalva Rodrigues Sá, representando o IFMA Alcântara. 

Após as apresentações, os representantes do governo federal fizeram uma breve fala 

dos motivos de estarem ali, foi então que os membros das comunidades começaram a falar 

sobre suas angústias e expectativas com nossa chegada, assunto puxado pela sra Valdirene 

Mendonça e reafirmada por todos os quilombolas presentes. As falas revelaram um 

sentimento recorrente de abandono histórico, marcado por promessas não cumpridas, visitas 

institucionais sem retorno efetivo e políticas públicas que não dialogam com as realidades do 

território. Muitos demonstraram cansaço com processos burocráticos lentos e com a 

invisibilidade de suas pautas nos espaços de decisão. Ao mesmo tempo, houve um clamor por 

 



 
 

29 

escuta qualificada, pela presença contínua do Estado, pela valorização dos saberes locais e 

pela construção de políticas pensadas “com”e não apenas “para” as comunidades 

quilombolas.  

Aquela parecia ser a oportunidade perfeita para eu repensar o tema da minha 

dissertação. Meu coração ficou aquecido ao ouvir as palavras deles, e percebi que as 

necessidades das comunidades quilombolas não eram tão diferentes das do meu próprio 

quilombo. Ali, eu não somente testemunhava um processo de reparação, mas também 

compreendia que as dinâmicas de resistências, lutas e negociações seriam essenciais para 

entender o que estava em jogo naquele contexto. 

Esse momento marcou o início do meu trabalho de pesquisa, que passava a se 

preocupar em documentar e analisar as formas como as comunidades estavam respondendo a 

essas iniciativas governamentais, quais eram as suas expectativas e como o Estado e os 

parceiros locais estavam interagindo com as demandas históricas e atuais das comunidades 

quilombolas de Alcântara. Lembrei de algumas falas dos meus professores, do Programa de 

Pós-graduação em Antropologia Social/Universidade de Brasília, que sempre nos lembravam 

da importância de entendermos o lugar do pesquisador. Eu sabia que precisava estar atenta e 

registrar com precisão todas as informações possíveis no meu caderno de campo 

(Malinowski, 2018). 

O objetivo da missão era dialogar com as lideranças das comunidades quilombolas 

que são impactadas pela presença da base militar. Era um momento de escuta ativa, para 

entender as principais necessidades e urgências dessas comunidades, além de discutir 

possíveis parcerias para a aplicação dos recursos de R$5 milhões, que estavam previstos para 

serem empenhados ainda em 2023. Essa escuta foi fundamental para garantir que os recursos 

fossem utilizados de acordo com as demandas reais das comunidades. 

Em um momento de pausa, fomos surpreendidos por uma demanda inesperada dos 

representantes locais, que enfatizaram a importância de garantir alimentação adequada e 

transporte/combustível para a participação durante os dois dias de atividades. Realizaram 

rapidamente um cálculo e sugeriram que o Ministério custeasse cerca de R$50,00  por dia por 

pessoa, totalizando R$100 reais por pessoa para os dois dias de evento. Considerando a 

presença de oito participantes, o valor total seria de R$800 reais. 

 



 
 

30 

Em resposta a essa solicitação, Paula, Ronaldo e eu nos reunimos e decidimos que 

custearíamos essa despesa com nossas próprias diárias, tendo em vista que não havíamos 

acionado previamente a Ata de Registro de Preços nº 01/2022 – DF e RIDE (Contrato nº 

14/2022), instrumento que, no serviço público, permite organizar previamente a contratação 

de serviços como alimentação, transporte e estrutura para eventos. Essa situação demonstra 

bem o contraste entre o funcionamento da gestão pública e a realidade das ações em territórios 

como Alcântara. Enquanto o orçamento público opera dentro de regras rígidas e lógicas de 

controle e previsibilidade, a vivência em campo, como nos ensina a própria antropologia, é 

cheia de imprevistos, exigindo escuta atenta e respostas rápidas. Ao decidirmos usar parte das 

nossas diárias para garantir a presença das lideranças locais, não apenas encontramos uma 

solução prática, mas também reafirmamos o compromisso político e ético com aquelas 

pessoas e com o processo que estávamos ali para fortalecer. 

A decisão também foi facilitada pelo fato de eu estar dividindo hospedagem com 

Paula, o que reduziu os nossos gastos. Só depois percebi que as diárias dela e de Ronaldo 

eram mais altas que as minhas considerando os cargos que os dois ocupam dentro do 

ministério, mas naquele momento isso não foi relevante. O importante era garantir que as 

lideranças pudessem participar plenamente. Após a reunião, fomos almoçar em um 

restaurante próximo ao STTR, gerido por quilombolas de Oitiua. Fomos indicados até lá por 

moradores locais, e a escolha do espaço reforçou ainda mais o nosso desejo de valorizar o 

território, inclusive nos momentos de pausa. 

Retornamos ao local da reunião e seguimos com as discussões previstas para aquele 

dia. As atividades tinham como foco principal discutir, junto à comunidade, como seriam 

utilizados os 30 milhões destinados às comunidades quilombolas atingidas pelo CLA. Mais 

do que apresentar propostas prontas, o objetivo era construir esse processo de forma coletiva, 

ouvindo as expectativas, os anseios e as prioridades apontadas pelos próprios quilombolas. 

No segundo dia, fomos orientados pelos próprios quilombolas a almoçar no 

Restaurante Popular de Alcântara, mantido pelo governo do estado do Maranhão que oferece 

refeições prontas, ao custo de  somente 1 real para cada participante. O custo da refeição é 

subsidiado pelo poder público estadual, que cobre a diferença para garantir uma alimentação 

de qualidade a um preço tão baixo. Esse valor, embora simbólico, foi significativo, 

principalmente quando consideramos os altos custos de alimentação e gasolina, que pesam no 

orçamento de reuniões desse tipo. Embora a contribuição de R$100 reais tenha sido um valor 

 



 
 

31 

muito baixo de nossa parte, os quilombolas entenderam que estávamos apenas tentando 

contribuir com o que podíamos, sem destinação de recursos públicos para esse fim. 

Embora a comida não tivesse o mesmo sabor da refeição do dia anterior, ela foi bem 

apreciada, especialmente pelo valor simbólico que representava para a comunidade e pela 

economia que proporcionava aos participantes. Após o almoço, voltamos ao espaço da 

reunião e continuamos com os diálogos iniciados pela manhã, aprofundando as tratativas em 

torno da aplicação dos recursos e reafirmando a importância de um processo participativo, 

centrado no protagonismo das comunidades locais. 

Fazendo uma análise sobre o acontecimento acima, a situação revela uma realidade 

comum em muitas comunidades, onde a logística e a acessibilidade de recursos básicos, como 

alimentação e transporte, podem ser um obstáculo significativo à participação em eventos, 

reuniões ou processos de troca de conhecimento. A necessidade de garantir alimentação para 

que os representantes locais pudessem participar plenamente das atividades reforça a 

precariedade de recursos em contextos comunitários, que muitas vezes dependem de apoios 

externos para viabilizar sua presença em espaços fora do cotidiano imediato. 

Essa situação me faz lembrar dos relatos de minha mãe, Deuselina Francisco Maia de 

Sousa, que foi a primeira presidente da Associação Quilombo Kalunga (AQK). Ela me conta 

como eram as reuniões nos anos 1990, em busca do reconhecimento do território e dos 

direitos da comunidade. Muitas vezes, vinham para Brasília somente com a passagem de 

partida e contavam com a boa vontade e sensibilidade de algum gestor público que ajudasse 

com a alimentação e a passagem de volta. Mesmo num período em que havia menos rigidez 

no uso dos recursos públicos, ainda assim não era possível simplesmente destinar verbas para 

quilombolas sem enfrentar todo um processo burocrático. E, apesar disso, minha mãe e vários 

membros da comunidade faziam o que podiam para estar presentes. 

Na época, eu tinha menos de cinco anos de idade e ficava com minha avó enquanto 

minha mãe se deslocava. Ela entendia a importância da formalização da associação, da 

construção coletiva e da luta por direitos. Para conseguir abrir o CNPJ da associação 

Quilombola Kalunga - AQK, chegou a vender uma vaca que tinha, um dos poucos bens que 

havia conseguido conquistar até então. Essa história sempre me atravessa quando presencio 

situações como a de Alcântara, porque entendo, de dentro, o que significa abrir mão, insistir e 

 



 
 

32 

caminhar mesmo com pouco, quando se acredita na força da comunidade e da organização 

coletiva. 

Ao precisarmos contribuir com nossas próprias diárias para cobrir as despesas de 

deslocamento e alimentação, o episódio reflete as desigualdades estruturais que existem entre 

os agentes e servidores públicos e as comunidades. Enquanto as diárias dos pesquisadores e 

agentes federais podem ser consideravelmente mais altas, as comunidades enfrentam 

limitações financeiras que impactam diretamente sua capacidade de engajamento.  

A decisão de custear essas despesas com recursos próprios também levanta questões 

sobre a disparidade de poder e a necessidade de um compromisso mais ético da parte dos 

pesquisadores e de qualquer outro parceiro governamental ou não. Os quais devem estar 

atentos às condições de vida das pessoas, além de sugerir a necessidade de um planejamento 

mais cuidadoso por parte de instituições financiadoras, como o Ministério  da Igualdade 

Racial, que deveriam garantir condições adequadas para que a participação das comunidades 

seja efetiva e não condicionada a esforços extras. 

Passamos dois dias conversando com os membros das comunidades. Durante essas 

conversas, pude perceber a grande expectativa de transformação na realidade de muitas 

pessoas que vivem naquelas áreas rurais. A vontade de mudança era evidente, e eu soube que 

essa pesquisa e esse olhar atento estavam realmente conectados com a realidade das 

comunidades. 

Naquele momento, ainda não havia definido completamente o tema da minha 

pesquisa, embora já tivesse decidido o local e o público-alvo. Isso ocorreu, em parte, porque, 

nas conversas com minhas chefias, fui designada para manter o contato com o IFMA, parceiro 

escolhido em colaboração com as comunidades, devido à presença do campus em Alcântara e 

à sua experiência em apoiar os quilombolas. Nas falas de minhas chefias, ficou evidente que 

eu estaria envolvida em futuras viagens e nas reuniões com as lideranças, além da possível 

participação nas discussões com as comunidades. 

Saímos da reunião com uma lista inicial de demandas, que foi ao longo da reunião 

sendo redigida pela Diretora Paula e por mim. Minha missão, então, era voltar a Brasília e 

elaborar o plano de trabalho em parceria com o IFMA. Nesse contexto, o Secretário Ronaldo 

e a Diretora Paula falaram sobre a importância da construção da Política Nacional de Gestão 

Territorial e Ambiental Quilombola - PNGTAQ, que estava em processo de formulação e com 

 



 
 

33 

possibilidade de ser publicada em 20 de novembro de 2023. Sugerimos que, para iniciar a 

execução dos 5 (cinco) milhões de reais, seria necessário realizar uma consulta das 

necessidades, ouvindo o maior número possível de comunitários. O termo de execução 

descentralizada que o Ministério da Igualdade Racial, firmaria com o IFMA, seria 

desenvolvido com a participação ativa das entidades representativas e com os comunitários. 

Embora as comunidades já tivessem realizado diversas pesquisas e documentações 

que abordavam suas necessidades, o MIR entendia que seria fundamental criar algo parecido 

com um “plano de vida”, porém mais consolidado, algo semelhante à Política Nacional de 

Gestão Territorial e Ambiental Indígena (PNGATI)4. A ideia era que esse documento fosse 

uma síntese das reais necessidades das comunidades quilombolas, contendo informações 

sobre como se organizam, como estão distribuídas, e tudo o que consideram essencial para 

que o governo federal, estadual, municipal e os possíveis parceiros pudessem compreender as 

questões de forma transparente e unificada. 

Consultamos o IFMA sobre a viabilidade de atender a essa demanda e contratar uma 

equipe de consultoria para elaborar os planos locais de gestão territorial e ambiental de 

Alcântara. O IFMA, de forma rápida e positiva, se comprometeu a apoiar a iniciativa.  

A parceria com o Instituto Federal do Maranhão (IFMA) em Alcântara reflete um 

processo histórico de mobilização social por reconhecimento, presença estatal qualificada e 

justiça territorial. O IFMA, nesse contexto, não é apenas uma instituição de ensino técnico, 

mas uma conquista articulada por movimentos sociais, associações quilombolas e lideranças 

comunitárias que reivindicaram sua instalação como parte da reparação e do direito à 

educação no território. 

Do ponto de vista das comunidades locais, sua presença é fruto de uma trajetória de 

luta e negociação política. Foi também essa confiança acumulada ao longo do tempo que 

fundamentou a demanda coletiva para que o Instituto fosse designado como executor direto 

dos recursos públicos destinados às ações voltadas às comunidades quilombolas de Alcântara, 

especialmente os R$30 milhões recentemente destinados à região. 

A confiança no IFMA foi constatada em diálogo com lideranças. Durante reuniões 

participativas, ouvi de Valdirene Ferreira Mendonça, presidente da ATEQUILA, reafirmar a 

4 Conforme destacado por Carolina Comandulli (2016), um dos instrumentos centrais para efetivação dessa 
política são os Planos de Gestão de Terras Indígenas, elaborados junto aos indígena, desde o levantamento, o 
planejamento, análise e devolutiva. 

 



 
 

34 

confiança com base em colaborações anteriores: “Queremos que o IFMA seja o executor 

porque confiamos no trabalho que ele já realiza com a gente”. Enquanto o Sr. Aniceto Araújo, 

presidente do STTR, ressaltou a ética colaborativa do Instituto: “O IFMA tem sido parceiro. 

Escuta a comunidade e respeita nossos modos de vida. A gente quer ele à frente”. Tais 

afirmações evidenciam a legitimidade social da instituição no território e o desejo das 

comunidades de verem seus aliados institucionais ocupando papéis estratégicos na 

governança dos projetos. 

Assim, o IFMA se configura não apenas como um executor técnico, mas como um 

agente mediador entre governo e comunidade, com potencial para fortalecer políticas de base 

territorial, respeitando os saberes locais e promovendo autonomia sociopolítica e econômica 

nas comunidades quilombolas. 

A cerimônia de lançamento das ações ocorreu em 26 de fevereiro de 2024, na 

comunidade quilombola de Canelatiua, em Alcântara (MA). Eu havia chegado à cidade uma 

semana antes para cumprir outra agenda, e, já estando no território, recebi a missão de 

permanecer juntamente com outra servidora e apoiar as equipes do governo Federal nas 

articulações necessárias para o sucesso do evento. Este momento não marcou apenas o início 

formal da implementação do projeto, mas também representou uma tentativa do poder público 

de se fazer presente de forma mais concreta no território quilombola, legitimando suas ações 

diante da comunidade. 

A presença de autoridades como a ministra da Igualdade Racial, Anielle Franco; o 

ministro do Desenvolvimento Agrário e Agricultura Familiar, Paulo Teixeira, o ministro da 

AGU, Jorge Messias; e o governador do Maranhão, Carlos Brandão, ao lado das lideranças 

quilombolas, foi simbólica e política. Representou o reconhecimento do Estado às lutas 

históricas das comunidades de Alcântara e o compromisso institucional com a reparação e o 

fortalecimento da autonomia quilombola.   

Figura 1 - Autoridades federais na cerimônia de titulação territorial das comunidades 
quilombolas de Alcântara/MA. 

 



 
 

35 

 

Fonte: AGU, 2024. 

É importante reforçar que as comunidades participaram ativamente da construção do 

Plano de Trabalho que fundamenta as ações previstas no Termo de Execução Descentralizada 

(TED)5. O processo foi resultado de um diálogo contínuo entre o Ministério da Igualdade 

Racial (MIR), o Instituto Federal do Maranhão (IFMA) e as principais entidades 

representativas das comunidades quilombolas locais. Ou seja, não se tratou de uma política 

imposta de cima para baixo, mas de uma construção coletiva, em que os saberes, prioridades e 

estratégias das comunidades foram decisivos para o desenho das ações. 

No entanto, apesar da relevância política e simbólica da cerimônia, o evento também 

evidenciou algumas falhas práticas na execução de aspectos logísticos fundamentais. Um dos 

pontos mais críticos foi o almoço, contratado pelo IFMA para atender cerca de 300 pessoas, 

número que rapidamente se mostrou insuficiente diante da presença de mais de 500 

participantes no local. A situação gerou certo burburinho entre servidores e integrantes da 

comitiva do governo estadual, que afirmavam ter consultado o IFMA previamente e, por isso, 

dispensado apoio logístico próprio. Por sua vez, o IFMA argumentou que, em nenhum 

momento, foi informado de que o governo estadual convidaria uma quantidade tão expressiva 

de representantes incluindo uma comitiva extensa de diversos órgãos estaduais. 

5 É um instrumento legal que permite a transferência de recursos e responsabilidades de execução de programas, 
projetos e atividades entre diferentes órgãos e entidades da administração pública federal. O TED facilita a 
descentralização de recursos e a colaboração entre diferentes órgãos para atingir objetivos comuns. 

 



 
 

36 

Apesar do imprevisto, vale destacar o esforço e a dedicação da própria comunidade de 

Canelatiua, que assumiu a organização e o preparo da alimentação. A mobilização foi 

coletiva, feita com muito empenho e entusiasmo. Nos momentos em que passei pela cozinha, 

era impossível não ser contagiada pelo clima de orgulho e alegria das cozinheiras. O cheiro da 

comida era convidativo, feijão fresquinho, torta de camarão recém-saída do forno, peixe frito 

na hora. Um aroma que preenchia o espaço com afeto e memória. As mulheres sorriam, se 

ajudavam, cuidavam de cada detalhe com carinho. Um detalhe me chamou atenção: o modelo 

do fogão. Diferente do fogão de barro que estou acostumada a ver no meu território, era outro 

tipo, mas igualmente envolto pela força da coletividade e do gesto ancestral de cozinhar 

juntas. Foi, sem dúvida, uma demonstração do compromisso e da força da comunidade na 

realização do evento, mesmo diante das falhas institucionais. 

 

Figura 2 - O preparo tradicional da comida para cerimônia de titulação territorial das 
comunidades quilombolas de Alcântara/MA 

 

Fonte: AGU, 2024. 

 ​ No entanto, à medida que perceberam a dimensão do público presente, o semblante 

delas mudou, o número inesperado de pessoas gerou uma grande preocupação, e algumas 

chegaram a ficar desesperadas diante da possibilidade de não conseguirem alimentar todos. 

Eu mesma acabei doando minha refeição e autorizei que a comida que estava separada para as 

autoridades e as frutas das mesas fossem servidas para quem estava nas filas. Era o mínimo 

 



 
 

37 

que podíamos fazer, já que eu não conseguia me alimentar sabendo que o governo federal, por 

meio do IFMA, era o responsável por garantir a alimentação de todos. Embora não seja 

possível atribuir responsabilidade exclusivamente à instituição parceira, dado que o número 

de participantes praticamente dobrou, o episódio revelou as limitações operacionais que ainda 

desafiam a implementação de políticas públicas em contextos de grande mobilização social e 

alta expectativa popular. 

A chegada das autoridades como ministros de estado, governador do estado do 

maranhão, deputados e outros representantes do poder público federal, estadual e municipal 

não passaram despercebidos porque pousaram de helicóptero no campo de futebol da 

comunidade, uma cena que despertou curiosidade geral e, confesso, também minha. Nunca 

havia visto um helicóptero tão de perto. Usava lentes de contato, e, entre o vento e a poeira 

levantada pela aeronave, acabei rasgando uma lente e perdendo a outra. O momento, ao 

mesmo tempo eufórico e caótico, também trouxe reflexões importantes. 

Enquanto os moradores enfrentaram longos percursos por estradas em condições 

precárias, melhoradas às pressas pelo governo estadual nos dois dias que antecederam o 

evento, os representantes do Estado sobrevoaram as dificuldades e aterrissaram diretamente 

no centro da comunidade. Estive no local dias antes e vi de perto o barro, os atoleiros e a 

complexidade logística para quem não dispõe de transporte adequado. No fim, as autoridades 

retornaram da mesma forma que chegaram, pelos ares, rapidamente. Parte significativa dos 

quilombolas, por sua vez, permaneceu ali, muitos sem refeição ou condução para o retorno. 

Alguns haviam chegado a pé, de moto e alguns de bicicleta.  

Figura 3 - O helicóptero era o meio de transporte para alguns representantes de 
governo 

 



 
 

38 

 

Fonte: AGU, 2024. 

O contraste entre o aparato institucional e o cotidiano da comunidade expôs, de 

maneira quase cinematográfica, as assimetrias estruturais que ainda marcam profundamente a 

relação entre Estado e populações tradicionais. A cena, embora breve, sintetizou os desafios 

urgentes de um país que precisa, com seriedade, enfrentar suas desigualdades históricas. 

Metodologia Participativa 

Este estudo integra-se ao esforço coletivo de enfrentamento das desigualdades 

históricas vivenciadas pelas comunidades quilombolas, com foco no Território Étnico 

Quilombola dos Atingidos pela Base Espacial, em Alcântara (MA). Como objeto central de 

análise, elegi a Política Nacional de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola (PNGTAQ), 

compreendida aqui não apenas como um instrumento técnico-administrativo, mas como uma 

resposta política construída a partir das lutas dos próprios sujeitos quilombolas por 

reconhecimento, reparação e permanência em seus territórios. 

A PNGTAQ surge, portanto, de um acúmulo de reivindicações históricas por parte do 

movimento quilombola brasileiro, que, ao longo dos anos, tencionou o Estado na direção do 

reconhecimento efetivo da centralidade do território para a reprodução física, social, cultural e 

econômica dessas comunidades. Sua formulação está intimamente ligada à necessidade de se 

estabelecer diretrizes específicas para a gestão dos territórios quilombolas, respeitando os 

modos próprios de vida, as formas tradicionais de uso e manejo dos bens naturais e os 

sistemas de governança comunitária. 

 



 
 

39 

Além disso, a política nasce como uma tentativa de enfrentar os efeitos da negligência 

estatal e das múltiplas violações de direitos, muitas vezes promovidas em nome do 

desenvolvimento. No caso específico de Alcântara, a PNGTAQ adquire uma dimensão ainda 

mais complexa, pois se insere em um território marcado por processos de deslocamento 

forçado, militarização e exclusão social. Assim, sua implementação é também um gesto 

político de reparação e de reafirmação do direito à terra, à memória e à dignidade. 

Esta dissertação busca, então, compreender os impactos imediatos dessas políticas de 

reparação histórica, mas também refletir sobre como esses processos vêm sendo apropriados, 

disputados e ressignificados nas dinâmicas sociais e políticas locais. 

Como justificativa para a escolha desse campo, destaco o meu vínculo triplo, a saber: 

quilombola kalunga, pesquisadora e agente do governo federal junto a comunidades 

quilombolas, mas também indico a centralidade das comunidades quilombolas de Alcântara 

na implementação da PNGTAQ. Alcântara será o primeiro território a receber essa política, 

devido a uma escolha governamental fundamentada nos impactos históricos sofridos pelas 

comunidades em decorrência da implantação do Centro de Lançamento de Alcântara. Além 

disso, há uma destinação de recursos do governo federal para mitigar esses impactos.  

Portanto, esta investigação foi potencializada pela parceria com o Instituto Federal do 

Maranhão (IFMA) e o Ministério da Igualdade Racial (MIR), no âmbito do Termo de 

Execução Descentralizada (TED) n.º 17/2023 assinado em 25 de outubro de 2023, que visa 

fomentar a assistência técnica e a gestão territorial e ambiental no município. 

Em termos metodológicos, optei por uma abordagem qualitativa e participativa, com 

ênfase na valorização dos saberes tradicionais e das experiências vividas pelas comunidades 

quilombolas. A construção dos dados deu-se, principalmente, por meio da observação 

participante, considerando minha atuação como técnica do governo federal. Participei 

enquanto fiscal do Termo de Execução Descentralizada (TED) firmado com o IFMA, 

acompanhando de perto o trabalho dos consultores contratados e participando das reuniões e 

oficinas realizadas nos territórios quilombolas. 

Inicialmente, estavam previstos nove polos de realização das oficinas, definidos pelas 

próprias lideranças quilombolas com base em critérios como relações de vizinhança, 

afinidades históricas e culturais, além de especificidades territoriais. Contudo, durante a 

execução das atividades, verificou-se que dois desses pólos, Peroba e Itapuaua,  

 



 
 

40 

apresentavam proximidade geográfica e semelhanças nas dinâmicas sociais e organizativas, o 

que motivou a unificação das ações. Assim, o processo foi conduzido em oito pólos. 

Cada um dos oito polos recebeu três oficinas, com espaçamento superior a um mês 

entre uma e outra no mesmo pólo, totalizando 24 encontros. Posteriormente, foram realizadas 

mais três oficinas voltadas à apresentação das propostas consolidadas, somando, ao todo, 27 

oficinas conduzidas nos territórios, todas com foco na apresentação da política e na 

elaboração inicial dos Planos Locais de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola 

(PGTAQs), onde pude acompanhar 12 oficinas.  

À medida que essas oficinas aconteciam, eu realizava simultaneamente uma escuta 

direcionada à minha pesquisa de dissertação, construindo um processo metodológico que se 

entrelaçava com as dinâmicas do projeto institucional, mas que mantinha intencionalidade 

própria e autonomia investigativa. 

Além das atividades formais vinculadas ao projeto, realizei visitas de campo de forma 

autônoma, desvinculadas das obrigações institucionais, nas comunidades de Canelatiua, 

Manival, Arenhenguaua, Santa Maria, São Maurício, Oitiua, Peroba de Cima e São João de 

Côrtes. Essa iniciativa possibilitou a construção de diálogos mais espontâneos e aprofundados 

com moradoras e moradores, contribuindo para uma escuta qualificada e para uma 

compreensão mais densa das dinâmicas socioterritoriais locais. 

Complementarmente, conduzi entrevistas semiestruturadas com quilombolas e 

lideranças das comunidades quilombolas de Alcântara, integrantes das comunidades, 

coordenadores da CONAQ, e agentes do governo federal envolvidos nos processos de 

implementação da política.  Foram eles composta por 18 pessoas, entre as quais se incluem 

dois representantes do Ministério da Igualdade Racial, um representante do Ministério do 

Meio Ambiente e Mudança do Clima, dez representantes das comunidades quilombolas de 

Alcântara, incluindo lideranças, dois quilombolas representantes da CONAQ e três 

professores do Instituto Federal do Maranhão (IFMA). 

No que tange à análise dos dados, esta foi realizada a partir da valorização das 

narrativas locais e da reflexão crítica sobre as dinâmicas territoriais, ambientais e 

socioculturais. Destaco minha posição enquanto pesquisadora quilombola, o que facilitou a 

construção de uma relação de confiança e compromisso político com as comunidades, 

 



 
 

41 

configurando uma espécie de “estrangeira de dentro”, conforme a categorização de Patricia 

Hill Collins (2016). 

Entre novembro de 2024 e junho de 2025, foram realizadas entrevistas individuais,  

presenciais e online, com diferentes interlocutores envolvidos no processo de construção dos 

Planos Locais de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola (PGTAQs) das comunidades de 

Alcântara/MA. Ao todo, conduziram-se oito entrevistas com quilombolas, sendo um 

representante de cada pólo onde ocorreram oficinas participativas. O objetivo central dessas 

entrevistas foi compreender a percepção das comunidades sobre o processo de elaboração dos 

PGTAQs, avaliar o grau de participação popular e a adequação metodológica adotada, além 

de refletir sobre os impactos e desafios da implementação da Política Nacional de Gestão 

Territorial e Ambiental Quilombola (PNGTAQ) no contexto local. 

As entrevistas abordaram temas diversos, tais como: a forma como a comunidade 

define e organiza o uso da terra, quem decide onde se planta, constrói, pesca ou caça, e como 

essas práticas se relacionam com saberes tradicionais, como a noção de “terra de preto” ou 

“terra de santo”; a avaliação do processo de construção da PNGTAQ e a participação 

comunitária desde os primeiros debates em 2013 e 2014, até sua retomada em 2023 e 

lançamento oficial; a relação entre a PNGTAQ e as práticas tradicionais de gestão territorial; 

os desafios locais para a implementação da política; a avaliação das oficinas realizadas para 

construção dos PGTAQs; a pertinência dos temas abordados e a facilidade metodológica 

utilizada pelos consultores; a participação de diferentes grupos sociais, mulheres, jovens e 

idosos, ao longo do processo; e a percepção sobre o acordo firmado com o Governo Federal 

em setembro de 2024.  

As entrevistas tiveram duração média de 30 minutos e foram devidamente autorizadas. 

Além dos quilombolas, foram entrevistados um professor coordenador local e uma professora 

coordenadora-geral do projeto executado pelo Instituto Federal do Maranhão (IFMA), 

diretamente envolvidos na condução das oficinas, posteriormente entrevistei uma uma 

professora responsável pelo eixo pesca. Nesses casos, as entrevistas focaram na metodologia 

empregada pelos consultores contratados, assim como na avaliação do processo participativo 

desenvolvido durante as oficinas. Entre os temas discutidos estavam a escolha dos consultores 

para atuarem no projeto, seu conhecimento prévio sobre a PNGTAQ, os desafios enfrentados 

na implementação dos planos, a avaliação da participação comunitária e as estratégias para 

garantir a escuta qualificada das comunidades quilombolas e também . 

 



 
 

42 

Adicionalmente, foram realizadas entrevistas com dois coordenadores da CONAQ, 

cujas falas enriquecem a compreensão sobre a trajetória política da PNGTAQ. Perguntou-se, 

entre outros pontos, como foram os primeiros debates da política dentro da CONAQ e quais 

as principais preocupações e reivindicações do movimento naquela época; os desafios 

enfrentados para garantir o reconhecimento da gestão territorial quilombola como política 

nacional; as mobilizações e estratégias adotadas durante o período em que a PNGTAQ esteve 

paralisada no governo; o significado da retomada da política nos últimos anos e a avaliação 

desse novo momento; a articulação atual com órgãos governamentais e parceiros para a 

implementação da política; a forma como os territórios quilombolas vêm sendo ouvidos e 

respeitados no processo de construção e execução dos planos locais; os principais desafios 

enfrentados pelas comunidades para colocar os planos em prática; as estratégias para garantir 

que a PNGTAQ não retroceda e se consolide como política permanente; e, finalmente, a 

relação entre a PNGTAQ e a luta histórica por território, autonomia e ancestralidade dos 

povos quilombolas. 

Por fim, foram entrevistados três representantes do Governo Federal, com o intuito de 

compreender a perspectiva institucional sobre a PNGTAQ e sua implementação em Alcântara. 

As perguntas dirigidas a esses interlocutores envolveram as motivações para a escolha de 

Alcântara como território piloto, a articulação entre ministérios e órgãos na construção da 

política, o reconhecimento das especificidades quilombolas, os desafios e estratégias de 

implementação, a avaliação do impacto do Centro de Lançamento de Alcântara (CLA), as 

medidas de mitigação adotadas e a percepção sobre o acordo firmado com as comunidades 

quilombolas. 

As entrevistas foram transcritas e organizadas em categorias temáticas, o que 

possibilitou uma análise qualitativa centrada nas falas dos próprios sujeitos envolvidos no 

processo. 

Durante o processo de escrita desta dissertação, utilizei ferramentas de inteligência 

artificial, como o ChatGPT, de forma pontual e crítica, com o objetivo de revisar trechos, 

aprimorar a coesão textual e organizar ideias já previamente elaboradas por mim. O uso dessa 

tecnologia não substituiu a autoria da pesquisa nem a análise dos dados, mas contribuiu como 

um recurso auxiliar na etapa de redação, respeitando os princípios éticos da produção 

acadêmica e a responsabilidade intelectual da autora. 

 



 
 

43 

Para estruturar essa pesquisa precisamente, a análise será dividida em três capítulos: O 

primeiro capítulo aborda os elementos relacionados à terra de uso comum, uma categoria de 

análise fundamental para compreender o sistema social de produção e gestão territorial das 

comunidades. Esse cenário não deixa de estar atravessado pelas questões históricas e violentas 

do processo colonizador, ao longo do qual, a comunidade de Alcântara desenvolveu formas de 

resistir e construir sua identidade territorial. O que se configura como uma prática viva, 

moldada pela coletividade, pela ancestralidade e pela necessidade de sobrevivência diante de 

sucessivas violações de direitos. Em Alcântara, essa forma de organização territorial está 

diretamente ligada à história das comunidades quilombolas, que, após a diáspora forçada, 

reconstruíram seus modos de vida com base na partilha da terra, na reciprocidade e na 

autonomia (Plinio dos Santos, 2021). 

Será possível nesse processo transitarmos pelo reconhecimento dos quilombos de 

Alcântara, que seguem lutando contra outras formas de opressão ao seu território, e que ainda 

pode ser interpretado como um outro processo colonizador, velado pelo aparato discursivo de 

“desenvolvimento”. Por essa razão, ainda nesse capítulo, trataremos da dinâmica de 

implantação e operação do Centro de lançamento de Alcântara (CLA), apresentando 

elementos que nos permitam entender não apenas a escolha desse território para 

implementação da PNGTAQ como alguns dos atravessamentos que a comunidade teve de 

vivenciar ao longo do processo.  

No segundo capítulo, será analisada a construção da Política Nacional de Gestão 

Territorial e Ambiental Quilombola (PNGTAQ), elaborada para assegurar a proteção, o uso 

sustentável e o respeito aos territórios e modos de vida das comunidades quilombolas no 

Brasil. Fundamentada nos saberes tradicionais, a PNGTAQ valoriza a cultura, a produção 

sustentável e a organização social quilombola, promovendo uma gestão ambiental integrada 

às realidades locais. 

A política se insere no âmbito do Programa Aquilomba Brasil, coordenado pelo 

Ministério da Igualdade Racial, que articula ações intersetoriais voltadas à garantia dos 

direitos quilombolas. Com base na equidade de gênero e raça, no respeito à autodeterminação 

e na participação social, o programa estrutura-se em quatro eixos: terra e território; 

infraestrutura e qualidade de vida; inclusão produtiva; e direitos e cidadania. Em seu artigo 5º, 

inciso XV, o Aquilomba Brasil estabelece como objetivo a criação e implementação de uma 

 



 
 

44 

política nacional de gestão territorial e ambiental quilombola, sendo a PNGTAQ a resposta 

concreta a esse compromisso. 

A PNGTAQ se insere nesse esforço como uma política estruturante voltada à gestão 

territorial e ambiental dos territórios quilombolas, integrando a estratégia de desenvolvimento 

sustentável e de justiça social proposta pelo Aquilomba Brasil. Ou seja, a PNGTAQ é uma 

resposta do aquilomba Brasil. Explorarei as formas de negociação dessa política, sua trajetória 

interministerial na Esplanada dos Ministérios, bem como seu arrefecimento e ressurgimento 

diante das mudanças nas perspectivas governamentais que ocuparam o poder federal nos 

últimos anos. 

Este contexto será explorado desde a formulação de políticas voltadas aos territórios 

quilombolas até sua primeira experiência concreta de aplicação em Alcântara. Meu esforço 

analítico está centrado em compreender esse processo de construção da política como um 

ritual permeado por disputas, tensões e lutas políticas, que, em seguida, será articulado às 

vivências e percepções das comunidades quilombolas de Alcântara. 

O terceiro e último capítulo concentra-se na descrição e análise do processo de 

implementação da política, materializado na elaboração dos Planos Locais de Gestão 

Territorial e Ambiental Quilombola (PGTAQs), conduzidos nos oito pólos nos quais as 

comunidades se organizaram para receber as oficinas participativas. 

Ao longo dessa jornada, como mencionado anteriormente, acompanhei 12 oficinas. A 

análise detalhada desses momentos busca evidenciar e compreender a participação das 

comunidades e suas formas de interpretar a implementação de uma política que se relaciona 

diretamente com suas estruturas de vida social. Por meio das entrevistas com membros das 

comunidades, aprofundei o entendimento sobre suas perspectivas e modos de agir, revelando 

que a interação com a política se dá, sobretudo, por meio das formas específicas de gestão do 

território e do ambiente que estruturam o cotidiano dessas populações. 

 

1 “AS TERRAS DE ALCÂNTARA ERA DE PRETO”: RECONHECIMENTO DO 
TERRITÓRIO DE ALCÂNTARA 

 

 



 
 

45 

Historicamente, o município de Alcântara foi cenário de processos de disputas no 

período colonial, essa conjuntura decorreu da forma de povoamento e organização econômica 

fundamentada na monocultura que conduziu os mecanismos de habitar e explorar a terra a 

partir da violência colonizadora. Similarmente a outros municípios povoados por 

comunidades quilombolas (Santos, 2015). 

Nesse período, Alcântara era disputada entre segmentos europeus representados 

principalmente por colonos ligados à agricultura ou à religião, contexto em que a exploração 

da mão de obra do nativo e, posteriormente, do negro africano traduziam a significativa 

relação de hierarquização pautada no trabalho escravo.  

Alcântara passou pelos grandes ciclos econômicos que marcaram a economia 

maranhense ao longo dos seus períodos históricos. Esse foi um dos motivos pelos quais as 

figuras envolvidas em seu processo colonizador elaboraram estratégias para obter, junto à 

Coroa portuguesa, maiores extensões de terra. Seus objetivos estavam ligados à produção em 

larga escala, principalmente nos chamados ciclos do algodão, do arroz e da cana-de-açúcar. 

Durante esse período, por meio da Companhia de Comércio Grão-Pará e Maranhão, 

foi trazido um grande contingente de africanos escravizados para trabalhar nessas 

monoculturas. De acordo com Almeida (2006, p. 75), entre os anos de 1860 e 1861, Alcântara 

teria recebido uma estimativa aproximada de 5.300 negros escravizados nas regiões de São 

Mathias e Santo Antônio e Almas. Em seus estudos sobre o trânsito forçado de africanos para 

o Maranhão, Mota e Barroso (2017, p. 8) apontam que, entre os anos de 1787 e 1842, cerca de 

77 mil negros foram trazidos para a região. 

Abro um parêntese para uma curiosidade que me despertou durante a pesquisa, 

especialmente ao estudar a antiga Companhia de Comércio Grão-Pará e Maranhão e ouvir, em 

diversos momentos das oficinas, os quilombolas do território de Alcântara manifestarem 

receios de reviver processos de expropriação e deslocamento forçado. É, no mínimo, 

alarmante que o projeto logístico atualmente proposto para a região leve o nome de Projeto 

Grão-Pará Maranhão6. 

Esse nome remete diretamente à companhia criada pela Coroa portuguesa no século 

XVIII com o objetivo de impulsionar a ocupação econômica da região norte do Brasil. Seu 

6 Impactos do Projeto Grão-Pará-Maranhão foram tema de debate em seminário para comunidades indígenas e 
quilombolas em São Luís, Maranhão, no ano de 2024. Evento organizado pela articulação Anti-Projeto Grão 
Pará-Maranhão (Anti GPM). Ver https://cimi.org.br/2024/07/impactos-projeto-grao-pa-ma/ 

 

https://cimi.org.br/2024/07/impactos-projeto-grao-pa-ma/


 
 

46 

papel histórico foi central na estruturação do sistema colonial na Amazônia, viabilizando o 

tráfico de pessoas escravizadas, majoritariamente africanas, para o trabalho forçado nas 

lavouras de algodão, arroz e cana-de-açúcar. Como destaca João José Reis (2010), essas 

companhias comerciais atuavam como braços econômicos e políticos do colonialismo, 

promovendo o avanço da fronteira agrícola em detrimento dos modos de vida tradicionais e 

da liberdade dos povos. 

O fato de esse nome ser reutilizado hoje, em pleno século XXI, para nomear um 

megaprojeto de infraestrutura que impacta diretamente comunidades quilombolas não parece 

mera coincidência. Ao contrário, evidencia a permanência de lógicas coloniais na forma como 

o território é tratado, como espaço disponível ao mercado, e não como espaço de vida e de 

direito coletivo. Essa escolha pode carregar consigo não apenas a memória de um passado 

violento, mas também a atualização contemporânea das estruturas de expropriação, agora sob 

a lógica do "desenvolvimento" e da "integração logística". 

Retomando, ao final do século XIX, os ciclos econômicos do algodão e da 

cana-de-açúcar começam a entrar em declínio em decorrência do aumento da produção dessas 

monoculturas em outras regiões e por conta de quedas de preço no mercado internacional. O 

contexto de lutas por libertação trouxe não somente o fim da escravidão, mas a crise na forma 

produtiva e posterior abandono de terras que estavam sobre controle do Estado e de ordens 

religiosas católicas. Como, por exemplo, a Companhia de Jesus e a Ordem do Carmo, a 

Ordem da Mercês e a Irmandade do Santíssimo Sacramento.  

Esses acontecimentos fizeram com que as comunidades de Alcântara produzissem 

conjuntamente aos seus modos de sociabilidade uma maneira produtiva que se afastou do 

modo da produção violento e escravista, que baseavam sua produção em cultivo de 

monoculturas e forçava a mão de obra a uma atividade que atendia ao mercado externo. O 

sistema produtivo construído pelas comunidades foi baseado no trabalho familiar, no uso 

comum das terras e na natureza presente em seus territórios. Os quilombolas construíram um 

outro regime produtivo, no qual a maneira de lidar com a terra foi organizada a partir do 

trabalho livre de núcleos familiares que organicamente se conectam e dão origem a sítios e 

povoados (Santos, 2015). 

As comunidades de Alcântara estão no território secularmente e seu processo de 

formação está ligado ao processo de colonização e aos grandes ciclos econômicos estimulados 

 



 
 

47 

pela lógica do plantation7, que teve uma de suas fases mais intensas durante a Companhia 

Geral de Comércio do Grão-Pará e Maranhão. O Maranhão recebeu em seu período 

escravocrata um grande número de escravizados africanos de origem Jeje-mina e, anos mais 

tarde, foram trazidos os de origem banto (Anjos, 2006). Após a decadência desses ciclos 

econômicos os grandes proprietários deixam as terras levando o máximo de riquezas que 

puderam, e nesse contexto alguns dos senhores de terra abandonam ou entregam oficialmente 

sua propriedade aos ex-escravos que deixariam para trás, não se pode deixar de mencionar 

que no período da Companhia Geral de Comércio do Grão-Pará e Maranhão o Marquês de 

Pombal retirou o controle de várias ordens religiosas sobre extensões de terras que 

posteriormente se tornaram territórios quilombolas no estado.  

Essa trajetória mescla-se com as variedades de terras de uso comum, que como nos 

apontou Almeida (2008) possuem denominações distintas, tais como: terras de Preto, terras de 

Santo, terras de Herança, terras de Irmandade e outras (Almeida, 2008).  
[...] segmentos de camponeses e seus descendentes passaram a se auto-representar e 
a designar suas extensões de acordo com denominações específicas atreladas ao 
sistema de uso comum. A noção corrente de terra comum é acionada como elemento 
de identidade indissociável do território ocupado e das regras de apropriação, que 
bem evidenciam, por meio de denominações específicas, a heterogeneidade das 
situações a que se acham referidas, a saber: terras de preto, terras de santo, terras de 
Irmandade, terras de parentes, terras de ausente, terras de herança (e/ou terras de 
herdeiros) e patrimônio (Almeida, 2008, p. 173).  

 

A procura por entender o processo de reconhecimento quilombola das comunidades 

de Alcântara passa pela investigação de processos sociais, históricos, econômicos e políticos 

vividos nessa região. Dessa maneira, recorremos ao laudo antropológico publicado em 2006 e 

coordenado pelo antropólogo Alfredo Wagner Berno de Almeida, indicado pela Associação 

Brasileira de Antropologia (ABA).  

Interessa destacar brevemente o contexto de produção do trabalho, pois esse é um 

acontecimento que marca o território de Alcântara de múltiplas formas e que tratarei mais 

adiante, o laudo é provocado por uma determinação da Procuradoria Geral da República 

consoante os termos da Portaria nº 007, de 07 de julho de 1999, do Ministério Público Federal 

no Maranhão, que decorreu do Inquérito Civil Público nº 08.109.000324/99-28 que 

investigava possíveis irregularidades na implantação da Base de Lançamento de Foguetes de 

Alcântara (Almeida, 2006).  

O deslocamento das comunidades afetaria todo seu jeito de viver e por isso a 

relevância de estudos sobre as áreas destinadas ao funcionamento do Centro de Lançamento 

7 Para Garcia Junior et al. (1978), o plantation é um modelo histórico de organização da produção agrária 
voltado à monocultura para exportação, profundamente enraizado na formação colonial brasileira. 

 



 
 

48 

de Alcântara, principalmente no que tange ao seu componente étnico. Por essa razão, após a 

verificação de inconstâncias no Estudo de Impacto Ambiental e no Relatório de Impacto 

Ambiental (EIA-RIMA), especialmente na recusa em incluir fatores étnicos, o Ministério 

Público Federal autorizou perícia antropológica no interesse da instrução do inquérito civil 

público. 

Ao analisar os laudos mencionados anteriormente, provocados por determinação da 

Procuradoria Geral da República, nos termos da Portaria nº 007, de 07 de julho de 1999, do 

Ministério Público Federal no Maranhão, decorrente do Inquérito Civil Público nº 

08.109.000324/99-28, que investigava possíveis irregularidades na implantação da Base de 

Lançamento de Foguetes de Alcântara (Almeida, 2006), busquei compreender os episódios 

socio-históricos do território, com especial atenção à presença da diáspora africana. 

Orientei minha leitura por referências à população quilombola de Alcântara nos 

acontecimentos narrados. Meu objetivo central é evidenciar ao leitor a relevância do 

empreendimento dito “científico” na conformação de uma identidade territorial específica. 

Para isso, é essencial que se compreenda o significado profundo dessa questão para a 

construção da identidade do território. 

Tudo isso nos instiga a pensarmos nos abusos da ciência colonial, e de como ela foi 

negadora dos corpos-outros, e de como a ciência atual ainda reproduz essas negações e 

violências. Ou seja, a ciência, enquanto uma das ferramentas da colonização, ainda perpetua 

as estruturas de dominação, exclusão e hierarquização implantadas no período colonial, 

operando nas sociedades contemporâneas, mesmo após o fim do colonialismo formal 

(Quijano, 2005). 

 É importante destacar, desde o início, que este documento evidencia a autonomia 

relativa dos povoados para viver e produzir ao longo de diferentes períodos históricos. Esse 

processo pode ser observado em momentos como a expulsão dos jesuítas de Alcântara, em 

1760, a derrocada da economia algodoeira, entre 1812 e 1819, e o declínio dos engenhos de 

açúcar, após 1870 (Almeida, 2008). 

Esses episódios corroboram os relatos transmitidos pela história oral e pelos mais 

velhos, permitindo compreender que Alcântara se formou em um contexto singular, no qual 

extensas áreas de terra permaneceram por quase dois séculos sem a presença direta daqueles 

que a historiografia convencional denomina “senhores de terras”. Durante esse período, 

apesar de pontuais tentativas de aforamento, a baixa pressão sobre a terra abriu espaço para 

 



 
 

49 

que os descendentes de escravizados desenvolvessem suas próprias formas de apropriação e 

uso do território (Almeida, 2006. 
O que mais realça as narrativas sobre esses meios, quando contrastados com a 
documentação oficial, concerne ao fato de os registros cartoriais serem formalmente 
centralizados na "pessoa" – seja um sesmeiro, uma divindade ou um adquirente, a 
partir de 1850 – e não nas terras, isto é, no imóvel rural (Shiraishi,1999:04) e 
naqueles de posição subordinada (escravos e alforriados) que efetivamente o 
controlam (Almeida, 2006, p.31). 

 

Os autores citados, ao utilizarem essas denominações, referem-se a um modelo 

distinto de organização da propriedade. Os registros cartoriais, ao centralizarem a posse e a 

propriedade na figura do sesmeiro8, de uma divindade ou de um adquirente, criaram, ainda 

que de forma não intencional, brechas que possibilitaram a consolidação de direitos 

territoriais por indivíduos e grupos historicamente excluídos do acesso formal à terra. Esses 

espaços permitiram a formação de um sistema de uso comum que se desenvolveu nos 

interstícios do ordenamento territorial colonial e continuou a existir e a se reproduzir mesmo 

após a falência desse modelo. 

A própria lógica das sesmarias baseava-se em um regime de concessão de uso da terra, 

que, na prática, permanecia sob domínio da Coroa. Com o fim do controle português, os 

antigos sesmeiros passaram a ser considerados posseiros. Esse modelo alternativo de 

organização fundiária é justamente o que a literatura sobre terras de uso comum denomina 

"terras de santo", "terras de caboclos" e "terras de preto", territórios onde as comunidades, por 

meio de relações associativas, consolidam um processo de territorialização étnica(Almeida, 

2009). 

Entender esse processo é relevante no caso de Alcântara porque as memórias da 

comunidade não estarão presas a feitos militares ou momentos de heroísmo, mas se concentra 

na afirmação de uma maneira de existir e produzir pautado o uso comum da natureza e numa 

reciprocidade positiva entre suas unidades familiares.  

Em se tratando de datas, o mencionado sistema de uso comum em Alcântara, somente 

nas terras que pertenciam a ordens religiosas, segundo o laudo antropológico referido, 

possuem mais de dois séculos. E nas demais terras chega quase a mesma quantidade de 

tempo. Na administração pombalina, a autonomia produtiva foi sendo alcançada com a 

8 A palavra "sesmeiro" se refere, historicamente, ao indivíduo que recebia uma sesmaria, ou seja, um lote de terra 
doado pela Coroa Portuguesa durante o período colonial, com a condição de que ele a cultivasse. 

 



 
 

50 

consolidação dos mocambos ou quilombos. O laudo nos conta que a existência dessas 

estruturas organizativas de autonomia em Alcântara foram observadas a partir de documentos 

burocráticos das administrações coloniais, através dos quais se pode perceber que até mesmo 

antes do período pombalino já haviam, mesmo que em menor proporção do que no século 

XIX, essas ações quilombolas transcritos nos documentos pelo termo mocambo (Almeida 

2006).  

No período colonial, ou mais exatamente entre 1701 e 1751, as fontes documentais e 
arquivísticas compulsadas compreendem basicamente a correspondência entre a 
Casa Real, na metrópole, e a alta hierarquia do corpo administrativo da colônia, isto 
é, do Estado do Grão-Pará e Maranhão, separado do Brasil desde 1621. Na 
interpretação de Viveiros: "Pelo que investigamos, no Maranhão, o mais antigo 
mucambo data do ano de 1702. Localizou-se nos sertões do Turiaçu, tendo sido 
destruído pelo Governador Fernão Carrilho, que lá aprisionou centro e vinte 
escravos, cobrando por seus senhores por peça a quantia de oito mil réis, no que foi 
censurado pela Coroa. No decorrer dos anos, foram surgindo mucambos em vários 
lugares maranhenses: Viana, Pinheiro, Alcântara, Guimarães, Maracassumé, donde 
não raro saíam os africanos para a pilhagem das fazendas." (Viveiros, 1954, p. 88 
apud Almeida, 2006, p.118). 
 

Foi interessante observar, no laudo de reconhecimento étnico, que os entrevistados 

demonstravam conhecimento profundo vinculado ao grupo. Eles conseguem articular uma 

extensa lista de nomes de ancestrais, além de possuir um conhecimento íntimo sobre a fauna e 

a flora local, identificando quais rios são mais adequados à pesca. Além de terem 

conhecimentos de termos linguísticos para descrever limites e fronteiras a partir de ternos 

próprios e uma base cartorial de registro de terras dos séculos XVIII e XIX.  

As pessoas que as comunidades elegem para narrar os conhecimentos ancestrais são 

dotados de habilidade e legitimidade, e não se restringem a apenas um acontecimento, eles 

articulam um ponto de vista crítico e denso, evitando narrativas equivocadas. A história oral é 

transmitida de maneira detalhada e geograficamente precisa, os que detém esse saber são 

responsáveis por uma modalidade de interlocução e são eles os que reduziram os motivos de 

dúvidas sobre histórias, um trabalho que em si carrega um ar de perícia sobre a história de seu 

território.  

Os que falam da memória da comunidade trazem conjuntamente a percepção de 

direitos coletivos, pois reavivar a memória no ato de narrá-la é evocar a coletividade que junta 

comunidades em uma identidade territorial, com a expectativa de que a perícia resulte em 

esclarecimento. Os que são chamados a essa posição o fazem como se fosse um “documento 

vivo” (Almeida, 2006, p. 35) com referências cartográficas do território, argumentando a cada 

dúvida deixada por aqueles que se pretendem sobre seu território (Almeida 2008).  

 



 
 

51 

O uso das ruínas pelos remanescentes quilombolas pode ser lido como um ato de 

autonomia das comunidades, evidenciando que as fazendas não têm condições de 

continuarem existindo e que a rede de relações quilombolas, que escolheram ficar, darão a 

esses espaços sentidos outros, próximos a suas forma de conduzir a vida. Para Almeida (2006) 

essas ruínas atestam a idade dessas comunidades nesses territórios, misturando-se as 

narrativas de suas memórias e afirmando a identidade quilombola (Almeida, 2006).  
A forma esqueletal do que foram as edificações elementares das fazendas, 
publicamente exposta e constatável por uma arqueologia de superfície, sem qualquer 
necessidade de escavação, concorre para atestar isso. Lado a lado com a vida 
cotidiana dos povoados, essas ossaturas das fazendas certificam o longo tempo de 
existência deles. A datação das ruínas aqui equivale ao reconhecimento da "idade" 
das comunidades remanescentes de quilombo e consiste no correspondente ideal de 
sua certidão de nascimento. Torna-se quase impossível distingui-los temporalmente. 
Nas próprias narrativas dos entrevistados, a referência mais recuada concerne ao 
tempo em que, segundo eles, "os brancos foram embora". A identidade quilombola 
se afirma nesse processo de negação do seu antagonista histórico e as ruínas 
tornam-se auto-explicativas em face das fazendas que não existem mais no 
município de Alcântara (Almeida, 2006, p. 62). 
 

Diante disso, o território de Alcântara foi reconhecido pela Fundação Palmares em 

2004 e teve a sua demarcação em 2008. Sua atribuição como território quilombola decorre de 

todo esse seu processo de formação territorial, que está intimamente ligado à história da 

diáspora no Brasil. O relatório antropológico elaborado tornou-se um elemento essencial no 

processo. Além disso, considera-se que a etnicidade abrange não somente a identidade 

coletiva, mas também as formas específicas de produção e interação com a natureza no 

território. 

Portanto, o relatório antropológico (Almeida, 2006, p. 73)  sistematizou que em 

Alcântara há “uma vasta rede de povoados que convergem para um território étnico 

determinado”. No entanto, como argumentarei na próxima seção, essa rede de 

(auto)determinação coletiva foi e está sendo ferida por intervenções do Estado. 

1.1 Quando A Base Estremece A Ponte De Pedra9: Cronologia 

Da Instalação do Centro de Lançamento de Alcântara  
 

9 Esse subtópico me foi suscitado pela curiosidade e estranheza que me causou inicialmente o nome do primeiro 
território a receber a Política Nacional de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola. A cidade Alcântara recebe 
esse nome no processo de colonização em homenagem a Santo Antônio de Alcântara. O termo tem influência 
árabe, que significa “arco”, “ponte” ou “ponte de pedra”, sendo usado com o mesmo sentido nas línguas 
espanhola e portuguesa. 

 



 
 

52 

O centro de lançamento de Alcântara (Figura 4) tem sua instalação no início da década 

de 1980, autorizada pelo decreto estadual n.º 7. 820, de 12 de setembro de 1980. A instalação 

da base de lançamento se deu sem consulta prévia às comunidades que residiam secularmente 

naquela região, o decreto declarou que 52.000 hectares fossem desapropriados, pois essas 

terras seriam de utilidade pública. Após três anos do ocorrido, mais precisamente em 1º de 

março de 1983, o governo federal instituiu o Centro de Lançamento de Alcântara (CLA) 

através do decreto de número 88.136, cujo objetivo declarado era de executar e apoiar 

atividades espaciais, e experimentos científicos de relevância para o Ministério da 

Aeronáutica. Tratava-se de questões ligadas à política nacional de desenvolvimento 

aeroespacial (Almeida, 2006, p. 53).   

O município de Alcântara foi escolhido para receber essa estrutura por razões 

convenientes ao investimento governamental, dentre esses, posso destacar sua localização, 

pois é um município próximo à linha do equador, aspecto que reduz o gasto com o consumo 

de combustível necessário para colocar satélites em órbita, o que de acordo com projeções e 

estudos aeroespaciais tornaram os lançamentos mais eficientes e econômicos. A posição 

geográfica de Alcântara permite maior diversidade de trajetórias orbitais, aumentando o 

número de missões espaciais e colocando o CLA (Imagem 1) o cenário global como um local 

privilegiado para esse tipo de operação.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 4 - Centro de Lançamento de Alcântara.  

 



 
 

53 

 
Fonte: Portal BIDS, 2021. 

 
 
Essas razões tornaram a década de 1980 como um marco no processo de 

desapropriação forçada de diversas comunidades que viviam nesses locais em um manejo do 

território e de seus recursos baseados em sistema comum pensado e desenvolvido durante 

séculos. As remoções, como mencionado, se deram sem consulta prévia e sem medidas 

compensatórias10 para os diretamente atingidos, e menos ainda procedências mitigatórias11 

para prevenir futuros impactos a outras comunidades. Dessa atitude governamental, resultou 

um profundo impacto social e econômico na vida das pessoas dessas comunidades, uma vez 

que, as famílias foram reassentadas em terras menos produtivas, dificultando a continuidade 

de seus modos tradicionais de vida intimamente relacionados à agricultura, pesca e 

extrativismo.  

Esse cenário conseguiu se tornar mais complexo quando, em agosto de 1991, o 

presidente Fernando Collor assinou um outro decreto que ampliaria a área desapropriada para 

62.000 hectares, abrangendo 62% do território do município de Alcântara. O contexto prévio 

e a ampliação dos impactos causados por esse novo decreto fizeram com que aumentassem as 

denúncias do Movimento dos Atingidos pela Base Espacial (MABE) e instituições parceiras, 

em 7 de julho de 1999. 

11 As medidas mitigadoras são aquelas que procuram reduzir ou evitar impactos negativos de uma atividade, 
atuando de forma preventiva ou corretiva durante sua execução. 

10 As medidas compensatórias são aquelas que de acordo com a legislação são aplicadas em situações em que o 
impacto não pôde ser totalmente evitado ou reduzido, exigindo uma compensação proporcional ao dano causado. 

 



 
 

54 

O Ministério Público Federal no Maranhão (MPF/MA) instaurou o Inquérito Civil 

Público nº 08.109.000324/99-28 para apurar possíveis irregularidades na implantação da base. 

Pouco tempo depois, especificamente em 17 de agosto de 2001, juntam-se para construção de 

uma reação a todas essas circunstâncias os representantes das comunidades quilombolas de 

Samucangaua, Iririzal, Ladeira, Só Assim, Santa Maria, Canelatiua, Itapera e Mamuninha e o 

Centro de Justiça Global, com outros parceiros como o Centro de Cultura Negra do Maranhão 

(CCN), a Sociedade Maranhense de Direitos Humanos (SMDH), a Associação das 

Comunidades Negras Rurais Quilombolas do Maranhão (ACONERUQ), a Federação dos 

Trabalhadores na Agricultura do Estado do Maranhão (FETAEMA) e a Global Exchange, que 

juntas peticionaram junto à Comissão Interamericana de Direitos Humanos (CIDH). Esse 

documento denuncia o transtorno e desalinho sociocultural que sofreram as comunidades 

afetadas, bem como, a violação do direito à propriedade e à terra tradicionalmente ocupada 

pelos quilombolas de Alcântara. 

É preciso acrescentar a esse processo um acontecimento que se deu em 2003, quando o 

Brasil firmou um tratado com a Ucrânia para desenvolvimento de um empreendimento 

chamado de Alcântara Cyclone Space (ACS). Os prejuízos às comunidades nesse cenário se 

ampliaram, pois o projeto previa se estabelecer em uma área maior do aquela que havia sido 

destinada à base, menosprezando toda a presença e o jeito de viver dos quilombolas de 

Alcântara. A mobilização do sindicato de trabalhadores rurais e do Movimento dos Atingidos 

pela Base Espacial (MABE) levou o governo brasileiro a comprometer-se em evitar 

deslocamentos compulsórios. Ainda assim, a sensação de insegurança persiste entre as 

comunidades, que temiam ser afastadas de seus territórios e perder o vínculo com seus modos 

de vida, suas práticas produtivas e suas referências culturais. Essa sensação ficou ainda mais 

exasperada quando ocorreu a explosão do Veículo Lançador de Satélites (VLS), acidente que 

levou à morte de 21 técnicos e engenheiros, causando, além da catástrofe humana, uma série 

de impactos ambientais na região. 

Diante das inseguranças e das ameaças à permanência no território, as comunidades 

quilombolas recorreram às instâncias de poder para denunciar irregularidades e reivindicar 

mudanças. O pedido feito à Comissão Interamericana de Direitos Humanos (CIDH) em 2001 

representou um marco ao dar visibilidade internacional às lutas travadas pelos quilombolas e 

fortalecer suas reivindicações pelo direito ao território. A resposta da CIDH, em 2006, 

reconheceu a admissibilidade da petição das comunidades, legitimando suas demandas e 

pressionando o governo brasileiro a buscar soluções para a regularização fundiária dos 

quilombolas. 

 



 
 

55 

Para além da resposta da CIDH que exigia do governo uma tomada de atitude diante 

da situação quilombola em Alcântara, organizações locais se mobilizaram e elaboraram a 

Carta de Alcântara, documento assinado por mais de 20 associações em 2006, que enfatizava 

a posição do governo federal em relação ao território e exigia respeito às comunidades 

quilombolas. Na época o governo respondeu com um documento que afirmava serem as 

acusações infundadas, porém não oferecia alternativas ou soluções para que se procedesse à 

regularização fundiária do território.  

No ano seguinte, em um movimento contraditório, o governo reconheceu o direito das 

comunidades quilombolas de permanecerem no território, mas, ao mesmo tempo, manteve os 

planos de expansão sem realizar a devida consulta prévia às comunidades de Alcântara. 

As comunidades voltaram a denunciar abusos em 2008, quando a empresa ACS atuou 

de forma irregular, desmatando a região para a abertura de estradas. Em 15 de maio do mesmo 

ano, o Ministério Público Federal do Maranhão (MPF/MA) ingressou com uma ação cautelar 

contra a Agência Espacial Brasileira (AEB), a Alcântara Cyclone Space (ACS) e a Fundação 

Atech, que realizavam atividades na área. Posteriormente, foi ajuizada uma Ação Civil 

Pública (ACP), e, em setembro, a Justiça Federal do Maranhão determinou a suspensão das 

obras e serviços dessas instituições até a conclusão do processo de titulação das terras 

quilombolas 

Em 2008, o caso das comunidades de Alcântara, enquanto violação de direitos 

humanos, foi levado à Organização dos Estados Americanos (OEA) durante uma audiência 

realizada em Washington. Esse marco foi seguido pela publicação do Relatório Técnico de 

Identificação e Delimitação (RTID), elaborado pelo Instituto Nacional de Colonização e 

Reforma Agrária (Incra), que reconheceu oficialmente o território quilombola, abrangendo 

uma área de 78 mil hectares. Posteriormente, uma audiência de conciliação determinou que a 

Agência Espacial Brasileira (AEB) e a Alcântara Cyclone Space (ACS) deveriam respeitar as 

terras quilombolas ao planejarem futuras expansões do centro espacial. 

Apesar do RTID e da nota pública do Fórum de Defesa de Alcântara ressaltando a 

necessidade de garantir o território às comunidades, o então ministro da Defesa, Nelson 

Jobim, solicitou, em dezembro daquele ano, a revisão da demarcação. Essa ação expressava a 

contradição do Estado e representava um ataque direto à possibilidade de efetiva garantia do 

território quilombola. 

Entre os dias 1º e 3 de setembro de 2011, ocorreu o II Encontro das Comunidades 

Quilombolas de Alcântara, tendo como tema "A defesa do território e a valorização da 

identidade quilombola", organizado pelo sindicato dos Trabalhadores e Trabalhadoras Rurais 

 



 
 

56 

de Alcântara, Movimento dos Atingidos pela Base Espacial de Alcântara (MABE) e o Fórum 

em Defesa do Território Étnico Quilombola de Alcântara. O evento reafirmou a resistência 

das comunidades diante dos impactos causados pela base espacial, fortalecendo a defesa 

pública e política do território. 

No ano seguinte, o governo federal instituiu um Grupo de Trabalho Interministerial 

(GTI) para regulamentar o direito à consulta prévia de indígenas, quilombolas e outras 

populações tradicionais, conforme estabelecido na Convenção 169 da Organização 

Internacional do Trabalho (OIT). Além disso, a 64ª Reunião da Sociedade Brasileira para o 

Progresso da Ciência (SBPC) debateu os impactos da presença do Centro de Lançamento de 

Alcântara (CLA) sobre as comunidades quilombolas. 

Poucas semanas depois, um relatório da Comissão de Peritos da OIT apontou que o 

governo brasileiro não havia respeitado o direito à consulta prévia na implementação do CLA. 

Essa crítica se repetiria em outro relatório publicado em 2013, reforçando as denúncias de 

violação dos direitos das comunidades quilombolas. 

Em março de 2014, a Comissão Interamericana de Direitos Humanos (CIDH) da OEA 

denunciou o uso da "Suspensão de Segurança" pelo governo brasileiro como um obstáculo à 

garantia dos direitos quilombolas. Em maio de 2015, a Secretaria Extraordinária de Igualdade 

Racial do Maranhão iniciou diálogos para reconsiderar a proposta do Ministério da Defesa 

sobre a expansão do CLA. No dia 8 de julho, às comunidades quilombolas divulgaram a 

"Carta Aberta do Povo Quilombola de Alcântara", manifestando oposição às propostas dos 

governos federal e estadual. 

As organizações quilombolas e movimentos sociais se mobilizaram contra a 

negociação do uso do CLA por parte dos Estados Unidos no início de 2017. Em fevereiro 

daquele mesmo ano foi entregue uma carta de protesto ao Ministério das Relações Exteriores, 

ao Congresso Nacional e a comissões da Câmara dos Deputados. Como resultado das fortes 

discussões o Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra (MST) realizadas em julho, 

protestos fecharam as estradas de acesso a CLA, e meses depois o General Etchegoyen faz 

uma controversa afirmação e que os quilombolas de Alcântara estariam sendo influenciados 

por antropólogos estrangeiros. Essa afirmação parece ser questionada quando o II Seminário 

Alcântara publica uma carta encabeçada pelas comunidades denunciando os impasses sociais 

causados pela base espacial. 

 



 
 

57 

Em meio a uma sequência de acontecimentos nos quais o governo ignorava as reações 

das comunidades quilombolas, a Agência Espacial Brasileira (AEB) deu início a um novo 

episódio dessa disputa ao defender publicamente, em maio de 2018, o Acordo de 

Salvaguardas Tecnológicas (AST) com os Estados Unidos, que previa a utilização do Centro 

de Lançamento de Alcântara (CLA) para fins comerciais. Em dezembro do mesmo ano, o 

Conselho Nacional de Direitos Humanos e Minorias (CDHM) visitou as comunidades 

quilombolas de Alcântara para averiguar denúncias de ameaças e violações. 

Vale destacar que, ainda em 2018, ocorreu o julgamento da Ação Direta de 

Inconstitucionalidade (ADI 3239), que rejeitou a tese do marco temporal, a qual restringia a 

titulação de territórios quilombolas somente às áreas ocupadas em 5 de outubro de 1988. A 

decisão representou um marco na garantia de direitos territoriais, ao reforçar a validade do 

Decreto n.º 4.887/2003, que assegura às comunidades quilombolas o direito à terra e ao 

território. 

O ano de 2019 em minha análise é marcado por três atos nesses cenários de embates, o 

primeiro é que os governos do Brasil e dos Estados Unidos assinaram oficialmente o AST, 

viabilizando a exploração comercial do CLA. O segundo é que a CDHM realizou uma 

diligência para averiguar a situação dos quilombolas impactados pelo CLA, concluindo-se 

com uma audiência pública em Brasília no dia 10 de julho e o lançamento da Frente 

Parlamentar Mista em Defesa das Comunidades Quilombolas. O terceiro ocorreu em agosto, 

precisamente no dia 30, em que o Movimento dos Atingidos pela Base Espacial (MABE) 

publicou uma Nota Técnica analisando os impactos do AST sobre as comunidades 

quilombolas, fato que mobiliza as lideranças quilombolas buscarem apoio do MPF para 

garantir que a expansão do CLA fosse submetida a consulta prévia, em conformidade com a 

Convenção 169 da OIT. 

Essa sucessão de acontecimentos foi interrompida pela pandemia da COVID-19, 

período em que as comunidades quilombolas, reconhecidas pelas políticas de saúde como 

mais vulneráveis, tiveram que reivindicar do Estado brasileiro medidas específicas de 

enfrentamento ao vírus. 

A decisão sobre essas medidas ocorreu no julgamento da Arguição de 

Descumprimento de Preceito Fundamental (ADPF 742/2020), que reforçou direitos 

fundamentais garantidos pela Constituição. O julgamento determinou a inclusão de dados 

sobre raça e etnia nos registros da COVID-19 e a suspensão de despejos em territórios 

 



 
 

58 

quilombolas durante a pandemia, considerando que essas comunidades estão constantemente 

sob ameaça de remoção forçada devido a conflitos fundiários. Essas medidas visavam conter 

violações contra as comunidades quilombolas no contexto pandêmico, o que naturalmente 

inclui o território de Alcântara. 

Seguindo essa linha do tempo que percorre a história do território e os impactos 

causados pela base espacial, chegamos a abril de 2023, quando o Estado brasileiro reconheceu 

sua responsabilidade internacional pelas violações cometidas contra as comunidades 

quilombolas de Alcântara. Durante o 156º Período Extraordinário de Sessões da Corte 

Interamericana de Direitos Humanos, realizado no Chile, o governo brasileiro apresentou um 

pedido formal de desculpas às comunidades afetadas. A delegação brasileira foi liderada pelo 

embaixador Paulo Pacheco e contou com a presença do ministro-chefe da Advocacia-Geral da 

União, Jorge Messias, da secretária-executiva do Ministério dos Direitos Humanos e da 

Cidadania, Rita Cristina de Oliveira, além de representantes do Ministério da Igualdade 

Racial e do Ministério da Defesa. Esse reconhecimento marcou um avanço na luta quilombola 

por justiça e reparação, evidenciando a necessidade de medidas concretas para garantir a 

regularização fundiária e a proteção dos direitos das comunidades de Alcântara. 

Em entrevista ao veículo de notícias CNN em abril de 2023, o ministro da AGU, Jorge 

Messias, destacou a mudança histórica na postura do Brasil diante do caso, afirmando: 

Nós reconhecemos a violação ao pleno exercício de direito de propriedade e 
também à proteção judicial. Por isso, o Estado brasileiro pediu formalmente 
desculpas às vítimas da comunidade quilombola de Alcântara (Jorge 
Messias, entrevista para CNN, abril de 2023). 

Ele enfatizou que essa reparação iria além do pedido de desculpas, envolvendo a 

titulação territorial e medidas concretas de compensação econômica: 

Estamos falando de uma dívida de mais de 40 anos com essas famílias, além 
de uma dívida histórica com a população negra do Brasil. A reparação passa 
pela busca da titulação do legítimo direito de propriedade das comunidades 
quilombolas (Jorge Messias, entrevista para CNN, abril de 2023).  

O período da audiência foi um momento em que o governo brasileiro afirmou que 

tomaria medidas estruturais. No dia 26 de abril de 2023, foi publicado o Decreto nº 11.502, 

criando um Grupo de Trabalho Interministerial (GTI) reunindo órgãos governamentais para 

mediar a conciliação entre o Estado e as comunidades quilombolas e assegurar seus direitos, 

ao mesmo tempo, em que viabiliza o desenvolvimento do Programa Espacial Brasileiro com a 

 



 
 

59 

missão de formular propostas para a titulação dos territórios quilombolas e garantir a consulta 

prévia, livre e informada das comunidades de Alcântara.  

Como parte das medidas de reparação, o governo federal destinou um total de R$30 

milhões para execução entre 2023 e 2025, como medida compensatória. Em 2023, foram 

alocados R$5 milhões, sob a gestão do Ministério da Igualdade Racial (MIR), conforme 

estabelecido na Portaria GM/MPO nº 146, com o objetivo de fortalecer as comunidades 

quilombolas de Alcântara. Esses recursos têm o objetivo de compensar parcialmente os danos 

causados e são, de acordo como o governo, essenciais para a implementação de projetos e 

programas no âmbito do Programa Aquilomba Brasil, que abrange áreas estratégicas como 

acesso à terra, infraestrutura, inclusão produtiva, direitos e cidadania, promovendo 

desenvolvimento sustentável e justiça social para as comunidades quilombolas. 

Como parte das ações prioritárias, o Ministério da Igualdade Racial (MIR), em reunião 

e conversas com as comunidades locais de Alcântara, firmou um Termo de Execução 

Descentralizada (TED) nº 17/2023 no dia 25 de outubro de 2023, em  que designou o 

Instituto Federal do Maranhão (IFMA) como parceiro executor das primeiras intervenções no 

território. A escolha do IFMA se deu por sua experiência técnica e atuação prévia na região, 

uma vez que a instituição já desenvolve projetos de pesquisa e extensão voltados para as 

comunidades quilombolas, acumulando conhecimento e capacidade para implementar ações 

estratégicas de maneira eficaz. Além disso, sua presença territorial por meio de uma estrutura 

física, corpo docente e de pesquisadores, somada à relação consolidada com as comunidades 

foram fatores determinantes para essa escolha. O IFMA possui um histórico de parceria com 

lideranças comunitárias e entidades representativas, o que parece facilitar a execução das 

ações de forma participativa e alinhada às demandas quilombolas. 

A implementação das atividades exige que haja um diálogo contínuo com 

organizações como o Sindicato dos Trabalhadores e Trabalhadoras Rurais de Alcântara 

(STTR), o Movimento dos Atingidos pela Base Espacial (MABE), o Movimento das 

Mulheres Trabalhadoras Rurais de Alcântara (MOMTRA) e a Associação do Território Étnico 

Quilombola de Alcântara (ATEQUILA). A ação principal está estruturada na elaboração do 

Plano de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola (PGTAQ), alinhado à Política Nacional 

de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola (PNGTAQ), para fortalecer a governança 

ambiental e territorial das comunidades de Alcântara. 

 



 
 

60 

À medida que as comunidades quilombolas de Alcântara se envolviam em oficinas 

para a construção das políticas relacionadas ao seu território, o Governo Federal apresentou 

uma proposta de conciliação. Em setembro de 2024, foi assinado o Termo de Conciliação, 

Compromissos e Reconhecimentos Recíprocos entre o Governo Federal e as comunidades 

quilombolas afetadas pela base. Durante a cerimônia, também foi assinada a Portaria de 

Reconhecimento e Delimitação do Território Quilombola de Alcântara, um passo preliminar 

para a titulação das terras na região e anunciado a publicação do decreto nº 12.190, de 20 de 

setembro de 2024, que trata da desapropriação de terras para a regularização do território 

quilombola de Alcântara (MA). A titulação abrangerá 78.105 hectares, reconhecendo as áreas 

de uso tradicional (Imagem 02). As comunidades aceitaram a operação do CLA em uma área 

de 9.256 hectares, destinada ao programa espacial, desde que sua utilização seja restrita a esse 

propósito. Um dos aspectos mais discutidos do acordo foi a destinação de uma faixa de 

12.645 hectares ao norte do CLA, que, após mediação, será incorporada ao território 

quilombola, assegurando a segurança territorial das comunidades e respeitando as limitações 

impostas pelo CLA. 

 

 

 



 
 

61 

 
 

Figura 5 - Mapa do Território Étnico Quilombola de Alcântara  

 
Fonte: Corte IDH, 2022. 

 
 
 
 
 
 
 

 



 
 

62 

 
 
 
 
Figura 6 - Cronologia da disputa entre a base de Alcântara e as comunidades quilombolas 

 

 
Fonte: Elaborado pela autora, 2025. 

 

Diante dessa contextualização, tenho como objetivo, no próximo capítulo, discutir a 

materialização dos intentos do Estado para compensação e reparação histórica das violações 

impostas às comunidades quilombolas de Alcântara. Como já citado, a principal ação está 

associada à elaboração dos PGTAQs, como fruto da PNGTAQ, para fortalecer a governança 

ambiental e territorial das comunidades. Nesse sentido, apresentarei a construção dessa 

Política Nacional de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola no Capítulo 2, para então, no 

 



 
 

63 

Capítulo 3, esmiuçar o processo de elaboração coletiva dos Planos de Gestão Territorial e 

Ambiental Quilombola Quilombola em Alcântara, do qual pude acompanhar em campo. 

 

1.2 A Ancestralidade Viva: Modos Tradicionais de Uso Comum da 

Terra  

 

As dinâmicas observadas em diferentes comunidades de Alcântara podem ser 

compreendidas a partir da noção de terras de uso comum, que expressa formas de gestão nas 

quais os recursos territoriais não são controlados de maneira individualizada por grupos 

domésticos, mesmo quando cultivados ou utilizados localmente. Essa forma de uso coletivo é 

sustentada por normas socialmente instituídas e compartilhadas pela coletividade, resultantes 

de um processo construído com base em relações de reciprocidade, respeito e diálogo entre 

famílias do território (Almeida, 2009). 

Para compreender isso, perguntei a Dorinete Serejo, quilombola de Canelatiua,  em 

entrevista individual sobre o uso da terra no cotidiano da comunidade. Sua resposta traz 

indicativos do princípio de reconhecimento e respeito mútuo no uso da terra comum em 

Canelatiua, um modo de relação que também se aplica à pesca e à construção de moradias, 

com regras elaboradas e respeitadas coletivamente: 

​
Cada um tem sua preferência por local, é livre a escolha, só precisa respeitar se já 
tem alguém trabalhando naquela área. Aí vai lá, conversa, diz que vai botar a roça ali 
perto e é tranquilo. Ninguém determina um local. A pessoa escolhe e faz a roça [...] 
Na pesca de malhadeira, cada pessoa tem o que a gente chama de ‘puxa’, que é 
como se fosse um ponto. Se eu quiser botar minha rede no lugar de outra pessoa, 
tenho que pedir: ‘Tu não vai pescar nessas águas? Eu posso botar minha rede lá no 
teu ponto?’ Já outros tipos de pescaria são livres. E pra fazer casa também: a pessoa 
escolhe onde quer, desde que o local esteja desocupado, e a gente só delimita o 
tamanho pra garantir espaço pra outros no futuro (Dorinete Serejo, Comunidade 
Canelatiua, entrevista individual). 

 

Relatos como o de Dorinete evidenciam como o uso do território é guiado por práticas 

comunitárias, onde o livre acesso aos recursos convive com o reconhecimento dos usos 

tradicionais, reforçando um modelo de governança compartilhada que preserva a coesão 

social e os vínculos históricos com a terra. 

 



 
 

64 

O território para essas comunidades não é apenas percebido como lugar que lhes 

permite a continuidade da vida e de suas práticas, mas é parte dos seus próprios processos de 

identificação e de alimentação de uma rede de solidariedade que repousa sobre essa base 

física entendida como comum. Nesse sentido, o acesso à terra nessas comunidades se dá de 

maneiras que transitam pelas organizações familiares, relações de parentesco e pelos sentidos 

que lhes conferem certo grau de coesão e solidariedade, relações políticas e sociais 

fortalecidas durante lutas e dificuldades vividas por essas comunidades (Almeida,2009). 

 

A territorialidade funciona como fator de identificação, defesa e força. Laços 
solidários e de ajuda mútua informam um conjunto de regras firmadas sobre uma 
base física considerada comum, essencial e inalienável, não obstante disposições 
sucessórias, porventura existentes. De maneira genérica essas extensões são 
representadas por seus ocupantes e por aqueles de áreas lindeiras sob a acepção 
corrente de terra comum. Por seus desígnios peculiares, o acesso à terra para o 
exercício das atividades produtivas dá-se não apenas por meio das tradicionais 
estruturas intermediárias da família, dos grupos de parentes, do povoado ou da 
aldeia, mas também por certo grau de coesão e solidariedade obtido em face de 
antagonistas e em situações de extrema adversidade, que reforçam politicamente as 
redes de relações sociais. A não ser que existam relações de consangüinidade, 
estreitos laços de vizinhança e afinidade ou rituais de admissão, que assegurem a 
subordinação de novos membros às regras que disciplinam as formas de posse e uso 
da terra, tem-se interditado o acesso aos recursos básicos (Almeida, 2009, p. 40). 

 

É preciso mencionar que a operação das normas se diferenciam em cada território e 

que os mesmos podem ser encontrados de forma geograficamente descontínua, seus processos 

de formação podem ser dos mais distintos, e por essa razão, os significados de terra de uso 

comum apresenta-se de maneira distinta em cada um desses territórios. Por isso a forma de 

denominação dessas terras podem aparecer, como aponta Almeida (2009) em algumas formas 

de nomear como “terras de santo”, “terras de parentes”, “terras de preto”, havendo nelas a 

estreita relação entre processos sociais e as normas que os grupos constroem e legitimam.  

Algo identificado em Canelatiua, por meio do relato de Dorinete, ao ser 

caracterizado como “Terra da Pobreza”. Enquanto ela dirigia, me levando até outras 

comunidades para que eu pudesse concluir meu trabalho, conversamos sobre o processo de 

regularização da terra e a história das famílias do local. Foi nesse momento que Dorinete me 

contou: 
Nossa, a gente lá é classificado como terra da pobreza, né? Hoje a gente quase não 
fala isso, porque é terra de Canelatiua... Terra de Canelatiua. Mas quando a gente 
recebeu a doação, a identificação era Terra da Pobreza (Dorinete Serejo, 
Comunidade Canelatiua, entrevista individual). 
 

 



 
 

65 

O tom de sua fala oscilava entre a lembrança amarga de um passado imposto e o 

orgulho recente de uma identidade reconstruída. Essa transição, da “terra da pobreza” para 

“terra de Canelatiua”,  não é apenas uma mudança de nome, é a afirmação de um 

pertencimento. Um gesto de resistência que desafia a classificação externa e reafirma o modo 

como a comunidade se reconhece e se reinventa. Pois como lembra Nego Bispo (2015), a 

imposição de nomeação é uma das ferramentas de dominação colonialista, centrado na 

hierarquização.     

Esse tipo de narrativa, muitas vezes revelado em conversas cotidianas, expressa como 

os quilombolas ressignificam os espaços que habitam, renomeando-os a partir da vivência, da 

luta e da ancestralidade. Ouvir Dorinete é também compreender que a memória da terra não 

está apenas nos documentos, mas nas palavras vivas que circulam com o corpo, o tempo e o 

afeto de quem a habita. 

Ao dissolver todas as categorias das comunidades em relação aos seus territórios, os 

instrumentos governamentais reduziam a importância da posse e propriedade para essas 

comunidades. Algo que a homogeneizava na categoria “estabelecimento”, estando alheio as 

particularidades que cada um desses sistemas de produção possui através das unidades 

familiares que os compõem. Diante disso, segundo Engels (2019), as formas de apropriação 

da terra e da mão de obra são processos paralelos, em que o material (a terra) e o imaterial (os 

laços de parentesco) estão conectados na forma como o capitalismo opera.  

Nesse sentido, também boa parte das leituras inscritas em um campo de análise 

econômica  (Furtado, 2007; Prado Júnior, 2000) deixaram de produzir interpretações sobre os 

usos comuns da terra, por vezes caindo num reducionismo determinista que não considerava 

essa forma produtiva como importante. As leituras partiam de um ponto em que tratavam 

essas formas de se relacionar com o território como ultrapassadas, e que logo poderiam chegar 

a seu fim com o avanço do capital e de algum tipo de processo de industrialização.  

Ocorre que as organizações em terras de uso comum eram percebidas a partir dessa 

leitura econômica hermética como residuais, que remetiam a um passado quase medieval, o 

que, aliás, contribui com uma ideia equivocada do trabalho camponês. Esse tipo de 

interpretação dá indícios de uma compreensão de organização social alinhada ao 

evolucionismo social, marcante na história das ciências econômicas, mas também da 

antropologia (Morgan, 2014). 

 



 
 

66 

 Nessa compreensão colonial sobre o uso da terra, certas características das 

comunidades, que podem ser interpretadas como parte da identidade territorial, são entendidas 

pela lógica de mercado como um obstáculo para cada pessoa ter a terra como propriedade 

individual e posteriormente possa lhe dispor para venda no mercado de terras. Dentre essas 

características entendidas como uma espécie de contenção, podem ser destacadas, a lógica 

endogâmica que tem como uma das maiores expressões o casamento preferencial entre 

pessoas do mesmo território, assim como, as regras de sucessão e outras normas de cada 

comunidade que não permitem que a terra seja dividida, haja vista, a íntima relação que as 

comunidades estabelecem com seus territórios.   

A lógica de terras de uso comum, entrelaçada à íntima relação que as comunidades 

desenvolvem com seus lugares, permite às comunidades quilombolas de Alcântara resistirem, 

até certo ponto, às possibilidades de segmentação de seu território. Essa característica relativa 

às identidades dessas comunidades e ao uso comum da terra são interpretadas pelo mercado 

como um sistema que paralisa a terra. Assim como o Estado capitalista e colonial,  

compreendendo a terra enquanto mercadoria em seu sentido de valor de troca e de matéria a 

ser usada na lógica produtiva de larga escala. Conforme Alcione Silva (2021), essa lógica de 

entendimento é uma face da inacabada abolição da escravatura, pois se configura como um 

mecanismo que perpetua sequelas advindas desse período. 

A ótica com que o mercado percebe as terras de uso comum aparenta ignorar essa 

outra forma de organização e uso da terra a partir das comunidades, pois parte de uma 

suposição de que em decorrência da expansão do capitalismo esses modos de vida seriam 

cada vez mais desarticulados. Vejo não somente pela possibilidade de analisar a elaboração de 

uma política que expressa preocupações com o território de Alcântara, como pelas vivências 

em campo, nas quais pude compreender que essa proposição é parte de um discurso que visa 

desarticular a luta quilombola. Além de infiltrar os sentidos da noção de território, com vias 

de comercialização desses lugares de expressão de identidade apenas como mercadoria.  

A persistência e formas de organização do território confluem para uma disputa 

política a partir da organização dos movimentos sociais de trabalhadores rurais, isso promove 

um contexto em que mudanças gradativas foram sendo conquistadas. Segundo João Stedili 

(2005), um dos momentos mais importantes dessa construção foi o IV Congresso Nacional 

dos Trabalhadores Rurais que aconteceu entre os dias 15 e 30 de maio de 1985 em Brasília 

-DF. Nesse período, foi construída a proposta do primeiro Plano de Reforma Agrária da Nova 

República, e a força dos movimentos do campo foi sentida nas reivindicações que se 

desenvolveram naquela ocasião. Situações que foram menosprezadas durante o regime militar 

 



 
 

67 

e emergiram com força reivindicatória marcante, tornando-se prioridade para os órgãos 

fundiários naquele momento.  

Os modos de uso coletivo da terra, que antes eram vistos somente como casos de 

desapropriação e regularização, já existiam em áreas ocupadas por camponeses. Na leitura 

que faço do laudo antropológico  (Almeida, 2006 VI), esse é um dos pontos mais importantes. 

A partir disso, foram reconhecidas as condições que mostram a importância e a legitimidade 

desses modos de uso para a produção e a vida das comunidades. No caso dos grupos de 

Alcântara, por estarem numa região de ocupação antiga, esse olhar ajuda a entender melhor 

como eles usam a terra.  

As lutas camponesas do período estimularam análises próximas das realidades desses 

trabalhadores, e isso significou a procura por medidas que permitissem a continuidade desses 

trabalhadores em suas terras. É evidente que essas comunidades não deixaram de sofrer 

ameaças, pois havia a dificuldade de reconstituir a trajetória de donos das terras e evidenciar 

como elas chegam ao controle das comunidades, o que nesse contexto as tornavam 

vulneráveis à ação de grileiros e grupos que tinham o interesse de ampliar suas extensões de 

terra.  

No período entre 1985 e 1986, zonas de tensão e conflito social foram registradas em 

diferentes regiões do país, dentre as quais se pode destacar o norte de Goiás, Maranhão, Pará, 

Ceará, Bahia e sertão de Pernambuco (Stedili, 2005). Os trabalhadores rurais pressionaram, 

através de suas articulações, as chamadas instruções de desapropriação de imóveis rurais, 

procurando os reconhecimentos dos seus sistemas de organizações próprios. Essa força 

organizativa visou contribuir com os dados do cadastro técnico do Instituto Nacional de 

Colonização e Reforma Agrária (INCRA). 

 Talvez naquela época não se tinha uma ideia concisa de que toda essa organização 

permitiria a formulações de dados estatísticos que permitiriam compreender o cenário 

camponês em algumas das regiões dos pais. O esforço de registrar esses usos comuns em 

extensões de terra pode ser considerado, em uma progressão histórica, ainda bem recente, 

considerando que data de julho de 1986 (Almeida 2009).    

É nesse momento que o laudo fundiário é pensado procurando realizar um 

levantamento sobre os imóveis rurais, aqueles que poderiam possuir algum título de terra ou 

existência de arrendatários. O laudo fundiário seria um instrumento que substitui o então 

documento chamado Declaração de Imóveis Rural. Assim as terras e uso comum passam a ser 

interpretadas como “ocupações especiais”, conceituação que envolvia diferentes modalidades 

 



 
 

68 

de terra de uso comum, como terras de santo, terras de “índio” (diferente das terras 

indígenas), terras de negros, fundos de pasto e pastos comuns (Almeida, 2009). 

Mesmo com o engajamento dos trabalhadores e os avanços promovidos com as lutas 

dos camponeses, esses processos foram sofrendo mudanças, e em cada época essas 

transformações tiveram implicações, questões como rigor na aplicação do questionário do 

laudo fundiário e procedimentos burocráticos de organização dos resultados. Assim, essas 

comunidades de terras de uso comum foram, então, aprimorando suas formas de 

enfrentamento e resistência. Por isso observo que não se pode emaranhar essas lutas ao longo 

do tempo com os procedimentos de ação fundiária, pois alguns desses até podem ter sido 

influenciados pelas lutas camponesas, mas ainda assim, não dão conta das especificidades dos 

sistemas de uso comum aqui mencionados.  

Os sistemas de uso comum resultam de uma conjunção de fatores que foram sendo 

criados ao longo de processos sócio-históricos e a partir de diferentes realidades quilombolas, 

indígenas e camponesas, buscando assegurar acesso à terra em contexto de conflito e busca de 

continuidade da vida. Nessas comunidades tradicionais, as normas costumam ser elaboradas 

de forma consensual e respeitando os ritos, as práticas mágico-religiosas, e as formas de 

reciprocidade econômica. Por essas razões, as normas não são tidas como formas impositivas 

e a elas é atribuído caráter de legitimidade. Pode-se dizer que nessas comunidades que 

aplicam o sistema de uso comum os aspectos tomados como regras não são resultado de 

coerção advindas do uso da força, da religião ou do saber, mas são, na realidade, formas 

elaboradas pelas comunidades, considerando suas realidades e experiências, sem influência de 

organizações externas a elas (Almeida, 2009). Essa forma de organização das comunidades 

parece fazer parte já nessa época de uma maneira muito particular de sentir-pensar a vida.  
Vemos de forma circular, pensamos e agimos de forma circular e, para nós, não 
existe fim, sempre demos um jeito de recomeçar. Nosso pensamento é um 
pensamento que nos permite dimensionar melhor as coisas, os movimentos e os 
espaços. Nos espaços circulares cabe muito mais do que nos espaços retangulares. E 
isso nos permite conviver bem com a diversidade e nos permite sempre achar que o 
outro é importante, que a outra é importante. A gente sempre compreende a 
necessidade de existirem as outras pessoas (Bispo, 2023). Qual a página? 

 

É desta maneira que podemos apreender os sistemas de usos comuns em regiões 

como a de Alcântara, que tem sua formação ligada a um processo de colonização antiga, com 

um tipo de relação agrícola tradicional que não pode ser analisada como uma decorrência de 

referências históricas relativas à ideia de subsistência. Ou mesmo, somente, de vestígios de 

um passado econômico colonial (Almeida, 2008).  

 



 
 

69 

As comunidades de Alcântara contrariam as interpretações de perspectiva 

evolucionista, pois seus sistemas produtivos trazem maneiras de interação com territórios 

anteriores a modos de produção que lhes foram impostos, tais como o escravista. Isto é, nem 

todas as interações interculturais predizem um englobamento ou silenciamento, mas podem 

significar interação e coabitação (Krenak, 2019).   

O que em grande medida pode estar ligado à ancestralidade afrodescendente, numa 

lógica de confluência, nos termos de Bispo (2015). Neste ponto, podemos observar como, de 

formas muito particulares, as comunidades de Alcântara evidenciam a contradição na própria 

noção de desenvolvimento capitalista, estimulando tensões necessárias e provocativas a essa 

percepção de mundo de desgastes e homogeneização. O território de Alcântara expressa uma 

forma distinta de apropriação da terra, que, à margem do sistema econômico dominante, traça 

caminhos alternativos e possíveis  (Almeida, 2008). 

As formas de uso comum da terra presentes nesse território, assim como em outros 

casos, é resultado de práticas das comunidades que procuraram defender seus modos de vida e 

elaboraram consensualmente maneiras outras de garantir as condições de existência em 

diferentes momentos de crise econômica, denominadas pelos historiadores como “decadência 

da grande lavoura” (Almeida, 2009). 

Em resposta a esse contexto, os quilombolas desenvolveram arranjos territoriais 

baseados na coletividade como as moradias agrupadas, os roçados descentralizados e  os 

trabalhos solidários em mutirões. O território é reconhecido como indivisível e o acesso à 

terra é definido por vínculos comunitários, e não por propriedade privada. Além da 

agricultura, o uso múltiplo do território envolve pesca, extrativismo e espaços de memória e 

ancestralidade. 

Essas práticas, sustentadas por um direito consuetudinário, expressam não só modos 

tradicionais de viver, mas também estratégias de resistência frente às ameaças externas, 

reafirmando a centralidade do território para a vida quilombola. 

 Em circunstâncias em que a economia de monocultura se encontra em crise, essas 

formas de uso comum da terra foram se estabelecendo em regiões tidas como periféricas, nas 

brechas de uma monocultura. 

O cenário de conflitos e de transição, enfraquece o domínio da plantation sobre as 

populações historicamente marginalizadas, e, ao mesmo tempo, permite questionar e se 

contrapor a um processo que exclui trabalhadores agrícolas que juntamente com suas famílias 

extraem desse sistema de uso comum os meios para a continuidade da vida.  

 



 
 

70 

Em outro contexto de análise, Garcia Junior et al. (1978) analisaram que as áreas 

consideradas marginais ao sistema plantation, ou seja, aquelas que não eram consideradas 

para a monocultura, acabavam sendo interessantes para a prática do campesinato livre, que 

por sua vez se assemelha a noção de terras de uso comum em alguns de seus sentidos. Dentre 

as questões de relevância dessa análise, destaca-se que a existência de um campesinato nas 

brechas do plantation é uma forma social normal que atua como operação dessa maneira de se 

organizar. 

Almeida (2009) nos aponta que as formas com que as comunidades foram se 

organizando permitiu que o uso comum se tornasse um meio de acesso à terra, e de 

participação na circulação de mercadorias. Esse tipo de organização comunitária foi se 

distribuindo de maneira descontínua e em diferentes regiões, sendo a produção dessas 

comunidades que fornecia gêneros alimentícios como feijão, arroz e farinha para os 

aglomerados urbanos próximos. 

Podemos encontrar interpretação parecida na análise de Garcia Júnior et al. (1978), 

que mesmo analisado uma outra área do país, parecem encontrar naquilo que estão 

denominando de campesinato livre, formas organizativas muito próximas das terras de uso 

comum, percebendo que as áreas consideradas marginais ao sistema plantation. Ou seja, 

aquelas que não eram consideradas para a monocultura, acabavam sendo interessantes para a 

prática do campesinato livre, o que, para os autores, as possibilidades desse campesinato se 

tornar possível foi por estar subordinado ao sistema produtivo de tipo plantation. O 

campesinato livre era comportado no sistema de monocultura por ser aquele que alimentava 

seus trabalhadores, sendo interessante para esse próprio sistema agrícola. 

É preciso destacar que mesmo havendo essa dependência tanto em monoculturas ou 

na manutenção de ambientes urbanos próximos, o que naqueles contextos explicavam a 

tolerância a essas outras formas de uso da terra, isso não significou que as comunidades não 

tenham enfrentado forte repressão e tentativas de aniquilamento. Haja vista que seu modo de 

produção inspirava o acesso livre à terra em áreas que não eram periféricas, o que se opunha 

diretamente ao método que pautava a grande propriedade, que logo procurava usar a força 

coercitiva para impedir a expansão desse modelo.  

A partir desse contexto apresentado, interpreto o sistema de uso comum presente no 

território de Alcântara como construído pelas comunidades em um processo histórico 

decorrente do esfacelamento do modelo de plantation usado nos ciclos econômicos de 

algodão e cana-de-açúcar. Essa forma organizativa e produtiva no território aflora da 

decadência do processo explorador fundamentado na grande propriedade, na monocultura, 

 



 
 

71 

escravidão e trabalho compulsório por meio de dívidas (Coelho; Andrade, 2022). Essa 

circunstância envolveu situações em que os proprietários abandonaram, doaram formalmente 

ou entregaram suas terras para seus trabalhadores escravizados diante da decadência do 

sistema econômico da época (Almeida,2008).  

Nesse contexto de desarticulação econômica vivenciado em Alcântara, e aparente 

desinteresse de grandes explorações em incorporar na região agriculturas comerciais 

fundamentadas em novas relações de trabalho, permitiu atenuar os instrumentos repressivos 

que exploravam os trabalhadores. O que potencializou a oportunidade de formar um 

campesinato que aglutinava trabalhadores rurais que haviam vivido esse processo exploratório 

(Almeida, 2008). 

As formas de lidar com a terra passam a ser diferentes quando da ausência do grande 

proprietário ou do enfraquecimento de seu poder. O campesinato, após o intenso regime de 

plantation, não recaiu em divisão de terra em segmentos individuais. Em vez disso, as formas 

organizativas dos quilombolas e outras camadas de trabalhadores explorados, fortaleceu a 

cooperação e estabeleceu normas que favorecessem o uso comum da terra e dos recursos 

naturais, numa espécie de biointeração (Santos, 2015). Esse tipo de organização se 

desenvolveu não apenas por uma necessidade de produção, considerando a necessidade de 

muitas mãos para abrir roçado e cuidar da plantação, mas por razões de proteção das 

comunidades e construção de uma política. 

As formas de uso comum foram essenciais para fortalecer os vínculos dentro das 

comunidades de Alcântara, pois o compartilhamento e a troca de trabalho, a construção de 

estruturas para uso particular ou coletivo, a participação em cerimônias e a formação de laços 

de compadrio e vizinhança criaram uma coesão que viabilizou o acesso e o uso da terra 

(Almeida, 2008). 
Os sistemas de uso comum tornaram-se essenciais para estreitar vínculos e forjar 
uma coesão capaz, de certo modo, de garantir o livre acesso à terra diante de outros 
grupos sociais mais poderosos e circunstancialmente afastados [...] Este passado de 
solidariedade e união íntima é narrado como “heróico” pelos seus atuais ocupantes, 
mais de um século depois, e também visto como confirmação de uma regra a ser 
observada para continuarem a manter seus domínios. Para além da representação 
idealizada, destaca-se que estabeleceram uma gestão econômica peculiar, ou seja, 
não necessariamente com base em princípios de igualdade, mas consoantes 
diferenciações internas e interesses nem sempre coincidentes de seus distintos 
segmentos (Almeida, 2009, p. 47). 

 
 Esse mesmo sistema estimulou a criação de instituições permanentes que 

conjuntamente trouxeram estabilidade a essas comunidades. Essa solidariedade é recordada 

pelas pessoas da comunidade como um ato de força ancestral que se dilui nas próprias 

 



 
 

72 

relações, seja na forma de se cumprimentar os mais velhos ou na manutenção de laços 

afetivos e de parentesco por afinidade. Esses comportamentos são maneiras de reafirmar as 

regras consensuais que permitem a continuidade do território através de suas práticas, e tais 

comportamentos não podem ser interpretadas por viés idealizado, pois existe uma 

administração econômica específica, que não se baseia apenas por noções de igualdade, mas 

por critérios internos e anseios que podem não agradar a todos as partes dentro de uma 

referida questão. O que os pode levar a muitos encontros para discussão do assunto que está 

sendo negociado.  

A relação com esses agentes sociais, que detêm a autoridade da memória coletiva, 
requer maneiras estandardizadas de agir, que denotam respeito profundo aos anciãos, 
como saudar com deferência ou pedir a benção. Expressam, de igual modo, formas 
de afinidade, compreendendo dezenas de afilhados e de conhecidos que guardam 
certa fidelidade à amizade recíproca entre seus antecessores, numa vasta rede de 
relações sociais evidenciando, também, que os povoados de Alcântara podem ser 
interpretados como se estruturando enquanto "entidades afetivas" (Prado, 1974:64) 
com hierarquias dadas pelo parentesco e pelo compadrio, como já chamava a 
atenção R. Prado, em observação etnográfica de 1972 (laudo antropológico V.1 p. 
34).  

 

É na contradição do próprio capitalismo que esse sistema de uso comum se constitui, 

pois enquanto para uma linha determinista de pensamento, essas organizações poderiam se 

extinguir com o avanço do capital. Mas, na realidade, persistem através de códigos elaborados 

pelo consenso e que consubstanciam instituições que lhes reforçam os laços construídos a 

partir de suas relações. Esses processos são o que, na análise de Almeida (2009) atribui ao 

escravizado alforriado uma condição de acamponesamento e ao camponês subjugado ao 

latifúndio o campesinato livre, segmentos camponeses que passaram a representar seus 

sistemas de uso comum com denominações que lhes pareciam particulares (Almeida (2009).  

As formas de uso e apropriação da natureza são diferenciadas na vivência dos grupos 

que se autoafirmam enquanto povos e comunidades tradicionais, assim como seu modo de 

organização política. O uso comum do território segue orientações em que o proveito dos 

elementos naturais não pode ser controlado por um indivíduo ou determinado grupo de 

pessoas, como analisaram Almeida (2008) e Andrade (2008). 

O sistema político baseado na coletividade e amizade pode ser interpretado como parte 

da democracia unitária, pois essas condições colocam as pessoas em respeito mútuo, uma 

situação em que pessoas não são postas em relação de superioridade ou inferioridade, existe 

uma relação de complementaridade que faz com que cada um traga ao contexto àquilo que o 

outro não possui (Mansbridge, 1983). 

 



 
 

73 

A identidade e a defesa do modo de vida estão profundamente ligadas ao território 

(Little, 2002), onde laços de solidariedade e ajuda mútua refletem regras construídas 

coletivamente sobre um espaço compartilhado. Os processos de territorialização delineiam 

terras de pertencimento coletivo, em que o uso dos recursos naturais na produção vai além da 

organização tradicional do grupo étnico, abrangendo também relações de parentesco, 

familiares e comunitárias. Pois são, ainda, consequência de redes de solidariedade reafirmadas 

diante de conflitos como aqueles que as comunidades de Alcântara têm enfrentado desde a 

instalação do Centro de Lançamento de Alcântara (CLA). Por essa razão, a noção tradicional 

envolve, para além de laços afetivos e identidade coletiva, uma capacidade política de 

mobilização (Almeida, 2008). 

Nessa ação política, que se baseia também em laços de amizade, a satisfação pode ser 

reduzida se algumas pessoas não conseguem acompanhar ou concordam com relutância. 

Nessa relação, o prazer da experiência coletiva é maior do que as preferências pessoais, 

tornando a satisfação de um, em alguma medida, o prazer do outro. O processo de votação na 

conjuntura dessas comunidades não é percebido como apropriado, pois resultaria em uma 

exclusão de uma minoria, em contrapartida, uma decisão por consenso inclui todos, e, ao 

mesmo tempo, reforça a unidade presente no grupo (Mansbridge, 1983). 

Os modelos de organização e ação coletiva de comunidades tradicionais agregam às 

suas instituições elementos referentes a sua etnicidade, consciência e práticas ecológicas. Tais 

fatores questionam as formas organizativas e classificações jurídicas, políticas e 

administrativas, bem como, influenciam na forma de propor e encaminhar demandas que lhes 

são pertinentes (Shiraishi; Lima,2021). 

Nesse contexto de lutas pelo reconhecimento de seus direitos e da defesa de seu jeito 

de viver, as identidades coletivas se organizam em movimentos sociais. Essa maneira de se 

posicionar passa a permitir que comunidades tradicionais tenham uma expressividade política 

e estabeleçam critérios de representatividade nas formas de organização do Estado 

contemporâneo.  

 

 

 

 

 



 
 

74 

2. O OLHAR DA ANTROPOLOGIA SOBRE O ESTADO E AS POLÍTICAS 

PÚBLICAS 

As políticas públicas, frequentemente tratadas como instrumentos técnicos e neutros 

de gestão, são, na perspectiva antropológica, fenômenos sociais, históricos e culturais 

profundamente imbricados em relações de poder (Arretche, 2003). Ainda segundo a autora, as 

Políticas públicas se referem ao "Estado em ação", tendo como objeto específico "o estudo de 

programas governamentais, particularmente suas condições de emergência, seus mecanismos 

de operação e seus prováveis impactos sobre a ordem social e econômica” (Arretche, 2003, p. 

172). No entanto, a crítica antropológica vai além dessa instrumentalidade, ao questionar não 

apenas o que o Estado faz, mas como faz, para quem, com quais efeitos e sob quais disputas. 

No Brasil as políticas públicas, são analisadas, segundo Marcus Melo (1999), em três 

momentos históricos: durante a década de 1960, focando no Estado como entidade monolítica 

e seu papel na sociedade; nas décadas de 1970 e 1980, sob influência de teorias estrangeiras, 

como as de Esping-Andersen, refinando análises comparativas com o Welfare State; e na 

pós-década de 1980, com ênfase na democratização, avaliação de políticas e no modus 

operandi do Estado, com discussões sobre cidadania e eficácia das ações estatais. 

Sousa (2003) destaca que as políticas públicas devem ser entendidas como processos 

políticos, não apenas racionais e lineares, envolvendo atores sociais, redes de relações e 

conflitos de interesse. Propõe uma análise "de baixo para cima", focando nos 

implementadores e nos problemas que as políticas buscam resolver. Reis (2003), por sua vez, 

defende que as políticas públicas são práticas políticas permeadas por interesses, valores e 

normas, exigindo articulação entre análises institucionais e ações individuais dos atores 

envolvidos.  

Para Antônio Carlos de Souza Lima e João Castro (2008), ampliam a noção de 

políticas públicas como "políticas governamentais", destacando que são "planos, ações e 

tecnologias de governo" que transcendem o Estado, envolvendo múltiplas organizações e 

agentes. Eles introduzem uma abordagem antropológica que desnaturaliza a ideia de 

"público" e analisa o Estado como um processo dinâmico e plural. Os autores apontam a 

necessidade de desnaturalizar o conceito de "público" e de compreender o Estado como uma 

construção dinâmica e plural, repleta de tensões internas e contradições. A antropologia, por 

muito tempo, manteve-se à margem do debate direto sobre o Estado e suas políticas, 

preferindo estudar os efeitos dessas políticas sobre povos indígenas, quilombolas e demais 

 



 
 

75 

populações marginalizadas, sem atentar, com igual rigor, para os modos como tais políticas 

eram formuladas, disputadas e operacionalizadas dentro das instituições. 

A virada etnográfica, nesse campo, desloca o foco da política como intenção para a 

política como prática. Para Souza Lima e Castro (2015), às políticas públicas são como planos 

de ação governamental que visam guiar decisões e intervenções estatais, sendo analisadas 

como um campo interdisciplinar que engloba formulação, implementação e avaliação de 

programas estatais. Partindo de uma perspectiva antropológica, relatam que elas são 

frequentemente concebidas como instrumentos racionais de gestão, influenciados por teorias 

da administração pública e da ciência política.  

Por outro lado, ressaltam que sua operacionalização envolve disputas de poder, 

contradições e efeitos não intencionais. Complementam que elas são comumente abordadas 

sob uma visão instrumentalista que as reduz a soluções técnicas para problemas sociais, 

deixando em segundo plano o entendimento de que elas igualmente são produtos de contextos 

históricos, culturais e políticos específicos. Ou seja, é na implementação, nos conflitos, nas 

resistências e nas interpretações locais que as políticas públicas ganham forma 

Marcos Spiess (2016) relata que a antropologia no Brasil se dedicou prioritariamente 

ao estudo de grupos periféricos e minoritários, como populações indígenas, comunidades 

quilombolas e demais grupos historicamente excluídos nesse processo. O Estado e suas 

políticas eram vistos como entidades externas e monolíticas, nunca como objetos legítimos de 

investigação em si mesmos.Essa postura resultou na ausência de uma etnografia sistemática 

da administração pública ou dos processos de formulação de políticas. Os antropólogos 

limitavam-se a analisar os impactos das intervenções estatais nos grupos que estudavam, sem 

questionar como o próprio Estado operava internamente ou como se davam suas dinâmicas de 

poder. 

Ainda segundo Spiess (2016), esse afastamento também foi marcado por tensões éticas 

e políticas. A antropologia frequentemente assumiu posturas reativas, seja denunciando 

injustiças cometidas pelo Estado, seja atuando como assessoria técnica para comunidades 

afetadas por políticas públicas. No entanto, essas intervenções raramente geraram reflexões 

críticas mais profundas sobre as estruturas de poder que moldavam tais políticas. Além disso, 

o campo dos estudos sobre políticas públicas foi dominado por outras disciplinas, como a 

Ciência Política e a Sociologia, relegando a antropologia a um papel secundário, quase como 

um "apêndice ilustrativo" de análises macrossociais.  

 



 
 

76 

Outro problema apontado por Spiess (2016) foi a falta de verticalidade teórica. Mesmo 

quando a antropologia aborda temas relacionados a políticas públicas, predominavam estudos 

de caso fragmentados, sem a construção de um arcabouço teórico próprio sobre o Estado ou a 

governança. Essa abordagem impediu que a disciplina desenvolvesse ferramentas analíticas 

específicas para compreender as políticas públicas em sua complexidade.  

Esses problemas terminaram por perpetuar uma visão simplista do Estado como um 

ator racional e neutro, ignorando suas dimensões culturais e as contradições inerentes ao seu 

funcionamento. Para superar essa lacuna, Spiess (2016) defende uma antropologia do Estado 

que investigue os processos de governança, a burocracia e os conflitos de poder que permeiam 

a formulação e implementação de políticas públicas. Tal postura restringiu a antropologia a 

uma posição reativa, muitas vezes como assessoria técnica ou militância aliada às 

comunidades, sem reflexões mais profundas sobre as engrenagens estatais. 

Souza Lima e Castro (2015) igualmente reconhecem a esse distanciamento histórico 

entre a antropologia brasileira e os estudos sobre políticas públicas, embora destaquem que 

essa relação tem se transformado recentemente. Eles relatam que, tradicionalmente, a 

antropologia não considerava as políticas públicas como parte de seu "léxico tradicional". 

Eles atribuem esse afastamento à predominância de abordagens que viam o Estado como uma 

entidade monolítica e externa, em contraste com o interesse antropológico pela "alteridade" e 

por sociedades não ocidentais. 

No entanto, argumentam que a partir dos anos 1980, mudanças teóricas como a 

incorporação das obras de Michel Foucault e Pierre Bourdieu e contextuais como a 

democratização e a profissionalização extra-universitária de antropólogos, permitiram uma 

aproximação crítica com o tema, permitem entender o Estado não como um ente fixo, mas 

como um conjunto de práticas, discursos, dispositivos e tecnologias de governo. Eles 

ressaltam que, embora os antropólogos tenham estudado os efeitos das políticas 

governamentais, faltou inicialmente uma análise do Estado como objeto etnográfico, ou seja, 

do "Estado em ação". 

Essa lacuna começou a ser superada com o desenvolvimento de uma "antropologia do 

Estado" que investiga as políticas públicas como tecnologias de governo, enfatizando sua 

dimensão processual e cultural. Fábio Mura e Alexandra Silva (2016) definem política 

pública como um conjunto de ações e decisões estatais que, embora devessem ser guiadas por 

princípios constitucionais (como a garantia de direitos territoriais indígenas), são 

 



 
 

77 

frequentemente moldadas por pressões de grupos de interesse (como o agronegócio) e por 

uma lógica desenvolvimentista. 

Explicam que, na prática, não se limitam a aplicar a lei de forma neutra, mas envolvem 

disputas de poder, judicialização, estratégias de dilação e até a revisão de critérios técnicos 

(como a desqualificação de laudos antropológicos). Na prática, podem tanto avançar quanto 

retroceder no reconhecimento de direitos, dependendo de forças políticas e econômicas em 

jogo. 

Para Marco Schettino (2018), a inserção profissional dos antropólogos na esfera 

pública brasileira deve transcender a mera atuação em instituições governamentais, 

abrangendo um papel ativo na promoção de perspectivas culturais não hegemônicas e na 

defesa de direitos socioculturais, já que a esfera pública não se restringe à administração 

estatal, mas inclui instituições como o sistema educacional. O qual, embora frequentemente 

percebido como privado, é um pilar do poder estatal e da dominação social. Nesse contexto, 

considera que os antropólogos têm a responsabilidade de desafiar as estruturas dominantes, 

contribuindo para a descolonização do pensamento e a relativização de dicotomias como 

natureza e cultura ou vida material e espiritual . 

Com respeito à atuação do antropólogo em si, esta deve se pautar pelo pluralismo 

jurídico e epistêmico, visando ampliar a participação de populações minorizadas nas decisões 

que afetam suas vidas. Isso inclui subsidiar licenciamentos ambientais, defender territórios 

étnicos e promover a repartição de benefícios em grandes empreendimentos. O papel da 

antropologia deve ser o de um agente de resistência. 

Portanto, para Schettino (2018), o antropólogo deve ser consciente da importância do 

seu papel, mesmo que coadjuvante, de servir de amplificador para as vozes dessas 

comunidades sem substituí-las. Assim, ao emitir seus laudos, deve considerar que a 

legitimidade dos direitos desses grupos deriva mais de suas lutas políticas do que de 

argumentos científicos. Como propõe Schettino (2018), o antropólogo deve transcender a 

postura de mero observador e se comprometer com a defesa ativa dos direitos socioculturais 

das comunidades com as quais atua. Isso inclui desde a elaboração de pareceres técnicos e 

laudos até a participação crítica em processos de formulação e avaliação de políticas públicas, 

sempre com o cuidado ético de não substituir as vozes das comunidades, mas sim 

amplificá-las. 

 



 
 

78 

Isso permite inferir que as políticas públicas no âmbito dos povos quilombolas, para 

um resultado ótimo, precisam considerar a dimensão simbólica e as relações de poder 

imbricadas nessas políticas, especialmente onde as intervenções estatais frequentemente 

reproduzem assimetrias. Igualmente se faz necessário que a antropologia transcenda seu papel 

tradicional de "observadora dos excluídos" e que se engaje de forma mais crítica e profunda 

com as estruturas de poder que produzem e reproduzem as políticas públicas no Brasil. Essa 

abordagem permite entender como os saberes tradicionais, os modos de vida e as formas 

próprias de organização social interagem com (e muitas vezes resistem a) políticas estatais 

que tentam enquadrá-las em moldes homogêneos. 

  

2.1 Análise Antropológica das Políticas Públicas Voltadas às Comunidades Quilombolas 

  

A abordagem antropológica das políticas públicas é de fundamental importância para 

comunidades quilombolas, pois permite uma melhor análise dessas políticas. Não somente 

como instrumentos técnicos, mas como processos culturais e políticos carregados de 

significados e assimetrias de poder. 

Ao observar como essas políticas são formuladas, implementadas e apropriadas no 

cotidiano das comunidades, a antropologia revela as tensões entre os marcos legais e 

institucionais e a realidade concreta da sua aplicação. De um lado, evidencia os limites das 

políticas que desconsideram as especificidades culturais e os modos próprios de vida dos 

povos quilombolas, frequentemente submetidos a lógicas homogeneizantes e produtivistas. 

De outro, aponta o potencial de transformação dessas políticas quando construídas de forma 

participativa, reconhecendo os saberes locais e respeitando as formas autônomas de 

organização social. 

No entanto, essa abordagem também enfrenta desafios, como a cooptação de 

antropólogos por agendas governamentais ou a dificuldade de traduzir conhecimentos 

etnográficos em ações concretas. Assim, a antropologia oferece um olhar crítico e 

contextualizado, essencial para políticas que respeitem a diversidade e enfrentam as estruturas 

de dominação (Souza Lima; Castro, 2015). 

De acordo com Piero Leirner (2013), a antropologia brasileira não se dedicou a estudar 

o Estado ou suas políticas de forma sistemática, mas sim os efeitos dessas políticas nos grupos 

que eram objeto de estudo da disciplina. Essa perspectiva só mudou recentemente, com a 

 



 
 

79 

emergência de uma "Antropologia da política e do Estado", que busca compreender o Estado 

como um ente plural e as políticas públicas como tecnologias de governo. 

Nesse contexto, as políticas públicas são vistas como campos de relações e interesses, 

o que permitiria uma análise mais profunda de como essas políticas são formuladas, 

implementadas e recebidas por grupos específicos, como os quilombolas. Neste sentido, 

poderia elucidar como as identidades e as relações sociais dos quilombolas são afetadas pelas 

intervenções estatais, ou como essas comunidades interpretam e negociam as políticas 

destinadas a elas. 

Gerusa Fernandes (2022) percebe as políticas públicas para comunidades quilombolas 

como um avanço crucial, porém insuficiente, no reconhecimento dos direitos dessas 

comunidades, destacando que a Constituição de 1988, especialmente o Artigo 68 do ADCT e 

o Decreto nº 4.887/2003, representaram marcos legais importantes ao garantir o direito à terra 

e a titulação das terras ocupadas por quilombolas. Por consequência, entende essas medidas 

como reparações históricas necessárias após séculos de invisibilidade e exclusão social. Por 

outro lado, aponta que a efetivação dessas políticas enfrenta desafios significativos, como a 

lentidão nos processos de titulação, a omissão do Estado em alguns casos e a falta de 

adequação às especificidades culturais e territoriais das comunidades. 

A instituição do Programa Brasil Quilombola (PBQ) teve como objetivo principal 

promover o desenvolvimento sustentável das comunidades quilombolas no Brasil, garantindo 

os direitos fundamentais dessas comunidades, abrangendo dimensões como regularização 

fundiária, acesso a serviços básicos de saúde e educação, infraestrutura comunitária e inclusão 

produtiva, sempre respeitando as particularidades culturais desses grupos. 

Ele se estruturou em quatro eixos centrais: acesso à terra, com foco na regularização 

fundiária e titulação de territórios; infraestrutura e qualidade de vida, contemplando 

saneamento básico e moradia adequada; inclusão produtiva, voltada ao fomento de atividades 

econômicas sustentáveis; e direitos e cidadania, englobando educação diferenciada e combate 

ao racismo. Além disso, o Programa se articula com outras políticas públicas, como o Plano 

Nacional de Desenvolvimento Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais (PNPCT), 

reforçando seu caráter intersetorial. 

Ainda para Fernandes (2022), o PBQ apresenta aspectos positivos e negativos que 

merecem destaque. Por um lado, reconhece o valor histórico do programa como marco 

institucional que, pela primeira vez, oficializou políticas específicas para quilombolas no 

 



 
 

80 

âmbito federal, dando destaque a sua abordagem multissetorial, que integra diferentes 

dimensões do desenvolvimento comunitário, além de seu potencial reparador frente às 

desigualdades históricas herdadas do período pós-abolicionista. Contudo, apresenta limitações 

importantes na execução do programa como da morosidade nos processos de titulação 

territorial, frequentemente emperrados por entraves burocráticos e das dificuldades de fazer 

chegar os benefícios do programa às comunidades mais isoladas, que permanecem à margem 

das políticas públicas. 

Já Mura & Silva (2018) observam que ocorreu um retrocesso no reconhecimento dos 

direitos indígenas no Brasil pós-Constituição de 1988, destacando a crescente judicialização e 

estagnação dos processos de demarcação. Após avanços iniciais, especialmente nos governos 

Collor e FHC, observam que houve um declínio acentuado nas homologações, com paralisia 

quase total durante os governos de Dilma Rousseff. Isso devido à estratégia utilizada pelos 

setores contrários a esse reconhecimento, incluindo uma deslegitimação da antropologia, da 

judicialização dos processos administrativos e da defesa do "marco temporal de 1988", 

restringindo direitos territoriais. 

Por consequência, os conflitos fundiários se intensificaram, enquanto que as políticas 

públicas priorizavam o agronegócio em detrimento da pluralidade étnica, contrariando os 

princípios constitucionais de um Estado multicultural. Fernandes (2022) ainda chama atenção 

para o problema crônico da descontinuidade administrativa, comum às políticas sociais 

brasileiras, que fragiliza a consolidação de ações de longo prazo. 

Embora reconheça que houve tanto um progresso jurídico como político no 

reconhecimento dos direitos indígenas, alerta para a necessidade de maior comprometimento 

do Estado e de políticas mais eficazes e inclusivas, que respeitem a identidade e os direitos 

fundamentais das comunidades quilombolas. Ela enfatiza a importância de programas como o 

Programa Brasil Quilombola (PBQ), que busca integrar ações em áreas como terra, 

infraestrutura, educação e saúde, mas critica sua implementação fragmentada e a dificuldade 

em alcançar todas as comunidades, especialmente as mais isoladas. 

Schettino (2018) destaca as tentativas de inviabilizar o reconhecimento de terras 

indígenas e quilombolas como parte de um projeto político e econômico que prioriza 

interesses do mercado em detrimento de direitos socioculturais fundamentais, oferecendo 

como um exemplo emblemático a Proposta de Emenda Constitucional nº 215 (PEC 215). A 

qual intenciona transferir do Executivo para o Congresso Nacional a competência pela 

 



 
 

81 

demarcação dessas terras, inserindo um obstáculo político a processos já fragilizados. Essa 

medida, associada a outras iniciativas como o novo código de mineração e a flexibilização do 

licenciamento ambiental, revela uma estratégia sistemática para liberar territórios tradicionais 

à exploração econômica, ignorando tanto a garantia constitucional desses direitos quanto a 

diversidade cultural que representam. 

Ao criticar essa lógica como parte de um "projeto civilizacional" etnocêntrico, no qual 

o Estado, hegemonizado pelo capital financeiro, atua como gestor de prioridades que 

marginalizam povos indígenas e quilombolas, Schettino (2018) defende a figura do 

antropólogo como um agente capaz de contestar tais narrativas, defendendo o pluralismo 

jurídico e a efetivação de direitos fundiários como resistência à dominação cultural e material 

imposta por essas políticas. 

Entendemos que as políticas públicas para quilombolas e indígenas, embora 

representem avanços legais, enfrentam desafios como morosidade, descontinuidade e pressões 

econômicas que limitam sua efetividade. Por consequência, inferimos que iniciativas como a 

PEC 215 revelam tentativas de subordinar direitos territoriais a interesses do mercado, 

contrariando o reconhecimento constitucional dessas comunidades. 

Neste contexto, percebemos que a antropologia destaca essa tensão, mostrando como 

as políticas podem tanto reforçar desigualdades quanto promover autonomia, dependendo de 

sua implementação. Igualmente compreendemos que o caminho para a justiça social exige 

superar lógicas homogeneizantes, garantindo que as ações do Estado respeitem a diversidade 

cultural e os projetos próprios dessas comunidades. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

82 

2.2 Da Escuta Ao Decreto: A Construção Coletiva Da Política Nacional 
De Gestão Territorial E Ambiental Quilombola (PNGTAQ) 

A Política Nacional de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola (PNGTAQ), pode 

ser considerada uma conquista das Comunidades Quilombolas presentes em todo o território 

nacional. A participação social para a construção dessa política teve como representação a 

Coordenação Nacional de Articulação das Comunidades Negras Rurais Quilombolas 

(CONAQ), questão fundamental para a garantia mínima de proteção das terras 

tradicionalmente ocupadas e também ao reconhecimento do modo de vida tradicional, 

incluindo a proteção ambiental e a governança dos territórios por meio das organizações  ali 

existentes. De acordo com Santos, Melo e Bechelany (2024), descrevem que: 

Da criação do grupo de trabalho para discutir o CAR12 Até a publicação da 
PNGTAQ uma década se passou. Ao longo desse período, a CONAQ foi 
protagonista, mantendo o debate vivo e aperfeiçoando as ideias de uma política 
abrangente, que garantisse e promovesse as condições de vida para a 
sustentabilidade dos territórios e para o avanço na cidadania e bem viver quilombola 
(Santos; Melo; Bechelany, 2024, p. 03). 

A participação social foi um passo fundamental, pois como argumenta Sueli Carneiro 

(2003), a participação de populações historicamente subalternizadas só se concretiza quando 

há a ruptura dos pactos implícitos de exclusão racial na formulação do Estado. Diante disso, a 

PNGTAQ trouxe essa possibilidade de iniciar um rompimento de exclusão racial ao se 

estruturar a partir do protagonismo quilombola. 

Complementando a autora supracitada, Bispo (2020) destaca que a importância dos 

territórios para as Comunidades Quilombolas vai muito além da terra ocupada, mas  tem um 

significado afetivo, organizado por laços ancestrais. Segundo Lorena Cabnal (2010), há uma 

indissociação entre o território e o corpo, por serem espaços de existência, espiritualidade, 

cuidado e resistência. Dessa forma, se o corpo-território foi o primeiro espaço de colonização, 

este pode ser, também, o primeiro para emancipação.  

Com isso, podemos dizer que a construção da PNGTAQ foi além da parte técnica, 

estando também associada ao respeito do modo de vida e da ancestralidade, vinculando esse 

processo político às lutas históricas em que o povo quilombola enfrentou no Brasil, não 

12 Cadastro Ambiental Rural (CAR) é um registro eletrônico obrigatório para todos os imóveis rurais, criado pela 
Lei nº 12.651/2012. Pretende integrar informações ambientais das propriedades, como Áreas de Preservação 
Permanente (APP), Reservas Legais, áreas de vegetação nativa e áreas consolidadas. Sua inscrição é o primeiro 
passo para a regularização ambiental do imóvel, reunindo dados do responsável, documentos de posse e 
informações georreferenciadas do território. 

 



 
 

83 

somente hoje, mas na sua resistência contra o processo colonizador escravista. E, com isso, 

respeitando o que preconiza o Decreto nº 6.040/2007 em seu art.3º - II, no reconhecimento do 

território para comunidades tradicionais: 

II - Territórios Tradicionais: os espaços necessários a reprodução cultural, social e 
econômica dos povos e comunidades tradicionais, sejam eles utilizados de forma 
permanente ou temporária, observado, no que diz respeito aos povos indígenas e 
quilombolas, respectivamente, o que dispõem os arts. 231 da Constituição e 68 do 
Ato das Disposições Constitucionais Transitórias e demais regulamentações 
(BRASIL, 2007, p. 1). 

Ao longo do tempo, a construção da Política Nacional de Gestão Territorial e 

Ambiental Quilombola (PNGTAQ) atravessou diferentes conjunturas políticas. Um marco 

importante nesse percurso foi a promulgação do novo Código Florestal, por meio da Lei nº 

12.651/2012, que substituiu a antiga legislação de 1965 (Lei nº 4.771/65). Essa mudança teve 

efeitos significativos sobre os povos e comunidades tradicionais, especialmente os 

quilombolas. 

O novo Código Florestal introduziu o Cadastro Ambiental Rural (CAR) como um 

instrumento obrigatório para a regularização ambiental dos imóveis rurais. No entanto, esse 

cadastro foi concebido com base na lógica da propriedade individual, não reconhecendo os 

territórios de uso coletivo e tradicionais, como os territórios quilombolas. Tal invisibilização 

institucional acentuou os conflitos fundiários e ambientais, e evidenciou a inadequação dos 

instrumentos legais para lidar com realidades territoriais diversas. 

Em entrevista, Ronaldo dos Santos, quilombola da comunidade Campinho da 

Independência, em Paraty (RJ), e atual Secretário de Políticas para Quilombolas, Povos e 

Comunidades Tradicionais de Matriz Africana, Povos de Terreiros e Ciganos do Ministério da 

Igualdade Racial, relembra os desafios enfrentados durante o período em que atuava na 

sociedade civil, como coordenador estadual da CONAQ, no processo de construção da 

Política Nacional de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola (PNGTAQ): 

Os principais desafios foram construir uma política do zero, uma vez que gestão 
territorial e ambiental nos quilombos é inerente a sua existência, mas na perspectiva 
do Estado Brasileiro, gestão territorial e ambiental quilombola era titulação do 
territorial, uma política de baixíssimo resultado ao longo de suas quase 4 décadas de 
implementação e elaboração do CAR, ação estimulada a partir do Código Florestal 
de 2012. Estamos falando exatamente da primeira metade da década de 2010 
(Ronaldo dos Santos, Secretário de Políticas para Quilombolas, Povos e 
Comunidades Tradicionais de Matriz Africana, Povos de Terreiros e Ciganos, do 
MIR, entrevista individual). 

 



 
 

84 

A política ambiental brasileira, desde sua origem, tende a ver os grupos sociais que 

vivem em áreas protegidas ou ambientalmente sensíveis como entraves à conservação ou 

como ausências jurídicas a serem corrigidas. Ou seja, povos e comunidades tradicionais foram 

desconsiderados, seus modos próprios de vida e manejo da terra. 

Nos anos iniciais das discussões sobre a Política Nacional de Gestão Territorial e 

Ambiental de Quilombos (PNGTAQ), o movimento ganhou força com as mobilizações em 

torno do Cadastro Ambiental Rural (CAR), criado logo após a promulgação do novo Código 

Florestal. Em entrevista com Jacobson Luiz Ribeiro Rodrigues, da Coordenação-Geral do 

Conselho Nacional de Povos e Comunidades Tradicionais do Departamento de Gestão 

Socioambiental e Povos e Comunidades Tradicionais, da Secretaria Nacional de Povos e 

Comunidades Tradicionais e Desenvolvimento Rural Sustentável do Ministério do Meio 

Ambiente e Mudança do Clima, ele relatou que: “o Ministério do Meio Ambiente começou a 

se mobilizar para isso e, conversando com as populações tradicionais, principalmente com os 

quilombolas, percebemos que precisávamos discutir a gestão desses territórios”. Ele 

esclareceu, também, que “o Cadastro Ambiental Rural não é de regularização fundiária, ele é 

de regularização ambiental. Isso poderia ser uma faca de dois gumes para as populações 

tradicionais, especialmente para os segmentos que vivem de modo coletivo.” 

Essa preocupação era fundamental. E Jacobson se perguntava: “como seria o 

cadastramento da terra rural, e como eles poderiam definir tudo isso, fazer o seu mapeamento, 

sem entender a dimensão do seu território e discutir a gestão territorial?”. O que, para ele, 

“trabalhar a gestão ambiental era uma forma de conseguir enxergar o território, mapear o 

território, e compreender a relação entre o acesso aos recursos naturais e o acesso à sua terra.” 

Além disso, Jacobson alerta para os riscos do CAR autodeclaratório, que poderia 

“implodir o modo de vida coletivo”, uma vez que “se você não tem seu território definido, se 

ele está ameaçado o tempo todo, e agora com o Cadastro Ambiental Rural que é 

autodeclaratório, quem poderia autodeclarar isso?”. Por isso, reforça que “precisava discutir a 

gestão ambiental daquele território de modo coletivo, para reforçar essa ideia.” 

Ele também justifica o papel das comunidades quilombolas na preservação ambiental, 

afirmando que “essas terras que vivem de modo coletivo, os povos quilombolas, são 

justamente os que preservam o meio ambiente, que conservam o meio ambiente, que têm 

historicamente uma relação de sobrevivência e uso dos recursos naturais.” 

 



 
 

85 

Assim, o debate inicial da PNGTAQ já incorporava a compreensão de que a gestão 

ambiental territorial coletiva é fundamental para garantir tanto a proteção do território quanto 

a continuidade dos modos de vida tradicionais das comunidades quilombolas. 

Uma estratégia de unificação entre os segmentos de povos e comunidades tradicionais 

foi sugerida por Jacobson, o que fortaleceria politicamente o movimento quilombola: “Hoje 

eu vejo que o movimento deveria estar mais unificado com os outros segmentos de povos e 

comunidades tradicionais. Acho que isso daria mais força ainda aos quilombolas”. Ele 

menciona, por exemplo, as quebradeiras de coco babaçu, ribeirinhos e extrativistas, que 

compartilham muitas vezes os mesmos territórios ou modos de vida. “Está junto, é uma vida 

coletiva conjunta, sabe?”, observa. Para ele, essa articulação ampliada potencializaria o 

alcance das políticas públicas, sobretudo nas áreas de infraestrutura básica, como energia 

elétrica, moradia, educação e saúde: “Aumenta quando se potencializa a busca dessas 

conquistas [...] isso tudo é coisa que dá para unificar com os vários segmentos”. 

Por fim, Jacobson aponta que o Cadastro Ambiental Rural (CAR) ainda representa um 

entrave à autonomia territorial das comunidades: “Eu acho que o Cadastro Ambiental Rural 

ainda é um entrave. Precisa discutir isso”. Ele observa que há uma iniciativa em curso para a 

criação de uma instrução normativa no âmbito do Conselho Nacional, e manifesta expectativa 

de que o CAR possa vir a ser, de fato, uma ferramenta de fortalecimento dos territórios: 

“Tomara que isso se fortaleça para poder garantir que o cadastramento rural vire uma 

ferramenta de fortalecimento dos territórios”. 

É nesse contexto de exclusão e invisibilização que emerge a necessidade e os diálogos 

em torno da construção de uma política pública que responda a essas limitações. A Política 

Nacional de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola (PNGTAQ) surge, assim, como um 

instrumento que afirma o direito das comunidades quilombolas à autonomia, à 

sustentabilidade e à centralidade na gestão de seus próprios territórios. Mais do que uma 

política ambiental, a PNGTAQ representa o reconhecimento do protagonismo quilombola na 

defesa de seus modos de vida e no enfrentamento às desigualdades socioambientais históricas. 

 Isso fez com que as comunidades e organizações representativas quilombolas se 

organizassem a fim de criar mecanismos políticos que contemplassem as especificidades 

quilombolas. Os pesquisadores Santos, Melo e Bechelany (2024) destacam que: 

 



 
 

86 

Esse desafio criado pelo Novo Código Florestal foi o motivo para que o movimento 
quilombola provocasse instituições do governo, buscando uma instância onde se 
pudesse debater alternativas ao novo instrumento ambiental e seus impactos. É no 
âmbito dessas discussões que a gestão territorial e ambiental se coloca. Organizado 
um grupo para debater a questão, as discussões sobre GTAQ avançam e a discussão 
ganha autonomia em relação ao debate sobre o CAR, se desdobrando na produção 
de objetivos e diretrizes para uma política nacional voltada ao tema (Santos; Melo; 
Bechelany, 2024, p. 02). 

Nos idos de 2013, quando se iniciam as primeiras articulações em torno da construção 

da Política Nacional de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola (PNGTAQ), já estavam 

consolidados importantes marcos legais que conferem respaldo aos direitos territoriais dos 

quilombolas. O artigo 68 do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias (ADCT) da 

Constituição Federal de 1988 reconhece a propriedade definitiva das terras ocupadas por 

remanescentes de quilombos, enquanto o Decreto nº 4.887/2003 regulamenta o processo de 

titulação desses territórios, reconhecendo a especificidade coletiva e histórica da ocupação 

quilombola. 

Além disso, a Convenção nº 169 da Organização Internacional do Trabalho (OIT), 

ratificada pelo Brasil em 2002, constitui um instrumento jurídico central para os povos e 

comunidades tradicionais. Ela garante o direito à consulta livre, prévia e informada sempre 

que medidas legislativas ou administrativas possam afetá-los diretamente, bem como o direito 

à participação na definição de prioridades de desenvolvimento e o reconhecimento de suas 

instituições sociais, culturais e políticas. Cabe ao Estado brasileiro a responsabilidade direta 

por sua implementação, o que reforça a legitimidade das reivindicações quilombolas por 

políticas específicas de gestão territorial. 

Embora à época ainda não existisse o Decreto nº 11.447/2023, que institui a PNGTAQ 

no ordenamento jurídico brasileiro, as comunidades quilombolas já sinalizavam a urgência de 

uma política pública que reconhecesse sua centralidade enquanto sujeitos de direitos 

territoriais e ambientais. 

Ao refletir sobre a interface entre a Política Nacional de Gestão Territorial e 

Ambiental de Quilombos (PNGTAQ) e outras agendas estratégicas, como mudanças 

climáticas, justiça ambiental e a proteção da sociobiodiversidade, Jacobson Luiz Ribeiro 

Rodrigues avalia que a política possui grande potencial integrador e transformador. Segundo 

ele, “a PNGTAQ foi uma das grandes vitórias do movimento”, e sua efetivação pode se 

articular de maneira decisiva a essas pautas mais amplas. 

 



 
 

87 

Para Jacobson, uma das virtudes da PNGTAQ está na sua capacidade de reconhecer e 

fortalecer diferentes instrumentos de gestão territorial já desenvolvidos pelas comunidades, 

que vão muito além dos planos formais. “A gente percebeu que existem vários instrumentos 

de gestão do território, não precisaria ser um plano de gestão local, sabe? Tem os protocolos, 

tem vários outros instrumentos, plano de manejo, os de vida...”, explica. Essa diversidade 

metodológica, ancorada nos modos de vida tradicionais, oferece caminhos concretos para a 

implementação de políticas de adaptação climática, conservação ambiental e uso sustentável 

dos recursos naturais.  

2.3 Processo de Construção Da PNGTAQ 

A construção da PNGTAQ se deu por um processo que levou mais de uma década, 

marcado por avanços, interrupções e retomadas, revelando não apenas as dificuldades 

administrativas e logísticas que envolvem a formulação de políticas públicas no Brasil, mas, 

sobretudo, as tensões políticas e os conflitos de interesses que atravessam as disputas por 

terra, território, reconhecimento e poder. 

Desde o início das discussões, que a construção de uma política de gestão territorial 

voltada especificamente para os quilombolas representava mais do que uma medida técnica de 

ordenamento territorial. Tratava-se de um projeto político que confrontava diretamente os 

fundamentos históricos da estrutura fundiária brasileira, ainda profundamente marcada pelo 

racismo estrutural e pela negação dos direitos territoriais das populações negras rurais. 

Os interesses políticos em jogo envolveram, de um lado, os movimentos sociais 

quilombolas e seus aliados, como a academia, de órgãos públicos e da sociedade civil 

organizada, que lutavam pela consolidação de uma política construída desde os territórios, 

com protagonismo das comunidades, reconhecendo seus modos próprios de vida, organização 

e relação com o ambiente. De outro lado, havia resistências internas no governo e pressões 

externas de setores que historicamente lucram com a invisibilização e a precarização dos 

direitos quilombolas, como representantes do agronegócio, do latifúndio, da mineração e de 

setores militares, especialmente em áreas de interesse estratégico da União, como no caso de 

Alcântara. 

Tais interesses muitas vezes se traduziram em disputas burocráticas dentro da máquina 

estatal, como as mudanças de ministérios responsáveis, cortes de orçamento, ausência de 

 



 
 

88 

servidores capacitados para lidar com a temática quilombola, e descontinuidade de programas. 

Além disso, períodos de maior instabilidade política no país, como as trocas de governo, 

processos de impeachment e mudanças de orientação ideológica na gestão federal, 

provocaram desarticulações e adiamentos na implementação da PNGTAQ, que dependia do 

comprometimento interinstitucional de órgãos como o Ministério do Meio Ambiente, 

SEPPIR, INCRA, Fundação Palmares, ICMBio, SFB e outros. 

Do ponto de vista antropológico, o embate em torno da PNGTAQ revela a dimensão 

simbólica e material do território quilombola: não se trata apenas de delimitar um espaço 

físico, mas de reconhecer modos de existência, cosmologias e sistemas de gestão baseados na 

ancestralidade, na oralidade e na coletividade.  

A CONAQ, como principal organização representativa do movimento quilombola, 

desempenhou um papel fundamental na sustentação desse processo, mesmo diante de 

inúmeras adversidades. Sua atuação foi marcada por uma militância que articula saberes 

locais e estratégias institucionais, conseguindo manter vivo o debate sobre a PNGTAQ e 

pressionar por sua retomada em diferentes momentos de retrocesso. É importante frisar que a 

presença constante da CONAQ nos espaços de formulação da política não foi apenas uma 

representação simbólica, mas uma ocupação política de um campo historicamente excludente. 

Trata-se da afirmação de sujeitos quilombolas como protagonistas de sua própria 

política pública, reivindicando não apenas reconhecimento formal, mas também o direito de 

definir, a partir de seus modos de vida, os rumos da gestão territorial e ambiental de seus 

territórios. 

Nesse processo, como relata Sandra Braga, coordenadora executiva da CONAQ e 

liderança do Quilombo Mesquita (GO), a construção da política foi resultado de uma 

mobilização histórica: 

A gente começou essa discussão lá em 2013, porque era urgente construir 
uma política que fosse pensada a partir dos nossos territórios, com a nossa 
lógica. Não dá pra falar de meio ambiente sem reconhecer a nossa presença 
ancestral na terra (Sandra Braga, Coordenadora CONAQ, entrevista 
individual). 

Durante o período de paralisação entre 2018 e 2022, a resistência quilombola não 

cessou. Mesmo sem apoio institucional, a CONAQ manteve ativa a discussão, realizando 

oficinas e experiências-piloto nos territórios, como destaca Sandra: 

 



 
 

89 

Mesmo sem apoio do governo, a CONAQ não deixou a PNGTAQ morrer. A 
gente sabia que essa política é estratégica pra garantir o direito ao território. 
Mantivemos viva a esperança e a mobilização (Sandra Braga, Coordenadora 
CONAQ, entrevista individual). 

Essa fala evidencia não apenas o papel central da CONAQ na formulação da política, 

mas também o sentido coletivo, ancestral e político que a PNGTAQ carrega para os povos 

quilombolas do Brasil. 

Assim, a PNGTAQ não nasce de forma puramente neutra, nem técnica, mas como 

resultado de uma luta coletiva por reconhecimento e reparação, que desestabiliza interesses 

consolidados e obriga o Estado a dialogar com formas outras de pensar e gerir o território. Os 

interesses políticos que atravessaram sua construção são, portanto, expressão de uma disputa 

muito mais ampla: entre um projeto de sociedade plural, com justiça social e ambiental, e uma 

lógica colonial ainda presente nas estruturas do poder e da propriedade no Brasil. 

Quando perguntado sobre os principais entraves institucionais enfrentados no processo 

de construção da Política Nacional de Gestão Territorial e Ambiental de Quilombos 

(PNGTAQ), Jacobson Luiz Ribeiro Rodrigues, da Coordenação-Geral do Conselho Nacional 

de Povos e Comunidades Tradicionais do Ministério do Meio Ambiente, destacou a 

importância da atuação do movimento quilombola e da necessidade de ampliar sua incidência 

nacional: 

A gente tinha já desde o começo, é claro, a participação da CONAQ, a liderança 
nacional dos quilombolas. Mas era uma participação ainda muito em torno da 
coordenação nacional. Essa percepção, essa compreensão, precisaria crescer e se 
fortalecer dentro dessa coordenação nacional para poder expandir para todos os 
territórios, para todas as comunidades [...] quando se discute quilombola, é 
nacionalmente, não é pontual, não é numa região, não é num estado, mas é 
esparramado pelo país inteiro”. Por isso, era necessário que o movimento construísse 
um instrumento de gestão, uma política de gestão territorial e ambiental (Jacobson 
Rodrigues, Coordenador MMA, entrevista individual). 

Foi a partir dessa constatação que se iniciaram as oficinas regionais, cujo objetivo era 

formar e informar as lideranças sobre o processo da PNGTAQ. “Eram oficinas de formação e 

informação, nem eram oficinas ainda para tomar decisões”, explicou. A metodologia adotada 

tinha como foco a escuta ativa e o fortalecimento da base do movimento: “o que a gente 

achava importante foi ter o máximo do país para poder conversar com as populações 

quilombolas, com as comunidades quilombolas, conhecer as comunidades quilombolas, 

formar e informar as comunidades quilombolas para que elas puxassem para si essa 

reivindicação, essa demanda”. 

 



 
 

90 

Essa mobilização foi fundamental para garantir a continuidade da política mesmo em 

contextos adversos. Jacobson Luiz Ribeiro Rodrigues relatou que:  

Logo depois do golpe contra Dilma, o governo Temer e depois principalmente o 
governo Bolsonaro boicotaram esse movimento, essa ação, mas quem segurou tudo 
foi a CONAQ liderando um movimento já nacional que reivindicava a construção 
dessa política nacional”. No governo Bolsonaro, o Ministério do Ambiente não pôde 
discutir isso, mas o debate continuou justamente por estar sendo encabeçado pelo 
movimento social (Jacobson Rodrigues, Coordenador MMA, entrevista individual). 

 

Outro entrave estava relacionado à limitação da política dentro do escopo do 

Ministério do Meio Ambiente. “Precisava fazer com que essa movimentação extrapolasse o 

Ministério do Ambiente”, afirma. Ainda que naquele momento já houvesse apoio de órgãos 

como o MDS, SEPPIR, INCRA e MDA, era necessário ampliar a articulação interministerial. 

Essa articulação se concretizou nos anos seguintes, refletida na construção de programas mais 

amplos, como o Aquilomba Brasil. 

Diante disso, a construção da política teve início oficialmente em 2013, com a 

realização de oficinas voltadas à construção participativa. O Relatório Técnico (2023) do 

MIR, sobre a PNGTAQ, propõe uma interessante linha do tempo: 

 

 

 



 
 

91 

Figura 7 - Linha do Tempo PNGTAQ 

 

Fonte: Relatório Técnico PNGTAQ (MIR), 2023. Elaboração própria 

 



 
 

92 

Nessa etapa inicial de 2013, o Governo Federal, representado pelo Ministério do Meio 

Ambiente (MMA) e pela Secretaria de Promoção da Igualdade Racial (SEPPIR), naquela 

época vinculada à Presidência da República, promoveu oficinas territoriais em comunidades 

quilombolas de diversos estados brasileiros.  

O objetivo principal dessas oficinas foi levantar as demandas relacionadas à gestão 

territorial e ambiental nesses territórios. Como resultado desse primeiro momento, foi 

elaborado um diagnóstico participativo, que serviu de base para a formulação da política. 

Além disso, foram produzidos relatórios regionais que retrataram a realidade vivida pelas 

comunidades quilombolas em várias partes do país, evidenciando as dificuldades enfrentadas, 

como o avanço do agronegócio, a contaminação por agrotóxicos e a ausência de políticas 

públicas específicas para esses territórios. 

No período compreendido entre 2016 e 2017, foi realizada a construção da minuta da 

Política, embasada nas oficinas realizadas e do relatório gerado. Entretanto, o período político 

não foi de favorecimento devido ao golpe político e sucessivo impeachment da Presidenta 

Dilma Rousseff. Este fato gerou uma descontinuidade institucional e demandou uma maior 

articulação por partes das comunidades quilombolas, dos aliados e dos estados para a política 

ser formalizada. 

Em 2017, por meio da Portaria Interministerial nº 08, criou-se o Comitê Gestor da 

PNGTAQ, em que trouxe em sua composição a presença de diferentes instâncias 

governamentais, tais como: Incra, ICMBio, MMA, Funai, Ibama, SPU e organizações 

técnicas. As quais tinham por objetivo realizar o acompanhamento, implementação e, 

principalmente, articular ações que fortalecessem o diálogo entre os entes públicos e as 

comunidades quilombolas. 

Entretanto, a descontinuidade institucional e as ameaças da construção da política 

social se fizeram presente com a chegada do governo bolsonarista, marcada pelo rompimento 

das políticas sociais voltadas principalmente para os Povos Indígenas e para os Povos e 

Comunidades Tradicionais. Só para se ter uma ideia, em pesquisa realizada pela instituição 

Achados e Pedidos, intitulado “Direito à terra quilombola em risco: Reconhecimento de 

territórios tem baixa histórica no governo Bolsonaro”, destaca que ocorreram somente três 

(03) titulações entre 2019 e 2021: 

 



 
 

93 

Os picos de titulações no período de 2004 a 2020 foram observados em 2014 e 2015, 
durante o governo de Dilma Rousseff: foram 7 em cada ano, entre integrais e 
parciais. Os menores números do período são observados nos dois últimos anos - os 
primeiros do governo Jair Bolsonaro - com duas e uma titulação, respectivamente. 
Esta última se refere ao Quilombo Rio dos Macacos (BA), encerrando uma disputa 
de mais de 40 anos com a Marinha (ACHADOS E PEDIDOS, 2021, p.14). 

Mesmo nos momentos de maior desmonte das políticas públicas voltadas às 

comunidades tradicionais, especialmente entre 2018 e 2022, o processo de construção da 

PNGTAQ não se extinguiu. Ainda que os espaços formais de participação tenham sido 

desativados e a institucionalidade tenha recuado de forma significativa, o grupo de trabalho 

seguiu mobilizado em diferentes frentes. Com o protagonismo da CONAQ e em articulação 

com organizações parceiras, em especial universidades públicas e redes de pesquisadores 

comprometidos com a causa quilombola, foram realizadas reuniões autoconvocadas, 

construídos documentos técnicos e promovidas ações estratégicas nos territórios. 

Essa atuação fora do aparato estatal foi essencial para a continuidade da agenda, e 

demonstra que o fazer político quilombola não depende exclusivamente da institucionalidade, 

mas nasce da relação orgânica e contínua com os territórios e com o compromisso coletivo de 

proteção e afirmação dos modos de vida quilombolas. Pois como destacou Jacobson 

Rodrigues, servidor do Ministério do Meio Ambiente:  

No período de estagnação, eu como servidor tive problemas, não tinha essa agenda 
dentro do Ministério. Era proibido mesmo falar sobre quilombola, sobre gestão 
territorial. Não tinha mais essa agenda, não tinha a secretaria que coordenou o 
processo anterior, que era a Secretaria de Extrativismo e Desenvolvimento Rural 
Sustentável, da SEDR [...] quem garantiu o processo, a continuidade do debate, a 
expansão do debate, foi a CONAQ, a liderança da CONAQ, com apoio de 
assessorias, como o Instituto Socioambiental, e outras assessorias de organizações 
não governamentais, mas principalmente o ISA (Jacobson Rodrigues, Coordenador 
MMA, entrevista individual). 

Essa permanência do debate, mesmo sem respaldo institucional, evidencia a força do 

movimento quilombola e sua capacidade de articular resistências e construir políticas desde a 

base, reafirmando a PNGTAQ como resultado de uma luta coletiva de longa duração, 

ancorada na territorialidade e na autodeterminação das comunidades. 

É nesse contexto que a fala de Sandra Braga, liderança da CONAQ, ganha densidade e 

nos convida à escuta atenta. Em suas palavras:  

A gente teve muitos desafios. Primeiro, a demora na construção da política. Depois, 
a paralisação em 2018, com o fim da participação social nos espaços do governo. 
Foi um retrocesso grande. Mas mesmo com tudo isso, a CONAQ não deixou a pauta 
morrer. Fizemos oficinas nos territórios, experiências-piloto e mantivemos o debate 
vivo em todos os espaços possíveis. Essa resistência foi fundamental para 

 



 
 

94 

amadurecer a proposta e garantir que ela voltasse à agenda nacional (Sandra Braga, 
Coordenadora CONAQ, entrevista individual). 

E na perspectiva de Ronaldo dos Santos, Secretário de Políticas para Quilombolas, 

Povos e Comunidades Tradicionais de Matriz Africana, Povos de Terreiros e Ciganos, a 

paralisação das políticas veio de um contexto maior: 

A política ficou paralisada exatamente no momento em que o país paralisou, 
de 2018 a 2022, então alguns debates foram feitos no sentido de garantir que 
a agenda não morresse, mas haviam outras prioridades naquele momento 
como sobreviver frente a pandemia, defender a democracia, lutar pra garantir 
o mínimo de regularização fundiária. Sabíamos que essa era uma agenda 
inovadora demais pro momento político que atravessávamos (Ronaldo dos 
Santos, Secretário MIR, entrevista individual). 

Essas falas são, ao mesmo tempo, diagnóstico e testemunho. A partir delas, 

compreendemos que, embora o Estado tenha se ausentado, o movimento não parou. O 

processo político se deslocou do centro para as margens. Nos quilombos, nas oficinas 

realizadas com as comunidades, nos encontros de base e nas formações populares, a 

PNGTAQ foi se refinando como projeto coletivo de futuro, alimentado pela experiência 

concreta dos povos quilombolas sobre seus modos de vida, seus territórios e seus direitos. 

Essa continuidade, sustentada sem recursos públicos e muitas vezes sem visibilidade, 

é o que permite pensar a política para além dos mandatos de governo. Quando Sandra afirma 

que “a política só voltou porque a gente não deixou ela morrer” e que “a CONAQ segurou 

essa construção na mão, mesmo quando parecia que tudo ia parar”, ela nos fala sobre outra 

temporalidade da política, uma temporalidade, com a coletividade e com a urgência da 

existência quilombola. 

O ano de 2023 marcou uma mudança significativa na política racial brasileira com a 

posse do Presidente Lula. Entre as ações do novo governo, destacou-se a criação inédita do 

Ministério da Igualdade Racial (MIR), uma conquista simbólica e concreta para a população 

negra, que há décadas reivindica reconhecimento, reparação e protagonismo nas políticas 

públicas. 

Essa conquista, no entanto, não emerge do nada. É resultado de um processo histórico 

de mobilização de diversos segmentos do movimento negro, entre os quais se destacam os 

quilombolas, cuja luta por território, dignidade e pertencimento sempre esteve no centro da 

disputa por uma democracia racial efetiva. Desde a criação da SEPPIR em 2003, a pauta 

racial teve momentos de avanço e de retrocesso, passando por diferentes arranjos 

 



 
 

95 

institucionais e períodos de enfraquecimento. A SEPPIR chegou a ser vinculada diretamente à 

Presidência da República, depois ao Ministério dos Direitos Humanos, e mais tarde absorvida 

por estruturas maiores, o que comprometeu sua autonomia e capacidade de ação. 

A criação do MIR em 2023, portanto, pode ser compreendida como um marco 

político-institucional de retorno e reinvenção das políticas de igualdade racial no país. O 

Ministério surge como uma tentativa de responder às críticas acumuladas ao longo de 

décadas, sobretudo no que diz respeito à ausência histórica de protagonismo dos povos 

quilombolas na formulação e implementação de políticas que incidem diretamente sobre suas 

vidas e territórios. Nesse novo arranjo institucional, destaca-se a criação da Secretaria de 

Políticas para Quilombolas, Povos e Comunidades Tradicionais de Matriz Africana, Povos de 

Terreiros e Ciganos, uma estrutura fundamental para assegurar que a diversidade interna dos 

povos negros seja reconhecida e que suas especificidades culturais, territoriais e políticas 

sejam contempladas de forma qualificada nas ações do Governo Federal. 

Quando questionado sobre as transformações nos desafios enfrentados após sua 

entrada no governo, Ronaldo dos Santos destaca que a principal mudança foi o 

reconhecimento da Gestão Territorial e Ambiental Quilombola como uma prioridade na 

agenda de igualdade racial. Passando a ter uma forte interseção com a pauta climática, que 

atualmente ocupa grande relevância no cenário nacional e internacional. Segundo ele, “hoje a 

política está de pé, mas o maior desafio no momento é garantir o orçamento necessário para 

sua efetivação”.  

Ronaldo enfatiza que o objetivo não se limita à elaboração dos Planos Locais de 

Gestão Territorial e Ambiental Quilombola, mas está diretamente vinculado à sua 

implementação efetiva, uma vez que é essa execução que assegura o fortalecimento dos 

territórios quilombolas e a consolidação de sua gestão territorial e ambiental. Entretanto, ele 

reconhece que a implementação desses planos depende diretamente da disponibilidade 

orçamentária.  

Como afirma Sandra Braga, Coordenadora da CONAQ, a retomada da política em 

2023 foi interpretada como uma conquista coletiva, fruto da resistência organizada dos 

quilombos: 

Quando retomamos a PNGTAQ em 2023, foi um recomeço com gosto de 
vitória. A política voltou pra mão do povo quilombola. Não estamos mais só 

 



 
 

96 

sendo consultados: agora somos parte da construção (Sandra Braga, 
Coordenadora CONAQ, entrevista individual). 

A fala de Sandra Braga evidencia uma mudança de paradigmas onde os quilombolas 

não reivindicam apenas o direito de serem ouvidos, mas exigem e protagonizam a construção 

das políticas que os envolvem. Isso desloca a centralidade das ações governamentais para uma 

lógica de governança compartilhada, na qual o Estado deixa de ser o único formulador e passa 

a reconhecer os sujeitos políticos dos territórios como agentes ativos na produção das 

políticas públicas. 

Junto a isso, o fortalecimento do Ministério do Meio Ambiente e Mudança do Clima 

(MMA) reafirmou o compromisso do governo federal com uma agenda ambiental que integra 

justiça climática e justiça racial, reconhecendo os territórios quilombolas como sujeitos 

estratégicos na conservação da sociobiodiversidade. Nesse contexto, a retomada da Política 

Nacional de Gestão Territorial e Ambiental de Territórios Quilombolas (PNGTAQ) foi 

impulsionada. No âmbito da Estratégia Aquilomba Brasil, foi criado um Grupo de Trabalho 

específico para a retomada da PNGTAQ, conforme disposto no Artigo 1º da Resolução nº 1 

do Comitê Gestor da Estratégia Aquilomba Brasil, de 18 de abril de 2023. Essa resolução 

institui a reativação do Comitê Gestor da PNGTAQ e designou a responsabilidade 

compartilhada entre cinco órgãos centrais: o Ministério da Igualdade Racial (MIR), o 

Ministério do Meio Ambiente e Mudança do Clima (MMA), a Fundação Cultural Palmares 

(FCP), o Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária (INCRA) e o Ministério dos 

Direitos Humanos e da Cidadania (MDHC).  

Reuniões ordinárias voltaram a ser convocadas, com ampla mobilização dos atores 

envolvidos, marcando o início do processo de retomada da PNGTAQ. Essa retomada não foi 

somente administrativa, mas representou o reconhecimento dos territórios quilombolas como 

espaços vivos, de resistência, cultura e sustentabilidade.  

   Em 2023, as condições para desenvolver a PNGTAQ foram potencializadas por meio 

da criação de uma secretaria nacional voltada à população quilombola, além de povos e 

comunidades de matriz africana, povos de terreiro e ciganos, na estrutura do MIR. Da mesma 

maneira, o MDA e MMA retomaram orçamento e políticas para essa população. A CONAQ, 

no entanto, não interrompeu as discussões a respeito da GTAQ durante este período, e pôde 

amadurecer a proposta e o diálogo com as comunidades (Santos; Melo; Bechelany, 2024). 

 



 
 

97 

Neste mesmo período, diversos ministérios fizeram a retomada do Programa para 

Promoção de Políticas para a População Quilombola, sendo renomeada de Programa 

Aquilomba Brasil, instituído pelo Decreto nº 11.447/2024, onde garante a retomada da 

PNGTAQ, em especial o MIR, MMA e MDA, além de outras instâncias como Incra, 

Fundação Palmares e CONAQ. Essa retomada, materializada por meio de um comitê, trouxe 

inovações para a luta, tais como: (i) o papel das mulheres e das jovens quilombolas na gestão 

territorial, (ii) a necessidade de fortalecimento quanto ao monitoramento das violações 

territoriais via tecnologias sociais e (iii) a gestão quilombola frente às mudanças climáticas. 

Conforme argumentam Santos, Melo e Bechelany (2024), a construção da Política 

Nacional de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola (PNGTAQ) foi influenciada por dois 

vetores centrais. O primeiro diz respeito ao crescente debate em torno das mudanças 

climáticas e seus desdobramentos nos territórios tradicionais, especialmente no que tange aos 

desafios de adaptação e à urgente definição de políticas climáticas que reconheçam e atendam 

às especificidades das comunidades quilombolas.  

O segundo vetor relaciona-se à consolidação do movimento quilombola como sujeito 

político coletivo, cuja capacidade organizativa, articulação em rede e reconhecimento 

institucional em âmbito nacional foram determinantes para o avanço das pautas em torno da 

política. O protagonismo do movimento e sua inserção estratégica nos espaços decisórios 

configuram elementos estruturantes não apenas para a formulação da PNGTAQ, mas para o 

próprio reposicionamento das comunidades quilombolas nas disputas por reconhecimento, 

justiça ambiental e direitos territoriais.” Para os referidos autores: 

Esses dois aspectos se cruzam na consecução da PNGTAQ. A política foi construída 
pelos quilombolas organizados, que lograram colocar sua demanda e construir os 
caminhos para sua construção na sua relação, raramente em pé de igualdade, com os 
agentes e instituições estatais. Essa demanda se articula ao contexto climático para 
entrar na agenda política acionando sua dimensão ambiental, visando promover a 
conservação das ecologias locais dos quilombos. Nesse sentido, a perspectiva de 
reconhecimento da ecologia quilombola encontra-se com um contexto social e 
político. Temos assim uma configuração que é dada tanto pelas estruturas 
institucionais de retomada dos processos democráticos no país – com participação 
social e políticas sociais –, quanto pelos elementos que poderíamos considerar 
“externos” e que permeiam a sociedade: o amadurecimento do movimento social 
quilombola organizado e a centralidade da pauta climática (Idem. p. 04). 

A reunião resultou no documento-base e na realização de duas oficinas, ambas com a 

participação de representações quilombolas. No segundo semestre de 2023, foi assinado o 

Decreto nº 11.786/2023, que instituiu a Política Nacional de Gestão Territorial Ambiental 

Quilombola e cria seu comitê gestor. No entanto, observa-se uma defasagem entre a criação 

 



 
 

98 

normativa e a operacionalização efetiva do Comitê, cuja primeira reunião só veio a ocorrer em 

fevereiro de 2024. Tal hiato evidencia as tensões entre os ritmos institucionais do Estado e as 

urgências vividas nos territórios, refletindo os desafios históricos de implementação de 

políticas públicas voltadas às populações quilombolas. 

Figura 8 - Posse efetiva do comitê gestor da PNGTAQ 2025 

 

Fonte: Jaqueline Palheta Batista, colaboradora do MIR, 2025. 

O caminho percorrido para a construção da Política demonstra a forma que políticas 

públicas, quando elaboradas e construídas com a participação social, apresentam avanços, 

recuos e resistência, sendo, então, reinventadas (Tatagiba; Teixeira, 2016).  

Para além disso, a presença do Comitê Gestor apresenta a autonomia da política 

quilombola tanto na sua formulação, como em seus meios de controle e monitoramento das 

políticas, respeitado o território e o modo de vida tradicional. No que diz respeito ao Decreto 

nº 11.786/2023, ele organiza a PNGTAQ em cinco eixos: 

1. Integridade territorial, usos, manejo e conservação ambiental: 
envolve estratégias para a manutenção de áreas de vegetação nativa, 
combate a invasões e fortalecimento da autodefesa territorial. 

2. Produção sustentável, geração de renda, soberania alimentar e 
segurança nutricional: destaque para práticas agroecológicas e acesso 
a programas como o PAA e o PNAE. 

 



 
 

99 

3. Ancestralidade, identidade e patrimônio cultural: foca na 
valorização dos saberes tradicionais, espiritualidades e expressões 
culturais. 

4. Educação e formação voltadas à gestão territorial e ambiental: 
incentiva a formação técnica de jovens quilombolas. 

5. Organização social para a gestão territorial e ambiental: envolve 
fortalecimento de associações, fóruns e redes de governança 
quilombola. 

Um ponto destaque nessa política está na governança compartilhada, na qual a 

paridade de representação entre governo e movimento quilombola, representa uma tentativa 

concreta de subverter o que Carneiro (2003) denominou de lógica da negação do outro como 

sujeito político. Neste caso, o Comitê Gestor torna-se, portanto, mais do que um órgão 

técnico, e este local torna-se um espaço onde os saberes ancestrais ganham voz institucional e 

projetam alternativas à tecnocracia dominante.  

Entretanto, a defasagem temporal entre a publicação do Decreto nº 11.786/2023, que 

institui a PNGTAQ e criou seu Comitê Gestor, e a efetivação da posse dos seus membros, 

ocorrida apenas em fevereiro de 2025, revela os limites e contradições da atuação estatal 

frente às urgências dos territórios quilombolas. Essa latência institucional, de mais de um ano, 

reforça uma assimetria estrutural: a lentidão burocrática na operacionalização de políticas 

dirigidas a sujeitos historicamente subalternizados. Ainda que o evento de posse, realizado no 

Ministério da Igualdade Racial, tenha reunido lideranças quilombolas, representantes de 

diferentes ministérios, sociedade civil e organismos internacionais, simbolizando um marco 

na consolidação da PNGTAQ, o tempo necessário até sua instalação concreta exige ser lido 

criticamente. Ele ilustra como os dispositivos de reconhecimento formal nem sempre se 

traduzem em efetividade política e institucional, especialmente quando colocados à prova nos 

processos de implementação das políticas públicas quilombolas. 

 

 

 

 

 



 
 

100 

Figura 9 - Posse do Comitê Gestor da PNGTAQ  

 

Fonte: Jaqueline Palheta Batista, colaboradora do MIR, 2025. 

Ainda é importante destacar que o Comitê Gestor da PNGTAQ possui atribuições 

definidas nos artigos 16 e 29 do Decreto nº 11.786/2023, entre as quais estão o planejamento, 

a coordenação e a proposição de programas, ações e recursos voltados à efetivação da 

política. 

Durante a reunião de instalação do comitê, lideranças quilombolas enfatizaram que a 

PNGTAQ deve ser compreendida não apenas como um instrumento técnico de gestão, mas 

como uma política de proteção da vida, de enfrentamento ao racismo ambiental, de promoção 

da geração de renda e de salvaguarda dos modos de vida tradicionais. Nesse encontro, foram 

também apresentados os principais mecanismos de financiamento disponíveis para viabilizar 

a política. 

Entre eles, destaca-se a Iniciativa Naturezas Quilombolas, principal investimento do 

Governo Federal para implementação da PNGTAQ até o momento, com R$33 milhões 

aportados pelo Fundo Amazônia. A iniciativa é fruto de uma parceria entre o Ministério da 

Igualdade Racial (MIR) e o BNDES, com a colaboração do Ministério do Desenvolvimento 

Agrário e Agricultura Familiar (MDA) e do Ministério do Meio Ambiente e Mudança do 

Clima (MMA). Seu foco é o financiamento direto de projetos voltados à elaboração e 

implementação dos Planos Locais de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola (PNGTAQ) 

 



 
 

101 

nos territórios da Amazônia Legal. Trata-se de um programa pioneiro que une justiça 

climática, proteção ambiental e valorização dos modos de vida quilombolas. 

Além disso, foi destacada a parceria com o Fundo de Defesa dos Direitos Difusos 

(FDD), um mecanismo jurídico-financeiro vinculado ao Ministério da Justiça e Segurança 

Pública, criado pela Lei nº 7.347/1985 e regulamentado pela Lei nº 9.008/1995 para reparar 

danos a direitos coletivos e promover políticas públicas estruturantes. Por meio do projeto 

“Gestão Territorial e Ambiental Quilombola: promovendo justiça climática e igualdade 

racial”, o FDD destinou R$20 milhões, a serem executados ao longo de dois anos, com foco 

em 20 territórios quilombolas de diferentes regiões do país. Esse recurso busca apoiar não 

apenas a elaboração dos PGTAQs, mas ações concretas voltadas à sua execução, com ênfase 

na justiça climática e na equidade racial. 

As discussões durante a instalação do comitê também abordaram a importância de 

racionalizar os gastos públicos e garantir que os recursos não se limitem à fase de 

planejamento, mas assegurem a implementação efetiva dos planos nos territórios. Esse ponto 

foi especialmente enfatizado pelas lideranças presentes, que reafirmaram a urgência de que a 

PNGTAQ avance para além do papel, com efeitos concretos na vida das comunidades 

quilombolas. 

 

2.4 Caminhos a Participação: Atores, Espaços e Estratégias 

Como retratado, houve forte resistência para que se chegasse a consumação da Política 

Nacional de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola (PNGTAQ). Aliado a isso está um 

processo em que a participação ativa e política das comunidades quilombolas, com destaque 

da CONAQ, foram fundamentais, e isso reflete tanto no decreto quanto na criação do  Comitê 

Gestor da PNGTAQ (CG PNGTAQ). O qual formaliza institucionalmente um processo que já 

era participativo desde seu início, em 2013, e revela as múltiplas estratégias, espaços e 

sujeitos políticos que atuaram para consolidar a política como instrumento de defesa do 

território, da ancestralidade e do modo de vida tradicional quilombola. 

Neste processo de construção, há um conjunto de atores, com protagonismo 

quilombola, numa articulação interinstitucional de fundamental importância para a instalação 

de CG PNGTAQ em 2025, no qual envolveram as seguintes instituições: (i) Movimento 

 



 
 

102 

quilombola organizado, com destaque para a CONAQ e suas lideranças regionais e locais, que 

atuaram tanto na mobilização territorial quanto na proposição técnica da política; (ii) Órgãos 

do governo federal, como o Ministério da Igualdade Racial (MIR), o Ministério do Meio 

Ambiente e Mudança do Clima (MMA), o Ministério do Desenvolvimento Agrário (MDA), o 

Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (IPHAN) e o INCRA; (iii) Organismos 

internacionais e ONGs aliadas, como a Rights and Resources Initiative (RRI) e a Community 

Land Rights and Conservation Finance Initiative (CLARIF), que apoiaram a elaboração de 

planos locais em 17 territórios; (iv) Universidades públicas, como a UFRB, que participa da 

construção de diretrizes metodológicas para os PGTAQs (Planos de Gestão Territorial e 

Ambiental Quilombola). 

É nesse arranjo interinstitucional que Abers, Serafim e Tatagiba (2014) conceituam 

como “arranjos híbridos de governança”. No qual o Estado e a sociedade civil atuam em 

conjunto visando a construção de uma agenda de políticas públicas, ainda que haja tensão 

e/ou disputas entre os lados participantes.   

Ainda sobre o processo de construção, destaca-se que a política foi se estruturando por 

meio de espaços participativos em diferentes instâncias, a iniciar com as Oficinas territoriais, 

realizadas em ciclos (2015–2016 e 2018), nos quais as comunidades produziram diagnósticos, 

mapearam ameaças e identificaram prioridades territoriais, conforme relatado por Ronaldo 

dos Santos (MIR) e pelas lideranças Nilce Pontes (SP), Mário Campos (PE) e Francisco 

Cordeiro (MG). Por meio do Grupo de Trabalho (desde 2013), responsável por articular os 

órgãos públicos e a CONAQ na fase de formulação inicial. A próxima instância foi em 2025, 

quando a instalação do Comitê Gestor da PNGTAQ (CG PNGTAQ), que contou com a 

composição paritária entre Estado e sociedade civil, e atribuições de coordenação, avaliação e 

monitoramento da política, conforme o art. 16 do Decreto nº 11.786/2023, e por meio dos 

Grupos de Trabalho Temáticos, definidos na reunião de instalação do CG, que tratarão de 

eixos estratégicos como financiamento, integridade territorial, produção sustentável, formação 

e organização social. 

Além disso, a reunião de instalação do CG PNGTAQ, contou com mais de 40 

participantes de todas as regiões, evidenciou uma concepção de política pública construída 

coletivamente, que reconhece os saberes locais como fonte legítima de formulação, conforme 

lista de presença fornecida pelo MIR. 

 



 
 

103 

Ao ser questionado sobre a articulação entre diferentes ministérios e órgãos durante a 

construção da Política Nacional de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola (PNGTAQ), 

Ronaldo dos Santos destacou o papel fundamental da sociedade civil e das instituições 

governamentais nesse processo: 

A CONAQ teve um protagonismo fundamental, desde o primeiro momento até a 
última oficina que formatou o texto que tramitou internamente no governo para a 
criação do Decreto 11.786/23, assinado pelo Presidente Lula em 20 de novembro de 
2023, que instituiu a PNGTAQ. O ISA  também acompanhou todo esse processo, 
além de outros atores. No Governo Federal, várias organizações acompanharam as 
etapas da construção dessa política, mas o MIR, antes SEPPIR, e o MMA sempre 
estiveram à frente dessa construção (Ronaldo dos Santos, Secretário MIR, entrevista 
individual). 

Dessa forma, a PNGTAQ resultou de um diálogo interinstitucional amplo, que 

envolveu tanto representantes das comunidades quilombolas quanto órgãos governamentais e 

organizações da sociedade civil, garantindo a legitimidade e a efetividade da política. 

A PNGTAQ, portanto, pode ser considerada um exemplo de uma política construída 

"de baixo para cima", ou seja, um processo em que a participação social se fez fortemente 

presente não somente na discussão politicamente enriquecida como também na resistência, e 

que envolveu estratégias de incidência política, mobilização comunitária e disputa 

institucional. Dentre as principais estratégias destacam-se: 

(i) Elaboração autônoma de PGTAQs realizada por comunidades 
quilombolas, que mesmo dos impedimentos no avanço da política 
durante o governo bolsonarista, a sociedade civil se fez presente, 
demonstrando o papel da sociedade civil como formuladora de 
política, e não apenas como usuária ou beneficiária; 

(ii) Parcerias estratégicas ao realizar juntamente com entidades 
financiadoras e organizações não governamentais a elaboração e a 
implementação de planos; 

(iii) Crítica ativa aos critérios excludentes, como o da exigência de 
território delimitado oficialmente para acesso ao financiamento, que 
foi rejeitado pelo Comitê por contrariar o § único do art. 1º do Decreto 
da PNGTAQ; 

(iv) Intervenção qualificada no debate orçamentário, como na 
insistência da CONAQ em inserir a previsão de recursos no próprio 
texto da política, e da discussão sobre o “racional orçamentário” de R$ 
1 milhão por plano, defendido como modelo de investimento mínimo 
viável 

 



 
 

104 

Entretanto, é importante destacar que há limites estruturais da participação social, tais 

como: 

(i) Assimetrias no acesso à informação, dificultando a participação 
qualificada em algumas decisões; 

(ii) Conflitos sobre critérios de priorização de territórios, como o caso 
da escolha de comunidades para receber recursos do Fundo de Defesa 
dos Direitos Difusos (FDD), que gerou tensões entre a representação 
técnica e a base comunitária; 

(iii) Fragilidade da articulação interfederativa, especialmente com 
prefeituras e governos estaduais que, em muitos casos, se opõem à 
agenda quilombola, dificultando a implementação da política nos 
territórios. 

Esse último ponto é especialmente sensível, considerando que uma parte significativa 

das políticas públicas são executadas no nível local, sob responsabilidade dos estados e 

municípios. Nesse sentido, a adesão desses entes à PNGTAQ é fundamental para sua 

efetivação. Atualmente, os estados da Bahia, Maranhão, Piauí, Tocantins, Ceará e Rio Grande 

do Sul já formalizaram sua adesão à política, incorporando-a, total ou parcialmente, aos seus 

respectivos ordenamentos jurídicos e ampliando as possibilidades de atuação territorializada e 

coordenada conforme Política Nacional de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola 

(Santos, Melo e Bechelany, 2024). 

Dessa forma, em entrevista com Jacobson Rodrigues, ele destacou que a expansão da 
PNGTAQ, especialmente por meio de sua articulação com estados e municípios, pode unificar 
e dar mais solidez a essas ferramentas: 

Ao expandir a PNGTAQ passando pelos estados, pelos municípios, ela vai unificar e 
fortalecer esses vários instrumentos que existem nas comunidades. Essa consciência 
e a estruturação vai se dar a partir do instante que todos os territórios estiverem 
conscientes e mobilizados para isso (Jacobson Rodrigues, Coordenador MMA, 
entrevista individual). 

Jacobson também chama atenção para um dos principais gargalos que ainda atravessa 

a política: a ausência de financiamento público estruturado para sua implementação.“Aqui 

dentro, por conta do governo, o que falta é financiamento, apoio financeiro, orçamentário para 

a implementação da PNGTAQ e dos planos de gestão territorial e ambiental”, alerta. Ele 

projeta um cenário em que a PNGTAQ possa se consolidar como política climática e 

ambiental a partir da capacidade de mapear e planejar as demandas dos territórios com base 

em seus próprios saberes: “você imagina a gente conseguir fazer PNGTAQ ou qualquer outro 

 



 
 

105 

instrumento e consiga mapear e consiga planejar as demandas de todos os territórios e ter 

financiamento, apoio para poder alcançar essas demandas”. 

Por fim, ele reforça o papel estratégico da CONAQ para pressionar o governo por 

orçamento e também buscar fontes complementares de apoio: “fortalecer a liderança nacional, 

que é a CONAQ, é importante também, porque ela pode conseguir pressionar para ter esse 

financiamento pelo governo [...] como também conseguir apoio de financiamento 

internacional, financiamento mesmo privado”. 

Essa análise confirma o entendimento de que a PNGTAQ, ao reconhecer e fortalecer 

os modos de vida quilombolas e seus instrumentos próprios de ordenamento territorial, está 

diretamente conectada a temas estruturais como a justiça ambiental e a proteção da 

sociobiodiversidade. Agendas que, no contexto da crise climática, se tornam cada vez mais 

centrais para a sustentabilidade do planeta. 

Apesar da PNGTAQ ser uma conquista histórica que se concretiza após mais de uma 

década de mobilização e resistência e insistência das comunidades quilombolas, sejam das 

organizações locais e até mesmo da CONAQ em organizar, realizar incidência política e 

principalmente na construção de um diálogo intersetorial. Isso demonstra a potência política e 

simbólica das Comunidades Tradicionais Quilombolas na construção de uma política pública 

voltada para um segmento tradicional específico, que respeita sobretudo o território e o modo 

de vida tradicional.  

Poliana de Almeida Francis, servidora do Instituto Chico Mendes de Conservação da 

Biodiversidade (ICMBio), ao ser entrevistada revela que participou ativamente da construção 

da Política Nacional de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola (PNGTAQ), tendo atuado, 

entre o início de 2023 e abril de 2025, como servidora do MIR. Sua experiência institucional e 

sua inserção direta no processo de elaboração da política lhe conferem uma visão crítica e 

qualificada sobre os principais desafios enfrentados na implementação dos Planos Locais de 

Gestão Territorial e Ambiental Quilombola (PNGTAQ). Segundo ela, em concordância com 

Jacobson, o principal entrave identificado diz respeito à escassez de recursos financeiros: “O 

principal desafio na implementação dos planos locais é justamente o seu financiamento. 

Infelizmente, o governo brasileiro não investe recursos suficientes para a implementação da 

PNGTAQ.” 

 



 
 

106 

Ela ressalta ainda que, embora haja um esforço contínuo de mobilização institucional 

por parte do MIR e de outras pastas, a construção dos planos esbarra na insuficiência 

orçamentária, limitando a capilaridade da política nos territórios. Outro aspecto fundamental 

destacado por Poliana é que os PGTAQs não são apenas instrumentos de planejamento, mas 

revelam a ausência histórica de políticas públicas estruturantes nos territórios quilombolas. 

Sendo necessário o engajamento articulado entre os três níveis de governo: 

Na identificação dos problemas dos territórios, a ausência das políticas 
públicas é um grande problema que sempre aparece. E as políticas públicas 
são de responsabilidade tanto da esfera federal, quanto estadual e municipal 
[...] O engajamento dos governos estaduais, dos governos municipais e até no 
próprio nível federal é um grande desafio. Não é fácil. A cobertura é 
pequena, os recursos para os povos tradicionais são insuficientes (Poliana 
Francis, servidora ICMBio, entrevista individual). 

Para Poliana, superar esses obstáculos exige tanto o fortalecimento do orçamento 

público voltado às comunidades tradicionais, quanto a atuação coordenada e comprometida 

dos entes responsáveis pela execução das políticas públicas, de modo a garantir que a 

PNGTAQ se materialize com protagonismo quilombola e respeito às formas próprias de viver, 

ocupar e cuidar dos territórios. 

Ao ser provocado sobre os principais desafios enfrentados pelo governo na 

implementação dos Planos Locais de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola, Ronaldo 

dos Santos ressaltou a complexidade de consolidar uma política ainda recente: 

O maior desafio é transformar uma política ainda nova, pouco compreendida, sem 
lastro institucional e sem orçamento, em uma agenda estratégica de enfrentamento 
às mudanças climáticas, integrada ao projeto de desenvolvimento e soberania 
nacional (Ronaldo dos Santos, Secretário MIR, entrevista individual). 

Essa afirmação evidencia as dificuldades para estruturar e financiar adequadamente a 

política, bem como para garantir sua inserção nos principais debates e ações governamentais 

voltados à sustentabilidade e ao desenvolvimento territorial. 

Assim, a PNGTAQ não se trata somente de política de aporte ambiental, mas uma 

plataforma para o reconhecimento da dignidade, da ancestralidade e do direito ao território 

das Comunidades Tradicionais Quilombolas, reconhecidas internacionalmente por sua 

importância na preservação do meio ambiente. A efetivação dessa política garante não 

somente o compromisso político com a sociedade, mas também a sustentabilidade, um meio 

ambiente protegido das ações do agro, da mineração e demais grupos que destroem o meio 

 



 
 

107 

ambiente. Assim como no fortalecimento das organizações sociais quilombolas que lutaram 

fortemente. 

Ao ser perguntado se a PNGTAQ pode fortalecer a autonomia política e econômica 

das comunidades quilombolas, Jacobson Rodrigues observa que o movimento quilombola 

atravessa hoje um novo ciclo, marcado pelo fortalecimento institucional e pela presença 

crescente de juventudes e mulheres nas instâncias de decisão. “Vejo, Estela, que hoje o 

movimento quilombola é outro, né? Tem mais força, juventude quilombola [...] e mesmo o 

fortalecimento da CONAQ traz outras perspectivas”, afirma. Esse novo contexto político é, 

em parte, resultado das políticas afirmativas adotadas em governos anteriores e da presença 

cada vez mais ativa de quilombolas em cargos institucionais. Como aponta Jacobson, “já tem 

representatividade dentro do governo, já o próprio MIR, né, através da secretaria que o 

Ronaldo coordena, mas não só, ali também no MDA”. 

Apesar dos avanços, Jacobson destaca que demandas estruturais permanecem 

pendentes, especialmente a regularização fundiária, que é considerada uma das principais 

barreiras à consolidação da autonomia territorial e econômica: “Essa questão da regularização 

fundiária é um entrave no nosso país, isso é básico na estrutura agrária do país. Mas 

justamente por conta disso são conquistas difíceis”. Ao mesmo tempo, reconhece que há 

avanços visíveis em áreas como saúde e educação, embora também tenha havido 

intensificação das disputas territoriais. 

Do ponto de vista institucional, Jacobson defende que o movimento precisa avançar 

ainda mais na articulação com o poder público: “Eu acho que precisa de ter ainda conseguido 

subir um degrau a mais, sabe? [...] Para garantir mais celeridade nas políticas, celeridade na 

questão da regularização fundiária e mais celeridade para poder ampliar isso nacionalmente”. 

Ele aponta que um dos desafios persistentes é a ausência de adesão mais contundente por 

parte de estados e municípios, onde o preconceito e a discriminação racial ainda são entraves 

estruturais para a implementação das políticas: “Os estados e os municípios assumirem, o 

preconceito ainda é muito grande, a discriminação ainda é muito grande. Então, esse debate 

racial no país também é importante ainda para poder garantir o avanço das políticas para os 

quilombolas”. 

Para Ferdinand, a crise ecológica global não pode ser dissociada das formas históricas 

de dominação racial, colonial e escravocrata que moldaram a modernidade ocidental. Ao 

 



 
 

108 

invés de pensar a natureza como um campo neutro, o autor defende que é preciso 

compreender como a exploração ambiental foi (e ainda é) sustentada por desigualdades raciais 

e políticas profundas. Em sua obra, Uma ecologia decolonial: pensar a partir do mundo 

caribenho, Ferdinand (2021) propõe as figuras do navio e da plantação como símbolos 

fundadores da modernidade colonial: o navio, como espaço de deslocamento forçado e 

violência extrema; e a plantação, como paradigma de exploração intensiva da terra, dos 

corpos e dos saberes. 

Essa crítica é especialmente útil para analisar o papel das comunidades quilombolas na 

proteção dos territórios e da sociobiodiversidade. A PNGTAQ, neste sentido, pode ser 

interpretada como um instrumento de resistência a essa lógica da plantation moderna, ainda 

reproduzida por práticas contemporâneas de grilagem, mineração e avanço do agronegócio 

sobre os territórios tradicionalmente ocupados. As comunidades quilombolas, historicamente 

marginalizadas pelos processos formais de gestão territorial, tornam-se, por meio do PGTAQ, 

protagonistas de uma nova forma de relação com a terra, fundamentada em vínculos 

ancestrais, reciprocidade e proteção coletiva dos bens comuns. 

Mais do que um plano técnico, o PGTAQ representa, portanto, uma política de 

reparação histórica e uma alternativa epistemológica à racionalidade desenvolvimentista 

dominante. Quando articulado aos conceitos de Ferdinand, torna-se evidente que sua 

efetivação não se resume a garantir infraestrutura ou regularização fundiária, mas implica o 

reconhecimento da centralidade das comunidades quilombolas como sujeitos políticos e 

ambientais. 

A abordagem de Ferdinand também permite uma crítica ao que ele chama de 

hidrocolonialismo, ou seja, as formas pelas quais os espaços aquáticos e terrestres foram 

dominados e transformados pela lógica colonial, fenômeno ainda presente na maneira como 

grandes projetos se impõem sobre comunidades tradicionais, muitas vezes desconsiderando 

sua relação simbólica e espiritual com o território. Assim, resistir ao avanço desses projetos é, 

ao mesmo tempo, lutar pela preservação ambiental e pela justiça racial. 

Nesse contexto, o PNGTAQ pode ser entendido como uma ecologia decolonial em 

construção, uma política pública que reconhece a legitimidade dos modos de vida 

quilombolas e sua contribuição para a sustentabilidade ambiental, ao mesmo tempo em que 

confronta a lógica histórica de expropriação que moldou o Estado brasileiro. Trata-se de um 

 



 
 

109 

espaço em que a ancestralidade e o cuidado com o território não são apenas valores culturais, 

mas fundamentos concretos de uma outra forma de vida possível. 

Finalmente, cabe destacar que essa política só foi possível graças à luta das próprias 

organizações quilombolas, que por anos denunciaram a invisibilidade de seus territórios e 

mobilizaram saberes, articulações e resistência para a construção de uma política pública 

própria. Nesse sentido, a ecologia decolonial de Ferdinand dialoga profundamente com o 

protagonismo político quilombola, ao reivindicar o direito de pensar o mundo a partir de 

outras geografias, epistemologias e formas de habitar a terra. 

 

 

 

 

 

 



 
 

110 

 

3. ESCUTAR É O PRIMEIRO ATO DE FAZER POLÍTICA COM O 

POVO 

3.1 A Construção dos Planos de Gestão Territorial  Ambiental Quilombola (PGTAQs) 

no Território Étnico Quilombola dos Atingidos Pela Base Espacial de Alcântara 

O município de Alcântara abriga três Territórios Étnico-Quilombolas reconhecidos 

oficialmente pela Fundação Cultural Palmares: o Território de Itamatatiua (também referido 

como Santa Teresa), o Território da Ilha do Cajual e o Território dos Atingidos pela Base 

Espacial. É neste último que se insere o processo de construção dos Planos de Gestão 

Territorial e Ambiental Quilombola (PGTAQs), mobilizando diretamente as comunidades 

quilombolas impactadas historicamente pelos sucessivos projetos de expansão da Base 

Espacial.  

Esse processo ocorre em um momento político e institucional de retomada dos 

compromissos com os direitos dos povos e comunidades tradicionais, especialmente no que se 

refere à reparação territorial e à autodeterminação.  

O território quilombola de Alcântara foi escolhido para a implementação da Política 

Nacional de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola (PNGTAQ) em razão de um conflito 

histórico que perdurou por cerca de quatro décadas entre as comunidades locais e o Estado 

brasileiro. Esse litígio chegou a ser levado à Corte Interamericana de Direitos Humanos, 

evidenciando a complexidade e a gravidade das violações enfrentadas pelas comunidades. 

Conforme explicou Ronaldo dos Santos, Secretário de Políticas para Quilombolas do 

Ministério da Igualdade Racial, 

O território de Alcântara enfrentou um litígio com o Estado Brasileiro que durou 4 
décadas, sendo escalado à Corte Interamericana de Direitos Humanos. Uma das 
medidas do Estado Brasileiro frente à litigância em curso foi destinar ao Território 
Étnico de Alcântara a importância de R$ 30 milhões, a ser implementada em 
políticas públicas. A decisão de investir na elaboração e implementação dos Planos 
de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola foi do Ministério da Igualdade Racial, 
sempre em diálogo com as quatro organizações representantes da luta política do 
Território Étnico de Alcântara, à saber: MONTRA — Movimento de Mulheres 
Trabalhadoras Rurais de Alcântara; STTR — Sindicato dos Trabalhadores e 
Trabalhadoras Rurais de Alcântara; MABE — Movimento dos Atingidos pela Base 
Espacial; e ATEQUILA — Associação do Território Quilombola de Alcântara 
(Ronaldo dos Santos, Secretário MIR, entrevista individual). 

 



 
 

111 

O diálogo permanente com as organizações locais, garantindo que os planos de gestão 

territorial e ambiental fossem construídos participativamente, fortalecendo a luta política e a 

proteção dos direitos do Território Étnico de Alcântara. A partir da regulamentação da Política 

Nacional de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola (PNGTAQ), discutida no capítulo 

anterior, observam-se possibilidades concretas de fortalecimento de ações estruturantes 

voltadas à proteção dos territórios, à valorização dos modos de vida quilombolas e ao 

reconhecimento efetivo da soberania desses grupos sobre seus bens comuns. Trata-se, 

portanto, de uma experiência situada em um contexto mais amplo de disputa por justiça 

territorial e de reafirmação dos quilombos como sujeitos políticos e epistêmicos no cenário 

nacional. 

A PNGTAQ representou um marco importante ao reconhecer, de forma mais 

estruturada, a centralidade dos saberes tradicionais, a autonomia local e o protagonismo das 

comunidades quilombolas no planejamento e gestão de seus territórios. Em Alcântara, sua 

implementação vem sendo conduzida por meio de um Termo de Execução Descentralizada 

(TED) firmado entre o Ministério da Igualdade Racial (MIR) e o Instituto Federal do 

Maranhão (IFMA), instituição que passou a coordenar diretamente as atividades em campo, 

com presença constante nas comunidades conforme mencionado na introdução. 

O MIR, órgão responsável pela formulação de políticas públicas voltadas à promoção 

da igualdade racial e à valorização das identidades étnico-raciais, viabilizou os recursos e 

articulou parcerias institucionais. Já o IFMA, como autarquia federal de ensino técnico e 

tecnológico, assumiu a execução das ações locais, conectando formação, extensão e presença 

territorial. 

As ações também contaram com o suporte metodológico e político da equipe da Nova 

Cartografia Social da Amazônia (NCSA), que há décadas atua na escuta ativa e no 

mapeamento participativo de comunidades tradicionais, valorizando seus modos próprios de 

existência e territorialidade. Além disso, o Núcleo de Estudos Afro-Brasileiros e Indígenas 

(NEABI), vinculado ao IFMA, contribuiu com sua trajetória na promoção de ações voltadas à 

valorização da diversidade étnico-racial e ao fortalecimento da identidade quilombola no 

ambiente acadêmico e educativo. 

O Plano de trabalho firmado entre MIR e IFMA foi estruturado a partir de três grandes 

metas de atuação. A primeira e mais abrangente delas foi a construção participativa dos 

 



 
 

112 

Planos de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola (PGTAQs), com base em oficinas 

comunitárias realizadas em oito pólos do Território Étnico Quilombola dos Atingidos pela 

Base Espacial, definidos pelas próprias comunidades. Os pólos foram: Agrovila I, Agrovila II, 

Santa Maria/Canelatiua, Barreiro, Arenhengaua, Oitiua, Pavão e Peroba/Itapuaua. 

A escuta das comunidades foi organizada, respeitando os cinco eixos temáticos da 

PNGTAQ: I - Eixo 1 - integridade territorial, usos, manejo e conservação ambiental; II - Eixo 

2 - produção sustentável e geração de renda, soberania alimentar e segurança nutricional; III - 

Eixo 3 - ancestralidade, identidade e patrimônio cultural; IV - Eixo 4 - educação e formação 

voltadas à gestão territorial e ambiental; e V - Eixo 5 - organização social para a gestão 

territorial e ambiental. 

Após essa etapa, foi estabelecida a segunda meta: a implantação do “Sisteminha”, uma 

tecnologia social desenvolvida pela EMBRAPA, voltada à produção de alimentos em pequena 

escala, de forma integrada, sustentável e de baixo custo. Durante a construção do TED o 

IFMA apresentou ao MIR e às entidades representantes do território quilombola a proposta de 

implementação do Sisteminha. O projeto foi prontamente aceito, tanto pela sua viabilidade 

técnica quanto por sua sintonia com as necessidades das comunidades. 

O Sisteminha é um modelo de produção agroecológica que integra diversos 

componentes, como criação de peixes, aves, hortas e frutíferas, em pequenos espaços. Ele 

permite que famílias produzam alimentos saudáveis para o autoconsumo e, quando possível, 

para a comercialização. O modelo está presente em vários estados brasileiros, com unidades 

implantadas em comunidades rurais, indígenas, quilombolas e em instituições como a 

Univasf, IFMA, IFTO e UFU. O projeto conta com o apoio do Ministério do 

Desenvolvimento Agrário e Agricultura Familiar (MDA), que, em parceria com a Embrapa, 

coordena sua expansão nacional por meio do programa “Sisteminhas Comunidades”. 

No caso de Alcântara o modelo foi adaptado à realidade das comunidades quilombolas 

envolvidas, respeitando saberes locais e práticas tradicionais. Com acompanhamento técnico, 

as famílias participantes receberam formação para o manejo agroecológico fortalecendo os 

sistemas produtivos locais a partir do diálogo entre ciência e conhecimento ancestral.  

Mais adiante, abordarei o intercâmbio realizado com as famílias quilombolas 

selecionadas, que puderam conhecer, na prática, o funcionamento do Sisteminha em outros 

contextos. Essa vivência foi fundamental para que pudessem avaliar se aquele tipo de 

 



 
 

113 

produção correspondia às expectativas e realidades locais. A partir desse momento, ficou 

evidente a necessidade de ampliar o número de unidades previstas inicialmente, diante do 

interesse e da adesão expressiva das comunidades. 

A terceira meta envolve a instalação de pequenas usinas solares fotovoltaicas em 

comunidades do território. A proposta, além de garantir o acesso à energia limpa e 

sustentável, visa ampliar a autonomia energética das famílias quilombolas, promover a 

economia solidária por meio da geração de excedentes e reforçar práticas sustentáveis que 

dialoguem com os serviços ambientais prestados historicamente pelas comunidades, conforme 

justificativa inserida no ted firmado. 

A implementação da política em Alcântara (MA) exigiu planejamento, mobilização e 

sensibilidade. Conforme mencionado no capítulo 1,  considerando que 54,3% do território 

quilombola do município foi desapropriado para a instalação do Centro de Lançamento de 

Alcântara (CLA), impactando diretamente comunidades quilombolas. Com 84,6% de sua 

população autodeclarada quilombola, Alcântara é o terceiro município com maior número de 

quilombolas do país, distribuídos em mais de 200 comunidades reconhecidas pela Fundação 

Cultural Palmares. 

Entre os territórios, destaca-se o dos Atingidos pela Base Espacial, que já cumpriu 

todos os trâmites legais. O Decreto nº 12.190, de 20 de setembro de 2024, trata da 

desapropriação de terras para a regularização do território quilombola de Alcântara (MA). Foi 

firmado um Termo de Conciliação entre o Governo Federal e as comunidades, acompanhado 

da assinatura da Portaria de Reconhecimento e Delimitação do território, prevendo a titulação 

de 78.105 hectares. 

As comunidades aceitaram a permanência do CLA em uma área de 9.256 hectares, 

desde que restrita ao uso espacial, e, após negociação, garantirão a incorporação de uma faixa 

adicional de 12.645 hectares ao território quilombola, fortalecendo a segurança territorial e 

respeitando os limites operacionais do CLA. 

 Diante disso, e retomando o planejamento da primeira meta, isto é, a de construir os 

PGTAQs, cada um dos oito polos recebeu três oficinas destinadas à apresentação da política e 

à construção dos planos, totalizando 24 oficinas. Posteriormente, foram realizadas mais três 

oficinas para apresentar as propostas consolidadas, somando, ao todo, 27 oficinas destinadas à 

apresentação da política e ao início da construção dos planos. Ao longo desse processo, 

 



 
 

114 

acompanhei 12 oficinas, cujo detalhamento busca evidenciar e analisar a participação das 

comunidades e a forma como concebem a implementação de uma política que interage 

diretamente com sua vida social. Essa interação ocorre por meio das práticas específicas de 

gestão do território e da natureza presente nele.  

Como parte desse esforço de escuta e análise, entrevistei o Professor José Barros 

Filho, servidor do IFMA – Campus Alcântara e coordenador local do projeto, que 

acompanhou de perto a mobilização nos territórios e a aplicação metodológica das oficinas. 

Segundo o professor, o processo buscou, desde o início, respeitar os conhecimentos locais e 

criar espaços para que as comunidades compartilhassem suas práticas e expectativas. Em suas 

palavras: 

Durante as oficinas, criamos espaços específicos para que as comunidades 
pudessem expressar seus saberes e práticas tradicionais. Elas compartilharam 
os usos da terra, os conhecimentos sobre o meio ambiente local, as atividades 
produtivas, como agricultura familiar, pesca, extrativismo e criação de 
animais, além dos saberes ancestrais. Assim como suas visões de futuro: 
sonhos, projetos e reivindicações nas áreas de infraestrutura, educação, 
saúde, sustentabilidade e permanência no território (José Filho, coordenador 
IFMA, entrevista individual). 

Essas contribuições foram registradas por meio de dinâmicas participativas diversas, 

como mapas construídos pelos próprios moradores, linhas do tempo e rodas de conversa. A 

metodologia visava, segundo Barros Filho, permitir uma escuta ativa e horizontal. No entanto, 

o professor também apontou desafios importantes no processo de mobilização. Um dos 

principais entraves, segundo ele, foi a manifestação de cansaço por parte de algumas 

lideranças comunitárias: 

Essas oficinas não foram apenas informativas, mas espaços de construção 
coletiva. Os mapas, as rodas de conversa, tudo foi pensado para que a 
comunidade não só fosse ouvida, mas tivesse sua fala sistematizada, 
transformada em base concreta para os diagnósticos. Havia uma certa fadiga. 
Muitos diziam que era “reunião demais, discussão demais”. A cobrança era 
clara: queriam ações práticas, projetos, coisas que realmente fizessem 
diferença no dia a dia deles (José Filho, coordenador IFMA, entrevista 
individual). 

Esse sentimento de saturação se relaciona a um histórico de processos participativos que, na 

perspectiva das comunidades, nem sempre resultaram em transformações concretas. Barros 

Filho destaca: “Algumas comunidades, mesmo convidadas várias vezes, não quiseram 

participar. Muitas justificaram dizendo que já tinham passado por muitas escutas, muitas 

promessas, e pouca mudança.” 

 



 
 

115 

Essa resistência pontual, segundo ele, não significa desinteresse pela política, mas sim 

uma postura crítica e seletiva, enraizada em experiências anteriores de frustração, como nas 

escutas promovidas para o Plano de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola. Ainda assim, 

o coordenador avalia que a maioria das comunidades acolheu bem o processo: 

De maneira geral, a construção dos planos foi bem recebida. Mas havia, sim, 
uma sensação de repetição. Ainda assim, a participação que conseguimos foi 
fundamental para garantir que os planos refletissem com fidelidade as 
realidades, necessidades e perspectivas de futuro das comunidades (José 
Filho, coordenador IFMA, entrevista individual). 

A fala do professor revela não apenas os avanços obtidos no processo participativo, 

mas também os limites enfrentados por políticas públicas que dependem de um envolvimento 

ativo das populações quilombolas. Ela aponta para a importância de considerar a memória 

social das comunidades em relação às práticas institucionais, bem como a necessidade de 

vincular processos de escuta a respostas concretas, respeitosas e continuadas. 

A metodologia das oficinas foi estruturada em quatro etapas: apresentação da política 

e levantamento das demandas; definição das ações prioritárias; elaboração dos mapas de uso e 

gestão do território; e validação dos planos. No entanto, a última etapa, que previa a validação 

dos planos, não pôde ser realizada conforme o planejado. Isso ocorreu porque, ao analisar o 

documento apresentado pelos consultores destinado à solicitação da validação pelas 

comunidades, o Ministério da Igualdade Racial identificou fragilidades no material. Diante 

disso, foi solicitada uma nova rodada de oficinas, após a entrega dos planos preliminares, para 

garantir que todas as comunidades tivessem a oportunidade efetiva de participar do processo 

de validação. 

3.1.1 A Primeira Rodada das Oficinas: Levantamento de Demandas na Escuta 

das Comunidades  

A primeira rodada de oficinas ocorreu entre os dias 1º e 10 de março de 2024, nos 

polos Agrovila I, Agrovila II, Santa Maria, Barreiro, São Maurício, Oitiua, Baixa Grande e 

Peroba/Itapuaua; as oficinas foram realizadas em dois finais de semana consecutivos, 

contando com 240 participantes de 65 comunidades quilombolas distintas, conforme listagem 

de presença fornecida pelo IFMA. 

No dia 1º de março, a oficina realizada na agrovila Cajueiro (polo Agrovila I), e reuniu 

21 pessoas oriundas das comunidades Cajueiro (11), Manival (3), Só Assim (1), Espera (1), 

 



 
 

116 

Caicaua (2) e Ponta Seca (3). Já no dia 2 de março, na agrovila Marudá(Polo Agrovila II), 

participaram 28 representantes de comunidades como Marudá (12), Mamuna (4), Mocajubal 

II (3), Peru (3), Quero Ver (2), Rio Grande (2), Mutiti (1) e Só Assim (1). Em 3 de março, a 

oficina foi realizada em Santa Maria (Polo Santa Maria) e contou com a participação de 45 

pessoas vindas de 12 comunidades, com destaque para Santa Maria (20), Itapera (5), Peri-Açu 

(5) e Brito (4)  conforme listagem de presença fornecida pelo IFMA. 

No segundo final de semana, as atividades seguiram nos polos Barreiro, Arenhengaua, 

Oitiua, Pavão e Peroba/Itapuaua. No dia 8 de março, a oficina ocorreu na comunidade de Boa 

Vista (polo Barreiro), contando com a presença de 31 representantes de 9 comunidades: 

Iguaiba (5), Remédio (5), Santa Rita (5), Barreiro (4), Porto do Meio (4), Timbiras (2), Boa 

Vista (4), Curuçá (1) e Vila Nova (1). No mesmo dia, e de modo simultâneo ocorria outra 

oficina na comunidade de São Maurício(Polo Arenhengaua) , contando com 32 pessoas de 7 

comunidades, incluindo São Maurício (19), Arenhengaua (3), Porto Novo (3), Tiquara (2), 

Porto de Baixo (1), Cajiba (1) e Cujupe (1)  conforme listagem de presença fornecida pelo 

IFMA. 

No dia 9 de março, ocorreram duas oficinas simultâneas, uma no polo Oitiua, na 

comunidade de Oitiua, e outra no polo Pavão, na comunidade Baixa Grande; em Oitiua 

participaram 15 representantes de 5 comunidades: Oitiua (7), Novo Belém (4), Cajueiro II (2), 

São Raimundo (1) e Baiacuaua (1). Já em Baixa Grande reuniram-se 19 pessoas das 

comunidades Baixa Grande (8), Itapiranga (4), Pavão (4), Conceição (2) e Centro da Vovó 

(1). Por fim, em 10 de março, a oficina no Polo Peroba/Itapuaua, que ocorreu na comunidade 

de Peroba de Cima), teve a maior adesão da rodada, com 49 participantes de 13 comunidades, 

incluindo Janã (10), Samucangaua (7), Peroba de Cima (6), Iririzal (5), Praia de Baixo (4), 

Forquilha (4), Itapuaua (3), conforme listagem de presença fornecida pelo IFMA. 

Pude acompanhar presencialmente três oficinas dessa primeira rodada: uma no polo 

Barreiro, outra no polo Oitiua e uma terceira no polo Peroba/Itapuaua. Essas participações me 

permitiram uma escuta atenta das experiências, desafios e prioridades apresentadas pelos 

participantes, organizados em grupos temáticos conforme os eixos da PNGTAQ. Em cada 

polo, foi possível observar o protagonismo comunitário nas discussões e o compromisso 

coletivo com a construção de estratégias próprias de gestão do território e dos bens comuns. 

 



 
 

117 

No Polo Barreiro, na comunidade quilombola Boa Vista, a oficina teve início de forma 

improvisada, ao ar livre, sob a sombra de uma grande árvore ao lado da escola, já que as salas 

estavam sendo utilizadas para aulas. O momento foi carregado de simbolismo. O encontro, e 

afirmou a força do coletivo e a importância das reuniões para a comunidade. Como destacou o 

senhor João Mário Mendes, conhecido como João Curador, da comunidade Chã. 

Figura 10 - Oficina ao ar livre do Polo Barreiro, na comunidade quilombola Boa Vista 

   

Fonte: Acervo da autora, 2024. 

Por outro lado, relatos de pais e de um ex-agente de saúde reforçaram as limitações da 

infraestrutura local nas salas de aula da comunidade, que impactam a qualidade de vida e 

dificultam o desenvolvimento das atividades do dia a dia, especialmente em dias de chuva, 

felizmente, naquele dia tivemos sorte, como pontuado por um morador. Outro tema que 

apareceu foi a dificuldade de acesso a alimentos adequados enfrentada por muitas famílias no 

polo Barreiro. Esse assunto também foi destacado por diversas lideranças locais, que 

relacionaram essa dificuldade às condições materiais e aos desafios econômicos da região. A 

preocupação foi reforçada pelo senhor Benedito Cunha Carvalho, representante do 

Movimento dos Atingidos pela Base Espacial de Alcântara – MABE, em várias reuniões. 

 

 



 
 

118 

 

Figura 10 - Sobremesa das crianças do Polo Barreiro, na comunidade quilombola Boa 
Vista. 

 

Fonte: Acervo da autora, 2024. 

Durante a atividade, chamou atenção a baixa participação de adultos, o que nos levou 

a buscar soluções ali mesmo, de maneira prática. Levei alguns materiais de desenho e pintura 

e, de forma espontânea, montamos uma pequena oficina com as crianças. Revezando com os 

estagiários entre a escuta dos moradores e o cuidado com os pequenos, criamos um espaço 

que permitiu que mães e pais pudessem participar dos debates com mais tranquilidade. Esse 

gesto simples, muitas vezes invisibilizado, foi essencial para assegurar uma escuta atenta e a 

permanência das famílias até o final da oficina (Sousa; Pires, 2021). 

A mobilização territorial, feita com apoio direto de lideranças locais, foi essencial para 

que as oficinas acontecessem. Esses mobilizadores são pessoas que vivem e conhecem o 

território e foram indicadas por suas entidades, sendo eles: José Elias Torres Ferreira 

(ATEQUILA), Andrey Costa Pereira (STTR), Benedito Cunha Carvalho (MABE), José 

 



 
 

119 

Werbert Ramos Ribeiro (MONTRA) e Irinaldo Lopes Sobrinho Segundo (IFMA – Campus 

Alcântara). O professor José Barros Filho, coordenador local do projeto, também esteve 

presente em várias ações, acompanhando de perto o trabalho. 

Mesmo com toda a dedicação da equipe, alguns obstáculos acabaram interferindo no 

andamento das atividades. Entre eles, o transporte limitado, a estrutura limitada em certas 

comunidades, as chuvas fortes e os conflitos de agenda, que dificultaram a presença de mais 

pessoas em algumas oficinas. Esses desafios foram apontados tanto pelos articuladores locais 

quanto pelo professor coordenador, que acompanharam de perto todo o processo. 

Na primeira rodada, uma das formas de mobilização foi entregar convites diretamente 

aos presidentes das associações locais, pedindo que indicassem de quatro a cinco 

participantes. Essa estratégia funcionou em muitos casos, porque valoriza quem já tem 

atuação na comunidade. Por outro lado, também teve limites, pois quando a mobilização 

depende só de quem ocupa um cargo formal, muita gente acaba ficando de fora, mesmo sem 

cargo, têm muito a dizer e contribuir. 

Perguntado sobre os maiores desafios enfrentados na execução da etapa, o professor 

José Barros Filho, coordenador local do projeto, enumerou algumas delas: 

A execução dessa etapa enfrentou desafios, sendo a mobilização contínua das 
comunidades um dos principais, especialmente em um território tão extenso e com 
difícil acesso como o de Alcântara. A logística de transporte para garantir a presença 
das comunidades nas oficinas exigiu grande esforço e planejamento. Outro desafio 
importante foi manter a motivação das lideranças e participantes ao longo de várias 
reuniões, sobretudo diante de um contexto de desgaste provocado por processos 
anteriores [...] O ambiente político local também impôs obstáculos. A exemplo, o 
poder executivo local (prefeito) se fez ausente de todo o processo de execução desta 
fase do PGTAQ, a despeito de ter sido convidado a participar dos momentos de sua 
construção [...] Além disso, em algumas comunidades há forte faccionalismo, 
especialmente nas agrovilas, onde há posições antagônicas em relação aos modos de 
gestão do território e às pautas das entidades representativas. Esse cenário contribuiu 
para o enfraquecimento e desgaste das organizações que atuam na representação 
política das comunidades quilombolas, exigindo grande habilidade para promover o 
diálogo e garantir a participação efetiva e plural nas oficinas (José Filho, 
coordenador IFMA, entrevista individual). 

 

 

 

 

 



 
 

120 

 

 

Figura 12 - Oficina lúdica com crianças do Polo Barreiro, na comunidade quilombola 

Boa Vista. 

 

Fonte: Acervo da autora, 2024. 

As dificuldades estruturais também se repetiram em outros polos. Em Peroba de Cima, 

por exemplo, a escola onde realizamos a atividade estava em condições bastante limitadas. 

Segundo relatos de professoras e pais, as salas de aula eram multisseriadas e havia apenas um 

banheiro em funcionamento, o que dificultava o dia a dia escolar. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

121 

 

Figura 13 - Realização de oficina no Polo Peroba/Itapuaua, na comunidade de Peroba 
de Cima. 

 

Fonte: Acervo da autora, 2024. 

Deixei um pouco o papel de técnica e observei com o olhar da antropóloga, no 

movimento de estranhar e familiarizar um cotidiano (Velho, 1978), analisando como a própria 

comunidade se movimenta, que insiste em ser ouvida, que faz acontecer. Não é só o Estado 

que leva a política pública, os quilombolas também forçam o espaço da escuta e da 

construção, com aquilo que têm.  

Em reuniões, as falas da senhora Valdirene Ferreira Mendonça, representante da 

Associação do Território Étnico Quilombola de Alcântara (ATEQUILA) e  moradora da 

comunidade São Maurício, ficou evidente como o olhar sobre a reorganização do território 

 



 
 

122 

começa a ganhar força. Ela destacou que a autonomia quilombola é diversa e compartilhada 

entre as comunidades, mas que cada uma tem suas especificidades marcantes. Valdirene foi 

categórica ao falar sobre um sentimento importante que muitos quilombolas compartilham na 

hora de construir políticas públicas que é o receio. 

A realidade é que temos muitas comunidades espalhadas, e só chegar em algumas 
delas já é um desafio por causa da distância e das condições de acesso. Além disso, 
tem a questão da confiança, muita gente aqui já viu projetos começarem e depois 
serem abandonados no meio do caminho. Isso faz com que o pessoal fique 
desconfiado, sem saber se vale a pena acreditar de novo (Valdirene, representante 
ATEQUILA, reunião). 

E como confiar em agentes que representam uma instituição que já violaram direitos 

das comunidades? É preciso levar a sério as demandas e receios dos beneficiários das 

políticas, sob o risco de reforçar desigualdades. E isso precisa ser valorizado e reconhecido 

em qualquer planejamento ou política que se queira de fato transformador. 

Já no polo Oitiua, a oficina aconteceu num contexto em que havia uma presença forte 

de lideranças políticas locais, como ex-vereador e ex-secretário do município. Isso influenciou 

a forma como a comunidade se colocava nas discussões, muitas pessoas falavam com mais 

cuidado, talvez por respeito ou receio diante dessas figuras conhecidas. Esse tipo de cenário 

revela como as relações políticas estabelecidas podem interferir no modo como os moradores 

se expressam, afetando a liberdade e a espontaneidade dos participantes. 

Por isso, foi preciso conduzir a conversa com ainda mais atenção, garantindo que todo 

mundo se sentisse à vontade para falar, inclusive quem normalmente não tem tanto espaço nas 

reuniões. A equipe do IFMA e os consultores da cartografia e do MIR começaram os debates 

trazendo perguntas sobre o que está funcionando ou não nas políticas públicas, e o que a 

comunidade entende como prioridade para melhorar a vida ali. 

A reunião contou com a participação de homens e mulheres, de diferentes idades. As 

lideranças tiveram bastante espaço para se expressar, e a equipe de consultores ajudou a 

mediar quando apareciam opiniões diferentes ou quando alguém falava mais que os outros. 

 

 

 



 
 

123 

Figura 14 - Diversidade etária e de gênero na oficina do Polo Oitiua, na comunidade 
Oitiua. 

 

Fonte: Acervo da autora, 2024. 

Esse cuidado foi importante para manter um ambiente respeitoso e aberto, onde as 

pessoas sentissem confiança para colocar suas ideias e preocupações. Essas experiências em 

campo revelaram que a construção de políticas públicas em territórios tradicionais exige 

muito mais do que cumprimento de cronogramas. Exige escuta, respeito, flexibilidade e 

compromisso real com o processo, com disposição para lidar com os imprevistos e para 

acolher as singularidades de cada comunidade. 

Ao longo do processo, alguns desafios se repetiram, como a falta de infraestrutura 

básica (Wi-Fi, energia elétrica, banheiros, salas adequadas), a dificuldade de mobilização 

comunitária, o transporte limitado e as condições climáticas adversas. Em conversa com a 

professora Josinalva Rodrigues Sá Pereira, coordenadora geral do projeto de construção dos 

PGTAQs em Alcântara, apontou que alguns dos principais desafios enfrentados foram o 

 



 
 

124 

acesso às comunidades quilombolas, dada a extensão territorial e as condições climáticas 

adversas, além do receio. Ela explicou: 

Chegar nas pessoas da comunidade, o território é extenso e era período chuvoso, o 
que dificulta o acesso a algumas comunidades. A desconfiança das pessoas ao serem 
convidadas, pois diziam que nunca tinha retorno (Josinalva Pereira, Coordenadora 
Geral, entrevista individual). 

Mas foi justamente diante desses obstáculos que emergiram os principais 

aprendizados. O primeiro deles diz respeito à importância dos articuladores comunitários, que 

atuaram para garantir a realização das oficinas. Foram eles que, muitas vezes sob forte chuva, 

caminharam grandes distâncias para mobilizar os moradores, confirmar presença, organizar 

espaços e acolher os participantes. Sem eles, seria inviável realizar qualquer atividade com 

esse grau de abrangência, conforme relatos dos professores coordenadores do projeto. 

O segundo aprendizado foi o reconhecimento da potência das comunidades, mesmo 

diante de dificuldades e da ausência de apoio constante. Em muitos momentos, a escuta 

revelou não apenas demandas materiais, mas também propostas criativas, saberes acumulados 

e práticas sustentáveis que já acontecem nos territórios, mesmo sem respaldo institucional. 

Ouvir essas experiências e incorporá-las aos planos foi um passo essencial para fortalecer a 

legitimidade do processo. 

No entanto, a implementação de políticas públicas nesses contextos segue desafiadora. 

Como nos lembra Francy Jony Brito Morais Pires, da Comunidade Quilombola São João de 

Côrtes, além das dificuldades logísticas para acessar todas as comunidades, existe também 

uma questão importante de confiança: 

Temos várias comunidades quilombolas, e além da logística para se chegar a 
cada uma delas, há a falta de credibilidade por parte dos moradores. Isso 
porque, em outros momentos, as comunidades tiveram contato com parcerias 
que não deram certo. Então, muita gente ainda fica com o pé atrás (Francy 
Pires, comunidade São João Côrtes, entrevista individual). 

Essa fala aponta para um desafio estrutural, que não se resolve somente com presença 

técnica, mas exige continuidade, respeito aos tempos locais e construção de vínculos reais, 

para o processo ser, de fato, coletivo e transformador. Algo reconhecido pela 

coordenadora-geral Josinalva como fruto da expressiva participação das comunidades no 

processo de construção e implementação da política. Josinalva avaliou como bastante 

significativa, ressaltando a representatividade alcançada, “pois tivemos representantes de 79 

comunidades do território étnico.” Esses elementos indicam a complexidade e o esforço 

 



 
 

125 

envolvidos na articulação comunitária e na superação de barreiras físicas e sociais para 

garantir a efetiva inclusão dos quilombolas na elaboração das políticas territoriais. 

 Em relação a metodologia empregada na primeira rodada de oficinas revelou 

limitações importantes diante da complexidade do que se propõe com a construção de Planos 

de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola (PNGTAQ). Em muitos momentos, as oficinas 

se assemelhavam mais a um levantamento de demandas pontuais do que a um processo de 

planejamento territorial propriamente dito. As conversas foram iniciadas praticamente do 

zero, sem que houvesse uma apresentação prévia de dados, estudos ou registros já existentes 

sobre o território de Alcântara. 

Considerando a riqueza de materiais acumulados ao longo dos anos, pesquisas 

acadêmicas, relatórios institucionais, cartografias anteriores e registros comunitários, caberia 

aos consultores iniciar as oficinas com uma sistematização prévia desses conteúdos. Esse 

esforço inicial teria permitido que o diálogo com as comunidades partisse de um patamar mais 

avançado, gerando reconhecimento, validação ou questionamento a partir da memória e da 

vivência local. Em vez disso, optou-se por uma abordagem que subestimou o histórico de 

lutas e produções já feitas pelas próprias comunidades e por parceiros ao longo do tempo. 

Além disso, o curto prazo para a realização das oficinas e o número limitado de 

encontros (três por polo) não foram suficientes para dar conta da complexidade e da 

diversidade de realidades existentes em cada região. Os polos abrangem comunidades com 

histórias, desafios e modos de vida bastante distintos, o que exige escuta aprofundada, tempo 

para amadurecimento das propostas e devolutivas que valorizem o que foi dito. Nesse 

contexto, a metodologia adotada, coordenada pelo governo federal acabou ficando aquém do 

que se espera de um processo verdadeiramente participativo e territorializado. 

Embora o Governo tenha assumido um papel importante na retomada da política 

quilombola em âmbito federal, é preciso reconhecer que os instrumentos e estratégias de 

escuta implementados até aqui requerem um melhor planejamento, respeitando o tempo das 

comunidades. Quando o Governo impõe o seu ritmo e não considera a densidade das 

realidades locais, corre o risco de produzir planos frágeis, com baixa adesão social e pouca 

capacidade de orientar políticas públicas consistentes. 

Apesar da disposição das equipes envolvidas e da participação ativa de moradores e 

lideranças, é preciso reconhecer que o modelo adotado precisa ser aprimorado. Um 

 



 
 

126 

planejamento mais robusto, que considere a memória institucional do território e as 

especificidades de cada comunidade, é fundamental para que os Planos de Gestão Territorial e 

Ambiental sejam mais do que documentos formais, mas que sejam instrumentos construídos 

com e a partir dos sujeitos do território. 

 

3.1.2. A Segunda Rodada de Oficinas: Se Ajustando aos Ritmos das Comunidades 

As oficinas de escuta aconteceram entre os dias 12 e 21 de abril de 2024, aos finais de 

semana, reunindo comunidades quilombolas de diferentes regiões do território. As atividades 

foram realizadas nos mesmos polos definidos na primeira rodada de oficinas, garantindo 

continuidade ao processo de diálogo com as comunidades. 

Essa fase teve como objetivo apresentar às comunidades as sistematizações das 

demandas levantadas anteriormente, organizadas por eixos temáticos. Os grupos puderam 

avaliar, ajustar, sugerir inclusões ou exclusões, com a finalidade de consolidar as informações 

registradas até o momento. 

Tive a oportunidade de acompanhar as oficinas realizadas entre os dias 12 e 14 de 

abril, e participei diretamente da oficina no Polo Agrovila I, na Comunidade Quilombola 

Cajueiro. Estive envolvida nas atividades junto à equipe do projeto, composta por 

representantes da cartografia social, do Instituto Federal do Maranhão (IFMA) e do Ministério 

da Igualdade Racial (MIR), com o apoio fundamental dos mobilizadores locais. A oficina 

ocorreu na escola da comunidade, uma estrutura construída pela base militar e considerada 

pelos quilombolas como uma das melhores da região. 

Participaram da oficina, na Comunidade Cajueiro, 25 pessoas distribuídas entre as 

comunidades Cajueiro I (14 participantes), Manival (6 participantes), Paquatiua (1 

participante), Espera (1 participante) e Ponta Seca (3 participantes), conforme listagem de 

presença fornecida pelo IFMA. 

A oficina foi uma oportunidade para devolver aos participantes as informações 

levantadas anteriormente e para ouvir suas avaliações sobre o que havia sido registrado. Essa 

etapa, apesar de ser um momento importante de escuta e aproximação com as comunidades, 

também trouxe algumas dificuldades. Muitos participantes chegaram com a expectativa de 

que as oficinas possibilitassem um aprofundamento maior nas discussões sobre estratégias, 

 



 
 

127 

formas de implementação, definição de prioridades e articulação comunitária. No entanto, em 

alguns polos, a dinâmica de trabalho acabou se encerrando antes do tempo previsto, o que 

causou um certo esvaziamento e um sentimento de desânimo entre os presentes. 

É compreensível que, diante do prazo curto e da complexidade dos temas tratados, 

nem todas as questões conseguissem ser exploradas de forma mais detalhada. Além disso, 

tratar temas tão profundos e que envolvem histórias, saberes e demandas tão variadas em 

apenas algumas reuniões exige um ritmo que nem sempre é compatível com a urgência do 

calendário. 

Um ponto positivo, porém, foi a participação na dinâmica da cartografia social onde 

os quilombolas tiveram contato com mapas previamente elaborados que indicavam as 

localizações das comunidades, estradas, trilhas e outros marcos importantes do território. Os 

participantes foram convidados a interagir com esses mapas, localizando áreas significativas, 

como roças, cemitérios e outros marcos afetivos. O exercício proporcionou momentos de 

reaproximação com a memória coletiva e as histórias dos participantes. 

Além disso, a oficina contou com a presença de um número considerável de crianças. 

Organizei um momento lúdico com desenhos e tintas, que foi importante para proporcionar 

um ambiente acolhedor enquanto os adultos participavam da oficina. 

 

 



 
 

128 

Figura 15 - Acolhimento e pintura com as crianças do Polo Agrovila I, comunidade 
quilombola Cajueiro. 

 

Fonte: Acervo da autora, 2024. 

No dia seguinte, 13 de abril, seguimos para o Polo Agrovila II, onde realizamos a 

oficina na comunidade de Marudá, com a presença de 33 representantes de nove 

comunidades: Quero Ver (1), Mamuna (5), Mocajubal II (3), Marudá (13), Mutiti (1), Peru 

(4), Rio dos Paus (3), Só Assim (1) e Peptal (2), conforme listagem de presença fornecida 

pelo IFMA. 

 Durante o encontro, houve um debate bastante acalorado entre os próprios 

comunitários sobre o modelo de titulação fundiária, enquanto alguns defendiam o título 

coletivo do território, outros demonstraram resistência à proposta. Diante da divergência, foi 

necessário mediar a conversa com bastante cuidado, deixando evidente o papel de cada 

parceiro presente na oficina e reforçando que o foco da discussão era a permanência e a 

segurança do território, independentemente do modelo jurídico. O diálogo, embora tenso em 

 



 
 

129 

alguns momentos, revelou o quanto os moradores estão atentos e engajados nas decisões que 

envolvem o futuro de suas comunidades. 

Figura 16 - Mediação das oficinas do Polo Agrovila II, comunidade Marudá. 

 

Fonte: Acervo da autora, 2024. 

A oficina realizada no Polo Santa Maria, no dia 14 de abril, contou com a presença de 

representantes das comunidades de Peri-Açu (3), Brito (2), Pacuri (1), Santa Maria (5), Itapera 

(2), Ponta d’Areia (3), Mato Grosso (2), Canelatiua (2), São João de Cortes (1) e Vista Alegre 

(10), totalizando 31 participantes, conforme listagem de presença fornecida pelo IFMA. 

 O ambiente mais calmo, característico do domingo, favoreceu uma escuta atenta e o 

compartilhamento entre os grupos. Embora o espaço físico fosse reduzido, uma sala 

pertencente à associação local, o grupo se reorganizou, se apertou e coube. Já se notava o 

cansaço nos rostos de algumas pessoas, reflexo não apenas das atividades em andamento, mas 

também do acúmulo histórico de oficinas e escutas frequentemente promovidas por diferentes 

instituições de governo. Ainda assim, o compromisso coletivo com o processo de construção 

territorial permaneceu firme. 

 



 
 

130 

Apesar do bom envolvimento inicial, a atividade foi encerrada antes do tempo 

previsto. Como pesquisadora em campo, essa antecipação chamou minha atenção. A meu ver, 

havia condições para um aproveitamento mais qualificado do tempo disponível, 

especialmente diante das expectativas acumuladas desde a primeira rodada de oficinas.  

 

Figura 17 - Realização de oficina do Polo Santa Maria, comunidade Santa Maria. 

 

Fonte: Acervo da autora, 2024. 

As oficinas tiveram suas continuidades entre os dias 19 a 21 de abril, nas quais não 

tive a oportunidade de participar. Foram realizadas oficinas simultâneas em dois polos. No 

Polo Barreiro, a atividade aconteceu na comunidade Boa Vista e contou com 39 participantes 

de dez comunidades: Iguaiba (5), Barreiro (8), Remédio (3), Porto do Meio (6), Timbiras (1), 

Curuçá (1), Santa Rita (2), Burdão (2), Boa Vista (10) e Chã (1). No mesmo dia, o Polo 

Arenhengaua recebeu sua oficina, reunindo 28 pessoas das comunidades Cujupe (4), 

Arenhengaua (3), São Maurício (7), Tiquara (2), Porto Novo (2), Cajiba (5), além de cinco 

participantes que não se identificaram com uma comunidade específica. Listagem de presença 

fornecida pelo IFMA. 

 



 
 

131 

Em 20 de abril, foi a vez do Polo Peroba/Itapuaua, cuja oficina foi realizada na 

comunidade de Peroba de Cima, somando 51 participantes de 16 comunidades: Janã (9), Praia 

de Baixo (1), Peroba de Cima (5), Forquilha (1), Bacurejuba (1), Samucangaua (6), Perizinho 

(2), Iririzal (3), Itapuaua (3), Itaaú (1), Prainha (4), Santana de Caboclos (4), Terra Mole (4), 

Codó (1), Corre Fresco (3) e Peroba de Baixo (3), conforme listagem de presença fornecida 

pelo IFMA. 

Já no dia 21 de abril, duas oficinas finais da rodada. No Polo Oitiua, participaram 20 

pessoas de sete comunidades: Oitiua (3), Novo Belém (4), Itaperaí (3), São Raimundo (1), 

Baiacuaua (1), Segurado (4) e quatro participantes sem identificação do local. No mesmo dia, 

o Polo Pavão reuniu 16 pessoas das comunidades Conceição (1), Baixa Grande (1), Santo 

Inácio (2) e Pavão (12) conforme listagem de presença fornecida pelo IFMA. 

Ao todo, essa segunda rodada de oficinas contou com a participação de 243 pessoas, 

vindas de 67 comunidades distribuídas em oito polos, conforme listagem de presença 

fornecida pelo IFMA. 

Foi um processo intenso, tanto em termos de deslocamentos quanto de escuta. Em 

cada polo, foram organizados encontros coletivos que buscaram respeitar as formas próprias 

de organização das comunidades, seus ritmos e modos de expressão. Apesar dos desafios 

metodológicos das oficinas, como infraestrutura limitada, dificuldade de acesso e diversidade 

de experiências entre os participantes, as oficinas foram momentos importantes na construção 

dos planos. 

Esse retorno às comunidades foi muito mais do que um cumprimento de etapa, foi a 

oportunidade de retomar conversas iniciadas há anos, atualizar memórias coletivas e reafirmar 

compromissos com o território. Em cada roda de conversa, relatos de vida, disputas internas, 

esperanças e preocupações foram compartilhadas. O protagonismo das comunidades se fez 

presente nos gestos, nas palavras e nos silêncios. Houve espaço para desacordos, para 

perguntas difíceis, e também para reafirmações de pertencimento. 

Enquanto pesquisadora inserida nesse processo, compreendo que cada oficina é mais 

do que um instrumento técnico ou burocrático. Ela é também um território de produção de 

sentido. Um momento em que o viver quilombola se expressa em sua complexidade, como 

por exemplo as relações com a terra, com os encantados, com os modos próprios de 

organização social e com os sonhos de futuro. Nesses encontros, os fios da escuta, da 

 



 
 

132 

memória e da luta foram entrelaçados novamente. E isso, por si só, já diz muito sobre a força 

e a importância desse processo. 

A metodologia empregada nas oficinas buscou, de forma geral, garantir a escuta ativa 

e o protagonismo comunitário. As perguntas orientadoras, os mapas de base utilizados e a 

proposta de construção coletiva de diagnósticos e proposições foram instrumentos 

importantes para mediar o diálogo entre o conhecimento técnico e o saber local. No entanto, 

vale uma reflexão sensível sobre os limites dessa proposta quando aplicada em contextos tão 

diversos e, por vezes, com fragilidades logísticas e comunicacionais. 

Os mapas, por exemplo, embora úteis como disparadores visuais e ferramentas de 

localização territorial, nem sempre dialogaram diretamente com as formas como as 

comunidades compreendem e vivenciam seus territórios. A leitura cartográfica formal nem 

sempre é acessível o suficiente para abarcar as dimensões simbólicas, afetivas e políticas que 

os quilombos atribuem ao seu espaço. Em muitos momentos, percebi que o desenho do mapa 

técnico precisava ser “retraduzido” para caber nas narrativas locais, fossem elas guiadas pela 

história oral, pelos marcos naturais, pelos conflitos fundiários ou pela espiritualidade. 

 

 



 
 

133 

Figura 18 - Apresentação cartográfica para o Polo Agrovila I, comunidade de 
Cajueiro. 

 

Fonte: IFMA, 2024. 

Embora a noção de “polo” comunitário seja útil para fins logísticos e para a 

organização em escala do plano, ela pode, em certa medida, invisibilizar tensões internas e 

especificidades das relações entre as comunidades agrupadas. Conforme mencionado 

anteriormente, a escuta territorial foi conduzida com base na divisão do território em polos 

previamente definidos pelas próprias lideranças, considerando critérios como vizinhança, 

afinidades socioterritoriais e particularidades locais. Essa estratégia foi essencial para 

assegurar representatividade e ampliar a participação nas oficinas. No entanto, também 

revelou desafios importantes, como a sobreposição de agendas, as dificuldades de 

deslocamento, a limitação na infraestrutura local e o impacto das chuvas na realização das 

atividades. 

 



 
 

134 

Em alguns casos, havia diferentes níveis de engajamento ou de reconhecimento mútuo 

entre as comunidades de um mesmo polo, o que sugere que o agrupamento precisa considerar 

também vínculos históricos e trajetórias coletivas, para além da proximidade geográfica. 

Apesar dessas questões, é importante reconhecer que o esforço metodológico de 

construção participativa é valioso e que as oficinas foram, em muitos momentos, espaços 

genuínos de mobilização e troca, memórias vivas, demonstrando não apenas interesse, mas 

também apropriação do processo. Há, portanto, um terreno fértil para que a escuta técnica se 

torne cada vez mais sensível ao modo de existir e de falar quilombola, com suas pausas, seus 

contos, suas histórias e seus modos próprios de narrar o território. 

O desafio, do ponto de vista antropológico, é afinar ainda mais a escuta institucional e 

técnica para os ritmos e epistemologias comunitárias. Mais do que um plano, a PNGTAQ é 

também um exercício de tradução entre mundos. E esse encontro entre mundos precisa ser 

feito com cuidado, tempo e disposição para o encantamento e o desacordo porque é 

justamente aí que mora a potência da política quilombola. 

 

3.1.3 Terceira Rodada: Devolutiva Burocrática  

Entre os dias 31 de maio e 20 de junho de 2024, nos finais de semana, foi realizada a 

terceira rodada de oficinas dos Planos Locais de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola 

(PGTAQ). No Polo Agrovila I, a oficina foi realizada na comunidade Cajueiro no dia 31 de 

maio. Participaram moradores das comunidades Cajueiro I (17), Manival (3), Espera (2), 

Caicaua (2) e Ponta Seca (4), totalizando 28 participantes, conforme listagem de presença 

fornecida pelo IFMA.  

No dia 1º de junho, o Polo Agrovila II sediou sua oficina na comunidade de Marudá, 

reunindo 33 representantes de nove comunidades: Quero Ver (2), Mamuna (6), Mocajubal II 

(6), Marudá (9), Mutiti (1), Peru (3), Rio do Paus (2), Só Assim (1) e Peptal (3), conforme 

listagem de presença fornecida pelo IFMA. 

A oficina do Polo Barreiro, realizada em Boa Vista no dia 2 de junho, foi a que contou 

com o maior número de participantes comunitários: 49 pessoas de 11 comunidades. Estiveram 

presentes representantes de Iguaíba (7), Barreiro (10), Remédio (2), Porto do Meio (5), 

Timbiras (2), Curuçá (2), Santa Rita (3), Burdão (2), Boa Vista (12), Chã (1) e São Benedito 

 



 
 

135 

(3). No mesmo dia, o Polo Arenhengaua se reuniu em São Maurício, com 37 participantes das 

comunidades Cujupe (7), Arenhengaua (4), São Maurício (18), Tiquara (2), Porto Novo (3) e 

Cajiba (3), conforme listagem de presença fornecida pelo IFMA.  

A oficina do Polo Oitiua, realizada no dia 7 de junho em Novo Belém, contou com 34 

participantes das comunidades Oitiua (2), Novo Belém (13), Cajueiro II (5), Itaperaí (3), São 

Raimundo (1), Baiacuaua (3), Segurado (5), Traquaí (1) e Palmeira (1). No mesmo dia, o Polo 

Pavão realizou sua oficina na comunidade homônima, com 27 participantes oriundos de 

Conceição (2), Baixa Grande (2), Itapiranga (2), Pavão (20) e Centro da Vovó (1), conforme 

listagem de presença fornecida pelo IFMA. 

 Apesar do número menor de comunidades envolvidas, o encontro foi marcado por 

forte identidade territorial, reivindicações por segurança jurídica da terra e debates sobre 

memória, pertencimento e ancestralidade. 

A oficina do Polo Santa Maria, ocorrida no dia 9 de junho em Canelatiua, contou com 

37 participantes de dez comunidades: Peri-Açu (5), Brito (5), Pacuri (1), Santa Maria (2), 

Itapera (2), Ponta d’Areia (2), Canelatiua (16), São João de Cortes (1), Vista Alegre (2) e 

Tacaua (1), conforme listagem de presença fornecida pelo IFMA. O encontro ocorreu em uma 

sala pequena da associação local mas ainda assim, a escuta das lideranças evidenciou o 

acúmulo de experiências de resistência. 

No dia 20 de junho, o Polo Peroba/Itapuaua reuniu-se na comunidade Peroba de Cima. 

Estiveram presentes 16 representantes das comunidades Janã (4), Peroba de Cima (1), 

Samucangaua (4), Perizinho (2) e Iririzal (5), conforme listagem de presença fornecida pelo 

IFMA. 

O encontro foi antecedido por um incidente envolvendo a equipe técnica e servidores 

do IFMA, incluindo a servidora Poliana, que se envolveu em um pequeno acidente durante o 

deslocamento da comunidade até a cidade. O pneu da caminhonete contratada estourou, mas, 

felizmente, ninguém se feriu. O episódio ilustra os desafios logísticos enfrentados para 

alcançar localidades de difícil acesso. 

 

 

 



 
 

136 

 

Figura 19 - Percalços no deslocamento da equipe do IFMA.  

 

Fonte: IFMA, 2024. 

Ao todo, participaram da terceira rodada 261 representantes comunitários e 79 

comunidades, distribuídas entre os oito polos, conforme listagem de presença fornecida pelo 

IFMA. O processo, embora marcado pelo esforço institucional e pela mobilização territorial, 

revelou limites importantes da metodologia adotada.  

Figura 20 - Participantes da oficina do polo Pavão, na comunidade quilombola de 
Pavão. 

  

Fonte: IFMA, 2024. 

 



 
 

137 

A terceira rodada de oficinas foi pensada inicialmente como a etapa conclusiva de um 

processo participativo, seria um processo de validação. No entanto, a experiência em campo 

demonstrou que, apesar do comprometimento das comunidades e do esforço institucional 

envolvido, houve limitações metodológicas que justificam plenamente a realização de uma 

quarta oficina com foco na validação final dos planos. 

Um ponto específico que contribuiu para os impasses observados foi a decisão de 

iniciar algumas oficinas com a leitura detalhada do Termo de Execução Descentralizada (TED 

2), documento técnico do Ministério da Igualdade Racial que havia sido previamente 

compartilhado com um dos consultores do processo, que também é quilombola daquela 

região. A partir dessa leitura, o consultor avaliou que seria oportuno apresentar o documento 

às comunidades, possivelmente com a intenção de dar mais transparência ao processo. No 

entanto, a meu ver, tal escolha metodológica não favoreceu a dinâmica da escuta qualificada 

nem fortaleceu a participação comunitária. Pelo contrário, a linguagem técnica e o teor 

administrativo do documento geraram estranhamento, dúvidas e, em muitos casos, 

distanciamento por parte dos participantes. Em vez de mobilizar o diálogo, a leitura ocupou 

um tempo valioso que poderia ter sido dedicado à troca mais direta com os moradores sobre 

seus territórios, saberes e estratégias de futuro. 

Essa opção evidencia uma tensão recorrente em processos participativos conduzidos 

por instituições públicas, como a dificuldade em traduzir documentos e procedimentos 

formais em linguagens acessíveis para os sujeitos do território. Sendo assim, esse momento 

revela um desencontro entre as lógicas da gestão pública e as formas próprias de construção 

de sentido e diálogo das comunidades quilombolas. 

Ao longo da oficina, observou-se também uma carência de estratégias mais eficazes 

para facilitar a leitura e a validação dos dados acumulados nas fases anteriores. Embora os 

mapas e sistematizações tenham sido apresentados, faltou uma mediação mais sensível e 

conectada com os modos de vida, as formas de ocupação do território e os sistemas próprios 

de organização comunitária. Sem um fio condutor melhor definido, muitos participantes não 

se reconheceram plenamente nas sínteses apresentadas e expressaram o desejo de debater com 

mais profundidade suas prioridades territoriais, seus projetos de futuro e suas estratégias de 

fortalecimento político e coletivo. 

 



 
 

138 

Percepção materializada na fala de Dorinete Serejo, representante do município e 

participante ativa das oficinas, que, em nossa conversa, reconheceu a ampla participação e a 

liberdade para a expressão durante os encontros, mas com limitações impostas pela 

metodologia das oficinas. Ainda assim, ponderou que serviu para o desenvolvimento do 

trabalho: 

De muitas, assim, porque foram bastante mesmo, eu consegui participar de 
mais da metade, quando eu falo do geralzão no município todo. Participei do 
meu polo, mas acompanhei outros polos também. Foi bastante participativa. 
As pessoas tinham liberdade para falar seus pensamentos, suas ideias […] A 
metodologia em si, não sei se foi a melhor, mas assim, deu para a gente 
trabalhar, né? Talvez se fosse de outra forma, talvez tivesse sido até melhor, 
mas da forma que foi, também foi legal (Dorinete Serejo, Comunidade 
Canelatiua, entrevista individual). 

Essa reflexão ressalta a importância de considerar a adaptabilidade e o diálogo 

contínuo na construção dos processos participativos, reconhecendo os acertos e as 

possibilidades de aprimoramento das metodologias aplicadas. O compromisso das 

comunidades com o processo, no entanto, foi notável. Mesmo diante de desafios logísticos, 

como as limitações de espaço físico, exemplificadas na oficina do Polo Santa Maria, e o 

cansaço acumulado por agendas intensas, a presença ativa e o interesse demonstrado pelos 

participantes reafirmam a importância de garantir metodologias que valorizem o tempo, a 

escuta e o protagonismo comunitário. 

Portanto, levar a sério os seus interlocutores, envolve, eticamente, o mapeamento das 

demandas, a flexibilidade para mudar o planejamento, mas também a produção de devolutivas 

que ressoem com o contexto de elaboração e de seus beneficiários. 

 

3.1.4. Da Quarta Rodada de Oficinas: Por um Planejamento Metodológico 

“Começo, Meio, Começo” 

 

A quarta etapa do processo participativo de construção dos Planos de Gestão 

Territorial e Ambiental Quilombola (PGTAQs) aconteceu entre os dias 23 e 25 de agosto de 

2024. As atividades foram realizadas na comunidade quilombola Canelatiua, no povoado 

Novo Belém, e também no auditório do Instituto Federal do Maranhão (IFMA), campus 

Alcântara. Esta fase surgiu como resposta à necessidade de reposicionamento metodológico 

 



 
 

139 

identificada nas etapas anteriores, particularmente na terceira oficina, que havia sido 

inicialmente concebida como etapa final de validação. Apesar do esforço coletivo empenhado 

pela equipe executora e das condições logísticas desafiadoras inerentes ao território, a 

experiência da quarta oficina revelou novas tensões entre os objetivos propostos e os meios 

adotados para alcançá-los, apontando para importantes lições sobre a condução de processos 

participativos em contextos quilombolas. 

Figura 21 - Oficina na Comunidade quilombola Novo Belém 

 

Fonte: Arquivo da autora, 2024. 

Logo no início das oficinas, optou-se por iniciar os trabalhos com uma apresentação 

detalhada sobre os “sisteminhas” modelo de produção agroecológica de base familiar previsto 

como uma das metas do Termo de Execução Descentralizada (TED nº 13/2023). Embora essa 

escolha tenha se desviado do objetivo central da etapa, que era a consolidação, sistematização 

e validação dos planos territoriais, ela foi considerada necessária diante de dois fatores. 

Um dos primeiros aprendizados deste processo foi escutar, com frequência, a crítica 

das comunidades sobre o acúmulo de reuniões e encontros que, ao longo dos anos, não se 

traduziram em mudanças concretas em seus territórios. Há um cansaço diante de promessas 

feitas em diferentes momentos e por diferentes atores institucionais, que muitas vezes não se 

cumprem ou desaparecem com a troca de gestões. Essa sensação de estagnação expressa mais 

 



 
 

140 

do que uma cobrança por resultados, ela revela um descompasso entre o tempo vivido pelas 

comunidades e o tempo do governo. 

O Professor José Barros Filho, coordenador local do projeto, também chamou atenção 

para essa questão ao refletir sobre os desafios da mobilização comunitária: “Havia uma certa 

fadiga. Muitos diziam que era ‘reunião demais, discussão demais’. A cobrança era clara: 

queriam ações práticas, projetos, coisas que realmente fizessem diferença no dia a dia deles.” 

A fala do professor evidencia que, para além da metodologia participativa adotada, o 

sucesso de processos como a construção dos PGTAQs depende da capacidade de articular 

escuta e resposta, planejamento e execução, expectativa e efetividade. Quando isso não 

ocorre, o que se instala é um ceticismo que impacta diretamente a disposição das 

comunidades em se engajar em novas iniciativas. 

Enquanto o cotidiano das comunidades é marcado por urgências reais e pela 

necessidade de respostas imediatas, o tempo da política pública é limitado por processos 

burocráticos, mudanças de prioridades e instabilidades institucionais, opera de maneira muitas 

vezes distante e indiferente à realidade local. Esse desencontro temporal produz não só 

frustração, mas também um desgaste, a sensação de que a escuta, quando não leva a 

desdobramentos práticos, torna-se vazia e até desmobilizadora. 

Reconhecer essa crítica não é um obstáculo, mas um ponto de partida ético e político. 

É preciso compreender que escutar não é apenas ouvir, mas assumir responsabilidade sobre o 

que se faz com o que foi dito. Nesse sentido, a metodologia de trabalho e o próprio papel do 

Governo precisam estar à altura da densidade do que foi compartilhado, do acúmulo de 

memórias, e da força histórica que marca os territórios quilombolas.  

Nesse contexto, apresentar o Sisteminha logo no início foi uma forma de sinalizar o 

início de ações concretas, com impacto direto nos territórios e o fato de que a tecnologia ainda 

não havia sido apresentada diretamente às comunidades. Até então, ela circulava apenas entre 

o MIR, o IFMA e algumas entidades parceiras. Não apresentar essa proposta logo de início 

poderia comprometer o novo ciclo de diálogo, gerando desconfiança e sensação de exclusão. 

Assim, ainda que a decisão tenha afetado o foco inicial das oficinas, buscou-se com ela 

construir um ambiente de escuta mais transparente e comprometido com resultados reais. 

 



 
 

141 

Do ponto de vista do conteúdo, constatou-se que os PGTAQs ainda não haviam sido 

apresentados em formato consolidado. Em vez disso, optou-se por uma dinâmica centrada na 

leitura de listas de demandas anteriormente levantadas, sem o suporte de instrumentos mais 

robustos de sistematização. Essa ausência de uma documentação visual e escrita mais 

estruturada compromete significativamente a capacidade das comunidades de exercer, de 

modo crítico e informado, a validação dos planos. O que se observou, em termos 

antropológicos, foi um deslocamento da escuta qualificada para uma escuta difusa, que 

retomava pontos fragmentados sem permitir a apreensão do plano como um todo o que, em 

processos de planejamento territorial, esse tipo de abordagem enfraquece a participação das 

comunidades e dificulta que elas se reconheçam nas decisões que estão sendo tomadas. 

Ao final, a devolutiva institucional feita pela Secretaria de Políticas para Quilombolas, 

Povos e Comunidades Tradicionais de Matriz Africana, Povos de Terreiros e Ciganos 

evidenciou um desalinhamento entre as orientações originalmente pactuadas e as atividades 

que de fato foram realizadas. Os PGTAQs exigem uma abordagem sensível às realidades 

diversas e complexas dos territórios quilombolas. No entanto, a metodologia adotada nas 

oficinas pareceu simplificada demais, centrada em coleta de demandas e não em processos 

reais de planejamento. Isso gerou um desalinhamento entre o que se propôs (um plano 

territorial estratégico) e o que de fato se praticou (levantamento pontual de necessidades). 

O Secretário Ronaldo dos Santos, ao reconhecer os limites da etapa, orientou que 

fossem enviados ao Ministério os oito PGTAQs, organizados por polo, para que passassem 

por uma análise técnica coordenada pela Coordenação de Gestão Territorial e Ambiental 

Quilombola, com apoio da Coordenação de Projetos e Orçamentos para Quilombolas e da 

Diretoria de Políticas para Quilombolas e Ciganos. Caberia ao Instituto Federal do Maranhão 

(IFMA), enquanto instituição executora e detentora de expertise no tema, revisar e propor os 

ajustes necessários à qualidade final dos planos. 

A partir dessa revisão técnica, será então convocada uma nova rodada de oficinas, para 

apresentar às comunidades as versões consolidadas dos planos, garantindo que a etapa final 

seja, de fato, um espaço legítimo de validação popular. O lançamento oficial dos planos está 

condicionado à conclusão dessa fase final, que busca assegurar a fidelidade metodológica e o 

respeito às diretrizes participativas que orientam a política de gestão territorial e ambiental 

quilombola. 

 



 
 

142 

Do ponto de vista antropológico, o que está em jogo não é somente a qualidade técnica 

de um produto institucional, mas a integridade de um processo político-pedagógico. Em se 

tratando de territórios quilombolas, profundamente marcados por formas específicas de 

organização social, memória coletiva e ancestralidade territorial, qualquer instrumento de 

planejamento que se pretenda legítimo precisa dialogar com esses elementos. Isso exige 

escuta atenta, linguagem acessível, mediações culturalmente sensíveis e metodologias que 

valorizem as formas próprias de produção do saber. 

Em campo, pude ouvir algumas avaliações sobre o processo geral, as quais indicaram 

percepções distintas sobre a metodologia e o processo participativo. Catarina Josefa Ribeiro, 

da comunidade Samucangaua, destacou facilidade das oficinas, afirmando que “tudo foi 

entendido” e valorizando a oportunidade de “repetir” e aprofundar os temas, o que evidenciou 

para ela a importância de um espaço aberto à fala: 

Com certeza. Da minha oficina que eu participei, eu gostei, graças a Deus 
que a gente foi participar. Tudo que a gente já falou, a gente teve 
oportunidade de falar mais, repetir. E tudo foi entendido (Catarina Josefa 
Ribeiro, Comunidade Samucangaua, entrevista individual). 

Já para Francy Jony Brito Morais Pires, da comunidade São João de Côrtes, o 

aspecto cultural e comunitário do processo foram um destaque, elaborando objetivos 

alinhados às reais demandas: 

As oficinas foram boas, uma oportunidade de manter contato direto com a 
comunidade, com as vivências de cada lugar, com a cultura. Teve troca de 
experiências, momentos de entretenimento, foi muito importante […] todas 
as atividades desenvolvidas nas comunidades foram baseadas nas 
necessidades da comunidade local. E teve a participação dos moradores 
(Francy Pires, Comunidade de São João de Côrtes, entrevista individual). 

Por sua vez, Andrey Costa Pereira, da comunidade Oitiua, embora concordasse sobre 

o significativo engajamento comunitário, frisou que as lideranças e as mulheres compuseram 

com mais força, ao passo que os jovens pouco colaboraram. Diante disso, Andrey analisou a 

construção da política positivamente, mas atento e desejante para sua implementação: 

A participação das lideranças foi boa. Elas atuam como pontes de confiança 
nas comunidades. As mulheres, como sempre, mostrando força. Os jovens, 
em algumas situações, são minoria. Falta mais participação e envolvimento 
por parte deles […] Na minha percepção, a construção da política foi 
positiva. Representa um avanço importante no diálogo entre Estado e as 
comunidades. Mas é essencial acompanhar sua implementação na prática, em 
ações concretas (Andrey Pereira, Comunidade Oitiua, entrevista individual). 

 



 
 

143 

Essas falas, combinadas, revelam que embora a metodologia das oficinas tenha sido 

bem recebida em termos de acessibilidade e abertura para o diálogo, há desafios relacionados 

à efetiva inclusão de todos os grupos sociais e à continuidade das ações para além do espaço 

formal das oficinas. Tal constatação reforça a necessidade de metodologias flexíveis, 

culturalmente sensíveis e que considerem as diferentes temporalidades e dinâmicas internas 

das comunidades quilombolas. 

Portanto, a quarta rodada, embora marcada por limitações metodológicas importantes, 

reafirmou a necessidade de processos mais coerentes com os princípios da participação 

informada e do protagonismo comunitário. Mais do que um momento de validação, trata-se 

agora de garantir que os planos sejam efetivamente reconhecidos pelas comunidades como 

expressão legítima de suas escolhas, saberes e projetos de futuro. Para isso, é fundamental que 

os próximos passos sejam orientados por uma postura dialógica, horizontal e eticamente 

comprometida com a centralidade das comunidades quilombolas como sujeitos políticos do 

processo. 

Perguntado sobre como avalia o potencial dos PGTAQs, a partir da experiência local 

em Alcântara, para promover o fortalecimento da autonomia e da sustentabilidade nos 

territórios quilombolas, o professor José Barros Filho respondeu: 

A partir da experiência em curso no território quilombola de Alcântara, acredito que 
o PNGTAQ possui grande potencial para fortalecer a autonomia e a sustentabilidade 
das comunidades quilombolas, principalmente porque coloca no centro o 
protagonismo das comunidades na identificação de suas necessidades e no 
planejamento de ações. Mas, para que o PNGTAQ alcance seus objetivos, é 
fundamental superar desafios como a fragilidade institucional, a resistência de 
gestores locais, as dificuldades logísticas em territórios extensos e os conflitos 
internos em algumas comunidades (José Filho, coordenador IFMA, entrevista 
individual). 

O Professor José também destacou recomendações ou reflexões com base no que tem 

sido observado até o momento: 

Uma recomendação central é a importância de garantir a continuidade dos processos 
participativos, mesmo após a finalização dos PGTAQs. É fundamental que a 
elaboração dos planos não seja vista como o fim, mas como o início de um ciclo 
permanente de gestão territorial, no qual as comunidades mantenham protagonismo 
na implementação, no monitoramento e na atualização das ações pactuadas. Além 
disso, é necessário que as diferentes esferas governamentais assumam efetivamente 
suas responsabilidades, assegurando apoio técnico, institucional e financeiro 
contínuo, para que os planos não fiquem apenas no papel. Por fim, em termos 
metodológicos, é preciso reconhecer que cada território quilombola possui uma 
dinâmica própria, marcada por especificidades históricas, políticas e culturais, o que 
exige uma escuta atenta e flexibilidade das equipes envolvidas na assessoria técnica 
(José Filho, coordenador IFMA, entrevista individual). 

 



 
 

144 

Ao mesmo tempo, em que acompanhava a construção dos Planos Locais de Gestão 

Territorial e Ambiental Quilombola (PGTAQ), que constituem a primeira fase de 

implementação da política de gestão territorial e ambiental nas comunidades quilombolas de 

Alcântara, tive também a oportunidade de acompanhar o início de outras ações concretas em 

curso no território, dentre elas, a implantação das unidades do “Sisteminha Comunidade em 

Ação”. Julgo importante abrir aqui um parêntese para tratar com mais atenção dessa ação 

específica, não somente por seu impacto material imediato na vida das famílias, mas também 

pelo que ela revela sobre a potência da participação comunitária nos processos de tomada de 

decisão e na construção de políticas públicas com sentido territorializado. 

Embora já tenha mencionado anteriormente do que se trata o Sisteminha, considero 

pertinente reiterar: trata-se de uma tecnologia social desenvolvida pela EMBRAPA, concebida 

como um sistema de produção agroecológica integrada em pequena escala. Suas unidades 

combinam módulos interdependentes, tanque de peixes, horta, aviário, composteira e 

minhocário, permitindo o uso eficiente de recursos naturais, o aproveitamento de resíduos e a 

produção diversificada de alimentos. Mais do que um conjunto de técnicas, o Sisteminha 

opera como uma proposta de fortalecimento da autonomia alimentar e produtiva das famílias, 

de forma adaptável ao contexto ambiental, social e econômico de cada território. 

Durante as oficinas realizadas nos diversos polos do território quilombola de 

Alcântara, a demanda pela ampliação do número inicialmente previsto de unidades do 

Sisteminha e de usinas fotovoltaicas surgiu com força e frequência. O projeto previa, em sua 

versão original, a instalação de 31 unidades de cada. Entretanto, nas escutas comunitárias, 

essa previsão foi reiteradamente contestada pelas lideranças e moradores, que apontavam sua 

insuficiência frente à dimensão do território e à realidade concreta das famílias quilombolas. 

A fala dos quilombolas e de representantes das entidades era direta, como a sra. Valdirene 

Ferreira Mendonça “não basta planejar, é preciso fazer o que realmente chega na ponta, no dia 

a dia da roça e da cozinha”. 

O que se seguiu a essa manifestação foi um processo vivo de reorientação do 

planejamento. As entidades que realizam a mediação política no território acolheram as 

demandas das comunidades e, em articulação com o Ministério da Igualdade Racial (MIR), 

propuseram uma readequação do projeto, ampliação o número de unidades do Sisteminha 

para 79, e a redução do número de usinas fotovoltaicas de 31 para 10. Tal decisão foi 

 



 
 

145 

oficializada junto ao Instituto Federal do Maranhão (IFMA) por meio do Ofício nº 

323/2024/MIR, que autorizou também o redirecionamento dos recursos.  

A alteração, embora envolvesse aspectos administrativos e financeiros, refletia uma 

decisão política e comunitária de grande densidade simbólica. Ao reivindicar a ampliação do 

Sisteminha, as comunidades quilombolas de Alcântara não estavam apenas solicitando um 

incremento quantitativo, estavam afirmando um projeto de território baseado na soberania 

alimentar, na economia do cuidado e na valorização dos saberes locais. O Sisteminha, nesse 

sentido, converte-se em uma metáfora viva daquilo que as comunidades desejam cultivar: 

autonomia, solidariedade e permanência digna no território. 

Essa configuração dialoga com a proposta de Bispo (2015), na subversão da 

compreensão colonialista de linearidade do tempo, dos processos e das coisas. Propor uma 

lógica de “começo, meio e começo” é entender que os processos históricos e sociais não 

caminham para um fim, como numa narrativa com desfecho. Em vez disso, eles se 

desenvolvem em ciclos contínuos, onde cada final é, na verdade, um novo começo.  

Isto posto, essa lógica afropindorâmica do tempo e dos processos tensiona as 

proposições do Estado, sobretudo em seus fundamentos metodológicos de intervenção. 

Elaborar uma proposta de escuta, devolutiva e implementação representa uma forma muito 

específica de construção, reconhecida pelo Estado como o ideal, mas que sofrerá fissuras no 

encontro com outras formas de concepção e organização, como identificado nessa pesquisa.  

Portanto, nesses termos, aponto para a importância de uma metodologia de “começo, 

meio e começo” Bispo (2015) na aproximação e elaboração de planos de reparação histórica 

para comunidades quilombolas. Planos que não busquem somente um “lugar de chegada” nos 

moldes do Estado ou da modernidade, mas permanecem em luta para continuar começando, 

cuidando da terra, da vida e da comunidade. 

Durante o processo de readequação, às próprias comunidades indicaram as e os 

responsáveis pelas 79 unidades, a partir de critérios pactuados com a coordenação do projeto, 

residir no território; demonstrar motivação e interesse em manter a unidade funcionando; ter 

participado das oficinas do PGTAQ; estar disposto ou disposta a compartilhar a experiência 

com outras famílias, ser multiplicador ou multiplicarora; compor uma família com mais de 

quatro integrantes; e ter disponibilidade para participar de intercâmbios formativos. A seleção, 

 



 
 

146 

conduzida internamente pelas comunidades, reforça a centralidade da autogestão e o 

protagonismo local no processo de implementação, informações repassadas pelo IFMA. 

A formação dos/das responsáveis pelas unidades foi iniciada com uma etapa teórica, 

conduzida pelo professor Luiz Guilherme, da EMBRAPA, assessor técnico do projeto. Mas, 

reconhecendo que o conhecimento se constrói também no fazer e na troca de experiências, a 

formação incluiu duas visitas técnicas à comunidade quilombola de São Martins, no 

município de Paulistana, Piauí, referência nacional na implementação do Sisteminha. A 

primeira visita ocorreu entre os dias 19 e 21 de julho; a segunda, entre os dias 29 de agosto e 

1º de setembro. Nessas ocasiões, os e as representantes de Alcântara puderam não apenas 

conhecer in loco o funcionamento dos módulos, mas sobretudo dialogar com outras famílias 

quilombolas sobre as práticas, os desafios, os ajustes necessários, e os resultados obtidos em 

contextos semelhantes, informações fornecidas pelo IFMA. 

É importante registrar que essa reconfiguração, embora extremamente positiva, gerou 

também um impacto no cronograma de execução do projeto. As redefinições realizadas entre 

o final de abril e meados de junho atrasaram o início da contratação das empresas 

responsáveis pela montagem e pelas capacitações técnicas. Ainda assim, o saldo político e 

comunitário do processo foi imensamente mais valioso do que qualquer cronograma 

preestabelecido 

A instalação de 79 tanques para criação de peixes em comunidades quilombolas de 

Alcântara, conforme divulgado pelo IFMA13, representa mais do que a chegada de 

equipamentos produtivos. Inseridos em um território de práticas coletivas e saberes 

tradicionais, esses tanques se tornam parte de estratégias locais de autonomia, cuidado e 

resistência. As próximas etapas são: criação de aves, minhocário, composteira e hortas, 

reforçam uma lógica integrada e agroecológica, conectada aos modos de vida quilombolas.  

O que se viu foi um processo exemplar de apropriação comunitária de uma política 

pública, nas quais as decisões técnicas foram tensionadas, ressignificadas e reconstruídas a 

partir das necessidades, visões de futuro e estratégias coletivas das comunidades. A 

experiência do Sisteminha em Alcântara mostra que, quando há escuta real e disposição para 

13 Veja em 
https://www.google.com/url?q=https://www.instagram.com/p/DL2RSL3xHfl/&sa=D&source=docs&ust=175268
0334065471&usg=AOvVaw24fKQqk_jZ82ybLyy1pgps 

 

https://www.instagram.com/p/DL2RSL3xHfl/
https://www.instagram.com/p/DL2RSL3xHfl/


 
 

147 

o diálogo institucional, é possível transformar instrumentos burocráticos em caminhos vivos 

para a construção de justiça territorial.  

As tratativas entre MIR, IFMA e comunidades não foram interrompidas, 

especialmente diante da previsão de recursos ainda disponíveis no âmbito da política. Como 

resultado dessas articulações, foi firmado, em 12 de julho de 2024, o Termo de Execução 

Descentralizada (TED) nº 13/2024, com o objetivo de implementar ações de Gestão 

Territorial e Ambiental Quilombola no Território Étnico de Alcântara. A partir das 

informações coletadas nas oficinas e das escutas realizadas junto às entidades locais, 

construiu-se um plano de trabalho alinhado às realidades e especificidades do território.  

Dentre as etapas previstas no segundo Termo de Execução Descentralizada (TED), 

destaca-se a Etapa 5: Aquisição de insumos agrícolas e pesqueiros destinados ao apoio das 

comunidades quilombolas. Trata-se de uma ação estruturante voltada ao fortalecimento dos 

modos de vida tradicionais, da segurança alimentar e da economia territorial. Essa etapa está 

sendo acompanhada pelos professores do IFMA Izabel Funo e Caio, ambos doutores em 

Recursos Pesqueiros e Aquicultura. 

Esse caráter dinamizador da construção dos PGTAQs foi destacado por José Barros 

Filho, professor do Instituto Federal do Maranhão (IFMA) e coordenador local do projeto. Ao 

ser questionado sobre a existência de impactos imediatos decorrentes da construção dos 

planos, mesmo antes de sua conclusão formal, o professor afirmou: 

Mesmo antes da finalização dos Planos Locais de Gestão Territorial e 
Ambiental Quilombola, a construção coletiva dos planos já tem gerado 
impactos concretos nas comunidades. Algumas ações prioritárias, 
identificadas durante as oficinas e registradas no relatório prévio dos planos, 
começaram a ser encaminhadas por meio de articulações entre instituições 
parceiras, como o Termo de Execução Descentralizada (TED) firmado entre 
MIR e IFMA. Entre as ações do chamado TED 2, destacam-se iniciativas 
voltadas à revitalização da pesca artesanal, como o apoio à construção e 
recuperação de embarcações, redes e áreas de despesca. Na agricultura, 
foram apontadas ações para a melhoria do cultivo tradicional com uso de 
práticas agroecológicas. Também houve forte demanda pela melhoria das 
casas de farinha, com destaque para a necessidade de reestruturação física e 
aquisição de equipamentos que garantam melhores condições de trabalho e 
segurança alimentar (José Filho, coordenador IFMA, entrevista individual).  

No dia 8 de junho de 2025, estive novamente no território, em caráter independente, 

como pesquisadora quilombola Kalunga, sem qualquer vínculo institucional com o governo 

federal. Minha presença se deu no contexto da pesquisa de campo que realizei de forma 

 



 
 

148 

autônoma, dialogando diretamente com os quilombolas para colher informações sobre como 

se deram as oficinas de construção dos PGTAs. 

Na ocasião, tive a alegria de participar da última oficina da atividade do Curso de 

construção de embarcações artesanais, realizada na comunidade quilombola de São João de 

Cortes. A formação foi conduzida por dois mestres quilombolas da própria comunidade, 

reunindo 20 participantes, 10 com cada mestre. As oficinas não apenas resgataram saberes 

ancestrais ligados à navegação e à carpintaria naval tradicional, como também promoveu o 

intercâmbio entre comunidades. 

O encerramento da oficina foi marcado por um gesto emocionante, o sorteio de uma 

canoa entre os participantes. O ganhador, tomado pela alegria, chegou a expressar sua 

intenção de vender a embarcação para repartir o valor com os colegas, de modo que todos 

pudessem comprar materiais e construir suas próprias canoas. No entanto, tal ação não era 

permitida, de acordo com orientação do professor Caio Lourenço, pois havia um termo 

firmado com o IFMA prevendo que a embarcação doada deveria permanecer com o sorteado, 

com fins comunitários. 

Figura 22 - Oficina do Curso de construção de embarcações artesanais 

 

Fonte: Acervo da autora, 2025. 

 



 
 

149 

Fiquei profundamente feliz em acompanhar essa atividade, especialmente ao perceber 

o entusiasmo dos participantes, alguns mais velhos, outros bastante jovens, que demonstraram 

genuíno interesse em resgatar e manter viva uma prática tradicional que dialoga com a 

cultura, o território e a ancestralidade quilombola. Esses momentos reforçam a potência das 

ações construídas a partir das próprias comunidades, o quanto as oficinas de construção dos 

planos foi importante e o quanto é necessário de políticas públicas que respeitem os saberes e 

modos de vida ancestrais. 

Após retornar a Brasília, continuei acompanhando à distância o desenvolvimento das 

atividades desta etapa. A professora Izabel Funo me mantinha constantemente informada, 

enviando quase diariamente relatos e fotos que mostravam a evolução das ações e, sobretudo, 

a alegria dos cursistas. Entre os muitos retornos recebidos, um dos mais marcantes foi o do 

participante Hugo Renan Serejo Diniz, de 37 anos, pescador e motorista, que compartilhou 

com entusiasmo sua experiência: 

Pra mim foi muito importante, pois aprendi ainda mais numa área que eu já 
conhecia um pouco. Com o curso, o total empenho dos professores e, 
principalmente, de nós alunos, percebi que, se me dedicasse totalmente à 
profissão, em pouco tempo também seria um profissional na área. Antes do 
curso, eu era um pescador que só tinha rede. Após as aulas, consegui 
construir minha própria canoa em menos de 30 dias. Agora, sigo 
confeccionando a minha canoa e quero continuar praticando, porque não 
quero esquecer o que aprendi. Se tiver encomenda de canoas, com certeza 
vou fazer e dar o meu melhor para entregar um trabalho bem feito (Hugo 
Diniz, entrevista individual). 

 

Figura 23 - Embarcações artesanais construídas no curso. 

 

Fonte: Acervo do cursista Hugo Diniz, 2025.  

 



 
 

150 

O relato de Hugo expressa de forma viva o impacto direto do curso na vida dos 

participantes, revelando não apenas a apropriação de novos saberes, mas também o 

fortalecimento da autoestima e a abertura para novas possibilidades de geração de renda e 

valorização dos saberes tradicionais. 

No dia 10 de julho de 2025, recebi da professora Izabel Funo uma série de registros 

fotográficos que mostram momentos da entrega de freezers e canoas a pescadores 

quilombolas de Alcântara. As imagens vieram acompanhadas de relatos potentes, que falam 

sobre transformação cotidiana, alegria e reexistência no território. Em entrevista, Izabel 

escreveu: 

No eixo da pesca, mais de 430 famílias serão contempladas com 
equipamentos e insumos. Até agora, 80 famílias já receberam os materiais e, 
nos próximos três meses, seguiremos com as demais entregas. Essas ações 
fortalecem a cadeia produtiva da pesca artesanal no Território Étnico de 
Alcântara, melhoram as condições de trabalho dos pescadores e contribuem 
com a sustentabilidade dos recursos pesqueiros [...] É simplesmente 
gratificante ver a alegria de um pescador recebendo uma canoa que ele vai 
poder usar para realizar sua pesca de subsistência, ou de receber um freezer 
que ele vai finalmente poder usar para armazenar adequadamente o seu 
pescado. Todos receberam os equipamentos com muita felicidade. Alguns, 
pela primeira vez, terão um freezer em casa. Outros pescadores, pela 
primeira vez, terão uma canoa. Isso vai otimizar muito a atividade de pesca 
realizada por essas famílias (Izabel Funo, professora IFMA, entrevista 
individual). 

Figura 24 - Entrega dos freezers aos pescadores e suas famílias 

 

Fonte: Acervo pessoal da professora Izabel Funo, 2025. 

 



 
 

151 

As palavras da professora Izabel, que acompanha de perto esse processo, expressam muito 

mais que a entrega de objetos revelam a dimensão afetiva, simbólica e política de ações que se 

voltam para a valorização de modos de vida historicamente invisibilizados. Canoa, motor, 

freezer, tudo isso, ali, é também território, memória e futuro possível. 

 

3.2 O Acordo Entre O Governo Brasileiro E As 

Comunidades Quilombolas De Alcântara: Um Marco De 

Reparação Histórica E Reconhecimento Territorial 

Durante a elaboração dos Planos Locais de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola 

(PNGTAQ) de Alcântara, ainda em fase de validação comunitária, acompanhamos de perto 

um processo histórico. Em setembro de 2024, foi anunciado um acordo entre o governo 

federal e as comunidades quilombolas de Alcântara, resultado de anos de mobilização política 

e luta pelo direito ao território. A entrega simbólica dos títulos de domínio pelo presidente da 

República, Luiz Inácio Lula da Silva, marcou o início de uma nova etapa no processo de 

reparação dos impactos provocados pelos deslocamentos compulsórios relacionados à 

instalação da base espacial, ainda na década de 1980. 

Ao ser indagado sobre o Acordo de Alcântara, firmado em setembro de 2024 com a 

presença do Presidente Luiz Inácio Lula da Silva no território, Ronaldo dos Santos destacou a 

importância histórica e simbólica do gesto como “necessário". Na minha opinião, chegamos 

ao melhor cenário possível, já imaginado ou nem imaginado um dia." 

A avaliação positiva expressa o entendimento de que o acordo representa não apenas 

um avanço político, mas também uma reparação parcial às comunidades quilombolas afetadas 

por décadas de violações de direitos territoriais. Sobre o acompanhamento governamental em 

relação aos impactos do Centro de Lançamento de Alcântara (CLA) sobre as comunidades 

quilombolas, Ronaldo reforça o compromisso ético e institucional do Estado brasileiro: 

​
O esforço do nosso tempo é frear os impactos e mitigar parte dos impactos 
acumulados ao longo do tempo. Sabemos que existem prejuízos que são impagáveis, 
mas precisamos levar paz e dignidade às pessoas como gesto de que somos um 
Estado comprometido com os Direitos Humanos (Ronaldo dos Santos, Secretário 
MIR, entrevista individual). 

 



 
 

152 

Ronaldo conclui dizendo que três medidas prioritárias têm sido adotadas pelo governo 

como forma de mitigação e reparação: (i) a assinatura do acordo que encerra a perspectiva de 

ampliação da Base de Lançamento de Alcântara; (ii) a elaboração e implementação do Plano 

de Gestão Territorial e Ambiental do Território Étnico Quilombola de Alcântara; e (iii) a 

titulação imediata do território quilombola. Conforme reforça Ronaldo dos Santos, essas são 

ações de "altíssima relevância" e fundamentais para superar os efeitos negativos da presença 

do CLA sobre as comunidades locais. 

Esse momento simbólico foi reforçado com a publicação do Decreto nº 12.190, de 20 

de setembro de 2024, que declara de interesse social os imóveis rurais com domínio válido 

localizados no território tradicional quilombola de Alcântara. O decreto autoriza o INCRA a 

promover a desapropriação das áreas necessárias para garantir a titulação definitiva do 

território. Essa medida tem um peso importante, ao fortalecer juridicamente a posse coletiva 

das comunidades sobre suas terras de uso tradicional, reconhecidas oficialmente pela Portaria 

nº 658/2024 do próprio INCRA. 

O Acordo de Alcântara também foi recebido com cautela e esperança pelas lideranças 

quilombolas do território, que há décadas protagonizam a resistência frente às violações 

causadas pela instalação da base espacial. Dorinete Serejo Morais, do Movimento dos 

Atingidos pela Base Espacial de Alcântara (MABE), expressa o sentimento coletivo de 

conquista e transformação: 

É, o que eu posso dizer? A cereja do bolo de todos esses anos de luta pela titulação 
do território. A gente tinha um pouco de receio, mas hoje eu percebo que foi a 
melhor coisa que a gente fez: foi ter aceitado fazer esse acordo, que eu acredito que 
em breve a gente terá curtido o nosso território titulado e o restante em processo de 
titulação (Doriente Serejo, representante MABE, entrevista pessoal). 

Seu depoimento evidencia não apenas o valor simbólico do acordo, mas também a expectativa 

concreta de avanço na regularização fundiária, um passo essencial para a garantia dos direitos 

territoriais e da dignidade das comunidades quilombolas de Alcântara. 

O decreto também estabelece que não haverá indenização para benfeitorias irregulares, 

áreas públicas ou propriedades cujo domínio seja juridicamente inválido. Ao mesmo tempo, 

abre a possibilidade de que projetos de infraestrutura e interesse público possam ser realizados 

na região, desde que respeitem o processo de regularização fundiária e os direitos das 

comunidades quilombolas. 

 



 
 

153 

Esse conjunto de ações, o acordo político, a titulação simbólica, a criação da Diretoria 

de Territórios Quilombolas no INCRA e o decreto de desapropriação, representam um avanço 

concreto no reconhecimento de direitos territoriais das comunidades quilombolas de 

Alcântara. Mais do que medidas administrativas, são respostas do Estado brasileiro a um 

conflito histórico, marcado por violações de direitos, silenciamentos e desrespeito à 

autonomia das comunidades negras rurais. 

Segundo Flávio Santos (2019), esse processo também revela como as formas de 

ocupação, uso da terra, ancestralidade e organização comunitária quilombola passam a ser 

reconhecidas como legítimas pelo Estado, mesmo que tardiamente. A titulação e a 

desapropriação se tornam ferramentas de reparação histórica, mas também de reafirmação de 

modos de vida e cosmologias que resistem há séculos à lógica da expulsão e da 

invisibilização. 

O  avanço na regularização fundiária cria melhores condições para a implementação 

dos PGTAQs, elaborados a partir das próprias lógicas territoriais e socioeconômicas das 

comunidades. Com o reconhecimento oficial do território, os planos podem se consolidar 

como instrumentos de gestão comunitária, fortalecimento da autonomia quilombola e 

promoção do desenvolvimento sustentável a partir dos saberes locais. 

Após a finalização do acordo com as comunidades quilombolas, seguimos em um 

momento de espera pela validação dos Planos Locais de Gestão Territorial e Ambiental, que 

representam, para esses povos, não somente documentos técnicos, mas expressões concretas 

de sua luta histórica por reconhecimento, autonomia e reprodução cultural. Essa validação é 

essencial para que as políticas públicas, construídas a partir do diálogo com as comunidades e 

seus modos de vida, possam ser efetivamente implementadas no território. 

Enquanto isso, observa-se a progressiva implantação de outras políticas públicas, 

guiadas pelo compromisso do MIR e IFMA, que devem executar aproximadamente 30 

milhões de reais até 2026. Estes recursos são fundamentais para a manutenção e 

fortalecimento das práticas sociais, ambientais e culturais quilombolas, garantindo a 

reprodução de seus modos de vida em um contexto marcado por pressões econômicas e 

políticas externas. 

No entanto, em 2025, as comunidades foram surpreendidas por uma nova e 

significativa notícia: a sentença da Corte Interamericana de Direitos Humanos, que 

 



 
 

154 

responsabiliza o Estado brasileiro por violações aos direitos dos povos quilombolas, 

reforçando a urgência na titulação de suas terras e na garantia de políticas de reparação. Para o 

pesquisador que acompanha essas dinâmicas, essa decisão internacional revela como as 

disputas territoriais não são apenas jurídicas, mas atravessam dimensões simbólicas, 

identitárias e políticas, evidenciando a persistência das desigualdades estruturais e a 

resistência desses povos em defender sua existência cultural e territorial. 

Assim, esse momento de espera pela validação dos planos, combinado com a força 

simbólica e política da sentença, constitui uma tensão própria dos processos de 

reconhecimento dos direitos quilombolas, onde o governo, as comunidades e as instituições 

internacionais interagem em múltiplos níveis, configurando um campo complexo de luta e 

construção social.  

A espera pela validação e implementação é um momento ambíguo, de contentamento 

pelo trabalho realizado, mas de atenção receosa pela não materialização. Nesse sentido, a 

perspectiva do Sr. Vicente do Amaral, morador de Peroba de Cima, oferece um importante 

recorte sobre as dinâmicas e os desafios enfrentados. Ele utiliza uma metáfora familiar para 

expressar a lentidão e a profundidade dos processos de reconhecimento e consolidação das 

políticas:  

Olha, isso é como casamento. A gente sabe da felicidade depois de três, quatro, 
cinco anos de convivência. Só depois do documento assinado. Exato. É um ditado 
popular que “saída de porta não é meio de caminho”. Então, eu tava até me 
lembrando aqui, as empresas já investiram uma boa parte desse recurso, mas autor 
da discussão, está onde ia para onde não ia, estão investindo, mas não tem uma 
prestação de conta, nós já gastamos tanto, com isso, isso, isso, fora esse isso e isso, 
ainda tem tanto que é para gastar com aquilo (Vicente do Amaral, Comunidade 
Peroba de Cima, entrevista individual). 

 

Essa fala evidencia compara a efetivação dessas iniciativas a um casamento, cujo 

objetivo é alcançado após a formalização, mediada por um ritual. Assim como indica a 

necessidade do acompanhamento contínuo das ações e da transparência na aplicação dos 

recursos destinados às comunidades quilombolas. 

 

 

 

 



 
 

155 

 

CONCLUSÃO 

O processo de implementação da Política Nacional de Gestão Territorial e Ambiental 

Quilombola (PNGTAQ) em localidades como Alcântara é um exemplo de como as políticas 

públicas podem ser mais eficazes quando pensadas com, e não somente para os povos 

quilombolas. A experiência demonstrada nesse contexto revela que a transformação social 

não se dá apenas por meio da entrega de tecnologias, da elaboração de planos ou do 

cumprimento de metas preestabelecidas pelo Estado. A verdadeira mudança acontece quando 

se reconhece o valor das experiências locais, das estratégias de resistência e da sabedoria 

acumulada pelos quilombolas ao longo de séculos. As políticas públicas precisam, portanto, 

ser formuladas para fazer sentido para as comunidades, permitindo que elas não somente se 

beneficiem, mas que também se apropriem da própria ação política. 

Mesmo diante de dificuldades e limitações, como a longa distância entre as 

comunidades, a infraestrutura, a ausência de transporte público regular e a sobrecarga de 

trabalho das lideranças e moradores, que frequentemente trabalham de sol a sol, as pessoas se 

mostraram profundamente engajadas no processo. A participação nas oficinas da PNGTAQ 

em Alcântara foi um exemplo dessa mobilização. Não se tratava somente de um compromisso 

formal ou de cumprir uma etapa burocrática, era, acima de tudo, a expressão de um desejo 

coletivo de ocupar espaços de fala e de decisão sobre o presente e o futuro de seus territórios. 

Os quilombolas estavam reafirmando o direito de participar ativamente do processo de gestão 

e proteção de suas terras, mostrando que, para as políticas públicas serem efetivas, é essencial 

que as comunidades se sintam protagonistas dessa transformação. 

A crítica direta ao número inicialmente proposto de unidades do Sisteminha, 

posteriormente ampliado de 31 para 79, revela a importância da escuta ativa e de um processo 

contínuo de adequação às reais necessidades das famílias quilombolas. Essa ampliação, fruto 

do diálogo com as comunidades, evidenciou que a segurança alimentar e a geração de renda 

são demandas centrais para a sustentabilidade dos territórios, indo além da pauta da titulação 

das terras. 

As comunidades não demandam apenas a implementação de soluções tecnológicas, 

mas sim a criação de espaços de diálogo efetivo, onde suas necessidades cotidianas, lutas 

históricas e formas próprias de viver sejam reconhecidas, respeitadas e integradas às políticas 

 



 
 

156 

públicas. O fortalecimento dos territórios quilombolas passa, portanto, pelo reconhecimento 

da sua autonomia e do seu protagonismo na construção de soluções que realmente façam 

sentido para seus modos de vida. 

Essa experiência vai ao encontro da crítica de James C. Scott, especialmente em seu 

livro Seeing Like a State, onde ele argumenta que as políticas públicas estatais, quando tentam 

impor modelos padronizados e desconsideram os saberes locais e a organização social das 

comunidades, estão fadadas ao fracasso. A lição de Scott demonstra: modelos estatais que não 

reconhecem a complexidade e a autonomia das comunidades locais acabam sendo ineficazes 

e, frequentemente, causam mais problemas do que soluções. A experiência em Alcântara 

confirma essa perspectiva ao mostrar que, quando o Estado adota um olhar atento às 

especificidades locais e ao conhecimento acumulado pelas comunidades, a política pública se 

torna mais efetiva, mais adequada e mais transformadora. 

Porém, apesar dos avanços e das vitórias simbólicas e concretas dessa experiência, é 

preciso reconhecer que a PNGTAQ ainda apresenta uma série de desafios. Embora o decreto 

tenha a proposta de garantir a autonomia das comunidades quilombolas na gestão de seus 

territórios, o que é um avanço importante, ele também revela fragilidades significativas. Um 

dos principais problemas é seu caráter programático, ou seja, ele apresenta diretrizes e 

objetivos louváveis, mas carece de uma regulamentação mais detalhada sobre como essas 

diretrizes serão efetivamente implementadas. A ausência de um processo regulatório mais 

evidente gera um vácuo jurídico que pode prejudicar a efetividade das ações e a segurança das 

comunidades, especialmente em um contexto marcado por disputas territoriais e questões de 

titulação de terras. O risco é que a política se torne um discurso vazio e, ao invés de 

solucionar problemas, acabe agravando as tensões. 

Outro aspecto importante a ser considerado é a exclusão de outros atores fundamentais 

da gestão, como por exemplo: estados e municípios. Embora seja legítimo e essencial que as 

comunidades quilombolas sejam as protagonistas na gestão de seus territórios, a ausência de 

uma participação mais ampla de outros segmentos da sociedade, como o poder legislativo, 

sociedade civil organizada, setor empresarial e até especialistas em gestão ambiental e 

territorial, limita a capacidade da política de ser eficaz. As comunidades quilombolas, por 

mais que possuam um conhecimento profundo sobre seus territórios e suas práticas 

tradicionais, não têm, muitas vezes, alguns conhecimentos técnicos para lidar com questões 

complexas envolvendo gestão ambiental e aspectos jurídicos. A incorporação de saberes 

 



 
 

157 

técnicos e o fortalecimento de um diálogo plural são fundamentais para que a política possa 

realmente ser aplicada de forma eficiente e justa. 

A incorporação de saberes técnicos é, aliás, uma das maiores lacunas da PNGTAQ. 

Embora a política reconheça a sabedoria tradicional das comunidades quilombolas, ela parece 

não dar a devida atenção à colaboração com profissionais e especialistas que poderiam 

contribuir para a gestão sustentável e eficaz dos territórios. A exclusividade das decisões nas 

mãos das comunidades pode ser empoderadora, mas também coloca em risco a efetividade da 

política em resolver questões complexas.  

Além disso, a questão da autodeclaração das comunidades quilombolas como critério 

para o reconhecimento de seus territórios traz consigo uma série de desafios. Embora a 

autodeclaração seja um passo importante para garantir a autonomia e o reconhecimento de 

identidade, ela também apresenta riscos. O uso indevido dessa autodeclaração pode abrir 

espaço para a instrumentalização política e para a falsificação de comunidades quilombolas, o 

que pode resultar em disputas territoriais e até em um aumento da grilagem de terras. A falta 

de um processo técnico rigoroso de verificação dessas comunidades e de seus critérios de 

ancestralidade e territorialidade pode gerar mais conflitos do que soluções. 

Dessa forma, embora a PNGTAQ apresenta um imenso potencial transformador, ao 

reconhecer a autonomia e a sabedoria tradicional das comunidades quilombolas, ela ainda 

precisa de um aperfeiçoamento substancial para se tornar uma política pública plenamente 

eficaz. A política precisa ir além de um conjunto de diretrizes e metas, precisando ser 

acompanhada de um processo regulatório com múltiplos atores no processo de decisão e da 

incorporação de saberes técnicos e científicos. É necessário, portanto, construir um modelo de 

gestão que respeite as tradições e os conhecimentos ancestrais, mas que também se beneficie 

dos avançados conhecimentos contemporâneos. Essa combinação de saberes é um dos 

indicadores para o sucesso de qualquer política pública que pretenda não apenas respeitar, 

mas também promover o desenvolvimento sustentável, a autonomia e a justiça territorial das 

comunidades quilombolas. 

 

 



 
 

158 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 
ACHADOS E PEDIDOS. Direito à terra quilombola em risco. Reconhecimento de 
territórios tem baixa histórica no governo Bolsonaro. 2021. Disponível: 
<https://www.achadosepedidos.org.br/uploads/publicacoes/Terra_Quilombola.pdf> Acesso: 
02 mai 2025. 
 
ALMEIDA, Alfredo Wagner Berno de. Os quilombolas e a base de lançamento de foguetes 
de Alcântara: laudo antropológico. Brasília, MMA, 2006.  
  
ALMEIDA, Alfredo Wagner Berno de. 2009. “Terras de preto, terras de santo, terras de índio: 
uso comum e conflito”. In: Emilia Pietrafesa de Godoi et alii (orgs.). Diversidade do 
campesinato: expressões e categorias: estratégias de reprodução social, volume II. São 
Paulo: Editora UNESP, pp. 39-66.  
 
ALMEIDA. Alfredo Wagner Berno de. Terra de quilombo, terras indígenas, “babaçuais 
livres”, “castanhais do povo”, faxinais e fundos de pasto: terras tradicionalmente 
ocupadas. Manaus: PGSCA-UFAM, 2008.  
 
ANDRADE. Maristela de Paula. Terra de índio: identidade étnica e conflito em terras de uso 
comum. São Luís: Edufma, 2008. 
 
ARRETCHE, Marta. Dossiê agenda de pesquisas em políticas públicas. Revista Brasileira 
de Ciências Sociais, São Paulo, v. 18, n. 51, fev. 2003. 
 
AVRITZER, L. Democracia e esferas públicas: participação e deliberação na era 
pós-nacional. São Paulo: Ed. 34, 2002. 

BIKO, D. Intervenções na Posse do CG PNGTAQ. MIR, 2025. 

BISPO DOS SANTOS, Antônio. Colonização, Quilombos, Modos e Significações. Brasília: 
INCTI/UnB, 2015. 
 
BISPO DOS SANTOS, Antônio. A terra dá, a terra. São Paulo: Ubu 
Editora/PISEAGRAMA, 2023. 

BRASIL. Relatório da Posse e Instalação do Comitê Gestor da PNGTAQ. Ministério da 
Igualdade Racial. Fevereiro de 2025. 

BRASIL. Relatório da Reunião de Instalação do Comitê Gestor da PNGTAQ. MIR, 2025. 

BRASIL. MIR. Política Nacional de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola: Relatos 
Oficiais e Propostas para Implementação. Brasília: MIR, 2025. 

BRASIL. Guia de Políticas Públicas para Comunidades Quilombolas. Programa BRASIL 
QUILOMBOLA. Brasília, 2013. 

 



 
 

159 

BRASIL. Decreto nº 6.040, de 7 de fevereiro de 2007. Institui a Política Nacional de 
Desenvolvimento Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais. Diário Oficial da 
União: seção 1, Brasília, DF, 8 fev. 2007. 

BRASIL. Decreto nº 11.786, de 20 de novembro de 2023. Institui a Política Nacional de 
Gestão Territorial e Ambiental Quilombola. 

BRASIL. Decreto nº 11.447, de 21 de março de 2023. Institui o Programa Aquilomba 
Brasil e o seu Comitê Gestor. 

BRASIL. Portaria Interministerial nº 8, de 22 de junho de 2017. Institui o Comitê Gestor da 
PNGTAQ. 

 
CABNAL, Lorena. Acercamiento a la construcción de la propuesta de pensamiento 
epistémico de las mujeres indígenas feministas comunitarias de Abya Yala. Momento de 
paro Tiempo de Rebelión, v. 116, n. 3, p. 14-17, 2010. 
 
CARNEIRO, Sueli. A construção do outro como não-ser como fundamento do ser. Tese 
de doutorado. Universidade de São Paulo, 2003. 
 
COELHO, Leonardo; ANDRADE, Maristela. QUILOMBOLAS DE ALCÂNTARA: 
EXPROPRIAÇÃO, PROPRIEDADE COMUM E RESISTÊNCIA TERRITORIAL. Revista 
Pós Ciências Sociais, v. 19, n. 3, p. 477–500, 2022. 
 
COLLINS, Patrícia. Aprendendo com um outsider within. Sociedade e Estado, v. 31, p. 
99-127, 2016. 
 
COMANDULLI, Carolina. Gestão territorial e ambiental de terras indígenas: fazendo planos. 
Revista RURIS (Campinas), v. 10, n. 1, p. 41–71, 2016. 

Coordenação Nacional de Articulação das Comunidades Negras Rurais Quilombolas 
(CONAQ). Relatórios internos, atas e sistematizações de oficinas territoriais da 
PNGTAQ, (2013–2023) (documentação obtida via CONAQ e parceiros institucionais). 

Coordenação Nacional de Articulação das Comunidades Negras Rurais Quilombolas 
(CONAQ). Projeto Fortalecendo a Gestão Quilombola no Cerrado e Mata Atlântica. 
2024. 

CORTE INTERAMERICANA DE DIREITOS HUMANOS (Corte IDH). Comunicado de 
imprensa nº 18/2025: Brasil es responsable por incumplir su obligación de proteger los 
derechos de las comunidades quilombolas de Alcântara. San José, 13 mar. 2025. 

CORTE INTERAMERICANA DE DIREITOS HUMANOS. Caso Comunidades 
Quilombolas de Alcântara vs. Brasil. Sentença de 21 de novembro de 2024 (Exceções 
Preliminares, Mérito, Reparações e Custas). San José: Corte Interamericana de Direitos 
Humanos, 21 nov. 2024. Disponível em: 
https://jurisprudencia.corteidh.or.cr/pt_br/vid/1067534926. Acesso em: 14 jun. 2025. 
 
ENGELS, Friedrich. A origem da família, do Estado e da propriedade privada. Boitempo 
Editorial, 2019. 

 



 
 

160 

 
FERDINAND, Malcom. Uma ecologia decolonial: pensar a partir do mundo caribenho. 
Tradução de Isadora Lins França. São Paulo: Ubu Editora, 2021. 
 
FERNANDES, Gerusa Fidelis. Políticas públicas para Comunidades Quilombolas. Open 
Science Research IX, ISSN 978-65-5360-235-9, v. 9, 2022. Editora Científica Digital. 
 
FUNATURA/GIZ. Sistematização das Oficinas de 2015–2018. 
 
GARCIA Jr, A. HEREDIA, B. GARCIA, M.F. 1978. “Campesinato e plantation no 
Nordeste”. Anuário Antropológico 78. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, p. 267-287. 
https://periodicos.unb.br/index.php/anuarioantropologico/article/view/6059/7876. 
 
GOMES, Nilma. O movimento negro educador: saberes construídos nas lutas por 
emancipação. Petrópolis: Vozes, 2017.  
 
JORGE, Igor. O Caso das Comunidades Quilombolas de Alcântara vs. Brasil: um retrato do 
tratamento dado às pessoas sem moradia no Brasil. Revista do CAAP, Belo Horizonte, v. 29, 
n. 1, p. 1–18, 2025. 
 
LEIRNER, Piero de Camargo. As políticas públicas segundo a antropologia. In: MARQUES, 
Eduardo; FARIA, Carlos Aurélio Pimenta de (Orgs.). A política pública como campo 
multidisciplinar. São Paulo: Unesp; Fiocruz, 2013. 
 
LITTLE, Paul Elliot. Territórios sociais e povos tradicionais no Brasil: por uma antropologia 
da territorialidade. In: Série Antropologia nº322. Brasília: UNB, 2002, p. 1-32.  
 
MALINOWSKI, Bronisław. Argonautas do pacífico ocidental. Ubu Editora, 2018. 
 
MANSBRIDGE, Jane J. “Introduction”, Unitary versus Adversary Democracy”. In: Beyond 
Adversary Democracy. Chicago and London: The University of Chicago Press, 1983, p. 
3-22. 
MORAES, E. Relato na Reunião de Instalação do Comitê Gestor. MIR, 2025. 
 
MORGAN, Lewis Henry. A sociedade antiga. Editora Schwarcz-Companhia das Letras, 
2014. 
 
KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 
2019. 
 
MELO, Marcus André. Estado, governo e políticas públicas. In: MICELI, Sergio (Org.). O 
que ler na ciência social brasileira (1970-1995): Ciência Política. São Paulo/Brasília: 
Sumaré/Capes, 1999. 
 
MURA, Fábio; SILVA, Alexandra Barbosa da. Breve balanço sobre a situação territorial 
indígena após a Constituição Federal de 1988 no Brasil: conflitos fundiários, agronegócio e 
políticas de Estado em questão. In: A antropologia e a esfera pública no Brasil: 
perspectivas e prospectivas sobre a Associação Brasileira de Antropologia no seu 60o 
aniversário. SOUZA LIMA, Antônio Carlos (Org.). Rio de Janeiro: E-Papers ; Brasília: ABA 
Publicações, 2018. 

 

https://periodicos.unb.br/index.php/anuarioantropologico/article/view/6059/7876


 
 

161 

 
PLÍNIO DOS SANTOS, Carlos Alexandre Barboza. Quilombos: Memórias e histórias de 
comunidades quilombolas. 1. ed. Brasília: Mil Folhas do IEB, 2021. v. 1. 268p. 
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, 
Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas 
latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005, p. 117-142. 
 
REIS, João José. O alufá Rufino: Tráfico, Escravidão e Liberdade no Atlântico Negro. 
Editora Companhia das Letras, 2010. 
 
RIBEIRO W. C. O Brasil no século do fogo: mudanças climáticas, desmonte ambiental e 
emergência climática. São Paulo: Contexto, 2021. 
 
SANTOS, Flavio Luís Assiz dos. Antropologia e Estado: uma etnografia dos processos de 
reconhecimento territorial quilombola na Bahia (2003–2018). 2019. 294 f. Tese 
(Doutorado em Antropologia) – Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2019. 

SANTOS, Ronaldo dos. MELOS, Paula Balduíno de, BECHELANY, Fabiano Campelo. 
Política Nacional de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola: uma primeira análise. 
Abant. 2024. Disponível: <https://www.abant.org.br/files/34rba_966_08427039_164108.pdf> 
Acesso: 02 mai. 2025. 

SCHETTINO, Marco Paulo Fróes. A inserção profissional dos antropólogos na esfera pública 
no Brasil. In: A antropologia e a esfera pública no Brasil: perspectivas e prospectivas 
sobre a Associação Brasileira de Antropologia no seu 60o aniversário. SOUZA LIMA, 
Antônio Carlos (Org.). Rio de Janeiro: E-Papers ; Brasília: ABA Publicações, 2018 

SCOTT, James. Seeing like a state: how certain schemes to improve the human condition 
have failed. New Haven: Yale University Press, 2020. 

SHIRAISHI NETO, Joaquim; LIMA, Rosirene Martins. Mujeres, prácticas de uso común, 
cuidado y conservación de los palmares de babasú en el Amazonas. Polis Revista 
Latinoamericana, 20 (60), 193-206, Ago, 2021. doi: 
http://dx.doi.org/10.32735/S0718-6568/2021-N60-1558. 
 
SILVA, Alcione. Concentração fundiária, quilombos e quilombolas: faces de uma abolição 
inacabada. Revista Katálysis, v. 24, n. 3, p. 554–563, 2021. 
 
SOUSA, Emilene Leite de; PIRES, Flávia Ferreira. Entendeu ou quer que eu desenhe? Os 
desenhos na pesquisa com crianças e sua inserção nos textos antropológicos. Horizontes 
Antropológicos, v. 27, p. 61-93, 2021. 
 
SOUZA LIMA, Antônio Carlos de; CASTRO, João Paulo Macedo. Política(s) Pública(s). In: 
SANSONE, Livio; PINHO, Osmundo Araújo (Orgs.). Raça: novas perspectivas 
antropológicas. 2. ed. rev. Salvador: Associação Brasileira de Antropologia/Edufba, 2008. 
 
SOUZA LIMA, Antonio Carlos de; CASTRO, João Paulo Macedo e. Notas para uma 
Abordagem Antropológica da(s) Política(s) Pública(s). ANTHROPOLÓGICAS, ano 19, v. 
26, n. 2, p. 17-54, 2015. 
 

 

https://www.abant.org.br/files/34rba_966_08427039_164108.pdf
http://dx.doi.org/10.32735/S0718-6568/2021-N60-1558


 
 

162 

SPIESS, Marcos Alfonso. Relações entre antropologia e políticas públicas no Brasil: uma 
análise da institucionalização do campo de pesquisa. Perspectivas em Políticas Públicas, 
Belo Horizonte, v. 9, n. 17, p. 169-191, jan./jun. 2016. 
 
STEDILI, João. A questão agrária no Brasil: o debate na esquerda 1960-1980. São Paulo: 
Expressão Popular, 2005. 

TATAGIBA, L.; TEIXEIRA, A. C. Os dilemas da institucionalização da participação: o caso 
das políticas sociais no Brasil. Revista Brasileira de Ciências Sociais, 31(91), 1–18, 2016. 

VELHO, Gilberto. Observando o familiar. Rio de Janeiro: Zahar, 1978. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

163 

ANEXOS

 

 



 
 

164 

 



 
 

165 

 

 


