
1

Histórias como Grandes Reservas de Sentido:


esboço teórico sobre Histórias Transculturais na prática da Logoterapia Familiar


SAM HADJI CYROUS


Programa de Pós-Graduação em Psicologia Clínica e Cultura


Universidade de Brasília


Maria Inês Gandolfo Conceição (orientadora)


Julho de 2024


Notas sobre o autor


https://orcid.org/0000-0001-7097-6285


Não há qualquer conflito de interesse a declarar.


Autor bolsista da Capes (09/2019 - 08/2023)




2

“São tantos os representantes da literatura moderna que se 

intrometem no campo da psiquiatria (…) que eu senti 

receio de começar a ser um psiquiatra a intrometer-se no 

campo da literatura moderna” (Frankl, 2005, p. 79).


Nesta Tese, arriscamos a intromissão. 



3

Resumo


Perante o interesse crescente no uso histórias em processo terapêutico, a presente Tese visa 

criar uma proposta metodológica-teórica sobre elas e sua possível eficácia terapêutica. Através de 

duas revisões da literatura, uma no contexto de aplicação em terapia familiar, e outra no arcabouço 

epistemológico da Logoterapia e Análise Existencial (Frankl), percebe-se diversidade de aplicações 

e definições. A Tese aborda também aspectos fundamentais sobre o que é o ser humano, os 

conceitos de sentido e comunidade à luz da Logoterapia, para poder estabelecer um diálogo entre a 

abordagem e outros pensadores da psicologia (Peseschkian), da literatura (Frye), linguística 

(Bühler) e a filosofia (Buber), e explicar conceitos como relação dialógica, estruturas narrativas, 

identificação com personagens, papéis das histórias, posições das pessoas perante as histórias, entre 

outros. Adicionalmente, buscando enriquecimento cultural e reflexivo, o estudo é feito munindo-se 

de exemplos de diversas culturas e meios (tradições orais, cinema e livros). Novos conceitos são 

introduzidos, entre os quais o de StoryTherapy.


Palavras-chave: Histórias, StoryTelling, StoryTherapy, Logoterapia, Sentido, Terapia 

Familiar


Abstract


Given the growing interest in the use of stories in therapeutic process, the current Thesis 

aims to create a methodological-theoretical proposal about them and their possible therapeutic 

effectiveness. Through two literature reviews, one in the context of family therapy, and the other in 

the epistemological framework of Logotherapy and Existential Analysis (Frankl), one grasps a 

diversity of applications and definitions. The Thesis also addresses fundamental aspects of what the 

human being is, the concepts of meaning and community in the light of Logotherapy, in order to 

establish a dialogue between the approach and other thinkers in psychology (Peseschkian), literature 

(Frye), linguistics (Bühler) and philosophy (Buber), and explain concepts such as dialogical 

relationship, narrative structures, identification with characters, role of stories, people's positions 

toward stories, among others. Additionally, seeking cultural and reflexive enrichment, the study is 

carried out using examples from different cultures and media (oral traditions, cinema and books). 

New concepts are introduced, including StoryTherapy.


Key-words: Stories, StoryTelling, StoryTherapy, Logotherapy, Meaning, Family Therapy




4

Dedicado a todos aqueles que querem contar histórias diferentes das que lhes outorgam, em especial 

aos que se recusam a viver histórias de violência e abuso, com carinho particular aos jovens da 

Terra de meus antepassados que, cansados da história de segregação e silenciamento, continuam 

contando histórias inovadoras e disruptivas por um mundo melhor.




5

AGRADECIMENTOS


Agradecer talvez advenha de alguma língua persa antiga (-gar), que significa louvar. 

Talvez tenha uma relação com o termo bardo, o contador de histórias em forma de versos e canções 

dos antigos celtas. Por isso, estas linhas são apenas um intento de louvar, em forma de história, 

todos aqueles que louvaram a minha história com sua presença.


Quando somos feridos, a dor surge para nos contar uma história sobre o nosso corpo, 

nossas emoções e nossos pensamentos. Quando nos enamoramos, temos reações fisiológicas e uma 

ancoragem afetiva e cognitiva àquela pessoa que nos encantou que nos faz imaginar histórias 

conjuntas. Quando um filho nasce, elementos bioquímicos são liberados em nosso corpo e sentimos 

uma ternura e uma capacidade de foco como nunca antes e nos abrimos a viver novas histórias.


Mas que tipo de histórias decidimos viver? A dor da ferida conta a história de um lamento 

ou dos nossos limites que podemos transcender? O amor conta uma história de um sonho ou um 

esforço em despertar? E os filhos conosco… que histórias deixamos que eles nos contem?


Louvamos e cantamos a dor ou a transcendência? Louvamos e cantamos o amor de um 

sonho ou o sonho desperto do amor? Louvamos e cantamos aos nossos filhos ou com nossos filhos?


Certa vez, numa farmácia, um pai procura algo para a dor nas costas, e a pessoa que 

atendia, sem saber, pergunta: Como posso ajudar? A resposta foi uma simples e imediata história: 

Agradeço sua preocupação. Preciso dormir. Minha filha não dorme, os médicos enxergam seu 

desenvolvimento físico e cognitivo acima da média. Ela está sempre feliz e sorridente. E os amigos 

escolhem vir com frases prontas como “se faz sentido, está tudo bem”, “te entendo, eu fiquei sem 

dormir quando fiz minha viagem entre o país A e o país B”, “mas é normal”, “você está fazendo 



6

errado”, e eu só preciso de um ombro amigo que me escute, um abraço que me acolha e um 

silêncio que me permite lembrar de mim.


E a história que decidimos viver para transcender? E o amor onírico que nos desperta? 

Quais histórias deixemos que contem de nós? Apesar de porventura jamais ter ocorrido nesses 

moldes acima, esta é a história de milhões de mães e milhares de pais pelo mundo, cujas histórias 

não são compreendidas. E, a verdade é que a vida é feita de histórias não compreendidas. O desafio 

da humanidade é aceitar a história do outro, mas antes, ser curioso pela história do outro, sem 

conclusões precipitadas com base em opiniões pré-concebidas sobre sentido, normalidade, ou a sua 

experiência pessoal, porque a história de cada um é sua e não é transferível. Afinal, somos uma rede 

de seres, mas cada um de nós único e irrepetível.


Então, se alguém insiste em não querer ouvir nossa história, encontremos novos públicos. 

Se alguém não compreende nossas histórias, contemo-las novamente de outra forma, e, quem sabe, 

com o tempo, descobriremos como contar melhor nossas histórias para nós mesmos.


A ferida que o outro pode nos infligir ou a mentira que nos conta, é a história do outro, e 

não a minha. É sobre o conteúdo que a pessoa precisa para preencher sua vida, sobre seus traumas, 

medos e fantasias para se justificar. Compreender isso é compreender que a minha história é a única 

que pode me preencher. E compreender isso é compreender a importância de saber contar a minha 

história, seja ela real ou ficção, inventada por mim ou por alguma figura de outrora.


Seja ela nascida de alguma aula de português com as Professoras Maria José Morgado ou 

Claudia Venâncio, nas de Filosofia com a Professora Ana Paula Leite, as de Alemão com a 

Professora Adelina Godinho, ou de Ciências com a Professora Ana Freitas. Seja uma história 

nascida olhando para uma parede branca na primária com a Tia Elaine ou nas histórias que eu 

inventava e Tia Adriana aceitava com um sorriso no rosto. Seja nas aulas de Psicologia da 

Motivação com Saúl Neves de Jesus, nas de Psicologia Cognitiva e na pesquisa com Alexandra 



7

Reis, nas trocentas aulas e no trabalho compartilhado com Pedro Zany Caldeira, ou ainda as 

histórias vividas sob a paciente orientação de Luis Sérgio Vieira… o que importa é que o ensino me 

motivou a ser um contador e protagonista de histórias e devo-o a todos vocês.


Claro que não posso deixar de falar dos amigos que por anos viveram histórias e 

encorajaram-me na caminhada. Ana Lúcia Pestana e seus livros (meus, na verdade, porque eu os 

ganhava dela!), Peyman Sazedj e Star Trek e as férias e as risadas juntos, Dário Santinha e João 

Soares e Diogo Gomes os melhores companheiros de aulas no Liceu, ou ainda Júlio Lopes do 

Rosário e Peter Kooiman por aventuras diárias de tempo idos. Lucas Teles Campos, Marcos Vilhena 

Bonito e Victor Ortuño por, após tantos anos, ainda estarmos tão próximos apesar de ao mesmo 

tempo tão distantes. Ana Rita Bárbara, José Quinta e Nuno Lacerda, meus companheiros de idas ao 

cinema e às bancas de revistas em quadrinho (e de tantas outras coisas). Minha eterna gratidão por 

estarem nessa história.


A vida começa, com seus desafios, mudando de país e vivendo entre culturas, e, desde o 

começo, as histórias consolidam-se na minha vida. O momento mais marcante foi, quando com 13 

anos, agendei reunião com a Bibliotecária Municipal, a Dra Nélia do Brito Siqueira, para que ela 

emitisse uma autorização burocrática para poder ler Freud, catalogado para maiores de 16 anos. A 

todas as bibliotecárias com as quais me cruzei, ajudando-me a escolher os melhores livros, minha 

gratidão.


À minha mãe Elaheh Cyrous que para a Biblioteca me levava e incentivava a leitura, à 

minha irmã May Cyrous, a primeira pessoa para quem li histórias em livros, e ao meu pai Said 

Hadji que nunca se negou a comprar livros: gratidão pelo encorajamento. A Amú Soheil Haji por 

me contar histórias quando criança e Amú Homayoon Haji por me apresentar Lucky Luke e Asterix 

e Obelix. A todos os Cyrus que enviaram livros de histórias em persa (mesmo eu sendo analfabeto 



8

em persa!), e em especial a Shahriar por ser o melhor exemplo de artista e contador de histórias da 

família.


Aos queridos falecidos Petar Petrov e Miguel Neto, por terem me guiado (mais do que 

souberam) pela minha história e los maravillosos Miguel Garrido, Ignacio “Nacho” Ortiz e Iñigo 

Ochoa de Alda que me inspiran a ser el mejor contador de historias para mis pacientes en terapia. 

Y, por supuesto, a los amigos que traigo de estos momentos, Enrique Pereles, Gonzalo del Moral, 

Valentina Capecci, con quienes, aún que lejos, ¡vivo muchas histórias! Grato por vocês!


Aos meus amigos do mundo TEDx que me ajudam diariamente a contar melhores histórias 

Mario Gioto, Paulo Yanko, Gabriela Gonçalves, Lucas Souza, Arthur Magno.


Aos da ABLAE e da Logoterapia que por anos estiveram ao meu lado, criando novas 

histórias, como Tatiana Carvalho, Simone Guedes, Solange Santos de Freitas, Maria Helena Budal, 

Marina Lemos, Thiago Aquino, Sheila Rabuske, Guilherme Falcão, Rogener Almeida, Marcos Ens, 

Karen Guedes, Veridiana Prado, Diogo Correa, Darci Magalhães, Ivo Studart, Lisieux Rocha, 

Limerci Del Alamo e tantos outros que não caberiam aqui, e claro, aos 83% que confiaram num 

sonho de uma Logoterapia que dialoga com o diferente (não o diferente que é igual a si, mas 

diferente do diferente) e trabalharam, em especial nestes dois anos, pelo crescimento orgânico e 

consolidado de uma instituição focada na Logoterapia científica e humanizada.


À Comunidade Internacional Bahá’í que me deu as presenças em Feiras de Livros, em 

trabalhos com pessoas diferentes, em articulações com poder público e organizações sociais, que 

me deu o respeito pelas diversas fés que existem no mundo e me fez enxergar seus pontos de 

convergência, em especial em suas histórias de caráter ético. Aos queridos Farhad Shayani, Iradj 

Eghrari, Siavash Sanai, Maryam Aghdassi, Tina e Sahba Sanai, Sandra Contente, Sasan Fartaj, 

Mário Mota Marques, Pedro Marques, Matin Moghadam, Sahar Youssefi, Adib Hashemi,  Sheyda e 

Sharmin Sazedj, Alexandre Coumiotis, Daryoush Owrang, Anabel Calvo, Ali e Violette Nakhjavani, 



9

Keyvan Nikobin, Mary Caetano, Muni Pereira, Geraldo e Regina Faria, Gabriela Garcia, José 

Ernesto Nigri, Luiz e Virgínia Mourão, Leandro Moura, Andressa Carvalho, Jader Rodrigues, Jamal 

Ahmadpour, e Shapoor Monadjem.


A Farid Haji, Telma Guerreiro, André Vieira, Poliana Landim e Charles McLafferty, não só 

pela amizade, mas por serem um correio amoroso de envio e entrega de livros. A Adriano Holanda, 

Ageu Heringer Lisboa, Alejandro de Barbieri, Cecilia Saint Girons, Cintia Viana, Daniele 

Bruzzone, Inês Bessa, Judy Watts, Stefan Schulenberg, Victor Gay Zaragoza, por terem 

compartilhado seus acervos e trabalhos. A Luis Henrique Beust, Luciano Alves Meira, Isabel 

Clemente e Joe Weider pela partilha de um sem-número de mensagens e ideias sobre as histórias e 

seu papel na vida. A Aline Santos pela maior mensagem enviada, a confiança em me deixar contar 

histórias que possam tocar vidas.


A todos vocês, o obrigado nunca será suficiente!


Minha gratidão especial aos super-heróis Sigmund Freud, Nossrat Peseschkian e Viktor 

Emil Frankl, e aos heróis Izar Aparecida Xausa, Eugenio Fizzotti, Leticia Ascencio, María Angeles 

Noblejas, Hamid Peseschkian, Heloísa Marino, Guillermo Parreja Herrera. Cada um de vocês 

deixou sua marca em minha vida e eu não seria quem sou hoje sem vocês!


E, claro, às veteranas Sofia Nishyama e Ana Caroline Caldas pelo companheirismo, 

presença, participação, e envolvimento em cada momento desta Tese, sem vocês não teríamos 

chegado aqui! E a todos os demais alunos e colegas que entraram e saíram dessa aventura, incluindo 

Jonas de Oliveira Júnior, meu aluno mais não-aluno, responsável por muitas das Figuras constantes 

deste trabalho. E Haréli Cecchin, pela parceria para a qualificação.


Uma Tese que só existe pela sábia e paciente orientação de Maria Inês Gandolfo, que me 

instigou a contar histórias, que me ajuda a viver histórias e que provoca a ser melhor profissional. 



10

Jamais esquecerei as palavras “a Academia precisa de pessoas assim, que saibam escrever e fazer 

teoria”. Obrigado por aceitar o desafio de ser minha derradeira professora no ensino formal! A você, 

Adriana Nogueira, Isabela Machado, Luciano Marques de Jesus, Silvia Lordello também minha 

gratidão por aceitarem ler estas páginas e compor a tão esperada banca de defesa.


Se eu comecei com meus primeiros professores, encerro com meus eternos professores. 

Aqueles que nunca têm respostas prontas para a pergunta “como posso ajudar?”, mas que estão 

sempre presentes para ajudar, mesmo que nem o suspeitem!


Platão (cc. 328-348 a.C.), Omar Khayyám (1048-1131), Farid ud-Din Attar (1145-1221), 

Jalaladim Rumi (1207-1273), Saadi Shirazi (1210-1291/2), Fernão Lopes (1418–1459), William 

Blake (1757-1827), Edgar Allan Poe (1809-1849), Giuseppe Verdi (1813-1901), Emily Dickinson 

(1830-1886), Antero de Quental (1842-1891), Eça de Queiroz (1845-1900), George Bernard Shaw 

(1856-1950), Franz Kafka (1883-1924), Fernando Pessoa (1888-1935), Agatha Christie 

(1890-1976), Shoghi Rabbani Effendi (1897-1957), Carlos Drummond de Andrade (1902-1987), 

George Orwell (1903-1950), William Denby “Bill” Hanna (1910-2001) e Joseph Roland “Joe” 

Barbera (1911-2006), Pierre Boulle (1912-1994), Joe Shuster (1914-1992) e Jerry Siegel 

(1914-1996), Isaac Asimov (1920-1992), Eugene “Gene” Roddenberry (1921-1991), Stanley “Stan” 

Lee (1922-2018), René Goscinny (1926-1977), Antônio Carlos “Tom” Jobim (1927-1994), Steve 

Ditko (1927-2018), Philip K. Dick (1928-1982), Milan Kundera (1929-2024), Joaquín “Quino” 

Salvador Lavado Tejón (1932-2020), Mauricio de Sousa (1935-), Ganymedes José (1936-1990), 

Julio Savi (1938-), Michael Crichton (1942-2008), Isabel Allende (1942-), Christian Grenier 

(1945-), Gordon Sumner “Sting” (1951-), Philip “Phil” Collins (1951-), Orhan Pamuk (1952-), 

Akira Toriyama (1955-2024), Susanna Tamaro (1957-), William Boyd “Bill” Watterson (1958-), 

Paolo “Pau” Bruni (1967-): muito obrigado por tanto me ensinarem!




11

Bruna Brito e Álex Santiago, Carlo Patti e Aline Martins, Bruno Democh e Kátia Cordeiro, 

Raisa Mariz, Valdir Lima, Daniella Correa, Evelyn Ruas, Vanessa Floriano, Juliana Morgado: muito 

obrigado por tanto me ensinarem a ser presente!


E às minhas maiores professoras:


	 Fernanda Bianchi: muito obrigado por tanto me ensinar a ser! Sou quem sou por 

você. Sou quem sou para você. Sou quem sou com você! Se posso algo, é porque você está ao meu 

lado. Seu obtenho sucesso, é porque está comigo. Se realizo sentidos, é porque você é meu sentido.


	 E Olivia Bianchi Cyrous, com suas 20 palavras proferidas em menos de um ano, com 

seu sorriso, e em cada choro, com sua incansabilidade, seu gosto por coisas geladas, e seus passeios, 

banhos e noites comigo, e cada beijo que agora tem até efeito sonoro e por finalmente me chamar 

de bábá e fazer meu coração derreter… obrigado por me ensinar, por tanto me ensinar, por tanto me 

ensinar a ser presente, por tanto me ensinar a ser e, sobretudo, por tanto me ensinar a ser quem eu 

deveria ser.


O sonho que sonhamos despertos, no amor e na dor, é apenas possível porque tantas 

pessoas fazem parte dessa jornada. Louvo cada pessoa que comigo contou, conta e contará essa 

história de nossas vidas.


Muito obrigado!




12

Conteúdo


Qual a Pior Coisa Que Pode Acontecer com Você?	 	 	 	 	 	 	 15


Introdução, ou Como Tudo Começou	 	 	 	 	 	 	 	 16


Capítulo I — uma Metahistória: o Uso Clínico de Histórias com Famílias		 	 	 28


	 O Que São Histórias?		 	 	 	 	 	 	 	 	 29


	 Método	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 30


	 Resultados	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 33


	 O que os Artigos Dizem Sobre StoryTelling em Contexto de Terapia Familiar?	 	 39


	 Discussão dos Resultados	 	 	 	 	 	 	 	 	 62


	 Conclusão	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 65


Capítulo II — a Logoterapia e Análise Existencial e sua Relação com Histórias	 	 	 68


	 Trajetória Intelectual e a Teoria de Frankl	 	 	 	 	 	 	 79


	 A Coerência Entre a Pessoa e sua Teoria	 	 	 	 	 	 	 99


	 É a Logoterapia Complementar? O Que Significa Complementaridade à Luz da 

Antropologia Dimensional	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 105


	 O Conceito de Sentido à Luz da Antropologia Dimensional	 	 	 	 124


	 Revisão Narrativa Sobre Logoterapia e Literatura	 	 	 	 	 	 137


	 	 Sobre os Resultados	 	 	 	 	 	 	 	 	 139


	 	 Sobre Autotranscendência e do Autodistanciamento		 	 	 	 161


	 	 Sobre os Conceitos de Biblioterapia e Narrativa	 	 	 	 	 163


	 	 Algumas Reflexões a Partir a Presente Revisão	 	 	 	 	 164


Capítulo III — Esboço de uma Logoteoria das Histórias 	 	 	 	 	 	 168


	 Comunicação, Linguagem, Literatura: e a Logoterapia em Meio a Isto?	 	 	 169


	 Sobre uma Possível Heurística da Relação Dialógica	 	 	 	 	 186


	 A Estrutura Narrativa		 	 	 	 	 	 	 	 	 193




13

	 Personagens	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 204


	 O Papel das Histórias na Busca de Sentido	 	 	 	 	 	 	 211


	 Aplicação de StoryTherapy	 	 	 	 	 	 	 	 	 231


Considerações Finais	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 245


Referências	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 264


Lista de Figuras


Figura 1. Fluxo da Informação com as Diferentes Fases da Revisão	 	 	 	 33


Figura 2. Características dos Artigos Revisados 	 	 	 	 	 	 	 34


Figura 3. Características dos Estudos Revisados	 	 	 	 	 	 	 35


Figura 4. Arcabouço Compartilhado das Histórias em Famílias	 	 	 	 	 51


Figura 5. Cartaz de Divulgação do I Encontro Latino-Americano


Humanístico Existencial (27 de Abril a 01 de Maio de 1984)	 	 	 	 	 72


Figura 6. Sessão de Abertura do I Encontro Latino-Americano


Humanístico Existencial (27 de Abril)	 	 	 	 	 	 	 	 73


Figura 7. Momento Informal no I Encontro Latino-Americano


Humanístico Existencial (S/ D.)	 	 	 	 	 	 	 	 	 74


Figura 8. Outorga do Título de Doutor por Honoris Causa Pela


PUC/RS (28 de Abril de 1984)	 	 	 	 	 	 	 	 	 75


Figura 9. Resolução 06/1988 do Conselho Universitário a UnB,


Que Concede o Título de “Doutor Honoris Causa” a Viktor Frankl		 	 	 	 76


Figura 10. Ata de Fundação a Sociedade Latino-Americana de


Logoterapia, Firmada por seu Presidente Honorário, Viktor Frankl		 	 	 	 77


Figura 11. Foto dos Participantes da Assembleia de Constituição da




14

Associação Brasileira de Logoterapia e Análise Existencial


(Curitiba, 21 de Novembro de 2010)		 	 	 	 	 	 	 	 78


Figura 12. Linha do Tempo Resumida, da Trajetória da Pessoa e do Pensador 104

Figura 13. Edição 1990 da Conferência de Evolução da Psicoterapia,


Promovida Pela Fundação Erikson	 	 	 	 	 	 	 	 	 107


Figura 14. Quadro Resumido Sobre a Tridimensionalidade		 	 	 	 	 124


Figura 15. Os Gráficos da Transcendência	 	 	 	 	 	 	 	 129


Figura 16. Síntese Gráfica da Relação Entre Significado, Sentido e Ideia	 	 	 	 133


Figura 17. Características dos Artigos Revisados	 	 	 	 	 	 	 140


Figura 18. A Relação Entre Imaginação e Ciências E Artes		 	 	 	 	 166


Figura 19. Síntese da teoria de Bühler, Sobre Conceitos Deíticos	 	 	 	 	 172


Figura 20. Elementos das histórias	 	 	 	 	 	 	 	 	 179


Figura 21. O Continuum das histórias em sua relação com a realidade	 	 	 	 181


Figura 22. Posição das Histórias e suas características 191

Figura 23. Relação entre os passos de Labov, e entre estes e os três atos das histórias 204

Figura 24. Processo de ação entre personagens 211

Figura 25. Papel das histórias e relação com a teoria logoterápica	 	 	 	 	 230


Figura 26. Possíveis perguntas	 	 	 	 	 	 	 	 	 237


Figura 27. Histórias significativas	 	 	 	 	 	 	 	 	 237


Figura 28. Exercício de História mimética	 	 	 	 	 	 	 	 239


Figura 29. Exercício de História transmutada	 	 	 	 	 	 	 239


Figura 30. Quando o terapeuta conta uma história transmutada por si criada	 	 	 240


Figura 31. Quando a família conta uma história transmutada por si criada		 	 	 242


Figura 32. Taxonomia da aplicabilidade e tipo de histórias	 	 	 	 	 	 243




15

Qual a pior coisa que pode acontecer com você?


Eu digo: não morrer! Não morrendo, continuamos criando histórias, mas elas só serão 

experienciadas por nós. Histórias de vergonha, medo, algumas de vitória e outras de derrota. 

Algumas histórias farão mais sentido e outras menos. Viveríamos eternamente a angústia dessas 

histórias não passarem disso: histórias!


E qual a melhor coisa que nos pode acontecer? Por paradoxal que seja, a antinomia de não morrer: a 

morte. É ela que faz com que a vida seja significativa. Saber morrer ensina-nos a saber viver. É a 

presença da finitude que nos faz apreciar a vida, em cada momento, fazendo não apenas o que 

queremos, mas dando sempre o nosso melhor, em direção ao que deveríamos ser. Só assim, nossas 

histórias se tornam significativas.


Histórias, per se, não são nada! O que pode transformar o mundo são histórias significativas. E 

nesta Tese, intenciono oferecer uma proposta teórico-metodológica sobre como transformar as 

histórias, em contexto clínico (mas não só), em significativas o suficiente, para facilitar mudanças 

nas vidas de quem conta e quem recebe as histórias, aproveitando cada instante da sua finitude.


Claro, se você estiver disposto a liberar sua imaginação das amarras da ciência “clássica”, e 

embarcar nessa jornada.


Qual é, então, a pior coisa que pode acontecer?


Não transformarmos nossas histórias em histórias significativas!




16

Introdução,

Ou Como Tudo Começou

Igualmente importante é a preferência da poesia pelas palavras simples e concretas, pela 

metáfora, pelo símile e por todas as figuras de linguagem associativa, assim como sua 

capacidade de conter grandes reservas de sentido dentro das formas simples que chamamos 

de mitos e lemos como histórias (Frye, 2017, p. 106).


Uma leitura superficial das obras de Northrop Frye (2017) permite compreender que sentia 

como sua — na falta de outro termo — missão, “a atividade de unir a literatura com a sociedade e 

com os diversos contextos da própria literatura” (p. 110), o que designa de crítica. Deixa claro que 

há duas perspectivas sobre a literatura; uma perspectiva horizontal, que relaciona a literatura à vida, 

onde a primeira, por meio da imaginação humana, oferece-nos encontros e paralelos às nossas 

próprias vidas; e uma vertical, que oferece uma experiência “até as alturas e as grandes profundezas 

do que a mente humana nos é capaz de conceber” (p. 89). Apesar disso, deixa claro que não cabe ao 

crítico avaliar as histórias como boas ou más em termos de qualidade, porque cada leitor fará uma 

leitura distinta e imprevisível da história.


Para Frye (2017), a literatura impele a humanidade para um mundo além das convenções 

sociais e para lá da imaginação humana, na medida em que há um transporte ou deslocamento “para 

fora da vida quotidiana e para fora do próprio tempo em que ele vive” (p. 70), é um convite a irmos 

para além de nossas realidades atuais e, por isso as histórias são reservas de algo maior do que cada 

um de nós, o que a psicologia frankliana chamaria de sentido. As histórias são grandes reservas de 

sentido, se a seus questionamentos nos abrirmos.


Foi esse questionamento que Pierre Boullé (2015) nos trouxe quando, em 1963, escreveu 

seu O Planeta dos Macacos, “onde os macacos são homens” (p. 184), fazendo-nos pensar se há 

outras possibilidades para além das que consideramos reais. Olhando para trás, ao ter visto pela 

primeira vez, nos anos 1980, com menos de 10 anos de vida, a adaptação cinematogrática 



17

(Schaffner, 1968) e, depois, ler o livro nos anos 90, com 15 ou 16 anos, percebi que Frye (2017), 

mesmo não citando a obra ou a mim, falava sobre como esta obra causou impacto em quem sou 

hoje, na medida em que “há claramente na sociedade uma poderosa força motriz direcionada para a 

conformidade — tão poderosa que parece ter a ver com a própria estabilidade social” (p. 76), 

estabilidade essa que uma história abalou em mim. Por isso, podemos dizer que o mundo das 

histórias nos convida para além dessas estabilidades sociais (p. 76). Um pouco como as reflexões 

sociais de Orwell (2002) em seu Mil novecentos e oitenta e quatro ou de dois fictícios personagens, 

Connor e Duncan McLeod, no universo cinematográfico e televisivo de classe B, da saga 

Highlander (Mulcahy, 1986; Gord, 1992) com suas reflexões existenciais sobre o sentido de uma 

vida imortal. Parafraseando Frye (2017) é necessário aceitar que as histórias são reais, na medida do 

que optamos por ver realidade nelas, ao mesmo tempo que “sabemos ser lorota” (p. 77), naquilo que 

optamos por não ver real.


E se, cada história que ouvíssemos ou lêssemos nos conduzisse então a um caminho 

diferente? Como seria o mundo se cada escolha nos afligisse e nos tocasse? Essas inquietações 

fizeram-se sempre presentes, tanto em reflexões pessoais e coletivas. Talvez sejam essas as 

inquietações que fizeram tantos escritores arriscar novos mundos! Como na série de ficção-

científica, Sliders (Peckinpah, 1995), na qual, a cada episódio as personagens nos brindam com 

outras versões do planeta Terra, convidando-nos a pensar na possibilidade do diferente. Sejam sinais 

de trânsito distintos dos nossos ou conflitos armados com outros resultados, e podemos pensar como 

seria o mundo se fosse de outra forma?, até o momento que nos provoca, no 21º episódio da 3ª 

temporada, a pensarmos em nós mesmos como diferentes. A cena gravada na memória é o diálogo 

entre duas versões da mesma pessoa, uma o herói e a outra a vilã, quando a segunda diz à primeira 

“Atira para longe seus amigos (…) você será como eu. Aqui estou eu: a irrefutável, inimaginável e 

nojenta prova de que sou você sem seus amigos”. Não é tão sem motivo que Frankl (2002a) nos 

oferece suas ricas palavras sobre “um certo grau de tensão, tensão entre aquilo que já se alcançou e 



18

aquilo que ainda se deveria alcançar”, o “hiato entre o que se é e o que se deveria ser” (p. 96). O 

que a ficção nos convida, ao falar de várias versões de nós mesmos, é a refletirmos sobre quem 

somos e quem deveríamos ser, como se cada escolha influenciasse as seguintes.


E, claro, não se pode deixar de falar do filme que marcou a trajetória reflexiva sobre a 

essência e existência. Robert Zemeckis é responsável por uma trilogia simples, cuja fórmula e 

padrão se repetem a cada filme, com pequenas nuances, mas que nos faz pensar para onde vamos?, 

para onde cada escolha nos conduz?, quem sou eu que faço a escolha? E, ao notarmos como 

pequenos incidentes implicam mudanças no que esses filmes designam de “espaço-tempo contínuo” 

só podemos pensar o que muda realmente é minha essência ou minhas ações que mudam ou é o 

meu ser completo? Naturalmente estamos falando de De volta para o futuro e suas duas 

continuações (Zemeckis, 1985; Zemeckis, 1989; Zemeckis, 1990), e personagens como Biff Tannen 

que é um adolescente violento e que, numa versão veio a se tornar, um chefe abusivo, noutra um 

prestador de serviço desonesto e subserviente e noutra um magnata asqueroso que influencia 

negativamente a política de seu país; ou de George McFly descrito como covarde que, ao mudar 

uma ação de sua narrativa, se torna uma pessoa frontal e bem-sucedida; ou até mesmo o 

protagonista, Marty, que apesar de estar na flor da adolescência, percebe, ao longo de cada 

momento da saga, que quem somos é resultado de quem decidimos ser no momento anterior! Quiçá 

caiba aqui parafrasear Levi-Strauss (2021) que nos recorda dos golpes do passado que arruinam e o 

futuro que modifica.


Nenhum dos filmes aqui citados é uma obra prima, contudo, cada uma influencia a 

trajetória reflexiva de quem escreve a presente Tese, complementando suas leituras que perpassam a 

ficção-científica, Freud (1995) em seu Gradiva ou, ainda, com livros sagrados de vários contextos 

religiosos. Frye (2017), por exemplo, fala da Bíblia, no contexto da literatura, como “narrativa 

contínua, começando na Criação, terminando no Juízo Final e, entre as duas pontas, atravessando e 

sondando a história inteira da humanidade, sob os nomes simbólicos de Adão e Israel” (p. 96) e que 



19

ela “deveria servir de base à instrução literária” (p. 96), já que ela é “o centro da imaginação 

literária ocidental” (p. 66). E foi graças a ela que percebemos que nenhuma história é o que ela é 

por acidente, todas as histórias possuem um sentido e um propósito, mesmo que o leitor 

desconheça. O mito de Abraão contém o pedido do Divino de levar o filho Isaac (citado 

nominalmente pelo texto talmúdico) para Moriah e sacrificá-lo (Genesis, 22:2). Um pedido que, o 

leitor mais atento verá como não fazendo sentido, não tanto pelo infanticídio (que há leituras 

explicativas), mas pela simples lógica de que a dor seria maior caso o filho fosse o filho único, ou 

seja, o primogênito, Ishmael, como se apresenta no Alcorão (37:99-105). E qual a relevância disso? 

As relações entre os povos dão-se pelas histórias que eles mesmos contam sobre si: qual de nós é 

especial?; somos especiais por sermos descendentes de Ishmael ou especiais por descendermos de 

Isaac? — a mudança de uma personagem numa narrativa altera nossa visão sobre ela. Afinal, 

estamos falando de crenças que nascem a partir de histórias.


É isso que ocorreu na primeira e na segunda vez que utilizamos uma história em contexto 

clínico. À paciente espanhola, de classe média alta, soprano, cansada de ser, conforme sua própria 

descrição, usada por homens, sentindo-se descartada, perguntou-se-lhe o que lhe faltaria então para 

deixar de ser Carmen e tornar-se Aïda. Naquele momento via-se o estalo da reflexão em seus olhos: 

a percepção da semelhança de ambas as personagens consigo mesma, como alvos de desejo 

masculino; e a percepção da diferença entre elas, onde a primeira (de Bizet) era encarnada como 

cigana, cidadã de segunda em Sevilha, e ambas (paciente e personagem) eram vistas como 

descartáveis, e a segunda (de Verdi) era uma rainha intocável e majestosa e que não era qualquer um 

que poderia arriscar chegar-lhe perto. Percebeu, contou em sessão ulterior, que ela era quem estaria  

decidindo ser Carmen e que, portanto, lhe cabia decidir doravante ser Aïda.


No outro caso, uma mãe solo trouxe, uma vez, seu filho mais velho para terapia. Era o 

primeiro de uma fratria de três. Não participava dos afazeres da casa, menos ainda dos escolares. 

Como terapeuta designado ao caso, tentamos estabelecer, sem fruto, um vínculo. Até que, por algum 



20

ato intuitivo, perguntamos sobre o último filme que havia visto. Teve-se então a descoberta de nosso 

gosto em comum pelo mesmo super-herói, o Homem-Aranha (Raimi, 2001). Imediatamente 

convidei-o a me lembrar a frase que o tio do protagonista dizia — frase que supostamente não me 

recordava —, ao que, com muito orgulho respondeu-me “com grande poder, vem grande 

responsabilidade”. Ao lhe pedir para explicar o significado da frase, explicou-me perfeitamente no 

contexto do filme, e conversando um pouco mais, propus pensarmos no sentido dela em seu 

contexto pessoal. A mãe, que era de facto a paciente dos serviços, regressou para a sessão seguinte 

dizendo que não sabia o que havia acontecido na sessão anterior, mas agora ele lavava a louça, 

arrumava a cama, fazia a tarefa da escola, como se ele tivesse compreendido o poder de ser irmão 

mais velho e sua respectiva responsabilidade.


Histórias e metáforas fazem parte do processo reflexivo humano. Um terceiro paciente, 

anos depois, comparou Cazuza a Renato Russo e disse que queria parar de ser o último para ser 

alegre como o primeiro, já que ambos viveram vidas parecidas, mas o último era pessimista na vida 

e na produção artística. Uma paciente outra falou de sua geladeira existencial e das coisas com as 

quais se alimentava, como se estivesse a caminho de uma obesidade, não de massa física, mas de 

uma angústia da qual não consegue se livrar, ao que conduzimos o diálogo terapêutico para a 

escolha de alimentos existenciais saudáveis para sua vida. A outro paciente, sabendo de seu talento 

como desenhista, solicitou-se desenhar uma história e veio a apresentar várias imagens de um 

dragão voador, com suas dificuldades e medos, que caiu num determinado momento. Um outro que 

trouxe a história de Sísifo, ao que apenas comentamos sobre a primeira vez que com menos de 10 

anos, vimos um filme sobre a personagem, e nossa incompreensibilidade em entender porque não 

decidia parar de empurrar a pedra; o paciente demonstrou perplexidade em vários momentos da 

sessão, pedindo que repetisse o incidente, questionando-me insistentemente sobre a idade que tinha 

quando percebi que era possível parar de empurrar a pedra; na sessão seguinte chegou e disse 

enfaticamente sua decisão: fazer como nossa versão infantil, e parar de empurrar a pedra.




21

Ao longo dos anos, a compreensão foi se tornando cada vez mais clara: o processo na 

psicologia clínica é de um profissional que, usando elementos de histórias diversas (sejam de ficção 

ou da vida do paciente ou de terceiros), se faz narrador e oferece uma nova versão de 

possibilidades. Ao mesmo tempo, faz-se o escritor, que no começo do processo já tem uma ideia do 

possível final. Só que é importante ter em conta que o psicólogo clínico está para co-construir, aos 

poucos, uma história ou, até, descobrir novas histórias em meio a escombros de histórias falsas, 

doentias e insalubres. Se acelerar muito, perdemos quem está na sessão (de terapia ou de cinema), e 

se formos lentos, transformamos o processo num filme lento que poucos apreciam. Precisamos ver 

o fim no começo, e colaborar para que o paciente construa ou descubra, com sabedoria, as 

narrativas mais propícias.


Com isso, começamo-nos a questionar se as histórias nos ofereceriam a abertura a 

possibilidades, todos os certos e todos os errados, e se isso tem algum sentido para o presente 

estudo que se inicia na presente Tese. Frye (2017) oferece a derradeira resposta a essas 

inquietações:


Uma das utilidades mais óbvias, penso eu, é o incentivo à tolerância: na imaginação as 

nossas próprias crenças são simples possibilidades, e ainda enxergamos as possibilidades 

das crenças alheias. Fanáticos e preconceituosos raramente tentam tirar algum proveito da 

arte — estão obcecados demais por suas crenças e ações para enxergá-las como talvez 

simples possibilidades. Também há o outro extremo: o diletante eternamente entretido por 

possibilidades e, assim, desprovido de convicções e poder de ação. Mas estes são bem 

menos comuns que os fanáticos e, no nosso mundo, bem menos perigosos (p. 68)


As histórias sempre conduzem a, pelo menos, tolerância e, com sorte, a aceitação. Seja 

tolerar nossos limites, medos, erros, fracassos e aceitar quem somos apesar deles; seja tolerar o 

outro que nos é diferente, com seus gostos e desgostos, e aceitá-lo eventualmente.


A presente Tese é, portanto, sobre o ponto médio entre acreditar em qualquer história e o 

pensamento que só as nossas são aceitáveis. É sobre compreender o que leva uma pessoa a criar 



22

uma versão de uma história e nela crer, e sobre compreender que há a possibilidade de transformar 

as histórias, se apenas o quisermos.


Não descendendo nem de Sara e, consequentemente, de Isaac, tampouco de Agar e, 

consequentemente, de Ishmael, mas da terceira esposa de Abraão, Ketura (Gênesis, 25:1), desde 

criança vemos os desafios da diversidade e a sua relação com narrativas. Filho de pais persas, entre 

Uruguai, Brasil e Portugal, constantemente a exposição à guerra de narrativas: nas aulas de história, 

havia ao menos três versões sobre a colonização portuguesa, sem haver qualquer consenso; batalhas 

entre persas e gregos que a professora relatava, por sua vez, demonstravam desconforto aos pais, 

que contavam versões distintas. E uma ideia foi sendo desconstruída: não é o vencedor que conta a 

história, quem conta a história é o vencedor. Por vezes o derrotado conta a história e se faz vencedor 

porque essa é a versão que remanesce. Basta ver que não eram 300 espartanos contra um exército 

persa (os números são inverosímeis), mas a versão do perdedor justifica a sua história e imortaliza-

a. E, como diria Levi-Strauss (2021): “o fato de uma informação contradizer uma outra coloca um 

problema, mas não o resolve” (p. 34). Afinal, a validade das histórias não se encontra meramente 

em seus elementos, mas na sua coerência global (Levi-Strauss, 2021) e isso é o que a presente Tese 

almeja compreender.


Podemos ser acusados, em momentos, de simplificação ou complicação, de interpretação 

em excesso ou de nenhuma. Pretendemos oferecer uma redução de “dados aparentemente 

arbitrários a uma ordem” (Levi-Strauss, 2021, p. 38), com a clareza da impossibilidade de quem 

estuda este tema e outros correlatos fazer a pesquisa “de acordo com um plano conforme às normas 

tradicionais” (Levi-Strauss, 2021, p. 44), alternando o “discurso alongado” com o “discurso difuso”, 

histórias com pesquisas científicas, pensamentos próprios com citações fidedignas aos pensamentos 

de outros autores. Flexibilidade e imaginação fazem portanto parte desta Tese que só pode ser 

coerente se imitar o movimento espontâneo do pensamento imaginativo das histórias que, é, afinal, 

nosso objeto. Assim, esta Tese, que é sobre histórias, é, em certa medida, uma história.




23

A história de um filho  da interculturalidade que ouvia histórias como a pastorzinho que 

mentia sobre a vinda de um lobo para chamar a atenção e que, no fim, viu suas ovelhas mortas por 

um lobo e sem ajuda, porque ninguém acreditou na veracidade da derradeira vinda do lobo. Da 

história do primeiro de uma família a ser alfabetizado, quando criança, no alfabeto latino, usando o 

método casinha feliz como cada letra tinha a sua história: o g era representado por um gato, o h era 

a cadeira e o l um lápis: certa vez, o lápis temendo ser apontado, esconde-se por trás da cadeira e 

acaba criando o primeiro lh da história! Ou a história de um jovem, que vive transculturalmente, 

certa vez estudante de ensino médio cuja professora de Química contava a encantadora história de 

cada cientista e suas descobertas, outra vez apaixonado por Psicologia, cujo professor (Pedro Zany 

Caldeira) era exímio em contar histórias das descobertas da Psicologia.


Podemos não compreender as histórias e olharmo-las como pedras que apenas batemos. 

Podemos achar que estamos meramente contribuindo com algo que não sabemos o que é, e dizer 

que estamos construindo paredes que definem quem somos. Mas a verdade é que elas são muito 

mais! Histórias são um grande monumento que erguemos para a posteridade, uma catedral à volta 

da qual construímos nossa identidade.


E, quando filhos de várias culturas, vivemos essa guerra de narrativas diariamente. Nossa 

missão, acaba por se tornar, nas palavras de Phil Collins (1993), em seu Both Sides (of story), 

contribuir para que ambos os lados da história sejam conhecidos, ou como disse Sting na sua 

palestra TED, para ajudar àqueles sem uma voz a contarem suas histórias e permitir que possamos 

ver um novo mundo, sob a lente desse contador desconhecido.


Concordamos com Frye (2017) quando diz que é “pedantismo atroz utilizar-se dela [da 

literatura] diretamente como guia para a vida” (p. 78), mas não é pedantismo atroz compreender a 

literatura e seu papel na imaginação humana, na vida relacional das pessoas, em suas crises 

existenciais e, com isso, usá-la indiretamente como guia para a vida.




24

Para seguir avante, por vezes teremos que usar “ferramentas conceituais para isolar noções 

abstratas” (Levi-Strauss, 2021, p. 27) ou “que cada termo seja novamente definido e restrito a um 

determinado uso” (Levi-Strauss, 2021, p. 63) e, para isso, beberemos de diversas fontes além da 

Psicologia, tais como a Literatura e os Mitos, a Antropologia e a Sociologia, a Linguística e a 

Gramática, a Filologia e a Filosofia, para citar algumas. Parecerá em momentos uma navegação à 

deriva, mas o que a imaginação que flui nos faz? É oferecer a liberdade das amarras, lançados ao 

alto mar, ainda “que submetendo a vida a bordo às regras de um minucioso protocolo” (Levi-

Strauss, 2021, p. 57). E ainda que com um possível destino, “apenas a viagem é real” (Levi-Strauss, 

2021, p. 58).


Aqui cabe uma nota ao leitor. Este trabalho é uma busca metodológica sobre as diferentes 

formas de se usar histórias em contexto clínico, mas não apenas! Para isso, segue-se o exemplo do 

estudioso italiano, o médico, filósofo e amigo, Julio Savi, que no prefácio à edição de língua 

portuguesa de uma de suas principais obras, fala da importância de vez ou outra, fazer da obra 

nascida de uma pesquisa, um tecido costurado de citações de diversos autores e compreensões do 

pesquisador, deixando espaço para que o leitor possa chegar às suas próprias conclusões (Savi, 

2008). Aliás, como Byung-Chul Han (2023) recorda, “narrar é um jogo de luz e sombra, do visível e 

do invisível, da proximidade e distância” (p.86). Por vezes a história contada nesta Tese, e, por 

ende, as reflexões nela contidas, serão mais visíveis e outras mais discretas, por vezes mais citações 

textuais, outras mais reflexões pessoais, por vezes mais a horizontalidade de Frye outras a sua 

verticalidade.


Assim são as narrativas. Assim são as histórias. Assim é a poesia. Possuem suas regras de 

bordo e sua liberdade, possuem seu ponto de partida do qual se libertam e seu destino onde almejam 

chegar, mas apenas a viagem é real.


Por isso, encerramos esta Introdução com uma de nossas poetas prediletas, Emily 

Dickinson. Cansada das pessoas lhe dizerem como fazer as coisas, Dickinson quase completamente 



25

abandona as palavras faladas e expressa por escrito suas palavras, umas nas outras, em histórias em 

forma de poesia, para falar conosco, simplesmente dizendo que podemos nas histórias confiar (Frye 

2017). Como no seu This was a poet (Dickinson, 1929), por nós aqui traduzido, em todas as suas 

obras Dickinson quer-nos fazer provar algo novo.


Isto era um Poeta


Isto era um Poeta


É isso


Purifica incrível senso


De comuns Sentidos


E Attar tão imenso


Das espécies familiares


Que pereceram no ádito-


Imaginamos não termos sido


Nós mesmos


Antes - nisso trancafiados


De Imagens, o Divulgador -


O Poeta - é Ele -


Que Nos outorga - por Contraste -


A Pobreza perene -


De quinhão - tão inconsciente -


O Roubar - não poderia prejudicar -


A Si Mesmo - para Si - uma Fortuna -


Exterior - ao Tempo -


Poetas são contadores de história por excelência. Neste poema, Emily Dickinson, a poeta 

que deu vida a estes versos, conta a história do poder que se tem quando se é poeta. Traduzir suas 

palavras é um desafio tão grande quanto fazer a presente pesquisa que aqui se apresenta. As três 



26

quadras iniciais possuem rimas que foram mantidas entre o segundo e o último verso, enquanto 

esses mesmos versos da última quadra não possuíam uma rima tão evidente e direta, tornando ainda 

mais desafiadora a tradução que não foi capaz de a manter. Muito semelhante aos momentos de 

ensaios e erros ao longo de uma pesquisa, nos quais tentamos traduzir tantas ideias em texto 

científico.


Como numa pesquisa, Dickinson fala de seus colegas (“Das espécies familiares”) que 

“pereceram no ádito”, na porta, mas que vieram até ela. Sem outros poetas, a poesia de Dickinson 

não seria o que é. Sem outros pesquisadores, esta pesquisa tampouco seria o que é. Por isso, o 

primeiro capítulo será atribuído a eles, com revisões e reflexões acerca de dois temas centrais de 

nossa trama: as histórias e seu papel na facilitação da mudança em contexto familiar. 

Apresentaremos uma revisão de escopo sobre como , as histórias têm sido utilizadas em contexto de 

terapia familiar. No segundo capítulo, introduziremos o conceito de sentido de vida. E, por meio de 

uma revisão narrativa, como esse conceito, explorado na última parte do capítulo, interage com o 

das histórias.


A terceira estrofe “Nos outorga” a uma “Pobreza perene”, de constante evolução, apesar de 

um certo senso de missão cumprida que nos faz colocar em causa essa condição, afinal, “o 

Divulgador” “De Imagens”, “O Poeta” tal como o pesquisador é rico para si mesmo. Não há a 

possibilidade de se “Roubar” o “quinhão”, e mesmo que houvesse, “não poderia prejudicar” a 

ninguém, nem mesmo o Destino (a “Fortuna”), já que o poeta e pesquisador são (são?) ricos em 

“Tempo”, como apresentado na quarta estrofe. Por isso, o terceiro capítulo é dedicado à 

apresentação de uma proposta teórico-metodológica sobre como as histórias podem operar no 

contexto clínico (mais especificamente familiar, mas não impedindo o seu uso na clínica conjugal 

ou individual), dentro do arcabouço da Logoterapia e Análise Existencial.


É precisamente nessa busca por tempo, conhecimento e sentido que se “Purifica incrível 

senso”. É precisamente na primeira estrofe que a poeta apresenta ao seu leitor a mágica de sua obra. 



27

A vida não é mais uma busca incessante por propósitos banais (“comuns Sentidos”), mas um 

sentido maior, com um “Attar tão imenso”. Interessante notar como Attar não é meramente um 

perfume, uma fragrância de óleo, como conhecemos; Attar é o nome de um poeta que, como o autor 

da presente tese, é persa; o poeta que influenciou um sem-número de pensadores e poetas do 

Oriente. Attar foi o criador de A Conferência dos Pássaros, uma epopeia mística que fala de 

pássaros em busca do pássaro supremo, o simorgh, equivalente à fênix ocidental, que habitaria no 

monte Qáf, a montanha suprema. Um encontro que se torna uma jornada em busca do sentido de 

suas vidas, vencendo peripécias e desafios constantes, como quaisquer famílias em processo 

terapêutico. Cada pássaro, único e irrepetível, como os membros dessas famílias, mas todos unidos 

em uma aventura em busca do desconhecido, cheio de intempéries. Attar de Nishampur não só 

influenciou a poesia e o pensamento místico do milênio passado, como também é parcialmente 

responsável pelo nome do autor desta tese. É nela que o nome Sam possivelmente emerge para 

permanecer na história do idioma persa — no caso, um príncipe, o único mortal capaz de comungar 

com a Fênix. Sem a presunção de conseguir comunicar com todos os seres, talvez esta seja a 

ambição desta Tese, provar que todas as pessoas, não importando suas origens geográficas ou 

culturais, não importando os desafios que vivem, podem viver uma experiência de diálogo, e, quem 

sabe sonhar em encontrar a montanha suprema, onde estaria o pássaro supremo!


Esta Tese não almeja completar o conhecimento, porque sabemos que os temas se 

desvelam ao infinito, mas apenas, arrojando-nos em novamente citar Levi-Strauss (2021), levantar 

“um pequeno cantinho do véu” (p. 66), para, como diria Northrop Frye (2017), ajudar às pessoas a 

se capacitarem em ver “grandes reservas de sentido dentro das formas simples que chamamos de 

mitos e lemos como histórias” (p. 106).




28

CAPÍTULO I — UMA METAHISTÓRIA: O USO 

CLÍNICO DE HISTÓRIAS COM FAMÍLIAS 
1

 O presente capítulo é uma versão revista de Cyrous et al. (2022).1



29

Uma Meta-História: : o Uso Clínico de Histórias com Famílias

Uma metahistória é uma história sobre histórias. Por meio do prefixo meta propomos aqui 

analisar o conceito de histórias de maneira mais ampla e talvez mais profunda, dentro do contexto 

da presente Tese, de modo a oferecer insumos para uma possibilidade de construção de novos 

rumos sobre o tema.


O Que São Histórias?


Histórias são pequenos tijolos que vão sendo apresentados nas vidas das pessoas. Cada 

história, seja ouvida, vista ou vivida, permite aprendermos processos e até revermos nossos 

processos pessoais. Peseschkian (1996a) chega mesmo a comentar que:


Parábolas são fotografias em linguagem. Como tal, prestam apoio ao entendimento e têm 

um valor didático central. Muitas pessoas se sentem sobrepujadas quando confrontadas com 

aspectos abstratos de tópicos psicoterapêuticos. A psicoterapia não ocorre apenas entre 

especialistas, mas deve ser uma ponte com o leigo, com o paciente. É por isso que é 

importante que a psicoterapia seja compreensível. Uma forma de torná-la mais fácil é 

entender e usar um exemplo, uma história mitológica, ou uma imagem. À sua maneira, 

todas elas lidam com conflitos pessoais, interpessoais e sociais e apresentam possíveis 

soluções. As histórias ajudam o paciente a se libertar do mundo direto de suas próprias 

experiências e resistência, revelando seus conflitos e fraquezas. Essas histórias, se usadas 

de maneira consciente, ajudam-no a ter uma relação mais distante de seus conflitos. O 

homem não pensa apenas em conceitos abstratos e teóricos. Ao invés, um entendimento de 

seus problemas é determinado por modos vívidos e imaginários de pensamentos e pela 

fantasia que é carregada por emoções (p. 7).


Peseschkian considera histórias, contos de fadas, mitos, fábulas, parábolas, produções 

artísticas, poesia, piadas e outros gêneros correlatos como ferramentas da terapia e da pedagogia 

milenar e questiona se tais gêneros não poderiam ser usados de maneira intencional em processo 

terapêutico! Suas reflexões parecem estabelecer um paralelo com Joseph Campbell (2013) que 

argumenta que histórias são meios de dizer “a verdade através de uma expressão simbólica (…), 

disfarces simbólicos da verdade” (p. 11). Consequentemente, para Campbell, “é preciso, antes de 



30

tudo, aprender a gramática dos símbolos” (p. 11). Afinal de contas, se mensagens têm o poder de 

representar ideias abstratas, estamos falando de símbolos, e o pensamento humano parece girar à 

volta de formações simbólicas (Cyrulnik, 1995) . Assim, nossa pesquisa inicia focada em como a 2

palavra contada em forma simbólica é utilizada em contexto terapêutico, especificamente da terapia 

de família. Como nosso contexto é o de terapia familiar, nossa pergunta é: Quais são os resultados 

apontados por estudos sobre terapia familiar que utilizam histórias e gêneros simbólicos 

correlatos?


Método


Para responder à pergunta de partida, escolhemos fazer uma revisão sistemática e guiamo-

nos, sempre que possível, pela checklist de recomendações PRISMA , o que permite maior garantia 3

de rigor, concedendo ao leitor a habilidade de replicar a pesquisa e obter resultados similares, 

aumentando a confiabilidade nos resultados. Uma revisão sistemática da literatura é como a 

construção de uma catedral, tendo o estilo pessoal de seus criadores e as regras que devem ser 

aplicadas: torna-se o centro de pesquisa futura, como as catedrais europeias de outrora sendo 

construídas no centro das cidades, não meramente empilhando tijolos de conhecimentos, mas 

passando aquela argamassa que consolida a estrutura. Esta é a única forma pela qual a pesquisa 

 Sobre isso, Cyrulnik (1995) chega mesmo a dizer que:
2

O pensamento humano organiza-se em redor das imagens, a compreensão efectua-se como 
num desenrolar de imagens, onde no entanto os objectos continuam a ser objectos de 
homem. (…) O que diferencia o homem dos não homens, não é tanto a palavra que pode ser 
considerada sob a forma material como um objecto sonoro pertencente então a qualquer ser 
vivo; é, sobretudo, a aptidão louca por semiotizar. (…) Uma coisa pode transformar-se em 
objecto historizado, um ruído pode organizar-se em música ou em palavra, uma cor pode 
ordenar-se em quadro, uma série de gestos pode tornar-se dança ou representação teatral. 
Este poder que dá acesso a um mundo totalmente ausente pode impregnar alguns elementos 
de informações ridiculamente presentes (pp. 127-9).

 A partir de uma “reunião de três dias (…) realizada em Ottawa, Canadá, em junho de 2005 com 29 participantes, 3

incluindo autores de revisões, metodologistas, clínicos, editores e um consumidor”, com o propósito de rever “um guia 
chamado recomendação QUORUM” (Galvão, et. al, 2015, p. 335), criado 9 anos antes. O QUORUM (em inglês 
QUality Of Reporting Of Meta-analyses, ou em tradução livre Qualidade de Relatórios de Meta-análise) permitiu por 
anos que artigos e relatórios científicos “reportassem com transparência o que faziam (método) e encontravam” (Tao et 
al., 2011, s/p.). Contudo, percebeu-se a importância de rever as diretrizes “para atender a vários avanços conceituais e 
práticos na ciência das revisões sistemáticas quanto as meta-análises” (Galvão, et. al, 2015, p. 335). Daí nasceu a 
proposta de orientações aos pesquisadores de uma checklist, doravante designada como PRISMA (em inglês Preferred 
Reporting Items of Systematic reviews and Meta-Analyses, ou em tradução livre Itens Preferidos para Relatar para 
Revisões sistemáticas e Meta-análises), com 27 elementos a serem incluídos nos relatos e artigos.



31

emergirá, à volta da catedral, explorando vias que pelas quais se podem identificar e expandir a 

respectiva área de conhecimento.


O sistema de revisão que permitiria algum tipo de diálogo entre as muitas pesquisas que 

poderiam ser encontradas, e, portanto, escolhida, é chamada de revisão de escopo. É desenhada de 

maneira a permitir avaliação preliminar da literatura existente num dado campo, bem como a 

natureza potencial, tamanho, volume ou extensão e aspectos da literatura existente (Peters et al., 

2015; Sousa, 2018), qualquer que seja o desenho ou a qualidade do estudo, especialmente quando 

não há ainda robustez na literatura acerca do assunto, usando (se os pesquisadores assim decidirem) 

materiais de natureza dispersa ou heterogênea. Assim, o processo permite aos investigadores 

“engajarem-se em cada estágio numa maneira reflexiva e, quando necessário, repetirem passos para 

assegurar que a literatura seja coberta numa maneira compreensiva” (Arksey & O’Malley, 2005, s/

p), pensando e refinando sua prática. Isso permite a identificação de hiatos de pesquisa, síntese da 

evidência, ou mesmo apresentação de recomendações, mapeando conceitos chave, as principais 

fontes e tipos de evidência disponíveis (Arksey & O’Malley, 2005). Tal como o turista explorando a 

cidade a partir de seu centro histórico para os bairros mais distantes.

Com a pergunta formulada, decidiu-se que para a presente pesquisa usar as ferramentas de 

uma base de dados online. Para isso usamos na busca a expressão (em inglês) como se segue: 

<<(tale OR stor* OR metaphor OR jok* OR movie OR books OR bibliotherapy) AND psy* AND 

family>> . Após isso, foram utilizados os seguintes filtros da própria plataforma para considerar os 4

critérios de inclusão definidos pelos pesquisadores: (1) ser artigos científicos publicados em 

periódicos, (2) após revisão por pares e (3) em idiomas que os investigadores pudessem ler sem 

necessidade de tradução (nomeadamente português, inglês, espanhol e italiano), desde que (4) o 

 Em português seria <<(conto OU hist* OU metafora OU piada OU filme OU livros OU biblioterapia) E psi* E 4

familia>>.



32

artigo completo estivesse, de alguma forma, disponível. Não houve recorte temporal. Um total de 

233 textos foram inicialmente obtidos, e, com os filtros, 163 foram incluídos na pesquisa .
5

A fase seguinte remete à seleção de estudos, a fim de eliminar estudos irrelevantes. Para 

isso, definimos novos critérios — os critérios de exclusão. No nosso caso, optamos por excluir 

aqueles artigos que focavam em áreas tais como educação e pedagogia, saúde mental, ou políticas 

públicas. Um total de 55 artigos foram então excluídos, perfazendo um número final de 108 artigos.


O processo era sempre conduzido por dois ou três pesquisadores (ou juízes) que tomavam 

decisões independentes que eram cruzadas a posteriori. Era fundamental que tivessem clareza que o 

foco do estudo era o uso de histórias em contexto de terapia familiar.


Com isso em mente, a terceira fase da triagem é, segundo Arksey e O’Malley (2005), ler os 

108 artigos completos. Primeiro identificamos dois artigos duplicados, eliminando um deles, 

remanescendo assim 107. Dado o número elevado de artigos, optamos por incluir um processo 

intermédio de filtragem e, com isso, leram-se os respectivos títulos e os que não se enquadravam no 

critério considerado fundamental eram eliminados, o que ocorreu com um total de 18 artigos.  

Depois o processo se repetia, lendo-se os resumos; aqueles artigos em que os juízes divergiam, 

passariam para o passo seguinte, em especial os que mencionassem alguma presença de pai ou mãe 

e/ou de filhos, os demais foram eliminados, num total de 53 artigos consensualmente eliminados. 

No passo seguinte, procedeu-se à leitura integral dos 36 artigos remanescentes. Pesquisadores/juízes 

leram-nos todos sem compartilhar notas enquanto o faziam. Ao final da leitura, havia o consenso 

para a análise de apenas cinco e a eliminação também consensual de 14. A falta de consenso sobre 

os outros 17 conduziu a reflexões sobre o método adotado, que não sendo rígido ou linear, 

convidava a compreenderem e rever cada fase e passo. Com isso, percebeu-se que embora 

interessantes, alguns estudos usavam (a) histórias, mas não como linguagem simbólica, e sim como 

 Desta forma, não incluímos resenhas de livros, entrevistas, relatos pessoais, contação e/ou descrição de histórias, bem 5

como indexadores, índices, listas de conceitos e palavras, relatórios, correspondências, teses ou dissertações. Outros 
poucos textos, infelizmente, não foram encontrados em sua versão completa para essa mesma inclusão.



33

elemento biográfico (descrevendo elementos vivenciados pelas pessoas), e (b) literatura de auto-

ajuda. Estes foram então eliminados consensualmente. Com os critérios novos e mais claros, um 

total de 11 artigos permaneceu e estes artigos foram utilizados na presente revisão.


A Figura abaixo relata sinteticamente, as fases da pesquisa, conforme detalhadas acima:


Figura 1


Fluxo da Informação com as Diferentes Fases da Revisão


Da identificação dos artigos até a leitura completa deles, houve um período de 12 meses.


Resultados


Um total de 11 artigos estavam no escopo de nossa revisão. Tentamos ter uma abordagem 

coerente no que tange aos artigos selecionados embora, na prática, nem sempre fosse possível obter 

certas informações a partir do material existente.




34

Optamos por tabular os dados dos 11 artigos. Na informação incluímos o nome dos autores 

e o ano da publicação; além disso, optamos por incluir o país de origem do primeiro autor, já que o 

local de pesquisa era muitas vezes ausente dos artigos. Os artigos foram ordenados por ano de 

publicação, para que o leitor da presente Tese possa acompanhar uma espécie de evolução no 

campo.


Figura 2


Características dos Artigos Revisados


Título Autores
Ano de 

Publicação 
original

País de Filiação do 
Primeiro Autor

The Uses of Juvenile Fiction 
and Self-Help Books with 
Stepfamilies


M. Coleman

L. Ganong 1990 Estados Unidos da 

América

Teaching Family Counseling 
through the Use of Fiction
 S. Gladding 1994 Estados Unidos da 

América

The Effects of Therapeutic 
Storytelling and Behavioral 
P a r e n t T r a i n i n g o n 
Noncompliant Behavior in 
Young Boys


L. Painter

J. Cook

P. Silverman

1999 Estados Unidos da 
América

The Self-Characterization as 
a N a r r a t i v e T o o l - 
Applications in Therapy with 
Individuals and Families


A. Androutsopoulou 2001 Grécia

H e a l i n g T r a u m a t i z e d 
Children - Creating Illustrated 
S t o r y b o o k s i n F a m i l y 
Therapy


L. Hanney

K. Kozlowska 2002 Austrália

If Your Mother Were an 
Animal, What Animal Would 
She Be? Creating Play-
Stories in Family Therapy - 
The Animal Attr ibution 
Story-Tell ing Technique 
(AASTT)


D. Arad 2004 Não informado

Feeling the Tug - Creative 
Use of Ropes and Felt Board 
to Promote Family Change


R. Bruhn 

D. Lykke 

B. Duhl

2006 Estados Unidos da 
América

Parental management of 
adoptive identities during 
challenging encounters - 
A d o p t i v e p a r e n t s a s 
‘protectors’ and ‘educators’


E. Suter 

K. Reyes 

R. Ballard

2010 Estados Unidos da 
América



35

A leitura dos dados acima demonstra, pelo menos temporalmente falando, um intervalo no 

interesse em elementos simbólicos em processos familiares. Há uma hegemonia de pesquisas no 

Estados Unidos da América , e outras duas pesquisas coordenadas em países anglófonos (África do 6

Sul e Austrália) e, finalmente, um artigo escrito em inglês por uma autora grega. É importante frisar 

que um dos artigos estadunidenses, a pesquisa de Suter et al. (2010), é realizada no Canadá.


Outros aspectos que tendem a ser considerados por revisões como a presente são elementos 

de cada pesquisa (aqui consideramos escopo/temática da pesquisa, tipo de pesquisa e duração da 

intervenção), bem como características das famílias (quantidade de famílias e respectivas origens 

étnico-raciais) . Na figura  abaixo, compilamos tais informações.
7

Figura 3


Características dos Estudos Revisados


Do You Ever Feel That Way? 
A Story and Activities About 
Families and Feelings
 E. Kanewischer 2013 Estados Unidos da 

América

The Portrayal of Black Swan 
Through a Multicontexual 
Framework


V. Smith 

C. Austrich 

R. Brown 

L. Steding

2015 Estados Unidos da 
América

Developing a Teddy Bear 
Therapy Training Program 
for Family Therapists


L. Beyers

W. D. Phipps

C. Vorster

2018 África do Sul

 A opção pela aparente não-coerência semântica entre o artigo definido o e o nome da nação é uma opção consciente, e 6

não um lapso ou um typo como poderia ser considerado por alguns leitores. Essa opção advém de considerar esse país 
como um só, daí “o Estados Unidos da América”.

 Outros elementos (como objetivos, resultados alcançados e/ou importantes) deveriam ser incluídos, mas a figura 7

ficaria com espaços por preencher. Sobre isso se falará em outro item a seguir.



36

Título Temática da 
pesquisa

Tipo de pesquisa Tempo da 
intervenção

Quantidade de 
famílias 
incluídas no 
estudo

Origem étnico-
cultural das 
famílias

The Uses of 
Juvenile Fiction 
and Self-Help 
Books with 
Stepfamilies

Descrição e/ou 
Aplicação da 
técnica ou prática 
(biblioterapia 
como ferramenta 
para famílias 
reconstituídas)


Qualitativa 
(descrição teórico-
prática de técnica)

Não informado “um grupo de 
madrastas”

Não informado

Teaching Family 
Counseling 
through the Use 
of Fiction

Descrição e/ou 
Aplicação da 
técnica ou prática 
(ficção como meio 
de ensino a 
estudantes de 
terapia familiar)


Qualitativa 
(descrição teórico-
prática de técnica)

Não informado 0 Não informado

The Effects of 
Therapeutic 
Storytelling and 
Behavioral 
Parent Training 
on 
Noncompliant 
Behavior in 
Young Boys

Descrição e/ou 
Aplicação da 
técnica ou prática 
(do Storytelling 
terapêutico e do 
Treino 
comportamental 
dos pais na terapia 
de meninos)


Quantitativa 
(desenho cruzado 
de linha de base 
múltipla não 
concorrente entre 
sujeitos)

2 sessões de 
terapia com duas 
semanas de 
intervalo entre 
elas, 6 semanas de 
pós tratamento e 5 
a 7 dias adicionais 
para alcance de 
estabilidade

4 Caucasianos

The Self-
Characterizatio
n as a Narrative 
Tool - 
Applications in 
Therapy with 
Individuals and 
Families

Descrição e/ou 
Aplicação da 
técnica ou prática 
(auto-
caracterização 
com auxílio de 
story telling)


Qualitativa 
(descrição de 
caso(s) clínico(s))

Não informado 
(usam-se 
expressões como 
“um número de 
sessões” e “vários 
meses”, sem 
especificações)

3 Famílias gregas

Healing 
Traumatized 
Children - 
Creating 
Illustrated 
Storybooks in 
Family Therapy

Descrição de 
técnica ou prática 
terapêutica 
(criação de livros 
ilustrados de 
histórias para 
crianças 
traumatizadas)


Qualitativa 
(descrição de 
caso(s) clínico(s))

Não informado 3 Famílias 
australianas (2) e 
chinesa (1)

If Your Mother 
Were an Animal, 
What Animal 
Would She Be? 
Creating Play-
Stories in 
Family Therapy 
- The Animal 
Attribution 
Story-Telling 
Technique 
(AASTT)

Descrição e/ou 
Aplicação da 
técnica ou prática 
(metáfora com 
famílias de 
crianças com 
diagnósticos de 
transtorno de 
déficit de atenção 
e hiperatividade)


Qualitativa 
(descrição de 
caso(s) clínico(s))

Não informado 
(menciona 
contudo a 
existência de 
“sessões”)

1 Não informado

Título



37

A diversidade de temas dos artigos é digna de nota. Algumas pesquisas focam na descrição 

de técnicas (Teddy Bear Therapy, metáforas ou biblioterapia), enquanto outras apresentam 

descrições de casos para ilustrar o uso de técnicas (tais como metáforas, biblioterapia e auto-

caracterização). Apenas uma usa o conhecimento dessas técnicas, analisando uma longa-metragem 

estadunidense, com uma abordagem sobre uma família fictícia. Havia duas pesquisas empíricas, 

com a amostra total de 73 (69 em uma e quatro na outra). Encontramos também quatro estudos de 

Feeling the Tug - 
Creative Use of 
Ropes and Felt 
Board to 
Promote Family 
Change

Descrição e/ou 
Aplicação da 
técnica ou prática 
(metáfora em 
contexto de terapia 
de casais e 
famílias)


Qualitativa 
(descrição de 
caso(s) clínico(s))

Não informado 
(menciona 
contudo a 
existência de 
“várias sessões” e 
“várias sessões 
conjuntas”)

1 Não informado

Parental 
management of 
adoptive 
identities during 
challenging 
encounters - 
Adoptive 
parents as 
‘protectors’ and 
‘educators’

Descrição e/ou 
Aplicação da 
técnica ou prática 
(metáforas 
temáticas para 
compreensão de 
estruturas 
cognitivas de 
famílias adotivas 
inter-raciais)

Qualitativa Não informado  
(menciona a 
existência de 1 
sessão de 
recrutamento e 
apresentação da 
pesquisa e 1 
sessão de uma 
hora com 
pequenos grupos 
focais)

69 Casais canadenses 
caucasianos 
(93%), asiáticos 
(2%) e hispânico 
3%, que adotaram 
crianças chinesas 
ou vietnamitas.

Do You Ever 
Feel That Way? 
A Story and 
Activities About 
Families and 
Feelings

Descrição e/ou 
Aplicação da 
técnica ou prática 
(biblioterapia 
aplicada a crianças 
em situação de 
acolhimento 
familiar)


Qualitativa 
(descrição teórico-
prática de técnica)

Não se aplica 0 Não se aplica

The Portrayal of 
Black Swan 
Through a 
Multicontexual 
Framework

Análise de filme 
(para compreender 
famílias 
disfuncionais)


Qualitativa 
(análise de filme)

Não se aplica 1 Não informado 
(trata-se de família 
fictícia de um 
filme)

Developing a 
Teddy Bear 
Therapy 
Training 
Program for 
Family 
Therapists

Descrição e/ou 
Aplicação da 
técnica ou prática 
(“Teddy Bear 
Therapy” em 
contextos 
familiares)


Qualitativa 
(descrição teórico-
prática de técnica)

Não se aplica 0 Não se aplica

Temática da 
pesquisa

Tipo de pesquisa Tempo da 
intervenção

Quantidade de 
famílias 
incluídas no 
estudo

Origem étnico-
cultural das 
famílias

Título



38

casos clínicos, nos quais os investigadores trabalharam com oito famílias, em um número não 

especificado de sessões.


Quando se olham os dados, pode-se ver o obstáculo com o qual nos deparamos; a maioria 

das pesquisas não nos apresentou a duração das intervenções. Algumas mencionaram a existência 

de sessões, sem mencionar a quantidade (Androutsopoulou, 2001; Arad, 2004; Bruhn et al., 2006) e 

apenas uma mencionou a existência de duas sessões de terapia, sem, contudo, mencionar como as 

seis semanas de pós-tratamento funcionavam, o número total de sessões ou tempo entre elas 

(Painter et al., 2008). A ausência de tais informações dificultou entender como o processo ocorreu 

bem como replicar os resultados.


Outro aspecto importante é a origem étnico-cultural das famílias, dada a diversidade de 

histórias que cada cultura pode oferecer e, consequentemente, como elas podem influenciar os 

processos coletivos e familiares. Afinal, histórias são elementos inerentes às mais diversas 

realidades culturais. Dos sete estudos que, direta ou indiretamente, trabalharam com famílias reais, 

quatro mencionaram a origem étnica (Androutsopoulou, 2001; Hanney e Kozlowska, 2002; Painter 

et al., 2008; Suter, 2010), duas das quais fizeram-no por causa de seu escopo intercultural. Tal 

constatação conduz-nos a duas possíveis conclusões (que não se excluem): (a) uma fragilidade da 

pesquisa ou de seu registro como artigo, não mencionando dados relevantes, e (b) uma falsa ilusão 

de normalidade perante amostras caucasianas e/ou autóctones.


Neste momento, considera-se importante trazer o tema dos artigos não-incluídos em nossa 

contagem. Durante o processo de seleção de artigos, viemos a compreender que apesar da riqueza 

de alguns deles, erguidos sobre o terreno sólido de construção empírica, focavam em “narrativas 

humanas de experiências vividas” (Kempson & Murdock, 2010, p. 751), muitas vezes narrativa em 

primeira pessoa (Pardeck, 1996), “discutindo juntos histórias [que] contribuem à habilidade familiar 

para fazer sentido de experiências difíceis” (Rolbiecki et al., 2017, p. 240), sobre o que Rynearson, 

(2005) chamou de fatos reais (quem, o que, onde, quando, como, e porquê). Os objetivos da maioria 



39

das pesquisas não-incluídas, mas que poderão ser revisitadas em outros momentos da presente Tese, 

era serem “essenciais à construção de identidade pessoal, relacionamentos, e vidas plenamente 

realizadas”, que “podem funcionar simplesmente para nos ajudar a fazer sentido na vida” (McNay, 

2009, p. 1178), ou refletirem sobre situações desafiadoras, como a morte (Rynearson, 2005), 

especialmente de familiar. Em geral, os textos não inclusos, permitiam “identificar a significância 

do storytelling para a construção de identidade familiar e ilustração de como membros de uma 

família estendida, por meio do storytelling, construíam e negociavam identidade” (Cooper & Ewig, 

2019, p. 9). Ainda assim, usavam conceitos como biblioterapia, metáforas, narrativas ou 

storytelling em suas abordagens. Daí a confusão que pôde ter sido gerada nos juízes. Por isso 

decidimos não os incluir em uma contagem numérica, contudo, decidimos que possam ser 

revisitados e citados sempre que oportuno. Afinal de contas, mesmo sendo processos distintos 

daquele no qual focamos, acabam bebendo de suas fontes teóricas para compreender melhor os 

processos que aqui estudamos.


É importante aqui fazer um comentário sobre exploração de nomenclatura. Após a leitura 

dos artigos citados, os pesquisadores/juízes notaram que há terminologias que se confundem e 

termos que se repetem em grafias distintas. Nesta primeira fase do trabalho, optamos por manter a 

grafia que o autor de origem utiliza, apesar de virmos a adotar outra nomenclatura ao longo do 

texto. Mais, sempre que um autor utilizar um texto com grafia distinta da nossa, a grafia do autor 

será respeitada e mantida.


O que os Artigos Dizem Sobre StoryTelling em Contexto de Terapia Familiar?´


A revisão sistemática adotada não tem como propósito prover uma análise sobre a 

qualidade ou consistência da literatura e de suas evidências, ou sequer facilitar ou coibir a síntese de 

estudos, nem pretendia buscar oferecer resultados generalizáveis. Contudo, convoca-nos a organizar 

a literatura e entender seu arcabouço; permite que investigadores alcancem novas perspectivas que 

considerem relevantes para enriquecer sua revisão.




40

O primeiro aspecto relevante que se tem que compreender, é o objeto família, que, segundo 

Scabimi e Cigoli (2000), é uma “forma social primária” — primária porque, “a saúde da sociedade 

depende em larga medida de suas propriedades”; afinal, é de aspectos biológicos, psicológicos, 

sociais e culturais da família que geração e desenvolvimento social se tornam reais; e quando se 

tornam problemáticas, em ampla escala, “a sociedade se encontra perante problemas sociais 

insolúveis” (p. 7). Além disso, é na família que os filhos aprendem a função fundamental de 

relacionamento e vínculo, que permite aprender como se apresentar ao mundo externo e nas 

relações futuras — sejam essas culturais, econômicas, sexuais ou reprodutivas. Por isso, “A família 

organiza relações” (p. 9), através de um “sistema organizado com uma estrutura e uma hierarquia 

interna e que interage de maneira não casual com o contexto no qual está inserida” (pp. 8-9). É 

assim que famílias se tornam espaços para entender a diversidade e seus processos — seja nos 

papéis que cada um desempenha, gênero, ou geração —, e compreender o mundo. Nas palavras de 

Suter et al. (2010), em um dos artigos selecionados:


Família é um construto sócio-histórico, um que deve sua existência a influências, incluindo 

de instituições sociais, configurações políticas, tendências econômicas, papéis de gênero, 

normas parentais, ênfase em privacidade e individualismo, importância de trabalho, e a 

divisão laboral. Nessa perspectiva, a noção de família tradicional é um construto ideológico 

que se mascara como um ideal universal, estático, normativo ao qual as famílias podem 

aspirar (p. 243).


Ackerman, que escreveu o primeiro artigo sobre famílias em 1937, disse que estas são 

“unidades sociais e emocionais” (Feixas & Miró, 1993, p. 253) e em seu núcleo cada um descobre 

sua identidade. Para identificar e entender essa identidade que emerge de uma construção 

discursiva, é preciso compreender as práticas discursivas utilizadas pelas famílias, e como essas 

práticas são geridas e mantidas.


A meta é mais que entender essa familiar organização relacional-discursiva: é permitir a 

mudança, ou desenvolver “processos de desenvolvimento capazes de modificar estruturas” (Simon 



41

et al., 2002, p. 49). Pode-se inferir a importância da mudança, após leitura e análise dos artigos, 

quando, por exemplo, um deles assume em seu título que visa “Promover Mudança Familiar” 

(Bruhn et al., 2006, p. 286); enquanto outro menciona buscar “prover evidência empírica inicial da 

eficácia e identificar as mudanças comportamentais que histórias terapêuticas induzem” (Painter et 

al., 1999, p. 49). Um terceiro, de Hanney e Kozlowska (2002), demonstra, como no caso de uma 

criança, o processo de mudança ocorrendo quando os pais “foram capazes de detectar sua angústia 

em contraste com vê-lo meramente como ‘travesso’, e interessaram-se pela importância de emoções 

em relações, comprando até um livro sobre inteligência emocional!” (p. 52), destacando que as 

técnicas usadas estabeleciam um vínculo que “ajuda[m] as crianças a lidarem com o impacto 

emocional de doenças médicas severas” (p. 42); e “quando trabalhando com populações não-

traumatizadas” (p. 60), elas “podem ser usadas para trazer um senso quanto ao porquê de algumas 

crianças presentes terem sintomas emocionais e comportamentais específicos, e como isso se 

relaciona com contexto passado e presente” (p. 60). As técnicas aqui estudadas “facilitam a 

expressão de sentimentos” e/ou permitem aos envolvidos “acessar as emoções em resposta a cada 

cenário” (Bruhn et al., 2006, p. 286). Tais técnicas, que muitos autores têm chamado de storytelling 

ou metáforas, permitem às famílias “aprender a entender e expressar suas emoções” (Beyers et al., 

2018, p. 454) e às crianças, que “por vezes encontram dificuldade em expressar seus sentimentos no 

que tange às experiências” traumáticas, geralmente recebem ajuda “para iniciar essa conversa, 

normalizar sua experiência e emoções, e começar o processo curador” (Kanewischer, 2013, p. 71). 

Parece que o objetivo é permitir aos “clientes expressarem sentimentos e emoções que de outra 

forma seriam de difícil acesso”, fazendo de cada técnica “uma poderosa ferramenta terapêutica” 

(Arad, 2004, p. 253), um poder que vai desde o nível individual — um artigo menciona “pessoas 

podem mudar suas visões acerca de si mesmas ao trabalhar suas histórias pessoais” (Hanney & 

Kozlowska, 2002, p. 42) — até o nível de “trazer mudança a todo o sistema familiar” (Beyers et al., 

2018, p. 259). Um dos artigos chega mesmo a mencionar que as técnicas “ajudam indivíduos a 



42

acomodar mudanças, experimentadas durante transições de carreira, que desafiam seu senso de 

mesmice” (Pizzorno et al., 2014, p. 420). Em suma, “ao ficar em sintonia com suas emoções, 

participantes podem entender melhor a si mesmos, aos outros e aos seus ambientes” (Gladding, 

1994, p. 192).


A maioria dos artigos menciona o conceito de story ou storytelling. Curiosamente, os que 

explicam melhor são os que não foram incluídos, tornando impossível não mencionar alguns aqui. 

Um chega a dizer:


Storytelling tem há muito tempo sido usado como ferramenta de apoio para pessoas que 

experimentaram eventos adversos de vida. Encoraja-os a processar seus sentimentos e 

emoções sobre um evento, por meio de narrativa. (…) Quando famílias enlutadas engajam 

em storytelling terapêutico como forma de re-autorar suas histórias familiares após a perda, 

trabalham de forma colaborativa estabelecendo novos sentidos globais (Rolbiecki et al., 

2017, p. 240).


Essa ideia de que a técnica tem sido usada há bastante tempo chega a ser mencionada por 

um segundo artigo, que coloca storytelling como incrivelmente presente em toda a história humana:


Onde e quando humanos se reúnem, contar e recontar histórias é fundamental para a 

comunicação. (…) Para a maioria dos eventos, criar e recontar uma história promete uma 

continuidade simbólica, coerência e transformação à medida que a história se desvela 

(Rynearson, 2005, p. 351).


Um terceiro apresenta de forma mais poética: “O mundo, o mundo humano, está 

entrelaçado não por prótons e elétrons, mas por histórias” (Brian Morton citado por Kiser et al., 

2010, p. 243). O mesmo artigo define “storytelling ou storying como processo natural no qual 

famílias se engajam para relatar uns aos outros experiências”, e distingue o termo “narrativa, para 

inferir uma discussão familiar terapêutica facilitada por um terapeuta” (Kiser et al., 2010, p. 243). 

Para as autoras, histórias são o ponto de intersecção entre passado e futuro:




43

Com cada ano de nossas vidas, adicionamos bem mais que meio milhão de minutos a 

nossos bancos de experiências. Não obstante, ser humano não é simplesmente registrar os 

detalhes da experiência sensorial, mas organizar aquelas experiências dentro de uma 

história coesa que nos permita integrar momentos seletos no nosso senso de quem somos. 

Histórias são usadas para organizar, predizer, e entender as complexidades de nossas 

experiências vividas (Kiser et al., 2010, p. 243).


As autoras explicam que histórias familiares transcendem histórias individuais, permitindo 

a compreensão de diferentes sentidos de cada evento familiar, para além da experiência imediata. 

Sua explicação faz-nos recordar a história mítica grega. Ariadne que, vendo seu amado adentrar o 

labirinto, cria um sistema de um fio, pelo qual, uma vez cumprida a missão, ele seria capaz de a ela 

regressar. Porventura será esse o processo: perante os labirintos de desafios que cada pessoa vive 

em sua respectiva família, as histórias permitem um fio que une a todos em direção a uma meta 

comum. Nas palavras de um outro artigo, “storying (…) serviu como conduto para lembrar e 

conectar”, enquanto “se tenta fazer sentido” de uma situação trágica. Essa é talvez a maior 

contribuição das histórias, e talvez por isso, seja uma “predileção humana, enquanto tentamos fazer 

algum senso dos eventos significativos de nossas vidas” (Kempson & Murdock, 2010, p. 748).


Somos todos apresentados a histórias quando crianças. Seja por meio de fábulas, contos de 

fadas ou histórias familiares, elas nos permitem “começar a organizar nosso mundo. Contar 

histórias torna-se então uma parte integral da vida” (Parker & Wampler, 2006, p. 165).


Nos vários artigos que lemos, muitas formas de storytelling foram-nos apresentadas — 

tanto nos incluídos como nos não-incluídos — e clara a confusão textual entre conceitos, como 

storytelling, biblioterapia ou terapia narrativa. Por exemplo, encontramos uma definição de 

biblioterapia como “intervenção de auto-ajuda, de leitura de manual baseada em resolução de 

problema”, ou “programa de auto-aprendizagem guiado por manual, baseada em resolução de 

problema” (Chien et al., 2016, pp. 152-3). É importante esclarecer que tais livros não foram 

considerados, no âmbito de nossa pesquisa, já que eles não usam linguagem simbólica. É verdade 



44

que, como dizem Hahlweg e colegas (2008) “livros de auto-ajuda e tratamentos multimídia foram 

empiricamente testados em cerca de 70 estudos controlados randomizados” (p. 661), contudo essa 

prática nem sempre demonstra resultados, como no caso que apontou “baixa taxa de participação na 

leitura dos materiais” (p. 677) por parte de alguns sujeitos da pesquisa, “e portanto reportaram 

nenhuma mudança em seus dados de ajuste pessoal” (p. 677).


Apesar de não ter sido nosso foco ao lançarmos a pesquisa, não poderíamos de nos 

debruçar acerca. Por isso, começamos o processo de reflexão terminológica e optamos por 

considerar storytelling como uma técnica ampla que pode operar como uma metáfora. Ou a história 

em si se torna uma metáfora a ser explorada com os pacientes, ou os processos técnicos utilizados 

em terapia são processos metafóricos que se conjugam com a contação de histórias, “dado que 

metáforas são tão penetrantes em linguagem e interações diárias”. As metáforas, se bem utilizadas, 

podem permitir “acessar associações, recursos e entreter nova experiência” (Parker & Wampler, 

2006, pp. 164-165). Podemos considerar uma espécie de “discurso metafórico”. Metáforas são 

“uma figura ou modo de pensamento”, e não meramente “uma figura de linguagem” (Suter et al., 

2011, pp. 246-247):


Ao invés de referir ao uso de linguagem poética ou persuasiva particular, a metáfora como 

figuras de pensamento refere-se a categorias cognitivas, esquemas, ou estruturas de 

conhecimento que humanos usam para fazer senso e entender a realidade em geral e 

fenômenos em particular, tais como vigilância interracial. Metáforas amiúde jogam uma luz 

sobre bases inconscientes ou implícitas do pensamento e raciocínio sobre fenômenos. (…) 

As metáforas sustentando nossos sistemas conceptuais manifestam-se em grande parte 

através das formas nas quais falamos(Suter et al., 2011, p. 247).


Num estudo de Suter et al. (2011), as metáforas aplicadas permitiram observar como mães 

e pais entendem identidades e posições familiares. Em situação de adoção intercultural, sentiram 

uma metáfora elogiosa proferida como depreciativa e negativa: “ela é como uma boneca chinesa’’. 

Uma pesquisa anterior sustentava tais elogios como problemáticos, aparentando fetichização da 



45

população asiática, “encorajando suas crianças a definir seu valor próprio primariamente em termos 

de atratividade, e diferenças conectadas com aspectos físicos que não podem ser alterados”. Em 

outra pesquisa citada pelo mesmo artigo, notaram que metáforas elogiosas “desafiam os laços entre 

pais e filhos, já que tais elogios chamam a atenção para as diferenças visíveis entre os dois”. 

Elogios no processo de adoção intercultural, tais como “que ato maravilhoso e altruísta, adotar esta 

pobre e órfã criança’’ criaram uma nova metáfora, também equivocada, de “salvadores e seus filhos 

como tendo que ser salvos”, transformando “suas intenções subjacentes de adoção internacional – 

para construir uma família, ao invés de fazer caridade” (Suter et al., 2011, p. 245). Metáforas são 

facas nas mãos de qualquer pessoa: mal-usadas, podem cortar profundamente; bem utilizadas, 

podem cortar os ingredientes de uma refeição apetitosa! Em processo de terapia familiar isto torna-

se mais sério e impactante ainda. Afinal, “metáforas são (entre outras coisas) modelos para a 

realidade”, modelos que o terapeuta decide como usar. Tem a ver com “a qualidade da 

transformação semântica que se acarreta”, “vendo algo que não é familiar e visível, falando à luz de 

algo que é visível e familiar”, em direção a uma compreensão que troque “sentidos claros e 

concisos por linguagem ambígua, multinivelada e imaginativa”: “Metáfora é, em sua simplicidade, 

uma forma de proceder do conhecido ao desconhecido” (Smith, 2017, pp. 744-745). É por isso que 

não podem ser esquecidas. Por isso uma “metáfora é parte importante da terapia familiar” (Smith, 

2017, p. 748).


Há várias formas de usar o processo metafórico. “Há técnicas criativas que 

metaforicamente acessam informação do casal ou da família em maneiras mais eficientes” (Bruhn 

et al., 2006, p. 289). No caso da terapia de família (nosso foco), “metáforas experienciais têm sido 

usadas para ajudar membros da família e para treinar novos profissionais” (Bruhn et al., 2006, p. 

286). Em senso mais amplo, permite acessar informação que não é facilmente verbalizada, enquanto 

facilita “a expressão de emoções” (Bruhn et al., 2006, p. 286). Há distintas formas de usar técnicas 

nascidas das metáforas, muitas das quais perpassam vários dos artigos selecionados.




46

• Uma delas é o brincar, o que Hanney & Kozlowska, 2002 designa de brincadeiras não-

estruturadas que, baixa as defesas, encoraja a espontaneidade e permite que “temas 

tabú” (p. 251) sejam expressos através de fantasias em linguagem simbólica e metafórica 

(Arad, 2004).


• Podem ocorrer atuações (role plays) e brincadeiras com bonecos diversos (Hanney & 

Kozlowska, 2002), jogos de fantoches (Arad, 2004; Hanney & Kozlowska, 2002), 

brincadeiras de faz de conta (Arad, 2004) ou até entrevista familiar de fantoches (Arad, 

2004), em que cada membro da família escolhe um fantoche e interpreta um papel; tudo 

isso para contar uma história de forma lúdica, ao invés de simplesmente contá-la. 

Concluída a história, todos os membros da família continuam no personagem para 

possível análise feita por si mesmos.


• Exercício artístico familiar estruturado (Hanney & Kozlowska, 2002), arteterapia 

(Arad, 2004) ou simplesmente o uso da arte (Bruhn et al., 2006; Hanney & Kozlowska, 

2002) permite ao desenvolver um senso de “controle, esperança, competência, e 

maestria”, por meio do qual “sentimentos intoleráveis podem ser externalizados numa 

forma concreta que pode então ser manipulada, retornada a, e retrabalhada como parte do 

processo terapêutico” (Hanney & Kozlowska, 2002, p. 41).


• Podem-se encontrar muitos tipos de uso das artes, usando lápis de cor ou outros meios 

artísticos (Bruhn et al., 2006). Hanney e Kozlowska (2002) mencionam o desenho, por 

meio do qual é possível expressar memórias lembradas e não-lembradas (p. 41). Como 

nas técnicas acima, “desenhar permite aos clientes expressarem sentimentos e emoções 

que são de difícil acesso de outro modo, e é assim uma poderosa ferramenta terapêutica” 

(Arad, 2004, p. 253). Outras ferramentas visuais podem ser úteis, tais como desenhar 

círculos representando membros da família enquanto, por exemplo, observando-se 



47

tamanhos e distâncias entre eles (Hanney & Kozlowska, 2002). Moldagem com massinha 

ou colagens são outras opções possíveis (Bruhn et al., 2006).


• As esculturas familiares (Arad, 2004; Bruhn et al., 2006; Hanney & Kozlowska, 2002) 

possuem também o poder “de metaforicamente apresentar padrões relacionais de formas 

que não são passíveis de ser colocadas por palavras” (Bruhn et al., 2006, p. 286).


Outras técnicas são mencionadas em apenas um artigo e serão apresentadas a seguir:


• A pulseira de memória (Kanewischer, 2013), utilizando miçangas e pulseiras, onde cada 

miçanga representa uma pessoa (o artigo fala daqueles de quem se sente falta), e 

enquanto se põe cada miçanga, conta-se uma história associada. A última história/

miçanga representa algo pelo qual se é grato: a pulseira metaforiza a presença de cada 

pessoa e/ou coisas na vida.


• Cordas (Bruhn et al., 2006) que demonstram visualmente a conexão entre membros das 

famílias, permitindo manipulações que podem simbolizar fronteiras, proximidades, 

padrões e intenções nos relacionamentos. Cada membro da família influencia ao outro, 

como as cordas que unem a organização familiar.


• A casa de sentimentos (Kanewischer, 2013) é uma técnica de desenho de uma casa, onde 

vários sentimentos podem habitar. Cada sentimento pode viver em um aposento, e nesse 

aposento, se desenha uma carinha representando o sentimento. O terapeuta pode decidir 

conversar sobre quão grande ou pequeno é o sentimento, se/porquê mora em cima ou em 

baixo, ou num ou noutro quarto, e até quem mais pode ter esse sentimento. A técnica 

permite acessar dinâmicas pessoais e relacionais, usando as histórias dos sentimentos.


• O desenho da árvore familiar (Kanewischer, 2013) num grande papel, com seu tronco 

forte e seus ramos e possíveis pequenas folhas que serão coladas nos ramos. Ao colocar o 

nome de cada pessoa no seu lugar na família, a técnica permite à criança entender seu 

lugar na família, um lugar de conforto, apoio e proteção. O autor usa-a com crianças que 



48

foram adotadas, contudo pode ser uma técnica significativa para outros contextos e 

idades. Se assim desejar, pode-se levar a árvore para casa.


Outras possibilidades encontradas em nossa pesquisa, mas não descritas nos artigos, são 

jogos de areia (Arad, 2004; Bruhn et al., 2006), jogos de cartas ou tabuleiros (Arad, 2004) e 

arranjos de flores (Bruhn et al., 2006). Um artigo menciona o uso de “fotografia, música, e palavra 

falada como forma de capturar as experiências vividas da pessoa e aumentar o entendimento dessas 

experiências”, mencionando digital storytelling como técnica na qual muitas famílias se engajam, 

de modo a “aumentar sua habilidade de comunicar seus sentimentos”, enquanto “trabalham 

coletivamente no estabelecimento de novos sentidos familiares globais” (Rolbiecki et al., 2017, p. 

240-1).


É importante que o terapeuta faça também um registro fotográfico da produção de seus 

pacientes. Apesar de apenas um artigo recomendar (Kanewischer, 2013), especificamente para uma 

das técnicas, como pesquisadores entendemos que, se possível, a ferramenta deve ser utilizada, 

permitindo a revisão de dados bem como sua análise para estudos posteriores. Outro elemento 

mencionado em outro artigo (Arad, 2004), é que algumas técnicas são mais diretivas (como o uso 

de fantoche), enquanto outras mais espontâneas (como o brincar).


Entretanto, note-se que todas as técnicas acima se fazem munir, de alguma forma, de 

histórias, especificamente criando histórias como forma de ajudar as pessoas a re-autorarem suas 

vidas (White, 2012). Nas palavras de Hanney e Kozlowska (2002), “com a ajuda do terapeuta e o 

uso de story telling, as pessoas podem mudar suas visões sobre si mesmas ao retrabalhar sua 

história pessoal” (p. 42), ou até “re-escrever a história do cliente para encaixar com um conto mais 

heróico” (p. 43). São atividades que permitem às pessoas encontrarem suas vozes e, assim, “podem 

tomar conta de suas próprias histórias”. Um artigo nos deixa inclusive o desafio de tornar as muitas 

histórias uma só história, quando “famílias unem suas vozes para co-construir uma história”. Mas 



49

tudo isso só se é possível se o terapeuta demonstrar “confiança e compromisso”, já que as pessoas 

não estão ainda seguras do que se espera delas (Androutsopoulou, 2001, p. 82).


Um dos artigos (Kiser et al., 2010) menciona o conceito de shared frame, arcabouço 

compartilhado, dentro do qual se “co-constroem histórias coerentes”, cada uma das quais 

encaixando “com o propósito e as aspirações da família” (p. 245) numa história familiar coerente 

que permite compreender eventos e situações do passado, enquanto se observam e contam histórias 

sobre esses episódios:


Ao fazer tais conexões, a família entrelaça cenas discretas por todo o ciclo familiar para 

explicar quem são (…). Através de coerência temática a família desenvolve um tema 

dominante que se torna central para a linha da história [storyline] familiar. Dessa forma, a 

história contada confirma paradigma, valores e mensagens familiares compartilhados (Kiser 

et al., 2010, p. 246).


Só assim, diversos passados conectados a um presente único podem se conectar à visão 

singular de futuro guiado por uma identidade familiar compartilhada. Este arcabouço ou quadro, 

uma vez compartilhado não mais pertence a um membro da família, sendo algo compartilhado por 

todos, criado ou estabelecido por essa conjunção de histórias distintas. Kiser et al. (2010) 

estabeleceram esse fio condutor como aquele que dita o sentido das experiências, inclusive daquelas 

que não estão totalmente claras na história contada, assim como os sentidos dos caminhos 

divergentes ou seus finais alternativos. De acordo com eles, agilidade é a capacidade de desvendar 

esses trechos não contados das histórias, e a agilidade na contação de história, “provê às famílias a 

oportunidade de reconhecer e imaginar alternativas para suas histórias familiares dominantes, supor 



50

de que outras maneiras poderiam ter sentido ou o que mais poderiam ter feito” (p. 245) . Durante o 8

processo, as famílias entendem a existência de “múltiplas realidades, múltiplas verdades” (p. 247), 

o que faz as vidas, consequentemente, multi-historiadas, devido às muitas histórias sendo vividas 

em simultâneo. Outro artigo (Pizzorno et al., 2014) menciona narrativas concorrentes. Tais 

narrativas não seriam necessariamente positivas ou negativas, mas podem “indicar um jogo de 

poder, confundir os adolescentes, mas também enfrentar a cristalização e colocar em marcha um 

processo de individuação” (Pizzorno et al., 2014, p. 429). Nenhuma das pequenas histórias ou 

micro-narrativas, como Pizzorno e colegas (2014) chamariam, é “livre de ambiguidade ou 

contradição e nenhuma história pode encapsular ou lidar com todas as contingências da vida” (Kiser 

et al, 2010, p. 247). Assim, “histórias familiares agem tanto para transmitir sentido como para guiar 

famílias em direção a um consenso entre seus membros no que tange ao sentido” (Kiser et al, 2010, 

p. 245).


Em suma, histórias ou narrativas coerentes devem conectar as várias histórias de forma 

articulada, envolvendo temporariamente a sequência de eventos, e prover sentido semântico aos 

acontecimentos. É importante notar que a “falha em formar uma narrativa coerente de eventos 

 De certa forma, assemelha-se a uma técnica comum em criadores de histórias. Stephen King (2015) fala de uma 8

“telepatia de verdade” (p. 95) e descreve a seguinte cena:

Olha, aqui temos uma mesa coberta com um pano vermelho. Nela está uma gaiola do tamanho de um 
aquário pequeno. Na gaiola está um coelho branco de nariz e olhos rosados. Nas patas d frente está 
um toco de cenoura que ele rói alegremente. Nas costas, escrito em tinta azul, está o número 8.

Nós vemos a mesma coisa? Precisaríamos nos reunir e conversar para ter certeza absoluta, mas acho 
que sim. Claro que haveria as variações necessárias: alguns receptores verão um pano vermelho-vivo, 
outros, vinho, e outros mais verão tonalidades distintas. (Para daltônicos, a toalha de mesa vermelha 
tem a cor de cinzas de cigarro.) Alguns verão bordas franzidas; outros, tudo liso. Almas mais 
decoradoras podem incluir alguns laçarotes. Fiquem à vontade — minha toalha de mesa é sua toalha 
de mesa.

Da mesma maneira, o material da gaiola deixa muito espaço para interpretação. No mínimo, ela foi 
descrita com uma comparação tosca, que só é útil se eu e você vemos o mundo e medimos as coisas 
nele com um olhar parecido. É fácil ser desleixado ao fazer comparações toscas, mas a alternativa é 
uma excessiva atenção aos detalhes que tira toda a diversão da escrita. O que eu deveria dizer, “na 
mesa tem uma gaiola de 1 metro de comprimento, 60 centímetros de largura e 36 centímetros de 
altura”? Isso não é prosa, é um manual de instruções. O parágrafo também não diz de que material é 
feita a gaiola. Telas soldadas? Vigas de ferro? Vidro? Mas isso realmente importa? Todos entendemos 
que dá para ver do outro lado da gaiola; nada além disso importa. A coisa mais interessante aqui é 
nem o coelho que rói a cenoura, mas o número que ele traz nas costas. Não é um seis, nem um quatro, 
nem um 19,5. É um oito. É para isso que estamos olhando, e todos sabemos. Eu não disse a você. 
Você não me perguntou. Eu jamais abri minha boca, e você jamais abriu a sua. Nós não estamos nem 
no mesmo ano, quando mais na mesma sala… mas estamos juntos. Estamos próximos.

Um encontro de mentes (p. 95).


Esse encontro de mentes é o quadro compartilhado, que permite que (1) não se contem elementos desnecessários, (2) 
cada um possa preencher as lacunas da forma que achar adequado e (3) todos estarem olhando para o mesmo. Na 
história de King para o número desenhado nas costas do coelho, nos pacientes para o seu futuro em comum.



51

traumáticos impacta relações de apego na família, impede resolução de trauma, e torna mais 

possível a repetição do ciclo de abuso” (Hanney & Kozlowska, 2002, p. 41). Esse aspecto 

disruptivo de eventos traumáticos ocorre na medida em que afetam negativamente as habilidades de 

contar histórias dentro de um quadro compartilhado, impedindo também o encontrar sentido nas 

histórias (Kiser et al., 2010). Desta forma, torna-se papel do terapeuta ajudar a família a observar, 

como que distante, o processo. O contar da história traumática pode levar a família a reviver a 

experiência ou compreendê-la de outro ângulo. Por isso, o terapeuta deve facilitar na família 

processos de escuta empática, capacitando-os a estar em sintonia e considerar a perspectiva dos 

demais membros. O próprio ato de contar histórias é uma excelente ferramenta para isso (Kiser et 

al., 2010). Por meio dela, o terapeuta pode permitir que pedaços das histórias de cada membro se 

tornem elícitos e permitir-lhes coerentemente integrar essas histórias numa jornada que fazem 

juntos. A figura abaixo tenta sistematizar visualmente essa ideia de arcabouço compartilhado.


Figura 4


Arcabouço compartilhado das histórias em famílias




52

As famílias têm membros com micronarrativas que concorrem entre si, mas perante uma 

escuta empática, podem, seus membros, juntos, co-autorarem histórias para a família como um 

todo, e assim, descobrir um arcabouço narrativo compartilhado.


A seguir apresentamos algumas das diversas técnicas que permitem às histórias atingir tais 

metas.


• A primeira, podemos chamar de Therapeutic Storytelling. Trata-se de uma “abordagem 

[que] envolve o uso de múltiplas histórias embutidas” (Parker & Wampler, 2006, p. 156), 

e almeja desvendar e focar em recursos narrativos armazenados. Usando-a, o terapeuta 

conta duas histórias, a primeira, visualizando a mudança em atitude, é interrompida para 

contar uma segunda história que conduz o cliente a experimentar uma emoção específica. 

Terminada a segunda, o terapeuta regressa à primeira para finalizá-la. Entretanto, o 

terapeuta pode abordar outros materiais que considere poderem contribuir com a 

mudança terapêutica; e em outras sessões, poderá revisitar a história se considerar 

necessário.


• Outra técnica, designada Self Characterization, é uma adaptação de Family 

Characterization Sketch (Androutsopoulou, 2001). Permite às pessoas descreverem-se de 

duas formas: como estavam antes e como se imaginam após o processo terapêutico 

(imediatamente após e/ou em 5 ou 10 anos no futuro). Para isso, os pacientes são 

convidados a, durante a sessão, escrever sobre sua família, como se fosse alguém externo 

que os conhecesse bem — é ideal escrever na terceira pessoa, o que traz certo 

distanciamento e um senso de segurança. A partir das diferenças entre as histórias, 

podem emergir construtos que permitam uma leitura, não da identidade dos envolvidos 

mas, as formas pelas quais se pode ver sentido nas situações; no que tange aos pontos de 

interseção entre as histórias, é importante notar aqueles esquecidos ou ignorados pelos 

contadores, já que podem provocar sensações de negligência ou traição. A ideia, 



53

porventura semelhante ao conceito de arcabouço, é buscar aquela voz comum de toda a 

família, que permite que todos saibam e entendam como agir em contexto específico. 

Muitas vezes, no entanto, um membro da família fala com a voz de outro membro, 

mencionando como a pessoa se sentiria em dada circunstância, afirmando-se como 

possível voz dominante da família.


• No caso de crianças que, por qualquer motivo, não sabem escrever, três opções são 

apresentadas por Hanney e Kozlowska (2002): StoryGame Drawing, Livro da Vida e 

Livro Alfabeto. Apesar de se tratarem de técnicas distintas, todas articulam desenho com 

histórias, com a principal diferença na primeira que não agrupa as histórias num livro. 

Nela, a criança desenha imagens e vai contando a história do que está desenhando, 

enquanto na segunda e na terceira a criança desenha, em páginas de um livro inventado, 

as cenas que vai contando. A terceira, especificamente, convida a criança a desenhar algo 

associado a cada página, que contém uma letra do alfabeto. O livro é co-construído pelo 

terapeuta e pela criança, perpassando vários eventos narrativos, desde o nascimento; e 

como se trata de um processo de terapia familiar, a família participa, tanto contando 

histórias como pintando e desenhando junto — sempre respeitando os limites do desenho 

do outro (não sendo permitido corrigir ou modificar os desenhos dos outros). Isso “ajuda 

a criança a sequenciar eventos temporais e explorar sentimentos e factos associados” (p. 

42). A família pode também negociar e dialogar sobre a forma de usar cada página. Os 

livros podem ser álbuns, com fotos ou desenhos, ou cadernos, incluindo cartas e 

documentos que a criança considere oportuno incluir; podem ser usadas folhas A1, 

dobrando-as como se assemelhassem um livro. Recomenda-se sempre iniciar com 

eventos não-traumáticos para que possa ser associado a uma experiência aprazível, e 

cada história pode ser revisitada a qualquer momento, sendo possível interromper o 

processo para, por exemplo, buscar mais informações. Os autores descrevem como a 



54

experiência ajudou a lidar com as emoções individuais, a melhorar as habilidades 

comunicacionais, ou ainda conduzir cada membro da família a reconhecer e 

compreender sua própria identidade pessoal, permitindo inclusive acessar memórias e, 

portanto, clarificá-las ou encontrar seu sentido. Apesar do foco poder parecer estar na 

criança, a técnica permite toda a família a reconectar e compreender aspectos até então 

desconhecidos.


• Uma técnica semelhante é My Story, descrita por Kanewischer (2013), que pode ser 

executada em sessão ou em casa. Neste caso, solicita-se que a criança conte sua própria, 

enquanto desenha ou pinta, e o terapeuta anota as próprias palavras da criança. Seu 

diferencial é que, no começo da sessão seguinte, cabe ao terapeuta ler as palavras para 

que todos as ouçam e a criança possa acrescentar algo, caso deseje.


• Outra técnica que podemos designar de Finais Alternativos ou Pior cenário possível é 

abordado por Kiser e colegas (2010). Os autores convidam as pessoas a pensarem em 

finais alternativos, contando o que poderia ter ocorrido ao invés do que de facto ocorreu. 

Seu objetivo é permitir um caminho que mostre o contrário do evento traumático e seus 

resultados, diminuindo sentimentos possivelmente vistos como negativos, como a culpa 

pelo falecimento de algum ente. Essas novas narrativas podem incluir histórias que 

iluminem de outra forma o processo, focando em valores, aspirações, desejos e sonhos 

familiares .
9

 A practicidade da técnica torna-se evidente quando conglomerados cinematográficos e literários criam possibilidades 9

de universos paralelos, onde os protagonistas não passam por certos incidentes, mas por outros. Veja-se o caso da série 
What If…? (Bradly, 2021) que convida a imaginar como seria o universo se um herói tivesse passado uma experiência e 
não por outra. Um caso mais clássico é o filme It's a Wonderful Life (Capra, 1946), no qual o protagonista deseja nunca 
ter nascido e experimenta um mundo onde ele não existe! Por outro lado, aa série This is Us (Fogelman, 2016) na qual 
duas personagens, um casal, têm um jogo no qual imaginam qual seria a pior coisa que poderia ocorrer perante suas 
decisões. Por fim, em tom mais poético, pode-se citar The Road not taken de Robert Frost (1915), no qual o poeta/
protagonista vive numa encruzilhada em que deve escolher uma das duas estradas, escolhendo a menos viajada, uma 
escolha que faz toda a diferença — alguém que ouve/lê a história pode pensar em como são suas escolhas em cada uma 
das estradas e como sua vida seria distinta.



55

Algumas técnicas colocam o paciente quase no centro do processo, conferindo-lhe o papel 

de facilitador do processo de reflexão. Outras, como as que se seguem, colocam o terapeuta como 

alguém envolvido na criação e contação da história.


• Richard Gardner, conforme apresentado por Beyers e colegas (2018), apresentou o 

Mutual Story Telling Technique, uma técnica não muito distante da anterior, na qual o 

terapeuta, ouvindo a história de origem do paciente designado, oferece outra versão 

narrativa — embora similar em termos de personagens e cenário — para que, entre 

outras coisas, uma nova, mais madura e saudável, resolução possa emergir.


• Beyers e seus colegas (2018) apresentam também a técnica do Teddy Bear que, conforme 

eles explicam, é um “processo de storytelling mútuo entre terapeuta e criança acerca de 

um urso de pelúcia [teddy bear] que está enfrentando as mesmas dificuldades que a 

criança” (p. 450). O processo começa primeiro escolhendo um urso de pelúcia, cujo 

nome é escolhido pela criança. Em seguida, o terapeuta propõe um cenário (geralmente 

uma floresta) no qual animal reside (macho ou fêmea conforme escolha da criança) e um 

contexto representando os motivos que levaram a criança ao processo terapêutico. O 

terapeuta continua oferecendo cenários, com rotinas familiares do urso (rotinas obtidas a 

partir de diálogos com os pais). A história, talvez mais que as anteriores, envolve 

elementos criativos e fantasiosos a tal ponto que, quando questões, problemas ou 

desafios emergem na história, devem parecer ser do urso e não da criança que, de facto, 

se sente empoderada em ajudar o ursinho a resolver seus problemas.


• A Animal Attribution Story-Telling Technique (Arad, 2004) “deseja integrar o mundo dos 

símbolos e metáforas ao mundo de experiência por modelação de fantasias alternativas a 

stress da vida real” (p. 253). A técnica é usada para crianças disruptivas e não-

cooperativas e sua implementação ocorre quando cada membro da família atribui um 

animal a todos os membros da família (incluindo a si mesmo) e conta uma história que 



56

inclua todos os animais, e não as pessoas; e quando esquecem ou confundem algo, 

ninguém as corrige. Ao final, cada um oferece um título e uma moral à história por si 

contada (após verificar se as crianças sabem o que é uma moral de história). Como 

algumas das técnicas acima, ela permite entender dinâmicas familiares, externalizando e 

esclarecendo sentimentos, emoções e crenças que possam existir. Algumas pessoas 

podem até escolher animais ofensivos (como no caso de um pai que escolheu uma 

barata); quando a criança faz isso, recomenda-se orientá-los de modo a que o insulto seja 

sentido como elogio: afinal, só uma criança que se sente amparada e segura se atreveria a 

escolher um animal assim, e quando os outros enxergam positivamente, a família está 

demonstrando comportamento de maior aceitação da criança.


Outro estilo de aplicação dos elementos do StoryTelling no contexto da clínica familiar 

são-nos mais próximos em nossa prática clínica. Apesar de apresentados por Peseschkian (1996b) 

como “histórias, fábulas, e mitos” (p. 262), therapeutic stories podem ser contadas aos pacientes, de 

duas formas:


• O primeiro, trazido por Smith et al. (2015), são os filmes prescritos pelo terapeuta, que 

como nas outras técnicas mencionadas, deve estar preparado para ajudar as famílias e 

discutir processos familiares tocados pelas narrativas dos filmes. Filmes tendem a gerar 

conversas entre espectadores sobre personagens, suas percepções e ações. Peterson e 

Twist (2017) citam possibilidades de filmes como Artificial Intelligence (Spielberg, 

2001), Ex Machina (Garland, 2014), EDtv (Howard, 1999), Her (Jonze, 2013) e 

Sleepless in Seattle (Ephron, 1993), mas a verdade é que incontáveis filmes podem ser 

usados. De nossa parte, já utilizamos Spider-Man (Raimi, 2001), The Dark Knight 

(Nolan, 2008) e Malcolm & Marie (Levinson, 2021), para citar alguns. O importante, 

como dizem Peterson e Twist (2017), é que quem assiste sinta que a “história é em 

alguma medida a história de todos nós” (p. 371).




57

• O segundo é o uso da literatura, que, segundo Gladding (1994), “é uma forma 

sistemática, versátil e palatável de prover informação acerca de aconselhamento 

familiar” (p. 191). O autor traz a literatura em contexto de formação de futuros 

terapeutas familiares, já que não têm acesso à diversidade de relações familiares, mas seu 

pensamento também se aplica ao contexto clínico: “Apesar de seu uso histórico como 

meio de ajuda, a literatura é sub-utilizada” (p. 192). Em sala de aula, a literatura 

permitiria aumentar a ciência de alguns processos, melhorar o entendimento de 

dinâmicas familiares, e promover insights e compaixão objetiva, que dificilmente seriam 

possíveis na vida diária e pessoal de cada um.

Algumas pessoas, no entanto, enxergam essas possibilidades em um formato apenas ou, 

porventura, utilizam apenas um nome para todas as possibilidades: biblioterapia. Embora possa ter 

nascido da leitura terapêutica de livros literários, muitos usam o termo referindo-se a livros técnicos 

e de auto-ajuda. Aaron Beck et al. (1979) chegam a dizer que “livros e artigos têm alta credibilidade 

para alguns pacientes” (p. 284). O propósito da técnica é visto como:


(a) compartilhar informação, (b) prover insight, (c) começar discussão sobre problemas, (d) 

demonstrar novas atitudes e valores, (e) mostrar que outros têm problemas similares, e (f) 

mostrar soluções aos problemas (Kanewischer, 2013, pp. 70-1).


Ademais, enquanto alguns autores (Kierfeld et al., 2012) podem afirmam que “o uso de 

biblioterapia em crianças tem sido bem documentado” (p. 554), outros indicam clara preferência 

para contextos infantis:


Livros oferecem uma variedade de informação que é de ajuda para crianças. Livros são 

especialmente úteis com crianças porque oferecem uma forma de engajar num processo de 

construção de relacionamento enquanto também relatam sua experiência. Livros são uma 

forma de promover cura para crianças (Smith, 1989). Ao trabalhar com crianças, a 

biblioterapia tem sido usada para ajudar crianças que experienciam divórcio parental, um 

genitor doente ou moribundo, bullying, abuso, adoção, mudança de tutela, pais com abuso 

de drogas ou álcool, família socioafetiva [blended family], e ansiedade (Pardeck & Pardeck, 



58

1993). Livros podem oferecer às crianças formas de refletir sobre sua própria experiência, 

ver exemplos de comportamentos positivos, expressar emoções, e desenvolver 

competências de pensamento crítico (Timmerman, Martin, & Martin, 1989). Biblioterapia 

pode ser vista como uma forma das crianças desenvolverem novas competências e 

aprenderem a partir de experiências que são diferentes daquelas às quais têm sido expostas 

na vida diária (Kanewischer, 2013, pp. 72-3).


No entanto, a biblioterapia pode ser utilizada por qualquer pessoa, a qualquer momento. 

Kierfeld et al. (2012) mencionam maior engajamento terapêutico das famílias, devido à auto-

observação e à sensação de empoderamento, além da economia de tempo e dinheiro.


Além disso, nunca é demais recordar que “experimentando vicariosamente crises 

familiares em livros, peças ou dramatizações”, não só os terapeutas “adquirem insight sobre a linha 

de raciocínio que os membros da família atravessam ao criar ou resistir à mudança” (Gladding, 

1994, p. 193), como também as famílias se mostram capazes de olhar para si mesmas e 

compreender essa realidade. Ou, nas palavras de Peterson e Twist (2017):


A importância de histórias e filmes populares na prática clínica passa amiúde sem 

reconhecimento, mas pode ser uma ferramenta poderosa pela qual treinar educadores e 

terapeutas, sobre como trabalhar com vários gêneros de sistemas relacionais (…) 

Adicionalmente, histórias e filmes podem servir como caminho de acesso para melhor 

entender a cultura de um cliente, apresentando preocupações e narrativas relacionadas, bem 

como potenciais soluções para seus problemas (p. 367).


O envolvimento de personagens e ambientes multidimensionais de uma história bem 

contada ressalta valores que conduzem aqueles que recebem a história a “reagir perante a literatura 

de forma preocupada, mas objetiva” (Gladding, 1994, p. 193). Nesse processo é possível apenas ler, 

ou assistir, ou interpretar as cenas e ainda analisar as famílias fictícias, apresentadas em suas 

complexidades e dinâmicas e, para isso, o facilitador do processo — que Gladding (1994) define 

como o professor em sala de aula instruindo futuros terapeutas de família, mas pode também ser o 



59

próprio terapeuta em processo de terapia familiar — tem que se preparar melhor, e os recipientes — 

estudantes ou famílias — devem reconhecer seus modus operandi e aceitar o uso de tais artes no 

processo (Gladding, 1994). Talvez por isso tenhamos encontrado uma pesquisa (Parker & Wampler, 

2006), mencionando que terapeutas sentem “as sessões como mais profundas quando storytelling é 

usado, também as descrevem como menos suaves” (p. 163). O preparo e a capacitação prévia 

parecem ser fundamentais para o sucesso! Por outro lado, Kierfeld et al. (2012) mencionam que 

biblioterapia gerida por pais “tem demonstrado incrementar competências parentais e reduzir 

comportamento opositor, disruptivo, agressivo, e hiperativo da criança” (p. 554), se os pais forem 

pessoas bem instruídas. Isso parece indicar que, mesmo percebendo a relevância das técnicas aqui 

trazidas, terapeutas e famílias necessitam possuir algum nível de domínio sobre elas.


No geral, “clínicos têm reportado o sucesso de storytelling terapêutico no tratamento de 

crianças numa miríade de problemas” (Painter et al., 2008, p. 63), assim como “famílias com outros 

problemas apresentados, e até casais” (Arad, 2004, p. 262). Técnicas que utilizam histórias como 

principal ingrediente permitem a diminuição de níveis de stress parental (Painter et al., 2008), 

aumentam competências parentais, reduzem comportamentos disruptivos, agressivos e hiperativos 

dos filhos e são “especialmente úteis para problemas psicológicos leves ou moderados” (Kierfeld at 

al., 2012, p. 555), e podem ainda ajudar populações não-traumatizadas a entenderem os contextos 

nos quais seus sintomas emergem e como a família interage, ajudando-a a lidar com sintomas 

comportamentais ou emocionais específicos (Hanney & Kozlowska, 2002). Segundo Painter e 

colegas (2008), a técnica permite ainda:


a transmissão de conhecimento familiar e cultural, a expressão de sentimentos, a relação 

com informação pessoal, e a comunicação de valores e conhecimento (Aurela, 1987; 

Brems, 1993; Hughes, 1995; Pellowski, 1977). Além disso, histórias podem ser usadas para 

explorar e descobrir soluções para problemas e dilemas com os quais podemos ser 

confrontados no desenvolvimento normal (p. 48).




60

Há ainda muito a se escrever especificamente sobre a utilização de livros, ou biblioterapia. 

Qualquer que seja a roupagem da história, seja contada, expressa ou lida, ela se torna “meio pelo 

qual as pessoas organizam e comunicam sentidos de eventos e experiências” (Androutsopoulou, 

2001, p. 80):


Um dos intemporais e universais propósitos dos mitos é prover explicações significativas e 

oferecer guias para lidar com os dilemas existenciais mais básicos de todos: nosso 

desamparo em nos confrontarmos com o nosso morrer (…) Contar e interpretar esses mitos 

destaca um tema reconstrutivo que tem utilidade restauradora para perda de membros da 

família num labirinto auto-criado de recontação (Rynearson, 2005, p. 355).


As histórias têm, portanto, conexão implícita com temas existenciais como a vida e a 

morte, e o sentido de ambas. E quando contadas, carregam em si o sentido do que se sente e se sabe, 

na forma de conhecimento e/ou tradição numa família ou cultural. Isso porque as histórias carregam 

símbolos na memória formados a partir de nossas experiências (Arad, 2004), nutrindo assim 

curiosidade, criatividade, senso de busca e comunicação. E, assim sendo, elas possuem funções 

específicas .
10

• Porventura a primeira função das histórias seja compreender o mundo cultural dos 

pacientes e integrá-los na terapia. Como Hahlweg e colegas (2008) nos recordam, é 

necessária uma visão competente, jamais assumindo saber tudo acerca da realidade 

cultural do outro. Talvez escutando as histórias que a pessoa traz, seja possível encontrar 

esse conhecimento.


• Outra função primaz das histórias é, nas palavras de Gold (citado por Gladding, 1994), 

oferecer um “novo e inovador arranjo de informação (…) para que haja uma mudança 

cognitiva na forma como se vê o mundo” (p. 94). Aqui, elas assumem-se como filtros 

 O conceito funções das histórias advém do psiquiatra radicado na Alemanha, Nossrat Peseschkian (2016B). Para ele, 10

as histórias possuem funções terapêuticas específicas. Em outro momento, sua teoria será apresentada; aqui, optamos 
analisar os artigos, e tentamos oferecer o que cada artigo pode estar concebendo como função das histórias. Então, 
tentamos oferecer uma nova perspectiva sobre a matéria.



61

(ainda que temporários) que derrubam barreiras e permitem abandonar ideias, convicções 

e mitos. Há uma espécie de mudança de referências, na qual Hahlweg et al. (2008) 

mencionam a aceitação dos problemas, a sua re-estruturação cognitiva e até a emergência 

de soluções criativas, recomendando acompanhamento posterior. Ao escutar as histórias, 

as pessoas podem se surpreender e descobrir em si um processo de busca por soluções.


• Por fim, Bruhn et al. (2006) mencionam as “múltiplas modalidades sensoriais (visual, 

auditiva, cinestésica e/ou táctil)” (p. 286), que possivelmente incrementam a abundância 

de imagens nas histórias, e, por sua vez, convida os receptores das histórias a nelas 

enxergarem suas necessidades, sentidos e sentimentos projetados. Parker e Wampler 

(2006) falam do cliente se identificando com o protagonista e experimentando mudanças 

emocionais, e Pardeck (1996) fala que podemos identificar com muitos dos problemas 

descritos, e que tais identificações facilitam a terapia. Elas reproduzem conflitos e 

revelam possíveis soluções e, por isso, os receptores das histórias aprendem estratégias 

de enfrentamento e solução para suas situações ou desafios, a partir das diversas 

interpretações e possíveis conexões com a situação real. Peterson e Twist (2017) relatam 

como casais recuperam de episódios de infidelidade após assistirem um filme específico. 

O processo conecta o receptor aos personagens da história (Hahlweg et al., 2008), 

estabelecendo semelhanças (Hahlweg et al., 2008) e/ou focando em tais relações (Bruhn 

et al., 2006), enquanto permitem o aprendizado de técnicas de pensamento positivo 

(Hahlweg et al., 2008) e a expressão de emoções sobre experiências pessoais (Hahlweg 

et al., 2008; Bruhn et al., 2006). Aqui, basicamente, as histórias tornam-se modelos e 

espelhos que refletem ou podem refletir realidades distantes da vivenciada, apesar de 

terem elementos comuns, alimentando o que podemos chamar de distanciamento, o que 

se torna ainda mais relevante na medida em que permite uma conexão à narrativa, mas 

desde uma perspectiva não tão próxima que impeça ver o reflexo.




62

Discussão dos Resultados


Segundo Arksey e O’Malley (2005) há algumas razões que se devem almejar, quando se 

executa uma revisão de escopo, tais como (1) o mapeamento do campo de estudo, explorando a 

extensão, a abrangência e a natureza do tema pesquisado, (2) a síntese e difusão de resultados da 

pesquisa para que, entre outras coisas, se apoie a criação de políticas públicas, e (3) a identificação 

de lacunas na literatura existente. Viemos a perceber a ausência de estudos neste campo; afinal de 

contas, havia 11 artigos num intervalo de tempo de 28 anos! Deveras, histórias narrativas e outras 

técnicas similares existem dentro do arcabouço clínico, mas raramente no contexto de terapia 

familiar. Essa informação é tão flagrante que o campo sequer tem uma ideia clara sobre como 

escrever termos ou o que significam. Notemos, por exemplo, como a ideia de contar uma história 

(ou múltiplas histórias) é escrito: por vezes com duas palavras (story telling) e outras como uma 

palavra só (storytelling); por vezes com a inicial S maiúscula enquanto outras com ambas as iniciais 

S de story e T de telling maiúsculas . As técnicas não são claramente descritas, deixando muitas 11

dúvidas sobre o que elas realmente significam. Assim, o maior de todos os riscos que enfrentamos 

foi na seleção de artigos. É indubitavelmente possível termos equivocadamente excluídos alguns 

artigos. Sabendo da riqueza de alguns dos não-incluídos e que a seleção de técnicas pode ter sido 

comprometida pelas diferenças nas terminologias, viemos a utilizar artigos, sempre que 

consideramos a possibilidade de oferecerem novas perspectiva e conhecimentos para a pesquisa.


Também verificamos que cinco das técnicas apresentadas eram simbólicas, e estavam 

presentes em mais que um artigo e que, em certa medida usam histórias, quatro explanadas em um 

artigo apenas, e três tiveram sua existência apenas mencionada, sem qualquer explicação adicional. 

Encontramos também um total de 10 técnicas diretamente relacionadas com o nosso escopo, cinco 

das quais usam os pacientes como os únicos contadores de histórias, três são processos mistos, nos 

quais os terapeutas participam, e duas que implicam uma receptividade das histórias que são 

 Para tornar esse ponto mais visível, ao longo do texto optamos por usar a terminologia em inglês.11



63

contadas por terceiros (um escritor ou diretor de cinema), o que assinala que podemos ocupar 

diferentes posições no que tange a histórias.

É importante trazer à tona que a principal força desta revisão sistemática se encontra em 

possivelmente ser a primeira revisão que associa histórias e terapia familiar. Se não fosse, os 

pesquisadores teriam, na busca, possivelmente encontrado alguma revisão. Ainda assim, esse pode 

não ser o caso, uma vez que existem vários livros no mercado oferecendo análises de qualidade. A 

pesquisa, não obstante, optou por focar na literatura acadêmica em formato de artigos — foi uma 

decisão do seu desenho e, como tal, terá suas vantagens e desvantagens, entre as quais a seleção de 

estudos com boa qualidade científica e de escrita, junto a outros que carecem dessa mesma 

qualidade. Adicionalmente, podemos considerar que nem todos aqueles que trabalham com histórias 

em contexto terapêutico estejam publicando suas descobertas.

Consideremos ainda alguns pontos comuns aos vários artigos:


• De modo a utilizar a técnica, ela deve ser considerada aprazível. Esta é a razão pela qual 

muitos artigos recomendavam que as histórias fossem contadas em momentos de baixa 

ansiedade ou de bom humor, para posteriormente introduzirem-se temas desafiadores em 

momentos de mais intensidade emocional.


• Os participantes devem sentir-se partícipes e protagonistas do processo, de forma a que  

suas contribuições jamais sejam desconsideradas pelo terapeuta ou outro membro da 

família (seja corrigindo a história, criticando análises, ou desenhando no espaço do 

outro), de tal modo que uma perspectiva mais livre possa emergir e se encontrem capazes 

de melhor comunicar uns com os outros. É importante que todas as pessoas envolvidas 

aprendam a suspender seus julgamentos e aceitar o que vier a ser incluído no processo.


• A criação de um fio condutor que una as várias narrativas, ou os diferentes elementos da 

mesma narrativa. Alguns autores mencionam a criação ou co-construção de um tema 

(Pizzorno et al., 2014) ou ideia central (Kiser et al., 2010); somente possível se todos 



64

tiverem a habilidade de escutar e apreciar uns aos outros e suas contribuições no 

processo. Por vezes, a meta é alcançar um nível de escuta e apreciação e a ideia central 

torna-se um exercício-meio para esse fim; outras vezes, escuta e apreciação são o meio 

para o fim, que é a descoberta ou definição desse tema.


A história dos construtores a seguir é um excelente exemplo:


Conta-se que um jovem, viajando pela Itália, vê o que considera ser três homens fazendo o 

mesmo. Inquirindo-os sobre o que estariam fazendo, o primeiro, bem mal-humorado e com 

uma cara cansada, como se tivesse mordido um limão azedo, responde rispidamente: você 

não tem olhos? estou batendo numa pedra!. O segundo, que parecia não estar cansado, mas 

tampouco tinha cara de muitos amigos, respondeu nada de mais, apenas fazendo uma 

parede. Já o terceiro, sorridente e animado, como que se dançando enquanto batia em cada 

pedra, quando questionado, respondeu com um sorriso que nascia numa orelha e terminava 

na outra e seus olhos brilhando: eu? estou colaborando para a construção da catedral da 

cidade .
12

O processo utilizado por essas técnicas é um convite a isso mesmo: que cada um coloque, 

apesar das emoções que possa estar sentindo, a sua colaboração na construção; e, por vezes, os 

membros participantes da família vejam se, juntos, ergueram uma catedral, a catedral de suas vidas!


Nas palavras mais elegantes de Kiser et al. (2010), “as histórias das pessoas não são 

neutras mas parciais, contadas do ângulo de visão do proprietário da história” (p. 245). E esse é 

porventura o poder real das histórias contadas e ouvidas em contexto terapêutico: mover em 

direção, não de uma cura, mas de uma colaboração, co-labore, trabalho conjunto, onde todas as 

pessoas são aceites e compartilham trabalhos e esforços coletivamente.


Se famílias trabalharem juntas criando uma história única, participantes podem mais 

facilmente focar na experiência coletiva da família, e podem melhor entender como a 

experiência individual é parte de um todo mais amplo. No entanto, pode ser desafiador 

assegurar que todos os membros da família tenham uma voz na criação da história, e os 

membros da família podem necessitar apoio em reconciliar versões conflitantes dos 

 Esta história pertence ao repositório de histórias do autor da Tese, sendo sua origem de difícil certeza.12



65

mesmos eventos. Se membros da família criam histórias individuais, é mais fácil assegurar 

que todos participem e sejam ouvido, mas podem demandar mais redirecionamentos para 

focar como a perda afeta a família como sistema social distinto (Rolbiecki et al, 2017, p. 

242).


É sobre o uso de ferramentas para se compreender como ocorre o processo e não o que 

ocorre. Pode parecer que é apenas um trocadilho e que a técnica é tão simples quanto ouvir um 

paciente abordando suas questões. Mas o que acontece é que como se contam as histórias, como 

ocorrem as pausas, os silêncios, as interrupções, a ordem da narrativa se torna tão ou mais 

importante que o que é dito; isso porque as famílias trazem seus conteúdos (o que) e sua visão sobre 

o sentido dos conteúdos (como).


Assim, o terapeuta torna-se um arqueólogo explorando sentidos entre os escombros de 

narrativas, muitas vezes soltas e desconexas, algumas das quais se encontram na superfície e outras 

nas profundidades, escavando por entre omissões e possíveis paradoxos e até descobrindo histórias 

inimagináveis. Tal como o arqueólogo, é necessária capacitação técnica, científica e profissional, e 

um pensamento imaginativo para saber como procurar as narrativas perdidas. Como Bruhn e seus 

colegas (2006) diriam, há apenas uma limitação real para o terapeuta: a sua imaginação.


Conclusão


Ainda que não tenhamos focado nossa seleção em artigos abordando políticas públicas, 

somos instados a pensar nelas. Afinal de contas, uma das razões para fazer uma revisão de escopo é 

sintetizar conhecimento e apoiar a disseminação de resultados de pesquisa, de modo a apoiar a 

criação de políticas públicas. Então, viemos a notar que ao menos um artigo mencionava que a 

utilização das técnicas aqui exploradas traria economia de recursos financeiros e de tempo. O que 

nos leva à questão: Porquê então não temos políticas públicas que invistam em capacitar 

profissionais de terapia familiar em tais técnicas? Ao mesmo tempo, vemos que pacientes as 

aceitam e elas funcionam! Novamente, porquê não há investimentos em tais técnicas?




66

Talvez pesquisas futuras, ou mesmo o avançar da presente Tese, nos permitam apresentar 

elementos necessários para a capacitação de profissionais. Talvez seja necessário descobrir redes de 

profissionais que trabalhem com tais técnicas e instigá-los a interagir uns com os outros e publicar 

seus estudos de caso. Talvez docentes universitários devam acessar tais pesquisas e até convidar 

seus alunos a explorarem o campo das histórias. Talvez a Psicologia, como ciência, possa se abrir 

ainda mais a relações com outras áreas de conhecimento, como literatura, cinema e até jornalismo, 

para avaliar outras formas de se contarem narrativas.


Tudo isso são comportamentos futuros que pode ser que ocorram… ou não! Mas uma coisa 

que deveria ocorrer, e urgentemente: a definição de “essas técnicas”. Um leitor mais atento já deve 

ter notado, como aliás mencionado acima, que há termos e técnicas que se confundem na literatura. 

O que são narrativa, storytelling, histórias, contos?


É possível que quando se pergunte por resultados apontados por estudos sobre terapia 

familiar que utilizam histórias e gêneros simbólicos correlatos, esperem-se reflexões teóricas ou 

propostas instrumentais. Contudo, o maior achado parece ter sido a necessidade de padronização da 

pesquisa e prática nesse ramo. Por isso, propomos aqui, e manteremos doravante e ao longo deste 

trabalho, o uso de um termo unívoco, a expressão StoryTherapy como grande arcabouço, incluindo 

todas as técnicas mencionadas e outras tantas que possam surgir, desde que se adequem aos 

seguintes critérios:


• tenham uma história fáctica ou fictícia envolvida;


• usem elementos (imaginativos, simbólicos ou outros), que permitam compreender os 

sentidos dos conteúdos expressos e não expressos das histórias;


• almejem transformar símbolos rígidos e fixos em símbolos fluidos, que permitam a 

partilha de narrativas experienciais e vivências;


• e tragam a esperança de uma mudança.




67

Carmine Gallo (2014) acresce ainda alguns pontos que toda história deve ter. Uma história 

não pode ser usada sob os gostos e desgostos de alguém (no nosso caso o profissional que atende), 

mas deve respeitar o local de fala e a realidade da pessoa, o ethos. Uma história não pode ser usada 

sem se compreender os sentidos que lhe são inerentes, o logos. E, por fim, uma história deve 

sempre considerar as emoções de todos os envolvidos, o pathos.


Desta forma, por ora, concluímos que StoryTherapy é uma macrotécnica sob a qual 

podemos encontrar o conhecimento milenar da contação de histórias (o chamado StoryTelling), 

munindo-se de elementos imaginativos e simbólicos utilizados das mais diversas formas, almejando 

fazer os símbolos fluírem, onde todos partilham suas narrativas pessoais, experienciais e vivências, 

sob o tripé de respeito ao ethos, logos e pathos de cada um dos envolvidos — seja uma pessoa, um 

casal, um grupo, uma família em sua singularidade ou multiplicidade e o(s) terapeuta(s), — 

oferecendo a todos a esperança: a esperança que a mudança é sempre possível.




68

CAPÍTULO II — A LOGOTERAPIA E ANÁLISE 

EXISTENCIAL E SUA RELAÇÃO COM HISTÓRIAS




69

A Logoterapia e Análise Existencial e sua Relação com Histórias13

Na linha que Northrop Frye (2014) apresenta, artifícios psicológicos utilizados por autores 

(a quem chama de poetas), em especial aqueles artifícios que se manifestam repetidamente, 

permitem a “apreciação perfeitamente legítima das qualidades” desses mesmos poetas (p. 235). 

Frye critica a perspectiva do profissional de psicologia que “ao examinar um poema, tenderá a ver 

nele o que vê em um sonho, uma mistura de conteúdos manifesto e latente” (p. 235) — que a nosso 

ver não está totalmente equivocado! Para ele, o conteúdo latente é, per se, comunicável, e não algo 

exclusivo da interioridade da pessoa, como a perspectiva Freudiana apresenta, nem uma dimensão 

arquetípica de Jung, “uma visão desnecessária na crítica literária, até onde posso julgar” (Frye, 

2014, p. 236). O papel do crítico literário, de quem realmente estuda a literatura, é tornar evidente 

que os conteúdos estão presentes. Esclarece então que conteúdo latente é a forma, o sentido ou o 

tema da narrativa, aquilo a que designa de Dianoia, “o sentido de uma obra literária” (Frye, 2014, p. 

521). Assim, é impossível estudar histórias sem estudar o sentido dessas histórias.


Já no campo da História, em seu último livro, Hobsbawm (1995), inquestionavelmente um 

de seus expoentes, deixa clara a relação entre dois elementos: o passado e a compreensão. Ora, o 

passado entendido como memória, nada mais é que a história que contamos; já a compreensão é um 

atributo exclusivamente humano, que se relaciona com a clareza do sentido para as coisas. Ele cita 

algumas transformações significativas no mundo do século XX, entre elas a descentralização de 

uma narrativa eurocêntrica, a criação de uma aldeia global, a desintegração de velhos padrões e 

consequentemente o que designa de “quebra de elos entre (…) passado e futuro” (p. 24), tópicos 

que precisam ser aprofundados.


Assim, cabe compreender o papel das narrativas em um sentido mais global, dentro de um 

arcabouço no mínimo intercultural, compreendendo a concepção de tempo e o papel das tradições 

 Pretende-se submeter o presente subcapítulo, com as devidas mudanças e adaptações, à apreciação e possível 13

publicação para a edição comemorativa dos 40 anos da Logoterapia no Brasil, da revista Phenomenology, Humanities 
and Sciences - Fenomenologia, Humanidades e Ciências, do Laboratório de Fenomenologia e Subjetividade (LabFeno) 
e da Associação de Pesquisas em Fenomenologia (APFeno).



70

para isso. É necessário, para isso, aclarar a relação entre sentido e histórias. Por isso, 

apresentaremos a ciência que possivelmente, dentro da Psicologia, mais foca na questão do sentido: 

a Logoterapia e Análise Existencial, sua perspectiva sobre o conceito de sentido, bem como sua 

visão de ser humano. Para então, só depois, fazer uma breve revisão das publicações existentes 

dentro dessa perspectiva psicológica e o uso de histórias.


Mas antes, teceremos algumas linhas acerca do desenvolvimento humanitário e intelectual 

de Frankl, o fundador da Logoterapia. Afinal, como diz Bianchi (2020), “estudar o indivíduo na 

História permite-nos tentar entendê-lo no meio em que viveu, suas relações com sua classe e seu 

grupo, além de estudar suas obras e buscar as influências e desdobramentos de suas ideias, ou seja, 

mostrar o significado histórico da vida de um indivíduo” (p. 10). Isso é tão claro que Frankl (2010) 

chega mesmo a dizer que todo aquele que desenvolve um sistema de psicoterapia, descreve apenas a 

sua história. Em certa medida é isso que nos recorda Ortega y Gasset (1914) quando afirma: “Eu 

sou eu e minha circunstância, e se a ela não a salvo, não me salvo a mim. (…) Ou seja, buscar o 

sentido do que nos rodeia” (p. 26). Circunstâncias são, etimologicamente, tudo o que que está 

erguido à nossa volta ou, se preferirmos, aquilo que simplesmente está conosco. São nessas 

circunstâncias que ocorrem o caminho percorrido que permite a construção ou o desenvolvimento 

dos pensamentos de um intelectual e a nós, estudiosos, compreender as raízes desse pensamento.


Podemos, com isso, pensar que há três versões de Frankl. Uma primeira que é a pessoa do 

Viktor Emil, cuja figura e trajeto podemos admirar, mas não é o foco da presente Tese. Uma 

segunda, mais conhecida, de Frankl nos Campos de Concentração, sobre o qual teceremos breves 

palavras. E uma terceira que é o Frankl pensador e intelectual que criou a Logoterapia e Análise 

Existencial. Os três serão brevemente aqui apresentados, sem jamais olvidar que o grande foco das 

presentes páginas é compreender quem era e quais eram as suas circunstâncias que o conduziram a 

seu pensamento sobre comunidade, através de um diálogo entre suas próprias ideias e as ideias que 

foi encontrando em sua trajetória intelectual.




71

Viktor Emil Frankl nasceu em março 1905 e faleceu em setembro em 1997, filho do 

século XX e de pais judeus. Prisioneiro de três campos de concentração (Theresien, Auschwitz e 

Dachau) sob o número 119.104, Frankl passou pelas auguras da Guerra. Casado em dezembro de 

1941 com Tilly Grosser, o casal veio a perder o filho ou a filha ainda por nascer (Harry ou Marion), 

por aborto compulsório decretado pelo estado, a esposa (cujos detalhes dos últimos dias de vida 

veio a saber no Brasil), o pai em Theresien, quando ainda estavam todos juntos, e, posteriormente, 

soube do irmão e da mãe, quando liberto dos campos em abril de 1945. Apenas ele na Áustria, e sua 

irmã na Austrália, estariam vivos, vindo a falecer pouco tempo depois de perder a sua irmã em 

1997. Nesse ínterim, ao perder a primeira esposa, também nos Campos, veio a se casar novamente 

com Elly Schwindt (1947), teve uma filha e dois netos. Sua casa, alugada, continua sob a gerência 

da família, principal responsável pela contínua publicação de suas obras em vários idiomas. Viveu a 

vida falando sobre sentido de vida, inspirado, entre outros, pelo sofrimento trágico que os Campos 

lhe proporcionaram, sem desistir da vida, já que inclusive nos Campos trabalhou salvando pessoas 

do suicídio (antes da tentativa e após o ato). Tornou-se palestrante, professor universitário e viajou o 

mundo. Ao Brasil veio em 1984 pela primeira vez, a convite da professora Izar Aparecida Xausa, da 

Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, onde recebeu, a 28 de abril de 1984, o 

doutorado honoris causa, título que lhe foi também agraciado pela Universidade de Brasília.


A sua vinda instigou a criação do primeiro grupo dedicado ao estudo da Logoterapia e 

Análise Existencial no Brasil, a Sociedade Latino-Americana de Logoterapia e Análise Existencial 

(SOLAL), a Sociedade Brasileira de Logoterapia e Análise Existencial (SOBRAL), e décadas mais 

tarde da Associação Brasileira de Logoterapia e Análise Existencial (ABLAE) que congrega quase 

500 logoterapeutas no Brasil (ainda que se acredite haver mais profissionais do campo).




72

Figura 5


Cartaz de divulgação do I Encontro Latino-Americano Humanístico Existencial (27 de abril a 01 

de maio de 1984)


Fonte: Repositório da PUC/RS




73

Figura 6


Sessão de abertura do I Encontro Latino-Americano Humanístico Existencial (27 de abril)


Fonte: Família de Halley Bessa


Legenda: da esquerda para direita, Halley Alves Bessa, Irmão Liberato (Wilhelm Hunke, Vice-Reitor da PUC/RS), 

Bispo Isac Alberto Rodrigues Aço (Igreja Metodista do Brasil), Ricardo Sardi (Sociedade Argentino-Brasileira de 

Logoterapia), Viktor Emil Frankl, Irmão Norberto Francisco Rauch (Reitor Magnífico da PUC/RS), João Antonio Dib 

(Prefeito de Porto Alegre), Mons. Augusto Dalvit (Serviço Interconfessional de Aconselhamento de Porto Alegre), Izar 

Aparecida de Moraes Xausa (Coordenadora do Encontro), Golástica Angélica Comparsi (Presidente do Conselho 

Estadual de Educação do RS), Ageu Heringer Lisboa (Presidente do Corpo de Psicólogos e Psiquiatras Cristão do 

Brasil).




74

Figura 7


Momento informal no I Encontro Latino-Americano Humanístico Existencial (s/ d.)


Fonte: Família de Halley Bessa


Legenda: da esquerda para direita, Halley Alves Bessa, Maria Clara Jost de Moraes (estudante universitária), Gisela 

Renate Jost de Moraes, Viktor Emil Frankl, Irmão Liberato, Irmão Norberto Rauch, Elly Frankl




75

Figura 8


Outorga do título de Doutor por honoris causa pela PUC/RS (28 de abril de 1984)


Fonte: Repositório da PUC/RS




76

Figura 9


Resolução 06/1988 do Conselho Universitário a UnB, que concede o título de “Doutor Honoris 

Causa” a Viktor Frankl


Fonte: UnB




77

Figura 10


Ata de fundação a Sociedade Latino-Americana de Logoterapia, firmada por seu presidente 

honorário, Viktor Frankl


Fonte: Arquivos da SOBRAL




78

Figura 11


Foto dos participantes da Assembleia de Constituição da Associação Brasileira de Logoterapia e 

Análise Existencial (Curitiba, 21 de novembro de 2010)


Fonte: acervo pessoal




79

Trajetória Intelectual e a Teoria de Frankl


A ciência por si fundada, ou escola de pensamento psicoterapêutico se se preferir, de 

nome Logoterapia e Análise Existencial deriva seu nome do grego logos, que, entre outras coisas 

significa sentido. Uma forma muito simplista de defini-la seria então dizer que a Logoterapia seria a 

terapia a partir do sentido, seja esse da vida no seu geral ou dos acontecimentos específicos que 

ocorrem em cada vida. Enquanto conceito teórico, o sentido se assenta sobre outros dois aspectos, 

que criam o que Frankl (2020) designa de “cadeia de [três] elos interconectados” (p. 22).


O primeiro, Liberdade da Vontade, implica a ideia de que o ser humano é livre, ainda que 

haja condicionantes que condicionem sua vida. Ele é livre para adotar uma posição, para além 

dessas condicionantes e, apesar delas, “sempre conserva sua liberdade para escolher sua atitude 

perante esses condicionamentos” (Frankl, 2020, p. 23). É graças a essa vontade que é livre, que o 

ser humano consegue refletir sobre si e suas ações e até rejeitar a si e suas ações. É a isso que Frankl 

(2016) se refere quando explica que a pessoa é “livre para”, mesmo não sendo “livre de” (p. 62):


Evidentemente, o homem está determinado, isto é, sujeito a condições (…) e, neste sentido, 

de modo algum é livre: o homem não está livre de condições e, em geral, não está livre de 

algo, mas está livre para algo, quer dizer, livre para uma tomada de posição perante toas as 

condições (Frankl, 2016, p. 62).


A essa liberdade vem associada, como duas faces da mesma moeda, a responsabilidade 

(Verantwortung) que nada mais é que a capacidade de oferecer respostas (Antworten) às situações 

da vida, uma tomada de posição ante as condições. Frankl explica que mesmo não sendo possível 

controlar ou sequer escolher as contingências que nos afetam, somos sempre capazes de escolher as 

nossas ações, chegando a exemplificar com sua experiência dos Campos de Concentração, onde 

pode-se escolher ser “um típico prisioneiro de campo de concentração ou então uma pessoa 

humana, que também ali permanece sendo ser humano e conserva a sua dignidade” (Frankl, 2002a, 

p. 67).



80

O segundo elemento, a Vontade de Sentido, se contrapõe às vontades de prazer e de poder 

que podem dominar os seres humanos. Enquanto o último é um meio para um fim (o poder é visto 

como elemento para poder alcançar o propósito), o primeiro é um epifenômeno ou recompensa até 

do fim. Quando qualquer um dos dois se confunde com o fim em si mesmo catapulta uma espécie 

de alienação na pessoa, onde a vontade de poder pode conduzir a comportamentos e atos de 

agressão, enquanto a vontade de poder pode levar a adições e vícios das mais diferentes índoles. 

Frankl propõe, então, que o elemento motivacional nuclear da existência humana, o fim ao qual se 

deve almejar, é a vontade de sentido que, se não for alcançada, pode levar à sensação e vazio 

existencial. Essa centralidade da vontade de sentido explica porque a intencionalidade muitas vezes 

parece frustrar o alcançar de objetivos — sejam pessoas buscando a felicidade incessantemente, seja 

a busca de poder político que atropela processos e pessoas, seja a busca de prazer frustrada num ato 

sexual ineficaz, seja na busca por mudanças estéticas por meio de procedimentos diversos que 

nunca parecem esgotar. Para Pereira (2007), a vontade de sentido guia para a realização de sentido 

e, consequentemente, promove uma razão para ser feliz, sendo a felicidade o efeito colateral dessa 

razão de ser feliz.


A vontade de sentido é, então, a motivação para a ação, enquanto o sentido da vida, o 

terceiro e derradeiro elemento dessa cadeia, seria como se fosse a própria ação ou meta em si. 

Frankl (2020) conta o texto talmúdico, constante de Gênesis, Êxodo e Números, sobre o pilar de 

nuvem que ia à frente dos hebreus conduzindo o seu caminho pelo deserto. Esse pilar, de dia, se 

mantinha em movimento, e os hebreus percorriam o deserto ao seu encalço sem nunca alcançá-lo; 

por vezes o pilar de nuvem em movimento parava se convertia num pilar de fogo imóvel que 

iluminava o acampamento. Ora, se a nuvem parasse como nuvem, os hebreus teriam uma neblina, e 

se o fogo andasse incendiaria e mataria tudo à sua volta. Frankl revisita a versão nuvem do pilar, 

explicando que: o sentido é movimento, o ser é a essência tal como se é, e o processo é ir em 

direção aonde se deveria estar, ainda que nunca se alcance, porque o movimento é tensional, é uma 



81

busca. A versão fogo do pilar ensina também que o sentido varia conforme a ocasião. Desta forma, 

o sentido não é apenas ação, é mudança; não é apenas movimento é pilar; não é apenas pessoal, é 

externo, na medida que nenhum hebreu tinha dentro de si a nuvem (ou o fogo).


O sentido não deve coincidir com o ser; o sentido deve estar à frente do ser. O sentido 

marca a marcha do ser. A existência vacila, a menos que seja vivia nos termos de uma 

transcendência em direção a algo além de si mesmo (Frankl, 2020, p. 31).


E há, em sua concepção, duas formas de viver a experiência dessa tensão entre ser e 

sentido. À primeira chama de peacemakers (pacificadores) e à segunda pacemakers (marcadores de 

passo, que, para o bem do trocadilho usaremos o neologismo passificadores). Os pacificadores são 

os que buscam amenizar conflitos e aliviar “o fardo da confrontação de sentido” (Frankl, 2020, p. 

32), são os que tentam acalmar e reconciliar. Já os passificadores são os que, como o nome indica, 

marcam o passo dos processos, orientados em direção aos sentidos, como Moisés que “não aliviou a 

consciência humana; ao contrário, ele a incitou” (Frankl, 2020, p. 32). Só assim a liberdade se torna 

responsabilidade, uma “responsabilidade perante algo, seja a sociedade, a humanidade ou a própria 

consciência” (Frankl, 2020, p. 32). Assim, não é possível prescrever um sentido a terceiros, porque 

a pessoa precisa marcar seu próprio passo e é papel do profissional de Logoterapia alargar a visão 

da pessoa, fazendo-a ver seus feitos, trabalhos, ações criativas que doa ao mundo (Frankl designa de 

valores de criação), sua abertura às experiências que recebe da vida (que designa de valores de 

vivência) e sua atitude perante elementos trágicos como dor, culpa e finitude ou morte (atitude que 

designa de valores de atitude e elementos que são a tríade trágica).


Para Frankl, a alteridade do outro ser é elemento crucial que não deve ser esquecido. 

Afinal, os valores se realizam e não se autorrealizam dentro da própria pessoa. Os valores realizam-

se na experiência com o mundo, trazendo Erwin Strauss como referência desse raciocínio. Strauss 

esse que defendia que a experiência (ao menos a sensorial) era em simultâneo de si-mesmo e do 

mundo, e que não era sobre si-mesmo antes do outro, nem o outro sem si-mesmo, mas sobre ambos 



82

em simultâneo. Por isso, o sentido é encontrado no que nos rodeia, parafraseando Ortega y Gasset, 

nas circunstâncias. E é, por isso também, fundamental compreender que circunstâncias ou 

alteridade ou outro é esse que Frankl evoca em seus escritos.


No caso de Frankl, seu pensamento e suas circunstâncias intelectuais emergem muito 

antes de seu nascimento, remontando porventura a Hipócrates (Ἱπποκράτης). Hipócrates viveu entre 

os séculos V e IV a.C. e era um pensador inovador, focado no corpo físico. Foi ele que percebeu que 

as doenças que existiam na época manifestavam-se fisicamente. Enquanto muitos podem considerar 

isso como obviedade, seria anacrônico ignorar que naquele momento histórico a teoria era 

inovadora. Segundo Hipócrates as coisas possuíam dois tipos de espíritos, o espírito vital e o 

espírito animal. O espírito vital, como o nome indica, provê vida; está presente no ar, de onde é 

sintetizado a partir do ato de respirar e inspirado pelo corpo, transmitido pela veia pulmonar até o 

coração, e daí para o sistema circulatório através das artérias. Uma vez no cérebro, o espírito era lá 

sintetizado e transportados para o resto do corpo, via sistema nervoso; nesse processo de síntese ele 

se convertia no espírito animal, responsável pelas sensações e por movimentos voluntários, 

exclusivos dos animais. Hipócrates focava, na medida do que a ciência da época permitira, à 

dimensão física. Afinal, todos temos um corpo.


Séculos se passam e a medicina foi se consolidando e amadurecendo. E chegamos ao final 

do século XIX, onde um jovem médico em Viena, de nome Sigmund Freud, trabalha outras 

questões que se veem publicadas em 1900 sob o título original Die Traumdeutung (A Interpretação 

dos Sonhos).


Se Hipócrates havia dado um primeiro passo, focando no corpo e na dimensão física, e, 

por conseguinte, nasceu a medicina ocidental, Freud deu o segundo passo, e institui a importância 

da estrutura psíquica, e a psiquiatria nasceu (ou consolidou-se). Claro que havia outros pensadores 

como Rasi (Pérsia), Wolff, Fechner e Wundt (na Alemanha) ou Pavlov (Rússia), mas não se pode 

negar que Freud foi quem sistematizou esse conhecimento, talvez da mesma forma que Darwin, 



83

meio século antes, sistematizou os conhecimentos embrionários de Buffon, Lamarck ou Wallace no 

que tange a uma teoria mais consolidada da evolução das espécies. Não à toa, somos convidados a 

lembrar do adágio em latim, possivelmente do século XII, nani gigantum humeris insidentes 

(“duendes em pé sobre ombros de gigantes”, popularizada por Newton em uma carta datada de 5 de 

fevereiro de 1675 na qual diz ao destinatáriom Robert Hooke, “se vi mais longe, é por levantar-me 

sobre os ombros de gigantes”, e revisitada por Frankl).


Entre esses gigantes que Frankl diz ter-se erguido para ver mais longe, estão Sigmund 

Freud e Alfred Adler. Adler (2005) diz que o foco humano está no “sentimento de solidariedade” (p. 

37) social, o que determina a atitude e a orientação da pessoa. É na comunidade, nas relações com a 

comunidade, nos processos educacionais, circunstanciais, relacionais que somos e descobrimos 

quem somos. Para Adler, o sentimento de dignidade humana advém do estreito vínculo da 

comunidade, já que o ser humano é ser parte de um todo. E mais do que ser parte, trata-se de sentir-

se parte de um todo. Então, só caberia buscar alcançar uma meta para cada um, sem salvaguardar a 

unidade da raça humana. Em uma de suas obras, ele chega a dizer que se pensamos na vida do 

homem, ou das pessoas, ou da pessoa, na existência da raça humana, não podemos compreender a 

sobrevivência dessa raça humana, a não ser que consideremos ajuda que se conquista quando se une 

cada um de nós a essa comunidade humana. Adler (2005) diz:


O sentimento da própria dignidade deriva também de um estreito vínculo com a 

comunidade humana e de uma ativa participação dos problemas do momento (…). Ser 

homem não é simplesmente um modo de dizer: significa ser parte de um todo, sentir-se 

parte de um todo (…) Se pensamos na vida do homem, na existência da raça humana, não 

podemos compreender a sua sobrevivência a não ser que consideremos a maravilhosa ajuda 

que se conquista unindo-se à comunidade (Adler, 2005, pp. 198-200).


Em Freud e Adler, Frankl encontra espaço para começar a desenvolver seu pensamento 

científico sobre o sentido da vida e temas como liberdade e responsabilidade. Notou contudo, o que 



84

veio a chamar de psicologismo em ambos. A teoria do primeiro, a psicanálise, focava na vontade de 

prazer e a do segundo, psicologia individual, na vontade de poder. Enquanto Freud mencionava o 

Eros como pulsão de atração por elementos prazerosos, já que em todas as fases da vida o ser 

humano busca prazer focado a diferentes partes do corpo, Adler dizia que diferenças ou 

desequilíbrios de poder na sociedade eram uma constante que precisaria ser trabalhada, para que a 

comunidade (ou qualquer outra estrutura social) possa sobreviver, cunhando expressões como 

complexo de superioridade e complexo de inferioridade. Eventualmente Frankl conheceu ambos e 

se afastou dos dois. Freud, com quem trocava correspondência, publicou um trecho de uma de suas 

cartas, na qual explicava a relação entre o comer de uma criança e a comunicação não-verbal 

acenando a cabeça que sim e que não, no Internationale Zeitschrift für Psychoanalyse (1924), e foi 

aluno direto de Adler, em cuja associação adentrou influenciado por Allers e Schwarz.


Rudolf Allers e Oswald Schwarz, apesar de pouco conhecidos, são dois dos gigantes que 

influenciaram muito o pensamento do jovem Frankl. Schwarz, por exemplo, era cirurgião 

especialista em urologia, do Hospital Policlínico de Viena e um dos fundadores do que hoje 

chamamos de psicossomática. Ele concebe uma relação entre corpo e mente, pela qual transtornos 

mentais podem ter manifestações físicas. A 23 de setembro de 1925 foi quem assinou a entrada na 

Sociedade de Psicologia Individual do jovem Frankl, impressionado pelos insights acadêmicos e 

científicos e pelas reflexões do pensador, mas sobretudo por sua coragem. Junto com Allers, 

Schwarz começou a explorar a sexualidade, tornando-se guia e companheiro de Frankl.


Frankl aprendeu com Schwarz que há algo além do psicológico e há algo além da 

somática. Por isso, é possível inferir que Schwarz influenciou Frankl a começar a pensar uma 

antropologia médica que se abre à dimensão espiritual (uma espiritualidade que nada tem a ver com 

o religioso), provocando, por conseguinte, reflexões sobre os reducionismos antropológicos, como o 

psicologismo, e o perigo desses reducionismos no trabalho médico. Por isso também, Schwarz 

impulsionou Frankl a investir ainda mais na prática clínica, para conseguir compreender mais 



85

profundamente os seres humanos. Em 1925 ainda, Frankl publica “Psicoterapia e cosmovisão” na 

Internationale Zeitschrift für Individualpsychologie e em 1926 tentou inserir reflexões sobre o 

poder como meio e não como fim dos processos da Psicologia Individual.


Finalmente, em 1927, no auditório do Instituto de Histologia em Viena, em evento no 

qual Adler estava sentado numa das primeira fileiras, separado por uma cadeira vazia de Frankl, se 

assistia no palco Allers e Schwarz tecendo comentários sobre as limitações da Psicologia Individual, 

seus incômodos epistemológicos e científicos na Psicologia Individual de Adler, no que veio a ser a 

última noite de ambos na escola. Após a escuta, Adler olhou para o lado e perguntou a Frankl e à 

pessoa ao seu lado apenas um “E vocês heróis?”, respondido com silêncio. A verdade é que a saída 

de Frankl estaria iminente.


Encorajado por Schwarz, o jovem Viktor Emil sistematizou e escreveu seus pensamentos 

sobre uma psicologia para além do psicologismo, uma psicologia que complementasse as demais 

perspectivas, em seu livro que veio a se chamar Ärztliche Seelsorge, que poderia ser traduzido em 

português como Cuidado Médico do Espírito. O livro começou a ser escrito em 1941 e veio a ser 

destruído com a quase totalidade das suas posses de Frankl ao entrar em Auschwitz em 1944. Diz 

ele em um de seus autobiográficos:


Integralmente a nudez: nada mais temos senão esse nosso corpo nu (sem os cabelos). Nada 

possuímos a não ser, literalmente, nossa existência nua e crua. Que restou em comum com 

nossa vida de antes? Para mim, por exemplo, ficaram os óculos e o cinto; este, entretanto, 

teria que ser dado em troca de um pedaço de pão, mais tarde. (Frankl, 2002a, p. 27).


Schwarz foi o autor do prefácio da obra queimada no Campo, escrevendo a história da 

psicologia. O livro foi eventualmente reescrito, com novas adições, incluindo relatos sobre a 

experiência nos Campos e como essas experiências se conjugavam com as hipóteses previamente 

desenvolvidas, por sua psicoterapia orientada à existência. O título em alemão se manteve, em 



86

espanhol traduzido como Psicoanálisis y Existencialismo e em português como Psicoterapia e 

Sentido da Vida.


A saída de Frankl da Psicologia Individual levou-o a várias vezes se cruzar com Adler em 

um café por ele frequentado, sem jamais ser cumprimentado pelo seu ex-mestre, apesar da amizade 

mantida com Alexandra, a filha de Alfred. Já Schwarz, após a Guerra, em Londres, com uma natural 

saudade de sua terra natal, trocava correspondência com Frankl; numa das quais dizia que ninguém 

estava interessado nos esforços em criar uma psicoterapia orientada à existência. E, sem ver sentido 

para mais, acabou por tirar a sua própria vida em 1949.


Na concepção de Frankl, a psicoterapia à luz da perspectiva adleriana carecia de algo 

mais para ser complementada. E esse algo havia sido descoberto em Formalismo na Ética, de Max 

Scheler, com o qual se depara ainda estudando Adler. Foi esse livro que mudou a visão 

paradigmática de o que é o ser humano, o que é alma e o que é o espírito humano.


Max Scheler foi orientado pelo filósofo e prêmio Nobel de literatura (1908) Rudolf 

Christoph Eucken. Para Eucken os seres humanos têm uma alma e seu esforço deve ser alcançar 

uma vida espiritual por meio de um ativismo ético e um idealismo prático, uma visão focada na 

melhora da sociedade, focada no sentido da vida. A influência de Eucken na visão de Max Scheler 

faz do último um grande pensador do século XIX e começo do século XX, em busca de vida 

espiritual para todo ser humano. E esse é um dos pontos que com certeza influenciou Frankl. Ele 

publicou Die Wissenformen und die Gesellschaft, criando uma nova área de conhecimento, a 

sociologia do conhecimento. Na obra, apresenta ideias sobre mente ou espírito como impotentes a 

não ser que sejam convertida em prática, realizadas em situações concretas. Portanto, para ele, o ser 

humano, ou homo faber, é um ser prático, que manipula as coisas para conseguir resultados 

desejáveis. Max Scheler fala ainda do amor ágape, é motivado pela abundância. Assim, quanto mais 

amor existe, mais amor existirá. Fala também da importância de encontrar um sentido nuclear para 

o conhecimento. Conhecimento que é diferente de consciência, na medida em que o primeiro é 



87

relação entre participantes e não é uma construção artificial; e a sua descoberta virá apenas da 

vontade de todos os envolvidos.


Com Scheler, Frankl consegue ver novas consistências em suas reflexões. O homo faber é 

o ser humano que executa, afinal, como diria “só nos resta ainda uma coisa: agir, e agir no 

cotidiano” (Frankl, 2022, p. 125), já que “é muito mais importante o que escrever livros ou 

ministrar conferências: pôr em prática o conteúdo consoante seu próprio ser. O que é posto em 

prática é muito mais efetivo” (Frankl, 2022, p. 30), não se importando com a quantidade de outros 

homens que também agem. Recordando a narrativa hebraica dos Tzadikim Nistarim, os poucos 

justos que, a cada época, estão na Terra para cumprir sua missão de salvaguardar a justiça e garantir 

“a reserva moral do mundo inteiro”, sob “a inaudita responsabilidade dos poucos” (Frankl, 2022, p. 

30).


É com Scheler que possivelmente Frankl passa a afirmar que o sentido da vida, 

preocupação que tinha desde criança e adolescente, é, como o conhecimento, descoberto, na relação 

entre participantes, tendo o amor um papel no processo. Chega a escrever que:


A nível pessoal, ele se relaciona com a parceria de pessoa a pessoa, e isto significa que a 

ama. O encontro preserva a humanidade da parceira; o amor descobre a unicidade como 

pessoa.


O encontro verdadeiro baseia-se na autotranscendência mais do que na mera auto-

expressão. Especificamente, o encontro verdadeiro transcende a si mesmo em direção ao 

logos (Frankl, 2005, pp. 66-7).


Para Frankl, o amor, advindo de uma dimensão profunda que Scheler (2017) chamaria de 

“essência” (p. 22), manifesta-se com mais força no encontro dialógico que permite compreender o 

que faz cada pessoa única e singular. E esse processo, de ir em direção a algo maior, 

autotranscendência, permite a descoberta do que Frankl designa de sentido, ou logos.




88

Scheler (2017) como que esclarecendo a perspectiva adleriana, oferece o derradeiro 

convite para que Frankl saísse da Psicologia Individual, ao afirmar o papel do poder, central para 

aquela teoria:


Qualquer dever está fundado num poder e esta consciência do poder, do poder espiritual 

para ser mais o que aquilo em que nos tornámos, nas condições e com os meios da vida 

terrena, é o que nos dá a última certeza intuitivamente evidente da sobrevivência (Scheler, 

2017, p. 68).


Assim, o poder assume um papel de meio e não fim em sim mesmo, um meio para ser 

mais do que se é, para ir além do que se tem atualmente como poder espiritual. Seria o poder da 

compreensão e da empatia, o poder do diálogo e do encontro, o poder do amor?


Nessa caminhada pelo amor, “nesse caminho de ser amado, ele alcança o que, em suas 

realizações, tem que conquistar como mérito, sem qualquer mérito” (Frankl, 2022, p. 89), mudando 

a lógica do homo faber para um novo ser, o ser que ama, o homo amans. O ser humano agora vê o 

que Platão chamaria de os Transcendentais, o bom, o belo e o verdadeiro, elementos centrais para a 

realização do sentido, não por esforço ou mérito mas, diria Frankl, por graça — a graça da 

descoberta do outro!


O amor a uma pessoa seria o logos encarnado nessa pessoa única e singular, numa relação 

pessoal, havendo também um logos impessoal, do encontro que ocorre pela auto-transcendência, 

característica exclusivamente humana. E o encontro teria o duplo papel de permitir que pessoas 

abertas ao logos, em coexistência, transcendam a si mesmos (autotranscendência) enquanto 

catalisam a possibilidade de transcendência mútua (transcendência). Essa ideia de encontro terá 

porventura nascido do conhecimento que Frankl tinha de Buber, até porque em dado momento cita-

o como um dos responsáveis pela descoberta do “lugar central que o encontro ocupa na vida do 

espírito humano”, uma vida que é dialógica e, portanto, possível apenas “entre um Eu e um Tu” 

(Frankl, 2005, p. 61).




89

Em seu clássico de 1923, Eu e Tu, Buber (2003) descreve os conceitos de Eu-Isso e Eu-

Tu. No primeiro caso, por meio da experiência e do uso, surge uma consciência individual de si 

mesmo enquanto se afasta dos demais seres, enquanto no segundo a consciência subjetiva percebe a 

si e ao outro como sujeitos, na medida em que se aproximam. No primeiro, demarca-se e no 

segundo contacta-se, relaciona-se, e “quem está na relação participa de uma realidade” (p. 66) da 

qual não se apossa, porque a realidade não Eu-Tu é uma realidade onde ambos são sujeitos e à 

medida que essa participação se tornar mais completa, mais o Eu se torna real. Assim, a pessoa EU 

da relação Eu-Isso não compreende mudança, vê-se “assim” como é:


Porque conhecer-se significa, para ele, no fundo, quase sempre: construir uma 

autoaparência forte e convincente cada vez mais apta para totalmente o iludir; e, pela 

contemplação e veneração de tal aparência, obter a ilusão de conhecer seu próprio ser-

assim (Buber, 2003, p. 67).


O mundo para esta pessoa é uma realidade permanente, funcional, usável. Enquanto que a 

pessoa Eu da relação Eu-Tu está em diálogo e “concretiza-se na conversação” (Buber, 2003, p. 69). 

Não seria, portanto, equivocado dizer que Frankl se refere aos que vivem o Eu-Isso como os que 

vivem em uma espécie de “monólogo recíproco”, enquanto que aqueles que alimentam encontros 

Eu-Tu usam a ideia de logos em seus diálogos (Frankl, 2005, p. 61), ou, nas palavras de Buber 

(2003), “o espírito não está no Eu, mas entre o Eu e o Tu” (p. 43), o logos não ocorre na pessoa, mas 

na relação!


E há, para Buber, três esferas de relações. A primeira da vida com a natureza, “onde a 

relação se fixa no limiar a linguagem”, com elementos físicos e consistentes, a segunda da vida com 

os homens, “onde ela [a relação] assume forma verbal”, sendo o mundo psíquico, e a terceira a vida 

com as essencialidades espirituais, “onde ela [a relação] é sem fala, mas gera linguagem”, o mundo 

da validade e do noético (Buber, 2003, p. 104). Designa a cada uma dessas relações de cosmos, eros 



90

e logos, e compara-as a portas, afirmando que no encontro perfeito as portas se unem como se 

fossem uma e a mesma, impedindo que os envolvidos soubessem por qual passaram a princípio.


Buber é também claro ao dizer que renegar o espírito (noético) seria renegar a própria 

vida (p. 52) e, por isso, a verdadeira liberdade só é possível àqueles que conhecem “a relação e a 

presença do Tu”, sendo os únicos aptos “a tomar decisões” (Buber, 2003, p. 55). Talvez por isso não 

haja planos ou saber prévio no verdadeiro diálogo, apenas a reciprocidade da relação. Talvez seja 

essa a verdadeira liberdade da relação Eu-Tu: a liberdade de não julgar o outro, vendo a ele como 

“mero meio para um fim” ou, por outras palavras “manipulá-lo” (Frankl, 2020, p. 96), mas também 

uma liberdade que sabe não estar isenta de opiniões pré-existentes, e que apesar de ambos (a 

tentação e julgar ou ter opinião prévia) estar livre para decidir algo. Ou, nas palavras de Frankl 

(2016) “o homem não está livre de condições e, em geral, não está livre de algo, mas livre para 

algo, quer dizer, livre para uma tomada de posição” (p. 62).


Para Frankl (2020), na relação Eu-Isso


não há lugar para nenhum encontro verdadeiro entre o homem, de um lado, e o mundo e 

seus objetos por outro. Os objetos no mundo não são mais vistos como essência objetiva, 

mas, pelo contrário, apenas como ferramentas mais ou menos úteis para a manutenção da 

homeostase (p. 58).


Desta forma, caberia à Logoterapia reobjetificar o logos. Para isso, é necessário ver a 

teoria de Buber, de maneira heurística, dizendo que o Eu e o Tu, em diálogo, criam uma linguagem 

que se torna a verdadeira expressão.


O diálogo só pode existir entre o eu e o tu. Porém, segundo a Teoria da Linguagem, a 

linguagem possui três dimensões. Primeiro ela é expressão, expressão do eu. Segundo, ela é 

apelo, um chamado ao tu. Terceiro, ela é a representação de uma relação de coisas, uma 

realidade. (…) O verdadeiro diálogo somente ocorre quando eu, ao expressar a mim 

mesmo, não apenas me dirijo ao outro, mas também na conversa com ele, falo de alguma 

coisa. E neste sentido isto tem muito a ver com o amor, (…) juntos olhar na mesma direção. 

(…) Ou seja, com uma palavra a gente poderia dizer que os amantes verdadeiros não olham 



91

apenas um para o outro boquiabertos, mas sim que olham paralelamente no infinito (Frankl, 

2006, p. 63).


Na mesma rua na qual residia Schwarz, morava também Karl Bühler, psicólogo 

especialista em linguística. Amigo pessoal de Frankl, Bühler, professor universitário de psicologia, 

considerava necessário que as palavras tivessem um plano operacional, que permite ordenar as 

palavras pensadas. Objetos ou situações teriam então que ser pensadas e representadas 

simbolicamente, para poderem ser expressas por um emissor com um apelo ao receptor. Há, 

portanto, três funções semânticas na linguagem, que revelam e identificam um campo específico 

dos fenômenos e dos factos linguísticos. A função expressiva, utilizada para expressar algo de si ou 

e uma situação para alguém; poder-se-á dizer que cada Eu expressa algo para um respectivo Tu. A 

função representativa, na qual se representa algo sobre o qual se comunica; Eu expressa a Tu sobre 

um Isso. E a função apelativa, que apela ou convida a pessoa a algo; Eu comunica com Tu e 

convida-lhe a uma ação, já que todo o ser humano é compelido à ação.


Cada um dos dois participantes tem sua própria posição na composição da situação 

discursiva, a saber, por um lado o emissor, como o agente do ato de falar, como o sujeito da 

situação discursiva, e, por outro lado, o receptor, como aquele a quem se fala, como o 

destinatário da situação discursiva (Bühler, 2020, p. 63).


Essa perspectiva, que em nada anula a posição de Buber, apenas a complementa, a partir 

de uma análise heurística. Em certo momento da comunicação, um ou outro sujeito assume a 

posição de Eu, enquanto o outro assume a posição de Tu, numa flutuação constante entre ambos. 

Afinal, o próprio Bühler (2020) afirma que “as palavras eu e tu indicam os sujeitos dos papéis no 

drama discursivo corrente, os sujeitos dos papéis na ação discursiva”, então “o significado inicial de 

eu, sua função primeira, não é outro senão que eu olhe para o falante da palavra eu com um olhar 

fisiognômico ou patognômico” (p. 163). O primeiro desafio da dupla Eu e Tu, talvez seja então, que 

quando ambos estiverem em comunicação, representem as coisas dentro de um mesmo padrão 



92

linguístico. Assim, Bühler esclarece, há uma dominância da função representativa na comunicação, 

porventura pela necessidade de ambos falarem conceitos compreensíveis e tangíveis ao outro. Para 

ele, “coisas e processos perceptivos foram os primeiros a demandar nomes” concretos (p. 291) e, 

com o tempo, a sociedade foi criando nomes e conceitos, ou signos e símbolos, que foram sendo 

usados de maneira a representar um vasto campo de fenômenos. Por fim, é no apelo que se torna 

evidente o comportamento do receptor, convidando-o a uma ação que só cabe numa “história dos 

atos” (p. 95), o que permite também entender o que aconteceu ou predizer o que acontecerá, ou 

seja, prover um contexto histórico, um “campo de ação” (p. 94). Abaixo abordaremos ainda o 

conceito de metáfora, à luz de Bühler que a vê como a representação de ideias não limitáveis a 

outros conceitos, junto com a percepção de Frye sobre o simbólico.


Aqui, contudo, é importante fazer-se uma leitura sob o olhar de Frankl. Um diálogo 

frankliano, uma comunicação bühleriana ou um encontro buberiano assentam-se sobre os mesmos 

pressupostos de ver o outro não como objeto, mas como sujeito, e a essa relação como uma relação 

dialógica, no senso em que só se atinge a meta se, para Buber, houver um encontro, para Bühler, 

houver a expressividade com ideias representadas que convoquem e apelem a uma ação e, para 

Frankl, um respeito tal que permita o encontro de um sentido que é compartilhado. A expressão de 

si mesmo, ou auto-expressão seria uma forma distorcida desse processo comunicacional, que 

impediria o que Frankl chama de autotranscendência, enquanto a mera representação de um 

conceito não leva a nenhuma ação. E, como deixa claro Frankl, “O que é posto em prática é muito 

mais afetivo. A palavra, por si só, realiza muito pouco” (Frankl, 2022, p. 30).


Há ainda um aspecto relevante do pensamento de Karl Bühler: o conceito de Eu. Bühler 

convida a uma reflexão no mínimo curiosa. Ele propõe a possibilidade do termo ho do indo-europeu 

tenha evoluído para gho no protogrego, dando origem à palavra ego em grego e, consequentemente, 

eu em português. Ao mesmo tempo, a mesma palavra indo-europeia ho pode ter evoluído para o 

latim hic que deu origem a dois conceitos em alemão, o ich (eu) e o hier (aqui). Postulamos então, 



93

ao menos etimologicamente, a raiz das palavras eu e aqui como a mesma. Em termos de 

comunicação e seus signos e símbolos não é muito distinto: ambas palavras convidam o receptor da 

mensagem à mesma ação, olhar para a pessoa que emite ou para o local que a mensagem é emitida, 

e a fonte e a posição do falante são virtualmente a mesma coisa. Isso permite conjeturar sobre a 

facilidade de muitos focarem no que poder-se-ia chamar de Eu-Aqui, fonte referencial da visão de 

mundo de cada um, de seu referencial e, por ende, da sua imaginação. Nossas expressões se 

baseiam, portanto, nas nossas experiências pessoais, e nossa compreensão do apelo do outro advirá 

também de nossas experiências pessoais, e nosso Eu e de nosso Aqui. Destarte, Eu e Aqui poderiam 

ser considerados o mesmo fenômeno desde uma psicologia da comunicação. Por isso a empatia 

maior com aqueles que sentem dores similares às nossas e nos relacionamos com pessoas parecidas 

a nós. A esse fenômeno chamaria de autocentramento, termo aqui cunhado para descrever o exato 

oposto da proposta de Frankl, o autodistancamento, estratégia por ele proposta para esquecer de nós 

mesmos, afastando-nos de nós mesmos e de nossos problemas. Quando nos autocentramos, 

consideramos nosso mundo o único aceitável, com suas limitações e problemas e nossas ações são 

reações a fenômenos no mundo. Quando nos autodistanciamos buscamos algo para além desse 

mundo que nos é familiar, arriscaríamos em dizer um Tu-Aí. Se as teorias de Buber e Bühler se 

cruzam, é nessa ideia de autodistanciamento proposta por Frankl!


Em Karl Jaspers (2022) encontramos justamente essa ideia de esquecer de nós mesmos e 

nos satisfazermos “praticando aqueles conhecimentos” (p. 36), usando a comunicação que “é 

apenas um veículo para significados impessoais e valores” e que são apenas possíveis na presença 

dos outros diferentes, já que “sozinho não sou nada”. O encontro “sem reservas entre seres humanos 

que convivem e lutam entre si em sua comunidade livre” é o que permite “preencher a vida” e 

“encontrar a verdade” (p. 42). Para Jaspers, ao superar os momentos trágicos de dor, falta de força, 

impotência que conduzem ao desespero, “novamente nos esquecemos de nós e deslizamos para a 

felicidade” (p. 37).




94

Nesse processo de autodistaciamento, a pessoa não incorre na “liberdade ilusória da 

arbitrariedade, que se entende como autonomia supostamente absoluta do ‘eu quero’”, e “a maior 

liberdade é experimentada no desapego ao mundo, e essa liberdade mantém uma ligação profunda 

com a transcendência”. A pessoa que chamamos aqui de autocentrada, cedo ou tarde terá sua 

ilusória liberdade convertida em “perplexidade do estar-vazio”, “desespero para ser si mesmo” e 

“desespero para não ser si mesmo” (Jaspers, 2022, p. 61). Enquanto isso, Frankl propõe a conjunção 

com a autotranscendência já citada, de ser mais do que se é. Nesse contexto, poder-se-ia dizer que o 

autocentrado é o que quer as coisas e o autodistante e autotranscendente é o que sabe seu dever, sua 

vocação (apelo, chamado) para realizar suas possibilidades únicas, que não se repetem (Frankl, 

2015, p. 124). Por isso, Frankl (2015) recorda que “Jaspers denomina o ser o homem como um ser 

‘que decide’ um ser que não ‘é’, sem mais, mas que só em cada caso decide ‘o que ele é’” (p. 75), 

ou o que deveria ser.


A totalidade do fenômeno da existência humana é inefável e não pode ser circunscrita, 

exceto por uma frase “eu sou”. Esse “eu sou” fora, primeiramente, interpretado nos termos 

de “eu tenho de” (ou seja, sou forçado por certas condições e determinantes, impulsos e 

instintos, hereditariedade e fatores e impactos ambientais), ao posso que, no período 

seguinte, o “eu sou” foi compreendido nos termos de um “eu posso” (isto é, tenho 

capacidade de realizar este ou aquele aspecto de meu ser).


Um terceiro conceito, no entanto, ainda está faltando. Pois, se quisermos alcançar uma 

visão apropriada da realidade humana em sua plena dimensionalidade, devemos ir além das 

necessidades e das possibilidades e trazer — somando-se aos aspectos do “eu tenho de” e 

do “eu posso”, que integram o fenômeno total “eu sou” — aquela dimensão que pode ser 

chamada de “eu devo” (Frankl, 2020, pp. 71-72).


Com isso, Frankl explica que não se trata meramente de seguir os ditames da biologia ou 

do ambiente, nem meramente falar do potencial como no pensamento atribuído a Píndaro. Trata-se 

de responder às questões que a vida coloca ante cada um, já que, por um lado, há o que ele já fez e, 

por outro, o que ele ainda deveria fazer. Essa resposta que se dá às situações é o verdadeiro 



95

exercício da liberdade, uma liberdade que é, sem sombra de dúvidas, de sua responsabilidade. E, 

por isso, a etimologia novamente oferece esse paralelo: para recordar-nos a todos que as RESPostas 

que devemos dar são da nossa RESPonsabilidade — a mesma raiz etimológica não é acaso! “A 

logoterapia vê na responsabilidade a essência mesma da existência” (Frankl, 2020, p. 33). Por isso, 

o conceito de autorresponsabilidade, tão em voga em alguns círculos, torna-se obsoleto por sua 

redundância: o ser humano é responsável por suas escolhas, escolhas essas que “deverão ser 

realizadas e, assim, resgatadas para a eternidade” (Frankl, 2020, p. 66).


Se ficarmos pelo querer-Ser apresentado acima por Jaspers, fala-se apenas em liberdade 

ou, melhor, na ilusão de liberdade. Apenas o dever-Ser permite a plena liberdade, articulada com 

responsabilidade. Por isso, liberdade e responsabilidade são um binômio fundamental da 

Logoterapia. Com essa compreensão, percebe-se que:


O que “eu devo” fazer, contudo, é, em cada caso preencher o sentido concreto que me 

desafia em cada situação de minha vida. Em outras palavras, quando trazemos à baila “eu 

devo”, complementamos o aspecto subjetivo da existência humana, o ser, com sua 

contraparte objetiva, que é o sentido (Frankl, 2020, p. 72).


O ser humano, portanto, é livre e responsável por, a cada situação, seja ela aprazível ou 

não, decidir realizar o seu sentido. E não cabe a ninguém prescrever ou decidir o sentido da vida ou 

das situações de terceiros, porque, entre outros, retiraria da pessoa em causa, sua responsabilidade 

por suas respostas às questões colocadas pela vida. Mas, não podemos nos iludir: “há algo terrível 

na responsabilidade do ser humano — e, ao mesmo tempo, algo magnífico!” (Frankl, 2020, p. 72). 

Sua periculosidade está no peso de que tudo o que decidimos fazer ou não se eterniza, com suas 

potenciais consequências, imagináveis e inimagináveis. Mas sua beleza está em “saber que o futuro, 

o meu próprio e, com ele, o futuro das coisas, das pessoas ao meu redor (…) depende da minha 

decisão a cada momento” (Frankl, 2020, p. 127). Por essa ambivalência talvez “em média, as 

pessoas são muito indolentes para assumir sua responsabilidade” (Frankl, 2020, p. 127).




96

É nesta mesma linha que Hermann Cohen esclarece que a compreensão de si mesmo só é 

possível quando a pessoa assume responsabilidade por seus atos, incluindo sua culpa e seu pecado.  

É importante pausar para esclarecer o conceito de pecado. Para Cohen pecados são consequências 

do livre arbítrio, não um erro que porta um castigo divino; um equívoco ético que permite novas 

ações para uma possível redenção, onde uma nova forma de ser emerge, lembrando das palavras 

poéticas em Ezequiel que afirma que um coração de pedra como que se torna em coração de carne. 

O processo de se tornar a pessoa que se deveria ser é, em sua perspectiva: assumir seus pecados, 

renunciá-los e criar uma nova vida.


Ao assumir essa responsabilidade a pessoa assume sua individualidade, afastando-se da 

humanidade, já que percebe quem é. Lendo Cohen (1995), extraímos duas lições de humildade: a 

primeira que sofrer permite enxergar a si mesmo como imperfeito, e a segunda permite 

compreender a existência das imperfeições e dos sofrimentos de outros seres humanos. Então, ao 

mesmo tempo que instiga um “simples isolamento”, demanda também que esse seja “substituído 

pelo companheiro crente por uma nova e positiva responsabilidade” focada na comunidade, tanto 

pelo presente como pelo futuro. Afinal, como lembra: “todos os israelitas atestam uns pelos outros” 

(p. 369). Assim, a pessoa (Mensch) tem um sofrimento (Leid) que lhe é individual. Só que ao estar 

ante outros, percebe o sofrimento do companheiro, daqueles com (mit) quem se encontra, a 

comunidade (Mitmensch), onde há um sentimento real de compaixão (Mitleid) — o sofrimento 

compartilhado ou, mais adequadamente, a compaixão: a capacidade comunitária de entender que 

todos sofrem, porque todas as pessoas erram!


Cohen (1995) afirmou que “uma medida dessa auto-responsabilidade é o reconhecimento 

do valor do sofrimento. Não pode ser eliminado. É a pré-condição para o indivíduo que é consciente 

de si mesmo. E o indivíduo é transferido às pessoas (p. 229). Aqui emerge a consciência de si e, por 

ende, a consciência da existência da comunidade. Esse processo, por sua vez, existe apenas porque 

existe o amor, um “amor [que] não é conhecimento” (p. 162), mas que complementa o 



97

conhecimento, um conhecimento que permite, em última instância, reconhecer “liberdade como a 

responsabilidade do homem” (p. 408) em buscar uma ética que lhe permita caminhar para a 

perfeição, ainda que nunca lá chegue. Por isso, “a mais elevada ação e a mais elevada realização 

permitida a um homem” é a aceitação de “um destino autêntico” onde “compreendemos igualmente 

as palavras de Hermann Cohen: ‘A suprema dignidade o homem é o sofrimento’” (Frankl, 2015, p. 

74).


É no sofrimento que o ser humano transcende e descobre o que é capaz, descobre seu 

mais profundo ser, e o homo amans se pode converter num homo patiens. Patiens, que em latim 

significa literalmente o que sofre, dá origem a diversos vocábulos tais como paciência e paciente. 

Mas em Logoterapia e Análise Existencial não se fala de uma paciência como se fosse resignação, 

mas uma paciência que age, que se move lendo a realidade e descobrindo novos sentidos para ela — 

talvez esse seja o caminho de quem é paciente da consulta logoterápica: descobrir a paciência não 

da resignação, mas da revelação ou descoberta de novos sentidos! E “a capacidade de suportar o 

próprio sofrimento”, nessas condições, “nada mais é que realizar o que chamo de valores de 

atitude”, “o valor supremo”, “o mais alto valor” que permite “cumprir o sentido mais profundo” 

(Frankl, 2015, p. 73).


É aqui que a pessoa se dispõe a transformar o imutável. Não se muda a doença, mas 

muda-se a atitude ante ela. Não se muda a morte, mas a atitude ante a vida. É um processo de 

converter a dor, a culpa e a morte em atitudes responsáveis que fazem valorizar os momentos. 

Como tantas pessoas que passaram por tantos desafios em suas vidas e começam a empreender no 

campo social para ajudar outras pessoas passando pelos mesmos desafios. Como tantas pessoas com 

doenças crônicas que enxergam os momentos da vida com maior apreciação. Trata-se de “aceitar 

um sofrimento que vem necessariamente marcado pelo destino”, mas não o aceitar de maneira 

inerte; não se trata de aceitar “um sofrimento desnecessário”, que deve ser evitado; trata-se de ter 

uma atitude onde a atitude parece inexistente a priori. É por isso que um cognato de patiens é 



98

pathos, palavra que significa, entre outras coisas, emoções. É sobre aceitar emoções desafiadoras e 

não as negar. E, por fim, talvez possamos inferir que Hermann Cohen, ainda que não atribua o 

nome, esteja inferindo sobre a empatia: a ideia que o pathos do outro pode ser, no mínimo, 

compreendido por quem também sofre com o peso de seu próprio pathos.


Nesse processo que podemos aqui chamar empático, percebe-se ainda mais o valor da 

comunidade (Cohen), onde o encontro (Jaspers) entre Eu-Tu (Buber) emerge via uma comunicação 

eficaz (Bühler), que almeja a melhora da sociedade (Eucken) por meio da ação (Scheler). Esse 

sentimento de solidariedade (Adler) é o que permite uma saudável relação dialógica.


É nessa caminhada que o livro O sofrimento de uma vida sem sentido é dedicada a Leo 

Beck, uma figura controversa, mas que assenta em si todos esses aspectos. Liderança espiritual da 

comunidade judaica em Theresien, era o principal negociador da comunidade judaica com o regime 

nazista. Por exemplo, conseguiu, certa vez, organizar que crianças saíssem de Theresien para 

Londres, via trem. Ao mesmo tempo, era acusado de impedir que os prisioneiros do Campo 

soubessem dos massacres em Auschwitz, impedindo o acesso à verdade. Seu foco era comunicar 

com seus companheiros para criar um senso de comunidade e de sociedade solidária, onde todos 

pudessem se sentir bem (na medida do que um campo permite). Agia como pastor ou padre (quando 

necessário para os poucos prisioneiros cristãos) e organizava palestras sobre Kant e Platão, 

oferecendo reflexões sobre o para quê de estarem lá e continuarem vivos. Focava no imperativo 

divino, o verbo dever já aqui explorado, instigando todos a pensarem em uma missão de vida. 

Talvez com Beck, Frankl tenha aprendido a ir para barracões em Auschwitz e Dachau, palestrar 

sobre sentido de vida. Talvez com Beck, tenha Frankl descoberto um senso de missão ainda mais 

aguçado que antes.


Já em Hipócrates compreendeu seu foco no corpo e seu trabalho como médico, e em 

Freud seu trabalho como psiquiatra. Durante os campos, Frankl salvou vidas, seja cuidando em 

casos de febre tifoide, uma aguda doença bacteriana, transmitida por mosquitos ou roedores, que 



99

sem tratamento levava quatro semanas para uma cura, mas que no caso de uma ampla maioria 

conduzia à morte (dezenas de milhares só em Auschwitz); seja antes e durante o trabalho de 

pósvenção a tentativas de suicídio e prevenção nos casos identificáveis (geralmente os homens 

deixavam de fazer a barba parecendo menos saudáveis porque simplesmente desistiam). 

Finalmente, regressando a Scheler, compreende-se a dimensão da essência que busca sentido, uma 

dimensão que permite à pessoa ser homo faber (termo scheleriano) no fazer e homo amans na 

relação, alcançando a condição de homo patiens, sofrendo: é-se, portanto, o homem que doa de si 

para o mundo, o homem que se abre para receber amor do mundo e o homem que se faz capaz de 

sofrer no mundo, respectivamente, encontrando sentido em cada circunstância.


E, nesse esforço de autotranscendência pessoal em direção ao outro que emerge o diálogo 

e, por conseguinte, nossa capacidade humana de ver no Aí no Tu (no outro), o sofrimento que o Eu 

tem Aqui, e juntos agir num esforço de autotranscendência mútua, uma comunidade que percebe o 

papel um do outro. Aqui emerge


A comunidade [que] se baseia no nós, isto é, na relação entre o eu e o tu (…). A 

comunidade humana aparece como algo exigido interiormente cujo sentido está no ser-

para-os-demais. Assim, o sentido da personalidade humana é, para Frankl, sempre 

orientado e referido à comunidade (Xausa, 1986, pp. 135-6)


E deste espírito de comunidade que, em nosso ver, nasce a possibilidade de uma aplicação 

mais eficaz da técnica de StoryTherapy (ou qualquer outra) em contexto de grupos (como é o caso 

das famílias) em Logoterapia. Mas antes, há conceitos que precisam ser explorados e esclarecidos.


A Coerência Entre a Pessoa e sua Teoria


Enquanto focamos até o presente momento na trajetória intelectual de Frankl, poucas vezes 

pudemos ver o ser humano testar seus princípios e sua própria visão de mundo de forma tão 

flagrante, como pudemos nos Campos de Concentração e nos Campos de Extermínio da II Guerra 

Mundial. Tampouco pode-se evitar falar da própria habilidade escrita de Frankl, numa tese que 



100

almeja abordar processos criativos literários e históricos em contexto da prática clínica da 

abordagem por ele concebida. Com isso, propomos uma rápida visão sobre a comprovação do que é 

hoje o corpo teórico (e prático) da Logoterapia, quando Frankl foi o prisioneiro dos Campos, a 

pessoa por trás no número tatuado no braço: 119.104.


A historiadora Tiago (2017), em sua Tese de Doutorado, descreve Frankl como possuindo 

“uma habilidade histórica e literária que ia além da escrita testemunhal que já estava acostumada a 

ler”, autor de “certas estratégias de lidar com a linguagem que agregavam à escrita mais que 

somente um relato rememorativo”, dotado de uma escrita com afinco e fluidez “na composição da 

memória e destreza com o tempo”, o que permitiu “por meio de suas obras, engendrar formas de 

sobrevivência às suas experiências traumáticas e consolidar críticas sobre elas textualmente”, 

permitindo ir para além de si, numa espécie de “alocação da experiência no presente e futuro”, com 

um certo “viés de explicação histórica” (p. 14). Para a autora,


Frankl é claro na transmissão de sua experiência, porque além de comunicá-la incide nela 

uma função científica: ele elabora uma episteme, com viés psicológico para trabalhar as 

experiências pessoais a partir da criação de sentido. Viktor consegue traduzir a experiência 

por que passou e a apreensão oriunda dela; ela não lhe é incomunicável. (Tiago, 2017, p. 

133).


Assim sendo, a própria obra frankliana poderia ser aqui explorada, como possível 

exemplo de interface entre literatura e Logoterapia. Não obstante, não se intende aqui uma 

guruficação de Frankl, tratando-o como exemplo de seja o que for. Afinal, como diria Nietzsche, 

“retribui mal a um mestre quem sempre permanece apenas pupilo” (Nietzsche, 2008, p. 623). Só 

que a comparação é inevitável. Por meio de sua descrição pessoal e narrativa, Frankl oferece-nos 

exemplos de sua episteme, conjugando um “relação entre a normalidade e a racionalidade técnica, 

porém com o viés da transcendência” (Tiago, 2017, p. 134).


Ao escrever seu relato, não há uma simples necessidade de escrita autobiográfica da dor, 

dos sofrimentos e das experiências traumatizantes que um sobrevivente ao holocausto 



101

poderia relatar. Ao escrever, Frankl analisa tanto seu comportamento quanto a psiquê 

humana daqueles que o rodeiam, cria conceitos psicológicos e como ele mesmo, por várias 

vezes, explicita em seu livro: realizou um trabalho psicológico dentro do campo (Tiago, 

2017, p. 136-137).


Este ato descritivo da narrativa de suas experiências nos campos é em si uma narrativa 

que não poderia ser ignorada na presente Tese. Por isso trazemos apenas um exemplo. Em seu livro 

Em Busca de Sentido: Um psicólogo nos campos de concentração, Frankl descreve ter vivido uma 

experiência que lhe serviu para um processo de autodistanciamento de seu problema, ao mesmo 

tempo que nos brinda com sua experiência de autotranscendência, nos permitindo com ele aprender 

sua teoria, mas também a sofrer e a contar esse sofrimento com a cabeça erguida. Em certa ocasião, 

chega a dizer:


Nossa geração chegou a conhecer o homem como ele realmente: o ser que inventou as 

câmaras de gás de Auschwitz e também o ser que adentrou essas câmaras de cabeça 

erguida, com o Pai-Nosso ou o Shema Yisrael nos lábios (Frankl, 2020, p. 55).


Este é “o caráter científico” que Tiago (2017) nos alerta existir, um que “não se esgota em 

uma análise objetiva”, mas que assume sua transcendência “que evoca temas do espírito feridos no 

KZ” (Tiago, 2017, p. 134). Esse livro, escrito em poucos dias, torna-se exemplo literário para 

pessoas além dos profissionais de Logoterapia. A título de exemplo, no primeiro trimestre de 1991, 

a Biblioteca do Congresso do EUA enviou um questionário a 5.000 pessoas solicitando que 

dissessem o livro que mais os influenciou. Foram recebidas 2.032 respostas, mencionando um total 

de 778 livros, e esse livro ficou entre os 13 primeiros. Traduzido atualmente no Brasil como Em 

Busca de Sentido, em sua 60ª edição, teve sua versão original publicado pela primeira vez em 1946 

em alemão, com um título que poderia ser traduzido como Apesar de tudo, dizer “Sim” à vida: 

Experiências de um psicólogo no Campo de Concentração, justamente por conta da experiência 

pessoal como prisioneiro de campos. Curiosamente, a primeira edição do livro no Estados Unidos 



102

pode chamar a atenção, ao ter a tradução de seu título sendo Dos Campos de Extermínio ao 

Existencialismo.


Em suas obras, Frankl identifica três fases pelas quais os prisioneiros passavam em suas 

experiências nos campos: entrada no campo, vida no campo e libertação. A primeira ele descreve 

como sendo “a fase da reação inicial”, na qual ocorre “o choque do acolhimento” (Frankl, 2017, p. 

195) ou “o choque de entrada” (Frankl, 2016, p. 179), com “a recepção no campo de concentração” 

(Frankl, 2002a, p. 20). Tudo é tirado da pessoa, “nada mais lhe fica que represente um laço de união 

externo com a sua vida anterior, a não ser, talvez, os óculos, se é que lhe permitem conservá-los”, 

com um choque que faz alguns se atirarem “às farpas” (Frankl, 2016, pp. 179, 180) ou irem “para o 

fio” (Frankl, 2002a, p. 27), uma referência às tentativas de suicídio por meio do arame farpado com 

corrente de alta tensão que rodeava os campos. Perante isso, Tiago (2017) parafraseando as palavras 

de Frankl em suas obras, fala da “normalidade da anormalidade”, na qual prisioneiros não “se 

assustavam, desesperavam ou enlouqueciam com cenas ou situações que se enquadram na categoria 

de abismal” (p. 139). Havia ainda um pensamento mágico de que haveriam indultos inesperados, 

que Frankl (2017) caracteriza como “um tal desvario de misericórdia, pensando que as coisas ainda 

podiam acabar bem” (p. 197).


A segunda fase, a vida no campo de concentração propriamente dita, o prisioneiro 

“costuma ceder a uma profunda apatia, que é um mecanismo de autoproteção da alma (…), uma 

espécie de armadura que a envolve” (Frankl, 2016, p. 180), “uma camada blindada” (Frankl, 2017, 

p. 201), que protege a pessoa de “tudo aquilo que tinha, anteriormente, excitado ou irritado […], 

levando-o à indignação ou ao desespero” (Frankl, 2017, p. 201). Há, então, como que uma relativa 

pela perda da sensibilidade e indiferença. Relativa pois, como Frankl (2002a) explicita, remanescem 

duas áreas de interesse nas conversas dos prisioneiros, política e religião — política é alvo de 

interesse pois todos desejavam saber a situação político-militar associada à guerra que lhes 

mantinha presos e, por isso, "não é de surpreender”, e a religião era vivida e comentada, talvez 



103

como fonte de ânimo e esperança, “o que não deixa de ser notável” (p. 40). Para além desses dois 

interesses, a “vida afetiva vai decaindo até um nível baixíssimo” (Frankl, 2016, p. 180), e seus 

“interesses são restritos às necessidades imediatas, mais urgentes (…): sobreviver ao respectivo dia” 

(Frankl, 2017, p. 201). Ainda assim, mesmo sob condições ambientais e fisiológicas que estariam 

por trás da apatia e também da irritabilidade, uma característica intrínseca ainda se destacava: a 

liberdade, que sempre remanesce. Frankl observou que mesmo sendo “a ama humana (…) clara e 

forçosamente condicionada pelo ambiente”, “no campo e concentração se pode privar a pessoa de 

tudo, menos da liberdade última de assumir uma atitude alternativa frente às condições dadas. E 

havia uma alternativa!” (p. 66). Mesmo sem a liberdade física, causada pelo aprisionamento nos 

campos de concentração, “não se lhe pode tirar” “a liberdade espiritual do ser humano”, que 

consiste na “possibilidade de decidir”, já que tal liberdade “é inerente ao ser humano e não pode 

ser perdida” (p. 67). Assim, essa fase se torna uma fase “de adaptação” (Frankl, 2017, p. 200) “da 

vida no campo propriamente dita” (FRANKL, 2016, p. 179).


Por fim, a terceira fase, é aquela na qual “um prisioneiro [está] em face da libertação” 

(Frankl, 2016, p. 190) e da “da despedida” (Frankl, 2017, p. 210), caracterizada pela incredulidade, 

dificuldade de apreender a nova realidade e despersonalização, na qual tudo parece um sonho, 

irreal, improvável e terá “que aprender outra vez a ser feliz” (Frankl, 2016, p. 191). Há como que 

que um súbito alívio, causado pela liberdade, da pressão dos Campos, que geraria consequências na 

saúde dos indivíduos.

Por isso, ousamos afirma que Frankl foi o teórico que vivenciou a sua teoria, chegando a 

declarar, ao descrever uma das situações vivenciadas no campo de concentração, que:

É a primeira vez na vida que experimento a verdade daquilo que tantos pensadores 

ressaltaram como a quintessência da sabedoria, por tantos poemas cantada: a verdade de 

que o amor é, de certa forma, o bem último e supremo que pode ser alcançado pela 

existência humana. Compreendo agora o sentido das coisas últimas e extremas que podem 



104

ser expressadas em pensamento, poesia – e em fé humana: a redenção pelo amor e no amor! 

(Frankl, 2002a, p. 43).


Sua obra é tão reflexiva e potente que há relatos diversos sobre seu papel na vida das 

pessoas, como inclusive fonte de biblioterapia. Um desses relatos é de Beck et al. (1997), que 

indicou Frankl (2002a) para a leitura de um paciente que acreditava que ninguém passaria por uma 

vida terrível sem se deprimir. Nós mesmos tivemos a experiência de um iraniano, certa vez, após 

passar por um período como preso de consciência, confidenciar como o relato dos Campos trazidos 

por Frankl (2002a) salvou-lhe a vida. Esse é o poder de uma história que é coerente com a teoria: 

salvar-nos a vida!

Figura 12

Linha do tempo resumida, da trajetória da pessoa e do pensador



105

É a Logoterapia Complementar? O Que Significa Complementaridade à Luz da Antropologia 

Dimensional 
14

Em suas mais diversas obras, Viktor Frankl traz uma ideia muitas vezes erroneamente 

compreendida, causando inclusive confusão e polêmica entre alguns logoterapeutas. Há sempre 

níveis de interpretação de ideias e quereremos aqui provocar algumas dessas interpretações. Talvez 

a versão mais conhecida dessa citação esteja em Frankl (2016), quando afirma que “uma 

logoterapia pode e deve, não substituir a psicoterapia”. Por si só esse trecho talvez não tenha nada 

de polêmico, contudo, continua dizendo “mas sim complementá-la, —e, mesmo isto, só em 

determinados casos” (p. 55), levando algumas pessoas a concluírem que a Logoterapia nada mais é 

que um aglomerado de técnicas que complementam outras abordagens da Psicoterapia.


Frankl (2020) diz que “nenhuma psicoterapia pode ser completa” se o “vazio interior no 

qual os sintomas neuróticos florescem não for preenchido por uma logoterapia suplementar” (pp. 

84-85). Em outra obra afirma que “a logoterapia não pode e não quer substituir a psicoterapia, quer 

apenas complementá-la” (Frankl, 2019b, p. 70). Frankl (2002b) ainda afirma que “toda psicoterapia 

requer então ser completada pelas outras orientações”, trazendo “o maior, Freud” como exemplo, 

quando certa vez afirmara que “todas nossas demonstrações esperam ser completadas, 

sobreedificadas e, com isso, retificadas” (p. 187). Frankl (2016) ainda amplia essa reflexão, dizendo 

que “vale também e sobretudo para o método da logoterapia” que não foi concebido “como uma 

espécie de substituto, mas sim como complemento da psicoterapia até hoje praticada” (p. 334).

Nessas mesmas obras, contudo, Frankl deixa seu esclarecimento. Frankl (2019b), diz que o 

que chama de Logoterapia constitui “um complemento necessário à psicoterapia tradicional”, por 

uma simples razão: havia por meio dela “tentado introduzir na prática médica o espiritual, como um 

 Pretende-se submeter o presente subcapítulo, com as devidas mudanças e adaptações, à apreciação e possível 14

publicação para a REVISTA NOUS, da Associação Espanhola de Logoterapia e Análise Existencial.



106

âmbito essencialmente diferente e independente da esfera psicológica stricto sensu” (p. 19). É, 

portanto, sobre ampliar a visão de ser humano. Em outra obra afirma:

Pensamos a logoterapia como um complemento, mais que como um substituto da 

psicoterapia, no sentido estrito da palavra. Mas, adicionalmente, a logoterapia pode também 

dar uma contribuição para completar a visão de homem da psicoterapia, em direção a uma 

visão de homem em todas as suas dimensões, em direção a uma imagem que também inclua 

o genuinamente humano, isto é, a dimensão noológica (Frankl, 2020, p. 152).


É, portanto, sobre completar a visão de ser humano. Continuando um trecho acabado de 

citar, Frankl (2002b) escreve:


O que não quer é suplantar as psicoterapias anteriores: só quer chegar mais alto, agregar-

lhes algo, e com isso, tirar força à objeção e à censura pela qual tentamos edificar uma casa 

começando pelo seu teto: em realidade, o que pretendemos é não parar a construção nas 

fundações ou em qualquer andar, mas por a «totalidade» sob o «teto».


Do caráter complementar das doutrinas psicoterapêuticas acima esboçado podes-se 

entender que comece a delinear algo assim como uma convergência cada vez mais notável 

das distintas escolas: os «rumos» que partem dos distintos «faróis», parecem convergir com 

o tempo. Enquanto se possibilite tal convergência, far-se-á necessária uma cooperação entre 

os representantes das distintas orientações, já que não só a alma é, como a designava Arthur 

Schnitzler, um «campo vasto», senão também a ciência da alma, a medicina da alma, a 

psicoterapia, é uma vasta região, que exige percorrer por todas as direções, «direções» em 

duplo sentido. De maneira que para a investigação vale o mandato da cooperação; mas, 

para a prática vale algo mais: vale o mandato do procedimento consciente ecléctico. É claro 

que isso não deveria chegar ao ponto de afirmar que este ecleticismo é uma nova escola, 

uma nova orientação, nem sequer se se chamasse «universalista» (p. 187).




107

Figura 13


Edição 1990 da Conferência de Evolução da Psicoterapia, promovida pela Fundação Erikson


Fonte: Arquivos da Fundação Erikson


A Figura acima dá-nos a entender que há uma relação saudável entre as várias perspectivas 

de Psicoterapia. Trata-se de então considerar a Logoterapia, como qualquer outra abordagem, como 

um pensamento ao diálogo epistemológico, e não como uma espécie de extra que trabalha sobre 

outras abordagens. Nesse diálogo entre abordagens, a Logoterapia oferece uma complementaridade, 

num único ponto: na recuperação de uma dimensão perdida com a visão cartesiana, a dimensão 

espiritual (ou noética como veio a ser designada). Frankl (2020) esclarece ao dizer que a 

Logoterapia não pode ser usada de maneira específica em todos os casos, já que há situações que 

demandam sua visão espiritual e outras que no máximo a convidam a complementar visões 

psicológicas, como no caso das neuroses de origem psíquica, ou psicógenas. Em Teoria e terapia as 

neuroses, Frankl (2001) esclarece ainda mais:


A logoterapia representa neste caso um complemento noético da terapia somatopsíquica.


Não é certo, pois, nem muito menos, isso que a logoterapia ignore o biológico ou 

fisiológico; o que pretende é: evitar que o fisiológico e psicológico façam esquecer apenas 



108

o noológico. Se se constrói uma casa e ao final o telhadista se põe a cumprir seu trabalho, 

ninguém o censurará por não se ocupar do porão (p. 216).


Então, o que Frankl na verdade nos diz é que há casos nos quais a psicoterapia como a 

conhecemos não será suficiente, há casos de vazio existencial. E o dito complemento é, portanto, 

complemento antropológico do que é o ser humano, de maneira a poder, com completude, auxilia-lo 

em suas questões noéticas.


Frankl (2016) reforça afirmação feita em capítulos iniciais, nos quais diz que “a 

psicoterapia até à data praticada carece, em princípio, de um complemento: de um complemento no 

sentido de incluir a dimensão espiritual na esfera do tratamento anímico”, esclarecendo com a 

expressão “uma complementação deste tipo” (p. 363), ou seja, de nenhum outro tipo. Não há, 

portanto, logoterapeutas rogerianos ou centrados na pessoa, logoterapeutas cognitivo-

comportamentais, ou até logoterapeutas freudianos ou uma psicanálise logoterápica. Trata-se de 

compreender que sim, empatia é elemento importante de processos clínicos e que há cognições e até 

(porquê não?) mecanismos de defesa; só que o trabalho do logoterapeuta é, quando necessário 

enxergar o ser humano completo, o ser humano e sua espiritualidade, ou a dimensão noética. Então, 

naturalmente, pode-se inferir, como o próprio Frankl (2016) nos oferece, essa “complementação se 

constitui [n]aquela reciprocidade que está na base” da relação terapêutica (p. 374). Essa 

complementação, como já explicado, é sobre os casos onde as várias abordagens de psicoterapia 

podem não se mostrar aptas a atender às demandas dos pacientes e, por isso, faz-se necessária uma 

“psicoterapia genuína”, focada no indivíduo, que “é sempre uma entidade biopsicológica” que não 

esquece que seu “objeto” é “o espiritual, a pessoa espiritual, precisamente na sua singularidade e 

originalidade” (Frankl, 2019a, p. 152).


Assim, encerramos esta reflexão com a seguinte passagem, que se faz agora diferente:


Dentro dos limites dessa zona, a logoterapia é efetivamente uma substituta da psicoterapia. 

Porém existe também uma zona mais ampla de indicação da logoterapia representada pelas 



109

neuroses em sentido estrito, ou seja, não as neuroses noogênicas, senão neuroses 

psicogênicas. E dentro dessa zona a logoterapia não é nenhuma substituta da psicoterapia, 

senão simplesmente seu complemento (Frankl, 2001, p. 215).


Frankl (2002b) esclarece para além de quaisquer dúvidas que seus leitores possam vir a 

expressar que “seja qual for o ângulo a partir o qual se enfoque” o tema de “complementação da 

psicoterapia”, estamos falando de “completar a imagem humana que a psicologia considera e 

também seu fundamento antropológico”. Neste sentido, emerge a concepção antropológica da 

Logoterapia e Análise Existencial, esta sim, como complemento necessário para as práticas médicas 

e à psicoterapia tradicional. Tentar escapar dessa “correção” e “complementação” é “cedo ou tarde” 

é fadar a converter a psicoterapia ou qualquer abordagem específica em uma “uma seita” e não uma 

possibilidade científica (p. 187).


Assim, a Logoterapia inova ao trazer para as terapias a dimensão noética/espiritual, aquilo 

que transcende o ser humano, possibilitando o que ele designa de ärztliche Seelsorge, literalmente 

cuidado ou cura médica da alma (alemão), em contraposição a cura ou cuidado pastoral e religioso 

da alma. Aqui Frankl começa a definir que apesar do uso de termos como alma ou espírito, seu 

trabalho em nada se associa à questão religiosa ou dogmática e que mesmo professando uma fé — a 

judaica —, isso nada significa no processo científico que estabelece, já que fé e ciência, apesar de 

poderem dialogar não fundamentam ou substanciam um ao outro. A sua crítica é clara em relação a 

isso, quando afirma que “quanto menos se cogita do espírito, mais se fala de espíritos” (Frankl, 

2019a, p. 126).


Destarte, na Logoterapia e Análise Existencial vai-se além da “terapêutica 

bidimensional”, “adentrando — para além das duas dimensões do somático e do psíquico — em 

uma terceira dimensão, a do espiritual” (Frankl, 2001, p. 185). O ser humano possui três dimensões, 

a a visão de antropologia é tridimensional.




110

A primeira dimensão, é a física, biológica, fisiológica ou somática, que se caracteriza 

pelos processos fisiológicos e orgânicos do corpo material, incluindo as suas necessidades corporais 

e instintivas, como alimentação, hidratação e reprodução. Nessa dimensão é possível encontrar as 

similaridades com outros seres, como as plantas, cuja realidade é meramente biológica.


Para o grego Hipócrates havia dois espíritos (e notemos como esse termo já era usado 

antes de Frankl) que se manifestavam no corpo, através dos órgãos e sua visão de saúde era a  uma 

possibilidade alcançada apenas mediante o equilíbrio entre os quatro humores presentes no corpo 

humano (fleuma, sangue, bile amarela e bile negra). Enquanto a maioria dos pensadores gregos da 

época focava em encontrar a substância elementar que constitui a existência (a arché), Hipócrates 

focou na organicidade da experiência humana, e por conseguinte no corpo humano. Seu papel é, em 

grande medida, histórico: sua forma de perceber o ser fazia com que saúde dependesse de elementos 

físicos e da organicidade e, com isso, estabeleceu as bases para o conhecimento e aprofundamento 

da primeira dimensão, a biofísica.


A segunda dessas dimensões seria a dimensão psíquica ou anímica (adjetivo referente a 

alma) e está relacionado aos mecanismos de mais complexidade que o físico, caracterizado pelas 

cognições (tais como memória, inteligência, raciocínio), e até, conforme menciona Pereira (2015), 

impulsos e desejos. Pode-se inferir que não é exclusiva dos seres humanos, mas compartilhada com 

os animais, em especial aqueles ditos superiores e mais próximos filogenicamente aos humanos 

(mas não só).

Frankl reconhece uma relação entre essas duas dimensões que designa de dimensão 

psicofísica, o que não significa que ela constitui a identidade em sua completude, pois “mesmo a 

unidade psicossomática mais íntima no homem não forma a sua totalidade” (Frankl, 2001, p. 115). 

Para Frankl era claro que psíquico e físico não são o mesmo, mas relacionam-se: “o que se 

pressupõe é, nada mais, nada menos, que existe de um lado o psíquico; e de outro, o somático” 

(Frankl, 2018, p. 120). E essa descoberta, de maneira sistemática, estaria nas mãos de Sigmund 



111

Freud, quem conseguiu trazer para a superfície a psiquiatria e a psicoterapia, para além do 

biológico, descrevendo sistematicamente como uma dimensão influencia a outra. Afinal, como nos 

recorda Bettelheim (1982), psique significa literalmente “alma — um termo repleto do mais rico 

significado, dotado de emoção, abrangentemente humano e não-científico” e ao cunhar Freud o 

termo psicanálise “Freud desejou enfatizar que, isolando e examinando os aspectos negligenciados 

e ocultos de nossas almas, podemos relacionar-nos com esses aspectos e compreender os papéis que 

eles desempenham em nossas vidas” (p. 25).


Podemos encontrar um exemplo claro da relação psicofísica no processo da visão. As 

cores são percebidas fisicamente pelos olhos, por neurônios receptivos especializados na captação 

dos comprimentos de ondas. Essa informação é analisada, em instantes, pelo córtex visual, no 

lóbulo occipital. Em 1858, quando William Gladstone publicou suas anotações sobre o escritor 

grego Homero, notamos que mel era descrito como verde, e ferro como violeta e nenhuma menção 

à cor azul. Os cérebros da idade homérica receberiam a mesma informação que os nossos cérebros 

contemporâneos, e perceberiam as mesmas cores. Contudo, a dimensão psíquica altera nosso 

entendimento, com base em conceitos e termos que temos. Fisicamente falando, por exemplo, a luz 

azul (e portanto nossa percepção física da cor azul) é feita em comprimentos de onda aproximado 

de 450 a 495 nanometros para qualquer olho e cérebro humano, mas o seu entendimento é distinto, 

uma vez que o termo azul é um dos últimos a surgir na escala de cores. Será que uma pessoa de há 4 

mil anos via o mesmo conceito de azul que nós vemos hoje?


Uma discussão que surja daqui — se o entendimento humano é distinto ou a única 

realidade que conta é a que os neurônios captam — é o que poderíamos designar de reducionismos 

antropológicos. Por um lado, o biologismo que reduz toda a compreensão da complexidade humana 

à sua dimensão biológica e, por outro lado, o psicologismo que reduz essa mesma compreensão à 

sua dimensão psíquica. Qualquer uma das opções se equivoca ao achar que o ser humano é apenas 

uma ou outra coisa. Não somos frutos de nossa base física, nossos instintos ou nossa genética, 



112

somos mais que isso. E nesse ser mais que isso somos também, mas não apenas, fruto de nossas 

tradições e das emoções que sentimos. Reduzir o ser humano a qualquer uma dessas dimensões, 

Frankl com frequência enuncia, seria como reduzir o ser humano a um homúnculo. Se olharmos 

para o mundo atual, este debate é muito presente. Por um lado, os defensores que determinada 

questão é apenas sobre o que é ou não é vida, e, por outro, o que a pessoa que experimenta a 

situação sente ou não sente. Ou ainda a crença comum que doenças são de ordem física, exceto 

quando sua etiologia não é conhecida e aí são consideradas de ordem psíquica. Um exemplo disto é 

o diagnóstico para endometriose, no qual 78% das mulheres entrevistadas em uma pesquisa 

demográfica disseram que os médicos (especialistas na dimensão biológica por excelência) teciam 

comentários dizendo que se tratava de coisa de suas cabeças ou termos similares (uma justificativa 

focada na dimensão psíquica e reduzindo o fenômeno a essa dimensão). Então, aqui vemos dois 

cenários reducionistas: aquele olho treinado que enxerga uma dimensão e a essa dimensão tudo 

reduz, ou o olho que não enxerga a explicação na sua dimensão e busca a outra como resposta.


Em suma, reducionismos podem ser definidos como quando os fenômenos 

especificamente humanos são reduzidos a fenômenos sub-humanos. Frankl criticava os 

reducionismos e generalizações empregados durante o século XX, uma vez que, de acordo com ele, 

falhavam em conservar a unidade do homem.


Um outro exemplo poderia ser o amor. Sob a perspectiva biologista nada mais é que um 

cocktail de hormônios, neurotransmissores e até odores, e sob a perspectiva psicologista são 

emoções que se encontram correspondidas, é o desejo satisfeito, ou a pertença e a 

complementaridade, e substituição de alguma figura relevante do passado. Mas será que é só isso? 

Isso explicaria porque nos enamoramos por pessoas tão diferentes de nós? Ou por pessoas que em 

tanto se podem parecer? Será que um cheiro explicaria porque permanecemos junto de pessoas 

cujos defeitos diariamente enxergamos? Nessas perspectivas reducionistas, o amor nada mais seria 

que uma reação psicofisiológica, envolvendo hormônios e necessidades psíquicas, removendo 



113

qualquer fonte transcendente ou espiritual que faça parte desse fenômeno naturalmente 

tridimensional. Em suma, poder-se-ia afirmar que, por exemplo, a dimensão física sente a atração 

física, enquanto a dimensão psíquica sente o encantamento ou a paixão (Benigno Freire, 2002), já 

uma terceira dimensão, a espiritual, seria responsável pelo sentimento de amor, como a única forma 

de compreender o ser humano no âmago de seu ser, sem julgamentos, e além de seus defeitos ou 

limitações (Frankl, 2002a).


Outro cenário seria o da relação humana com o trabalho, que, como o amor, envolve as 

três dimensões do ser, tanto para a execução da tarefa quanto para a motivação do trabalho em si. 

Para possibilitar o trabalho são necessárias condições salubres e ergonômicas para cumprir 

demandas materiais, e ambientes que sustentem a atenção focada ou a memória. Adicionalmente, 

faz-se necessário que o trabalho seja significativo para a pessoa que a exerce. Um trabalho em 

condições tóxicas, por exemplo, que seja significativo pode causar desmotivação, tanto quanto um 

trabalho com boas condições mas sem a liberdade de fazer o que faz os olhos brilharem.


Por isso, a tridimensionalidade pode ser apreendida nas mais diversas situações humanas 

quotidianas, como no amor e no trabalho. Amar e trabalhar envolvem as três dimensões de forma 

simultânea e correlata. Nas palavras de Frankl (2001):


Mesmo a unidade psicossomática mais íntima no homem não forma a sua totalidade; para 

essa última falta o noético, o espiritual, visto que o homem é um ser espiritual — não 

somente espiritual, mas essencialmente espiritual; em outras palavras, a dimensão espiritual 

lhe é constitutiva na medida em que representa a dimensão autêntica (não a única, contudo) 

de sua existência (p. 115).


Frankl reaviva modelos de uma antropologia tríplice similar a de Hartmann, que 

diferencia níveis: o inorgânico (anorganische Schicht), no qual poderíamos incluir os minerais; o 

orgânico (organische Schicht), no qual incluiríamos as plantas; o anímico (seelische Schicht) no 

qual teríamos todos os animais e suas biologia física e emocional; e, por fim, o nível no qual os 



114

humanos estariam inclusos, o espiritual (geistige Schicht), com o intelecto e a cultural. Hartmann 

(1953) apontava o erro das “velhas metafísicas” em simplificar demasiadamente a questão, 

“tentando entender o todo do ser humano como determinado por espírito ou vida orgânica” (p. 115), 

como se a dicotomia entre ambas explicasse o ser humano. Propõe uma “nova antropologia” que 

provê “autonomia da vida espiritual mas que conhece, também, como unir com a camada orgânica 

do ser humano” (p. 41).


E isso é possível porque as realidades do corpo e do espírito não se transmutam entre si, 

nem vivem um continuum entre elas: “São conectadas uma com a outra por um terceira, 

intermediária e distinta camada ontológica, a do ser psíquico” (p. 116), em nível anímico. A 

natureza humana seria então “o todo integrado de camadas combinantes e, ademais, como que 

situadas dentro e uma totalidade da mesma ordem de camadas, fora do homem, determina a 

estrutura do mundo real” (pp. 121-122).


Sob esta concepção, o ser humano tem três dimensões — a física, a mental e a espiritual 

ou noética. Mas, é nessa camada do espírito que se manifestariam de forma original as 

características humanas inexistente nas demais camadas. Por isso, que “o espírito, [é] entendido 

como uma totalidade” (Hartmann, 2019, p. 19). Para Frankl essa diferenciação entre os níveis não é 

(apenas) filogenética, na medida em que somos únicos e singulares no ecossistema global onde nos 

inserimos junto a outras espécies. Somos também únicos, irrepetíveis e singulares ontologicamente 

entre nós, por meio das dimensões antropológicas. E, desta forma, nosso ser viverá as experiências 

de sua vida sempre de forma única, irrepetível e singular, quando comparado a qualquer outro ser 

humano. Consequentemente, a vivência da liberdade e da responsabilidade, nossas volições, nossa 

experiência de amor e compreensão, bem como a realização de um sentido será também sempre 

única, irrepetível e singular para cada um de nós, tornando simplesmente impossível que algum 

profissional prescreva um sentido para outra pessoa. A distinção dimensional é uma distinção 



115

meramente heurística, sem valoração qualitativa, não havendo dimensão melhor que outra. Afinal, 

Hartmann (1953) deixa claro que “ontologia não se concerne (…) com meros juízos” (p. 14)


Hartmann apresenta leis que regem a relação entre o que pode ser traduzido como 

camadas ou níveis. Uma delas é a lei da modificação, que preconiza que os elementos categóricos 

modificam-se na reincidência em níveis superiores, pois são moldados nas características desse 

níveis superiores. Outra que merece aqui destaque é o novum, princípio que estabelece que uma 

categoria mais elevada é composta de uma diversidades de elementos que as categorias inferiores 

não possuem. Assim, as categorias são superiores em filogenia ou ontologia (para Hartmann 

filogenia, para a Logoterapia em ontologia) e abrangência, englobando mais elementos, não em 

importância. Provavelmente com essa percepção que Frankl assume que a unidade antropológica 

não pode ser anulada. De outro modo, seria recair sobre os mencionados reducionismos 

antropológicos.


A Logoterapia surge, então, como um complemento para as demais perspectivas 

científicas na psicoterapia ao dar um passo adiante, voltando os olhares para o que é propriamente 

humano, a dimensão espiritual, recusando-se a ceder aos reducionismos propagados pelas mais 

diversas teorias. Esta é a dimensão mais autêntica e fundamental para a constituição da pessoa em 

sua integralidade, já que “a pessoa espiritual permanece íntegra; o espírito pessoal não é afetado 

pela doença ‘do’ espírito, embora a pessoa esteja escondida e disfarçada pelos acontecimentos 

mórbidos” do plano psicofísico (Frankl, 2019a, p. 163). Assim, “o ente espiritual é intencional” 

(Frankl, 2019a, p. 139), constando da dimensão noética a liberdade e a responsabilidade e, por ende, 

da vontade e do sentido. Nela se manifestam a criatividade e a fé (seja a religiosa ou a esperança de 

futuro), o senso de dever da ética, a compreensão dos fenômenos e a empatia com as pessoas.É a 

dimensão “invisível” (Frankl, 2019a, p. 123), talvez por isso seja “sempre esquecid[a]” (Frankl, 

2019a, p. 179.) É “invisível até chegar o instante em que, qual um raio, o espírito irrompe através 

das camadas psicofísicas que o isolam” (Frankl, 2019a, p. 163). Essa é para Frankl a sua postura 



116

enquanto profissional de Medicina: ter “uma crença ‘cega’ na pessoa espiritual ‘invisível’, mas 

indestrutível” (Frankl, 2019a, p. 165).


E aqui nota-se que o que Hartmann (1953) designa de “unidade corpóreo-psísica do 

homem” (p. 37), ou Frankl (2019a) de “paralelismo psicofísico” (p. 121), onde “o somático e o 

psíquico não se podem reduzir um ao outro, nem derivar-se um do outro” (p. 120). Nas palavras de 

Hartmann (1953), “não há dois fatores herdados mas apenas um que, apesar de toda a variedade e 

aparente independência das peculiaridades corporais e psíquicas, no entanto demonstra 

inequivocamente o todo de um tipo singular, integrado” (p. 37).


Percebendo isso, torna-se evidente que o papel do profissional de Logoterapia é cuidar da 

doença e não do doente, porque não existe a pessoa doente, porque ela tem uma doença; a pessoa é 

tridimensional e a doença é do plano desse psicofísico.


A pessoa espiritual é [está?] apenas ‘emparedada’ por ela [pela doença]. Quem, senão, o 

psiquiatra, consegue descobrir a pessoa por trás do muro — a pessoa sofredora? Sim, a 

pessoa sofre (…) sem estar [ser?] doente (…); a pessoa sofre simplesmente em virtude da 

impotência a que está condenada (Frankl, 2019a, p. 164).


O exemplo acima, trazido por Frankl, é o da psicose, mas o mesmo se aplicaria a qualquer 

outra condição de doença: a pessoa ainda está lá, por trás do estar doente. Frankl (2019a) afirma 

categoricamente que o corpóreo é condição e não causa do psíquico ou do espiritual:


A doença física limita as possibilidades de desenvolvimento da pessoa espiritual e o 

tratamento somático as restitui, dá-lhe nova oportunidade para se desdobrar — é o que nos 

ensina a clínica nem mais nem menos. O que somos capazes de explicar por meio da clínica 

é a diminuição das possibilidades do espiritual (p. 161).


É como se houvesse uma estrada que conectasse o psíquico e o físico, mas não podemos 

afirmar que um local cria o outro. Da mesma forma, há uma estrada que conecta o mundo 

psicofísico ao mundo noético. Se as estradas estão em boas condições, as relações entre os três 



117

mundos metafóricos são boas; se, contudo, por alguma catástrofe ambiental ou pela mão humana, a 

estrada para o noético é bloqueada, o noético continua lá, mas não se tem mais acesso à totalidade 

da região. O mesmo ocorre com as doenças: a doença pode impedir possibilidades noéticas de 

manifestação, de sua liberdade, responsabilidade, criatividade, ou outras e suas manifestações; ela 

continua lá e, da mesma forma, a pessoa completa também, mas não temos acesso à sua 

tridimensionalidade.


Talvez por isso, Frankl nos diz que “cada coisa tem seu valor; o ser humano, porém, sua 

dignidade” (Frankl, 2022, p. 24). Quando vemos aos seres humanos como “organismos 

psicofísicos” ou “indivíduos vitais-sociais”, podemos entender que tenham algum valor de 

utilidade, “medido pela atividade e pela capacidade vital”; o desafio é conseguirmos acesso à sua 

dimensão noética e vermos as “pessoas espirituais”, para que aí também possamos ver sua 

“dignidade”, que é igual a de todas as outras pessoas (Frankl, 2019a, p. 165).


Os termos espírito e espiritual, necessário aclarar, referem-se, portanto, ao ser humano e à 

dimensão humana que nos abre para a escolha livre, apesar dos condicionamentos biológicos e 

psíquicos, bem como o “aspecto positivo dessa liberdade: a responsabilidade — o para-quê da 

liberdade” (Frankl, 2018, p. 166). E, justamente para evitar tal confusão, optamos por usar o termo 

noético, também usado inúmeras vezes pelo próprio Frankl. Frankl (2020) afirma que:


Sem dúvida, tanto o sentido a existência do homem quanto sua vontade e sentido só são 

acessíveis por meio de uma abordagem que vá além do mero plano dos dados 

psicodinâmicos e psicogenéticos. Devemos adentrar, ou melhor, devemos seguir o homem 

até a dimensão dos fenômenos especificamente humanos, isto é, até a dimensão espiritual 

do ser. Para evitar qualquer confusão que possa surgir do fato de que o termo “espiritual" 

tem uma conotação religiosa e língua inglesa [e na portuguesa também], prefiro empregar o 

termo noético, em contraste com os fenômenos psíquicos, e o termo noológico em contraste 

com a dimensão psicológica. A dimensão noológica pode ser definida como aquela em que 

os fenômenos especificamente humanos se localizam (p. 89).




118

Como Hartmann (citado por Frankl, 2019a) afirmava, há uma autonomia apesar da 

dependência entre essas dimensões. O espírito se revela apesar das condições ou condicionantes 

corpóreas, e nunca é totalmente condicionado, podendo até se condicionar a si mesmo. Assim, “o 

homem é condicionado factualmente, incondicionado facultativamente” (Frankl, 2019a, p. 166). O 

plano da facticidade nos condiciona com nossa biologia, por exemplo, mas nossa biografia é 

facultativa, nós escolhemos que história viver, vivenciar e contar. Podemos, assim, ser 

condicionados em nossa potência, mas incondicionados nas possibilidades.

Com isso, compreendemos que apesar dessa análise heurística, aqui feita, para discernir 

as três dimensões de maneira didática e não de importância, para Frankl, a existência humana, a 

partir de uma concepção ontológica tridimensional, é concebida na direção da integração entre 

corpo, mente e nous, numa unitas multiplex. Essa expressão, cunhada por Tommaso d'Aquino, 

representa a unidade do ser humano, concebido como não suscetível de cisão ou divisão (Miguez, 

2015). Frankl (2018) chega mesmo a esclarecer que “o somático [está] aberto ao psíquico”, como o 

“psíquico é, por sua vez, aberto ao espiritual” (p. 167).


O homem é, apesar de tudo, unidade e totalidade. E nunca é demais enfatizar essa unidade e 

totalidade, porque não afirmamos, de modo algum, que o homem seja “composto” de 

corpo, alma e espírito. Ele é tudo isto, pelo contrário unitariamente, mas só o espiritual 

constitui e garante essa unidade (Frankl, 2019a, p. 168).


O espiritual é quem é responsável pela integração de todas as dimensões, e também pelo 

confronto com o psicofísico e suas condicionantes, por isso, a pessoa tem corpo, mente e espírito, 

mas a pessoa apenas pode ser o espírito. É nessa essência que emerge a pessoa existencial, em sua 

unidade e totalidade. E se a experiência humana não permite ser fragmentada, e, portanto, reduzida, 

também não é possível a ela nada agregar, no sentido que a pessoa já é. Por isso, o ser humano é 

individuum, o que não é dividido, e insumabile, ao qual não é adicionável, “o singular (individuum) 

e a totalidade (…), a parte e o todo” (Hartmann, 2019, p. 78). Cada ser humano é portanto multiplex 



119

internamente em suas três distintas dimensões que atuam de maneiras distintas, mas unitas pois é 

um só. Em suma, unidade antropológica conservada, mesmo com diferenças ontológicas.

Pensadores como Maslow (1943) também retratam, ainda que indiretamente, a existência 

dessas dimensões, quando enunciam necessidades fisiológicas, destacando que as pulsões e desejos, 

outras necessidades psicológicas, como segurança ou estima, que não são isolados umas das outras. 

Inclusive ao se conceber uma relação entre elas, deixa claro o erro do reducionismo, já que ninguém 

alcançaria seu pleno potencial se não experimentasse a realização de ambas as necessidades.


Tommaso d’Aquino, menciona uma teoria muito similar. Afirma que há seres que se 

enquadram na categoria naturalis, como as substâncias minerais e as plantas, cujo desenvolvimento 

é meramente orgânico, há os seres sensitivus, como os animais, que têm sensações e sentidos, e os 

seres intelectivus, os seres humanos. Para ele, humanos atravessam estados inferiores da vida 

psíquica para alcançar superiores, numa espécie de integração do inferior (naturalis e sensitivus) no 

superior (intelectivus), onde razão e vontade se conjugam para que, as forças espirituais façam uso 

de forças materiais. Não muito diferente disto, Frankl define o noodinamismo. A noodinâmica vai 

para além da psicodinâmica, que funciona por processos retroalimentares automáticos (tem-se um 

desejo ou uma necessidade, supre-se, não se tem mais, até que se pode vir a ter novamente), e opera 

num processo de atração a valores que se tem a liberdade de aceitar ou não. Um exemplo é o jejum 

religioso celebrado por muçulmanos ou bahá’ís, por 40 ou 19 dias, respectivamente, em cada ano. 

Ambos os grupos religiosos se abstém de ingerir alimentos sólidos ou líquidos do nascer ao por do 

sol. Se o mundo humano fosse gerido pela psicodinamicidade, ter fome faria com que as pessoas 

automaticamente comessem. O que Frankl diria, nestes dois casos é, que mesmo que a sua 

dimensão física tenha fome e sua dimensão psíquica necessite talvez reenergizar, a dimensão 

noética, dotada de uma espécie de força espiritual que desafia o psicofísico, decide, livre e 

responsavelmente, abster-se de comer, apesar das necessidades psicofísicas, porque há valores que 



120

superam e que, portanto, fazem mais sentido. E isso, por uma simples razão, porque não temos 

apenas fome e sede psicofísica, temos fome e sede noética.


É esse mesmo processo de noodinâmica que nos fez vermos animais voarem e 

desenvolvemos habilidades, técnicas e tecnologias que nos permitam também voar. O ser humano 

seria, para Frankl, como um avião. Quando focado em seu plano psicofísico, ele está em taxiing; 

quando voa ele está no espaço ilimitado do noético. No primeiro caso, ele parece estar determinado, 

no segundo ele compreende que está condicionado, mas não determinado, porque ele pode voar 

para um ou outro lado, de maneira incondicionada. E quando os ventos das condicionantes sociais 

vierem e tentarem fazê-lo baixar, ele deve erguer-se mais alto, para além de sua meta, justamente 

para alcançar sua meta. E, podemos arriscar em dizer, se não o fizer, ele cai no sociologismo: na 

crença reducionista que as condições sociais e ambientais à sua volta determinam seu caminho.


Nas épocas de Hipócrates, d’Aquino ou Freud, focar na biologia, no social ou na 

psicologia, seria compreensível. Afinal, cada um via o mundo que tinha, com os conhecimentos que 

existiam. Contudo, com os conhecimentos de hoje, na perspectiva logoterápica, arriscaríamos em 

dizer, defender friamente essas visões no contexto atual seria negligenciar a tridimensionalidade 

humana. Já que, não negamos a existência de um corpo, uma mente ou uma sociedade, mas somos 

mais que isso. A relação entre essas dimensões torna-se por tanto clara:


O físico é dado pela hereditariedade — o psíquico é dirigido pela educação; o espiritual, 

contudo, não pode ser educado [nem é genética em sua origem ou atuação], tem de ser 

realizado — o espiritual “é” só na autorrealização, na “realidade da realização” da 

existência (Frankl, 2019a. p. 178).


É na ação que o noético se manifesta, uma ação conjugada por meio de um corpo e de 

manifestações psíquicas. No verso 1.3.3 dos Upanishads Katha podemos ler:


3. Conheça atman como o senhor da carruagem, e o corpo como a própria carruagem, 

conheça também a inteligência como o condutor; conheça as mentes como as rédeas.




121

A tradição védica, uma das mais antigas conhecidas, ensina que o corpo é a carruagem e o 

nous é o senhor da carruagem e seu condutor. Um bom condutor, saberá conduzir uma carruagem 

com seus problemas, mas um mau condutor poderá não ter a habilidade usar o melhor de uma boa 

carruagem. Da mesma forma, a forma como o nous usa as rédeas, permitirá conduzir de maneira 

mais ou menos eficaz o processo. Podemos nessa alegoria dizer que a pessoa é o condutor, que com 

sua liberdade e responsabilidade, dirige a carruagem a um ou outro local, apesar dos desafios da 

carruagem (e talvez até da estrada)? Ou será a pessoa o condutor, na carruagem, com as rédeas nas 

mãos? Ambas as respostas são corretas, dependendo da forma como se opta ver. Da mesma forma a 

pessoa é seu noético, como também é sua tridimensionalidade. E, da mesma forma, que o condutor, 

nem sempre temos a opção de escolher a carruagem ou nossas condições físicas (as hereditárias 

com certeza não temos), e não temos muitas vezes a escolha do nosso processo de aprimoramento 

mental via educação (já que as escolhas educacionais, sejam na escola, na sociedade ou em casa 

nem sempre são nossas), mas temos a possibilidade de pegar as rédeas, na carruagem que temos, e 

decidir como agir. Essa talvez seja a derradeira liberdade humana.


E quando falamos em liberdade humana, será que ela é tridimensional também? Da 

mesma forma, pessoas e fenômenos podem ser lidos como tridimensionais. É a leitura de livros algo 

meramente biológico, cujos olhos e cérebros articulam, como no exemplo das cores? É uma 

experiência psíquica que une emoções como medo, alegria, nojo ou raiva? Ou tem a ver com algo 

maior que nós? Nossa capacidade de criar e explorar novos mundos e novas realidades?


Nossa tese é que sim. E o pandeterminismo — a ideia de negar a liberdade por considerá-

la determinada por processos biológicos, psicológicos e sociais — é de tal forma perigoso que 

podemos cair no niilismo — a ideia de que é impossível conhecer o mundo real, porque ele não tem 

qualquer sentido e, por isso, sequer merece ser explorado: nada vale a pena! Semelhante à 

concepção caricaturada pelos personagens de West Side Story (Robbins & Wise, 1961), quando 

cantam seu “Gee Officer Krupke!”, tentando justificar comportamentos a partir de aspectos que 



122

determinam quem eles são, com a mesma naturalidade que quem nasce em um dos dois grupos 

rivais da obra não interage amigavelmente com membros do outro grupo, suas relações e seus seres 

são pré-determinados. Um olhar logoterapêutico facilmente compreende uma espécie de bloqueio à 

dimensão noética.

Essa sensação retira energias e força, e faz com que a pessoa sinta que nem dá para tentar, 

já que os séculos XX e XXI criaram, em suas guerras e constantes ameaças de extinção global o 

mais fétido dos mundos. A luta contra o niilismo é talvez a maior luta do profissional de 

Logoterapia. A despeito dos incontáveis condicionantes pelos quais os indivíduos são, 

inegavelmente, influenciados, o homem será sempre o ser que determina, que se auto-determina. Ao 

propor a transcendência como aspecto existencial e, por conseguinte, da dimensão noética, a 

Logoterapia estabelece que a liberdade de decidir, a cada momento, é um dos aspectos mais centrais 

da natureza humana. Frankl (2002a) descreve essa capacidade com brilhantismo ao questionar e 

responder sua própria pergunta (retórica):


Ficamos conhecendo o ser humano como talvez nenhuma geração humana antes de nós. O 

que é, então, um ser humano? É o ser que sempre decide o que ele é. É o ser que inventou 

as câmaras de gás; mas é também aquele ser que entrou nas câmaras de gás, ereto, com uma 

oração nos lábios (p. 84).

É a dimensão noética que nos permite oferecer a resposta com a cabeça erguida ante os 

sofrimentos e apesar deles. É ela que nasce a resiliência de enfrentar os augúrios da vida, sem 

romantismos, mas com realismo e criatividade. Por isso, é uma dimensão caracterizada por lucidez 

e autoconsciência, manifestando uma capacidade de autodeterminação, definidora dos fenômenos 

humanos (Pereira, 2015).


Então, que tipo de ciência fazemos nesta Tese? Arriscamo-nos em dizer, a ciência 

tridimensional. A ciência que, citando Jaspers (2022), organiza a realidade em “sequência de 

níveis”, nas quais o “nível superior pressupõe o nível anterior para seu estar-aí” (p. 91) e, por isso, 



123

só nos é possível compreender se entendermos, e entendemos só depois de perceber; pois primeiro o 

corpo percebe os estímulos do ambiente, para depois a mente ou dimensão psíquica entender e 

processar esses estímulos, para finalmente o espírito compreender a realidade deles. Ao mesmo 

tempo, Jaspers (2022) afirma que “a realidade das [dimensões] anteriores parece conseguir manter-

se em os níveis posteriores” (p. 91). Não é sem motivo, então, que o texto bíblico fala de mistérios, 

ao dizer que “aos que estão fora tudo é dito por parábolas, a fim de que, ‘ainda que vejam, não 

percebam; ainda que ouçam, não entendam’” (Marcos, IV, 10-12). É possível ouvir ou ver apenas, 

sem entender, e é ainda possível ouvir e entender mas remanescer considerando a realidade um 

mistério, não a compreendendo; o que nos faz pensar que, talvez, os autores bíblicos já enxergariam 

essa tridimensionalidade da experiência humana. E sendo este um trabalho acadêmico, o texto 

bíblico como um texto brahmânico ou uma tradição oral africana serve apenas para ilustrar uma 

perspectiva e não para comprova-la, já que, nas palavras de Hartmann (2019), “o modo de ser do 

que é experienciado é o mesmo” (p. 223), e nas de Jaspers (2022) o papel de quem faz ciência é 

chegar “a princípios unificadores” (p. 90).


E isso só é possível por meio da Filosofia que, segundo Jaspers (2022), exige ousar uma 

comunicação constante e sem barreiras. A ciência que aqui fazemos é a ciência do diálogo entre 

corpo, mente e espírito. E o uso do vocábulo complementar, é um convite de Frankl a um diálogo 

entre visões distintas, ou um convite a uma nova compreensão: que há algo para além da terapia 

voltada para o psíquico, para além da PSICOterapia; o desafio é compreender a importância de se 

trabalhar com uma LOGOterapia.




124

Figura 14


Quadro resumido sobre a tridimensionalidade


O Conceito de Sentido à Luz da Antropologia Dimensional 
15

Ao considerar a questão da tridimensionalidade como característica transversal de todos 

os fenômenos, surge uma questão. E se o núcleo teórico da Logoterapia e Análise Existencial, o 

Sentido da Vida, tivesse também manifestações específicas, com suas peculiaridades próprias, 

conforme sua presença a cada dimensão? Se Sentido é algo amplo, que só é possível graças à 

existência da dimensão noética, poderiam outros conceitos ser utilizados no âmbito da 

bidimensionaliade psicofísica? Noblejas (no prelo), por exemplo, concorda com essa possibilidade 

ao afirmar que:


É frequente utilizar como sinônimos sentido, significado e propósito (…). No entanto, cada 

um tem matizes que aludem a um âmbito diferenciado em relação ao alcance interior de 

sentido que experimentam os seres humanos, e, inclusive, fazem-no preponderantemente 

 Pretende-se submeter o presente subcapítulo, com as devidas mudanças e adaptações, à apreciação e possível 15

publicação para a REVISTA CIENTÍFICA E ACADÊMICA DE LOGOTERAPIA, da Associação Brasileira de 
Logoterapia e Análise Existencial Frankliana.



125

com uma dimensão de ser humano, seja a psicológica, a existencial (inclusive em certos 

casos até a biológica).


Se assim for, o uso de pseudo-sinônimos, inclusive entre profissionais da Logoterapia 

(Noblejas, 2024) já deveria ter instado uma reflexão sobre o tema. Sentido pode ser sinônimo 

parcial de direção (apesar de, na verdade, os conceitos de sentido e direção se complementarem na 

física), como meta, já que sentido é movimento e ação e, mais, é a própria provocação para a 

mudança, que marca a marcha do ser. Por sua vez, a vontade de sentido seria uma espécie de 

regente desse movimento, da existência humana, uma vez que guia para a realização de sentido, 

sendo a motivação para a ação, uma caminhada para o futuro.


Há uma ênfase na direção futuro do comportamento humano, presente em relatos do 

próprio Frankl, quando cita, por exemplo, o companheiro no campo que faleceu, poucos dias antes 

da libertação do Campo em abril, por ter sonhado com uma voz que lhe diz que a libertação seria 

em março do mesmo ano:


O chefe do meu bloco, um estrangeiro que outrora fora um compositor musical bastante 

conhecido, disse-me certo dia: “Ei, doutor, gostaria de lhe contar uma coisa. Há pouco 

tempo tive um sonho curioso. Uma voz me disse que eu poderia expressar um desejo, que 

poderia dizer o que gostaria de saber e ela me responderia qualquer pergunta. Sabe o que eu 

perguntei? Quero saber quando a guerra terminará para mim. Sabe o que quero dizer: para 

mim! Isto é, queria saber quando seremos libertos do nosso campo de concentração, ou 

seja, quando terminarão os nossos sofrimentos.” Perguntei-lhe quando tivera esse sonho. 

"Em fevereiro de 1945", respondeu. Estávamos no começo de março. "E o que te disse 

então a voz em sonho?", continuei perguntando. Bem baixinho, me segredou: "Em trinta de 

março…”

Quando este meu companheiro me narrou o seu sonho, estava ainda cheio de esperança, 

convicto de que cumpriria o que anunciara aquela voz. Mas a data profetizada se 

aproximava cada vez mais e as notícias sobre a situação militar, na medida em que 

penetravam em nosso campo, faziam parecer cada vez menos provável que a frente de 

batalha de fato nos trouxesse a liberdade ainda no mês de março. Deu-se então o seguinte: 

Em vinte e nove de março aquele companheiro foi repentinamente atacado de febre alta. 



126

Em trinta de março, no dia em que de acordo com a profecia a guerra e o sofrimento (para 

ele) chegaria ao fim, ele caiu em pleno delírio e finalmente entrou em coma.… No dia trinta 

e um de março ele estava morto. Falecera de tifo exantemático.

Quem conhece as estreitas relações existentes entre o estado emocional de uma pessoa e as 

condições de imunidade do organismo, compreenderá os efeitos fatais que pode ter a súbita 

entrega ao desespero e ao desânimo. Em última análise, meu companheiro foi vitimado 

porque sua profunda decepção pelo j não-cumprimento da libertação pontualmente 

esperada reduziu drasticamente a capacidade de seu organismo contra a infecção de tifo 

exantemático já latente. Paralisaram-se sua fé no futuro e sua vontade de futuro, acabando 

seu organismo por sucumbir à doença. Assim a voz do seu sonho acabou prevalecendo… 

(Frankl, 2002a, pp. 74-75).


Como o pilar de nuvem que trazia esperança aos hebreus (Frankl, 2020), o sonho de 

futuro trazia esperança ao prisioneiro. E o organismo físico, conclui Frankl, paralisou a esperança, 

por meio de uma existência que se assumia como “provisória sem prazo” (Frankl, 2002a, p. 70). A 

temporalidade para o futuro implica, segundo Neves de Jesus (1996) a existência de objetos-fim e 

objetos-meio, ambos objetos motivacionais, sendo o primeiro a meta intencionada e o último os 

elementos necessários para alcançá-la, com papel instrumental para o ato. Traçar um paralelo com a 

Logoterapia convida a assumir que o poder seria um objeto-meio e o sentido um objeto-fim. A 

inexistência ou desinvestimento de objetos-meio, contudo, segundo o autor, não inferem a ausência 

de real motivação, já que para quê é algo do objeto-fim. Como fator agregado, a dificuldade em 

estabelecer projetos é sintoma do que poderíamos chamar de falta de clareza ou até alienação 

motivacional. Nesta linha, poder-se-iam concluir dois tipos de motivação: a vontade de sentido e a 

vontade de poder. Há contudo, um terceiro tipo de motivação, à qual Frankl (2015) designa de 

vontade de prazer, presente em quem “se dedica especialmente ao prazer e às diversões” (p. 16), ao 

sucesso ou à felicidade, podendo assim chamar, de objeto-consequente, com “‘prazeres imediatos’ e 

de fácil acesso na actual ‘sociedade de consumo’, revelando a ausência de uma perspectiva 

temporal de futuro mais ampla” (Neves de Jesus, 1996, p. 21) que podem inclusive “provocar 



127

alguma dependência em relação a esta recompensa e, inclusivamente, suprimir a motivação 

intrínseca nas situações (…), isto é, como um fim em si mesmo” (Neves de Jesus, 1996, p. 124).


Afinal, Nietzsche (2001) afirma que “Quem deve enfrentar monstros deve permanecer 

atento para não se tornar também um monstro. Se olhares demasiado tempo dentro de um abismo, o 

abismo acabará por olhar dentro de ti” (p. 89). O abismo é, por definição, um local imenso e vazio. 

Contudo, ele mesmo provê a solução, ao afirmar que “as grandes coisas estão reservadas para os 

grandes espíritos, os abismos para os espíritos profundos” (p. 52). Desta forma, só na dimensão 

noética o abismo se torna algo que é possível explorar. Não em vão, Jaspers (2022) afirma que “o 

que parecia abismo transforma-se em espaço de liberdade” (p. 54). Quando no abismo, pode a 

pessoa determinada pelo psicofísico a preenchê-lo com uma visão de poder ou de prazer, alienando-

se e deixando o abismo olhar de volta, para dentro de si, tomando conta; é aqui que nascem os 

comportamentos agressivos e aditivos mencionados anteriormente. Quando assume sua liberdade 

para o voo, a pessoa compreende o espaço do sentido, do movimento, da ação e torna-se quem ela 

já deveria ser. Por isso o abismo é o locus de terror (no plano psicofísico) ao mesmo tempo que é o 

espaço dos espíritos profundos (no espaço noético).


Em suma, as vontades de poder, prazer e sentido são três forças motivacionais presentes, 

segundo a Logoterapia, na pessoa humana. A intencionalidade de cada uma, o foco motivacional 

exclusivo em uma ou outra permite o voo ou a queda. Para a Logoterapia, o poder e o prazer podem 

ser vistos como objetos secundários (o que nesta Tese se opta por chamar de objeto-meio e objeto-

consequente, respectivamente), e o objeto primaz e fundamental (o objeto-fim, usando a mesma 

linguagem) é a vontade de sentido.


O sentido é, portanto, um aspecto noético e existencial que demanda a existência do 

psicofísico e seu funcionamento saudável com o mundo. E para que o sentido se torne efetivamente 

real, seja realizado, é necessária a dinâmica entre duas fontes de sentido (Noblejas, no prelo), a 

experiência da liberdade e o destino. A liberdade responsável — não a ilusão de liberdade que 



128

permite “arbitrariamente se desenvolvam padrões pessoais: as nossas próprias regras” e impô-las 

sobre os demais, como “mestres construtores de nossos próprios valores”, porque essa 

pseudoliberdade na verdade, “pode conduzir à destruição” (Fabry, 2013, p. 102), já que convida 

cada um a achar que pode fazer o que e como quer fazer —, associada ao destino — “cristalização 

das condicionantes da vida” (Noblejas, no prelo) — que conduzem à derradeira capacidade de 

decidir, o que nas palavras de Jaspers (2022), ocorre “pela claridade que surge na reflexão” (p. 72). 

Em uma frase, “liberdade e destino entrelaçam-se em prol do sentido e, à luz do sentido, o destino, 

com seus olhos até agora severos, subitamente cheios de luz, assemelha-se à própria graça” (Buber, 

2003, p. 57).


Para tal, sentido é possível escutando a voz da consciência, numa chamada para a 

autotranscendência. Segundo Fabry (2013), autotrascendência é “alcançar para além de nós 

mesmos, a outros seres humanos ou sentidos” (p. 129). Podemos aqui propor então que há duas 

formas de autotranscendência, a horizontal, que vai em direção a objetos externos, e a vertical, que 

convoca a sermos quem deveríamos ser. O que só é possível por meio de uma orientação a metas, à 

intencionalidade da atividade. Não se trata de responsibilidade (ser responsivo a algo imposto por 

elementos externos que dizem o que temos que fazer), mas pela responsabilidade (a habilidade de 

dar respostas a partir de elementos internos que nos convocam à ação). Responsabilidade demanda 

disciplina interior e sem liberdade ela se torna tirania, enquanto sem a sua presença a liberdade se 

torna arbitrariedade (Fabry, 2013). Por isso, na presença do sentido, não há circularidade de 

responsabilidade com frases como “você me fez agir assim”: o sentido é possível assumindo a 

responsabilidade e eliminando a responsibilidade ou reatividade.




129

Figura 15


Os gráficos da transcendência


Assim, as coisas são delimitadas, seja do ponto de vista conceptual (somos sempre 

responsáveis), como também do ponto de vista espacial e temporal. No espaço, podemos nos 

locomover até um certo limite, e no tempo podemos agir num certo limite. A compreensão dessa 

finitude enriquece o sentido. Muitas vezes chamada de atitude perante a morte, o sentido na verdade 

é melhor descoberto na atitude perante o finus. Já que a atitude perante o fim das coisas, enquanto 

tais (seja o fim de uma graduação ou um doutorado, o fim de uma relação conjugal ou uma situação 

laboral, o fim de uma palestra que proferimos ou assistimos ou um livro que lemos ou escrevemos), 

provoca a compreensão da admoestação de Jaspers (2022) que “cada dia é valioso: um instante 

pode ser tudo” (p. 156). E, talvez por isso, “no campo de concentração um dia demora mais que 

uma semana” (Frankl, 2002a, p. 71), porque não há sensação de finitude associada. Ao saber que as 

coisas têm uma historicidade e caducidade, a responsabilidade perante elas torna-se mais real, ergo, 

mais realizável. Naturalmente isso instiga a ter claro os valores atitudinais, bem como os criacionais 

e vivenciais para a prossecução da caminhada pelo sentido.




130

Esta é a “indizível confirmação do sentido” da qual Buber (2013, p. 112) fala. Para ele 

não há “como mostrar ou definir o sentido” (p. 112), tampouco atribuir-lhe fórmula ou imagem, já 

que ele “quer apenas por nós ser feito” (p. 113). O conteúdo existencial das vontades de poder ou 

prazer são, na linguagem de Buber, substituídas por “uma presença como força” (p. 112), que a 

Logoterapia designa de vontade de sentido. Para Buber, o sentido é um mistério, que é da vida 

concreta de quem a vive e não de terceiros, no mundo em que se vive e não em outro. Afinal:


Quando, ao caminhar, encontramos um homem que se aproxima de nós em sentido 

contrário, também caminhando, conhecemos apenas a nossa parte do caminho, não a sua 

(Buber, 2013, p. 80).


Por isso, a dimensão física não é capaz de enxergá-lo, nem a psíquica entendê-lo. Menos 

ainda seria possível entender o que faz ou não faz sentido para a vida de outras pessoas ou 

prescrever-lhes um sentido. Por isso, o sentido é um mistério e pode apenas ser reconhecido ou 

recebido “por cada um na unicidade de seu ser e na unicidade de sua vida” (Buber, 2013, p. 113), ou 

seja, pela presença da dimensão noética que une a tridimensionalidade do ser. E essa “revelação é 

chamamento e missão” (Buber, 2013, p. 117).


Por sua vez, Bühler (2020), em sua teoria da comunicação, esclarece que há ideias 

(perceptivas), há significados, e há signos. Os signos são nomes nomeadores da linguagem, assim a 

palavra cão evoca uma ideia captada via percepção (visão e audição) e uma criança de apenas 11 

meses vê várias espécies de cachorros na rua e os identifica da mesma forma que os pode identificar 

desenhados nas páginas de um de seus livros infantis. “A criança não tem problemas em mudar de 

uma atitude a outra”, diz Bühler (2020, p. 293) e isso lhe permite mudar a atitude como também sua 

escolha de palavras, por assim dizer, usando a onomatopeia em português au-au e evoluir 

eventualmente para cão ou cachorro. O falante-pensante está em relação com a sua experiência 

pessoal que tem a capacidade evolutiva. Várias palavras possuem o mesmo significado aqui. Ao 

mesmo tempo, uma mesma palavra pode ser usada em diversos contextos e, por isso, torna-se 



131

necessário esclarecer ou limitar seu contexto. Como a palavra xír em persa que significa leão, leite e 

torneira em simultâneo. Um mesmo signo pode ter vários significados. Por isso, Bühler (2020) 

deixa bem claro que a linguagem é, em si, um signo de processos psíquicos. E se pela dimensão 

psíquica, anteriormente explicada, compreendem-se fenômenos chamados de emocionais e 

racionais, torna-se natural a elação de Bühler (2020) que os românticos, porventura focados nas 

experiências afetivas dos signos, encontram uma riqueza de significado nas ideias, por imagem e 

semelhança das coisas, e os lógicos, porventura focados em uma visão mais racional do mundo, 

buscam coordenação acordada sobre o significado de cada conceito.


Há ainda os símbolos que se relacionam a campos específicos, permitindo que as coisas 

sejam definidas. Símbolos musicais (as notas) são para o campo da partitura, enquanto os símbolos 

conhecidos como grafemas são para o campo do que chamamos de texto escrito. O símbolo é 

determinado pelo campo e o campo pelo símbolo. E a clareza do significado de ambos só é 

possível, conhecendo a relação entre eles. Há grafemas, como o k, t e b em árabe (ou seus 

equivalentes, na verdade, já que se trata de outro alfabeto), que sempre que estão juntos têm a ver 

com a mesma ideia, no caso, a arte da escrita, e sabendo isso, é fácil para um leitor ou ouvinte 

iniciante de árabe ler ou ouvir uma palavra e imediatamente buscar compreender seus sons e 

significado à luz dessa informação.


A palavra emerge então como uma associação, uma associação entre um signo e seu 

respectivo significado, entre um símbolo e um campo simbólico, e entre pessoas que compartilham 

o mesmo idioma, numa intersubjetividade, numa comunidade que compartilha. Assim, a palavra 

tem sempre um significado, nem que seja a palavra abracadabra que não tem qualquer sentido.


É porventura dessa associação intersubjetiva que emergem os potenciais sentidos das 

palavras. E as palavras evoluem e seus significados se consolidam a partir de um ou mais sentidos 

que elas possam assumir. Como a palavra alemã schuld que poderia ter muitos potenciais sentidos, 

tais como dívida, culpa ou falha mas que se consolida hoje no alemão coloquial apenas como culpa.




132

É por isso que Jaspers (2022) afirma que quando algo é verbalizado, e “temos o 

significado do verbalizado”, estamos “no nível da cognoscibilidade” (p. 93) e que compreender o 

Ser é ir para o mundo da possibilidade “em direção ao imprevisível” (p. 94). O significado e suas 

interpretações convencionais estão no campo do psicológico, enquanto sentido e suas manifestações 

no campo do noético. E essa manifestabilidade, não obrigatória segundo Jaspers (2022), e portanto 

facultativa, deve convocar o transcender, evocando “conhecimento novo e individual ao 

conhecimento já existente”, provocando “um solavanco da consciência do ser como um todo” (p. 

95). É aqui que encontramos a pessoa que “faz perguntas radicais e diante do abismo, insiste em 

favor a libertação” e mesmo com a consciência de suas limitações, “experimenta a 

incondicionalidade na profundidade do Ser-si-mesmo e na clareza da transcendência” (p. 115).


Está claro então que significado e sentido são as manifestações de um mesmo fenômeno 

nas dimensões psíquica e noética, respectivamente, mas haverá ainda diferenças entre elas? Para 

isso, encontraremos respostas no texto de Gottlob Frege, publicado originalmente em 1892, sob o 

nome Über Sinn und Bedeutung, equivocadamente (em nosso entender) traduzido e popularizado 

sob o título em inglês para On Sense and Reference (“sobre o senso e a referência”), contribuindo 

para as confusões sobre os termos, quando, na verdade, se traduz adequadamente como Sobre 

Sentido e Significado. De forma bem simples, pode-se dizer que significado de um nome é o próprio 

objeto ao qual se refere enquanto sentido é o que ele se intende expressar. Em inglês, essa teoria da 

Filosofia da Linguagem expressa uma Teoria do Meaning (palavra que pode ser igualmente 

traduzida para sentido e significado no nosso idioma) e, portanto, para compreender esse meaning 

seria necessário compreender a díade sense e reference. Para ele, o significado de uma parte da frase 

reflete o significado de toda a frase, enquanto o sentido pode variar, conforme o pensamento de 

quem interpreta a frase. Assim, apesar do significado da palavra águia ser sempre o mesmo — ave 

de rapina grande o suficiente para caçar animais grandes, pertencente a uma das cerca de 70 

espécies, de algum dos vários gêneros da família dos Acipitrídeos — seu sentido varia. A águia era 



133

curadora espiritual nas Américas, mensageira e/ou representante de Hórus, Ódin e Zeus, protetora 

da Albânia, restauradora da ordem e justiça de Saladín, a guia para um futuro promissor para 

astecas. Em Os Sete Vales (Bahá’u’lláh, 2008) é vista como a mais nobre ave, dada sua dignidade e 

honra e em A Conferência dos Pássaros (‘Attar, 2003), obra que inspira a anterior, é descrita como 

arrogante de falso orgulho. Por isso Frege (1948) afirma que “se duas pessoas imaginarem a mesma 

coisa, cada uma terá ainda assim a sua ideia” (p. 7). Para ele a ideia e o sentido associado a ela varia 

conforme as pessoas — “a ideia de um homem não é a de outro” (p. 6) —, e varia inclusive na 

mesma pessoa, “o mesmo sentido não está sempre conectado, mesmo no mesmo homem, na mesma 

ideia” (p. 6).


É exatamente isto que torna tão difícil muitas vezes encontrar pontos em comum entre 

pessoas diferentes, mesmo que se possam encontrar paralelos em suas sensações. Enquanto o 

significado da palavra é o objeto que pretende designar, e a ideia é algo subjetivo da consciência de 

cada um, o sentido é algo intermédio, “não mais subjetivo como uma ideia, contudo não o objeto 

em si” (Frege, 1948). É talvez assim que se possa compreender quando Fabry (2013) compara a 

questão de um sentido para as situações a questões de múltipla escolha: várias respostas são 

possíveis, várias interpretações aceitáveis, mas apenas uma é a adequada. É assim que Frankl 

(2015) atribui simultaneamente subjetividade e objetividade ao conceito de sentido:


Permita-se-me fazer ainda uma observação a respeito objetividade daquilo a que chamo 

sentido: a objetividade não exclui sua subjetividade. Explico-me: o sentido é subjetivo na 

medida em que não há um sentido para todos, mas sim um sentido para cada um dos outros; 

entretanto, no caso concreto de que se tratar, o sentido não pode ser puramente subjetivo: 

não pode ser a mera expressão, o puro reflexo do meu ser, nos termos em que o 

subjetivismo [e] o relativismo o entendem e no-lo pretendem fazer crer (Frankl, 2016, p. 

105).


Figura 16


Síntese gráfica da relação entre significado, sentido e ideia




134

Um signo é uma combinação de letras e/ou palavras. Esse signo possui um significado 

definido e objetivo. É objetivo para Frege, na medida em que tem algo concreto a que se refere; é 

objetivo para Bühler, na medida em que há uma convenção estabelecida; e é objetivo para Frankl na 

medida em que é o que está dado no mundo, na forma do que se chamou acima de destino. A ideia 

que esse signo pretende expressar, seja um signo-palavra de Frege ou Bühler, ou a leitura de uma 

realidade existencial para Frankl, é subjetiva na medida em que depende da pessoa que vive a 

experiência do que a Fenomenologia designa de fenômeno. O sentido é aquilo que para Frege, 

Bühler, Buber, Jaspers, Frankl e tantos outros é desvelado, descoberto, encontrado a partir da 

capacidade de ter ideias sobre aquilo que está posto. Por isso, Frege (1948) é claro ao destacar que 

“por meio do signo expressamos seu sentido e designamos seu significado” (p. 9).


Esse exemplo se torna muito claro na poesia. Quando Frye (2017) fala do poema de 

William Blake, A Rosa Doente, usado na aula pelo professor Hazard Adams, com 60 alunos. Na 

aula, o professor pergunta o que os alunos entendem do poema e 59 falaram de alguma alegoria 

sobre a vida humana e apenas um único aluno falou da relação entre rosas e parasitas. O significado 

do poema era esse mesmo: rosas e vermes; seu sentido, contudo, é o jogo de cor e sombra que 

segundo Frege (1948) evoca em quem recebe o poema. E esse sentido só é descoberto com “alguma 

afinidade em ideias humanas” (Frege, 1948, p. 9), sem o qual a arte (e talvez toda expressão 

comunicacional) seria impossível. Por isso, é irrelevante, no caso da poesia e da literatura, saber se 

há algum traço de verdade, o que importa é a sua beleza, enquanto a sua veracidade é algo do 

campo das ciências.




135

Uma ideia expressa por uma frase gramaticalmente correta, expressará um sentido, mas 

não necessariamente terá um significado; por exemplo a frase “dirige na menor velocidade 

possível” tem seu sentido na ideia de que é a velocidade mais baixa naquela circunstância, mas seu 

significado é inexistente uma vez que não há velocidade mínima em movimento (0 m/s é a 

velocidade mínima e é inerte, sem movimento). Um acontecimento, analisado cientificamente, sim, 

deve buscar a verdade; então o significado tem valoração de verdadeiro ou falso. Talvez por isso, 

Marías (1973) afirma que a função expressiva de Bühler está mais presente na poesia e a 

representativa no enunciado científico (e a apelativa no comando). Se algo tem significado 

verdadeiro ou falso é algo concreto, cognitivamente (psicologicamente) analisável; se algo tem 

sentido, tem a ver com a intuição da pessoa, à luz de suas experiências; e no que tange a uma frase, 

uma não é mais relevante que outra. Talvez possamos inferir que a sua importância depende do 

campo: a veracidade ou falsidade é relevante no campo do significado concreto das coisas, na 

ciência e nas leituras fácticas; enquanto que no campo da literatura, da criatividade, da imaginação, 

do noético o que importa é que o pensamento seja expresso.


Frege (1948) adverte ainda que julgamentos nascem justamente quando se tenta atribuir 

veracidade a pensamentos. Pode-se ver aqui um paralelo com as palavras de Jaspers (2022) “contra 

a fixação dos juízos extremos” (p. 97), que pegam “mundos particulares de conhecimento”, 

erroneamente absolutizando-os (p. 92); erroneamente justamente porque “todo juízo total sobre o 

mundo e as coisas baseia-se em conhecimento inadequado” (p. 97). E é justamente isso que conduz 

a “preconceitos arraigados” e à proibição de questionamentos e pesquisas ilimitadas” e, por 

conseguinte, à “cegueira de se tomar algo como verdadeiro sem questionamento” (p. 102); e, 

quando o questionar estiver impedido e “onde não houver mais pergunta, não haverá mais resposta” 

(p. 65).


E talvez por isso, Frankl (2015) fale em humildade, aquela humildade de poder equivocar, 

a humildade de não saber se encontrou e realizou o sentido, e a humildade de, ainda assim, envidar 



136

esforços em seu caminho. Por isso, “na vida não se trata de uma atribuição de sentido, senão de um 

achado de sentido; o que se faz não é dar um sentido, mas encontrá-lo: encontrar, dizemos, e não 

inventar” (Frankl, 2016, pp. 107-8), e, por ser pessoal, esse encontrar pode ser falho.


Com base no que se viu, sentido é descoberto pelas capacidades do campo noético e 

significado é definido pelas capacidades do psíquico. Pode-se então inferir que haverá uma 

manifestação fenomênica no nível biológico! A ela chamaremos percepção, já que é a aquisição de 

informação do mundo, seus objetos, eventos e aspectos, a partir de nossos sensores. Em suma, 

percebe-se informação sobre os fenômenos, pelas vias biofísicas; entende-se e assimila-se 

conhecimento e define-se seu significado pelas vias psicoanímicas; e desvela-se o sentido e 

compreende-se a sabedoria dos fenômenos pelas vias nooespirituais.


Quando chegamos neste ponto, temos o que Jaspers (2022) chamaria de imperativo 

incondicional, aquilo que é imperativo fazer, sem mirar consequências pessoais, sem amarras, sem 

condições. É aqui que começamos a perguntar a finalidade das coisas como tal, não sua finalidade 

funcional e imediata, não uma finalidade condicionada ou um propósito ou Bestimmung 

apresentado por alguma autoridade externa, não uma determinação ou Bestimmheit de alguém que 

não eu. Ao invés, são exigências incondicionais coerentes comigo mesmo, tomando “consciência de 

mim como aquilo que eu mesmo sou, porque devo sê-lo” (Jaspers, 2022, p. 71), é sobre meu Ser ou 

Sein e o sentido do meu Ser, meu Seinsinn, é sobre “o sentido na vida aporta[r] coerência” à vida 

(Noblejas, no prelo). É importante frisar que as palavras em alemão não são para embelezamento 

textual, mas para a clareza conceptual: Sinn, sentido, é sobre Sein, o ser que somos, e sua 

proximidade gráfica não pode ser coincidência; enquanto o propósito Bestimmung compartilha a 

mesma raiz etimológica de Bestimmheit determinação, não sendo, portanto, simples brincadeira de 

palavras. O objetivo não é um propósito proposital proposto por uma figura externa, mas o sentido 

vivido por mim, no caminho do que deveria ser.




137

A indústria do propósito parece crescer rapidamente, e é necessário esclarecer, como o faz 

Noblejas (no prelo), correlacionando propósito com metas que podem ou não ser auto-

transcendentes, que podem se relacionar com os gêneros motivacionais vistos acima, além da 

vontade de sentido, as vontades de poder e prazer. “Um uso preciso da linguagem é um caminho 

relevante para tal pois os termos utilizados podem potenciar posições existenciais diferentes” 

(Noblejas, no prelo) e, por isso, falar apenas de percepção ou significado, ou falar deles fora de seus 

campos físico e psíquico, é reducionista e talvez até reificador. Falar em propósito é um convite à 

reificação e a uma frustração de sentido, já que a busca por um propósito que se confunde com um 

sentido, uma busca obcecada e incessante, pode causar mais danos que bem, numa caminhada 

artificial que, por melhor intencionada que seja, pode gerar vazio existencial por não se encontrar 

satisfação que essa indústria impõe.


Por isso, o poema de Göethe, trazido por Bühler (2020), faz todo o sentido (trocadilho 

intencional):


Eu andava pelo bosque,


Sempre assim, de bem comigo,


E por nada procurava,


Nem caminho nem sentido (Bühler, 2020, p. 93)


Não se trata de buscar sentido ou o caminho (seja o caminho do sentido, da verdade ou 

qualquer outro) no mesmo espírito alienado de quem não preencheu sua vida e busca preenchê-la 

com prazer ou poder. Trata-se de viver a vida, de caminhar a vida, trata-se da caminhada em si, com 

suas dúvidas, questões e curiosidades despertadas; é sobre caminhar o caminho da vontade de 

sentido.


Revisão Narrativa Sobre Logoterapia e Literatura 
16

 Pretende-se submeter o presente subcapítulo, com as devidas mudanças e adaptações, à apreciação e possível 16

publicação da revista Revista Mexicana de Logoterapia, da Ediciones LAG.



138

À exceção de poucas páginas em dissertação de mestrado (Cyrous, 2007), a relação entre 

as realidades da Logoterapia e Análise Existencial — é estudada pelo autor da Tese de maneira livre 

desde 2002 e de forma cada vez mais frequente e sistemática desde 2006 — e o uso de histórias e 

narrativas em contexto clínico — uma curiosidade que emergiu em 1999 — não tem sido foco 

pessoal de pesquisa específica e consolidada. As interfaces entre estas duas esferas de saber tem, 

contudo, sido explorada desde 2013, em aulas em pós-graduações e especialização em contexto da 

Logoterapia, por todo o Brasil, Histórias, Narrativas, Contos e Criatividade. Trata-se portanto de 

uma temática que emerge na Logoterapia brasileira, sem estudos consolidados.


O próprio Frankl parecia ter interesse pela interface com a literatura já que, além de autor 

de bestsellers, era “leitor com uma ampla gama de interesses não apenas na literatura especializada 

relevante, a propósito, como também da ficção e da poesia” (Batthyány & Lukas, 2022, p. 93).


Com isso, numa abordagem em que tanto de seu fundador encontra-se presente, torna-se 

portanto importante saber como ela encara esse tema. Deste modo, sentimos a urgência de sair do 

mundo pessoal (seja o nosso ou o de Frankl), em direção ao conhecimento empírico de outros 

autores e, por isso, aqui apresentamos uma breve exploração do que existe na literatura 

contemporânea.


Optou-se, para isso, por uma revisão narrativa da literatura, focada numa apresentação 

temática mais aberta. Não há uma questão específica bem definida; o que aqui se pretende é 

compreender como tem sido a prática de profissionais de Logoterapia e Análise Existencial no que 

tange ao uso de histórias. Como não há um protocolo de intervenção com histórias, tampouco se faz 

possível um protocolo rígido para sua realização de uma revisão assim. Então a pesquisa por artigos 

assumiu-se bem flexível, provendo informações sujeitas ao que os pesquisadores perceberam como 

relevante.


Nesse processo, enviamos correspondência eletrônica inicialmente a institutos de 

Logoterapia e Análise Existencial credenciados pelo Viktor Frankl Institute, sediado na Áustria, 



139

solicitando “material fonte” acerca de Biblioterapia, Histórias, StoryTelling, Contos, e técnicas 

similares dentro do marco conceptual da Logoterapia e Análise Existencial (tais como artigos ou 

recomendações de livros) e inclusive o contacto de autores que trabalham os temas. Foram também 

enviadas mensagens em português, a partir da rede de relações pessoais. Nesse processo, novos 

contactos foram sendo feitos e novas mensagens foram sendo enviadas. Foram assim enviadas 116 

mensagens em inglês, 57 em espanhol e 34 em português. Muitas respostas foram recebidas, e 

trocas a partir daí se iniciaram.


O objetivo era que a partir da leitura de textos selecionados, viéssemos a fazer uma síntese 

narrativa para resumir os resultados dentro de uma estrutura. Embora a síntese narrativa não 

consista de regras definitivas para a análise dos dados, a abordagem tenta (1) situar a intervenção 

num quadro que foca em responder a perguntas como porque?, como? e para quem?, e (2) explorar 

relações entre dados coletados. Adicionalmente, há dados que parecem fundamentais ao presente 

estudo, a saber (3) o desenvolvimento de uma síntese preliminar dos resultados, por meio não só de 

descrição como de quadros ilustrativos, apresentando possíveis padrões e (4) a avaliação da 

robustez dos dados, explorando fortalezas e fraquezas, assim como desafios dos estudos. Assim 

sendo, para o presente estudo, nos focamos em mostrar o panorama geral da Logoterapia e Análise 

Existencial sobre o assunto.


Sobre os Resultados


À medida que as respostas foram sendo recebidas, ora oferecendo seus trabalhos com 

contos ou até seus próprios contos ou poemas autorais como fonte, ora apresentando outros 

pesquisadores, começamos a refletir sobre se logoterapeutas usariam a técnica de maneira 

sistemática ou seguiam meramente sua intuição no processo!


Das respostas, inicialmente apenas 14 foram deveras significativas, com artigos, livros e 

teses, powerpoints, relatos pessoais, entre outros. Coletamos esses materiais e a eles adicionamos 

outros já conhecidos, como livros autorais, atentando para suas notas de rodapé e referências e, 



140

assim, encontrando outras fontes para enriquecer nossa pesquisa. Eliminamos um artigo em 

tailandês pela incerteza que a tradução por meios digitais pudesse ser fidedigna, e fomos 

informados de algumas pesquisas no Japão que não foram compartilhadas. E todos esses textos 

foram organizados e lidos (e até relidos), e encontram-se compilados na Figura abaixo.


Figura 17


Características dos Artigos Revisados


Título Autores País de 
nascimento do 
primeiro autor

Formato da 
publicação

Ano idioma

O que diz o 
psiquiatra a 
respeito da 
literatura 
moderna

Viktor Emil Frankl Áustia Capítulo de livro 1975 (original) e 
2015 (Brasil)

disponível em 
português

A Logoterapia 
em Contos

Claudio García 
Pintos Argentina Livro 1996 (original) e 

2007 (Brasil)
disponível em 
português

Literatura 
infantil e 
Logoterapia

Eloisa Marques 
Miguez Brasil Artigo publicado 

em periódico 1997 produção original 
em português

Histórias que 
podem curar

Elisabeth Lukas Áustia Capítulo de livro 1998 (original) e 
2021 (Brasil)

disponível em 
português

La 
Biblioterapia, la 
Escriptoterapia, 
en el caso de 
Carlos: la 
lectura y la 
escritura como 
recurso 
logoterapéutico

Leticia A. de 
García México Artigo publicado 

em periódico 2002 produção original 
em castelhano

Psychotherapy 
and Movies: On 
Using Films in 
Clinical Practice

Stefan E. 
Schulenberg EUA (?) Artigo publicado 

em periódico 2003 produção original 
em inglês

Meaningful 
Cinema: 
Logotherapy 
and The Last 
Samurai

Stefan E. 
Schulenberg e W. 
Scott Madsen, Jr

EUA (?) Artigo publicado 
em periódico 2005 produção original 

em inglês

Título



141

Using movies to 
teach principles 
of Logotherapy

Amanda M. A. 
Melton, Stefan E. 
Schulenberg, 
Mary Katherine 
Ulmer, Leah K. 
Campbell, Heather 
L. Foot, Cahryn 
Anderson, e Shara 
Adderholt

EUA (?) Artigo publicado 
em periódico 2005 produção original 

em inglês

Logotherapy 
and Meaningful 
Movies: 
Existential 
Analysis of Cast 
Away (2000) and 
Life as a House 
(2001)

Stefan E. 
Schulenberg EUA (?) Artigo publicado 

em periódico 2005 produção original 
em inglês

Meaningful 
Cinema: 
Logotherapy 
and Spider-Man 
2

Stefan E. 
Schulenberg, 
Marcella H. 
Dunaway, Heather 
L. Foote

EUA (?) Artigo publicado 
em periódico 2005 produção original 

em inglês

Meaningful 
Cinema: 
Logotherapy 
and Finding 
Neverland

Stefan E. 
Schulenberg e 
Stephanie L. 
Nassar

EUA (?) Artigo publicado 
em periódico 2006 produção original 

em inglês

La lectura y su 
efecto 
terapéutico

Cecilia Saint 
Girons Argentina Artigo de blog 2008 produção original 

em castelhano

La logoterapia y 
la biblioterapia: 
descubriendo el 
sentido de la 
vida a través de 
la lectura

Valentina Morandi 
Balcunas 
(orientadora: 
Lilián Vans)

Uruguai (?)
Trabalho de 
Conclusão de 
Curso (?)

2008 produção original 
em castelhano

Cuentos que 
curan: Hacia 
una Logoterapia 
narrativa psico-
educativa

Alejandro de 
Barbieri e Marcela 
Arocena

Uruguai Capítulo de livro 2021 produção original 
em castelhano

La cura por la 
palabra escrita

Alejandro de 
Barbieri Uruguai Capítulo de livro 2021 produção original 

em castelhano

El valor de la 
biblioterapia en 
la vejez

Gastón Mario del 
Río Argentina Artigo de blog 2011 produção original 

em castelhano

Understanding 
death attitudes - 
the integration 
of movies, 
positive 
psychology, and 
meaning 
management.pdf

Ryan M. Niemiec 
e Stefan E. 
Schulenberg

EUA (?) Artigo publicado 
em periódico 2011 produção original 

em inglês

Autores País de 
nascimento do 
primeiro autor

Formato da 
publicação

Ano idiomaTítulo



142

Escribir para 
cambiar la 
autobiografía en 
la práctica 
clínica y 
educativa

Daniele Bruzzone Itália Capítulo de livro 2011 produção original 
em castelhano

Biblioterapia Gastón Mario del 
Río Argentina Capítulo de livro 2013 produção original 

em castelhano

Logo-
Autobiography 
and Its 
Effectiveness on 
Depressed 
Korean 
Immigrant 
Women

Sunhee Cho, 
Kunsook S. 
Bernstein, 
Soonhee Roh e 
Daniel C. Chen

Coreia do Sul Artigo publicado 
em periódico 2013 produção original 

em inglês

The 
Effectiveness of 
Logo-
Bibliotherapy on 
the Depression 
of Selected 
Filipino 
Suffering from 
Myasthenia 
Gravis

Judy L. Aguinaldo 
e Rosalito de 
Guzman

Filipinas (?) Artigo publicado 
em periódico 2014 produção original 

em inglês

The Ghostwriter 
Writes No 
More: Narrative 
Logotherapy 
and the Mystery 
of My Namesake

Andrew F. 
Herrmann EUA (?) Artigo publicado 

em periódico 2016 produção original 
em inglês

La Venganza. 
Una experiencia 
de lectura 
terapéutica

Cecilia Saint 
Girons e María 
Leticia Lombardi

Argentina Capítulo de livro 2018 produção original 
em castelhano

Biblioterapia y 
Educación: los 
libros como 
camino hacia el 
sentido

Gastón Mario del 
Río Argentina Livro 2018 produção original 

em castelhano

Biblioterapia - 
contribuições ao 
processo de 
busca de sentido

Danuza El Khatib 
(orientador: Sam 
Cyrous)

Brasil

Trabalho de 
Conclusão de 
Curso, para 
conclusão do 
curso de pós-
graduação lato 
sensu em 
Logoterapia e 
Análise 
Existencial

2018 produção original 
em português

Autores País de 
nascimento do 
primeiro autor

Formato da 
publicação

Ano idiomaTítulo



143

Análise 
logoterápica do 
filme “A Vida é 
Bela”: o 
sofrimento de 
uma história 
com sentido

Ana Raquel de 
Sousa Oliveira 
(orientador: 
Edmundo de 
Oliveira 
Gaudêncio)

Brasil

Trabalho de 
Conclusão de 
Curso, para 
obtenção do título 
de bacharel em 
Psicologia

2018 produção original 
em português

Aproximações 
entre a obra de 
Hamlet de 
Shakespeare e a 
Logoterapia

Carlos Vitor 
Albuquerque 
Esmeraldo Beserra 
e Carlos Eduardo 
Soares Reis

Brasil Artigo publicado 
em periódico 2019 produção original 

em português

O sentido do 
sofrimento em 
“O Senhor dos 
Anéis” - uma 
introdução

Camila Pimentel 
de Menezes Brasil Capítulo de livro 2019 produção original 

em português

Projeto PIBIC: 
Relato de 
experiência do 
projeto “O 
significado os 
contos de fadas 
para crianças 
em situação de 
risco 
psicossocial da 
rede pública de 
Campina 
Grande - PB”

Maria Luisa 
Barros Santos 
Lucena, Ana Clara 
Ribeiro Cabral e 
Mota e Mychel 
Estalone Soares 
Faustino 
(orientador: 
Gilvan de Melo 
Santos)

Brasil
Publicação de 
evento acadêmico/
científico

2019 produção original 
em português

Histórias, 
Sentidos e 
Resgates de 
Vidas

Marilia Wedy de 
Moraes 
(orientador: Sam 
Cyrous)

Brasil

Trabalho de 
Conclusão de 
Curso, para 
conclusão do 
curso de pós-
graduação lato 
sensu em 
Logoterapia e 
Análise 
Existencial

2019 produção original 
em português

La biblioterapia 
como recurso 
terapéutico 
interdisciplinari
o

Analía Verónica 
Losada Brasil Artigo publicado 

em periódico 2020 produção original 
em castelhano

Leitura 
saudável: 
Biblioterapia 
hoje

Alexander 
Batthyány e 
Elisabeth Lukas

Áustria Capítulo de livro 2020 (original) e 
2022 (Brasil)

disponível em 
português

Revisión 
sistemática de 
artículos sobre 
biblioterapia y 
el sentido de la 
vida

Antonio Martín 
Román Argentina Artigo publicado 

em periódico 2020a produção original 
em castelhano

Autores País de 
nascimento do 
primeiro autor

Formato da 
publicação

Ano idiomaTítulo



144

Biblioterapia y 
su valoración 
por expertos en 
Logoterapia

Antonio Martín 
Román Argentina Artigo de blog 2020b produção original 

em castelhano

A relação entre a 
leitura e a 
capacidade 
noética de 
autodistanciame
nto

Suzaneide 
Oliveira Medrado 
e Hernán Eduardo 
Lanosa

Brasil Artigo publicado 
em periódico 2021 produção original 

em castelhano

Meaning-
making and 
narrative in the 
illness 
experience: a 
phenomenologic
al-existential 
perspective

Daniele Bruzzone Itália Artigo publicado 
em periódico 2021 produção original 

em inglês

O trágico, a 
beleza e o 
sentido: uma 
análise 
logoterapêutica 
do filme 
“Melancolia”

Marcos Antônio 
Dias Júnior Brasil Artigo publicado 

em periódico 2021 produção original 
em português

O livro infantil 
como recurso 
educativo e 
terapêutico

Tatiana Oliveira 
de Carvalho Brasil Capítulo de livro 2021 produção original 

em português

“Buongiorno, 
principessa!”: 
uma análise do 
filme “A Vida é 
Bela” sob a 
visão da 
Logoterapia de 
Viktor Emil 
Frankl

Aryellen Christine 
Freire Matoso 
(orientadora: 
Marísia Oliveira 
da Silva)

Brasil

Trabalho de 
Conclusão de 
Curso, para 
obtenção do título 
de bacharel em 
Psicologia

2021 produção original 
em português

O Filme Soul e a 
busca por 
Sentido: uma 
análise à luz da 
Logoterapia

Flávia Ribeiro 
Nunes da Costa e 
Luzandra Graneiro 
Rangel da Cunha 
(orientadora: 
Maria Thereza 
Toledo)

Brasil

Trabalho de 
Conclusão de 
Curso, para 
obtenção do título 
de bacharel em 
Psicologia

2021 produção original 
em português

Aplicação da 
Biblioterapia: 
uma análise do 
filme Encanto

Alexey dos Santos 
Custódio da Silva Brasil

Trabalho de 
Conclusão de 
Curso de Pós-
Graduação em 
Logoterapia e 
Análise 
Existencial

2022 produção original 
em português

Autores País de 
nascimento do 
primeiro autor

Formato da 
publicação

Ano idiomaTítulo



145

Podemos aqui notar a existência de 45 textos de 54 autores (alguns dos textos foram em 

co-autorias), com apenas seis tendo mais que uma publicação sobre o tema. Os textos são datados 

de 1975, o mais antigo sendo do próprio Frankl, até 2024. Há um empate entre a quantidade de 

produções publicadas em português (n=14), inglês (n=14) e castelhano (n=14 + 1), onde há um 

texto consultado em português mas de original castelhano e. A totalidade dos artigos em português 

são publicações no Brasil, maioria dos quais trabalhos de conclusão de curso em nível de graduação 

ou pós-graduação (n=8). Já em castelhano temos cinco produções de livros (livros inteiros ou 

capítulos dedicados ao tema) e quatro artigos publicados em periódicos, sete dos quais são 

produzidos por autores argentinos — sete se considerarmos o livro de Pintos (2007) consultado em 

Logotherapy 
And Existential 
Analysis: 
Meaning-
Centered Poetry 
And Story-
Telling

Hidayet Ceylan 
(orientador: 
Memduh Nezih 
Özmert)

Turquia

Trabalho de 
Conclusão de 
Curso, Diplomado 
de Educador/
Administrador

2022 produção original 
em inglês

O uso de 
Histórias como 
Recurso 
Terapêutico

Michelle Kemmer 
Janene Caram 
(orientador: Sam 
Cyrous)

Brasil

Trabalho de 
Conclusão de 
Curso, para 
conclusão do 
curso de pós-
graduação lato 
sensu em 
Logoterapia e 
Análise 
Existencial

2023 produção original 
em português

A biblioterapia e 
as narrativas 
como 
ferramentas e 
sentido nos 
serviços de 
saúde mental

Vinícius Bazílio 
Corrêa 
(orientador: Sam 
Cyrous)

Brasil

Trabalho de 
Conclusão de 
Curso, para 
conclusão do 
curso de pós-
graduação lato 
sensu em 
Logoterapia e 
Análise 
Existencial

2023 produção original 
em português

Writing 
Therapy and 
Search for 
Meaning: A 
Case History

Daniele Bruzzone Itália Capítulo de livro 2024 produção original 
em inglês

Autores País de 
nascimento do 
primeiro autor

Formato da 
publicação

Ano idiomaTítulo



146

português, mas escrito originariamente em castelhano. Isso pode dar a entender que a produção em 

castelhano é mais consolidada que a nossa, ao menos em termos científicos, mas a que os 

pesquisadores em idioma português são mais curiosos sobre o tema, ainda que tenha demonstrado 

esse interesse mais recentemente, já que exceptuando Miguez (1997), a produção original de língua 

portuguesa é, em sua maioria pós-2018 e, portanto, poderia ser até injusto fazer uma análise 

comparativa mais detalhada. Por isso, arriscamo-nos a concluir apenas um facto: a pesquisa 

sistemática de língua portuguesa sobre Histórias e Logoterapia é algo novo e, destarte, cabe aos 

atuais pesquisadores arriscarem adentrar mais, dando a esta pesquisa ainda mais responsabilidade: a 

de oferecer insumos para que futuros pesquisadores possam adentrar no campo, com conhecimento 

mais consolidado.


É importante ainda frisar que dos mais e 40 textos, apenas 11 são pesquisas publicadas em 

periódicos, das quais apenas 2 são pesquisas empíricas. Todos os textos têm a Logoterapia como 

base, apesar de alguns terem incorreções históricas (atribuição da origem da Logoterapia aos 

Campos de Concentração) ou conceptuais (confusão de alguns termos) e até mesmo com o nome de 

Frankl escrito de maneira equivocada.


Muitos dos trabalhos recentes eram revisões — com maior ou menor grau de 

sistematização. Por exemplo, as revisões sistemática de Côrrea (2023) e não-especificada de Caram 

(2023). Numa revisão usando as palavras-chave “Biblioterapia” e “Saúde Mental” no Google 

Acadêmico, Côrrea (2023), encontrou 27 artigos, mas incluiu somente 4, já que os demais foram 

excluídos por “incompatibilidade do título e tema e duplicidade” (p. 15), evidenciando o que 

designou de “escassez de pesquisas científicas metodológicas” sobre a literatura como “ferramenta 

de sentido” (p. 22). Para ele, a ferramenta é relevante para os usuários de serviços de Centro de 

Atenção Psicossocial (CAPS) II, “resistentes à ajuda” (p. 3), e cuja presença de “falta de sentido, a 

frustração e o sofrimento” desencadeiam quadros que demandam “atenção especial” (p. 2) para a 

“exteriorização dos dilemas e dos pensamentos” de quem busca esse apoio. Para Côrrea (2023), o 



147

papel da psicologia é, nesse contexto, ser “suporte de análise de expressão”, independente do meio 

utilizado, além de contribuir com uma intervenção terapêutica adequada e a biblioterapia e o uso de 

contos e narrativas torna-se uma alternativa de cura, ao “possibilitando a elaboração da tríade 

trágica da existência e ressignificação do sentido de vida” (p. 3).


Já Caram (2023) citou sete textos em seus resultados de estudos na aplicação de histórias, 

enquanto apresenta considerações importantes, como os “benefícios do uso de histórias na prática 

terapêutica”, na clínica logoterapêutica. Menciona que o uso da literatura requer uma prévia 

adaptação ao público-alvo para que consiga provocar nele uma reflexão. Para a autora, a 

biblioterapia “promovendo reflexão de valores e sentidos” e, em decorrência dos “debates internos”, 

proporciona “autodistanciamento e autotranscendência”, “possibilitando novas perspectivas e 

mudanças” (p. 20).


Khatib (2018) utilizou a técnica em contexto de sessão individual de psicoterapia, com 12 

pessoas, usando contos em ao menos uma sessão. Para a autora, contos em contexto terapêutico 

servem para auxiliar na busca de sentido. Todavia, os contos utilizados e a justificativa de escolha 

não foram descritos. Ademais seria necessário esclarecer os critérios de escolha dos sujeitos 

participantes da pesquisa, uma vez que eram seus pacientes em processo terapêutico, assim como 

em qual sessão e porquê nela. A justificativa do uso dessa ferramenta parte da premissa de que a 

narrativa, mesmo que fictícia, auxilia na assimilação, integração e revelação de novas alternativas, 

já que, uma vez ilustrado, permite que a pessoa que escuta estes contos, possa apropriar-se e 

posicionar-se diante às situações de seu cotidiano. Moraes (2019) descreve seu estudo como um 

relato de experiência de atendimento psicológico com moradores de rua. A autora tampouco 

especifica como usou a biblioterapia, carecendo todavia de definição de materiais utilizados, 

metodologia empregada, se foi leitura, reescrita ou escuta do livros.




148

Aguinaldo e Guzman (2014) aplicaram o que chamaram de Programa de Intervenção em 

Logo-Biblioterapia a 30 pessoas e testaram a sua eficácia utilizando ferramentas de psicometria. 

Deixaram-nos curiosos quanto ao conteúdo exato do programa, apesar de confirmarem que:


Em meu estudo, todos os participantes no grupo experimental mostraram mudanças 

significativas após o programa de Logo-biblioterapia. Para eles, tudo não é desesperançoso 

e eles têm ainda muitos propósitos para os quais viver enquanto respirarem e estiverem 

vivos. Ademais, pode-se sentir intensa tristeza, depressão, desesperança diminuídas apósa 

demanda por um propósito de vida. Faz a vida mais significativa, e digna de viver ao pleno. 

Portanto, concluo que a Logo-biblioterapia é  efetiva (p. 38).


Cho e colegas (2013) falam de um programa semanal grupal, de um total de seis semanas 

(com encontros de 60 minutos), intitulado Logo-Autobiografia. Explicam que se trata de uma 

espécie de diário auto-narrativo e guiado, que oferece insumos sobre os problemas da vida, à 

medida em que a pessoa tem que cumprir tarefas específicas de leitura e escrita, sem nos oferecer 

informações sobre quais seriam essas tarefas, ou o conteúdo dessas sessões. Citam alguns desafios, 

apesar “do importante valor terapêutico da auto-expressão” (p. 39) como a clareza e honestidade de 

participantes num trabalho que é grupal, por conta de inseguranças no que tange a confiabilidade e 

sigilo. É dos poucos trabalhos que menciona uma agência regulamentadora ou fomentadora por trás 

(no caso o Governo Coreano e o Global Korean Nursing Foundation).


O trabalho de Lucena et al. (2019) é outro exemplo de pesquisa (no caso pesquisa-ação) 

que tem aprovação de um Conselho de Ética. Com o intuito de “colaborar para a construção de um 

entendimento mais assertivo e coerente sobre a realidade das demandas subjetivas e objetivas de 

seus participantes, de modo a facilitar a validação e implementação de propostas de suporte 

terapêutico melhor adaptadas às especificidades dessa amostra estudada” (s/ p.) para uma melhor 

qualidade de vida dos participantes, Lucena et al. (2019) também investigaram os efeitos do uso 

histórias para crianças em situação de vulnerabilidade psicossocial, nomeadamente João e Maria, 



149

Pinóquio e Os Três Porquinhos, considerados pelas autoras, clássicos da literatura infantil. 

Participaram num total de sete encontros, onze crianças, com idades compreendidas entre 8 e 10 

anos. Neles houve escuta e produção artística referente a essas obras, como atividades de reescrita, 

desenho, recontação oral e dramatização das histórias, associados a uma escuta psicológica, sem 

inferências, apenas munindo-se de diálogo socrático. Houve, assim, no entender das pesquisadoras, 

o “possibilitar ao sujeito [d]a descoberta dos significados, mensagens e estados anímicos” (Lucena 

et. al, 2019, s/ p.), propondo assim uma relação entre o uso das técnicas e a dimensão psíquica dos 

participantes. Este talvez seja o texto que melhor explana seu exercício de  prática metodológica.


É preciso aqui salientar dois fatores observados nas pesquisas encontradas. O primeiro a 

carência de explicação dos processos, impedindo uma replicação futura por outros pesquisadores, o 

que impede, por sua vez, a validação externa do método. Por outro, a ausência da sinalização se seu  

projeto envolvendo seres humanos foi aprovado por algum órgão regulamentador, como um Comitê 

de Ética em Pesquisa.


Um outro exemplo desta situação é o caso de Herrmann (2016), que brinda seus leitores 

com reflexões sobre sua vivência perante o falecimento de seu pai. Usa uma técnica que designa de 

“Logoterapia Narrativa” (p. 1) e “logoterapia auto-etnográfica” (p. 6), que é explorada a nível 

pessoal, com poucas explicações acerca. Em certo momento, o autor diz:


Escritores de narrativa pessoal amiúde compõem peças sobre culpa, dor e irrevogável 

perda, o que Frankl designou de “tríade trágica” (p. 161). Como a logoterapia, a escrita de 

narrativa pessoal permite-nos mergulhar nas profundezas de nossas emoções e confusões, 

revelando respostas para dilemas não-resolvidos (Kiesinger, 2002). A narrativa pessoal 

como a logoterapia pode ser epifânica, através de re-narrativa, reenquadramento, e re-

paradigmatização do passado (p. 3).


Bruzzone (2011) oferece algumas reflexões mais consolidadas sobre o método de escrita 

da experiência. Ele diz que a mente continua a atividade cognitiva e simbólica, como que tecendo 



150

uma narrativa que se manifesta no que designa de “escrita autobiográfica” (p. 202), e assim “restitie 

o sentido (ou o não-sentido) que eles têm para que os vivenciou” (p. 203). Propõe uma reflexão 

sobre como as histórias precisam ser curadas, mais que as pessoas que as vivem, e que isso é 

possível quando a pessoa se percebe vítima do relato da história que viveu. Por isso, esse método 

pretende “recuperar o passado extraindo-o do inconsciente”, num “processo de revisão e 

reinterpretação que, apesar de não poder modificar os feitos, transforma o significado” (p. 204). Isso 

é possível na medida em que a vida e as experiências têm uma estrutura temporal, da mesma forma 

que as narrativas; com isso, vemos “o paradoxo da escrita, que, enquanto recorre o passado, ‘abre’ o 

futuro e a projectibilidade” (p. 205), revivendo e revisando no presente, uma memória passada para 

recompô-la recompondo-nos para um futuro: a escrita torna-se, ao mesmo tempo, anamnésica e 

poiética, focada em reencontrar um sentido para momentos desorientados ou desorientadores. Por 

isso, prima pelo cuidado em evitar uma escrita “autística” que reforce o que designa de “narrações 

disfuncionais” ou “esquemas neuróticos” (p. 208), e propõe condições metodológicas para tal, tais 

como lugar tranquilo, tempo calmo, liberdade para se expressar, direito a privacidade. Na técnica 

inclui e explana a escrita de experiências pessoais, a confissão, o memorial, a autobiografia e a carta 

a si mesmo, entre outras. Menciona ainda elementos que podem ser explorados após a escrita, tais 

como esquemas narrativos, temas dominantes ou termos que se repetem, lugares mencionados, 

metáforas, e até arquétipos (Bruzzone, 2011). Bruzzone (2024) explica que mudança biográfica e 

transição existencial ocorrem, por meio da técnica, porque “linguagem narrativa é muito mais 

apropriada ao humano que a linguagem cintífica, porque ela permite-nos alcançar o sentido, que 

inevitavelmente transcende os factos da situação” (s/ p.). Para o autor, é necessário recompor um 

novo texto, convidando pacientes a uma escrita reflexiva e expressiva, e até quase fictícia, 

convidando a pensar sobre novos caminhos ou rumos, face o futuro. O autor recorda-nos ainda que 

que os “eventos da vida não têm um sentido fixo, imutável, mas, ao invés, seu sentido pode mudar 

com o tempo e em função do desenvolvimento da personalidade” (Bruzzone, 2021, p. 21).



151

Outro autor que parece se ter dedicado ao tema, e autor do possivelmente único livro 

atualmente disponível no Brasil sobre histórias em contexto epistemológico da Logoterapia e 

Análise Existencial é o de Pintos (2007). Por meio de perguntas, resume a técnica que, por vezes 

chama de “logoterapia em contos” (p. 13), “biblioterapia” (p. 18) ou “leitura terapêutica do livro” 

(p. 21), explica:

Quantas vezes nos encontramos retratados em um conto ou em uma canção? Quantas vezes 

recorremos a uma personagem de ficção ou a uma poesia para dar resposta a uma situação? 

Quantas vezes apelamos para uma história para compreender uma circunstância da vida? 

Em última análise, quantas vezes sentimos que tal livro “aconteceu” em nós? Aí, como 

elemento catalisador, como circunstância que me permite me “perceber”, como encarnação 

de um valor, ali mesmo encontramos resposta ao “para quê” da biblioterapia (p. 21).


Explica Pintos (2007) que no decorrer das sessões, pacientes passam por uma “espécie de 

transe leve” que conduz a que as palavras sejam “assimiladas inconscientemente com nitidez 

surpreendente” (p. 23). Por isso, a técnica é, para ele, abrangente, podendo haver bibliodiagnóstico 

que inclua como e qual história usar para cada paciente e, a partir daí, conduzir um diálogo que 

permita “trabalhar sobre o conjunto de respostas obtidas” (p. 27), reflexões sobre leitura “por 

indicação ou sugestão do terapeuta” (p. 35), “prática de escrever” (p. 48), uso de “ditados, refrões, 

ou expressões conhecidas” (p. 82) e talvez até, a partir deles, “elaborar para si mesmo uma espécie 

de cartão ou minipôster com cuidado, isto é, que tenha o trabalho de fazê-lo ‘bonito’, por assim 

dizer” e “guardar esse cartão onde achar melhor” (p. 80). Para ele, “toda letra escrita” (p. 34) tem a 

riqueza do “não-escrito” (p. 93) e, dessa possível combinação nasce a “boa companhia terapêutica” 

(p. 93). Pintos oferece várias sugestões de como usar a técnica e orienta a que os profissionais 

conheçam os hábitos de seus pacientes, como também livros e histórias e os bestsellers do 

momento. Não deixa, contudo, de alertar que a terapia não pode ser convertida “em uma oficina 

literária”, recomendando autores que na época estavam desenvolvendo trabalhos nesse campo.



152

Uma dessas autoras é Miguez (1997), que relaciona a Logoterapia com a literatura 

infantil. A autora afirma que a literatura pode ter uma “função profética: assumindo formas de 

denúncia, de resistência, ou assumindo formas de anúncios, evocando a humanidade essencial 

perdida, seja projetando para o futuro uma forma de existência mais livre e mais bela” (p. 25). Em 

diálogo pessoal, Miguez esclareceu que trabalhava e trabalha literatura em contexto escolar. Jamais 

saberemos a riqueza que poderíamos ter obtido se tivesse decidido continuar suas publicações, uma 

vez que seu trabalho é, possivelmente, o mais antigo (ao menos o mais antigo que encontramos em 

nossa pesquisa) e, portanto, pioneiro no campo.


Apesar de focado especificamente em “biblioterapia educacional” (del Río, 2013, p. 47), 

del Río (2011, 2013, 2018) oferece algumas reflexões sobre o que designa de maneira ampla de 

biblioterapia: “a possibilidade de cura através da leitura, por meio de toda letra escrita” (del Río, 

2011, s/p.), “seja prosa, poesia, canções, aforismos e reflexiones” (del Río, 2013, p. 46). O autor usa 

apenas um termo (não vários) para designar a ferramenta e descreve-a de maneira ampla, o que é 

inovador em muitos círculos. Para ele é um recurso que “busca afinar a consciência, apelando à 

vontade de sentido” (del Río, 2013, p. 47), sendo, portanto algo que dialoga com a dimensão 

noética e não anímica, como proposto por outros autores acima mencionados. Del Río (2018), 

inclusive, afirma-o com clareza ao dizer que “a biblioterapia desde a logoterapia apela à dimensão 

espiritual, vai para além do desenvolvimento cognitivo da pessoa” (pp. 75-6). Trata-se de uma 

técnica que “serve para modificar comportamentos através do autoconhecimento e do apelo aos 

recursos noéticos, utilizando questões cognitivas e emotivas” para provocar mudanças de 

comportamento e até novas ações (del Río, 2013, p. 52), já que é por meio da dimensão noética que 

emergem as respostas criativas (del Río, 2018). Trata-se de um método que permite aos estudantes 

explorar, abordar, analisar sua própria existência, reconectando-se com sua interioridade, e 

descobrindo e vivenciando valores para poder encontrar novos sentidos para suas vidas, pelo 

simples facto de “convidar as pessoas a se inserirem numa nova realidade” (del Río, 2018, p. 20). 



153

Tal como Pintos (2007), orienta que o profissional conheça os membros do grupo no qual 

trabalhará, e ainda conheça aspectos pessoais, culturais e desenvolvimentais da adolescência, 

público com o qual tende a trabalhar. Orienta ainda a estar atento a um clima acolhedor, à inflexão 

da voz, seu tom e volume, o ritmo de leitura, as pausas, o conteúdo escolhido. Del Río (2018) deixa 

contudo claro que se trata de um recurso que pode ser usado em qualquer idade desde a infância e 

adolescência (del Río, 2013) até a velhice (del Río, 2011), já que “em qualquer idade podem 

descobrir valores, por meio da consciência” (del Río, 2018, p. 76). Del Río (2018) oferece ainda a 

descrição dos passos para usar a biblioterapia, perguntas que podem auxiliar no processo e o papel 

fundamental do diálogo nesse processo. Com isso, não poderia deixar de propor processos 

dialógicos para aplicação conjugal e familiar, sugerindo contos breves que provoquem esse 

encontro e uma escuta ativa de seus membros (del Río, 2018).

Del Río esteve no Brasil para abordar a temática em um Congresso de Logoterapia e 

Educação em 2023, o que parece sugerir que o investimento no tema no Brasil começa a crescer. 

Adicionalmente, ao longo da última década, algumas (ainda que poucas) formações e pós-

graduações em Logoterapia e Análise Existencial iniciaram a abordar oficialmente a temática. Um 

outro exemplo são os trabalhos de Rennó e Carvalho (2021), produzindo literatura infantil que usa 

“formas de linguagem mais adequadas às crianças, facilitando assim as elaborações infantis” 

(Carvalho, 2021, p. 39). Para Carvalho (2021), a biblioterapia é uma “via privilegiada” (p. 39), um 

“recurso educativo e terapêutico” (p. 38) que é capaz de:

criar uma intimidade entre leitor e leitura, com tamanho poder e penetração que venha a 

alcançar um efeito catalisador efetivo, permitindo que o leitor se perceba a partir de uma 

nova perspectiva, mobilizando seu poder e resistência [do espírito face às condicionantes 

psicofísicas] e superação de adversidades (Carvalho, 2021, p. 39).



154

A autora esclarece que seja a história real ou fictícia, o que importa é que o leitor 

testemunhe “situações e vida resolvidas de maneira peculiar” enquanto as pode “comparar com suas 

próprias situações de vida”, “descobrindo assim o sentido da sua vida” (Carvalho, 2021, p. 40).

Conhecedores de Logoterapia e Análise Existencial facilmente terão identificado a 

presença de Elisabeth Lukas na lista de textos. Lukas (2005) com seus Histórias que Curam oferece 

casos clínicos, relatados em formato de histórias, sem oferecer na obra qualquer explicação teórica 

de como usar histórias. Já Lukas (2002), no capítulo “Histórias que podem curar” oferece alguns 

insumos sobre a temática. Afirma, por exemplo que:


A leitura de textos adequados mostra ao leitor o caminho que leva à plena seriedade da 

vida. Uma leitura a que eu me dedicar existencialmente oferece-me a oportunidade de 

colocar em andamento um profundo processo existencial de amadurecimento, um processo 

de conscientização” (Lukas, 2002, p. 78)


A autora também associa a leitura assídua à felicidade:


Isso também nos faz aprender a surpreendente constatação de que leitores assíduos tendem 

a ser pessoas mais felizes. Certamente não o são por terem recebido menos golpes do 

destino, mas porque através da constante leitura aprenderam a integrar as contrariedades na 

sua vida dando-lhes um sentido. Porque em constante diálogo com o mundo das ideias e 

das imagens dos livros se transformaram em pessoas mais maduras. Nessa perspectiva 

também se pode definir a cultura da leitura como terapia cotidiana sem terapeuta (Lukas, 

2002, p.77).


Exemplifica contando sete histórias, duas das quais de Nossrat Peseschkian. Numa delas 

continua a lógica explanada acima: “A felicidade não é algo exterior, não pode ser adquirida por 

meio do ter (…). É algo interior, faz parte do ser do homem” (Lukas, 2002, p.96). Peseschkian, 

outro autor seminal para a presente Tese, apesar de não ser logoterapeuta é responsável por, após 

seu estabelecimento em Wiesbaden (Alemanha), Lukas escrever a Frankl em 1974, que “a 

logoterapia não estava totalmente desconhecida na área de Wiesbaden”. Continua: “Dei-me conta 



155

que o Dr. Nossrat Peseschkien [sic], um neurólogo persa, que tem aqui seu consultório, leu todos os 

seus livros [de Frankl] e valoriza muito a Logoterapia” (Fabry & Lukas, 1996, p. 48). Em email 

pessoal, datado de 07 de agosto de 2009, Peseschkian, nos relata “passei uma parte de minha 

educação psicoterapêutica com o Prof. Frankl”, esclarecendo, em outro email pessoal datado de 12 

de agosto de 2009, “trabalhei junto com o Dr. Frankl por algum tempo em Vienna e em outros 

lugares”.


É a partir desta relação entre culturas que Girons e Lombardi (2018) encontram uma das 

potências dos contos, “um microcosmos da vida (como a terapia) onde se refletem a complexidade  

e a diversidade do mundo e por ele se foca um aspecto da realidade com intensidade” (p. 140). Para 

as autoras, os contos são narrativas que, apesar de breves, têm uma trama concentrada, e ativam 

imaginação, criatividade e fantasia. As autoras fazem uma proposta metodológica e algumas 

perguntas que podem ser usadas em encontros grupais, e recordam a importância da “liberdade para 

a participação espontânea dos integrantes do grupo” (p. 156), respeitando também a interpretação 

individual de cada pessoa, considerando sua própria história pregressa. Inspiradas em de Barbieri 

Sabatino, enfatizam que o espaço grupal deva ser “de encontro e intercâmbio afetivo emocional 

combatendo o isolamento e a solidão” (p. 141). Ao “grupo de biblioterapia” assim formado, Girons 

(2008) define como “encontros de reflexão grupal baseados na leitura de textos de Logoterapia e da 

vida quotidiana, com o objetivo de gerar nos participantes una logoatitude e encontrar sentidos” (s/ 

p.).


A biblioterapia como mecanismo de combate ao isolamento e à sensação de solidão é 

vista por de Barbieri e Arocena (2021) como uma das mais importantes características da 

biblioterapia, em especial em contexto grupal. Para ele, quando realizada em grupo, promove-se um 

ambiente que produz interações afetivas e a construção de uma rede de apoio emocional. O autor 

apresenta elementos metodológicos, menciona livros abordados em seu projeto de grupo de 

encontros mensais e acresce que “o facto de se reunir para escutar um, falar e compartilhar o que  



156

vivenciamos com dita leitura, infunde esperança e respeito à possibilidade de enfrentar as próprias 

problemáticas” (s/ p.):

Toda literatura (em forma de contos, poesia, cinema, mitos, etc.) nos fala de vivências 

profundamente humanas; vivências que necessitamos conhecer para nos compreendermos 

mais e melhora nós mesmos e a nossos pacientes e poder assim acompahá-los melhor (de 

Barbieri & Arocena, 2021, s/ p.).

E, por isso, as histórias se convertem em instrumentos de prevenção contra o vazio 

existencial e de promoção de saúde mental. Não se trata de somente entreter leitores, mas, por meio 

das personagens, conhecer novas possibilidades, viver outras vidas e encontrar respostas para 

questionamentos existenciais. Além disso, a prática enriquece o imaginário, conecta e gera 

identificação entre personagens e indivíduos, toca emoções reprimidas e educa os sujeitos com as 

lições das histórias (de Barbieri, 2021). O propósito é tirar a pessoa de uma condição passiva e 

conscientizá-la sobre suas liberdade e responsabilidade. De Barbieri (2021) propõe o termo 

“Logoterapia Narrativa”, já que, para ele, é característica humana “dar testemunho da vivência” (s/ 

d.) através da palavra escrita, seja relatando recordações, sonhos, pensamentos, etc. A escrita do 

paciente acerca de si mesmo é um mecanismo que possibilita o encontro consigo mesmo, 

permitindo:


aumenta[r] o compromisso do paciente para com seu próprio processo de cura, o mantém 

“conectado” consigo mesmo e com seu processo, entre uma sessão e outra; ou seja, ajuda a 

manter a continuidade do mesmo ,já que se reduz o “corte” que alguns pacientes fazem 

entre uma sessão e outra (de Barbieri, 2021, s/ p.).

O processo terapêutico constitui-se a partir do contato do terapeuta com histórias e novas 

narrativas. Logo, para o autor, o psicoterapeuta é um receptor de histórias que precisam ser 

escutadas, acolhidas e preservadas, caso o paciente deseje revisitá-las: por meio do recurso 

narrativo, a história ficará gravada. Essa é a “passagem da palavra falada à escrita” (de Barbieri, 



157

2021, s/ p.). Todo esse processo, para de Barbieri e Arocena (2021) serve para a prevenção da apatia 

e das neuroses coletivas, como as posturas fatalista e provisória diante da vida, o fanatismo e o 

pensamento coletivista, afirmando assim a faceta preventiva e sua logoterapia narrativa.

Para superar a frustração existencial que conduz à neurose noogênica, Román (2020a) 

propõe “uma metodologia adequada” para “uma adequada formação” em Biblioterapia, de modo a 

influenciar positivamente a caminhada a pessoa por sua vida, reduzindo níveis de ansiedade e stress, 

melhorando saúde psicossocial, bem-estar e qualidade de vida (p. 126). Para isso, faz-se necessária 

uma interação dinâmica entre leitor e leitura, que é utilizada como estratégia de intervenção contra 

os problemas existenciais, já que os livros contêm “valores que ao se projetarem no leitor podem 

fazer ressurgir sentimentos”: há aqui uma perspectiva de “um processo dialógico e interativo entre o 

texto e o contexto” (p. 115). Talvez por isso que Román (2020b) fala da importância da existência 

de Bibliotecas Penitenciárias, não só como direito humano ou acesso à informação, mas como 

espaço que facilite uma experiência de leitura ajudando “a aliviar a pena, a ansiedade e a 

insatisfação dos internos, ademais de que estimulam sua criatividade e imaginação, (…) como um 

instrumento comum de reabilitação” (s/ p.). Citando Medrado, Román (2020a), deixa claro que a 

biblioterapia faz-se um “espaço transicional ou uma ponte para a sensação de liberdade e a 

possibilidade de habitar outros mundos diferentes que permitem enriquecer a própria vida com 

novas situações” (p. 126). Em entrevista a Losada (2020), Román menciona que as neuroses 

noogênicas são tratadas na Logoterapia com o reorientação para o futuro e a valorização dos 

aspectos positivos da personalidade, e por isso a biblioterapia é uma ferramenta de apoio no 

processo: em especial na descoberta de si e na construção de caminhos e possibilidades de futuro. 

Desse modo, o uso da biblioterapia é terapêutico por fomentar a reflexão ativa acerca da existência 

e do sentido da vida, de maneira crítica (Losada, 2020).


Nessa mesma linha, Medrado e Lanosa (2021) defendem que a leitura incentiva maior 

autonomia na vida, enquanto “pode propiciar uma relação mais profunda e significativa entre o 



158

leitor e o texto, uma vez que se efetiva por meio da reflexão e do diálogo provocativo e 

questionador que conduz à reflexão do próprio ser” (p. 163).


Balcunas (2008) concorda com essa ideia, afirmando a necessidade de uma ação 

psicológica preventiva, que se mune da biblioterapia como prática aplicável a todos os públicos, 

incluindo individual e grupal. Para a autora, a nível individual a biblioterapia fomenta a reflexão, o 

autoconhecimento e a autoafirmação, favorecendo o crescimento pessoal, enquanto a nível grupal 

os integrantes reconhecem-se uns nos outros, por meio de partilhas de experiências embasadas nos 

temas abordados pelos recursos biblioterápicos. Esclarece que, mesmo perante a importância do 

vínculo grupal (que emerge da empatia, congruência e aceitação positiva e incondicional entre os 

integrantes do grupo), a experiência individual da leitura gera diferentes sinais, que revelam 

possibilidades de realização de valores de criação, vivência e atitude para cada pessoa, contribuindo 

para a recuperação do sentido de vida dos pacientes. Nesse sentido, a metodologia utilizada na 

biblioterapia em grupo é composta pela leitura de uma obra que será discutida entre todos os 

participantes, levando em consideração as experiências e opiniões individuais, que devem ser 

aceitas incondicionalmente e livres de julgamentos.


A maioria dos textos abordados até agora oferecem insumos com o que designam de 

biblioterapia, usando a letra escrita. Há, contudo, um grupo que utiliza “metáfora visual” 

(Schulenberg, 2003, p. 37), filmes como “cinematerapia”, um poderoso mas subutilizado recurso, 

que melhora a comunicação, permite a construção de otimismo e estratégias de enfrentamento e 

facilita insights e crescimento terapêutico (Schulenberg e Niemiec, 2011, p. 400), em especial se 

usados o que Schulenberg (2005) designa de “filmes significativos”. Para Schulenberg e Niemiec 

(2011), filmes provém um meio para enfrentar questões existenciais,


à medida em que o espectador identifica com personagens e segue uma história e, ao 

mesmo tempo, pode provê uma avenida para escapara à morte porque sabe que são apenas 

numa tela (Gibson, 2001). Filmes desempenham um papel importante de reforçar e 



159

perpetrar equívocos (…), filmes amiúde nutrem medos desnecessários e apoiam atitudes 

insalubres(…). Ao mesmo tempo, provêem uma oportunidade de desafiar atitudes (p. 388).


Por isso, Shculenberg (2005) afirma que tais filmes são importante por causa de sua 

característica natural de “inspirar pessoas” (p. 86), seja por meio da experiência de sua “qualidade 

estética” (Schulenberg & Madsen, 2005, s/ p.), seja porque têm o potencial de comunicar sobre a 

condição humana (Schulenberg & Niemiec, 2011). A Logoterapia é então um método adequado 

para analisar filmes (Schulenberg & Niemiec, 2011), uma vez que usa metáforas para acompanhar a 

crescente compreensão dos clientes sobre assuntos existenciais específicos (Schulenberg, 2005).


Ao longo de textos escritos ou co-escritos por si, Schulenberg propõe algumas 

possibilidades do uso da técnica. Fala dos pacientes criarem filmes baseados em suas experiências 

pessoais, incluíndo no enredo o planejamento de pontos significativos de suas vidas (Schulenberg, 

2005), descrições de “versões alternativas” de si mesmos (Schulenberg, 2003, p. 38), e até a 

produção completa, como a escolha de um título para o filme, seu orçamento (baseado em quanto 

dinheiro têm ou qual valor atribuem às suas vidas), o gênero, o elenco, e até uma possível 

continuação para o filme (Schulenberg, 2003).


Outra opção, porque “filmes têm a habilidade de ensinar aos clientes que não estão sós”, 

enquanto tocam na dimensão espiritual de quem assiste (Schulenberg, 2003, p. 37), é orientar 

pacientes a assistirem filmes. Para isso, Schulenberg e Niemiec (2011) propõem a criação de um 

simples protocolo que envolva conceitos centrais, a escolha acertada de filmes e espaço de 

discussão de questões exploradas pelas obras. Para isso, Schulenberg (2003) recomenda terapeutas a 

estarem atento ao próprio estilo pessoal, escolhendo filmes apropriados a interesses e/ou 

necessidades de seus pacientes (quando estes para tal estiverem prontos), inclusive vendo-os antes 

de recomendar; e, por sua vez, os pacientes devem ainda ser instruídos a pausarem os filmes quando 



160

alguma ideia emergir, registrando-as para a terapia, quando o terapeuta poderá conduzir novas 

questões reflexivas.


Para Melton et al. (2005), as pessoas conseguem compreender melhor conceitos da 

Logoterapia e, por isso, Schulenberg (2005) vê a técnica, entre outras coisas, como importante para 

trazer a uma audiência maior o conceito e vontade de sentido e, por isso, obras como Homem 

Aranha 2 (de Sam Raimi) fazem-no pensar sobre crise de identidade provocada por uma vontade de 

sentido frustrada, na qual o protagonista “luta com quem acredita que deveria ser e quem gostaria 

de ser” (Schulenberg et al., 2005, s/p.). Para o autor (Schulenberg, 2003) é também sobre “encontrar 

sentido no passado, e estabelecer prioridades para o futuro” (p. 40) e, mesmo que “o tempo 

persegue a cada um e nós, mas a criatividade, quando apropriadamente alcançada, é uma arma 

formidávle contra” a ausência de sentido (Schulenberg & Nassar, 2006, s/ p.).


Schulenberg (2003) adverte ainda sobre limitações que devem ser consideradas, já que a 

maioria das publicações sobre o tema é descritiva, certos filmes podem trabalhar melhor com certas 

populações ou demandas, muitas obras não possuem representação étnico-racial e ainda há a 

questão de pessoas com visão limitada. Por isso, pesquisa empírica faz-se necessária, por exemplo, 

mensurando respostas fisiológicas, ou avaliando o momento adequado de se recomendar um filme. 

Há também que se ter cuidado com a representação negativa de personagens, não deixando que 

pacientes sintam que o terapeuta está fazendo alguma comparação entre ambos. Melton et al. (2005) 

complementa que pode haver ainda preconceitos, já que “algumas pessoas podem descartar a 

informação [advinda de filmes] ou tomá-la com menos seriedade” ou que “filmes não representam a 

vida diária ou a pessoa média, e portanto podem não ter tanta relevância pessoal” (p. 91).


Outras publicações mantêm essa relação entre literatura, filmes e produções audiovisuais 

no geral, com o objetivo de explicar conceitos da Logoterapia. Silva (2022), por exemplo, faz o 

paralelo de conceitos como o autodistanciamento e a intenção paradoxal, com o filme Encanto. Por 

meio da relação entre conceitos da Logoterapia e personagens do filme, por mais que não se afirme 



161

que essa era a intenção dos roteiristas e diretores, Silva (2022) utiliza essa produção para ilustrar 

alguns conceitos da abordagem. A análise de filmes a partir da Logoterapia também foi interesse de 

outros pesquisadores, como Matoso (2021) e Oliveira (2018) por meio da análise do filme A Vida é 

Bela, Costa e Cunha (2021) e Dias Júnior (2021) com o filme Melancolia.


Menezes (2019) e Beserra e Reis (2019) seguem a mesma lógica de análise das histórias, 

usando elementos da Logoterapia, usando as obras literárias O Senhor dos Anéis e Hamlet, 

respectivamente. Isso nos demonstra que filmes ou livros podem funcionar da mesma forma para 

abordarmos questões existenciais.


Há uma diferença para muitos autores entre receber uma obra e refletir sobre ela, ou criar 

a sua própria obra e aí sim acerca dela falar e refletir. Ascencio (2002) discerne-as entre 

escritoterapia e biblioterapia, mas dá a entender que os fenômenos são similares, já que não pode 

ser um trabalho intrusivo do terapeuta mas deve buscar alcançar o interior da pessoa, reduz a 

resistência e identifica a direção para a mudança, enquanto oferece flexibilidade, e fomenta a 

independência.

Sobre Autotranscendência e do Autodistanciamento

Tudo isso faz pensar que as histórias, de uma ou outra forma, conectam-se à dimensão 

noética, com as suas “dinâmicas de autodistanciamento e autotranscendência” (Bruzzone, 2024, s/ 

p.). Então, surge a indagação: estamos vendo nelas uma oportunidade de autotranscendência ou de 

autodistanciamento? Ceylan (2022) diz que a meta do processo de contar e ouvir histórias ou 

poemas é para desenvolver ambas as capacidades e, assim “alcançar essa espécie de ‘autenticidade’ 

que é um dos conceitos-chave que a Logoterapia enfatiza” (p. 74).

Khatib (2018), parece apontar para o mesmo caminho, quando diz que “As histórias dão 

um sentido transcendente de nossas condições e dimensões e intervêm na promoção do 

autodistanciamento e da autotranscendência” (p. 23). Diz que “através da exposição de contos é 

possível promover o autodistanciamento” (p. 14), ao mesmo tempo que pode “estimula[r] a 



162

autotranscendência” (p. 24). Caram (2023) parece concordar quando diz que na clínica logoterápica, 

“o indivíduo acessa sua dimensão noética (…), proporcionando o autodistanciamento e 

autotranscendência e, possibilitando novas perspectivas e mudanças” (p. 20). Já Moraes (2019) 

aponta que verificou a autotranscendência e que, com isso, “a história de vida transformada em mito 

perdeu sua força paralisante” (p. 13), tendo sentido dificuldade na manifestação do 

autodistanciamento, já que em seu trabalho, “as pessoas não conseguiam descolar-se das próprias 

histórias que haviam se acostumado a repetir em diversos atendimentos de saúde mental. Quando 

falávamos em refletir sobre uma história, o máximo que obtínhamos eram relatos de situações 

vitimizantes ou persecutórias que os pacientes haviam vivido” (p. 18).


Ao que parece, não há consenso na Logoterapia. Alguns dizem que as histórias são 

eficazes porque trabalham a autotranscendência (Balcunas, 2008; Côrrea, 2023; Pintos, 2017), com 

Menezes (2019) sugerindo que a literatura seja um caminho de expressão da autotranscenência e 

Girons e Lombardi (2018) mais enfáticas dizendo que a obra literária é, já em si, autotranscendente 

e um convite para sair de si mesmo e ver o que passa com o outro e, portanto, em certa medida, 

perpetuando a própria humanidade.


Outros, como é o caso de Medrado e Lanosa (2021), relacionam seu trabalho sobre leitura 

com o autodistanciamento já no título, para depois afirmar quase tautologicamente que “Esse 

distanciamento do leitor favorece o desenvolvimento de capacidades noéticas, em especial, o 

autodistanciamento” (p. 161). Del Río (2013) justifica a presença de autodistanciamento no método, 

justamente porque, como na arte, a biblioterapia consegue “fazer com que as pessoas possam 

distanciar-se de sua situação e lhes permita revisar sua existência e seu si mesmo, podendo 

encontrar novas formas possíveis de enfrentar situações e de encontrar sentido” (p. 223).


Talvez por isso de Barbieri Sabatino (2009) nos ofereça uma reflexão mais completa ao 

dizer que seu projeto visa gerar um espaço de busca por um sentido autotranscendente para cada 

pessoa, com reflexões que nos permitam distanciarmo-nos de nós mesmos, colocando-nos no lugar 



163

das personagens, com a escrita implicando também um processo que pode favorecer o 

autodistanciamento. Mas o consenso continua não existindo!


Sobre os Conceitos de Biblioterapia e Narrativa


Se formos para outros conceitos, tantas vezes mencionados nesses trabalhos, como 

Biblioterapia, também vemos definições distintas. Pintos (2007, p. 19) define-o como “a utilização 

terapêutica do livro, mas tomando por tal (livro) não só e estritamente ‘um livro’, mas estendendo a 

idéia a toda letra escrita, seja ela prosa, poesia, canções, aforismos, reflexões” (p. 19), e Ascencio 

(2002) explicando-o como “a utilização terapêutica de toda letra escrita como: poesia, canções, 

aforismos, reflexões e frases célebres” (s/ p.). Já Balcunas (2008) oferece uma explicação mais 

humanista: “Biblioterapia é a leitura de todo material bibliográfico com fins terapêuticos. A 

biblioterapia não é psicoterapia. Na psicoterapia se produz um encontro entre o paciente e o 

terapeuta e na biblioterapia o encontro é entre o leitor e a leitura” (p. 4).


Del Río (2011) tem uma visão mais tecnicista, afirmando que ela “permite modificar 

comportamentos através del autoconhcimento, utilizando questões cognitivas e emotivas das 

pessoas que recebem, para obter uma modificação em sua condcta” (s/ p.). Aguinaldo e Guszman 

(2014) falam que serve para “ajudar o leitor a crescer autoentendimento e resolver assuntos da vida” 

(p. 33). E Silva (2022), fala que ela “nos coloca em contato com cenários diferentes sobre os quais 

podemos refletir e pensar em atitudes. Além disso, nos permite interpretar comportamentos de 

outros personagens, dotando-os de significado” (p. 2).


Outros autores tentam oferecer visões mais detalhadas. Román (Losada, 2020), por 

exemplo, diz que a biblioterapia


consiste em brindar apoio emocional a um indivíduo através da leitura e dos livros. Mas 

ampliando este conceito, para mim a biblioterapia é um processo de interação com os livros 

e por extensão com outros textos que encerram um conteúdo convocador, que permite a 

uma pessoa recriar e encontrar em si conteúdos que dão sentido à sua vida ou que 

funcionam como mecanismos para sanar aspectos psíquicos (p. 214).




164

E Bruzzone (2011) que inclui várias facetas da Biblioterapia:


Desde o diário interior até o diário a duas mãos, desde o autoidentikit [sic] até a carta a si 

mesmo, desde completar uma história até uma narração imaginária, desde a escrita dos 

sonhos até a reflexão autobiográfica que nasce da leitura de contos ou outros escritos (p. 

210-211).


Já o conceito de narrativa não é definido por nenhum dos autores. Mencionado em ao 

menos 10 textos, de uma única vez (Miguez, 1997; Román, 2020a) a 31 vezes (Herrmann, 2016), o 

termo jamais é explicado, carecendo portanto uma definição acerca.


Algumas Reflexões a Partir a Presente Revisão


Citando o próprio Frankl (2015), há uma “imensa responsabilidade social que recai sobre 

os escritores” (p. 110). Como então, poderemos nós escrever sobre Literatura e ilibarmo-no da 

responsabilidade social de explica-la? Como ele mesmo diz, a mensagem transmitida transforma o 

meio, portanto, as definições transmitidas influenciarão a própria ciência. A linguagem e, por ende, 

a comunicação são então expressões da dimensão noética, com o ser humano voltando-se “sempre” 

a algo que não si mesmo (p. 107). E o que aqui, vários autores, com várias definições chamam de 

biblioterapia nada mais é que o uso de histórias para que as pessoas que as recebem consigam 

expressar uma realidade, “mais que mera autoexpressão” (p. 106).


Para Frankl (2015) há apenas uma escolha:


Com efeito, os homens que passaram pelo inferno do desespero, através da aparente falta de 

sentido da existência, são precisamente aqueles que podem oferecer aos outros homens, 

como um sacrifício, seus sofrimentos. É justamente a autoexpressão de seu desespero que 

pode ajudar o leitor — igualmente atingido pelo sofrimento de uma vida sem sentido — a 

superá-lo, mesmo que seja mostrar-lhe que não se encontra só. Em outras palavras, ajudá-lo 

a transformar seu sentimento de absurdidade em sentimento de solidariedade (pp. 

108-109).




165

Aquela obra literária que “se limita a uma mera autoexpressão ou se contenta com um 

expressar de si — um exibicionismo literário que não diz nada — é que traz à tona a expressão de 

seu sentimento de vazio e falta de sentido” (Frankl, 2015, p. 108). Então, há uma escolha, mas duas 

possibilidades para a Literatura: alimentar o sentimento de absurdidade (e nihilismo, se tivermos a 

infelicidade disso) ou alimentar o sentimento de solidariedade (e algo mais, se tivermos sorte apesar 

de tudo).


Para Frye (2017), há três níveis de pensar e linguajar. O primeiro que se manifesta em 

monólogos de conversas corriqueiras de como está? sem querer saber a resposta, e que serve apenas 

para marcar “a diferença entre o eu e tudo o mais”, usando “consciência e perceptividade”, 

chamado pelo crítico literário de “linguagem da autoexpressão” (p. 18). O segundo é a linguagem 

técnica ou profissional “de senso prático” (p. 19), compartilhada socialmente por um grupo de 

pessoas, a linguagem de um texto que será lido por pessoas que compartilham as mesmas crenças, a 

linguagem de um grupo de certa coloração partidária que sempre concorda entre si, porque, como 

diz a linguagem popular, fala a mesma língua. A terceira é do escopo da Logoterapia e Análise 

Existencial. E não sabendo se Frankl e Frye interagiram, é nessa que ocorre o presente trabalho. Se 

nos é evidente a relação entre ler e escrever, Frankl (2015) oferece uma relação entre o escrever que 

nasce do falar e do falar que nasce do pensar — ambos que se relacionam numa busca por um 

sentido. Esse é o nível que Frye (2017) designa de “nível da imaginação, que produz a linguagem 

literária dos poemas, peças teatrais, romances” (p. 19), a mesma imaginação que faz com que tantos 

cientistas busquem soluções para tantas questões, a mesma imaginação que é atiçada na contação de 

uma história pelas dimensões noéticas de quem conta e quem recebe a história.


É aqui, neste terceiro nível fryeiano que este trabalho tem sido e continuará sendo 

desenvolvido. No nível que permite o diálogo entre arte e ciência e nasce a StoryTherapy outrora 

abordado. É nas palavras de Frye (2017) que encontramos a derradeira e unívoca reflexão:




166

A ciência parte do mundo onde temos de viver, aceitando seus fatos e tentando explicar 

suas leis. A partir daí, ela move-se em direção à imaginação: torna-se um construto mental, 

o modelo de uma maneira possível de interpretar a experiência. Quanto mais longe vai 

nessa direção, mais tende a falar a linguagem da matemática, que é, com efeito, uma das 

linguagens da imaginação, tal como a literatura e a música. A arte, por sua vez, parte do 

mundo que construímos, e não do mundo que observamos. Ela começa com a imaginação, e 

então dirige-se para a experiência comum — isto é, procura fazer-se tão convincente e 

reconhecível quanto possível (p. 19).


Figura 18


A relação entre imaginação e ciências e artes (Frye, 2017)


A partir da leitura dos textos mencionados, percebemos que precisamos estudar as 

histórias em contexto de Logoterapia e Análise existencial porque não é algo sistematicamente 

estudado e compreendido. Os termos não são claros nem unívocos e, por isso, carecemos de um 

temo, optando por StoryTherapy.


Os pacientes que são atendidos por meio dessa técnica precisam de profissionais que 

saibam usá-la e, para tal, serem treinados para tal. Assim, esta revisão faz-se útil para a capacitação 

de profissionais e seu trabalho clínico mais eficaz, com esclarecimento sobre materiais a usar, 

quando e como fazê-lo, metodologias aplicáveis e até como fazer a adaptação ao público que recebe 

a técnica.


Os dados coletados, por sua vez, demonstram que muitos autores diferem se a técnica tem 

a ver com receber uma obra e sobre ela refletir, ou se cabe ao paciente criar a sua própria obra e 



167

dela falar e refletir. Tampouco há consenso sobre se ela se faz valer da autotranscendência ou do 

autodistanciamento e em que medida ou como isso ocorre.


É ainda visível que apesar de haver muitas pessoas pesquisando o tema, e com o passar 

dos anos mais pessoas, poucas pesquisas existem e pouco diálogo entre seus pesquisadores, 

provocando a necessidade de ampliar esse rede para trocas mais eficazes. Isso também é 

confirmado pelo facto de se usar literatura cinzenta ou livros e poucos artigos empíricos.


Se, como foi dito anteriormente, leitores assíduos tendem a ser pessoas mais felizes 

(Lukas, 2002), não podemos perder a fé no StoryTherapy, e precisamos vencer a relutância da 

sociedade na leitura reflexiva e até crítica (Batthyány & Lukas, 2022, p. 93), para que não se veja 

mais a técnica como mais uma “coisa do passado” (Batthyány & Lukas, 2022, p. 95).


A presente revisão comprova, por meio de reflexão de vários autores (da sua vasta 

maioria) que a técnica se associa com firmeza aos atributos e conteúdos da dimensão noética. Com 

isso, a presente Tese, como um todo, opera por meio terceiro nível de pensar e linguajar de Frye 

(2017): o da imaginação. Ela sai de dois lugares em simultâneo: do mundo onde vivemos e do 

mundo que construímos, indo para a ponte entre eles, para o local convincente e reconhecível, onde 

mais que biblioterapia, o StoryTherapy é o espaço do encontro imaginativo, onde a dimensão 

noética se ativa ao seu máximo e a pessoa redescobre sua liberdade e responsabilidade, em busca de 

um sentido para a sua situação presente, seu futuro, seu passado ou, até, sua vida, por meio da 

criatividade de pacientes e terapeutas, usando histórias numa relação dialógica.




168

CAPÍTULO III — ESBOÇO DE UMA LOGOTEORIA 

DAS HISTÓRIAS




169

Esboço de uma Logoteoria das Histórias


Como já exposto, o presente estudo debruça-se sobre histórias e sua aplicação em contexto 

de terapia familiar, no contexto epistemológico da Logoterapia e Análise Existencial. Para 

enriquecer o estudo, ele bebe de várias culturas, para enriquecimento cultural e reflexivo sobre o 

papel das histórias.


Ao mesmo tempo, ao longo do presente trabalho, temos notado a necessidade de esclarecer 

conceptualmente o que são Narrativas, Histórias e Metáforas e se há pontos de intersecção entre 

esses conceitos que muitas vezes se confundem.


Após isso, torna-se necessário compreender elementos nucleares das histórias, e como eles 

operam em contexto da prática clínica, em especial uma prática que perpasse várias possibilidades 

culturais.


É importante lembrar que há muitas teorias para justificar como esses elementos operam 

em contexto terapêutico. Contudo, como visto anteriormente não há propostas teóricas que 

expliquem o fenômeno e menos ainda substratos dentro do arcabouço familiar. Considera-se aqui 

que a Logoterapia, por seu foco tridimensional, oferecerá a base teórica para o tema, permitindo que 

pesquisadores e suas pesquisas futuras possam confirmar ou infirmar a aplicabilidade da teoria e do 

método aqui propostos.


Assim, não se trata aqui, portanto, de confirmar ou infirmar hipóteses; antes de buscar, na 

presente investigação os delineamentos para um arcabouço conceptual sobre as histórias no âmbito 

das relações e da psicoterapia de famílias.


Comunicação, Linguagem, Literatura: e a Logoterapia em Meio a Isto? 
17

Um dos aspectos importantes da teoria de Bühler, além das três funções da linguagem, é 

seu conceito de deixis, ao qual dedica sua principal obra (Teoria da Linguagem), conjugando 

 Pretende-se submeter o presente subcapítulo, com as devidas mudanças e adaptações, à apreciação e possível 17

publicação da revista REVISTA DIÁLOGOS (REVDIA), do Grupo de Pesquisa REBAK e do Grupo de Pesquisa 
REBAK SENTIDOS, inserido no portal de revistas eletrônicas da UFMT.



170

psicologia e linguística para a criação de uma teoria completa da linguagem humana. Derivado do 

grego (deìknumi), deixis significa literalmente “mostrar, indicar” e é aplicado a palavras, palavras 

deíticas, palavras que indicam algo, como pronomes pessoais (eu, tu…), pronomes demonstrativos 

(este, esse, isso, aquele…), advérbios de lugar (aqui, ali…) ou advérbios de tempo (agora, 

depois…). São palavras que podem facilmente ser identificados com a ideia de um dedo que aponta 

(basta considerar todas as palavras exemplificadas e pensar se há um equivalente manual ou digital 

para elas, com uma mão ou dedo apontando a algum local): “o fenômeno da deixis está 

inextricavelmente ligado ao gesto de indicação” (de Vita, 2020, p. 319), como se fossem placas na 

estrada indicando um caminho.


A teoria advém de reflexões de um teórico que lhe é anterior, Philip Wegener (1848-1916) 

que delineia três fundamentos para a análise linguística, a saber: (1) o sujeito que se expressa, em 

situação comunicativa concreta, (2) a natureza intencional de qualquer referência verbal e (3) o 

ouvinte. Para Wegener, há uma interrelação entre emissor e receptor do ato comunicacional que 

permite a construção de sentido (o que aqui chamamos de descoberta de sentido). Nessa concepção 

dialógica, as palavras e frases por elas compostas oferecem apenas pistas pelas quais o receptor 

infere e integra o conteúdo, enquanto se coloca disponível ao mundo por meio de seus impulsos 

pessoais, sensações e sentimentos perante o ato comunicacional. Por isso, o diálogo entre estas duas 

figuras comunicacionais dota a comunicação de propósito e intenção, por meio de uma sequência 

fonética (ou até grafêmica), permitindo o encontro do sentido daquela interação e comunicação 

concreta. Então, é necessário sempre considerar o emissor, o receptor, o propósito de cada palavra 

ou frase, e a situação para permitir o encontro do sentido da relação; e, assim, espera-se que uma 

comunicação eficaz seja aquela na qual o receptor “adapta suas palavras ao ouvinte” e “o ouvinte 

está ativamente envolvido na construção [descoberta] de sentido e, por esta situação, tem que 

integrar pistas transmitidas pelas palavras que são primordialmente ambíguas, e torná-las 

relevantes, para vislumbrar o real sentido sugerido” (de Vita, 2020, p. 320-321).




171

Bühler emerge a partir deste ponto, classificando dois campos, nos quais signos adquirem 

sentido: (1) o campo deítico com palavras deíticas (sobre as quais nos deteremos um poucos mais) e 

(2) o campo simbólico como palavras nomeadoras, nas quais os nomes atuam como símbolos para 

atingir uma precisão maior do sentido da comunicação.


As palavras deíticas de base ou “o ponto de partida das coordenadas” como Bühler (2020, 

p. 179) as nomeia, são as palavras aqui, agora e eu. A partir delas todas as outras palavras deíticas 

emergem, já que para a deixis, o ponto de partida é sempre sensorial-perceptual ou, como podemos 

chamar na presente Tese, de ordem do biológico ou físico. Arriscaríamos em dizer que a famosa 

música de Manu Chao (2001), La primavera, na qual o cantor pergunta insistentemente ¿Qué horas 

son, mi corazón?, é uma música deítica (ao menos em seu refrão), tentando definir o momento no 

qual se vive, e o local no qual se encontra e quem é a pessoa que narra/canta a música. O mesmo 

ocorre com uma passagem tantas vezes mencionada por Frankl em suas obras: há cerca de dois mil 

anos aproximadamente, um dos grandes fundadores de uma das principais escolas que estudam o 

Talmúd, Hillel, tinha adágio provocativo Se eu não faço, quem fará? Se não faço agora, quando 

farei? Mas, se eu faço apenas para o meu bem-estar, o que sou eu? (Frankl, 2022, p. 56). A primeira 

parte da pergunta sobre a palavra deítica Eu, que assume a responsabilidade (marcando o 

protagonista da ação). A segunda sobre a unicidade e irrepetibilidade do momento e da palavra 

deítica que o representa Agora (que marca a instantaneidade do tempo/momento). E a terceira e 

última pode parecer de novo tratar-se de Eu, mas é sobre Aqui (marcando o local), porque o que eu 

fizer agora não é sobre mim, é sobre o mundo, é sobre o poder de influência de cada ação nossa. 

Afinal, “linguagem pode ser concebida como forma de ação” (de Vita, 2020, p. 320).


Assim sendo, entre Eu e Tu — mais que palavras, dois conceitos deíticos — ocorre a 

autotranscendência tantas vezes descrita por Frankl, no movimento de Aqui para Aí — outros dois 

conceitos deíticos — ocorre o autodistanciamento mencionado na Logoterapia, e entre Agora e 

Depois ocorre o movimento o tempo, a tensão entre onde estamos agora e onde deveríamos estar no 



172

futuro. Esse movimento constante só é possível na medida em que há liberdade para se chegar onde 

se deveria chegar, conforme a figura abaixo.


Figura 19


Síntese da teoria de Bühler, sobre conceitos deíticos


Palavras deíticas devem cumprir três papéis: (1) conduzir o interlocutor a algo (objetos, 

fatos, reflexões…) num contexto comunicacional específico, (2) melhorar e/ou integrar sua 

orientação em situações concretas e (3) ancorar a comunicação em uma realidade concreta.


E para cumprir seus papéis, há três caminhos. O uso das anáforas, o demonstratio ad 

oculos e o Phantasma. “O fator anafórico” (Bühler, 2020, p. 173) é, do ponto de vista psicológico, a 

ideia que ambos emissor e receptor têm ante si uma comunicação que flui, com elementos que 

apontam para aspectos a posterior e a priori, respectivamente, as que são antecipadas (catáfora) ou 

rememoradas (anáfora). São palavras ou locuções como aquele que, remetendo a ideia já dita ou 

antecipada. Em poesia, anáfora é a repetição da mesma informação em versos seguidos, como no 

caso do poema de Fernando Pessoa: “Quem tem alma não tem calma. // Quem vê é só o que vê, // 

Quem sente não é quem é” (Fernando Pessoa, 1930). A anáfora é uma ideia que se repete para frisar 



173

uma posição, no caso, que há alguém relevante ao conteúdo completo do poema. No caso do uso 

anafórico de palavras deíticas, os envolvidos na comunicação como que enxergam aquilo que é 

relevante, que é o conteúdo completo da mensagem expressa.


Já na demonstratio ad oculos (latim para demonstração aos olhos), estamos talvez falando 

em “identificar algo presente no campo da percepção comum a ambos, algo que pode assim ser 

encontrado com o olho e o ouvido externos, pois está presente no campo perceptivo comum” 

(Bühler, 2020, p. 177). Talvez se possa afirmar que sejam as palavras deíticas da dimensionalidade 

psicofísica, com Aqui e Ali, Eu e Tu como exemplos, nos quais basta usar elementos pré-

linguísticos comuns a primatas ou crianças humanas, como o apontar o dedo.


Por fim, as Deixis am Phantasma (deixis em fantasia ou imaginação) é a condução ao 

“reino do ausente recordável” ou “da imaginação construtiva” (Bühler, 2020, p. 177) ou do “espaço 

imaginado” e “o reino do ‘em algum lugar’” (Bühler, 2020, p. 178), que mesmo usando as mesmas 

palavras deíticas de antes, convida para o uso do “que comumente é chamado de olho ou ouvido 

‘interiores ou ‘espirituais’” (Bühler, 2020, p. 177). Aqui não há mais:


[a] seta formada pelo braço estendido do falante, para encontrar algo lá; não pode usar a 

qualidade espacial de origem da voz para encontrar o lugar de um falante aqui; tampouco 

hoje na linguagem escrita a característica vocal de um falante ausente, que diz eu (Bühler, 

2020, p. 177).


Apesar de baseado no demonstratio ad oculos, Phantasma é uma operação criativa e 

produtiva e não meramente reprodutiva (de Vita, 2020), é sobre objetos, narradores ou mundos 

ausentes aqui. É a ideia transmitida em “há muito tempo, numa galáxia muito, muito distante” de 

Star Wars (Lucas, 1977) ou em Era uma vez em um reino muito distante, de vários contos de fadas. 

E aquele que usa essa ferramenta necessita, muitas vezes, regressar “a algo presente” (Bühler, 2020, 

p. 178), ao agora e, a partir daí navegar pela memória imaginada do passado ou pelo sonho 

imaginado de futuro. Afinal para falar do outro mundo imaginado, necessita tirar as âncoras do 



174

mundo fáctico. Desta forma, pode-se inferir que Phantasma está no mundo do noético, já que é 

sobre um novo “aqui intuitivo” (de Vita, 2020, p. 325).


Assim, o apontar com o dedo, auxiliando o demonstratio ad oculos torna-se, em 

Phantasma, um apontar “dentro da imaginação” (Bühler, 2020, p. 186). No demonstratio ad oculos 

temos o “agora perceptivo” (Bühler, 2020, p. 185), em Phantasma temos o deslocamento para 

outros possíveis agoras. E há aspectos principais, espécies de deslocamentos, para que uma deixis 

fantásmica ocorra. Se pensarmos na expressão turca, erradamente apropriada por Francis Bacon em 

seus Ensaios, encontramos um exemplo fascinante (e até visual) disso: Se a montanha não vem a ti, 

deves ir tu à montanha. Na primeira oração a montanha não vem a ti, fala-se de um objeto 

imaginado que se desloca para a pessoa; temos a memória eidética atual e se consegue imaginar um 

objeto ausente e até seu comportamento perante esse objeto. Já na segunda oração deves ir tu à 

montanha, a pessoa é deslocada na imaginação para a montanha imaginada. Não é sobre o que se 

percebe, mas sobre o que se sente. Há, ainda, uma terceira opção, tanto a montanha como tu 

mantêm-se na mesma posição, e tu enxergas a montanha, e nada mais! Este é o mundo dos contos 

de fadas: tu e o local imaginado encontram-se onde estiverem, tu aqui e o local imaginado lá, mas tu 

enxergas o local imaginado com os olhos interiores, numa experiência que é, segundo Bühler 

(2020), instável e transitória, já que é um Lá que não se vê com os olhos que estão no corpo. Há 

uma espécie de “deslocamento para uma atitude fictícia” (Bühler, 2020, p. 190), “um jogo sutil de 

deslocamentos” (Bühler, 2020, p. 191), sem uma montanha que simplesmente aparece ou uma 

mudança abrupta de posição do Tu, mas um deslocamento imaginativo e fantasioso, comum nas 

crianças que não discernem entre fantasia e realidade, ou em adultos que se deixam encantar por 

histórias fictícias.


A comunicação tem na linguagem sua forma especializada, e a linguagem tem na literatura 

a sua forma especializada, com as relações ou estruturas verbais influenciando o sentido da 

narrativa. Assim, comunicação, linguagem, literatura, gramática e logoterapia são entrelaçadas, e 



175

desse entrelaçamento se podem compreender, a partir de suas respectivas estruturas, os motivos 

subjacentes a tanto fenômenos humanos como fenômenos literários. Em 1867, Hans von Wolzogen 

fala, em seu Leitfaden (literalmente guia, manual) da ópera Der Ring des Nibelungen, pela primeira 

vez sobre os vários motivos na ópera: servidão ou tratado, entre outros. Parecia que Wagner 

enfatizava a flexibilidade desses motivos com base nos efeitos emocionais dos conjuntos de 

elementos que compunham sua obra. Em síntese, a melodia, a harmonia e/ou o ritmo, as figuras 

centrais e até características significativas da obra são elementos que influenciam cada aspecto da 

própria estrutura artística da obra.


A Romântica de Bruckner é um exemplo deste fenômeno de entrelaçamento. Frankl cita-o 

algumas vezes, associando-o ao filme Atlantik (Dupont, 1929), equivocadamente conhecido à época 

por muito s como Titanic, inclusive registrado nas obras de Frankl com esse título. Conhecida 

também como a Quarta Sinfonia de Bruckner, a obra é famosa, entre outros motivos, por ter ao 

menos sete versões, com pelo menos três delas desenvolvidas pelo seu próprio compositor, num 

período de pelo menos 26 anos (de 1874 a 1890). Cada mudança, com substituições completas do 

terceiro movimento e recriações do final, conduzia a mudanças significativas em toda a obra. O que 

o Problema de Bruckner, como é conhecido, ensina é, entre outras coisas, que a mudança de 

estruturas musicais influencia a compreensão do sentido completo da obra. O Problema remete aos 

desafios que a existência de edições e versões contrastantes de suas sinfonias oferecem ao público. 

Algumas das suas obras são tão complexas que reza uma espécie de lenda entre músicos que são 

impossíveis de performance, e por isso foram várias vezes revisitadas. Assim, o público não só deve 

escolher a versão que prefere, como o sentido predileto, já que não há uma versão definitiva.


O mesmo ocorre com histórias que sofrem mudanças ao longo de épocas e culturas, com 

traduções de poemas, ou mesmo com uma história ou poema que não foi traduzido. Cada um lerá e 

compreenderá de uma forma distinta. Anteriormente mencionamos o relato de Frye (2017) sobre o 

poema de William Blake, “A rosa doente”, por Hazard Adams à sua turma de 60 estudantes.




176

Ó Rosa, estás doente,


Esse verme invisível


Que pela noite voa


Na tormenta horrível,


Descobre tua cama


De júbilo carmim.


Seu amor obscuro


Destrói tua vida assim (Frye, 2017, p. 65).


Apenas um aluno compreendeu a história como tratando de doenças vegetais, os demais 

consideraram-na uma alegoria. Esse aluno, estudante de horticultura. Assim, “o sentido de um 

poema é literalmente seu padrão ou integridade como estrutura verbal. Suas palavras não podem ser 

separadas e atreladas a valores e signos”, pois “todos os valores possíveis de signo de uma palavra 

são absorvidos em um complexo de relações” entre as palavras (Frye, 2014, p. 196). Frye (2014) 

esclarece que há símbolos que são imagens que todas as pessoas poderão reconhecer e, por isso, seu 

poder comunicacional é ilimitado. E, no caso do poema supracitado, para Frye a alusão advém do 

“centro da imaginação literária ocidental” (Frye, 2017, p. 66), a Bíblia. Há, para ele, várias obras 

que nascem a partir do Texto Sagrado da matriz judaico-cristã, da mesma forma que para outros 

povos os Upanishads têm essa influência. Há “símbolos que unem os poemas entre si” (Frye, 2014, 

p. 217) e se não aceitarmos essa relação entre as obras ou poemas diferentes, “é impossível obter 

qualquer treinamento mental sistemático a partir somente da leitura da literatura” (Frye, 2014, p. 

222), ou seja, a leitura da literatura permite o treino mental, apenas quando se compreendem os 

textos dentro de uma realidade que lhes é transversal e não meramente específica a um texto 

isolado. A literatura se relaciona como uma rede, obras se influenciando umas à outras. A 

compreensão desse fenômeno é o nascimento de um espírito de tolerância, seja por tolerar versões 

diferentes da obra, seja por conhecer sobre outros povos e culturas:




177

Uma das utilidades mais óbvias, penso eu, é o inventivo à tolerância: na imaginação as 

nossas próprias crenças são são simples possibilidades, e ainda enxergamos as 

possibilidades das crenças alheias. Fanáticos e preconceituosos raramente tentam tirar 

algum proveito da arte — estão obcecados demais por suas crenças e ações para enxergá-

las como talvez simples possibilidades (Frye, 2017, p. 68).


Por isso, não restam dúvidas, “a literatura é uma técnica de comunicação” (Frye, 2014, p. 

221), talvez a mais adequada em tempos de ódios, dissensões e apatias. Frye (2017) fala do papel de 

uma mente criativa que, insatisfeita com o que vê no mundo, acredita que falta algo e tenta fingir a 

presença desse algo, e que por isso o poeta acaba assumindo uma “reputação de mentiroso 

autorizado” (Frye, 2017, p. 55). E se por um lado, temos o fingir a presença de algo, o poeta 

Fernando Pessoa (1932) propõe o contrário; em sua Autopsicografia escreve que “O poeta é um 

fingidor, (…) Que chega a fingir que é dor [,] A dor que deveras sente”, vindo a fingir o que já é 

real. Margaret Atwood, em suas aulas, traz à tona a relação intrínseca entre ficção e realidade, 

chegando a escrever que seus livros são obras de “ficção, mas o tema e muitos detalhes da narrativa 

gritam bem próximos da realidade” (Atwood, 2011, p. 469).


Com isso, convido a vermos o conto abaixo.


Prometeu, o oleiro que deu forma à nossa nova geração, decidiu um dia esculpir Veritas 

(Verdade), usando suas habilidades para que fosse capaz de regular o comportamento das 

pessoas. Enquanto trabalhava, uma convocação inesperada do grande Júpiter o levou. 

Prometeu deixou o astuto Dolus (Fraude) a cargo da oficina, Dolus havia recentemente se 

tornado um dos aprendizes do deus.


Inflamado por ambição, Dolus usou o tempo à sua disposição para moldar com seus dedos 

ardilosos uma figura com os mesmos tamanho e aparência que Veritas com idênticos 

aspectos. Quando tinha quase completado a peça, que era notável, acabou o barro para fazer 

os pés. O mestre regressou, então Dolus rapidamente sentou em sua cadeira, trêmulo de 

medo. Prometeu estava admirado com a semelhança entre as duas estátuas na fornalha e 

quis fazer parecer que todo o crédito se devia à sua própria habilidade. Portanto, colocou 

ambas as estátuas na fornalha, e quando já estavam completamente assadas, insuflou ambas 

de vida: sacra Veritas caminhou com passos comedidos, enquanto sua gêmea inacabada 



178

manteve-se presa em seu trilho. Tal falsificação, aquele produto do subterfúgio, assim 

adquiriu o nome de Mendacidade (Falsidade) e eu rapidamente concordo com as pessoas 

que dizem que ela não tem pés: uma e outra vez algo que é falso pode começar com 

sucesso, mas com tempo Veritas (Verdade) certamente prevalece (Atsma, 2017).


É como na história acima originada por Ésopo, que brinda com a outra forma que podemos 

discernir a aplicação das histórias: se elas são mais realistas ou fictícias, como Veritas ou 

Mendacidade. Contudo, a linha é tênue. Quando inspirada na realidade, há uma espécie de liberdade 

na literatura para ignorar factos ou até alterá-los, dando ao aquela reputação supra-citada “de 

mentiroso autorizado”. Afinal, palavras como fábula, ficção, ou mito possuem um significado 

“secundário de mentira” e o que importa é que o conteúdo possua uma coerência interna, 

convidando quem recebe a história a aceitar a proposta, não da verdade definitiva, mas da 

conformidade aos “postulados hipotéticos” propostos pelo contador da história (Frye, 2014, p. 193).


É aqui que emerge nossa principal reflexão. O que faz algo real ou fictício é a crença de 

cada um que carrega. Em StoryTherapy (e não só!), pegando o conto acima, há as estátuas com pés 

que movem e se propagam rápido, e as estátuas destituídas de pés que são carregadas por tempos, 

podendo chegar a milhares de anos. É como se cada contador de história carregasse a sua estátua e/

ou cada receptor visse uma estátua. Por isso as mesmas histórias, ainda que com os mesmos 

símbolos, serão sempre contadas cada um de um jeito; e ao entregar a outro contador de história, a 

estátua sofre mudanças, como acontecem com os mitos gregos ao se tornarem romanos e ao serem 

posteriormente incorporados por narrativas da cristandade europeia. Talvez seja essa mesma linha 

de reflexão a que Xavier (2015) nos propõe quando diz que “Contar histórias que significam mais 

do que elas mesmas, histórias que significam outras histórias, escondidas, e brincam com analogias 

e símbolos” (p. 40): elas significam o que a pessoa tridimensional consegue nelas ver.


Frye (2014) fala da imitação ou mimesis. Explica que a práxis é imitada por “histórias ou 

estruturas verbais que descrevem ações específicas e particulares”, e as estruturas narrativas 



179

(mythos) são “imitação secundária da ação” (Frye, 2014, p. 202). E como o pensamento humano 

(theoria) é imitado pela escrita e há uma dianoia ou logos que é uma imitação secundária que “diz 

respeito ao pensamento típico, com as imagens, metáforas, diagramas e ambiguidades verbais a 

partir as quais ideias específicas se desenvolvem” (Frye, 2014, p. 202). Para ele as estruturas 

verbais emulam processos fisiológicos e psicológicos do pensamento. Consideramos aqui, ante a 

tridimensionalidade dos fenômenos, que mais que meras imitações, a comunicação por meio 

literário, é a manifestação de processos noéticos que se relacionam com os processos fisiológicos e 

psicológicos do pensamento e da comunicação. O quadro abaixo resume sua perspectiva acerca do 

assunto.


Figura 20


Elementos das histórias, conforme Frye (2014)


Em síntese, as ações no mundo humano são imitadas, em primeiro plano, por histórias e, 

em segundo por aspectos da estrutura narrativa (acerca dos quais falaremos em ocasião futura), 

organizada temporalmente. E o pensamento humano é imitado pela escrita, permitindo a descoberta 

de um sentido e diversos outros elementos que permitem a coesão e coerência interna da história. 

Para compreender as histórias é necessário, portanto, conhecer sobre estruturas narrativas (unidade 

Forma Matéria Conteúdo

modelador continente

narrativa temporal sentido coeso

mythos (estrutura) dianoia (sentido)



180

estrutural ou matéria) e seus conteúdos e sentido literal (conteúdo), que, quando unidos, Frye (2014) 

designa de forma. É aqui que “fórmulas verbais imitam proposições reais” (Frye, 2014, p. 204), que 

não são envolvidas necessariamente “com os mundos a verdade e do fato, nem necessariamente 

afastado deles”. Há, na verdade, uma espécie de extenso continuum entre realidade e ficção, numa 

distinção de tal maneira tênue, que Frye (2014) afirma ser empírica e até uma ilusão e não uma 

distinção lógica ou racional que possa ser provada — uma distinção noética, arriscaríamos dizer, 

mais que psicológica (cognitiva ou emocional).


Vemos essa dificuldade de distinção e existência de um continuum entre “‘realismo’ 

extremo ou semelhança representativa com a vida” e “o mais abstrato (…) de todos os modos 

literários” (Frye, 2014, p. 261), como no caso do conto egípcio dos Dois Irmãos, onde vemos que:


A esposa de um irmão mais velho tenta seduzir um irmão mais jovem solteiro que vive com 

eles, e, quando este resiste a ela, esta o acusa de ter tentado estrupá-la. O irmão mais jovem 

é então forçado a fugir, com o enraivecido irmão mais velho em seu encalço (Frye, 2014, p. 

261-2).


Estupro, infidelidade, jogos sedutores e intriga fazem desafortunadamente parte da vida 

humana, então “até aqui, os incidentes mais ou menos reproduzem fatos plausíveis da vida” (Frye, 

2014, p. 262), colocando-se a história no extremo fáctico dos processos. Mas… a história muda 

repentinamente, quando:


O irmão mais velho reza para Rá pedindo ajuda, invocando a justiça de sua causa; Rá 

interpõe um grande lago entre os dois irmãos, e, num rompante de exuberância divina, 

enche-o de crocodilos. (Frye, 2014, p. 262).


A história adquire um tom fictício mais forte e, podemos dizer, “uma qualidade abstrata 

literária” (Frye, 2014, p. 262). A mesma história pode, portanto, oferecer uma mimese da realidade 

ou uma versão como que transmutada dela, em maior ou menor grau. A diferença entre uma história 

mimética mais próxima à realidade ou uma que transmuta a realidade é clara, mas onde uma 



181

começa e a outra termina não, já que ambas as possibilidades se entrecruzam constantemente, 

dificultando muitas vezes o discernimento do que é “real” do que é fictício. Por isso, não podemos 

esquecer a clara (ao mesmo tempo complexa) admoestação de Frye (2017) de que “os conteúdos da 

literatura não são nem reais nem irreais” (p. 54). Ao analisar esse fenômeno, Xavier (2015) chega a 

dizer que “uma boa história tem que ser verdadeira, mesmo que totalmente inventada” (p. 29).


Figura 21


O Continuum das histórias em sua relação com a realidade


Mudanças de contexto também influenciam a perspectiva que se tem da obra. Gone with 

the wind, por exemplo, de Margaret Mitchell (1936), que deu origem a um filme que ganhou 11 

prêmios da Academia de Filmes Artes e Ciências (vulgo Oscars) é um excelente exemplo. A obra 

apresenta a região sul, antes da Guerra Civil como uma utopia aprazível de se viver e o Norte como 

as forças de desestabilização de uma tranquilidade sulina, na qual escravizados eram docemente e 

agradavelmente tratados por seus proprietários brancos. O racismo estrutural travestido de beleza é 

hoje visto como, no mínimo, ultrajante. A tendência mimética e a verossimilhança à realidade estão 

presentes no estilo da obra quando foi lançada, com personagens que nos contam “uma história 

crível ou plausível” e até encantadora (Frye, 2014, p. 167). A história, mentirosa ou falsa, é real em 

si mesma. Com os anos, a obra é hoje vista como ficção e até pouco realista, passou de obra 

mimética da realidade a obra que transmutou a realidade. Poder-se-ia dizer que a mesma matéria e 

estrutura, mantém a obra imutável, mas seu sentido, logos ou dianoia mudam e, portanto, até a 



182

percepção de matéria muda por conta dessa nova percepção de conteúdo. Assim, é impossível negar 

duas coisas: primeiro que a produção literária tem dois envolvidos — seu criador e seu leitor (sobre 

isso falaremos em outra ocasião) —, e segundo que “a imitação da natureza [ou realidade] na ficção 

produz não a verdade ou a realidade, mas a plausibilidade” (Frye, 2014, p. 167) e, por isso, em um 

momento a história pode fazer sentido a um público e, em outro, não mais! Afinal, o sentido de algo 

é muito mais que o racional e o emocional!


Aqui estamos falando de um elemento narrativo de alta importância, o ethos. O ethos 

interno da obra oferece informação sobre personagens, cenários e o que é ou não aceitável dentro de 

seu contexto, é a “ficção interna do herói e de sua sociedade”; mas há também a “ficção externa, 

que é uma relação entre o escritor e a sociedade do escritor” (Frye, 2014, p. 168), algo visível na 

preferência de leitores de certas denominações religiosas por C. S. Lewis e uma aversão a Philip 

Pullman ou Salman Rushdie.


Isso, contudo, não influencia a qualidade do autor e sua obra. A obra manifesta algo que já 

estaria latente no contexto sócio-histórico (o mundo ou outras obras literárias que influenciaram, 

consciente ou inconscientemente, o autor) e, por isso, o contador da história seria “uma parteira” 

(Frye, 2014, 220), tal como o terapeuta que usa a maiêutica para fazer perguntas que levem à 

reflexão, de uma estrutura verbal que nasceria de reflexões internas que nem o contador/autor 

saberia discernir em sua consciência. Por isso, a literatura é um processo vivido mais que um 

produto criado (Frye, 2014), onde alegoria e símbolo coexistem com a não-alegoria. Autores 

originais dão à luz às suas obras, sem a intenção de produzir perfeição ou passar uma mensagem a 

seja quem for, são artistas com seus processos criativos, como esclarece o autor de O Senhor dos 

Anéis:


Quanto a qualquer sentido interior ou ‘mensagem’, tem na intenção do autor nada. Não é 

alegórica nem tópica. (…) Outras combinações poderiam ser planejadas de acordo com 

gostos ou perspectivas daqueles que gostam de alegorias ou referências tópicas. Mas eu 

cordialmente desgosto de alegorias em todas as suas manifestações, e sempre fiz isso desde 



183

que me tornei velho e cauteloso o suficiente para detectar sua presença. Prefiro mais 

história, verdadeira ou fingida, com sua aplicação variada ao pensamento e à experiência 

dos leitores. Creio que muitos confundem ‘aplicação’ com ‘alegoria’; mas o primeiro reside 

na liberdade do leitor, e o outro na dominância propositada do autor (Tolkien, 1999, p. vii).


Mas também toda pessoa que lê a obra vê a referência ao ethos externo da obra, e algo com 

ela aprende, porque, como Frye (2017) afirma, há alegorias e símbolos e até alusões. Nossa 

capacidade imaginativa “não conseguiria operar num mundo assim senão nos termos do mundo que 

já conhecemos” (Frye, 2017, p. 32). Então, talvez o que distingue ficção de realidade não é se a 

estátua tem pernas ou não, é se vemos ou não as pernas dessa estátua que nos conta uma história! É 

sobre o mundo que cada um de nós se abre para compreender. E o autor não tem necessariamente a 

intenção de criar “uma relação entre duas coisas”, uma ideia e uma ação (Frye, 2014, p. 205).


Talvez, então, ao invés de buscarmos alegorias, pudéssemos pensar em termos de um 

deslocamento metafórico, onde a montanha ou você podem ir — e isso simbolizaria algo para além 

de uma montanha ou você! Metáforas são declarações que A é B, mas não afirmações que A seja 

realmente B. É uma “analogia hipotética” (Frye, 2014, p. 250). Quando em The Raven (Poe, 2018), 

o narrador fala de “uma escuridão” (p. 18) na qual espreita e discerne um corvo, “um pássaro de 

ébano” (p. 19) que em seus aposentos entrou e ficou “tão somente sentado, sozinho e plácito” (p. 

20) “no pálido busto de Atena” (p. 23), atormentando-o com as célebres palavras "nunca mais”, Poe 

não está falando de uma ave. O poeta nos convida a um deslocamento para vivenciarmos, com ele, 

sua escuridão interior, solitária, pactuada pela sociedade como sem mudança (plácito na 

terminologia do poema). Não é um corvo que o atormenta, mas o deslocamento metafórico que nos 

incita a compreender que se abrimos a hora na hora errada, algo trágico pode sentar sobre nossos 

conhecimentos (o busto de Pallas Atena). Somos deslocados do mundo onde corvos são animais 

para um mundo no qual corvos são, como para o deu escandinavo Odin, representantes do 

pensamento e da memória, ou seja, de dois elementos cognitivos. Somos convidados a ser 



184

deslocados ao mundo do poeta que recebe a triste notícia que ele nunca mais esquecerá seu amor 

(Lenora) e sobre ela pensará e a esquecerá… “nunca mais”. Mas toda “analogia é somente 

hipotética” (Frye, 2014, p. 250). Se contudo olharmos os denominadores comuns, facilmente 

perceberemos a relação entre os vários elementos. A metáfora, assim, é responsável por unir “duas 

imagens individuais, cada uma das quais é um representante específico e uma classe ou gênero” 

(Frye, 2014, p. 251), no caso um um animal e a descrição de uma casa, por um lado, e processos 

humanos internos, por outro.


Frankl (2016) afirma que em processo terapêutico, se queremos que os pacientes tenham 

consciência de sua responsabilidade, em ocasiões “teremos que representar-lhes, por meio de 

metáforas, o caráter histórico da vida e, a par disso, a responsabilidade que o homem nela tem” 

(Frankl, 2016, p. 145). Quando fala de morte e de seu sentido, por exemplo, propõe à pessoa olhar 

para o capítulo da sua vida presente, e ler esse capítulo. Fala de um exame de aptidão que, “mais do 

que um trabalho terminado, interessa aí que o trabalho seja valioso” (Frankl, 2016, p. 147). Outra 

metáfora que utiliza é da desintegração irreversível de átomos, afirmando que se a vida é feita de 

desintegração de átomos, é porque também é feita de integração de moléculas, provocando sem 

dizer, reflexões como: Onde sua molécula se encaixa com outras? Quais são as moléculas que 

valem a pena ser criadas? Quais os átomos que podem ajudar nisso?. O processo subjacente ao 

deslocamento do significado de estruturas verbais a sentidos que não são seus originais talvez seja o 

elo perdido que permite compreender o poder das histórias.


Metáforas fazem parte da vida diária e da linguagem coloquial, a tal ponto que muitas 

vezes não percebemos (Bühler, 2020): as mesas têm pernas e os computadores morrem. “A 

metáfora é uma ajuda na ausência de uma expressão quando nosso vocabulário nos falha” (p. 454). 

Assim, quando a impressão de um fenômeno percebido (dimensão física) conduz à falta de léxico 

para descrevê-lo (dimensão psíquica), a criatividade (dimensão noética) busca elementos de esferas 

distintas que permitam uma associação.




185

Esse processo começou, possivelmente, quando surgiram os primeiros sedentários 

humanos. Quando nômades, bastava mudar seu local quando algo não estivesse correndo bem, 

afinal, “seu medo encontra um escape imediato” (Bühler, 2020, p. 462), mas quando os humanos 

começamos a nos assentar no mesmo local precisávamos encontrar explicações para as coisas que 

ocorriam, fossem boas ou más. Então, “a raiz psicológica da metáfora material” está na “percepção 

das formas naturais disponíveis” (Bühler, 2020, p. 463) para justificar medos e tabus sociais. E 

essas metáforas, provavelmente, se tornaram, em algum momento, uma simples história com 

estrutura verbal e narrativa simples, que evoluiu em diversas culturas a mitos e lendas complexas 

que incluíam muitas histórias com muitas metáforas cada uma. Afinal, a metáfora é um recurso 

linguístico que serve para explicar o que não se compreende, para permitir encontrar sentido onde 

antes não havia.


As histórias são, portanto, a forma mais complexa de metáforas, e as metáforas, em certa 

medida, proto-histórias. Como diz Frye (2014), “todas as imagens poéticas parecem se fundar na 

metáfora” (p. 440), e essas metáforas são os recursos que ajudam a encontrar sentido em meio às 

emoções. Então, seria viável considerar que a mudança possa ocorrer quando novas histórias fazem 

emergir novas emoções e, por conseguinte, novos sentidos?


Cada vez parece mais evidente e inescapável a conclusão que há várias possibilidades de 

sentidos para as histórias. Há uma polissemia que se extrai da literalidade e da alegoria; uma 

polissemia entre a liberdade do escritor em parir sua história e a liberdade do leitor em lê-la à luz do 

mundo no qual vive; uma polissemia entre as épocas nas quais a história vive; uma polissemia entre 

a montanha e o viajante. E essa polissemia se pode resumir num contínuo entre mimetismo da 

realidade e de transmutação da realidade.


E essas possibilidades de sentidos evocam a possibilidades de ethos e mythos, a uma 

perspectiva mais ampla dos elementos contextuais e das estruturas narrativas que dão matéria à 

história, respectivamente. Todas as estruturas verbais são inclusas nas histórias para lhes oferecer 



186

um sem-fim de possibilidades de sentido. Não se trata, portanto, de serem verdadeiras ou falsas, 

mas se seus elementos narrativos estão de tal sorte interconectados que a história faça sentido.


Agora que compreendemos alguns processos das histórias, a psicologia parece adentrar 

exatamente aqui. Há uma relação entre a biografia e obra. Frye (2014) fala que a repetição de 

padrões em um autor é de âmbito da Psicologia. Se um autor começa a usar um padrão que deixa de 

permitir seu crescimento como artista, evidencia-se uma situação com raiz na Psicologia. Mas se 

contemporâneos seguem o mesmo padrão, poderá ser uma convenção social; e se autores de 

diversas eras usam o mesmo padrão, talvez o estilo (estrutura) narrativo seja algo a se considerar. A 

verdade é que “um psicólogo, ao examinar um poema, tenderá a ver nele o que vê em um sonho, 

uma mistura de conteúdo manifesto e latente” (Frye, 2014. p. 235), sendo o conteúdo manifesto a 

matéria e o latente o conteúdo. E tanto a Psicanálise como a Psicologia Analítica tentam, por 

caminhos distintos, encontrar a relação entre elementos dramáticos e psicológicos, mas falham, 

segundo Frye (2014). Porventura o desafio está em ter-se uma teoria psicológica que seja capaz de 

entender a estrutura e compreender o sentido da história, uma teoria que aceite a existência de 

“algum tipo e tensão, até que o possível e o real se encontrem no infinito” (Frye, 2017, p. 256), uma 

teoria que, parafraseando Frankl, permita ver que a qualidade de uma história é baseada num certo 

grau de tensão, entre o que ela conta e o que ela ainda deveria contar, considerando as pessoas que 

representam as palavras deíticas Eu e Tu.


Sobre uma Possível Heurística da Relação Dialógica 
18

Há uma brincadeira de palavras que pode ser utilizada com frequência nas aulas de escrita 

e/ou contação de histórias: todo texto tem um contexto. O contexto no qual a história é contada e 

escutada (o ethos anteriormente mencionado) influencia e é influenciada pela compreensão de quem 

conta e quem recebe a contação. Qualquer que seja o meio — escrito ou cinematográfico ou até 

 Pretende-se submeter o presente subcapítulo, com as devidas mudanças e adaptações, à apreciação e possível 18

publicação para a edição comemorativa dos 100 anos da publicação de Eu e Tu de Martin Buber, da revista 
Phenomenology, Humanities and Sciences - Fenomenologia, Humanidades e Ciências, do Laboratório de 
Fenomenologia e Subjetividade (LabFeno) e da Associação de Pesquisas em Fenomenologia (APFeno).



187

uma contação oral —, não há como negar a influência de um contexto para o texto apresentado. 

Afinal, parafraseando Buber (2003), as palavras precisam aparecer, no mínimo em pares.


Buber (2003) fala de duas “palavras fundamentais”, o “par Eu-Tu” (Buber, 2003, p. 7), 

dizendo que elas vivem em dupla pois uma não pode ser proferida sem a presença da outra. O autor 

prima pela importância de não coisificar pessoas, pois “o objeto” torna-se “a paragem, a cessação, a 

interrupção, o endurecimento, o isolamento, a ausência da relação, a falta da presença” (Buber, 

2003, p. 17). Sua proposta está numa “essencialidade” que “gera a linguagem” (Buber, 2003, p. 10), 

numa relação de encontro, que transforma o sujeito gramatical “eu” e o objeto gramatical “tu”, em 

uma “palavra fundamental Eu-Tu”, sem a qual não é possível haver experiência (Buber, 2003, p. 

10), nem relação, uma vez que “relação é reciprocidade” (Buber, 2003, p. 12):


A palavra fundamental Eu-Tu só com o ser pleno pode ser proferida. A concentração e a 

fusão num ser total nunca pode ter lugar através de mim, nunca pode ocorrer sem mim. 

Torno-me Eu no Tu; ao tornar-me Eu, digo Tu.


Toda verdadeira vida é encontro (Buber, 2003, p. 15).


O que Buber (2003) convoca é a compreensão de que no diálogo real não há planos ou 

“antecipação” e “saber prévio”, nem “fantasia” ou “avidez” (Buber, 2003, p. 16), há apenas a 

vivência no presente, enquanto se nada “na torrente da universal reciprocidade” (Buber, 2003, p. 

20).


Essa visão, que ao longo dos anos tornou-se conhecida como dialógica não pode, contudo, 

negar “a sublime melancolia da nossa sorte”, que “cada Tu se deve tornar Isso” — ainda que o mais 

nobre dos Issos — já que o Tu “torna-se objeto entre objetos”, para ser descrito, analisado e até 

classificável, podendo no caso do Tu amado, ver nele ou nela “um conjunto de qualidades, um 

quantum dotado de figura. Posso agora (…) extrair dele a cor do seu cabelo, do seu discurso, da sua 

bondade”, pois por mais que seja um ser, per se, “cada Tu no mundo está, por natureza, condenado a 

tornar-se coisa ou, pelo menos, a mergulhar uma e outra vez na coisalidade” ou, poeticamente: “O 



188

Isso é crisálida, o Tu a borboleta” (Buber, 2003, p. 21). Uma leitura superficial de Buber parece-nos 

indicar que nunca um Tu se torna coisa, mas o autor é claro, há momentos para os quais a heurística 

torna-se fundamental, momentos esses que são necessários para entender esse Tu, momentos que 

são possíveis se o Tu se tornar Isso.


Não diferente é com o Eu. Em algum momento, a pessoa fundada no Tu, percebe “sua 

forma e feição” e se reconhece como um Eu (Buber, 2003, p. 26). Desta forma, quando um Eu diz 

ver alguma coisa, um Tu, ele descreve a percepção que é sua do objeto que lhe é externo e “já erigiu 

a barreira entre sujeito e objeto”, fazendo assim, curiosa e ironicamente, da “palavra fundamental 

Eu-Isso, a palavra da separação” (Buber, 2003, p. 10). Desta forma, as palavras fundamentais Eu-Tu 

e Eu-Isso não são tão diversas, dando uma origem constante à outra, distinguindo-se apenas pelo 

facto de que a primeira “nasce de um vínculo natural” e a segunda “de uma separação natural” (p. 

28). Tudo se resume à ideia de que “O mundo do Isso tem coesão no espaço e no tempo”, quanto o 

“mundo do Tu não tem coesão no espaço e no tempo” (p. 36). Para entender algo, precisamos vê-lo 

Isso; para experienciar algo, precisamos aceitá-lo Tu. Não podemos viver sem Isso, e tampouco 

podemos viver apenas com Isso. Esse é o desafio presente em qualquer investigação dialógica.


Para ilustrar, compartilhamos uma história contada por Platão (1956):


Era uma vez, existiam somente os deuses, e nenhuma criatura mortal. Mas quando chegou o 

tempo em que elas também deveriam ser criadas, os deuses modelaram-nas, a partir da 

terra, do fogo e variadas misturas de ambos elementos, no interior da terra; e quando 

estavam prestes a trazê-las para a luz do dia, ordenaram que Prometeu e Epimeteu os 

equipassem e que minuciosamente distribuíssem suas qualidades específicas. Epimeteu 

disse a Prometeu: “Deixa-me distribuir e depois tu inspecionas”. Assim foi acordado, e 

Epimeteu fez a distribuição. A alguns deu força sem velocidade, enquanto equipava os mais 

fracos com velocidade; a alguns armou, e outros deixou desarmados; e a estes outorgou 

alguns dos meios de preservação, fazendo uns grandes, e tendo seu tamanho como 

proteção, e outros pequenos, cuja natureza era voar no ar ou entocar no chão; essa era sua 

forma de escapar. Assim ele compensou-os com a perspectiva de prevenir que qualquer raça 

se tornasse extinta. E quando ele proveu proteção contra umas destruírem as outras, ele 



189

imaginou também meios de proteção contra as estações do céu; vestindo-as com pelagem 

curta e pele espessa o suficiente para lhes proteger contra o frio do inverno e lhes tornar 

aptas a resistir o calor do verão, para que pudessem ter uma cama natural a partir de seus 

próprios cabelos quando quisessem descansar, também lhes forneceu cascos e cabelos e 

peles duras e calosas sob seus pés. Então lhes deu uma variedade de comida, — ervas do 

solo a uns, a outros frutas das árvores, e a outros raízes, e para outros deu outros animais 

como comida. E a alguns fez terem poucas crias, enquanto que suas presas eram prolíficas; 

e desta forma a raça estava preservada. Assim fez Epimeteu, quem, não sendo muito sábio, 

esqueceu que ele tinha distribuído entre os animais brutos todas as qualidades que tinha 

para oferecer, — e quando chegou ao homem, que ainda estava desprovido, ficou 

terrivelmente perplexo. Agora enquanto estava nessa perplexidade, Prometeu veio 

inspecionar a distribuição, e descobriu que os demais animais estavam adequadamente 

providos, mas o homem apenas estava nu e descalço, e não tinha cama ou armas para sua 

defesa. A hora aguardada se aproximava, quando o homem por sua vez teria que ir para a 

luz do dia; e Prometeu, sem saber como poderia outorgar sua salvação, roubou as artes 

mecânicas de Hefesto e Atena, e o fogo com elas (já que elas não poderiam ser conseguidas 

nem usadas sem o fogo), e deu-lhes ao homem. Assim o homem teve o conhecimento 

necessário para sustentar a vida (…). E desta forma foi suprido ao homem os meios de vida. 

Mas Prometeu, diz-se, foi posteriormente julgado por roubo, devendo-o à tolice de 

Epimeteu (p. 11).


Ao longo do presente trabalho vimos que autores diversos utilizam o que chamamos de 

StoryTherapy de duas formas, conforme a sua utilização. Se contadas pela pessoa do terapeuta elas 

servem para, em algum nível, provocar algo nos pacientes que tendem a assumir novas 

responsabilidades e, com mais ou menos resistência, executam seus papéis. Se contadas pelos 

pacientes, eles se tornam os próprios agentes da ação narrativa, indo por conta própria ao encontro 

de soluções. Numa relação dialógica, é necessário entender ambos Eu e Tu. Brockington et al.

(2022) afirmam que “o ato de contar histórias tem demonstrado ser um elemento central para o 

estabelecimento de conexões humanas e influenciar emoções subjetivas em ambos o contador de 

histórias e na audiência” (p. 1). Por um lado, os autores afirmam que “histórias convidam leitores ou 



190

ouvintes a se submergirem na ação retratada e então se perderem pela duração da narrativa” 

(Brockington et al., 2022, p. 1), evidenciando, em amostra de crianças hospitalizadas, aumento de 

níveis de oxitocina salivar e redução de níveis de cortisol salivar, diminuição de dores físicas, bem 

como mais emoções consideradas positivas para com a equipe de saúde, quando ouvindo histórias. 

Por outro lado, Mar (2018) afirma que “exposição a histórias pode ajudar a promover uma 

compreensão das outras pessoas” (Mar, 2018, p. 1).


Assim, podemos inferir que as histórias influenciam quem as recebem, bem como 

influenciam quem as emitem. Podemos considerar então, que, conforme a sua posição, as histórias 

podem conduzir a perspectivas distintas. Um pouco como Epimeteu que se aventura por executar 

uma função e não a consegue de primeira e necessita da ajuda de outra figura, podemos dizer que as 

histórias assumem uma posição epimetéica de levar àqueles que a recebem a querer fazer algo, ser 

agentes e, na caminhada, vão se equivocar (não por tolice ou gestão indevida, mas porque estão em 

processo de aprendizado). Da mesma forma, as histórias podem então assumir uma posição 

prometéica, no sentido de serem ativas no processo, como histórias de situações que são contadas e/

ou vividas pela pessoa que transmite a história, em busca de uma solução para questões que são 

suas.

Semelhante a Frankl (2020) quando define duas classes de pessoas: as pacificadoras e as 

passificadoras. Em palestra proferida em inglês, em 1963, Frankl fala da “marcha do sentido” e que, 

por isso, haveria as pessoas que “puxam o ritmo”, as passificadoras, e aquelas que “amenizam o 

conflito”, as pacificadoras. De um lado as que “nos confrontam com sentidos e valores, apoiando, 

assim, nossa orientação ao sentido” (passificadoras) e, por outro, aquelas que “aliviam o fardo da 

confrontação com o sentido” e que “acalmam as pessoas” e “tentam reconciliar as pessoas consigo 

mesmas” (pacificadoras). À segunda categoria, ele designa de “peace makers”, aqueles que 

advogam pela paz, muitas vezes confundindo paz com estabilidades, com calma, tranquilidade ou, 

pior, manutenção do status quo. Às outras designa de “pace makers”, as que buscam “o estágio de 



191

maturação e desenvolvimento no qual a liberdade (…) se torna responsabilidade” (Frankl, 2020, pp. 

31-32).

O pensamento que aqui tecemos nos conduz a uma pergunta: e se, ao invés de pessoas, 

pensássemos nas histórias como assumindo um posição prometéica ou epitemetéica, um papel que, 

como Prometeu, marca o passo, e que inova, ainda que se arquem com consequências à primeira 

vista negativas  ou, como Epimeteu, cumpre sua função específica e expectativa, ao receber as 19

instruções? Não se trata aqui, portanto, de abandonar a visão dialógica de Buber (2003), mas 

compreender que mesmo perante um Eu e um Tu, para a análise torna-se necessária uma espécie de 

coisificação heurística, um Isso temporário, para se compreender, antes do retorno à expressão 

fundamental Eu-Tu, já que, como próprio Buber afirma, torna-se necessário ampliar o mundo do 

Isso para se poder experimentar, comparar, descrever, analisar, objetivamente e, consequentemente, 

melhor utilizar e oferecer respostas às questões que são colocadas: “é assim que nasce entre os 

vivos o conhecimento, a obra, a imagem e o modelo” (p. 44).

Deste modo, poderíamos dizer que, no contexto de StoryTherapy, as histórias podem 

assumir duas posições, conforme exposto na Figura 14.

Figura 22

Posição das Histórias e suas características

Posição das Histórias

Posição Epimetéica

Pacificador (peace maker)

Posição Prometéica

Passificador (pace maker)

A história é contada por outra pessoa (terapeuta) e 
escutada por si (paciente).

A história é contada por si mesmo (paciente) e 
escutada por outra pessoa (terapeuta).

Quando somos receptores de uma história que nos é 
contada.

Quando somos emissores de uma história que 
contamos.

Provocam algo nos pacientes que tendem a assumir 
novas responsabilidades (ainda que com algum nível 
de resistência) e executam seus papéis (em modo de 
aprendizagem).

O contador se torna o agente da ação narrativa, indo 
ao encontro de soluções inovadoras e com 
responsabilidade assumida pela consequência que 
pode advir.

 Segundo as narrativas gregas, Prometeu foi amarrado entre duas montanhas e todos os dias uma águia comia seu 19

fígado, para que à noite o fígado regenerasse para continuar um ciclo aparentemente sem fim. Com explicações que 
variam conforme a versão, em um determinado momento Herácles (o romano Hércules), com a aprovação de seu pai 
(Zeus), libera Prometeu (Astma, 2017).



192

Esta é uma proposta didática, uma história que contamos para explicar a posição que as 

histórias assumem. Não quer isso dizer que uma seja melhor que a outra, ou que a pessoa que 

recebe não conta em si uma história, ou até quem conta não está ao mesmo tempo recebendo a 

história que conta. A verdade é que as histórias e até os mitos e hinos originais mencionados por 

Buber (2003) são a tentativa de converter um “Tu eterno” em um Isso.


O que Buber (2003) sugere não é que apenas vejamos o outro como um Tu, é que 

compreendamos que até o momento do encontro é um Isso, que vemos a distância, de longe e que 

apenas sabemos dados seus — talvez altura que consideramos alta ou baixa, roupas que 

consideramos dignas ou inadequadas, cabelo que achamos belo ou feio. Recuperando o que já foi 

citado em outro momento, Buber (2003) recorda que quando caminhamos e nos cruzamos com 

outra pessoa, “também caminhando, conhecemos apenas a nossa parte do caminho, não a sua; só no 

encontro é que o seu percurso ganha vida para nós” (p. 80). No encontro a transformação ocorre e 

os julgamentos cessam, e o encontro é apenas quando os dois estão juntos, comunicando.


Até lá, temos apenas uma visão do Isso, que por ser uma relação Eu-Isso não é duradoura, 

mas que se faz presente. Então, nenhuma linguagem jamais foi ou será suficiente para explicar 

fenômenos, e todo discurso será sempre “confuso e errôneo” (Buber, 2003, p. 80). A proposta que 

A aventura epimetéica de executar o que lhe é 
conferido.

A aventura prometéica de resolver o que descobre 
que deve ser resolvido.

Aceitar possibilidade de erro. Aceitar a necessidade da mudança.

Segue os chamados do sentido. Faz a marcha do sentido.

Histórias que almejam amenizar o conflito. Histórias que almejam puxar o ritmo.

Histórias que aliviam o fardo da confrontação com o 
sentido e acalmam as pessoas.

Histórias que confrontam com sentidos e valores, 
apoiando, assim, uma orientação ao sentido.

Soluciona um problema em busca de uma 
homeostasia.

Cria nova tensão em busca de mudança mais 
profunda.

Passivas (no sentido em que se recebe a história) Ativas (no sentido em que se emite a história)



193

aqui se faz é compreender que da perspectiva do Eu, o Eu faz um caminho (o de Prometeu que vai 

em direção ao outro) e o Tu, agora Isso, aparenta vir em sua direção (como Epimeteu que recebe de 

Prometeu a orientação). A própria pesquisa científica é feita na caminhada. Qual dos dois sentidos é 

o melhor para esse caminho? Porventura não há uma resposta linear! Da mesma forma que o 

sentido pode variar conforme pessoa, situação ou época, por vezes necessitaremos de histórias 

contadas pelos pacientes, histórias prometéicas que marcam o passo, criando e inovando, outras 

necessitaremos que os pacientes descubram novas histórias, escutem, vejam ou leiam histórias que 

lhes permitam criar uma relação com elas e agirem conforme suas propostas, histórias epimetéica 

que tragam a paz aos pacientes.


Os pacientes (e todos nós) necessitaremos, por vezes ser o Prometeu que marca o passo, e, 

outras vezes Epimeteu que segue pacificamente o passo; ou, em linguagem mais simples, de 

histórias que emitimos e histórias que recebemos. A proposta teórica nasce aqui, neste ponto de 

encontro que, tampouco, “é um termo do caminho”, antes a proposta do “seu centro eterno” (Buber, 

2003, p. 84) que permitirá que o Tu convertido em Isso volte a ser um Tu, para uma relação que 

nunca deixou de ser, mas que voltará então a demonstrar ser, dialógica.


Desta forma, torna-se necessário ao investigador usar as histórias prometéicas e 

epimetéicas, quando necessário. Frye (2017) sintetiza ambas as perspectivas numa simples frase: 

“Necessitamos de dois poderes na literatura: um para criar e o outro para entender” (p. 91).


A Estrutura Narrativa 
20

Vimos anteriormente que o conteúdo pode ser mais mimético ou mais transmutado, 

oscilando entre um e outro mundo. Enquanto isso, cria-se uma relação entre quem conta e quem 

recebe a história. Mas e a matéria? Como se estrutura esse conteúdo, de maneira a permitir que essa 

relação se torne efetiva? Denzin (citado por Coffey & Atkinson, 1996) fala da importância de 

 Pretende-se submeter o presente subcapítulo, com as devidas mudanças e adaptações, à apreciação e possível 20

publicação para a edição comemorativa dos 40 anos da Logoterapia no Brasil, da revista Linguagem em (Dis)curso, do 
Programa de Pós-Graduação em Ciências da Linguagem.



194

estruturas ou sequências de eventos significativos para a relação que se estabelece entre o narrador e 

sua audiência, através de uma “lógica interna que faz sentido ao narrador. Uma narrativa relata 

eventos em uma sequência temporal, causal” (p. 55). Labov e Waletzky (1966) esclarecem que isso 

é possível por meio de uma análise formal e funcional das narrativas:


Mitos, contos populares, lendas, histórias, épicos, novelas rápidas [toasts] e sagas parecem 

ser resultado da combinação e evolução de elementos mais simples; contém muitos ciclos e 

re-ciclos de estruturas básicas narrativas (Labov & Waletzky, 1966, p. 12).


Para os autores, uma narrativa é um método de se referir a uma sequência de eventos, 

demandando uma estrutura verbal formal que tenha uma interpretação semântica própria. Com isso, 

pode-se concluir que a frase atribuída a Hemingway “Vendem-se: sapatos de bebê, nunca usados” 

contam, sim, uma história, conhecida como a história mais curta alguma vez contada, mas, poderá 

jamais ser considerada uma narrativa, já que não oferece substrato verbal que defina a uma 

sequência temporal de eventos, como um agora, um antes e/ou um depois. “Qualquer sequência de 

orações que contenham pelo menos uma juntura temporal é uma narrativa” (Labov & Waletzky, 

1966, p. 28). Para Labov e Waletzky (1966), a “interpretação temporal” faz a narrativa possível (p. 

28), geralmente com orações agrupadas, conforme uma sequência causal, em agrupamentos que 

designam de “estrutural geral das narrativas” (p. 32).


Um outro exemplo é oferecido por Kahneman (2011), ao iniciar um capítulo apresentando 

as palavras “Bananas Vômitos” (p. 66). Nele, o autor convida o leitor a notar uma justaposição de 

duas palavras inicialmente sem relação direta. Imediatamente o leitor, em sua mente, já as 

relacionou e criou uma história, com um fio condutor que traz uma complicação (moderada ou não), 

por meio de um contexto que conecta um momento futuro/presente ao passado. Aqui, o leitor 

estabelece a lógica temporal da narrativa e, sem relação direta, as duas palavras passam por uma 

“constelação de respostas [que] ocorreu rapida e automaticamente, e sem esforço”, a um nível quase 

sempre oculto à própria mente consciente da pessoa: uma ativação associativamente coerente. A 



195

narrativa emerge pela coerência que conecta um evento ao outro, fortalecendo-os mutuamente: “A 

palavra evoca lembranças, que evocam emoções, que por sua vez evocam expressões faciais e 

outras reações, tais como um aumento geral de tensão e uma tendência a evitar algo” (p. 67), o que 

só é possível porque se enxerga a narrativa antes de uma história (que continuaremos sem saber 

qual é especificamente, apesar de a podermos criar).


Para compreender o papel dessa estrutura narrativa, é necessário considerar então a 

sequência de conceitos individuais ou orações que a constituem e a existência de pelo menos um elo 

temporal. Notemos que o exemplo relacional da banana com o vômito corrobora esse aspecto, 

porque há uma relação temporal. Sem tais relações entre as palavras ou orações que constituem uma 

narrativa, teríamos, ao invés, meras listas.


Labov então, em suas pesquisas, oferece seis passos que constituem essa narrativa, que a 

seguir explicaremos de maneira agrupada, em três atos. O primeiro destes passos seria o Resumo e 

o segundo a Orientação. No contexto específico de palestras, Anderson (2016) fala da importância 

de um fio condutor, “o tema que une os elementos narrativos” (p. 40), explicando que é nesse 

momento que se deve perguntar “Qual a ideia exata que você quer inserir na mente dos ouvintes? O 

que eles vão levar para casa?” (p. 41), convidando-os acompanhar a viagem narrativa, já que 

“quando sabe aonde você quer chegar, o público sente mais facilidade para acompanhar seu trajeto” 

(p. 43). E Gallo (2014) recomenda sempre que esse começo “não deve exceder os 140 caracteres” 

(p. 185). Com base nisso, pode-se entender que Adichie (2009) em seu O perigo de uma história 

única começa com uma mera descrição do que abordará, chegando mesmo a mencionar o título da 

apresentação. Em apenas 21 palavras e 125 caracteres, a narradora “inicia a narrativa sumariando o 

ponto ou fazendo uma declaração de proposição geral do que a narrativa exemplificará (Cortazzi, 

citado por Coffey & Atkinson, 1996, p. 60). Adichie (2009) diz: “Sou uma contadora de histórias e 

gostaria de contar a vocês algumas histórias pessoais sobre o que eu gosto de chamar o ‘perigo da 

história única’” (00:03). Sabe-se agora que o seu tema central é o perigo da história única e, neste 



196

momento, ela convida o seu público a ter uma expectativa: a de que ela os guiará por esse tema: 

esse é o resumo. Já a orientação é, para Labov e Waletzky (1966) sobre “pessoa, lugar, tempo, e 

situação comportamental” (p. 32). Adichie (2019) conta sua própria história pessoal, sobre como 

alguém que descobriu a leitura e a escrita, escrevendo sobre personagens que “brincavam na neve. 

Comiam maçãs. E eles falavam muito sobre o tempo, em como era maravilhoso o sol ter aparecido” 

(00:51), enquanto na Nigéria “não tínhamos neve, nós comíamos mangas. E nós nunca falávamos 

sobre o tempo, porque não era necessário” (01:10). Traz a história de Fide, uma criança pobre que 

sua família acolheu e que “a única coisa que minha mãe nos disse sobre ele foi que sua família era 

muito pobre” (03:12), “tudo o que eu tinha ouvido sobre eles era como eram pobres, assim havia se 

tornado impossível para mim vê-los como alguma coisa, além de pobres” (03:52), que “pudesse 

realmente criar alguma coisa” (03:49). E, por fim, a sua história com a companheira de quarto na 

Faculdade que tinha “pena” dela (04:41) antes de a conhecer, devido à “sua posição padrão” 

(04:45), uma posição de “arrogância bem intencionada, piedade” (04:49), causada pela existência 

de “uma única sobre a África. Uma história única de catástrofe” (04:56) que, consequentemente, 

impossibilita “uma conexão como humanos iguais” (05:08). Estas três primeiras histórias orientam 

a ver Adichie descobrindo as histórias únicas como redutoras, o ethos da narradora tantas vezes 

mencionado na presente Tese, ou a forma “como nos localizamos sendo atraídos para um discurso 

prevalente que ‘contenha uma gama de posições subjetivas, as quais facilitam e/ou constringem 

certas experiências e práticas” (Willig, citado por Goodley & Smailes, 2011, p. 39). É aqui que se 

faz consciente o contexto social do qual emerge a narradora da história, aceitando a sua 

subjetividade e vivência para criticar o mundo social e suas iniquidades e conflitos. Riessman 

(2005) menciona que esse momento inicial, com ou sem a existência de um resumo, dá a imagem 

geral da história como um todo. Juntas, como um primeiro ato, as duas fases oferecem a quem 

recebe a narrativa as orações necessárias para saber até onde podem ir suas expectativas e 

compreender o contexto no qual a narrativa ocorrerá. Um exemplo que pode ilustrar bem, são os 



197

versos iniciais de Romeu e Julieta (de William Shakespeare) que já nos brindam com o final: “Dois 

lares, iguais em dignidade, // na formosa Verona, onde jaz a nossa cena, // de rancor antigo 

quebranta novo motim, // onde sangue civil mancha mãos civis. // Do fatal seio desses dois rivais // 

um par de amantes desditosos tira a própria vida”. Aqui se tem os elementos que permitem 

compreender a temática geral da narrativa, enquanto se abrem as portas para o segundo ato (como 

nós o designamos) ou para o terceiro passo (conforme a teoria de Labov). É aqui que os contadores 

da história oferecem um pouco de si mesmos e de seus mundos e estabelecem os caminhos da 

narrativa.


Os próximos dois passos labovianos que constituem, em nosso entendimento, o segundo ato 

são a complicação e a avaliação. A complicação demonstra o ponto de mudança do enredo ou da 

sequência de acontecimentos, como no caso de um acidente ou uma morte, ou qualquer evento 

temporal que altere o status quo apresentado inicialmente. Por vezes, contudo, um bom autor pode 

quebrar esta (e outras regras) e iniciar sua obra com a complicação, deixando o leitor imaginando 

como seria antes; Kafka (2001), em seu O Processo, já começa com um desconhecido parado sobre 

a cama do protagonista K. que, mal havia despertado, já pergunta “Quem é o senhor?” (p. 5), um 

desconhecido que pouco depois, ao serem solicitadas explicações, diz “não é da nossa incumbência 

darmos-lhe explicações” (p. 7). São orações assim que denotam que há algo que não deveria estar 

como está — essa é a natureza da complicação, mostrar que algo que normalmente estaria de outra 

forma foi alterado, e O Processo é um exímio exemplo de uma narrativa dominada por essa fase. A 

avaliação, o elemento sem o qual “uma narrativa carece de significância” (Labov & Waletzky, 1966, 

p. 33) e, por isso, deve ser clara do ponto de vista semântico. Sua presença é estrutural e sua 

ausência comum em “narrativas de experiência pessoal” (Labov & Waletzky, 1966, p. 34). É de 

suma importância já que é o ponto de inflexão, que quebra o fator de complicação, permitindo um 

vislumbre da solução, muitas vezes contendo “uma declaração explícita da atitude do narrador” ou 

contador da história (Labov & Waletzky, 1966, p. 36), com frases que poderão ser mais diretas ou 



198

menos e até reflexões mais simbólicas (como eu disse a mim mesmo: chega! ou o famoso Eureka! 

de Arquimedes), que podem ocorrer mediante suspensão da ação e expressão de sentimentos. São 

reflexões como essas que Eça de Queiroz nos oferece em seu Fradrique Mendes, quando como que 

interrompendo a narrativa se questiona o que fazer: “Calado, invadido pelo pensamento do Bab, 

revolvia commigo o confuso desejo de me aventurar n’essa campanha espiritual! Se eu partisse para 

Thebas com Fradrique?… Por que não? Tinha a mocidade, tinha o enthusiasmo. (…) E pouco a 

pouco d’este desejo, como d’uma agua que ferve, ia subindo o vapor lento d’uma visão. Via-me 

discipulo do Bab—recebendo n’essa noite, do ulema de Bagdad, a iniciação da Verdade. E partia 

logo a prégar, a espalhar o verbo babista. Onde iria?” Esse é o passo no qual se tecem comentários 

sobre o sentido e as emoções. Nesse segundo ato ocorrem os maiores acontecimentos em Adichie 

(2019) — não só em grandeza como, neste caso, também em quantidade: são 672 palavras 

utilizadas aqui, perfazendo aproximadamente 23,4% do total do discurso. Tamanha a quantidade de 

elementos, que não é simples separar as muitas histórias intrincadas nesta narrativa. A protagonista 

assume “essa nova identidade. E, de muitas maneiras, eu penso agora em mim mesma como uma 

africana” (05:24), não mais apenas nigeriana, não mais se percebendo dessa forma, como reconhece 

as origens dessa visão de mundo, descrevendo a forma como a África é vista como apenas um país:


• ilustra na experiência de uma simples frase de uma companhia aérea que diz ter 

“trabalho de caridade na ‘Índia, África e outros países’” (05:41);


• compara a visão do mundo sobre o continente à mesma visão que tinha enquanto 

criança sobre a família de Fide e cita John Locke, que em suas viagens à África 

Ocidental, em 1561, descreve os africanos como “bestas que não têm casas” (06:45), e 

que “são também pessoas sem cabeças, tendo suas bocas e seus olhos em seus peitos” 

(07:20), ou da África Subsahariana que é descrita por Rudyard Kipling como o local de 

pessoas “metade demônio, metade criança” (07:39).




199

É nesta parte que a autora descreve uma nova visão sobre a África por não-africanos, uma 

visão que se torna mais evidente ainda quando relata a história de um professor que avaliou sua 

obra literária como não sendo suficientemente africana, afirmando que havia personagens que eram 

“um homem educado de classe média. (…) dirigiam carros (…) não estavam famintas. Por isso elas 

não eram autenticamente africanos”, cunhando o termo autenticidade africana. E é, finalmente, sua 

viagem ao México, quando o “clima político no EUA àquela época era tenso. E havia debates sobre 

imigração” (08:22), que finalmente compreendeu que ela mesma estava sendo vítima da história 

única, “imersa na cobertura a mísia sobre os mexicanos” (09:02), fazendo deles “uma coisa em 

minha mente: ‘um imigrante abjeto’” (09:07): ela havia “assimilado a história única sobre os 

mexicanos” (09:12), o que lhe causou vergonha. Aqui ela começa a caminhar para um novo 

momento, o momento de compreensão dos processos, concluindo: “é assim que se cria uma história 

única: mostre um povo como uma única coisa, como somente uma coisa, repetidamente, e será no 

que se tornarão” (09:19). Este é o ponto de clivagem de sua macro-narrativa. Seria interessante, 

neste ponto, fazer uma breve análise da estrutura temporal. Se as narrativas permitem reorganizar o 

passado e dele extrair novos possíveis sentidos, então espera-se que os verbos estejam conjugados 

no passado. Dos 68 verbos identificados neste trecho, 44 estavam em alguma forma de passado 

(simples, composto ou condicional) e outras tantas expressões, apesar de conjugadas de outra 

forma, expressavam presente histórico ou ideias sobre o passado, confirmando que o foco aqui são 

as crises ou problemas que levaram a narradora a perceber as coisas como percebe. É esta clareza 

estrutural que permite compreender também a sua mudança de perspectiva, em que ela “galvaniza a 

resposta dos ouvintes com uma resolução de abrir os olhos e chama-los para a ação” (Guber, 2011, 

p. 21), é “o clímax forte quando as bases já estiverem consolidadas” (Anderson, 2016, p. 102). É o 

ponto de virada entre o arco ascendente no qual se vão construindo ideias, com micro-narrativas — 

que são, neste caso, pessoais — e o arco descendente no qual se reconstroem as ideias para 

apresentar novas percepções ao público. Então, Adichie começa a observar melhor sua posição na 



200

narrativa e a posição da narrativa em seu ser, afastando um pouco uma da outra para, pela primeira 

vez, falar de diferentes histórias que nascem conforme seus começos, histórias que não são a sua 

exatamente. Avalia que começar com “as flechas dos nativos americanos” (10:21) ou com “a 

chegada dos britânicos” (10:25), com “o fracasso do Estado Africano” (10:33) ou “a criação 

colonial do estado africano” (10:35) faz dessas histórias bem diferentes. Avalia um “medo político 

normalizado” (12:42), recordando a racionalização (ou desaparecimento) de comida enquanto 

crescia, avalia eventos como trágicos e recorda que poderia falar de “coisas horríveis (…). Mas a 

verdade é que eu tive uma infância muito feliz, cheia de risos, e amor” (11:57). Considera que é a 

junção de “todas essas histórias fazem-me quem sou” (12:49). Revê processos que viveu, 

observando-os agora sob outro prisma. É nessa avaliação dos fatos que recorda quem recebe sua 

mensagem que:


insistir apenas nessas histórias negativas é superficializar a minha experiência e 

negligenciar as muitas outras histórias que formaram-me. A história única cria estereótipos. 

E o problema com os esteriótipos não é que não sejam mentira, mas que eles sejam 

incompletos. Eles fazem uma história tornar-se a história única (12:51).


A complicação e avaliação oferecem questões que demandam resposta. As orações nas quais 

se podem ler ou ouvir tais respostas são as que constituem a resolução da história e, 

consequentemente o último ato. No caso supra de Queiroz, a resposta é, simplesmente, uma frase: 

iria “A Portugal certamente, levando de preferencia a salvação ás almas que me eram mais caras”. 

No caso de Adichie (2009) questionamo-nos o que pode finalmente acontecer, agora que 

compreendemos as causas e as formas de atuação da história única? Torna-se necessário resolver os 

dilemas apresentados até então! A forma como a autora trata dessa resolução é, no mínimo, 

instigante. Concorda que “a África é um continente repleto de catástrofes” (13:16), ao mesmo 

tempo que diz ser impossível o adequado engajamento sem a apropriação de “todas as histórias” 

(13:41), e explica as consequências de uma história única:




201

• “rouba das pessoas sua dignidade” (13:48);


• “faz o reconhecimento de nossa humana compartilhada difícil” (13:51);


• “enfatiza como nós somos diferentes ao invés de como somos semelhantes” 

(13:55).


E então, começa a tecer perguntas, 11 no total, que se podem agrupar em três categorias:


• Suas experiências pessoais como vítima de histórias únicas — “Se antes da 

minha viagem ao México” e “se a minha mãe nos tivesse contado que a família de Fide”

(14:00) — e uma nova perspectiva que lhe permitisse resolver a situação sem cair nessa 

armadilha;


• Uma pergunta situacional sobre a televisão africana transmitindo “diversas 

histórias africanas por todo o mundo” (14:16);


• Sete perguntas que começam com “E se minha colega de quarto soubesse do…” 

(14:25).


A colega de quarto torna-se aqui o pivô dessa resolução que, na verdade, não traz soluções 

concretas, mas reflexões amplas utilizando o modo condicional (11 vezes), como que perguntando: 

como seria o mundo ou seriam as pessoas, se tivessem acesso a mais histórias sobre aquilo que elas 

conhecem apenas linearmente! É assim que, muitas narrativas se encerram, aqui, na resolução. As 

respostas já foram dadas e as narrativas encerradas. Mas, caso o contador deseje, como no caso de 

uma esposa de rei que sabe que será decapitada ao fim da noite e começa a contar uma história que 

não se encerra para deixar o monarca curioso e poupar-lhe a vida até a próxima noite, quando a 

história possivelmente verá seu desfecho, podemos ficar por mil e uma noites nunca terminando 

histórias. Esse método de saber quando interromper a estrutura narrativa, tantas vezes usada por 

produtores de conteúdo de cinema, televisão ou streaming, é o que Labov chamava de coda. 

Etimologicamente próxima da palavra cauda, o termo provém do latim e é a passagem de conclusão 

de uma peça, movimento, dança, evento ou seção. A coda é uma espécie de final além do final, 



202

demarcado por novos elementos temporais. É na coda que se traz a plateia de volta à realidade, para 

fora da narrativa e permite pensar em como passar para a ação tudo o que aprendeu mediante o 

arcabouço conceptual apresentado, convidando receptor da narrativa à ação no aqui e agora fáctico 

(como nos casos de uma palestra que convida à ação em seu final) ou vendo as personagens fazendo 

coisas relevantes mas não relevantes à narrativa contada (os Studio Marvel já demonstrou ser 

exímio neste aspecto). É ainda possível, via coda, compreender que a história já ocorreu em algum 

momento remoto do passado, como no caso dos Contos da Aia (Atwood, 2017), quando a história 

se resolve com “E assim eu entro, embarco na escuridão ali dentro; ou então na luz” (p. 347), para 

depois oferecer ao leitor a verdade que todo o livro era “a transcrição parcial das atas do Décimo 

Segundo Simpósio (…) que teve lugar na Universidade de Denay, Nunavit, em 25 de junho de 

2195” (p. 351), no qual o professor menciona ter pesquisado “registros do período, tentando 

correlacionar personagens históricos conhecidas com os indivíduos que aparecem no relato da 

autora” (p. 356), a aia que viveu e contou a narrativa em 46 capítulos.


Adichie começa sua coda com “Toda vez que estou em casa” (16:38), demonstrando o ciclo 

se encerrando uma vez que a história começou, quando crescia (“cresci num campus universitário 

no leste da Nigéria”, 00:13). Mas não ficou por aí. Iniciou uma listagem, devidamente integrada em 

seu texto, sobre o que ela faz de concreto para lutar contra a história única:


• “Eu ensino em workshops de escrita em Lagos todo verão. E é extraordinário 

para mim ver quantas pessoas se inscrevem, quantas pessoas estão ansiosas por 

escrever, por contar histórias” (15:54);


• “temos grandes sonhos [ela e seu editor] de construir bibliotecas e recuperar 

bibliotecas que já existem e fornecer livros para escolas estatais que não têm nada em 

suas bibliotecas, e também organizar muitos e muitos workshops, de leitura e escrita 

para todas as pessoas que estão ansiosas por contar nossas muitas histórias” (17:10);




203

• “Histórias importam. Muitas histórias importam. Histórias têm sido usadas para 

desapropriar e difamar. Mas histórias podem também ser usadas para empoderar e 

humanizar. Histórias podem destruir a dignidade de um povo, mas histórias também 

podem reparar essa dignidade perdida” (17:27).


Não mais se pretende explicar sua abordagem do tema (orientação), nem ilustrar a existência 

de histórias únicas (complicação), nem menos listar o que é aceitável ou inaceitável (avaliação), ou 

sequer propor alguma reflexão (resultado). O que aqui se pretende convidar para a ação, convidar 

para a mudança. Ao citar uma escritora (Alice Walker), Adichie faz um jogo de palavras para 

encerrar com as seguintes palavras, anteriores a pelo menos 11 segundos de ovação em pé de sua 

plateia, quando proferiu a fala ao vivo: “quando nós rejeitamos a história única, quando 

compreendemos que nunca há uma história única sobre qualquer lugar, reconquistamos uma espécie 

de paraíso” (18:11). Nas palavras de Coffey e Atkinson (1996):


A coda marca o fecho ou fim da narrativa, retornando o discurso ao presente e marcando 

um possível ponto de transição, no qual a fala pode reverter a outros para o encontro (…), 

pode indicar um encerramento de uma resposta a uma questão, indicando que o 

entrevistador pode dar seguimento com outro tópico imediato ou fresco (…). A oração 

inicial leva a história ao círculo completo, de volta ao tema de quanto tempo se tomou no 

campo e por quê (p. 61).


De maneira sucinta, uma boa narrativa começa com uma orientação espaço-temporal, sobre 

personagens e situações que lhe fazem específica, uma espécie de mapa do seu mundo. Há uma 

complicação que demonstra o ponto de mudança do enredo ou da sequência de acontecimentos, que 

altera a normalidade do contexto, seguida de uma suspensão dessa mudança, quando o protagonista 

ou narrador fazem a avaliação do processo e chegam a algumas conclusões sobre uma nova 

mudança. Para, em seguida, haver uma ação a caminho da resolução. Pode ser que tudo volte ao 

normal, ou muita coisa mude. Mas quem recebe a história apenas volta ao momento presente 



204

quando a coda é colocada e é convidado a refletir e/ou agir, fora do contexto da estrutura narrativa, 

em sua vida existencial.


Figura 23

Relação entre os passos de Labov, e entre estes e os três atos das histórias

Personagens 
21

Para que se crie uma relação entre quem conta e quem recebe a história, faz-se necessário 

compreender quem são as personagens que vivem as histórias. Para isso, seria importante 

considerar, além de diferenças sociais e culturais entre as culturas que contam e recontam certas 

histórias, a forma como cada personagem vive a complicação laboviana, no sentido do que 

Peseschkian (2005) menciona ser sua “forma típica de lidar com conflitos, enquanto lida com seus 

problemas” (p. 105).


 Pretende-se submeter o presente subcapítulo e o seguinte, com as devidas mudanças e adaptações, como um artigo, à 21

apreciação e possível publicação para a revista The Global Psychotherapist — Journal of Positive and Transcultural 
Psychotherapy, da World Association of Positive and Transcultural Psychotherapy.



205

Ainda que não intencionalmente, Peseschkian estabelece um certo paralelismo entre os 

tipos de conflitos e a tridimensionalidade abordada por Frankl em suas obras. Para Peseschkian há o 

corpo (dimensão física frankliana), a performance e o contacto (em certa medida paralelas à 

dimensão mental frankliana, o primeiro numa vertente mais racional e o segundo numa emocional) 

e a terceira fantasia e futuro (associados à dimensão noética frankliana).


Se bebermos dessa dupla fonte, podemos ver que há personagens que oscilam mais em um 

ou outra dessas vertentes. Por exemplo, Hulk e Thor, na saga cinematográfica da Marvel, são 

exemplos de personagens que tendem a resolver seus conflitos com o uso de seus corpos, Spock e 

Data, em Jornada nas Estrelas, são movidos pela performance e lógica; já nas obras de Shakespeare 

encontramos um Romeu ou uma Julieta preocupados com afetos e relações, enquanto facilmente 

identificamos Gandalf e até Saruman, em Senhor dos Anéis, como pessoas que resolvem seus 

problemas por meio de elementos mágicos.


Os primeiros personagens acima mencionados buscam resolver conflitos e compreender o 

mundo por meio de seus sensores, vivenciando as coisas e experimentando-as. São como guerreiros 

focados no prático e fáctico, e como tal gostam de factos e ações, sempre ilustrando as coisas com 

exemplos concretos, com uma tendência a não guardar nada, mantendo-se prontos para atacar com 

frases, conclusões, argumentos que o outro já usou e agora podem ser usados para seu próprio 

interesse. São exploradores, preocupados com exatidão, precisão, confiabilidade, eficiência e 

efetividade do processo e, por isso, seus questionamentos servem para coletar informações e 

detalhes. Para Peseschkian (2005) são os que visam escapar de doenças físicas e, porventura, desta 

forma, são os que, em situação de conflito, vivem manifestações físicas de suas dores. Trata-se de 

personagens que usam metáforas verbais descritivas sobre vida que evidenciam aspectos físicos, 

tais como: afastar, eclipsar, separar, escapar, libertar, recuperar, reduzir a força, amestrar. E 

usam a metáfora corporal da espada, o dedo em forma de espada, apontando para objetos, caminhos 

ou pessoas.




206

O segundo conjunto de personagens geralmente resolvem conflitos escapando de 

atividades mentais ou nelas se escondendo. São como os administradores da série Severance, 

planejando e construindo dispositivos e processos, atentos a rotina ou cronogramas e seus prazos e, 

portanto, evitando improvisos ou desvios da meta. Assim, tornam-se pessoas de princípios e 

defendem valores e um bem comum definido. Como consequência, são exímias em avaliar e até 

julga fatos com base em princípios e valores estabelecidos. Só assim tornam-se capazes de aprovar 

ou desaprovar processos com facilidade, concordar ou discordar de ideias e até ameaçar usando seu 

poder ou autoridade. Seu léxico tende a ter termos como entrar em greve, protestar contra [alguma 

coisa], retirar poder, reduzir a influência, (re)tomar controle sobre a vida, demitir-se dos 

processos.


Já o terceiro conjunto, são aquelas personagens que têm uma visão romântica sobre 

pessoas, processos e ambientes, e visam a manutenção e o fortalecimento de vínculos, 

demonstrando traços como paciência, escuta ativa ou empatia, o que acaba por criar climas 

agradáveis. Possuem uma postura colaborativa como facilitadores de diálogo e, por isso, tendem a 

envolver a uma diversidade de pessoas em seus projetos, tratando-os de forma equitativa e calorosa, 

como se fossem amigos de longa data. São encorajadores e por isso tendem a confiar mais nas 

pessoas. Assim sendo, é natural que, para Peseschkian (2005), sua forma de lidar com o conflito 

seja escapando da sociedade (decepcionada com ela) ou escapando da solidão (já que os vínculos 

salvam). É o principal tipo de herói na saga The Umbrella Academy (Blackman, 2019), que querem 

a família unida e vivem a duplicidade da fuga dela e do não viver sem ela, na esperança que o 

mundo seja melhor. São personagens que usam termos como (des)encantar, colaborar, recusar um 

convite (da vida), ou falam de suas emoções com relativa frequência. Costumam também ter uma 

expressão não-verbal mais aberta e inclusiva, como braços abertos. Considerando o papel das 

emoções na vida das pessoas, essas personagens tornam-se as mais comuns (apesar de carecer uma 

pesquisa estatística que fundamente esta ideia).




207

Os últimos são uma espécie de visionários que, por sua visão de longo alcance, conseguem 

enxergar coisas que outras personagens geralmente não enxergam. Apesar de ser comum tê-los 

associados a feiticeiros com poderes, podem ser representados de todas as formas, seja um 

alienígena verde, Yoda de Star Wars (Kershner, 1980), ou humanos comuns, como Miyagi de The 

Karate Kid (Avildsen, 1984). São personagens que viveram culturas de aprendizagem e encorajam 

uma busca constante por aprendizado de novas ideias, tecnologias, ferramentas ou dispositivos. São 

estimulados por desafios e desafiam outras personagens, instigando curiosidade, inovação, 

participação e questionamento ao trazer questionamentos e não necessariamente respostas. Aliás, 

questionam tanto que se tornam analíticos ou até intuitivos (como se fizessem a análise, mas não 

soubessem que a fazem). Por sua criatividade aguçada, são capazes de desenhar detalhes e integrar 

soluções, de tal sorte inovadoras que outras figuras nem sempre as compreendem com facilidade.


Para construir ou compreender essas personagens, podemos perguntar coisas que 

incentivem seu lado guerreiro:


• Como sua saúde influencia sua vida?


• Quais enfermidades possui? Quais órgãos estão afetados?


• Quais órgãos são afetados pela raiva (ou qualquer outra emoção que se deseje a eles 

imputar)?


• Qual a influência da sua condição física sobre os sentimentos sobre sua vida e suas 

relações?


• Qual a influência da sua condição física sobre suas emoções e/ou sobre seu futuro?


• Toma remédios com frequência? Sabe como funcionam e/ou para que servem?


• Como as pessoas à sua volta agem quando você está doente?


• Como age quando as pessoas à sua volta estão doentes?


• Como é a sua aparência?


• Seu corpo amigo ou inimigo?




208

• Qual dos cinco sentidos é-lhe mais significativo?


• Como você lida com a comida? Como você age quando comem demais (ou o que não 

deveriam)?


• Como age quando alguém fuma/bebe perto de si?


• Qual o papel da beleza em sua vida?


• Seu cônjuge considera muito importante aspecto físico / saúde física / atividade física?


Ou seu lado administrador e romântico:


• Como é em seu emprego / carreira / profissão atual?


• Que atividades gostaria de desempenhar?


• Onde jazem seus principais interesses?


• Que atividades são mais difíceis?


• Quais são os aspectos mais relevantes para julgar alguém?


• Como você se sente quando não tem nada para fazer?


• Ao observar alguém, a inteligência ou emoção que se demonstra, é importante?


• Considera-se mais emocional ou racional?


• As pessoas significativas à sua volta são mais emocionais ou racionais?


• Envolve-se mais com a carreira ou a família?


• Considera-se mais sociável ou tímido?


• Como se sente em ambientes sociais novos, com muitas pessoas ou numa festa?


• Que ideias lhe veem à cabeça? Que coisas surgem em sua mente quando está nessa 

situação? O que pensa quando vive essa experiência?


• Que emoções você identifica quando faz certa coisa?


• Quais pessoas considera fácil ou difícil de lidar?


• Como enxerga carinho, ternura ou afeto? Sente falta quando não são demonstradas? 

Como demonstra às pessoas?




209

• Como é o clima emocional no trabalho?


• Como são as relações familiares?


• Importa-se com o que outros pensam ou sentem sobre si?


• O que sente perante os acontecimentos à sua volta?


E para o lado visionário:


• Quando precisa de ajuda, conselho ou apenas um ouvido amigo, o que faz?


• Seu círculo próximo tem ideias inovadoras?


• Você se considera mais otimista ou pessimista?


• Com o que você se ocupa mais em tempos de imaginação?


• Você vive mais focado no passado ou no futuro?


• Gosta de pensar sobre o futuro? Você fantasia em relação ao futuro? O que?


• Onde você sonha chegar?


• Gosta de literatura utópica?


• Já imaginou como seria a vida com outras pessoas significativas que não as atuais?


• Se pudesse trocar de lugar com uma pessoa por um dia, com quem seria?


• Se pudesse viajar no tempo, para quando iria?


• Se pudesse ficar invisível por um dia, o que faria?


• Qual a sua relação com a arte? Você desenha/pinta/escreve/canta/toca música?


• Você se preocupa com relação com o mundo espiritual, a essência do Divino ou a vida 

após a morte? Você participe de ambientes que tratem desses temas?


• O que faz seu coração vibrar?


• Quem são os seus heróis?


• E como seria o mundo se mais pessoas fizessem o que você faz?


• O que você faria se todos os seus problemas estivessem resolvidos?


• Como você se imagina em 10 anos?




210

Naturalmente, estamos falando de uma teoria de personagens e não da personalidade. Frye 

(2017) “quanto mais realista um escritor e mais parecidas conosco as suas personagens, maior a sua 

propensão para (…) colocar-nos acima das personagens, de onde possamos afastar-nos do mundo 

delas e vê-lo com clareza ou totalidade” (pp. 55-6). Assim, compreender o tipo de personagem 

implica também compreender o tipo de pessoa que se identifica com a personagem. Há, portanto, 

dois movimentos: o da identificação com as personagens e o processo de nos identificarmos com 

um estilo de personagem. Assim, as perguntas acima podem servir para criadores de personagens 

criarem figuras mais identificáveis com o público que as recebe, como também para o terapeuta, 

uma vez identificado a personagem com a qual seu público (pacientes) se identifica possa provocar 

a devia reflexão neles.


Portanto, o ideal é que as histórias possuam, em si, as quatro personagens, para que a 

pessoa ante elas possa começar a ver processos diferentes entre cada uma e, assim, assimilar o papel 

das histórias mudando a lógica. Enquanto tendemos a perceber as coisas (guerreiro) e racionalizar 

(administrador) e só depois, porventura, ter clareza do que sentimos (romântico), as histórias 

colocam novos elementos e alteram a ordem dos processos. Assim, depois de perceber a informação 

(guerreiro), refletimos sobre os processos (visionário), sentimos (romântico) e racionalizamos 

(administrador) para completar o ciclo quando agimos (guerreiro). É sobre o equilíbrio entre estes 

quatro estilos de personagens que conseguimos completar uma ação mais adequada, como 

pretendemos demonstrar na Figura abaixo — de um lado vemos como as personagens interagem 

entre si, uma após a outra, e do outro como elas deveriam interagir, complementarmente.




211

Figura 24

Processo de ação entre personagens


O Papel das Histórias na Busca de Sentido


Histórias são imagens em linguagem gráfica (Peseschkian, 1996a), e como imagens, elas 

serão vistas pelos olhos de quem vê e não pelo que elas realmente são. Em seu livro e 1961, 

Seduction of the Minotaur, Anaïs Nin, conta a aventura psicológica de uma personagem, em viagem 

ao México, e de seu processo de autopsicanálise (o que quer que isso seja). Nessa história se 

explora como o viés mental induz nossas decisões, já que apenas somos capazes de ver o mundo 

que nossos órgãos perceptivos enxergam e, portanto, o mundo que vemos é mais moldado por nós 

do que pelo que ele facticamente é. Nin era conhecida por escrever seus diários e, por meio deles ter 

descoberto a naturalidade e espontaneidade, a liberdade e a improvisação, a frontalidade e a 

percepção de seus humores. No capítulo de livro Psychology or Prejudice, escrito em 1890 por G. 

T. W. Patrick, fala-se de crenças implícitas e individuais que tomam um padrão que vemos como 

universal, geral e até maléfico. O que ocorre é que, como dito anteriormente, nossa percepção física 

influencia nosso entendimento psíquico e uma possível compreensão noética. Por isso, Frankl 



212

propunha um desafio aos logoterapeutas (não que ele tenha apresentado com tal, mas com certeza 

é): o papel do logoterapaueta é ser um oftalmologista e não um pintor. O especialista em visão tem 

como papel ampliar o campo de compreensão, de empatia e de criatividade, para que a pessoa tenha 

mais opções de enxergar o mundo. O mundo real e não o fictício criado pelas nossas percepções. 

Seja um mundo fictício pintado negativa ou positivamente de finais felizes: mostrar o mundo como 

ele realmente é (ou mais próximo a essa realidade), de modo que nossos pacientes estejam melhor 

preparados para lidar com as suas vicissitudes.


E se as histórias são imagens que se fazem palavras, é sobre escolher a lente mais 

adequada e talvez irmos mudando e adaptando. No começo há adaptação e dor, e vamos avançando 

aos poucos. As histórias têm como principal papel então ampliar a capacidade de ver o mundo e, é 

claro, podem eventualmente ampliar a percepção de sofrimento no mundo ou minimizar essa 

mesma percepção por meio de uma abertura da íris ao sentido do sofrimento.


E aqui as histórias ganham seu lugar. Como nos diz Peseschkian (1996a), para que a 

psicoterapia seja compreensível, podemos (ou devemos?) usar histórias que apresentem possíveis 

soluções aos conflitos conflitos e fraquezas de quem as recebe. Elas servem em processo 

terapêutico. E sobre essas funções devem ser claras para quem as utiliza, já que as histórias não são 

meras técnica ilustrativa ou lúdica. Claro que há a “função escapista do entretenimento” (Bonus et 

al., 2022, p. 1), servindo como fonte de lazer nas mais diversas manifestações artísticas (literatura, 

cinema ou música, para citar algumas). Mas todas as histórias têm também em si, por sua inegável 

natureza interdisciplinar, a possibilidade de cumprir um número de funções, num total, segundo 

Peseschkian (2016), de nove.


Abaixo explicaremos essas funções em blocos, oferecendo uma síntese nossa de cada 

bloco, diminuindo a proposta do autor. O primeiro bloco seria constituído então, pelas funções  que 

ele designa de espelho e modelo.




213

• A função espelho permite que o leitor se identifique mais facilmente com as histórias 

por causa de elementos nela existentes, que permite à pessoa identificar a si mesmo, 

suas necessidades, ou suas emoções, permitindo ao paciente falar de si, seus conflitos e 

desejos talvez até sem ter clareza que o faz. Esse processo tem a ver com, por um lado, 

compreender as histórias e, por outro, rememorar suas memórias.


• Já a função de modelo tem a ver com as situações de conflito que elas reproduzem e 

soluções possíveis que elas revelam, permitindo que os pacientes possam ver possíveis 

soluções para seus cenários pessoais. Essas soluções podem ser mais comuns e óbvias 

para casos específicos, enquanto podem ser inovadoras e inéditas em outros.


A nosso ver, ambas funções nascem da abundância de imagens contidas na história, nos 

aproximando de seu contexto apresentado e nos permitindo vermos nelas vários aspectos pessoais, 

bem como nossa busca por compreender o sentido inerente a certas questões. É por conta delas que 

quizzes sobre personagens atraem tantas pessoas, com perguntas como A qual personagem da série 

X você se assemelha mais? Esse processo identificatório é o que também permite que séries com 

protagonismo mais amplo, como Friends ou Star Trek consigam atrair públicos mais amplos, já que 

alguns se identificam com uma ou outra personagem. Também é por meio delas que podemos 

esperar a resposta à pergunta O que essa figura faria no seu lugar? Isso porque, elas se tornam 

espelhos nos quais vemos nossa realidade e modelos que interpretamos para agir nessa realidade, 

permitindo-nos ver por cima de barreiras pessoais e pensarmos como o protagonista — sejam 

figuras demiúrgicas (como Jesus ou Buda), lideranças de antanho (como Rei Arthur, Abraham 

Lincoln ou Nelson Mandela), ou até um familiar nosso (pai, avó, tia) e pensamos.


Riessman (2005), de forma incisiva e, a uma primeira vista na antinomia do apresentado 

acima, afirma que:


Narrativas não espelham, elas refratam o passado. Imaginação e interesses estratégicos 

influenciam como contadores de histórias escolhem contextualizar eventos e fazê-los 



214

significativos para os outros. Narrativas são úteis na pesquisa precisamente porque 

contadores de histórias interpretam o passado ao invés de reproduzi-lo como ele era. As 

“verdades” de relatos narrativos não estão na sua representação fiel do mundo passado, mas 

na mudança de conexão que forjam entre passado, presente, e futuro (p. 6).


Na verdade, os dois autores permitem-nos uma complementação de ambas ideias. 

Poderemos, porventura, dizer que o primeiro papel de uma história, em processo terapêutico (e não 

só) é o processo de identificação ou ressonância. Ressonância, segundo a física, é o processo de 

transferência de energia de um sistema que vibra em frequência que lhe é própria a outro sistema 

que vibra na mesma frequência. E essa ideia de mesma frequência permite compreender que, 

enquanto há uma espécie de repetição que transmite características de uma versão supostamente 

original (do paciente), as duas versões (vivida e contada) jamais serão a mesma e sequer seus 

reflexos imagéticos iguais; há novas versões que emergem sempre que uma história é contada, elas 

ressoam na mesma frequência. Assim, não cabe considerar a história necessariamente como 

verosímil mas, como o que ela realmente é: uma história. Esse é papel ressonante das histórias.


Dois exemplos pessoais podem aqui ser trazido. Um paciente a quem é solicitada a leitura 

de O Alquimista (Coelho, 2017) e que ao final diz ter compreendido que a lenda pessoal (conceito 

metafórico que na obra simboliza o sentido da vida) encontrava-se sempre ao seu lado e que se não 

tivesse perdido tempo com outras coisas teria mais cedo alcançado a meta — e podemos até 

discordar dessa interpretação, mas é importante lembrar que é a interpretação do paciente que nele 

ressoa e para ele faz sentido. Outro paciente, que tinha mudado algumas vezes de unidade 

federativa, emprego e parceira (entre namoradas, cônjuge e amante) ouve a história da Pomba e seu 

Ninho Vazio:


Uma pomba estava constantemente trocando o ninho. O forte odor que os ninhos adquiriam 

com o passar do tempo era insuportável para ela. Ela queixou-se amargamente disso 

quando conversava com uma sábia, experiente e idosa pomba. A segunda balançou a cabeça 



215

várias vezes e disse: “Mudando de ninho todo o tempo, tu não mudas nada. O odor que te 

importuna não provém dos ninhos, mas de ti própria .
22

O paciente que ouviu a história, foi para casa e regressou na sessão seguinte dizendo-se 

ofendido, porque ele não estava fugindo de nada e que ele não era uma pomba que sujava o próprio 

ninho. Depois daquela sessão, nunca mais regressou. A verdade é que, podendo ou não interpretar a 

eficácia do momento (quarta sessão) com ou sem outras variáveis, a história cumpriu seu papel de 

ressoar na vida do paciente. Com isso, podemos concluir que se usadas oportunamente, as histórias 

podem conduzir os pacientes a um relacionamento com seus conflitos, enquanto se distanciam deles 

(auto-distanciamento).


Aqui, o paciente não é mais vítima de uma situação, mas alguém que vê nela um espelho 

que reflete e pode refletir sua própria relação com conflitos, revisar estratégias e aprender novas, 

podendo usá-las como modelos a seguir ou não.


As pesquisas de Bonus (et al., 2022) vão ao encontro do papel ressonante das histórias, 

quando notam que, mediante personagens que se parecem com aqueles de suas interações sociais ou 

quando encontram semelhanças entre si mesmos e as personagens, os participantes tendem a uma 

condução para uma espécie de reflexão sobre si mesmos, com a sensação de “a mesma coisa 

aconteceu comigo!”. Com isso, os autores mencionam duas posturas perante as histórias: pensar 

“como seria fazer parte de uma narrativa” (“auto-referência antecipatória”) ou identificam pontos de 

convergência entre as narrativas e suas autobiografias passadas (“auto-referência retrospectiva”) 

(Bonus et al., 2022, p. 11), explicando com isso as duas primeiras funções de Peseschkian (2016), 

espelho e modelo. Com isso, as histórias demonstram um lado visível e um lado invisível, sendo o 

primeiro o que se vê da história e o último a história que se conta dentro de quem a recebe. Para 

compreender a existência da história invisível, é necessário compreender que a história seja 

significativa para quem a vivencia, ainda que por vezes possa “perceber sentido em materiais 

 Esta história foi-nos contada por Peseschkian em uma aula.22



216

superficiais” para terceiros (Bonus et al., 2022, p. 2). Destarte, não cabe definir quais conteúdos são 

significativos ou não para quais pessoas pois, como já abordado, o sentido de cada experiência pode 

variar conforme as pessoas ou seus contextos presentes. O que importa é compreender que:


Audiências extraem sentido a partir do entretenimento que ressoa em alguma faceta de sua 

história de vida. Por exemplo, narrativas que retratam transições (e.g. ,mudança) ou crises 

de vida (e.g., divórcio) podem ajudar audiências a ver um senso desses eventos em suas 

próprias vidas (Bonus et al., 2022, p. 2).


E essa ajuda ocorre quando, ao usar as histórias percebemos as funções que Peseschkian 

(2016) chamaria de funções de mediação, mudança de perspectiva ou contra-conceito.


• Uma ação diretiva demais sobre concepções, resistência e defesa do paciente têm um 

eco contrário, geralmente, com a mesma intensidade. Por isso, as histórias ofertam 

caminhos que, certo ou errado, podem vir a ajudar na reconciliação com seus conflitos. 

A função mediação é o aspecto das histórias que cria uma ponte, um caminho 

intermédio entre as cristalizações do paciente e as reflexões provocadas pela terapia, 

filtrando os cristais inúteis e mantendo o sabor das reflexões.


• A mudança de perspectiva é uma função que visa provocar uma mudança em relação 

ao mundo que conhecemos, enquanto a função de contra-conceito é sobre um conceito 

totalmente oposto ao que se crê, podendo a pessoa que recebe aceitar ou rejeitar. Pode-

se inclusive aceitar e/ou recusar partes da história e não a sua totalidade.


As funções de mediação, mudança de perspectiva e contra-conceito focam, em nosso 

entendimento, no conflito e não tanto na figura de protagonismo. Essas funções emergem quando 

vemos nas histórias filtros (ainda que temporários) que derrubam as barreiras do pensamento 

habitual e nos abrimos a informações que podem permitir o abandono de ideias, convicções e até 

mitos, por meio de comentários, diálogos ou interpretações da história. A mediação, 

especificamente, cria uma ponte entre nossa compreensão do mundo e uma nova forma de ver as 



217

coisas, e a mudança de perspectiva permite ultrapassar a ponte; a mudança de perspectiva nos 

permite passar a ponte para uma realidade diferente, enquanto o contra-conceito nos conduz a uma 

realidade simetricamente oposta à nossa realidade habitual. Assim, elas permitem diminuir um 

possível estado de tensão que se vive, porque nos abrimos a escutar uma história e nos deixarmos 

surpreender e mudar. Vemos essa função presente na arquitetura da Piazza Bernini, no Vaticano, 

onde duas linhas de colunas aparecem como uma muralha que protege o interior do Vaticano de seu 

ambiente externo, abraçando e protegendo o espaço elíptico da praça e, simbolicamente, protegendo 

as pessoas reunidas dentro da parede de colunas dos males do mundo exterior. Há, contudo, dois 

pontos focais da praça, nos quais, ao se olhar para as colunas não se vêem as duas fileiras; elas se 

sobrepõem de tal forma nesse novo ângulo que se tornam uma, liberando os ocupantes da praça, 

caso assim desejem, transcender em direção ao mundo à sua volta. Arquitetonicamente, conta-se 

aqui uma história que, dependendo do ponto no qual a pessoa se encontre, ela verá de formas 

diferentes o seu conteúdo. A história abaixo foi algumas vezes contada a adolescentes, e, após 

assimilação e compreensão, a reação era quase sempre a mesma, a percepção de que não vale fazer 

qualquer coisa com a vida, e que o importante é saber onde se pretende chegar, sem se distrair com 

imagens ou reflexos.


O Sol começava a despontar. Os primeiros raios rasgaram a escuridão da noite e, com a 

claridade do novo dia, uma pomba, volitando, entrou inadvertidamente num templo. Todas 

as paredes do santuário estavam cobertas com espelhos. No centro do santuário, em 

oferenda ao Absoluto, o sacerdote colocara uma belíssima rosa, que se refletia nos espelhos 

provocando inúmeras imagens de si mesma. A pomba, tomando os reflexos da rosa pela 

rosa verdadeira, começou a lançar-se contra um e outro espelho, chocando violentamente 

contra eles, incansavelmente, até que o seu pequeno e frágil corpo sucumbiu. Morta, a 

pomba tombou sobre a rosa (Calle, 2006, p. 19).


Em nossa leitura, estas três funções são facetas de um mesmo papel desempenhado pelas 

histórias, o papel de transcender e auto-transcender, indo ao encontro de novas possibilidades e à 



218

descoberta de uma nova versão de nós mesmos. Com elas navegamos por conflitos e situações 

desafiadores e, como tal, nos oferecerem um farol ou uma bússola ao caminho que será melhor, para 

cada um de nós, a cada situação e época na qual nos encontremos. Assim, podemos afirmar que as 

histórias possuem um papel navegante.


Em pesquisa recente, Bonus e colegas (2022) comentam, mesmo que não citando a teoria 

de Peseschkian (2016) sobre a qual nos embasamos que:


Mesmo quando audiências são imersas em narrativas cativantes, elas permanecem 

ancoradas a seu próprio senso de si mesmos [self]. Ter ciência disso [awareness] permite 

que audiências se baseiem em suas experiências passadas para navegar nas histórias dos 

outros (Bonus et al., 2022, 13).


Então, as histórias primeiro assumem seu papel de ressoar em nós para, em seguida, podem 

(ou não) assumir um papel navegante pelas situações. Além isso, Peseschkian (2011) diz que as 

histórias possuem ainda uma função de repositório e uma função de transmissora de tradição.


• Por conta de uma série de fatores imagéticos e emocionais, histórias podem facilmente 

ser recordadas em situações futuras. Em momentos diferentes, as pessoas podem 

interpretar as histórias de maneiras diferentes, descobrindo nelas novos sentidos. Por 

isso, Peseschkian (2011) diz que elas têm uma função similar a um armazém ou 

repositório, podendo ser guardadas e inclusive podendo a afetar a pessoa por um 

período extenso de suas vidas.


• As histórias agem também como transmissoras de tradição, seja cultural, social, 

familiar ou individual, indo para além do momento presente, conectando gerações 

futuras e presentes a gerações presentes ou passadas.


Há uma terceira função que é importante aqui trazer, a função regressiva.


• A atmosfera na qual as histórias são contadas permite um regresso a um mundo 

imaginativo e até de fantasia, típicos de nossas infâncias, um convite a ser menos um 



219

clássico adulto ocidental e mais uma criança que desvia ou quebra padrões, 

experimentando ideias e atitudes de tempos idos.


Esta última função é a que nos permite estar em mundos de fantasia, geralmente abertos, 

amistosos e cooperativos, orientados a elementos fundamentais de nossa dimensão noética, tais 

como a intuição, imaginação e fantasia, em contraste à sociedade atual, orientada para poder e 

prazer. Assim, as histórias são compreendidas sem ruminação, de maneira espontânea, numa 

sensação de Uau!, onde utopias e alternativas à realidade se tornam epifanias para a vida pessoal. 

Ao mesmo tempo, mesmo que seu conteúdo não inspire mudança, pela abertura ao noético, elas se 

tornam energizadoras e incrementadoras de criatividade e, portanto, nos abrem a possibilidades, 

soluções ou alternativas não-convencionais.


Estas três funções — repositório, tradições e regressiva — são pontes que se constroem 

entre passado — pessoal (repositório e/ou regressivo ) ou social (transmissão de tradição). É um 

regresso, tempos depois, a histórias que afetam a vida por um longo período (repositório) bem como 

à abertura para experiencia-las. Lembrá-las permite-nos poder aplicá-las em uma série de situações 

independentemente do profissional que as conta. A conhecida história da relação entre a Cigarra e a 

Formiga tornou-se-nos, por exemplo, uma referência inclusive para escrever o presente estudo, não 

se deixando, em ocasiões, ser a cigarra que relaxa, mas agir como a formiga focada. A transmissão 

de tradição ensina que há versões dessas histórias que pesam mais que outras, como nas versões em 

que a Cigarra acaba morta ou nas que a Formiga compreende o papel que cada uma das duas 

desempenha na fábula, vindo a influenciar gerações e suas ações. Certo ou errada, qualquer 

compreensão da história pode mudar, inclusive ampliando sua intenção original para, quem sabe, 

compreender que o equilíbrio entre a cigarra e a formiga é fundamental para sobreviver os cerca de 

cinco anos de qualquer processo de doutorado!


Isso nos leva à reflexão de Ricœur (2014), na qual conecta passado ao presente e o futuro ao 

presente. No primeiro caso, falamos de algum nível de memória que traz as coisas passadas ao 



220

presente e, no segundo, da espera que traz para o agora as coisas futuras, ampliando o presente a 

algo mais o que um momento efêmero, mas a uma extensão. Ricœur (2014) revisita os conceitos de 

mneme e anamnese, respectivamente, a recordação passiva e involuntária e a rememoração ativa; 

enquanto Peseschkian (2016) não distingue a qual das recordações se refere (apesar de termos nossa 

suspeita). Então, fala do “passado reencontrado” (Ricœur, 2014, p. 323), porventura referenciando a 

ideia de tempo redescoberto de Marcel Proust. No sétimo tomo de sua obra literária O Tempo 

Perdido, o narrador-protagonista Marcel (sobre quem não há consenso se é ou o mesmo Marcel 

escritor), torna-se aos olhos de Ricœur um escritor. É quando deixa de reviver intencionalmente o 

passado que o narrador-protagonista permite-se redescobrir o tempo, como algo para além do 

tempo, circulando a unidade entre presente e passado. Nesta linha, chamaremos doravante este o 

papel de redescobrimento, seja das tradições, das histórias ou da vivência de quem éramos no 

passado. É como se o passado já estivesse presente em nós, perdido, e as histórias tornassem-no 

consciente em nós. A imagem do passado re-emerge aqui para, em alguma medida, facilitar 

processos no presente. Arriscaremos em parafrasear Bergson, dizendo que as histórias nos 

convidam a deixar o presente, para irmos ao passado, e, quando lá chegarmos, descobriremos uma 

região específica dele:


Na verdade o passado se conserva por si mesmo, automaticamente. Inteiro, sem dúvida, ele 

nos segue a todo instante: o que sentimos, pensamos, quisemos desde nossa primeira 

infância está aí, debruçado sobre o presente que a ele irá se juntar, forçando a porta a 

consciência que gostaria de deixá-los de fora (Bergson citado por Andrade, 2012, p. 141).


A presente teoria é comprovada, por exemplo por Bonus et al. (2022), quando mencionam 

características auditivas, visuais e até narrativas das histórias que acionam memórias 

autobiográficas relacionadas ao conteúdo da história, com cerca de 25% das pessoas lembrando de 

ao menos um evento pessoal quando consomem narrativas em filmes, por exemplo. Elas permitem a 

“recordação de memória como o produto de uma sugestão interna (e.g., um pensamento ou 



221

sentimento) ou externa (e.g., um som, gosto ou cheiro) ativando algum componente da base da 

memória autobiográfica” (Bonus et al., 2022, p. 2). Os autores citam que adultos estadunidenses 

apreciam mais filmes dos anos 90s do século passado, quando comparado com conteúdos recentes, 

relacionado com memórias afetivas de suas vidas pregressas. Isso porque certos “materiais podem 

ativar memórias afetivas de quando consumiram tais conteúdos no passado, e isso pode motivar 

audiências a refletir sobre a trajetória geral de suas vidas” (p. 2). Em suas próprias pesquisas, 

constatam, no geral, houve maior apreciação por entretenimento (música e filmes) mais antigo que 

novos, bem como mais rememoração (mais positiva que negativa) por entretenimento antigo 

(quando comparado com novo).


Por fim, as histórias são, para Peseschkian (2011), transmissores transculturais.


• Além de portarem tradição, ou por fazerem isso, elas são representantes de cultura, e 

por conseguinte de regras, conceitos e normas comportamentais aceites num contexto 

específico. São conteúdos que sugerem soluções válidas para uma população 

específica.


Frankl (2016) compara o indivíduo a uma pedra de mosaico para explicar sua imperfeição 

para, logo em seguida, nos recordar que a beleza e a excelência se encontram no mosaico inteiro. 

Talvez assim seja a humanidade: imperfeita se olharmos para cada cultura, e excelente se olharmos 

para o todo da humanidade. Note-se que imperfeição não significa maldade, torpeza ou 

inferioridade, simplesmente todos somos imperfeitos, na medida em que sozinhos não somos 

capazes de experimentar a plenitude da existência humana. Cada povo, nação ou cultura tem suas 

imperfeições, são mais movidos para certas atividades que para outras, possuem certas percepções e 

consideram outras secundárias, têm climas que favorecem certas artes ou ciências em detrimento de 

outras; e quando todas as nações se conseguirem enxergar como membros integrais de um grande 

planeta, perceberão como não precisam se condicionar a uma realidade antiga, podendo inovar, 

mudar, criar. Frankl (2016) provoca a pensar que se há uma crença de que há uma só divindade, ou 



222

uma divindade central à volta das quais outras figuras espirituais revolvem, o chamado monoteísmo, 

talvez haja a esperança de um dia compreendermos que há também uma só humanidade, “uma 

unidade que ultrapassa todas as diversidades, quer a da cor da pele, quer a da cor dos partidos” (p. 

48), ou a cor de suas bandeiras nacionais, à qual designa de monantropismo.


Falar de diversidade cultural é falar, irremediavelmente de histórias advindas de culturas 

diversas. E se há um assunto que perpassa as barreiras políticas, sociais, culturais, religiosas e até 

científicas — incluindo medicina, sociologia e psicologia — é “o encontro e a convivência entre 

culturas diversas, [que] está se tornando um dos fenômenos mais representativos da complexidade 

moderna” (Coin, 2001, p. 55). E, por isso, torna-se necessário compreender aspectos 

comportamentais daqueles que interagem com mais que uma realidade cultural (Neto, 2003).


Os imigrantes são exemplos vivos dessa realidade entre culturas. Os imigrantes 

contemporâneos “têm em comum o facto de terem chegado mais tarde e são assim distinguidos das 

pessoas possuidoras do território”, e, por isso, vivem “muitas vezes um estatuto desequilibrado” 

(Neto, 2003, pp. 49-50), de estarem num novo país, sem compreenderem a plenitude dos aspectos 

daquele país. Muitas vezes, vivem uma “hospitalidade forçada” (Coin, 2001, p. 56), quando o 

sistema (e até as pessoas) do novo país é forçado a recebê-los (sob certas circunstâncias, conforme a 

legislação e a cultura nacional), provocando uma visão classificatória de nós versus eles. Então, 

além de enfrentarem desafios humanitários e econômicos, Coin (2001) cita o que muitas vezes os 

imigrantes experimentam: o medo e o sofrimento da mudança, da separação, da nostalgia, da perda, 

entre outros tantos, conduzindo ao que chamaria de “função psicologicamente protetiva” (p. 58), 

que pode levar a isolamentos de diversas ordens, como a auto-afirmação de tradições culturais, 

étnicas e religiosas (Coin, 2001). Para Frankl (2002a), a perda de tradições é um dos elementos que 

leva à perda da clareza do sentido (da vida e do sofrimento), o que permite compreender a clausura 

auto-protetiva dos grupos, conduzindo a um distanciamento entre os dois.


É importante então fazer uma pausa e aceitar as reflexões de Gomes e da Silva (no prelo)




223

O que quer dizer a palavra tradição? É claro em língua portuguesa o significado dessa 

palavra? E na Logoterapia? Qual é o entendimento acerca desse termo? É preciso clarificar 

a resposta dessas perguntas para garantir que não haja equívocos conceituais e de 

compreensão da teoria, pois o risco seria de propagar o entendimento de uma Logoterapia 

moralista, ao invés de fenomenológica, como alerta o próprio Frankl (Gomes e da Silva, no 

prelo, s/p.).


É comum ler-se em Frankl sua crítica à perda de tradições e instintos, como fatores que 

favorecem uma busca mais desafiadora e até uma possível alienação de sentido e de sua vontade. 

Não obstante, não parece inferir que a solução seja o reencontro de tradições perdidas, afinal, 

defender isso seria defender que se devem recuperar instintos animais também perdidos. O espaço 

deixado por tradições, elementos socio-psíquicos em certa medida perdidos com a modernidade, e 

por instintos, elementos biológicos em certa medida perdidos com a filogenia da espécie, convoca 

apenas a que o Noético busque novos elementos existenciais para preencher. Assim, torna-se natural 

que emerjam novas histórias e, mais natural ainda, que muitas pessoas não queiram tais histórias.


Esse é o embate que se vê, por exemplo, mediante reedições continuadas de versões de 

produtoras como a Disney ou a DC para seus seres de ficção. As polêmicas sobre sereias negras e 

não-ruivas, e kriptonianos LGBQIA+ são exemplos disso. Algumas pessoas, por um suposto 

respeito a uma suposta tradição esquecem-se que sereias e kriptonianos, tanto quanto nos concerne, 

que não existem! Ao mesmo tempo, ignoram que num caso a versão Grimm (uma das mais 

canônicas) era terrível para a sereia (em defesa do cânone defendem a cor de cabelo de um ser 

fictício, mas não seu final trágico) e que o kriptoniano em causa era o filho do kriptoniano 

heterossexual e não alguém que mudou sua orientação a bel-prazer de uma quebra de tradições. Não 

é mera coincidência que Gomes e da Silva (no prelo) afirmam que não se tratam de “quaisquer 

padrões pré-concebidos, interpretações racionais ou doutrinações”, pois estas podem obscurecer a 

própria busca por sentido que visam facilitar. Isso seria um moralismo que, na verdade, rechaça a 



224

vontade de sentido e está fadado a ser rapidamente superado. Esse moralismo, por sua vez, levaria à 

renúncia da autonomia das escolhas (frustrando também a liberdade da vontade), deixando que um 

grupo e suas ideias dite que eu posso ou até deveria pensar, o que seria “uma existência inautêntica” 

(Gomes e da Silva, no prelo).


As histórias, na verdade, comprovam que a quebra de tradições é uma oportunidade para 

novos voos de sentido. Por exemplo, quando uma cultura queria que suas filhas se cuidassem e não 

falassem com desconhecidos, conta-lhes a história de uma jovem que caminhando pela floresta, que 

conta seus planos para o dia e acaba morta. Outra cultura conta a história de uma menina que deita 

na cama com um lobo ou lobisomem e se apercebe, tarde demais, de seu erro, já que inclusive 

come, sem saber, pedaços de uma avó morte previamente. Zipes (2013) enfatiza que esta história, 

como muitas outras, é uma história de responsabilidade, mas uma história que se equivoca ao 

responsabilizar a vítima por sua agressão sexual e pelas violentas mortes, suas e da sua avó, 

conforme versões mais próximas a de 1697 de Perrault.


Outras versões da história, contam que uma menina vestida de vermelho é enganada pela 

luxúria masculina, engolida a sangue-frio por ter a idade adequada, e salva… por outro homem! 

Talvez crssem que mulheres não poderiam se defender mas precisariam de uma suposta salvação 

por homens, conforme detalhes adicionais pelos irmãos Grimm em sua versão de 1812.


Com o tempo novas versões foram surgindo, com as de Catherine Storr, Sue Porter, Gianni 

Rodari, Philipe Dumas ou Angelo Machado, que evocam questões distintas. Em suas mais diversas 

versões, as mesmas histórias quebram tradição e oferecem novas possibilidades de sentidos para 

quem as recebem. Seja porque se querem filhas autônoma e contam a história de uma menina que 

vai para a casa da avó e que consegue se libertar e seu captor, seja um lobo ambientalista, as 

histórias mudam em sua natureza. Jogos de escuridão e clareza se mesclam: vilões não são 

meramente vilões e feios, e heróis não são lindos, como em Shrek (Adamson, 2001) ou no musical 

Wicked (1995). Já não é mais sobre heroínas prontas para casar, que são humilhadas, por familiares 



225

ou outros seres, passando a ser sobre mulheres que assumem uma posição masculina para conseguir 

seu lugar na sociedade (Mulan, Bancroft & Cook, 1998), para protagonistas reais e tridimensionais 

(The Princess and the Frog, Clements & Musker, 2009), para finalmente mulheres que não se 

preocupam com se são solteiras, casadas, orientação ou identidade de gênero (Frozen, Buck & Lee, 

2013), porque sua tridimensionalidade está para além de “esperar pelo tempo oportuno para se 

fazerem disponíveis aos homens”, percebendo que não é sobre “quando encontram o príncipe, que 

vem salvar”, mas sobre “poder suas vidas apossar-se de sentido” (Zipes, 2013, p. 39).


É claro que não se pode de maneira presunçosa assumir que há um sentido correto para 

cada história. Se há algo que aqui se demonstra é que tal coisa não existe! A Bela e a Fera é do 

mesmo arcabouço cultural que Cinderella, por exemplo, e ambas mergulham em ideias de mundos 

ancestrais com seus mistérios e ritos, e apelam de formas distintas a cada público. O que é 

necessário, contudo compreender, que sua abundância de símbolos e suas consequentes camadas de 

interpretações permitem encontrar (1) sentidos diferentes para cada versão da história e (2) sentidos 

diferentes para pessoas diferentes no mesmo contexto cultural e versão da história. Por isso, a ideia 

de Frankl aplica-se aqui também — o sentido das histórias é como o sentido da vida: varia de 

pessoa para pessoa, de época em época e de situação em situação. Nenhuma história, por mais que a 

repitamos é a mesma história sempre.


Tradições são importantes para manter a estabilidade e a sua perda causa desafios 

profundos e inquietudes. É por isso crucial compreender que as histórias mudam! É por essa 

mudança e transformação que as pessoas podem compreender a importância da mudança e “ganhar 

um senso sobre suas próprias narrativas, para apossar-se de suas próprias histórias” (Zipes, 2013, p. 

56).


Então, as histórias precisam convidar a uma revolução e um “começar de novo”, “com um 

espírito de ruptura”, ao invés de um mero “continuar assim, sem alternativas” (Han, 2023, p. 40). 

Essa ruptura com as tradições permite às histórias recuperarem uma coragem de se assumirem como 



226

histórias de transformação e esperança. Esse é talvez o primeiro papel da ruptura: oferecer 

esperança.


Quando, por exemplo, há uns séculos, os irlandeses perdiam seus filhos neonatos, 

conceberam a história dos changelings: fadas que estavam por morrer e que tomavam o aspecto 

físico e o lugar de crianças recém-nascidas e morriam no seio de uma família humana, enquanto as 

crianças se tornariam fadas que nunca mais seriam vistas por seus pais… Quando na Nigéria, há 

ainda locais que creem nos àbíkú, almas evoluídas que voltavam ao reino material, na forma de 

crianças recém-nascidas, cumpriam uma missão e voltavam ao mundo espiritual… Essas histórias 

possivelmente nasciam da vontade de apaziguar os corações de mães e pais que viam seus filhos 

morrerem em tenra idade. Ainda que sofrido, eram histórias de esperança, que diziam nossos filhos 

estão bem: quem morreu foi uma fada! ou nossos filhos estão bem: eles eram almas especiais que 

vieram nos guiar, e cumpriram sua missão.


Então, o uso das histórias é um processo de busca por um sentido de esperança. Como na 

história dos indígenas norte-americana Cherokee, recontada em 1896 por George Sahkiyah Sanders:


Quando vivíamos para além das grandes águas havia doze clãs pertencentes à tribo 

Cherokee. E lá na antiga nação na qual vivíamos a terra era sujeita a grandes inundações. 

Então, com o tempo, organizamos um concelho e decidimos construir um armazém 

alcançando os céus. Os Cherokees disseram que quando a casa fosse construída e as 

inundações viessem, a tribo deixaria a terra e iria aos céus. E começamos a construir uma 

grande estrutura, e enquanto se tornava uma torre que alcançava o mais alto dos céus, os 

grandes poderes destruíram seu ápice, cortando-a para cerca de metade de sua altura. Mas 

como a tribo estava determinada a construir até os céus para chegar à segurança, não se 

deixaram desencorajar e começaram a fazer reparos. Finalmente completaram a elevada 

estrutura e consideraram-se a salvo das inundações. Mas após ser completada os deuses 

destruíram a parte elevada, novamente, e quando determinaram reparar os danos 

descobriram que a língua da tribo ficou confusa e foi destruída. 
23

 Esta história faz parte de nosso armazém pessoal de histórias, obtido há alguns anos em pesquisas pela internet.23



227

Ao contrário da versão talmúdica de Babel, aqui não se tem a perda da comunicação e, por 

conseguinte da ação. A esperança se mantém a tal nível que todos continuam agindo, e só no final 

perderam a capacidade de comunicar. A esperança não se perdeu porque não se entendiam, 

continuaram se compreendendo e seguindo avante.


A quebra das tradições ensina, portanto, que tudo é possível e não se deve assumir nada 

como certo e esperar tudo. E, mais, que tudo é potencialmente benéfico, em especial se se 

considerar o arcabouço comparativo entre culturas, o que Moro (2001) designa como 

transculturalidade. Para Devereux (citado por Moro, 2001), há três práticas possíveis:


a) a intracultural: na qual terapeutas e pacientes vivem no mesmo ambiente cultural, 

havendo atenção da parte de um de questões socioculturais subjacentes;


b) a intercultural: apesar de não pertencer ao mesmo contexto cultural, um conhece bem a 

cultura de origem do outro (geralmente aquele com mais experiência profissional 

conhece da cultura da outra pessoa);


c) metacultural ou transcultural: onde podem ainda não conhecer as culturas um do 

outro, mas ao menos um compreende bem o conceito de cultura, utilizando-a da 

melhor forma possível para o processo.


Esse papel transcultural das histórias é sobre demolir barreiras culturais e também 

emocionais, que fazem achar o que é diferente como ameaçador. Histórias transculturais têm um 

papel social de demolir preconceitos, enquanto desafiam ideias existentes e introduzem novas 

possibilidades.


A presente proposta teórica e metodológica pode, portanto, enquadrar-se como uma 

proposta transcultural, uma vez que, por escolha nossa, optamos ao longo da presente Tese abordar 

histórias de origens culturais distintas. Contudo, trabalhar com histórias é, por definição, trabalhar 

com transculturalidade. Afinal, somos todos filhos de culturas diferentes e não sabemos quando 

encontraremos alguém de uma cultura ainda mais distante que a nossa.




228

Por isso, precisamos estar centrados no que Coin (2001) chamaria de “cultura do encontro” 

(p. 59), a possibilidade de interdependência entre os grupos culturais que necessitam conhecer as 

histórias do outro grupo, para, como diria Neto (2003), tornar viável a relação perante o trabalho em 

conjunto focado na obtenção do que ambos preconizam. Por isso, a importância social de se 

conhecer histórias diversas: para torná-las públicas e mais pessoas possam se ver capazes de viver 

para além da “imposição dualista, que ordena a realidade em base à antinomia, a cisão, à 

separação”, mas uma “modalidade de encontro e de convivência fundada sobre a interação criativa 

e construtiva de uma nova realidade” (Coin, 2001, p. 60). Há muitos anos nos cruzamos com a 

história abaixo, que nos permite aprofundar ainda mais em nossas reflexões:


Conta-se que dois grupos adentraram um campo de batalha medieval. Ambos com a mesma 

força bélica e estratégica e o mesmo quantitativo de soldados e armas. À medida que o dia 

foi passando, caíam mais e mais homens dos dois lados da batalha. Até que, no final, 

apenas dois se mantinham em pé. Um de cada lado.


Não se conseguindo manter em pé, um deles propõe uma trégua para pernoitar. Ambos 

acatam e tiram seus elmos e largam seus escudos e espadas no chão, tentando descansar até 

que o primeiro raio de sol emerja, e novamente iniciem o processo até a vitória derradeira 

de um deles, em representação de seu reino.


Sem conseguir dormir, um senta e diz ao outro:


Sabe? Tenho saudades da minha vida de comerciante antes da Guerra. Viajava entre várias 

cidades, conhecia novas formas de ver o mundo, e sempre que regressava a casa, minha 

filha me recebia. Ah! Minha filha… que tem aqueles mesmos olhos que a sua mãe tinha 

quando nos conhecemos. Ela está na idade de desposar e os pretendentes começam a 

aparecer…


E por bastante tempo fala, enquanto seu inimigo, agora um ouvinte atento, apenas escuta.


Após escutar a fala de seu rival, o outro soldado demonstra compreensão e esmiúça sua de 

saudade do filho:


Ele me ajuda todos os dias nos afazeres do campo, me ajuda no plantio e na colheita, cuida 

do gado, até o mel ele já sabe buscar, e é tão jovem. E sempre nadamos no lago juntos só 

pelo prazer de nadar…


E por bastante tempo também fala enquanto o opositor apenas escuta.




229

O sol começa a raiar, ambos levantam, e com os elmos, as espadas e os escudos se 

posicionam um à frente do outro. E prestes a desembainhar suas espadas e partir para o 

derradeiro ataque… ambos viram as costas e vão em direção aos seus reinos, porque…


É impossível odiar aqueles cujas histórias conhecemos.


É, simplesmente, nada possível odiar aqueles cujas histórias conhecemos! 
24

Conhecer as histórias dos outros é romper com o pensamento de outro que ameaça, 

vivendo um “desafio cultural mas também, inseparavelmente, um desafio existencial” (Coin, 2001, 

p. 62). A possibilidade de um encontro entre mundos culturais que parecem diversos é possível por 

meio das histórias? Será que histórias perpassam barreiras culturais? Será que histórias perpassam 

barreiras pessoais? Se há uma universalização de processos, ela inclui as histórias!


Compreender o contexto de uma família, seja ela qual for, e, mais ainda, compreender o 

contexto da cultura da família advinda de outro arcabouço cultural, por exemplo, é tão fundamental 

como a necessidade de compreender um texto narrativo no contexto no qual surge. E, por isso, 

conhecer histórias de diversas origens, apenas enriquece essa possibilidade de trabalho.


Afinal de contas, todas as famílias usam histórias para comunicar crenças, valores e 

aspectos relevantes de suas vidas pessoais, familiares e contexto social (Kiser et al., 2010). As 

histórias são um oceano infinito de elementos culturais e sociais, uma espécie de guardiã da cultura 

e elas só funcionam quando nos deixamos sentir algo por elas.


Por isso, é necessário lembrar que pouco importa quão reais são os conteúdos das histórias, 

importando sim seu setting geral (Bartlett, 2003), que inclui seu enredo, permitindo conhecer a 

pessoa tridimensional que conta, experimenta, vive ou recebe a história e o papel que essa história 

está desempenhando para a pessoa. É necessário ter a clareza de quem é a pessoa tridimensional que 

vive o texto e qual o seu contexto. Ou, nas palavras de Bartlett (2003):


Toda história apresentada teve que ser conectada, certamente como um todo, e se possível, 

no que tange a seus detalhes também, com outra coisa. Esse é, naturalmente, o fator ao qual 

 A presente história encontra-se em nosso armazém de histórias, desconhecendo assim a sua fonte original24



230

chamei ‘esforço após sentido’ emergindo novamente. Poder-se-ia dizer que há um esforço 

constante para obter o máximo possível de sentido a partir do material apresentado. Desde 

que se entenda que o máximo de sentido implique um esforço em encontrar a conexão que 

põe um sujeito mais à vontade no que se refere a uma dada história, a declaração é 

verdadeira. O sentido, nesse senso, no entanto, pode ser uma natureza muito tênue e 

indeterminada, e aparentemente pode ser principalmente negativo.


Naturalmente não podemos concordar, por motivos antes expressos que, a partir da 

perspectiva de Viktor Frankl, que o sentido possa ser negativo. Contudo, não se pode negar que esse 

esforço em busca de sentido — esse colocar ideias não familiares em termos mais familiares para 

compreender possíveis ambiguidades — seja um atributo exclusivamente humano, já que, nas 

palavras de Cyrulnik (1995), os humanos possuem “a aptidão louca para semiotizar” (p. 128) e 

“qualquer filosofia ou qualquer psicologia que o ignorar, extravia-se” (p. 130).


Em suma, o papel das histórias é colaborar na caminhada pela busca de sentido, seja em 

que papel for.


Figura 25


Papel das histórias e relação com a teoria logoterápica


Papel das histórias Definição Elemento teórico 
correlato

Definição do elemento 
teórico

Papel Ressonante

As histórias oferecem 
elementos (por meio de 
personagens, cenários 

ou outros) que ressoam 
nas pessoas envolvidas, 
permitindo um processo 

de identificação.

Autodistanciamento

Esquecimento de si 
mesmo, afastando-se de 
si e de seus problemas. 
Afasta-se em direção a 
elementos da história.

Papel Navegante

Por meio de histórias, as 
pessoas navegam por 
conflitos e situações 
desafiadores e, como 
tal, podem enxergar 

possibilidades de ações.

Autotranscendência

Ir ao encontro de algo 
maior, seja outra pessoa, 

uma comunidade, ou 
um sentido. Transcende 
encontrando reflexões 

nas histórias.



231

Aplicação de StoryTherapy 
25

Wagner et al. (2003) falam de frases que a família de origem poderá ter dito a seus 

respectivos filhos e como essas frases impactam processos familiares desses filhos, agora adultos, 

com suas próprias famílias. Frases com frequência repetidas são transmissoras de valores, ideais e 

outros aspectos familiares:


o que foi dito pelos pais ao longo da vida dos sujeitos investigados funcionou como 

indicador de comportamentos, valores e projetos pessoais, ademais de influenciar na forma 

na qual os sujeitos vivem hoje determinadas situações (Wagner, et al., 2003, p. 88).


Seria reducionista crer que frases são as únicas formas de se transmitir tais elementos. No 

entanto, não se pode negar o papel da comunicação e da linguagem nesse processo. E se as histórias 

(ou a literatura, como dito anteriormente) são a forma especializada de linguagem, elas são meios 

eficazes de compreender a dinâmica transgeracional das famílias. Falcke e Wagner (2003) falam de 

“histórias fabulosas ou heróicas” que são elementos organizadores e coesivos da família, um 

“sistema explicativo dos mais diversos fenômenos da vida” (p. 29) que dão sentido a 

acontecimentos ambíguos. Essas histórias se tornam mitos explicativos de fenômenos complexos da 

vida familiar.


E quando há questões que não são cabíveis na estrutura familiar, há dois caminhos: a 

mentira familiar, que é basicamente a criação de pseudo-histórias míticas, e a omissão de 

Papel de 
Redescobrimento

As histórias são capazes 
de oferecer uma 

imagem do passado 
para, em alguma 
medida, facilitar 

processos no presente.

Autoconhecimento

Conhecimento de si 
mesmo, suas 

potencialidades e 
possibilidades. Conexão 

com sua dimensão 
noética.

Papel Transcultural

Histórias permitem 
conhecer outras 

realidades culturais e 
aproximar pessoas e 
grupos diferentes.

Monantropismo

A compreensão que o 
ser humano, único e 

irrepetível, faz parte de 
uma mesma 

humanidade, apesar de 
sua vasta diversidade.

 Pretende-se submeter o presente subcapítulo, com as devidas mudanças e adaptações, à apreciação e possível 25

publicação da revista A Revista Psicologia: Teoria e Pesquisa , da UnB.



232

informação, que leva a histórias serem criadas por quem se vê como protagonista não validado pela 

omissão. Para Falcke e Wagner (2003), isso gera ansiedade e uma atmosfera de tabu que impede 

que certos assuntos sejam abordados com tranquilidade.


No clássico de ficção-científica de 1965, Duna de Frank Herbert, lemos que na mansão 

onde reside a família protagonista, há a cabeça de um touro, manchada com sangue. Esse é o legado 

da família Atreides, liderada por um dos mais poderosos homens do universo, Paulus, que morreu 

num combate arriscado, contra um touro. É o legado de perigo à espreita, e o legado de aceitar esse 

perigo apesar dos elevados riscos. Seu filho, então Duque Leto, porventura imaginando sua morte 

em Arrakis, aceita o combate (a missão dada pelo Imperador) e morre uma luta contra um touro 

simbólico, a família Harkonnen. Paul, filho de Leto e neto de Paulus, vai para o deserto, enfrenta 

desafios no deserto, para depois enfrentar a Guilda de Comércio, o Imperador e as Grandes Casas 

do Império, apesar da sorte estar contra ele. O legado de uma família está nas histórias que se 

contam em mitos que podem ser simbolizados em fotos, estátuas, medalhas, ritos ou qualquer outra 

coisa. São essas histórias que inspiram a agir de uma ou de outra forma. Duna, como obra, é 

carregada de histórias de legados (basta ver os mitos do deserto sobre o prometido Muad’Dib), mas 

também de silêncios. Não é coincidência que o ethos no qual emergem essas histórias são o espaço 

e o deserto: dois locais de silêncio por excelência. Na obra, o silêncio é o elemento de poder e o 

barulho o elemento dos valentões: quando lemos os assassinos descendo dos céus para dizimar a 

família Atreides, o silêncio; quando lemos sobre o planeta dos Harkonnen, o barulho constante. A 

voz de comando que não pode ser usada por qualquer pessoa, apenas pela ordem Bene Gesserit 

alimentando a dicotomia som vs. silêncio, histórias vs. mentiras é outro exemplo disto. Poder sobre 

espaço e sobre o deserto é o manejo do silêncio, o silêncio que gera a incerteza e a ansiedade, o 

silêncio que oculta coisas a todos os envolvidos.


Assim, o papel do profissional de StoryTherapy, aquele que usa histórias em contexto da 

prática clínica e psicoterapêutica, seria facilitar a quebra de silêncios e a descoberta de histórias que 



233

permitam a descoberta de sentido na família. A cada instante, a cada uso e cada história, cabe ao 

profissional perguntar-se: Como a história que pretendo utilizar pode tornar visível um esforço em 

busca de sentido, no viver da família? Por isso, o protagonismo aqui encontra-se nas histórias. 

Como elas funcionam e operam, quais suas características em termos de conteúdo ou estrutura, e 

como elas são apresentadas ou recebidas em ambiente familiar.


Para uma percepção mais detalhada, proporemos algumas perguntas, abordando histórias 

que assumam posições, papéis e outros elementos que permitam aos pacientes questionar-se e 

refletir, individualmente ou em grupo, como podem rumar a novos horizontes em suas vidas.


Para isso, é necessário que o profissional consiga navegar por mundos de diversidades — 

sejam essas étnico-racial, neurodiversidade, identidade/orientação sexual ou outras. E ao se tratar de 

grupos que desconheça, começar a se familiarizar com histórias mais ou menos próximas a essa 

cultura.


Adicionalmente, faz-se necessária a compreensão da família no que tange a esse mundo, 

com perguntas sobre seus hábitos de leitura:


• Têm o costume de ler e contar histórias?


• Têm o hábito de ler livros?


• Têm o hábito de assistir séries ou filmes juntos?


• Em que momento compartilham histórias sobre vocês?


Nela haverá foco no arcabouço compartilhado, conceito introduzido por Kiser e colegas 

(2010), quando aborda a co-construção coerente de histórias numa história familiar, a partir de 

conexões que fazem emergir uma temática central compartilhada e, por ende, uma identidade 

familiar conjunta. Na mesma linha, como também abordado, Kahneman (2011) expõe um processo 

de pensamento por meio ativação associativamente coerente, conectando eventos; e Bartlett (2003) 

aborda a busca por coerência como aspecto fundamental para tornar compreensível elementos 

incompreensíveis. Para Kahneman (2011) a construção de histórias é um processo natural do ser 



234

humano, enquanto para Bartlett (2003) as histórias sofrem adaptações, dependendo de quem conta, 

devido:


(1) a um viés ativo que emerge quando uma nova informação entra em contacto com 

informações ou tendências anteriores, com possibilidade ou não de encaixe entre elas;


(2) a uma rotulação negativa, quando não há esse encaixe, onde, no caso da história, os 

sujeitos tendiam a justificar sua possível resistência, designando, neste caso, a história 

de “um conto ‘não inglês’” (Bartlett, 2003, p. 85);


(3) e uma necessidade de conexão de trechos, incluindo partículas ou expressões 

explanatórias, tais como pronomes ou conjunções (Bartlett, 2003).


Há uma pesquisa clássica de Bartlett (2003), na qual 20 sujeitos (sete mulheres e 13 

homens) receberam um conto popular norte-americano (The War of Ghosts), uma história que 

pertencia a um estilo comunicacional e ambiente diferentes daquele aos quais estariam habituados. 

Os acontecimentos na história não manifestavam uma clara interconexão e a conclusão era 

considerada pelo autor como podendo introduzir um elemento sobrenatural. Ele almejava analisar 

como os sujeitos recordariam da história sem os elementos de uma ordem racional ou lidariam com 

o aspecto sobrenatural. A rememoração ocorria com as pessoas fazendo duas leituras da história e, 

15 minutos depois, recontando-a, havendo outros momentos de recontação, em distintos intervalos 

temporais. Bartlett (2003) notou que havia uma confusão ao se relatar os incidentes (des)conexos. E 

no que tange ao sobrenatural, chegou a registrar um dos sujeitos dizendo “No começo pensei haver 

algo sobrenatural na história. Depois vi que os Fantasmas deviam ser uma classe, ou o nome de um 

clã. O que fez toda a coisa mais compreensível”. O autor percebeu um processo de racionalização 

da reprodução, comum a todos os sujeitos: “Quando algo aparecia incompreensível, ou ‘bizarro’, ou 

era omitido ou explicado” (Bartlett, 2003, p. 68), com especial destaque para essa parte 

sobrenatural. Observou também uma tendência, por parte dos participantes, de tornar a linguagem 

mais convencional, por vezes até dramatizando um pouco mais a história, ou até abreviando, 



235

simplificando ou omitindo elementos e/ou estruturas, reorganizando ou transformando — em alguns 

casos até com um excesso de invenções que, curiosamente, eram as partes que as pessoas estavam 

mais seguras de serem as reais. Ao comentar a história contada por um dos sujeitos, podemos dizer 

que Bartlett comenta algo comum a todos:


a história como ele a construiu é cheia de racionalizações e explicações, e a maioria dos 

comentários decorrentes dos sujeitos concerniam à interconexão de vários eventos e foram 

dirigidos para fazer o todo da narração parecer tão coerente quanto possível (Bartlett, 2003, 

p. 78).


Com isso, Bartlett (2003) explica o conceito de racionalização da história, permitindo que 

interesses ou percepções individuais emerjam influenciando sua memória. Tais distorções tenderiam 

a ocorrer perante elementos desagradáveis ou desconhecidos ao sujeito, sendo convertidos em 

elementos familiares no ambiente social ou cultural, tornando a história (ou a memória dela) 

aceitável, compreensível, aprazível para o ethos do indivíduo. Assim, uma história pode ter uma 

“compreensão completamente satisfatória” o que “não significa necessariamente que conduza a 

uma fidelidade completa” (Bartlett, 2003, p. 81). Esse fenômeno explicaria a criação de falsas 

histórias nas famílias, como também indica o redescobrimento do passado como um papel fadado a 

não ser puro ou 100% verosímil, provocando a necessidade de, quando trabalhadas em terapia, o 

profissional busque compreender o máximo da família e seus processos de descoberta ou 

construção de coerência narrativa, cuja raiz está no pensamento de David Hume. Hume explicava 

que impressões sensoriais originam o conhecimento humano, por meio dos princípios de 

semelhança (associação de ideias que são parecidas), de contiguidade (proximidade espaço-

temporal de objetos), e de causa e efeito (quando os objetos são relacionados por causalidade). Por 

isso, não havendo semelhança ou contiguidade, a mente humana relaciona, em causalidade, bananas 

e vômito (como abordado previamente); da mesma forma, organiza as ideias contidas numa história 

por semelhança, afasta-se daquelas que não são associáveis (não há contiguidade) e cria conectores 



236

entre trechos de uma história que não possui conexões claras. Para ele, há uma ligação necessária de 

eventos, e cabe ao ser humano compor, ultrapassar, diminuir ou aumentar ideias advindas de suas 

impressões (Loose, 1998). A verdade é que o conceito de coerência é fundamental na estrutura de 

histórias. Chegamos, inclusive, a constatar anteriormente que as famílias buscam arcabouço 

compartilhado para criar ou descobrir histórias coerentes que levem a compreender eventos e 

situações passadas.


O próprio Frankl (2021), que diverge em inúmeros aspectos do pensamento de Hume, 

quando menciona a relação entre o encontrar sentido e o “processo de percepção, de Gestalt”, acaba 

por concordar com a necessidade de uma coerência. Explica que “na percepção gestáltica, no 

sentido tradicional do termo, apercebemo-nos de uma figura recortada num fundo, enquanto na 

descoberta de sentido temos a percepção de uma possibilidade que está inserida na realidade”, 

continuando que se trata da “situação que temos por diante” (Frankl, 2021, p. 38). Deste modo, a 

compreensão de processos em histórias torna-se uma percepção potencialmente clara de algo real, 

mas uma realidade que é visível à pessoa presente no contexto que lhe é seu, fazendo-se único para 

ela, que vê, assim, um quadro completo. Como dito anteriormente, a história aproxima-se do 

realismo mas não consegue ser totalmente realista e todo texto contado insere-se no contexto onde a 

contação ocorre. Portanto, a forma como a pessoa compreende ou recorda uma história tem a ver 

com o texto que ela leu objetivamente, mas sobretudo com seu contexto pessoal de vivências e 

experiências.


Assim, torna-se necessário detectar o fio condutor da macro-narrativa da história, seja ela 

pessoal ou familiar, atentando-se a caminhos divergentes, finais alternativos, múltiplas realidades e 

também aquilo que pode não ser dito (as micro-narrativas de Pizzorno et al., 2014), em especial nas 

famílias, já que é nessa percepção que se compreende o consenso (ou não) sobre o que faz ou não 

sentido para a família. Técnicas como a Árvore Familiar (Kanewischer, 2013) podem complementar 

essa busca pela coerência expressa pelo fio condutor. O profissional poderá também pedir que se 



237

conte a história da família, com alguma ferramenta como os livros e álbuns mencionados no 

capítulo I. Tudo isso poderá levar ao profissional a inferir uma possível temática central da história 

familiar, confirmando-se a existência do arcabouço compartilhado por todos os elementos; mas, 

quem define se é esse ou não o arcabouço… é a família.


Figura 18


Possíveis perguntas iniciais


Uma vez estabelecida a existência ou inexistência de um arcabouço compartilhado, pode-

se solicitar que a família conte alguma história significativa, talvez a história de origem do sintoma 

que lhes trouxe à terapia. Nela, o profissional poderá focar na estrutura narrativa. Para isso o papel 

do terapeuta será um mediador de memórias mais que de alguém que questiona em busca da 

verdade: afinal, o objetivo não é saber certas informações concretas ou específicas sobre o processo, 

mas saber como a história é contada. O que aqui se explora é como histórias pessoais e/ou coletivas 

são lembradas e contadas.


Figura 27


Histórias significativas


Nos casos em que a terapia ocorre com as famílias, pode-se optar por vezes em se trabalhar 

individualmente cada membro da família. O StoryTherapist poderá, por exemplo, solicitar três 

histórias, a primeira das quais uma história positiva para diminuir momentos dolorosos no começo, 

Perguntas Meta

Têm o costume de ler e contar histórias?

Têm o hábito de ler livros?

Têm o hábito de assistir séries ou filmes juntos?

Em que momento compartilham histórias sobre vocês?

Verificar a relação entre engajamento e 
arcabouço compartilhado

Solicitação à família Tipo e Posição de histórias

Contar alguma história significativa
História mimética em posição prometéica




238

deixando o processo fluir sem bloqueios (como trazido acima por Hanney e Kozlowska, 2002). 

Uma possível ordem poderia ser:


• Conte-me uma história de vitória! (história mimética);


• Conte-me uma situação desafiadora por trás dessa vitória! (história mimética);


• Conte-me uma história que possa lhe ter ajudo a vencer esse desafio! (história 

transmutada).


A ideia, aqui, seria saber se há uma conexão entre histórias e tomada de decisão em 

momentos desafiadores. Caso a ordem das histórias seja contrária (primeiro a transmutada e depois 

a as miméticas), acreditamos que poderá influenciar o sujeito a desenvolver um viés de causa e 

efeito. Afinal, o que aqui se pretende é saber se histórias miméticas, de vitória pessoais ou coletivas, 

podem ser inspiradas por histórias transmutadas. Desta forma, o foco está no reencontro de uma 

memória em forma de histórias transmutadas e em sua importância em processo de tomada de 

decisão, buscando saber se tais histórias têm impacto positivo nos momentos de tomada de decisão 

desafiadora daquelas pessoas.


A atividade de separar os membros da família pode ocasionar outra reflexão, caso contem 

o mesmo incidente, ou incidentes semelhantes, podendo-se, assim, encontrar uma coerência 

histórica entre as versões e avaliar a coerência narrativa (estruturas, focos, silêncios), em busca de 

uma compreensão sobre pontos de similitude e diferença entre as versões.


Após as histórias, podem-se perguntar outros aspectos para enriquecer seu conteúdo, tais 

como:


• Apesar das ficções, em teoria, não estarem relacionadas à realidade, como acha que 

elas influenciam ou nos ajudam a ver o mundo de outra forma ou compreendê-lo 

melhor?


• Como podem histórias fictícias resolver problemas reais?




239

• Tem alguma outra história que possa ter ajudado você ou sua família a lidar com uma 

situação trágica ou delicada?


É necessário instigar o papel de redescobrimento das histórias e buscar encontrar os pontos 

dessas histórias que inspiram as pessoas a agir. Então, em suma, aqui se propuseram dois exercícios, 

um de história mimética e outro de história transmutada, com o paciente assumindo seu papel como 

o contador das histórias. As figuras abaixo propõe uma síntese.


Figura 28


Exercício de História mimética


Figura 29


Exercício de História transmutada


O terapeuta poderá, em algum momento, também criar uma história transmutada a ser 

apresentada à família reunida, com base em todas as histórias já escutadas e registradas ao longo 

das sessões e do seu conhecimento sobre os padrões familiares no que tange aos aspectos 

apresentados pelos diversos autores abordados. A história criada poderá ter um ou mais papéis, 

visando provocar reflexão na família, conforme aquilo que pareçam ser suas necessidades 

Perguntas Tipo e Posição de histórias

Conte-me uma história de vitória!

Conte-me uma situação desafiadora por trás dessa vitória!

Conte-me uma história que possa lhe ter ajudo a vencer esse 
desafio!

História mimética em posição prometéica

Perguntas Tipo e Posição de histórias

Apesar das ficções, em teoria, não estarem relacionadas à 
realidade, como acha que elas influenciam ou nos ajudam a ver o 
mundo de outra forma ou compreendê-lo melhor?

Como podem histórias fictícias resolver problemas reais?

Tem alguma outra história que possa ter ajudado você ou sua 
família a lidar com uma situação trágica ou delicada?

História transmutadas em posição prometéica



240

existenciais detectadas ao longo das sessões. Após a história, perguntais tais como as a seguir 

poderão ajudar nessas reflexões:


• O que vocês mais gostam dessa história?


• Qual personagem é mais parecido com cada um?


• Quais as qualidades desse personagem?


• Esse personagem recebe ajuda de algo externo?


• O que acha que ele pensa e/ou sente? Poderia nos dar exemplos?


• Você já se sentiu assim ou pensou assim em algum momento?


• E tinha outra forma dele agir ou fazer as coisas? O que você acha? Você faria isso? 

Você faria o mesmo ou tomaria decisões diferentes? Na opinião de vocês, como isso 

influenciaria o rumo da história?


• Muitas vezes, histórias oferecem uma lição/moral. Conseguem resumir em uma frase a 

moral desta?


• Depois de todos os nossos encontros, como enxergam o papel das histórias, fictícias ou 

não, em suas vidas? Por quê?


• Pensam em usar histórias para ajudá-los a tomarem novas decisões a partir de agora?


• E uma última pergunta:enxergam a família de forma diferente?


Desta forma, o foco aqui está em histórias transmutadas, visando a exploração de seus 

efeitos, nomeadamente verificando descobertas feitas por ouvir uma história coletiva e averiguar os 

papéis das histórias, para vermos como (e se) StoryTherapy passivo e simbólico tem efeito 

catalisador de mudança. Ao mesmo tempo, nessa posição epimetéica, os pacientes analisam o papel 

das personagens e se tentam ver como personagens dessa grande história é que é sua vida conjunta.


Figura 30


Quando o terapeuta conta uma história transmutada por si criada




241

Considerando a necessidade de que as pessoas desvelem suas histórias, assumindo um 

papel ativo de protagonismo nelas (Brisson & Paiva, 2007), a família pode também ser convidada a 

contar uma versão transmutada de sua própria história, por si contada. Porventura solicitando entre 

sessões que a família se reúna e reveja as histórias por si contadas, ou as contadas pelo terapeutas, 

criando sua versão dessa história, podendo ela sofrer alterações maiores ou menores. Aqui o ímpeto 

é ver a agência, a articulação entre sua liberdade enquanto família para criar um arcabouço comum 

e sua responsabilidade em ser autor da história. Afinal de contas, “representação de uma história 

como verdadeira evita a busca por histórias alternativas” e nosso foco é acompanhar as pessoas a 

que a cada momento assumam novamente a autoria de suas histórias (Becvar & Becvar 1993, p. 

159). Explora-se se, na família em causa, as histórias transmutadas e prometéicas podem 

incrementar a busca coletiva por sentidos familiares, em especial após outros momentos que 

articulam StoryTherapy. O terapeuta terá aqui uma escuta ainda mais ativa, uma vez que ele recebe 

a história.


Perguntas Tipo e Posição de histórias

O que vocês mais gostam dessa história?

Qual personagem é mais parecido com cada um?

Quais as qualidades desse personagem?

Esse personagem recebe ajuda de algo externo?

O que acha que ele pensa e/ou sente? Poderia nos dar exemplos?

Você já se sentiu assim ou pensou assim em algum momento?

E tinha outra forma dele agir ou fazer as coisas? O que você 
acha? Você faria isso? Você faria o mesmo ou tomaria decisões 
diferentes?

Na opinião de vocês, como isso influenciaria o rumo da história?

Muitas vezes, histórias oferecem uma lição/moral. Conseguem 
resumir em uma frase a moral desta?

Depois de todos os nossos encontros, como enxergam o papel das 
histórias, fictícias ou não, em suas vidas? Por quê?

Pensam em usar histórias para ajudá-los a tomarem novas 
decisões a partir de agora?

E uma última pergunta: enxergam a família de forma diferente?

História transmutadas em posição epimetéica



242

Figura 31


Quando a família conta uma história transmutada por si criada


Os últimos dois formatos 13 podem ser utilizados, por exemplo, na última sessão, como 

um encerramento do processo, como uma espécie de coda da própria terapia. No último caso, da 

história transmutada criada pela família, ela poderá ser vista como um convite para que a família 

assuma o papel ativo sobre sua própria história, sem feri-la com a facticidade real, enquanto ainda a 

convida a refletir desde uma perspectiva noética. Essas histórias podem até ser entregues de alguma 

forma aos pacientes, como recordação do processo.


Como dito anteriormente, a presente Tese tem focado na criação de um arcabouço teórico 

com recomendações práticas. Sua visão é buscar explicações sobre como podemos utilizar histórias 

no contexto psicoterapêutico e na vida familiar. É claro que podemos convidar as famílias a 

trazerem (família em posição prometéica) histórias fictícias (transmutadas) ou biográficas de 

terceiros (miméticas). Pode também ser oportuno, nós profissionais, contarmos histórias (família em 

posição epimetéica) fictícias (transmutadas) ou biográficas de terceiros (miméticas), ou até oferecer 

versões recontadas da história a família (miméticas). O importante é que o profissional de 

StoryTherapy saiba seu papel, como facilitador de histórias, com diversos papéis, explorando 

posicionalidades que as histórias ocupam nesse contexto, enquanto conduz o processo terapêutico 

para a exploração dialógica de caminhos em busca de sentidos.


De Shazer (citado por Becvar & Becvar, 1993) nos convoca a compreender que há três 

tipos de histórias que, no escopo desta Tese, podem ser resumidas da seguinte forma:


Solicitação à família Tipo e Posição de histórias

Criar uma história transmutada da família História transmutada em posição prometéica



243

• histórias digressivas, que mostram a vida se afastando daquilo que faz sentido;


• histórias de estabilidade, que justificam que tudo continuará igual;


• e histórias progressivas, que ensinam que por pior que seja o sofrimento, é 

possível caminhar em direção daquilo que faz sentido.


Então, com isso, o que importa é que o StoryTherapist maneje todo um processo 

terapêutico que caminhe de histórias possivelmente digressivas para histórias progressivas, seja 

passando por mais histórias miméticas ou transmutadas, ora convidando os pacientes a assumirem 

uma posição epimetéica e ora prometéica.


Figura 32


Taxonomia da aplicabilidade e tipo de histórias


Em processo relacional com as famílias, podemos encontrar histórias que oscilam entre a 

combinação desses dois pares, como apresentado na Figura acima. Enquanto um eixo tem a ver com 

a ação de emitir ou receber uma história, na relação dialógica, o outro eixo relaciona-se com sua 

maior proximidade ao que designamos de histórias miméticas ou transmutadas. A única opção que 

não cabe ao profissional é a da história mimética em posição epimetéica, já que o noticiário ou os 

boatos e as fofocas não constituem, ao menos ao nosso ver, tema de terapia.


Tipo e Posição de histórias Prometéicas Epimetéicas

Transmutadas

História transmutada em 
posição prometéica


(exemplos: produção de 
desenhos, esculturas, 

dramatizações…) 

História transmutada em 
posição epimetéica


(exemplos: leitura de livros, 
visualização de filmes, escuta de 

contos…)

Miméticas

História mimética em posição 
prometéica


(exemplos: escrita de diários, 
contar história pessoal/

coletiva…)

História mimética em posição 
epimetéica


(exemplos: ver/ler jornais, ouvir 
boatos…) 



244

Cada forma de aplicar esta técnica conjuga uma exploração de caminhos distintos, que 

seriam inúteis não houvesse o vislumbre de influência, a algum nível, de políticas públicas. E todas, 

conjuntamente, nos permitirão compreender, que o trabalho na psicoterapia é “sobre pessoas que 

perderam suas histórias, aquelas histórias sendo carregadas por aí não que estão sendo curadas 

porque não são conscientes (…) que nossas histórias podem ser míticas, ideológicas, ou biográficas; 

que à nossa volta um novelo de rede de histórias familiares; (…) que toda relação tem sua história” 

(Becvar & Becvar 1993, p. 152) e por isso, a missão do profissional de psicoterapia é encontrar 

histórias de esperança, re-escrever histórias de esperança, ou simplesmente enxergar histórias de 

esperança onde os pacientes não as enxergam mais. Enquanto cabe aos pacientes se redescobrirem 

autores de novas histórias (vendo e escrevendo suas próprias histórias de outra forma), 

protagonistas de suas histórias (vivendo-as de outra forma) e agentes de suas histórias (criando 

novas histórias).




245

CONSIDERAÇÕES FINAIS




246

Considerações Finais

Conta-se que num reino muito próspero, onde as pessoas eram felizes e admiravam e 

amavam a família real, certa vez, a rainha, dona de uma alegria expressa na mais 

contagiante das risadas, começou a ficar doente. Dia após noite foi emagrecendo e sua pele 

perdendo seu brilho.


O monarca, determinado a salvar sua esposa e rainha, buscou os curandeiros do reino, que, 

uns mais rápidos, outros mais lentamente, não encontravam explicação ou solução a esse 

mal.


Cavalgando pelo reino em busca de uma resposta, eis que o rei ouviu uma daquelas risadas 

contagiantes, que imediatamente lhe fez lembrar de sua rainha. O som parecia sair de uma 

janela aberta de uma casa. E à distância viu um casal sentado, rindo.


Decidiu bater a porta e perguntar-lhes o que lhes fazia serem tão felizes e como a esposa 

conseguia ter essa risada que lhe era tão familiar. Passado o susto inicial — afinal, quem 

não daria um pulo ao ver o rei de sua nação à sua porta! —, o marido respondeu:


— Isso, Vossa Majestade? Isso é carne de língua!


Apressou-se o rei ao palácio e mandou o cozinheiro real preparar uma sopa de carne de 

língua. Imediatamente o cozinheiro buscou as línguas de todos os animais e fez uma grande 

e apetitosa sopa, que foi ofertada à rainha. E mesmo após beber bastante sopa, a rainha 

continuava sem quaisquer sinais de melhora.


Como bom gestor, o rei pensou numa nova estratégia. Levar a rainha para a casa do 

camponês e trazer a camponesa para o palácio. Em pouco tempo a mudança se havia feito 

visível: a rainha começou a engordar e recuperar sua cor natural, enquanto a pobre 

camponesa adoecia a cada dia e e começava um caminho de emagrecimento.


Intrigado, o rei comentou com o camponês que, em poucas palavras, lhe explicou:


— Esse é o poder da carne de língua! Mas essa não é uma carne do mundo físico, não é a 

carne de língua de animais. Não é a carne de língua que ela deve comer! Estou falando da 

carne de língua de nossos espíritos, o alimento de nossos espíritos. Estou falando de 

histórias que conto para quem amo, todos os dias.


E, com isso, o rei percebeu que não basta amar sua rainha, precisa demonstra-lo contando 

histórias. Acompanhou então a rainha de volta ao palácio, onde, todos os dias, lhe conta 

uma nova história. A rainha e a camponesa, ambas recuperadas totalmente… e nunca mais 

ficaram doentes!




247

A história acima foi-nos contada por uma aluna, que atribuía sua origem aos povos 

milenares do continente africano. Segundo ela, o conto, intitulado Carne de Língua, comprova que 

escutar histórias faz bem à saúde. E, facto é, que faz: à saúde física, à saúde psicológica e à saúde 

noética. Histórias nos alimentam o corpo, na medida em que têm um papel na estimulação cerebral 

(Cron, 2012). Alimentam nossas mentes, na medida em que estimulam memória, foco e raciocínio, 

para citar alguns elementos cognitivos (Cron, 2012). E alimentam nosso espírito, objeto desta Tese, 

já que permeiam possibilidades de empatia, criatividade, perspectiva de futuro, reflexão e sentido.


Por isso, não conseguimos concordar com aqueles que “vaticinam a extinção dos livros” ou 

“com um verdadeiro apocalipse de livrarias fechando e bibliotecas vazias”. Porque as histórias, 

sejam mimética ou transmutadas, são sempre uma obra e ficção. E “as ficções que inventamos” 

servem o maior propósito: “dar sentido ao caos” (Vallejo, 2019, pp. 18-19). E ao mesmo tempo que 

eles nos oferecem a possibilidade dar sentido ao mundo, nós precisamos buscar compreender o 

sentido delas:


Nós, humanos, somos animais movidos por histórias. Quando nos sentimos bem, sentamos 

e contamos aos nossos amigos as nossas melhores histórias; quando estamos para baixo, 

contamos as histórias de dor e tristeza. Em funerais recordamos as nossas melhores 

histórias com os que se foram. Nos aniversários marcamos o começo de um novo ciclo de 

histórias, com os protagonistas do ciclo que se fecha. Quando fisicamente doentes, nosso 

corpo reage como se houvesse uma história para contar (a história de um fígado maltratado, 

ou de um estômago pouco cuidado…); quando mentalmente doentes, amiúde imaginamos 

situações irreais (típicas de delírios que se apresentam em muitas condições de transtorno 

mental). E quando descansamos, nossos cérebros também nos contam histórias, muitas 

vezes inspiradas em episódios passados, outras vezes recapitulando exatamente o que 

vivemos e, ainda muitas vezes, histórias que sem qualquer aparência de senso ou sentido 

claro. O desafio do ser humano não é aceitar essas histórias mas, ao invés, buscar, a todo 

momento, compreender o sentido delas (Cyrous, 2020, p. 409).




248

Por isso essa Tese! Para um mapeamento do campo de estudo sobre histórias em contexto 

de terapia, especificamente no contexto da prática de terapia familiar e no arcabouço 

epistemológico da Logoterapia e Análise Existencial. Percebeu-se uma limitação no campo, seja na 

quantidade de pesquisas e consequentes produções, na qualidade das mesmas, e ainda uma confusão 

constante no que tange a terminologias. Outros padrões foram identificados que permitiram 

conceber nossa proposta teórica.


Um dos padrões que rapidamente identificamos foi que que há muitas técnicas que 

trabalham com histórias, em algum nível. E compreendemos que algumas atribuem ao paciente um 

nível de protagonismo no processo de contação das histórias e outras dão o terapeuta esse papel. 

Discernimos ambas posicionalidades, desde a perspectiva dos pacientes. À primeira chamamos de 

posição prometéica, associada à figura do titã grego Prometeu, e à segunda de posição epimetéica, 

associada à figura de Epimeteu, irmão do primeiro. Essa perspectiva advém das relações Eu-Tu que 

Martin Buber propõe. Com a clareza de sua visão, naturalmente descartamos uma nomenclatura 

mais simplista que diferenciaria emissores ou receptores de histórias, afinal, podemos permutar 

nossa posição no processo. Por isso, também, desenvolvemos propostas sobre como oferecer a 

oportunidade às famílias de assumir ambas posições em contexto de terapia.


As famílias precisam de processos que lhes permita sentirem protagonistas e responsáveis 

pelo processo. Assim, não só vamos ao encontro de uma das máximas a Logoterapia como as 

histórias, que nos fazem entender que mesmo que haja micro-narrativas concorrrentes, é possível 

sermos co-protagonistas de uma mesma história conjunta. Por isso, o terapeuta deve criar um 

ambiente que permita que toas as contribuições sejam consideradas, para que possa emergir uma 

sensação de liberdade (outra máxima da Logoterapia) na comunicação entre os membros. Assim, 

deve haver um esforço para se suspender julgamentos pois, como vimos com Cohen, é da partilha 

com o outro que emerge o espírito humanitário.




249

Ao mesmo tempo, o clima deve ser aprazível, para que haja uma associação positiva entre 

a técnica e a experiência vivida, razão pela qual tanto artigos revisados como a nossa proposta 

recomendam que as histórias sejam contadas em momentos de baixa ansiedade ou de bom humor, 

ou até após histórias de valência positiva, para após, e apenas após, se introduzirem temáticas 

desafiadores que possam disparar maior intensidade emocional.


Frye esclarece que há dois poderes, um que cria e o outro que entende as histórias. Como 

tal, um escritor não cria pensando no que o outro vai compreender. Por isso Tolkien pede que seus 

leitores não façam inferências personalizadas sobre seus textos. Ao mesmo tempo, não se pode 

pedir que aqueles que assumem uma posição epimetéica na relação com dada história não a 

interpretem à luz de seus contextos pessoais. Então, o sentido das histórias, como o sentido das 

ocasiões ou a vida, variam de pessoa para pessoa.


Isso se torna mais evidente quando propomos o diálogo entre Buber e Bühler. O primeiro 

oferece a visão das relações de encontro entre Eu, Tu e Isso. O segundo as palavras deíticas e como 

elas se relaciona. Se compreendermos a interconexão entre os conceitos da psicologia do primeiro e 

da linguística o segundo, compreenderemos também que há uma relação entre o que designamos de 

Eu-Aqui e Tu-Aí. Essa relação permite ver as dificuldades que há no mundo, ao mesmo tempo que 

a empatia. Se Eu vejo apenas Aqui como referência, dificilmente aceitarei Tu e tuas histórias Aí. Se, 

por outro lado, Eu vejo Aqui mas esforço-me em ir em direção ao outro, Tu, que Aí estás, 

desenvolvo minha habilidade empática e autotranscendo.


O conceito de autotranscendência foi inclusive um dos conceitos que exploramos. Com 

liberdade e responsabilidade podemos alcançá-la, mas sem um ou outro corremos o risco de 

libertinagem ou tirania. Essa autotranscendência pode, em nossa visão, ser de dois tipos: ir ao 

encontro do Tu, como acabado de explicado, ao qual designamos de autotranscendência horizontal; 

ou ir ao encontro de uma outra versão de nós, a autotranscendência que chamamos de vertical.




250

Quando, na posição deítica de Bühler, nos movemos do Aqui para o Aí, estamos aplicando 

o princípio de Frankl designado de autodistanciamento. E quando nos movemos da posição deítica 

Agora para a posição Depois, vamos em direção ao futuro, àquela experiência de nos tornarmos 

quem deveríamos ser.


Frankl chega a dizer em suas obras e palestras que saúde está baseada em certo grau de 

tensão, entre quem se é e quem se deveria ser. Com essa compreensão do diálogo teórico aqui 

apresentado, entre Buber, Bühler e Frankl, só podemos então concluir que: a saúde de uma história 

está baseada num certo grau de tensão, entre o que ela conta e o que ela ainda deveria contar, entre 

seu texto e seu subtexto.


Toda história (e todo texto) tem um subtexto sobre o qual ela se desenvolve. E por vezes 

esse subtexto faz delas mais próximas do que consideramos realidade e outras mais distante. Mas as  

histórias não são mais reais ou mais fictícias por conta dessa aparente subjetividade. Aliás, não 

existe uma história 100% fáctica. O que faz algo real ou fictício é a nossa crença e o que vemos. O 

que importa na história são seus elementos narrativos, suas fórmulas verbais, e se sua coerência 

interna a faz mais próxima a imitação fidedigna da realidade ou mais distante dela. No primeiro 

caso, consideramos as histórias tendencialmente miméticas e no segundo tendencialmente 

transmutadas. Note-se que tender relaciona-se justamente com a ideia de que não há relação com a 

verdade, mas um posicionamento de cada história num continuum entre realidade e ficção.


Seja a história mais próxima ao mimetismo ou a transmutação da realidade, ela precisa 

oferecer, aos envolvidos com ela, uma ideia central ou um fio condutor. Como o minotauro 

injustamente preso e perdido no labirinto, muitas famílias encontram-se em situações desafiadoras e 

precisam aclarar o que lhes faz estar onde estão. A criação de um fio que una elementos numa 

mesma narrativa, permite a clareza a meta e, consequentemente, uma compreensão dos integrantes 

da família sobre como lá chegar. Para isso, a família precisa ser convidada a escutar e apreciar seus 

membros, uns aos outros.




251

Então, as histórias têm vários papéis. Quando fizemos a revisão da relação entre histórias e 

Logoterapia, notamos que alguns autores pareciam relacionar a sua eficácia com o conceito e 

autodistanciamento, enquanto outros com o conceito e autotranscendência. A partir de autores e 

pesquisadores diversos, sintetizamos esses papéis das histórias em quatro e relacionamo-los com 

estes e outros conceitos da Logoterapia. Ao mesmo tempo que por meio das histórias nos 

distanciamos de nossos desafios ou conflitos, tendemos a nos identificar com algumas de suas 

características nos aproximando (consciente ou insconscientemente) a elas, e assim elas ressoam em 

nós. Adicionalmente, elas nos permitem navegar por novos lugares, irmos para o Aí (deítico) que 

não imaginávamos, para um Tu (buberiano e bühleriano) diferente de nós, para um Depois (uma 

espécie de futuro deítico) que nos oferece soluções, e assim transcender nossos próprios desafios e 

até autotranscender. As histórias nos permitem ainda redescobrir a nós mesmos, nossa essência 

infantil e nossa essência noética. E, por fim, elas conectam povos e culturas num espírito 

monantrópico inimaginável.


Aliás, há três investimentos que nunca serão desperdiçados: viajar a novos locais, ler bons 

livros, e participar de comunidades de histórias. Isso porque com qualquer uma das três teremos 

acesso a culturas e histórias diferentes que enriquecem nossa própria existência.


Por isso esta Tese bebe de histórias das mais diversas origens culturais. Seja uma peça de 

teatro inglesa, um mito grego ou um filme estadunidense; seja um clássico da literatura moderna ou 

uma revista em quadrinho; seja a Bíblia, os Vedas ou os Sete Vales. As histórias podem vir de 

muitos lugares, mas a pergunta que um profissional de StoryTherapy se deve fazer é: para onde nós 

queremos com elas ir?


Usar histórias em contexto de terapia é um ato político. Se os prometeus e epimeteus 

enxergam apenas as histórias de seus Eu-Aqui, não saberão apreciar a diversidade de possibilidades 

que o mundo lhes oferece, porque simplesmente não saberão apreciar a diversidade. Ao mesclar 

transculturalmente as histórias, esta Tese tenta dizer que é importante demolirmos barreiras culturais 



252

e emocionais. Dito de uma forma mais positiva, ao assumir uma postura transcultural, a presente 

Tese visa criar pontes entre vários grupos culturais diversos, e dizer: há espaço para todas as 

pessoas e todos os tipos de histórias.


Vejamos um exemplo. No folclore de populações ribeirinhas brasileiras, temos a lenda do 

Boto, um golfinho que se converte em rapaz charmoso e sedutor, seleto na sua escolha mulheres 

para serem mãe de seu filho, leva-as para um mundo belo e místico, no fundo do rio e engravida-as. 

Do que estamos falando? Qual seria o subtexto por baixo deste texto? Qual seria a história invisível 

aqui contada, senão a história de casos de gravidez por pais que não assumem seus filhos? E o que 

faz esses pais não assumirem? Seriam casos de relacionamento extra-conjugal? Ou casos de 

estupro? Pedofilia? As histórias, como mencionado em outra ocasião, têm um papel social. E é claro 

que as mulheres preferem ser mães dos filhos de um animal sagrado e encantador! Mas a questão 

aqui é mais profunda. De Sousa (2023) oferece-nos uma leitura: até há pouco tempo, as pessoas 

realmente acreditavam que os filhos eram do boto sagrado! Estamos então dizendo que uma história 

pode, por uma série de contornos, disfarçar violências como estupro e pedofilia. Estamos falando de 

uma história específica que protege homens numa sociedade que coisifica as mulheres, ou, em 

linguagem buberiana, torna todas as mulheres em Isso! Em Logoterapia, dizemos que o poder é um 

meio para o sentido. As histórias podem ser esse meio, e se não usadas de maneira saudável, o fim, 

o sentido, se perde, é alienado. Gorman (2018) explica-o com a elegância de sua voz, mente e 

espírito poético:


A decisão de criar, a escolha artística de ter uma voz, a escolha de ser ouvida é o ato mais 

político de todos. E por “político” quero dizer que a poesia é política ao menos de três 

formas. Uma: as histórias que contamos quando as contamos, como as contamos, se as 

contamos, por que as contamos, nos dizem muito sobre as crenças políticas que temos, 

sobre quais tipos de histórias importam. Segundo, quem tem suas histórias contadas, quem 

tem a permissão de ler, quem tem os recursos para escrever, quem estamos lendo nas salas 

de aula, diz muito sobre os sistemas políticos e educacionais, em que essas histórias e seus 

contadores existem. Por último, a poesia é política porque ela se preocupa com as pessoas. 



253

Se você olhar para a história, tiranos sempre caçaram poetas e pessoas criativas. Eles 

queimam livros e tentam se livrar da poesia e da linguagem artística, porque eles têm medo 

delas (03:29).


Então, essa Tese arrisca em oferecer insumos para profissionais da Psicologia, 

especificamente os que atuam com a Logoterapia e com as Famílias, um substrato teórico que nos 

permita questionar: que histórias contamos, que histórias escutamos, a quem contamos, de quem 

escutamos? Porque é sobre pessoas!


Podemos usar o StoryTherapy para avaliar a coerência familiar, em seu arcabouço 

compartilhado, mas podemos também usar para avaliar a sociedade e a existência desse arcabouço 

compartilhado. Poderemos usar o StoryTherapy para provocar mudanças de rumo nas famílias, para 

oferecer-lhes esperança, para acompanha-las em suas ações de evolução conjunta; e poderemos 

fazer o mesmo a nível social. É aqui que a fala de Frankl já aqui trazida faz mais sentido: aquele 

que conta a história tem uma simples decisão, prover esperança ou fortalecer o desespero do 

nihilismo. As histórias servem, nem que seja, apenas para dizer a quem interage com elas que não 

está só. É desse espírito que emerge o senso de comunidade. A comunidade familiar funciona de 

maneira muito parecida à comunidade social, porque ambas são comunidades de histórias. 

Lembramos de Neto (2003), quando diz que “questões sociais de tal envergadura (…) são 

susceptíveis de nos confrontar com a história e a dinâmica evolutiva, com o passado e o devir”, e 

esse é o “conhecimento indispensável para a compreensão da sociedade” (p. 71).


Nas comunidades de histórias, percebemos que há símbolos que criam relação entre as 

obras literárias, e compreendemos que a realidade é transversal a elas, porque é transversal às 

pessoas da comunidade. Da mesma forma que a literatura não é isolada, tampouco o são as pessoas.


Han (2023) nos recorda que a “família forma uma pequena comunidade narrativa”, pelo 

simples facto que a história une as pessoas (p. 70). Assim sendo, vivemos comunidades cujo núcleo 

está as histórias. Falamos disso no discorrer da presente Tese, quando tecemos algumas palavras 



254

sobre conceitos de Cohen, Buber, Adler, Bühler, e Frankl. É sobre isso que falamos quando falamos 

de relação dialógica, encontro ou comunidade. Histórias criam comunidades e comunidades criam 

histórias e nenhuma história emerge numa comunidade de maneira acidental ou arbitrária por uma 

pessoa (Han, 2023). Nas relações com a comunidade ocorrem processos humanos, porque é na 

comunidade que temos “ouvintes atentos”, onde cuidado, diálogo e empatia, atributos da dimensão 

noética, advindos das “histórias conectam as pessoas umas com as outras” (p. 15).


Tal como Frankl que critica a perda das tradições pelo mundo contemporâneo, arriscamo-

nos a tecer criticas às sociedades pós-modernas, que perdem sua capacidade de contar histórias, 

olhando para fenômenos como se fossem estanques ou mágicos, que ocorrem por ocorrer, sem os 

conceitos deíticos de antes e depois. Por isso, o contador de histórias — seja o artista, educador, ou 

o que temos chamado de StoryTherapist — tem o dever de “reconverter a sociedade da informação 

desorientada e vazia de sentido em uma comunidade narrativa estável” (p. 16). Isso só é possível se 

recuperarmos a comunidade. “Consumidores [de histórias] são solitários. Não formam uma 

comunidade” (p. 13). Num mundo de informação viciante (do âmbito do psicofísico), que não porta 

conteúdo, esquecemo-nos das coisas (ou nem as retemos em nossa memória), porque elas não têm 

uma estrutura narrativa que conecte pontos deíticos. A informação, concentrada num título de uma 

rede digital, não responde a perguntas tais como:


• Como isso se conecta com meu Eu?


• Quem é o Tu para quem a informação foi concebida?


• Ela é significativa Agora?


• O que houve para chegarmos a este ponto?


• Quais são as consequências Depois para isso?


• Esse conteúdo sequer é útil Aqui, no contexto onde vivemos?


• Ele é útil para quem está Aí compreender melhor nosso Aqui, sem preconceitos?




255

A informação não carrega sentido. Apenas as histórias o fazem, apenas histórias permitem 

descobrir sentido nas grandes crises e nas grandes vitórias existenciais. Por isso, perdendo as 

histórias tornamono-nos, apesar de bem-informados, perdidos, como a Alice (Geronimi et al., 1951) 

em busca de resposta a perguntas quem sequer sabemos ter: para onde estamos indo? Ou, numa 

concepção logoterápica: para onde deveríamos ir?


Curiosamente, as redes digitais de informação que permitem uma liberdade para expressar 

opiniões, necessidades e preferências, tornam-se o espaço que elimina o outro lado da moeda, a 

responsabilidade. Enquanto para a Logoterapia, liberdade e responsabilidade devem sempre juntas 

andar (como aliás já aqui dito algumas vezes), parece que nas redes de informação elas se perdem, 

não porque “a liberdade é suprimida”, mas porque é “completamente explorada” (Han, 2023, p. 28). 

E, na verdade, compreendemos o que Frye (2017) quer dizer quando fala que liberdade não é tocar 

piano como queremos, mas aprender a tocar ao nosso melhor; não é emitir sons ao bater aleatório 

do teclado, é sobre sobre decidir, entendendo como ele funciona, o que tocar. Essa “aparência de 

liberdade de comunicação” (Han, 2023, p. 28) torna-se então o maior inimigo de quem com 

histórias trabalha. Quando vivemos esse mundo de StorySelling (Han, 2023), o capitalismo se tenta 

apropriar de quem somos, enquanto “escapa do controle consciente e da reflexão crítica” (p. 130). É 

por isso nossa responsabilidade trabalhar sim com histórias, para recuperar esse caminho ao noético 

e seu senso crítico, inovador e criativo. Trabalhar com histórias é recuperar nossa dimensão noética 

incondicionada, ignorar o poder das histórias é cair na tentação psicofísica do mundo ser, 

simplesmente, como é, sem espaço para mudanças ou novidades. Deixar o marketing cuidar das 

histórias é subverter o pensamento frankliano anteriormente exposto de que o ser humano não tem 

valor, mas dignidade, e aceitar que o ser humano é mais um produto que tem seu custo e suas 

vantagens. Histórias criam comunidades e lhes conferem identidade, informação mercantilizada 

(StorySelling) cria grupos a serem explorados, buscando vantagens.




256

Por isso, novamente, expressar em histórias é expressar política: “pintam mundos possíveis 

(…) que nos dão esperanças” (Han, 2023, p. 132), oferecem finais potencialmente felizes, 

transformadores e oferecem novos começos. Esse é o poder das histórias dentro ou fora da terapia.


A vida que se desloca de um presente para o outro, de uma crise para a outra, de um 

problema para o outro, reduz-se a uma sobrevivência. A vida é mais do que solução de 

problemas. Aqueles que só solucionam problemas já não possuem futuro. Somente a 

narração desvela o futuro, somente ela nos dá esperança (Han, 2023, p. 41).


Esperança é o que as histórias oferecem. Se quem conta ou provoca histórias, em processo 

terapêutico, não provê um espaço de esperança, esqueceu seu papel. O uso de histórias, como dito 

no final do capítulo anterior é sobre facilitar revivermos a esperança em histórias de esperança, e 

enxergar histórias de esperança onde os demais membros da comunidade não enxergam. Por isso 

autoconhecimento é importante: para sabermos quanta esperança existe em Eu para um Depois. 

Mas é sobre autotranscendência e autodistanciamento: porque não é sobre Eu, é sobre Tu e sobre 

Nós, enquanto “o ouvinte se esquece de si mesmo” para que “mais profundamente se grava nele o 

que é ouvido” (Han, 2023, p. 26). E nessa relação entre Eu-Aqui e Tu-Aí que os vínculos surgem e 

se fortalecem, e “uma densa rede de relacionamentos é formada, na qual nada está isolado” (Han, 

2023, p. 72) e, enquanto nosso foco inicial era a família em contexto de terapia, aqui podemos dizer 

que são as histórias que fecham o círculo narrativo e “transformam o mundo em um lar familiar” 

(Han, 2023, p. 111).


Quando Baal Shem Tov tinha algo difícil para fazer, alguma obra para o benefício das 

criaturas, ele ia para um determinado lugar na floresta, acendia um fogo e, absorto em 

meditação, orava. – E tudo o que ele empreendia acontecia tal como ele havia planejado. 

Uma geração mais tarde, quando Maguid de Mezeritch se deparou com um grande 

empreendimento, ele foi até aquele local no bosque e disse: “não sabemos mais acender o 

fogo, mas podemos fazer as orações”. – E depois de fazê-las, tudo correu de acordo com 

seu plano. Outra geração mais tarde, o rabino Moshe Leib de Sassov estava para realizar 

um grande feito. Lá, ele disse: “não sabemos mais acender o fogo, nem conhecemos as 



257

meditações secretas que animam as orações. Mas conhecemos o lugar na floresta ao qual 

tudo isso pertence, e isso deve ser o suficiente”. – E, de fato, foi o suficiente. Quando, 

novamente uma “geração mais tarde, o rabino Israel de Ruzhin se comprometeu a realizar 

uma grande obra, ele se sentou em uma cadeira em casa e disse: “não sabemos mais fazer o 

fogo, não podemos mais fazer as orações prescritas, não conhecemos mais o lugar na 

floresta, mas podemos ainda narrar a história de tudo isso”. – E a história, por si só, teve o 

mesmo efeito alcançado pelos outros três (Han, 2023, pp. 87-88).


Para que a fogueira metafórica das histórias não se apague, torna-se também necessário o 

incentivo a criação de políticas públicas de leitura de livros, como apoio a pessoas em situações 

desafiadoras, permitindo-lhes a facilitação do processo terapêutico e a consequente diminuição de 

seus custos, por meio de bibliotecas e/ou acervos públicos (sejam estes físicos ou virtuais), 

consolidando as conclusões de Kierfeld e colegas (2012) quando mencionam o quanto isso 

economiza tempo e dinheiro em terapia. Por isso carecemos de políticas educacionais de uso de 

StoryTherapy para profissionais de saúde mental. Sabemos, desta Tese, que em sala de aula, 

histórias permitem incrementar o entendimento de processos e dinâmicas familiares, enquanto 

promovem reflexões diversas. Precisamos capacitar profissionais e porventura estimular redes de 

profissionais que trabalhem com histórias. Precisamos estimular políticas de pesquisa e publicação 

dessas pesquisas. E precisamos, no caso concreto da Psicologia, abrimo-nos mais para relações com 

outras áreas de conhecimento, como literatura, cinema e até jornalismo, para avaliar outras formas 

de se contarem narrativas.


E, naturalmente, precisamos esclarecer termos. Primeiro esclarecemos o uso de um 

conceito guarda-chuva por nós cunhado, StoryTherapy — termo em inglês, para contrastar com 

StoryTelling e StorySelling tanto em voga (o primeiro por pessoas que muitas vezes nem sabem o 

que é, e o segundo como uma crítica à forma como o primeiro tem sido usado) — com biblioterapia 

(uso de livros) e cinemoterapia (uso de cinema) e escritoterapia (uso de escrita) e outras tantas 

opções como variantes. Depois esclarecemos, à luz de Frye (2014) a diferença entre narrativas e 



258

histórias. Apesar de parecerem sinônimos, as primeiras são elementos técnicos e estruturais que dão 

um corpo material às segundas. Narrativa tem a ver com a sequência temporal e a ordem dos 

eventos, com estrutura (verbal) do conteúdo, e ela emerge a partir de uma coerência interna que 

conecta cada evento entre si — exemplo disso é a explicação estrutural laboviana de seis etapas que 

conjugamos aqui em três atos. Já a história oferece-nos o que ocorre e como ocorre, em especial 

com com temas existenciais próprios das nossas vidas, com reflexões internas. A narrativa mantém 

a obra e seu significado imutáveis, mas a forma como encaramos a história faz com que seu sentido 

possa variar. Em suma, as histórias usam a estrutura narrativa para fazer visível elementos 

invisíveis, quebrando silêncios no caminho conjunto pela descoberta de sentido.


Em suma, StoryTherapy é o grande arcabouço, que inclui técnicas narrativas nas quais a 

pessoa assume posição prometéica ou epimetéica, desde que usando histórias — sejam elas 

miméticas ou transmutadas —, contadas em três atos, com personagens claros, e, sobretudo, 

desempenhando seu papel terapêutico, oferecendo a esperança de uma mudança e não a venda de 

um produto.


Isso porque, como diria Reason (citado por Seidman, 2006), as histórias são 

“essencialmente um processo de fazer sentido” (p. 7), sob um desafio, o de “desenvolver uma 

ciência humana que possa mais amplamente servir” (p. 10), de modo a atiçar “mentes, corações e 

almas das pessoas” (pp. 9). Essa ciência deve, para Kristin Langellier e Eric Peterson (2004), ir 

além das nomenclaturas expostas acima e oferecer uma visão coerente desses e outros elementos.


Apresentamos uma interpretação crítica da narrativa na vida diária, uma interpretação 

arraigada em nossas disciplinas acadêmicas de comunicação e estudos performáticos. Essa 

intervenção muda o foco analítico do texto da história para a performance do storytelling  

como sendo incorporado, situado integrado nos campos do discurso. A experiência 

mundana de performance narrativa — escutar e contar histórias — sugere que storytelling é 

a primeira e mais elevada prática comunicacional humana.




259

Por isso, devemos estar atentos a elementos metalinguísticos, como ênfases, silêncios, 

olhares, gestos e outros, quando em processo de StoryTherapy. Precisamos, parafraseando 

Peseschian (2005), entender a lógica epimetéica de quem recebe a história, porque essa é a lógica 

que conta.


Compreender nossa conexão com as personagens das histórias faz-se fundamental nesse 

processo. Conectamo-nos mais aos guerreiros, administradores, românticos ou visionários? E o que 

permite essa conexão? E o que fazer com ela? Porventura, deveremos contar histórias mais 

guerreiras aos guerreiros e mais românticas aos românticos, mas isso talvez apenas reforce essa 

postura. O desafio talvez seja iniciar com histórias relacionadas ao tipo de personagens que nossos 

pacientes seriam, enquanto se vai oferecendo, gradativamente, histórias com personagens diversos 

para que eles descubram em suas comunidades familiares, ou apenas em si mesmos, o equilíbrio 

entre essas quatro possibilidades de personagens. Vendo a complexidade que existe nas personagens 

das histórias, a complexidade que temos na espécie humana.


Claro que há limitações e caberão estudos futuros que confirmem algumas possibilidades 

teóricas propostas na presente Tese. Uma é um estudo no âmbito das personagens, para nos 

aprofundarmos em como elas são criadas nessas quatro possibilidades, e como nos identificamos 

mais com uma possibilidade de personagem que outra.


Outra possível limitação está no conteúdo das histórias e em seus enredos, tão bem 

desenvolvida por Christopher Booker (2015), segundo o qual cada categoria de histórias manifesta 

padrões básicos, ou “certos elementos chave em comum” (p. 7), num total de sete enredos possíveis 

para elas, a saber:


1. A superação do monstro que tende a ser uma força malévola, letal, potencialmente 

destruidora, em busca de algum prêmio ou tesouro, que precisa ser vencido por um 

herói.




260

2. De farrapo a rico, uma narrativa sobre alguém visto como inferior para todos à sua 

volta, que gradualmente desenvolve ou revela qualidades presentes todo o tempo e que 

por virtude da demonstração dessas características sai do ambiente humilde de sua 

conhecida origem para uma posição de riqueza (material ou virtuosa).


3. A demanda de uma jornada na qual protagonista passa por algo inapreciável, que vale 

todos os esforços e sacrifícios, e cuja experiência — seja de diversões ou provações — 

se torna a coisa mais importante de sua vida.


4. Viagem e regresso daquela pessoa que sai do seu ethos natural para um ambiente onde 

todos parecem estranhos, provocando perplexidade e surpresa, risos e, eventualmente, 

medos, em especial porque se sente preso e incapaz de sair desse novo mundo; sua 

missão se altera para sair dessa realidade e regressar à segurança do ambiente que lhe é 

familiar.


5. A comédia não como espaço cômico, mas no sentido inicial da expressão que nos 

aproxima do mundo, um mundo que pode ter conexões bizarras, dissimulações, falsas 

realidades e improbabilidades, o que leva a compreensões equivocadas e até momentos 

tensos, que são libertadores quando tudo é esclarecido e personagens são conhecidas 

por quem são em sua essência, prevalecendo assim um final feliz.


6. Ou a tragédia que provoca o protagonista a seguir um caminho obscuro, proibido, 

negativo e/ou prejudicial que lhe aparta da sociedade, mas que parece valer a pena por 

parecer promissor, até que compreende que não poderá continuar realizando essa 

experiência e, por consequência, é tomada por um senso de frustração e um sentimento 

de ameaça que transforma seu sonho em pesadelo e culmina em sua derradeira 

destruição.




261

7. Por fim, aquele renascimento, perante um poder tenebroso que se aproxima e que 

poderá triunfar, congelando, matando ou aprisionando o protagonista, até que uma 

força contrária emerge e desperta às pessoas.


Porventura compreender o enredo adequado a contar a cada família possa facilitar esse 

processo de StoryTherapy familiar. Se já falamos de uma coerência interna, aqui estamos falando da 

coerência externa no processo de comunicação na comunidade familiar e terapeuta: a coerência 

dinâmica de quem participa da comunicação é como uma fechadura e as intervenções do 

StoryTherapist são como chaves. A fechadura determina quais chaves a abrirão e, 

consequentemente, as chaves têm que ir se encaixando às dificuldades ou facilidades de encaixe na 

fechadura. Um encaixe que é ético (respeita o ethos da comunidade), é a de um profissional que tem 

várias chaves em seu chaveiro. A arte do StoryTherapy encontra-se no processo de respeitar o local 

de escuta do outro e seu próprio local de fala e, com isso, afinar para transformar e abrir a porta 

interior do outro.


Então, precisamos, como profissionais, compreender os padrões das comunidades nas 

quais intervimos. Identificar e compreender o enredo (superação do monstro, de farrapo a rico, 

demanda, viagem e regresso, comédia, tragédia, renascimento), as personagens envolvidas 

(guerreiro, administrador, romântico, visionário), os viés narrativos (viés ativo, rotulação, conexão 

de trechos), ao mesmo tempo que arriscamos mudar de posição nas histórias (prometéica e 

epimetéica), e sabemos organiza-las estruturalmente (primeiro, segundo e terceiro atos), contando 

versões mais próximas ou distantes da realidade (mimética e transmutada).


As histórias têm suas características e limitações específicas, nenhuma perfeita ou 

completa que possa servir a todas as comunidades. Por isso, é necessário que o profissional se faça 

valer de fontes diversas para permitir que as histórias que utiliza cumpram seu papel (recordatório, 

ressonante, navegante, e transcultural), com histórias multifacetadas que congreguem elementos 

diversos que permitam essa relação comunitária.




262

Comunidade só existe porque há comunicação. Comunicação só existe porque pomos em 

comum histórias. A palavra falar (ou hablar, em castelhano) advém do latim fabula, que quer dizer 

rumor; as palavras parlare (italiano) ou parler (francês), por sua vez, vêm do grego parabolē, que 

significa jogar para longe. Para o pensamento ocidental, contar histórias (fábulas ou parábolas) é o 

mesmo que falar. E vimos a fama do contador de histórias como mentiroso. O StoryTherapy aqui 

proposto é uma mudança da perspectiva etimológica e uma proposta de veracidade. Como o grego 

Thespis, que foi o primeiro a subir ao palco para contar histórias e discerniu ficção de realidade (e 

com isso tornou-se conhecido como o primeiro ator), as comunidades reais de histórias podem 

aprender a discernir realidade de ficção, fatos de opiniões e decidir tirar as máscaras da mentira e 

experimentar novas realidades.


E essas novas realidades, com que pacientes se brindam ou terapeutas oferecem, são 

apenas metáforas para as vidas dos integrantes da comunidade. Como dito anteriormente, histórias 

são formas complexas de se usar um recurso linguístico chamado metáforas. E as metáforas são 

esse processo de deslocamento ao distante, de um rumor ou uma mentira para um mundo que valerá 

a pena. Metáforas servem para explicar o que não se compreende e, portanto para encontrar um 

sentido para as coisas. Metáforas são recursos da dimensão noética, na busca ativa por um sentido 

que valha a pena. E as emoções são o barco que nos conduz nesse caminho. Então emoções, sentido 

e histórias se entrelaçam na comunidade.


Com isso, nos questionamos: Será que mudança ocorre quando emoções mudam? Será que 

as emoções mudam se usamos as metáforas adequadas? Será que as histórias que conhecemos, 

contamos, criamos, ou escutamos permitem a percepção do poder dessas metáforas contidas? Será 

que a comunidade já sabe interpretar essas metáforas?


Por isso, o que importa é que o StoryTherapist maneje o processo terapêutico com histórias 

progressivas, ora mais miméticas e ora mais transmutadas, ora convidando os pacientes a 



263

assumirem uma posição epimetéica e ora prometéica, para que a comunidade emerja e ela maneje, 

sem o terapeuta, suas próprias histórias. Como já citado:


Histórias importam. Muitas histórias importam. Histórias têm sido usadas para desapropriar 

e difamar. Mas histórias podem também ser usadas para empoderar e humanizar. Histórias 

podem destruir a dignidade de um povo, mas histórias também podem reparar essa 

dignidade perdida (Adichie, 2009, 17:27).


Há histórias que nos conectam e histórias que nos separam. Sobre quais nossas 

comunidades focam? Se nossas histórias são existenciais, como assegurarmos que elas sejam justas 

e não criam ou mantém discursos de separação? Só há um caminho, enxergando a 

tridimensionalidade da existência humana. Compreendendo que podemos precisar dos olhos e 

ouvidos exteriores para recebermos boas histórias, mas precisamos da capacidade de senti-las com 

nossas emoções, enquanto alimentamos nosso espírito com elas. Elas transportam nossos valores 

(Han, 2023), carregam nossa esperança, provam nossa liberdade, provocam nossa responsabilidade, 

e alimentam como nada neste mundo nossa criatividade. As histórias são do campo do noético e 

compreender isso é compreender que esse é o maior trunfo delas: conectar à nossa mais profunda 

essência. O bom StoryTherapist, parafraseando Schopenhauer (2022), é aquele que torna 

interessante o assunto mais árido; é aquele que vê terreno fértil na comunidade; é o que vê 

esperança no futuro; é o que percebe que o ser humano que vive no presente e carrega histórias 

passadas é futurizável. É aquele que trabalha com histórias para lidar com sua bagagem que, como 

diz Vallejo (2019), “minha bagagem são as dúvidas” (p. 15).


Como vimos, da primeira à última página desta Tese, histórias oferecem-nos reflexões 

sobre a vida e seu sentido, e, como diria Oscar Wilde (1998), na voz de Lorde Henry, “só os 

sentidos podem curar a alma, assim como só a alma pode curar os sentidos” (p. 39). Ainda que os 

sentidos não precisem de cura, mas de serem descobertos e abraçados, a Logoterapia pode curar a 



264

alma (a mente), usando os sentidos. E as histórias são as melhores reservas para encontrarmos esse 

manancial de possibilidades de sentido.




265

REFERÊNCIAS




266

Adamson, A. (Diretores). (2001). Shrek [Filme]. DreamWorks Animation.

Adichie, C. (2009). The danger of a single story [Vídeo]. Conferência Conferência TED. https://

https://www.ted.com/talks/chimamanda_ngozi_adichie_the_danger_of_a_single_story


Adler, A. (2005). La Tecnica della Psicologia Individuale (E. E. Marasco, Trad.). Newton Compton. 

(Trabalho original publicado em 1932)

Aguinaldo, J., & de Guzman, R. (2014). The effectiveness of logo-bibliotherapy on the depression 

of selected Filipinos suffering from Myasthenia Gravis. Asian Journal of Natural & Applied 

Sciences, 3 (2), 31-39. http://www.ajsc.leena-luna.co.jp/AJSCPDFs/Vol.3(2)/

AJSC2014(3.2-04).pdf


Anderson, C. (2016). TED Talks: o guia oficial do TED para falar em público (D. Garschagen R. 

Guerra, Trads.). Intrínseca.


Androutsopoulou, A. (2001). The Self-Characterization as a Narrative Tool: Applications in  

Therapy with Individuals and Families. Family Process, 40 (1), 79-94. https://doi.org/

10.1111/j.1545-5300.2001.4010100079.x


Arad, D. (2004). If your mother were an animal, what animal would she be? Creating play-stories in 

family therapy: The animal attribution story-telling technique (AASTT). Family Process ,43 

(2), 249-63. https://doi.org/10.1111/j.1545-5300.2004.04302009.x


Arksey, H. & O’Malley, L. (2005). Scoping studies: Towards a methodological framework. 

International Journal of Social Research Methodology, 8 (1), 19-32. https://doi.org/

10.1080/1364557032000119616


Ascencio, L. (2002). La Biblioterapia, la Escriptoterapia, en el caso de Carlos: la lectura y la 

escritura como recurso logoterapéutico. Revista Mexicana de Logoterapia, 8, 43-55.


Atwood, M. (2011). O ano do dilúvio (M. Frazão, Trad.). Rocco. (Trabalho original publicado em 

2009)


https://https://www.ted.com/talks/chimamanda_ngozi_adichie_the_danger_of_a_single_story
https://https://www.ted.com/talks/chimamanda_ngozi_adichie_the_danger_of_a_single_story
https://https://www.ted.com/talks/chimamanda_ngozi_adichie_the_danger_of_a_single_story
http://www.ajsc.leena-luna.co.jp/AJSCPDFs/Vol.3(2)/AJSC2014(3.2-04).pdf
http://www.ajsc.leena-luna.co.jp/AJSCPDFs/Vol.3(2)/AJSC2014(3.2-04).pdf
https://doi.org/10.1111/j.1545-5300.2001.4010100079.x
https://doi.org/10.1111/j.1545-5300.2001.4010100079.x
https://doi.org/10.1111/j.1545-5300.2004.04302009.x
https://doi.org/10.1080/1364557032000119616
https://doi.org/10.1080/1364557032000119616


267

Atwood, M. (2017). O conto da Aia (A. Deiró, Trad.). Rocco. (Trabalho original publicado em 

1985)


Atsma, A. (2017). Prometheus. Theoi Greek Mythology. https://www.theoi.com/Titan/

TitanPrometheus.html


Attar, F. (2003). The Conference of the Birds (R. Abdulla, Trad e Interp.). Interlink. (Trabalho 

original escrito em 1177?)

Avildsen, J. (Diretor). (1984). The Karate Kid [Filme]. Columbia Pictures.

Bahá’u’lláh (2008). Os Sete Vales: a jornada de um peregrino em busca do ser eterno (L. 

Armstrong, & L. Beust, Trads.). Bahá’í. (Trabalho original publicado em 1857/1858)


Bancroft, T., & Cook, B. (Diretores). (1998). Mulan [Filme]. Walt Disney Animation Studios.

de Barbieri, A., & Arocena, M. (2021). “Cuentos que curan”. Hacia un logoterapia narrativa 

psicoeducativa. AledeBarbieri. https://aledebarbieri.com/cuentos-que-curan-logoterapia-

narrativa/


de Barbieri, A. (2021). La cura por la palabra escrita: de la “talking‐cure” a la “writing‐cure. 

Revista mexicana de logoterapia. AledeBarbieri. https://aledebarbieri.com/la-cura-por-la-

palabra-escrita/ Baron, C., Tappis, J., & Willimon, B (produtores executivos). (2022-). 

Severance [série]. Fifth Season, & Red Hour.


Bartlett, F. (2003). Remembering - a study in experimental and social psychology. Cambridge 

University. (Trabalho original publicado em 1932)


Batthyány, A., & Lukas, E. (2022). Logoterapia e análise existencial: uma análise histórica e as 

perspectivas para o futuro (H. Reinhold & J. Morais, Trads.). Busca Sentido.

Beck, A., Rush, A., Shaw, B., & Emery, G. (1997). Terapia Cognitiva da Depressão (V. Ribeiro, 

Trad.). Zahar. (Trabalho original publicado em 1979)


Becvar, D. S., & Becvar R. J. (1993). Storytelling and Family Therapy. The American Journal of 

Family Therapy, 2 (21), 145-160.


https://www.theoi.com/Titan/TitanPrometheus.html
https://www.theoi.com/Titan/TitanPrometheus.html
https://aledebarbieri.com/cuentos-que-curan-logoterapia-narrativa/
https://aledebarbieri.com/cuentos-que-curan-logoterapia-narrativa/
https://aledebarbieri.com/la-cura-por-la-palabra-escrita/
https://aledebarbieri.com/la-cura-por-la-palabra-escrita/


268

Berman, R., & Piller, M (produtores supervisores). (1987-1994). Star Trek: The Next Generation 

[série]. Paramount.

Beserra, C., & Reis, C. (2019). Aproximações entre a Obra de Hamlet Shakespeare e a Logoterapia. 

Cadernos Zygmunt Bauman, 9 (19). https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/

bauman/article/view/10802


Bettelheim, B. (1982). Freud e a alma humana. Pensamento Cultrix.


Beyers, L., Phipps, W., & Vorster, C. (2018). Developing a Teddy Bear Therapy Training Program 

for Family Therapists. Australian and New Zealand Journal of Family Therapy, 39 (4), 

450-461. https://doi.org/10.1002/anzf.1328


Bianchi, J. (2020). Os escritos políticos de Cunha Leal e os impasses do colonialismo português em 

África (1961-1963) [Dissertação de mestrado, Universidade Federal de Goiás]. http://

repositorio.bc.ufg.br/tede/handle/tede/10865

Bonus, A., Watts, J., & Francemone, J. (2022). When “meaningless” means more: biographic 

resonance and audience appreciation of popular entertainment. Journal of Communication, 

00, 1-14. https://doi.org/10.1093/joc/jqac028


Booker, C. (2015). The Seven Basic Plots: why we tell stories. Bloomsbury.


Boullé, P. (2015). O Planeta dos Macacos (A. Telles, Trad.). Aleph. (Trabalho original publicado 

em 1963)


Bradly, A. (showrunner). (2021-). What If…? [Série]. Marvel Studios/Disney+.


Bright, K., Crane, D., & Kauffman, M. (produtores executivos) (1994-2004). Friends [série]. 

Bright/Kauffman/Crane, & Warner Bros.


Brisson, A., & Paiva, A. (2007). Balancing Real and Virtual Actors in a Collaborative Story 

Creation System [Manuscrito não publicado].


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/bauman/article/view/10802
https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/bauman/article/view/10802
https://doi.org/10.1002/anzf.1328
http://repositorio.bc.ufg.br/tede/handle/tede/10865
http://repositorio.bc.ufg.br/tede/handle/tede/10865
https://doi.org/10.1093/joc/jqac028


269

Brockington, G., Moreira, A, Buso, M., da Silva, S., Altszyler, E., Fischer, R., & Moll, J. (2021). 

Storytelling increases oxytocin and positive emotions and decreases cortisol and pain in 

hospitalized children. PNAS, 118 (22), 1-7. https://doi.org/10.1073/pnas.2018409118


Bruhn, R., Lykke, D. & Duhl, B. (2006). Feeling the Tug: Creative Use of Ropes and Felt Board to  

Promote Family Change. The Family Journal, 14 (3), 286-289. https://doi.org/

10.1177/1066480706287809.


Bruzzone, D. (2011). Afinar la conciencia: Educación y búsqueda de sentido a partir de Viktor E. 

Frankl. San Pablo.


Bruzzone, D. (2021). Meaning-making and narrative in the illness experience: a phenomenological-

existential perspective. Encyclopaideia, 25 (59), 19-41. https://doi.org/10.6092/

issn.1825-8670/11731


Bruzzone, D.(2024). Writing Therapy and the Search for Meaning: A Case History. In C. 

McLafferty, J. Levinson (Ed.), Logotherapy and Existential Analysis (pp. 111-117). Springer. 

https://doi.org/10.1007/978-3-031-48922-8_7


Buber, M. (2014). Eu e tu (A. Morão, & S. Favila, Trads.). Paulinas. (Trabalho original publicado 

em 1923)

Bühler, K. (2020). Teoria da Linguagem (P. Costa, Trad.). Kirion. (Trabalho original publicado em 

1934)


Calle, R. (2006). Os melhores contos espirituais do oriente (M. C. Meneses, Trad.). A esfera dos 

livros.

Campbell, J. (2013). O Herói de Mil Faces (A. Sobral, Trad.). Pensamento-Cultrix. (Trabalho 

original publicado em 1949)


Capra, F. (diretor). (1946). It's a Wonderful Life [Filme]. Liberty.


Caram, M. (2023). O Uso de Histórias como Recurso Terapêutico. [Trabalho de Conclusão de 

Curso de Pós-Graduação, ALVEF, PR].


https://doi.org/10.1073/pnas.2018409118
https://doi.org/10.1177/1066480706287809
https://doi.org/10.1177/1066480706287809
https://doi.org/10.6092/issn.1825-8670/11731
https://doi.org/10.6092/issn.1825-8670/11731
https://doi.org/10.1007/978-3-031-48922-8_7


270

Carvalho, T. (2021). Compreendendo o Desenvolvimento Humano a partir da Visão Antropológica 

de Viktor Frankl. In. A. Rennó, T. Carvalho, A Luz de Luana (pp. 31-44). Geist.


Ceylan, H. (2022). Logotherapy And Existential Analysis: Meaning-Centered Poetry And Story-

Telling. [Trabalho de Conclusão de Curso de Graduação, Viktor Frankl Institute of 

Logotherapy, Turquia].


Chien, W., Yip, A., Liu, J., & McMaster, T. (2016). The effectiveness of manual-guided, problem-

solving based self-learning programme for family caregivers of people with recent-onset 

psychosis: A randomized controlled trial with 6-month follow-up. International Journal of 

Nursing Studies, 59, 141-155. https://doi.org/10.1016/j.ijnurstu.2016.03.018


Cho, S., Bernstein, K., Roh, S., & Chen, D. (2013). Logo-autobiography and its effectiveness on 

depressed Korean immigrant women. Journal of Transcultural Nursing, 24 (1), 33-42. 

https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/1043659612452005


Clements, R., & Musker, J. (Diretores). (2009). The Princess and the Frog [A princesa e o sapo] 

[Filme]. Walt Disney Animation Studios.


Coelho, P. (2017). O Alquimista. Paralela. (Trabalho original publicado em 1988)

Coffey, A.; Atkinson, P. (1996). Making Sense of Qualitative Data. Sage.


Cohen, H. (1995). Religion of reason out of the Sources of Judaism (S. Kaplan, Trad.). Scholars. 

(Trabalho original publicado em 1919)


Coin, R. (2001). Psicologia sociale e intercultura - Valori, sapeti, relazioni. Cortini Milano.


Coleman, M., & Ganong, L. (1990). The Uses of Juvenile Fiction and Self-Help Books with 

Stepfamilies. Journal of Counseling and Development, 68 (3), 327-331. https://doi.org/

10.1002/j.1556-6676.1990.tb01384.x


Cooper, H., & Ewing, T. (2019). The Role of Sport (and Sporting Stories) in a Family's Navigation 

of Identity and Meaning. Sport, Education and Society, 25 (4), 449-462. https://doi.org/

10.1080/13573322.2019.1596892


https://doi.org/10.1016/j.ijnurstu.2016.03.018
https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/1043659612452005
https://doi.org/10.1002/j.1556-6676.1990.tb01384.x
https://doi.org/10.1002/j.1556-6676.1990.tb01384.x
https://doi.org/10.1080/13573322.2019.1596892
https://doi.org/10.1080/13573322.2019.1596892


271

Corrêa, V. (2023). Biblioterapia e as Narrativas como Ferramentas de Sentido nos Serviços de 

Saúde Mental. [Trabalho de Conclusão de Curso de Pós-Graduação, ALVEF, PR].


Costa, F., & Cunha, L. (2021). O Filme Soul e a Busca por Sentido: uma Análise à Luz da 

Logoterapia. [Trabalho de Conclusão de Curso de Graduação, Universidade Estácio de Sá, 

RJ].


Cron, L. (2012). Wired for Story. Ten Speed.


Cyrous, S. (2020). Positive Psychotherapy and Meaning of Life. In E. Messias, H. Peseschkian, C. 

Cagande (Ed.), Positive Psychiatry, Psychotherapy and Psychology (pp. 409-415). Springer. 

https://doi.org/10.1007/978-3-030-33264-8


Cyrous, S., Cordeiro, S., & de Caldas, A. (2022). Using Stories with Families: A Scoping Review, 

Counseling and Family Therapy Scholarship Review, 4 (2), pp. 1-27. https://doi.org/

10.53309/2576-926X.1047


Cyrulnik, B. (1995). O Nascimento do Sentido (A. Rabaça, Trad.). Piaget. (Trabalho original 

publicado em 1991)


Dias Júnior, M. (2021). O trágico, a beleza e o sentido: uma análise logoterapêutica do filme 

“Melancolia”. Páginas de Filosofia, 10 (1), 51-72.


Dickinson, E. (1929). This was a poet. https://www.emilydickinsonmuseum.org/roomitem/this-was-

a-poet.


Dupont, E. (diretor). (1929). Atlantik [Filme]. British International Pictures.


El Khatib, D. (2018). Biblioterapia - Contribuições ao processo de busca de sentido. [Trabalho de 

Conclusão de Curso de Pós-Graduação, ALVEF, PR].


Ephron, N. (diretor). (1993). Sleepless in Seattle [Filme]. TriStar.


Erikson Foundation (1990). Evolution of Psychotherapy 1990. Clinical Library. https://

catalog.erickson-foundation.org/page/evolution-1990


Fabry, J. (2013). The pursuit of meaning. Purpose Research. (Trabalho original publicado em 1968)

https://doi.org/10.1007/978-3-030-33264-8
https://doi.org/10.53309/2576-926X.1047
https://doi.org/10.53309/2576-926X.1047
https://www.emilydickinsonmuseum.org/roomitem/this-was-a-poet
https://www.emilydickinsonmuseum.org/roomitem/this-was-a-poet
https://catalog.erickson-foundation.org/page/evolution-1990
https://catalog.erickson-foundation.org/page/evolution-1990


272

Fabry, J., & Lukas, E. (1996). Tras las huellas del logos: correspondencia con Viktor E. Frankl (I. 

Ostrowsky, Trad.). San Pablo. (Correspondências e outros textos escritos entre 1968 e 1995)

Falcke, D., & Wagner, A. (2003). La dinámica familiar y el fenómeno de la transgeneracionalidad: 

definición de conceptos. In Wagner, A. (coord.), La transmisión de modelos familiares (pp. 

21-43). CCS.


Feixas, G., & Miró, M. T. (1993). Aproximaciones a la psicoterapia: Una introducción a los 

tratamientos psicológicos. Paidós.


Fogelman, D. (showrunner). (2016-2022). This is Us [Série]. National Broadcasting Company 

(NBC).


Frankl, V. (2001). Teoría y terapia de las neurosis – iniciación a la logoterapia y al análisis 

existencial. Herder (Trabalho original publicado em 1987)


Frankl, V. (2002a). Em Busca de Sentido: um psicólogo no campo de concentração (W. Schlupp, & 

C. Aveline, Trad.). Vozes/Sinodal. (Trabalho original publicado em 1946)


Frankl, V. (2002b). La voluntad del sentido – Conferencias escogidas sobre logoterapia. Herder 

(Trabalho original publicado em 1982)


Frankl, V. (2005). Um sentido para a vida: Psicoterapia e Humanismo (V. Lapenta, Trad.). Idéias & 

Letras. (Trabalho original publicado em 1978)


Frankl, V. (2010). O que não está Escrito em meus Livros. É Realizações. (Trabalho original 

publicado em 1995)


Frankl, V. (2015). O Sofrimento de uma vida sem sentido: caminhos para encontrar a razão de viver  

(K. Bocarro, Trad.). É Realizações. (Trabalho original publicado em 1977)


Frankl, V. (2016). Psicoterapia e Sentido de Vida: fundamentos da Logoterapia e Análise 

Existencial (A. Castro, Trad.). Quadrante. (Trabalho original publicado em 1946)


Frankl, V. (2017). Logoterapia e análise existencial: textos de seis décadas. Forsense Universitária. 

(Trabalho original publicado em 1998)




273

Frankl, V. (2019a). O Sofrimento Humano: fundamentos antropológicos. É Realizações. (Trabalho 

original publicado em 1984)


Frankl, V. (2019b). A Presença Ignorada de Dios. (W. Schlupp, & H. Reinhold, Trad.). Vozes/

Sinodal. (Trabalho original publicado em 1974)


Frankl, V. (2020). Psicoterapia e Existencialismo: textos selecionados em logoterapia (I. Studart, 

Trad.). É Realizações.


Frankl, V. (2021). A Voz que Grita por um Sentido (J. Silva, Trad.). Lua de Papel. (Trabalho original 

publicado em 1978)


Frankl, V. E. (2022). Sobre o sentido da vida (V. Schneider, Trad.). Vozes/Nobilis. (Trabalho 

original publicado em 1946)


Frege, G. (1948). On Sense and Reference (M. Black, Trad.).Wikisource. https://en.wikisource.org/

wiki/On_Sense_and_Reference (Trabalho original publicado em 1892)


Freud, S. (1995). Delírio e Sonho na Gradiva de Jensen. Gradiva. (Trabalho original publicado em 

1907)


Frye, N. (2014). Anatomia da crítica: quatro ensaios (P. Ramos, Trad.). É realizações. (Trabalho 

original publicado em 2006)

Frye, N. (2017). A Imaginação Educada (A. Teixeira, B. Geraidine, & C. Gomes, Trad.). Vide. 

(Trabalho original publicado em 1965)


Frost, R. (1915). The Road not taken. https://www.poetryfoundation.org/poems/44272/the-road-not-

taken.


Gallo, C. (2014). TED - Os segredos de comunicação das conferências mais carismáticas do mundo 

(A. Chêdas, Trad.). Bertrand.


Galvão, T., Pansani, T., & Harrad, D. (2015). Principais itens para relatar Revisões sistemáticas e 

Meta-análises: A recomendação PRISMA. Epidemiologia e Serviços de Saúde [online], 2 

(24), pp. 335-342. https://doi.org/10.5123/S1679-49742015000200017


https://en.wikisource.org/wiki/On_Sense_and_Reference
https://en.wikisource.org/wiki/On_Sense_and_Reference
https://www.poetryfoundation.org/poems/44272/the-road-not-taken
https://www.poetryfoundation.org/poems/44272/the-road-not-taken
https://doi.org/10.5123/S1679-49742015000200017


274

Garland, A. (diretor). (2014). Ex Machina [Filme]. Universal.


Geronimi, C., Jackson, W., & Luske, H. (Diretores). (1951). Alice in Wonderland [Filme]. Walt 

Disney Animation Studios.


Girons, C. (2008). La lectura y su efecto terapéutico. Centro Viktor Frankl para la Difusión. https://

www.centroviktorfrankl.com.ar/index.php?seccion=articulos&art=7


Girons, C. (2018). Estación Existencia — Entre la escuela y el consultorio. Centro de Análisis 

Existencial "Viktor Frankl" de Rosario.


Gladding, S. (1994). Teaching Family Counseling Through the Use of Fiction. Counselor Education 

and Supervision, 33 (3), 191-200. https://doi.org/10.1002/j.1556-6978.1994.tb00285.x


Goodley, S., & Smailes, D. (2011). Positionalities. In: P. Banister, E. Burman, I. Parker, M. Taylor, 

C. Tindall. Qualitative Methods in Psychology: a research guide (pp. 39-60). Maidenhead: Open 

University.


Gord, K. (produtor). (1992-1998). Highlander [Série]. Davis-Panzer Productions, Filmline 

International, & Gaumont Television.


Gomes, R., & Silva, M. (2024). Diálogos sobre a queda das tradições e o vazio existencial em 

Viktor Frankl [Manuscrito submetido a publicação].


Gorman, A. (2018). Using your voice is a political choice [Vídeo]. Conferência TED. https://

www.ted.com/talks/amanda_gorman_using_your_voice_is_a_political_choice


Guber, P. (2011). Tell to win: Connect, Persuade, and Triumph with the Hidden Power of Story. 

Crown.


Hagan, N. (Escritor), Miller, S. (Escritor), & Woolnough, J (Diretor). (1997, Abril 11). The Other 

Slide of Darkness (3ª temporada, episódio 21) [Episódio da série]. In Peckinpah, D. 

(produtor), Sliders. Fox / Sci-Fi Channel.


https://www.centroviktorfrankl.com.ar/index.php?seccion=articulos&art=7
https://www.centroviktorfrankl.com.ar/index.php?seccion=articulos&art=7
https://doi.org/10.1002/j.1556-6978.1994.tb00285.x
https://www.ted.com/talks/amanda_gorman_using_your_voice_is_a_political_choice
https://www.ted.com/talks/amanda_gorman_using_your_voice_is_a_political_choice


275

Hahlweg, K., Heinrichs, N., Kuschel, A., & Feldmann, M. (2008). Therapist-assisted, Self-

administered Bibliotherapy to Enhance Parental Competence: Short- and Long-term effects. 

Behavior Modification, 32 (5), 659-681. https://doi.org/10.1177/0145445508317131


Han, B. (2023). A crise da narração (D. Guilhermino, Trad.). Vozes.

Hanney, L., & Kozlowska, K. (2002). Healing traumatized children: Creating illustrated storybooks 

in family therapy. Family Process, 41 (1), 37-65. https://doi.org/10.1111/

j.1545-5300.2002.40102000037.x


Hartmann, N. (1953). New ways of ontology (R. Kuhn, Trad.). Henry Regnery Company. (Trabalho 

original publicado em 1949)

Hartmann, N. (2019). Ontology: laying the foundations. De Gruyter. (Trabalho original publicado 

em 1965)


Herbert, F. (2017). Duna (M. Zanini). Aleph. (Trabalho original publicado em: 1965)

Herrmann, A. (2016). The ghostwriter writes no more: Narrative logotherapy and the mystery of my 

namesake. Qualitative Inquiry, 22 (7), 588-599. https://doi.org/10.1177/10778004156225


Hobsbawm, E. (2016). Era dos extremos: o breve século XX: 1914-1991 (M. Santarrita, Trad.). 

Companhia das Letras. (Trabalho original publicado em 1994)

Howard, R. (diretor). (1999). EDtv [Filme]. Universal.


Jaspers, K. (2022). Caminhos para a sabedoria: uma introdução à vida filosófica (C. Dornbusch, 

Trad.). Caminhos Vida Integral / Vozes. (Trabalho original publicado em 1953)

Jonze, S. (diretor). (2013). Her [Filme]. Annapurna.


Kafka, F. (2001). O Processo. (G. Álvaro, Trad.). Livros do Brasil. (Trabalho original publicado em 

1935).


Kahneman, D. (2012). Rápido e devagar: duas formas de pensar (C. Leite, Trad.). Objetiva.

Kershner, I. (Diretor). (1980). Star Wars Episode V - The Empire Strikes Back [Filme]. Lucasfilm.

https://doi.org/10.1177/0145445508317131
https://doi.org/10.1111/j.1545-5300.2002.40102000037.x
https://doi.org/10.1111/j.1545-5300.2002.40102000037.x
https://doi.org/10.1177/1077800415622504


276

Kanewischer, E. (2013). Do you ever feel that way? A Story and activities about families and 

feelings. Journal of Creativity in Mental Health, 8 (1), 70-80. https://doi.org/

10.1080/15401383.2013.763686


Kempson, D. & Murdock, V. (2010). Memory keepers: a narrative study on siblings never known. 

Death Studies, 34 (8), 738-756. https://doi.org/10.1080/07481181003765402


Kierfeld, F., Ise, E., Hanisch, C., Gortz-Dorten, ,A. & Döpfner, M. (2013). Effectiveness of 

telephone-assisted parent-administered behavioral family intervention for preschool children 

with externalizing problem behavior: a randomized controlled trial. European Child and 

Adolescent Psychiatry, 22, 553-565. https://doi.org/10.1007/s00787-013-0397-7


King, S. (2015). Sobre a escrita (M. Teixeira, Trad.). Objetiva. (Trabalho original publicado em 

2000)


Kiser, L., Baumgardner, B. & Dorado, J. (2010). Who are we, but for the stories we tell: Family 

stories and healing. Psychological Trauma: Theory, Research, Practice, and Policy, 2 (3), 

243–249. https://doi.org/10.1037%2Fa0019893


Labov, W., & Waletzky, J. (1966). The Narrative Analysis: oral versions of personal experience. 

Essays on the Verbal and Visual Arts - Proceedings of the 1966 Annual Spring Meeting of 

the American Ethnological Society. University of Washington Press.


Langellier, K., & Peterson, E. (2004). Storytelling in Daily Life: Performing Narrative. Temple 

University Press.


Lévi-Strauss, C. (2021). O cru e o cozido: mitológicas 1 (B. Perrone-Moisés, Trad.). Zahar. 

(Trabalho original publicado em: 1964)

Levinson, S. (diretor). (2021). Malcolm & Marie [Filme]. Little Lamb.


Loose, J.(1998). Introdução Histórica à Filosofia da Ciência (C. Lains, Trad.). Terramar. (Trabalho 

original publicado em 1972)


https://doi.org/10.1080/15401383.2013.763686
https://doi.org/10.1080/15401383.2013.763686
https://doi.org/10.1080/07481181003765402
https://doi.org/10.1007/s00787-013-0397-7
https://doi.org/10.1037/a0019893


277

Losada, A. (2020). La biblioterapia como recurso terapéutico interdisciplinario. Revista de 

Psicología, 19 (1), 210-221. https://doi.org/10.24215/2422572Xe057


Lucas, G. (diretor). (1977). Star Wars [Filme].LucasFilms; Twentieth Century Fox.


Lucena, M., Cabral, A., & Faustino, M. (2019). Projeto PIBIC: Relato de Experiência do Projeto "O 

Significado dos Contos de Fadas para Crianças em Situação de Risco Psicossocial da Rede 

Pública de Campina Grande - PB". Anais VI CONEDU. https://editorarealize.com.br/artigo/

visualizar/62269


Lukas, E.(2005). Histórias que curam — porque dão sentido à vida (C. Pereira, Trad.). Verus.


Lukas, E.(2021). Psicologia Espiritual (E. Royer, Trad.). Paulus. (Trabalho original publicado em 

1998).


Mar, R. (2018). Stories and the Promotion of Social Cognition. Association for Psychological 

Science, 27 (4), 257-262. https://doi.org/10.1177/0963721417749


Marías, J. (1973). Karl Bühler y la teoria del lenguaje. Literatura y Filologia, 11, 515-525.


Manu Chao. (2001). La Primavera [canção]. On Próxima Estación… Esperanza. Radio Bemba; 

Virgin.


Maslow, A. H. (1943). A theory of human motivation. Psychological Review, 50 (4), 370-396. 

https://doi.org/10.1037/h0054346


Matoso, A. (2021). "Bougiorno, Principessa!" Uma Análise do Filme "A Vida é Bela" sob a visão 

da logoterapia. [Trabalho de Conclusão de Curso de Graduação da UFPB]


McNay, M. (2009). Absent Memory, Family Secrets, Narrative Inheritance. Qualitative Inquiry, 15 

(7), 1178-1188. https://doi.org/10.1177/1077800409334236


Medrado, S. O., & Lanosa, H. E. (2021). A relação entre a leitura e a capacidade noética de 

autodistanciamento. Leitura: Teoria & Prática, 39 (83), 181-187. https://doi.org/

10.34112/2317-0972a2021v39n83p159-165


https://doi.org/10.24215/2422572Xe057
https://editorarealize.com.br/artigo/visualizar/62269
https://editorarealize.com.br/artigo/visualizar/62269
https://doi.org/10.1177/0963721417749654
https://psycnet.apa.org/doi/10.1037/h0054346
https://doi.org/10.1177/1077800409334236
https://doi.org/10.34112/2317-0972a2021v39n83p159-165
https://doi.org/10.34112/2317-0972a2021v39n83p159-165


278

Melton, A., Schulenberg, S., Ulmer, M., Campbell, L., Foot, H., Anderson, C., & Adderholt, S. 

(2005). Using movies to teach principles of Logotherapy. The International Forum for 

Logotherapy, 28 (89-92).


Menezes, C. (2019). O sentido do sofrimento em “O Senhor dos Anéis”: uma introdução. In C. 

Casagrande, D. Klautau, M. Cunha (Eds.), A Subcriação de Mundos: Estudos sobre a 

literatura de J.R.R. Tolkien. FFLCH/USP. https://doi.org/10.11606/9788575063750


Miguez, E. (1997). Literatura Infantil e Logoterapia. Revista Brasileira de Logoterapia, 1 (1), 

23-29.Miguez, E. (2015). Educação em Viktor Frankl: entre o vazio existencial e o sentido 

da vida. [Tese de doutorado, Universidade de São Paulo]. https://www.teses.usp.br/teses/

disponiveis/48/48134/tde-14122015-164230/pt-br.php


Mitchell, M. (1936). Gone with the wind. Macmillan.


Moraes, M. de (2019). Histórias, Sentidos e Resgates de Vida. [Trabalho de Conclusão de Curso de 

Pós-Graduação, ALVEF, PR]. 


Moro, M. R. (2001). Bambini Immigrati in cerca di Aiuto: I consultori di psicoterapia 

transculturale (A. Negro, Trad.). UTET. (Trabalho original publicado em 1998)


Mulcahy, R. (diretor). (1986). Highlander [Filme].Thorn EMI Screen Entertainment.


Neese, J. & Neese, J. (co-productores). (2019-2024). The Umbrella Academy [série]. Borderline 

Entertainment, Dark Horse Entertainment & Irish Cowboy Productions.


Neto, F. (2003). Estudos de Psicologia Intercultural - nós e os outros. Gulbenkian.


Neves de Jesus, S. (1996). A Motivação para a Profissão Docente: Contributo para a clarificação de 

situações de mal-estar e para a fundamentação de estratégias de formação de professores. 

Estante.

New International Version Bible. (2022) New International Version Bible Online. https://

www.thenivbible.com (Trabalho original publicado em 1978)


https://doi.org/10.11606/9788575063750
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/48/48134/tde-14122015-164230/pt-br.php
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/48/48134/tde-14122015-164230/pt-br.php
https://www.thenivbible.com
https://www.thenivbible.com


279

Niemiec, R., & Schulenberg, S. (2011). Understanding death attitudes: The integration of movies, 

positive psychology, and meaning management. Death studies, 35 (5), 387-407. https://

doi.org/10.1080/07481187.2010.544517


Nietzsche, F. (2001). Além do Bem e do Mal ou Prelúdio de uma filosofia do futuro (M. Pugliesi, 

Trad.). Hemus. (Trabalho original publicado em 1886)

Nietzsche, F. (2008). Coleção grandes filósofos: Assim Falava Zaratustra; Crepúsculo dos Ídolos; 

Ecce Homo. Prisa Innova. (Trabalho original publicado em 1883, 1889 e 1908)

Noblejas, M. (2024). Dialogando sobre la dimensionalidad del sentido como realidad existncial 

[Manuscrito submetido a publicação].

Nolan, C. (diretor). (2008). The Dark Knight [Filme]. Warner Bros.


Oliveira, A. (2018). Análise Logoterápica do Filme "A Vida é Bela': Sofrimento de uma História 

com Sentido. [Trabalho de Conclusão de Curso de Graduação da UFCG, PB].


Orwell, G. (2002). 1984 (A. Faria, Trad.). Público. (Trabalho original publicado em 1949)


Ortega y Gasset, J. (1914). Meditaciones del Quijote. Titivillus.

Painter, L., Cook, W., & Silverman, P. (1999). The Effects of Therapeutic Storytelling and 

Behavioral Parent Training on Noncompliant Behavior in Young Boys. Child & Family 

Behavior Therapy, 21 (2), 47-66. https://doi.org/10.1300/J019v21n02_03


Pardeck, J. (1996). Recommended books for helping children deal with separation and divorce. 

Adolescence, 31 (121), 233-7. https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/9173788/


Parker, T., & Wampler, K. (2006). Changing emotion: the use of therapeutic storytelling. Journal of  

Mar i ta l and Fami ly Therapy, 32 (2 ) , 155-66 . h t tps : / /do i .o rg /10 .1111/ 

j.1752-0606.2006.tb01597.x


Peckinpah, D. (produtor). (1995-2000). Sliders [Série]. Fox / Sci-Fi Channel.


Pereira, I. (2007). A vontade de sentido na obra de Viktor Frankl. Psicologia USP, 18 (1), 125-136. 

http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1678-51772007000100007


https://doi.org/10.1080/07481187.2010.544517
https://doi.org/10.1080/07481187.2010.544517
https://doi.org/10.1300/J019v21n02_03
https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/9173788/
https://doi.org/10.1111/j.1752-0606.2006.tb01597.x
https://doi.org/10.1111/j.1752-0606.2006.tb01597.x
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1678-51772007000100007


280

Pereira, I. (2015). A ontologia dimensional de Viktor Frankl: o humano entre corpo, psiquismo e 

espírito. Logos & Existência, 4 (1), 2-13. https://periodicos.ufpb.br/ojs/index.php/le/article/

view/21725/13056


Peseschkian, N. (1996a). Psychotherapy of Everyday Life. Sterling.


Peseschkian, N. (1996b). Positive Family Therapy. Sterling.


Peseschkian, N. (2005). If you want something you never had, do something you never did. New 

Dawn.


Peseschkian, N. (2016). O Mercador e o Papagaio: Histórias Orientais como Ferramentas em 

Psicoterapia (R. Walker, Trad.). Bahá’í. (Trabalho original publicado em 1982)

Pessoa, F. (1930). Não sei quantas almas tenho. http://arquivopessoa.net/textos/277


Pessoa, F. (1932). Autopsicografia. http://arquivopessoa.net/textos/4234


Peters, M., Godfrey, Ch., Khalil, H., McInerney, P., Parker, D., & Soares, C. (2015). Guidance for 

conducting systematic scoping reviews. International journal of evidence-based healthcare,  

1 3 ( 3 ) , 1 4 1 – 1 4 6 . h t t p s : / / j o u r n a l s . l w w. c o m / i j e b h / f u l l t e x t / 2 0 1 5 / 0 9 0 0 0 /

guidance_for_conducting_systematic_scoping_reviews.5.aspx


Peterson, R., & Twist, M. (2017). The space between us: technology as an interplanetary bridge. 

Sexual and re la t ionship therapy, 32 (3-4) , 366-373. h t tp : / /dx .doi .org/

10.1080/14681994.2017.1397951


Pizzorno, M., Benozzo, A., Fina, A., Sabato, S., & Scopesi, M. (2014). Parent-child career 

construction: A narrative study from a gender perspective. Journal of Vocational Behavior, 

84 (3), 420-430. https://doi.org/10.1016/j.jvb.2014.03.001


Plato (1956). Protagoras (B. Jowett, Trad.). [livro de domínio público]. (Trabalho original 

publicado no século V a.C.)


Phil Collins. (1993). Both Sides of the Story [Álbum]. Virgin, Atlantic.


https://periodicos.ufpb.br/ojs/index.php/le/article/view/21725/13056
https://periodicos.ufpb.br/ojs/index.php/le/article/view/21725/13056
http://arquivopessoa.net/textos/277
http://arquivopessoa.net/textos/4234
https://journals.lww.com/ijebh/fulltext/2015/09000/guidance_for_conducting_systematic_scoping_reviews.5.aspx
https://journals.lww.com/ijebh/fulltext/2015/09000/guidance_for_conducting_systematic_scoping_reviews.5.aspx
https://journals.lww.com/ijebh/fulltext/2015/09000/guidance_for_conducting_systematic_scoping_reviews.5.aspx
http://dx.doi.org/10.1080/14681994.2017.1397951
http://dx.doi.org/10.1080/14681994.2017.1397951
https://doi.org/10.1016/j.jvb.2014.03.001


281

Poe, E. A. (2018). O corvo e outros contos (M. Fagundes, J. Garcia, & F. Pinho, Trads.). Pandorga. 

(Trabalho original publicado em 1845)


Pintos, C. G. (2007). A Logoterapia em contos: o livro como recurso terapêutico (T. Stummer, 

Trad.). Paulus. (Trabalho original publicado em 1996).


Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul (1984, Abril). I Encontro Latino-Americano 

Humanístico-Existencial. PUC-RS/Informação. https://repositorio.pucrs.br/dspace/bitstream/

10923/6013/1/Revista%20PUCRS%20Informação%200008.pdf


Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul (1984, Agosto). Outorgado título a Viktor 

Frankl. PUC-RS/Informação. https://repositorio.pucrs.br/dspace/bitstream/10923/6014/1/

Revista%20PUCRS%20Informação%200009.pdf


Queiroz, E. (2018). A correspondência de Fradique Mendes. Nova Fronteira. (Trabalho original 

publicado em: 1900)

Raimi, S. (diretor). (2001). Spider-Man [Filme]. Columbia.


Rennó, A, & Carvalho, T. (2021). A Luz de Luana. Geist.


Ricœur, P. (2014). A memória, a história, o esquecimento. Unicamp. (Trabalho original publicado 

em: 2004)


Riessman, C. (2005). Narrative Analysis. In N. Kelly, C. Horrocks, K. Milnes, B. Roberts, D. 

Robinson, Narrative, Memory & Everyday Life (pp. 1-7). University of Huddersfield.


Del Río, G. (2011). El valor de la biblioterapia en la vejez. Portal Envelhecimento e Longeviver.


Del Río, G. (2013).En busca del sentio en el aula con Viktor Frankl. San Pablo.


Del Río, G. (2018).Biblioterapia y Educación. Bonum.


Robbins, J., & Wise, R. (diretores). (1961). West Side Story[Filme]. The Mirisch Corporation, & 

Seven Arts Production.

Roddenberry, G. (produtor executivo). (1966-1969). Star Trek [série]. Desilu Productions, Norway 

Corporation & Paramount Television.

https://repositorio.pucrs.br/dspace/bitstream/10923/6013/1/Revista%20PUCRS%20Informa%C3%A7%C3%A3o%200008.pdf
https://repositorio.pucrs.br/dspace/bitstream/10923/6013/1/Revista%20PUCRS%20Informa%C3%A7%C3%A3o%200008.pdf
https://repositorio.pucrs.br/dspace/bitstream/10923/6013/1/Revista%20PUCRS%20Informa%C3%A7%C3%A3o%200008.pdf
https://repositorio.pucrs.br/dspace/bitstream/10923/6014/1/Revista%20PUCRS%20Informa%C3%A7%C3%A3o%200009.pdf
https://repositorio.pucrs.br/dspace/bitstream/10923/6014/1/Revista%20PUCRS%20Informa%C3%A7%C3%A3o%200009.pdf
https://repositorio.pucrs.br/dspace/bitstream/10923/6014/1/Revista%20PUCRS%20Informa%C3%A7%C3%A3o%200009.pdf


282

Rolbiecki, A., Washington, K., & Bitsicas, K. (2017). Digital Storytelling: Families’ Search for 

Meaning after Child Death. Journal of Social Work in End-of-Life & Palliative Care, 13 (4), 

239-250. https://doi.org/10.1080/15524256.2017.1387216


Román, A. (2020a). Revisión sistemática de artículos sobre biblioterapia y el sentido de la vida. 

Calidad de vida y salud, 13 (ESPECIAL), 114-129. http://revistacdvs.uflo.edu.ar/index.php/

CdVUFLO/article/view/266


Román, A. (2020b). Biblioterapia y su valoración por expertos en Logoterapia. El bienestar y su 

cultura. https://antonioroman.info/biblioterapia-y-su-valoracion-por-expertos-en-logoterapia/


Rynearson, E. (2005). The narrative labyrinth of violent dying. Death Studies, 29 (4), 351-60. 

https://doi.org/10.1080/07481180590923742


Savi, J. (2008). A eterna busca por Deus (S. Cyrous, Trad.). Bahá’í. (Trabalho original publicado 

em: 1988)

Scabini, E., & Cigoli, V. (2000). II famigliare: Legami, simboli e transizioni. Cortina Raffaello.


Seidman, I. (2006). Interviewing as Qualitative Research: A Guide for Researchers in Education 

and the Social Sciences. Teachers College Press.


Schaffner, F. (diretor). (1968). Planet of the Apes [Filme]. APJAC.


Shakespeare, W. (2016). Romeu e Julieta. Penguin. (Trabalho original publicado em 1597)


Schopenhauer, A. (2022). A arte de escrever (P Süssekind, Trad.). L&PM. (Trabalho original 

publicado em 1890)

Schulenberg, S. (2003). Psychotherapy and movies: On using films in clinical practice. Journal of 

contemporary psychotherapy, 33 (1), 35-48.


Schulenberg, S. (2005). Logotherapy and meaningful movies: Existential analyses of Cast Away 

(2000) and Life as a House (2001). The International Forum for Logotherapy, 28 (2), 80-88.


Schulenberg, S., & Madsen W. (2005). Meaningful Cinema: Logotherapy and The Last Samurai. 

PsycCRITIQUES, 50 (19). https://doi.org/10.1037/041108


https://doi.org/10.1080/15524256.2017.1387216
http://revistacdvs.uflo.edu.ar/index.php/CdVUFLO/article/view/266
http://revistacdvs.uflo.edu.ar/index.php/CdVUFLO/article/view/266
https://antonioroman.info/biblioterapia-y-su-valoracion-por-expertos-en-logoterapia/
https://doi.org/10.1080/07481180590923742
https://doi.org/10.1037/041108


283

Schulenberg, S., & Nassar, S. (2006). Meaningful Cinema: Logotherapy and Finding Neverland. 

PsycCRITIQUES, 51(14). https://doi.org/10.1037/05149412 


Schulenberg, S., Dunaway, M., & Foote, H. (2005). Meaningful Cinema: Logotherapy and Spider-

Man 2. PsycCRITIQUES, 50 (29). https://doi.org/10.1037/041307


Silva, A. (2022). Aplicação da Biblioterapia: uma análise do filme Encanto. [Trabalho de 

Conclusão de Curso de Pós-Graduação, IPOG/DF].


Simon, F., Stierlin, H., & Wynne, L. (2002). Vocabulario de Terapia Familiar. Gedisa. (Trabalho 

original publicado em 1984)


Smith, A. (2017). Rock: An Unlikely Metaphor for Spirituality, Family Therapy, Mental Health and 

Illness. Pastoral Psychology, 66, 743–756. https://doi.org/10.1007/s11089-017-0783-z


Smith, V., Austrich, C., Brown, R., & Steding, L. (2015). The Portrayal of Black Swan Through a 

Multicontexual Framework. The Family Journal: Counseling and Therapy for Couples and 

Families, 23 (1), 97-101. https://doi.org/10.1177/1066480714555670


Sousa, L., Firmino, C., Marques-Vieira, C., Severino, S., & Pestana, H. (2018). Revisões da 

literatura científica: tipos, métodos e aplicações em enfermagem. Revista Portuguesa de 

Enfermagem de Reabilitação, 3 (1), 45-54. https://doi.org/10.33194/rper.2018.v1.n1.07.4391


Sousa, R. (2023). Para além do encanto libidinoso: o mito do boto e o viver das mulheres 

ribeirinhas da comunidade de Nazaré – RO. Geo UERJ, (42). https://doi.org/10.12957/

geouerj.2023.51824


Spielberg, S. (diretor). (2001). Artificial Intelligence [Filme]. Warner Bros.


Sting (2014). How I started writing songs again [Vídeo]. Conferência Conferência TED. https://

www.ted.com/talks/sting_how_i_started_writing_songs_again


Suter, E., Reyes, K., & Ballard, R. (2010). Parental management of adoptive identities during 

challenging encounters: Adoptive parents as ‘protectors’ and ‘educators. Journal of Social 

https://doi.org/10.1037/05149412
https://doi.org/10.1037/041307
https://doi.org/10.1007/s11089-017-0783-z
https://doi.org/10.1177/1066480714555670
https://doi.org/10.33194/rper.2018.v1.n1.07.4391
https://doi.org/10.12957/geouerj.2023.51824
https://doi.org/10.12957/geouerj.2023.51824
https://www.ted.com/talks/sting_how_i_started_writing_songs_again
https://www.ted.com/talks/sting_how_i_started_writing_songs_again


284

and Personal Relationships, 28 (2), 242-261. https://doi.org/10.1177/0265407510384419 

The Quran. (2022). Quran.com. https://quran.com/en


Tao, K., Li, X, Zhou, Q., Moher, D., Ling, C. & Yu, W. (2011). From QUOROM to PRISMA: a 

survey of high-impact medical journals' instructions to authors and a review of systematic 

reviews in anesthesia literature. PloS one, 6 (11). https://doi.org/10.1371/

journal.pone.0027611


Tiago, D. (2017). Estratégias narrativas nos testemunhos de Kertész, Pahor e Frankl: memória, 

elaboração do passado e temporalidade [Tese de doutorado, Universidade Federal de Goiás]. 

http://repositorio.bc.ufg.br/tede/handle/tede/8092

Tolkien, J. (1999). The Lord of the Rings: the fellowship of the ring. Harper Collins. (Trabalho 

original publicado em: 1954)


Vallejo, I. (2019). O infinito em junco (A. Roitman, & P. Wacht). Íntrinseca.


De Vita, C. (2020). Karl Bühler’s Fantasmatic Deixis Between Motion, Gestures, and Words. 

Sciendo, 42 (3), 319–330. https://dx.doi.org/10.2478/gth-2020-0025


Wagner, A., Predebom, J. C., & Falcke, D. (2003). ¿Transgeneracionalidad y educación: cómo se 

perpetúa la familia?. In Wagner, A. (coord.), La transmisión de modelos familiares (pp. 

79-93). CCS.


Cyrous, S. (2020). Positive Psychotherapy and Meaning of Life. In E. Messias, H. Peseschkian, C. 

Cagande (Ed.), Positive Psychiatry, Psychotherapy and Psychology (pp. 409-415). Springer. 

https://doi.org/10.1007/978-3-030-33264-8


White, M. (2012). Mapas da prática narrativa (A. Migliavaca, Trad.). Pacartes. (Trabalho original 

publicado em 2007).


Wilde, O. (1998). O retrato de Dorian Gray. (M. Gato, Trad.). Relógios D’Água. (Trabalho original 

publicado em 1891).


Xavier, A. (2015). StoryTelling - Histórias que deixam marcas. Best Business.


https://doi.org/10.1177/0265407510384419
https://quran.com/en
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0027611
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0027611
http://repositorio.bc.ufg.br/tede/handle/tede/8092
https://dx.doi.org/10.2478/gth-2020-0025
https://doi.org/10.1007/978-3-030-33264-8


285

Xausa, I. (1986). A psicologia do sentido da vida. Vozes.

Zemeckis, R. (diretor). (1985). Back to the Future [Filme]. Universal/Amblin.


Zemeckis, R. (diretor). (1989). Back to the Future Part II [Filme]. Universal/Amblin/U-Drive 

Productions.


Zemeckis, R. (diretor). (1990). Back to the Future Part III [Filme]. Universal/Amblin/U-Drive 

Productions.


Zipes, J. D. (1995). Creative Storytelling: building community, changing lives. Routledge.


