
 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA 

INSTITUTO DE PSICOLOGIA 

DEPARTAMENTO DE PSICOLOGIA CLÍNICA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM PSICOLOGIA CLÍNICA E CULTURA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DESEJO E TRANSFERÊNCIA: O FIO QUE CONDUZ UMA ANÁLISE NA 

CLÍNICA ON-LINE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília – DF 

2025 



 

 

 

 

 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA 

INSTITUTO DE PSICOLOGIA 

DEPARTAMENTO DE PSICOLOGIA CLÍNICA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM PSICOLOGIA CLÍNICA E CULTURA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DESEJO E TRANSFERÊNCIA: O FIO QUE CONDUZ UMA ANÁLISE NA 

CLÍNICA ON-LINE 

 

Jéssica Nayara Cruz Pedrosa 

 

 

 

Tese apresentada ao Instituto de 

Psicologia da Universidade de 

Brasília como requisito obrigatório 

para a obtenção de título de Doutora 

em Psicologia Clínica e Cultura. 

 

Orientador: Prof. Dr. Luiz Augusto 

Monnerat Celes 

 

 

 

 

 

 

Brasília – DF 

2025 



 

 

 

 

Jéssica Nayara Cruz Pedrosa 

 

DESEJO E TRANSFERÊNCIA: O FIO QUE CONDUZ UMA ANÁLISE NA 

CLÍNICA ON-LINE 

 

 

Tese apresentada ao Instituto de 

Psicologia da Universidade de 

Brasília como requisito obrigatório 

para a obtenção de título de Doutora 

em Psicologia Clínica e Cultura. 

 

 

 

Banca Examinadora: 

 

 

____________________________________________________________ 

 

Prof. Dr. Luiz Augusto Monnerat Celes 

Universidade de Brasília – UnB 

Presidente 

 

____________________________________________________________ 

 

Prof(a). Dr(a). Márcia Cristina Maesso 

Universidade de Brasília – UnB 

Membro Titular 

 

____________________________________________________________ 

 

Dr(a). Ana Laura Prates Pacheco  

Universidade de Campinas (Unicamp) 

Membro Titular 

 

____________________________________________________________ 

 

Dr(a). Ingrid Porto de Figueiredo  

Fórum do Campo Lacaniano de São Paulo (FCL-SP) 

Membro Titular 

 

____________________________________________________________ 

 

Prof(a). Dr(a). Daniela Scheikman  

Universidade de Brasília – UnB 

Suplente 

 

  



 

 

 

 

Agradecimentos 

 

A minha família, em especial à Lucila Cruz, que me ensina todos os dias sobre amor e 

desejo desde a mais tenra idade, e a Célio Pedrosa, que sempre me incentivou a buscar nas 

palavras, nos livros e na vida o meu próprio dizer. 

À Lorena Pedrosa, que me fez companhia em vários momentos cruciais para a 

elaboração desse trabalho e foi fundamental para tornar a estrada menos íngreme. 

À Giselle Vermehren, que desde pequena me estimula a buscar saídas criativas para o, 

muitas vezes, sem sentido da linguagem.  

Ao meu orientador, Luiz Augusto Monnerat Celes, uma inspiração e ponto de 

referência imprescindível para que o presente trabalho se concretizasse, cuja escuta atenta e 

sensibilidade para com meu próprio percurso e desejo foram essenciais.  

Ao departamento de Psicologia Clínica e Cultura do Instituto de Psicologia da 

Universidade de Brasília, trabalhadores generosos que com muito acolhimento ajudaram em 

diversas etapas na construção extensiva dessa tese ao longo dos últimos anos.  

À Ana Laura Prates, pelas contribuições generosíssimas em minha banca de defesa, 

pela escuta singular compartilhada de maneira tão importante em minha clínica, pela 

inspiração viva de quem escreve a própria trajetória com um desejo para lá de singular.  

À Ingrid Figueiredo, pela generosidade e entusiasmo que me inspiram e direcionam 

ao movimento desde o primeiro instante em que a conheci e falei sobre minha tese, obrigada 

por ter aceitado compor minha banca e por sua leitura e transmissão tão cuidadosa.  

À Márcia Maesso, desde meu primeiro semestre no doutorado agradeço por sua 

transmissão que impulsiona nessa jornada a-riscada que é pesquisar em psicanálise na 

academia, assim como sua leitura e escuta atentas ao trabalho analítico que me foram 

fundamentais nas bancas de qualificação e de defesa. 



 

 

 

 

À Daniela Scheikman, pela generosidade de compor minha banca na qualificação e na 

defesa da tese, por ser uma grande referência e, a partir de nossa aproximação pela via da 

pesquisa, também ter contribuído com a transferência de trabalho que nos são tão importantes 

na Escola e nos Fóruns.  

À Cintia Lobato, pela leitura cuidadosa e por considerações tão importantes em minha 

banca de qualificação, que muito contribuíram para o suceder da construção dessa tese.  

À Katarina Aragão, por sua escuta generosa e comprometida, com quem aprendo 

sobre a coragem de bancar, até nos momentos mais difíceis, essa ética singular que é a do 

desejo. 

À Escola de Psicanálise dos Fóruns do Campo Lacaniano, ao Fórum-Brasília, e a 

todos os colegas que possibilitam que meu percurso e formação aconteçam na aposta da 

causa psicanalítica com mais laços e menos embaraços.  

Aos meus amigos, em especial a Isadora Carvalho, Amanda Zanetti e Cleison 

Guimarães, que inúmeras vezes ouviram sobre os diferentes momentos de construção e 

elaboração da tese, sempre com generosidade e entusiasmo. 

À Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior – CAPES/MEC, 

pelo incentivo financeiro da pesquisa. 

A todos com quem compartilho na clínica, dia após dia, os efeitos daquilo que, 

parcialmente, permito-me transmitir com essa tese; nos restos, nos furos, nos riscos e rabiscos 

que a inventividade da linguagem permite escrever.  

 

 

 

 

  



 

 

 

 

Epígrafe 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Que antes renuncie a isso, portanto, quem não conseguir alcançar em seu horizonte a 

subjetividade de sua época. Pois, como poderia fazer de seu ser o eixo de tantas vidas, quem 

nada soubesse da dialética que o compromete com essas vidas num movimento simbólico.”  

– Lacan (1998 [1953], p. 322). 



 

 

 

 

Resumo 

 

A presente pesquisa teve como objetivo investigar como o desejo e a transferência, pensados 

como aspectos motrizes na clínica psicanalítica, sustentam a possibilidade da análise no 

dispositivo on-line, mediante as mudanças subjetivas e culturais da contemporaneidade. Para 

isso, analisamos a noção de desejo enquanto motor psíquico a partir da filosofia clássica 

ocidental, o que serviu de preâmbulo para uma investigação teórica sobre a gênese e as 

transformações da noção de desejo e sua articulação com a transferência em psicanálise a 

partir da obra de Freud e de Lacan. Em Freud, partimos da investigação do desejo e de sua 

relevância para a metapsicologia, em especial para a teoria do narcisismo e das pulsões, desde 

os escritos pré-psicanalíticos, até a proposição da pulsão de morte no momento entre guerras. 

Em Lacan, com a contribuição topológica do Grafo do Desejo, sustentamos que a 

constituição do sujeito do inconsciente, em sua articulação com o desejo enquanto causa, 

torna evidente a estrutura virtual do sujeito e da fala na experiência do inconsciente que é 

imprescindível à análise. Argumentamos que esse aspecto estrutural, próprio da linguagem, 

viabiliza, então, que a análise aconteça também no dispositivo on-line, uma vez que se 

mantenha garantida a possibilidade do sujeito falar. A partir disso, as condições para que se 

estabeleça a transferência precisam ser consideradas. Assim, no último capítulo, desejo, 

desejo do analista e transferência são articulados, ponderando-se suas especificidades na 

clínica psicanalítica on-line, em especial o lugar do corpo para a psicanálise, bem como do 

corpo e da presença do analista, enquanto semblante de objeto a de seu ato, ao longo do 

tratamento. No último capítulo, foram também abordados alguns impasses do cenário virtual 

e como estes podem ser manejados. Dentre os quais, destacam-se os diferentes aspectos dos 

objetos pulsionais mediados pela tela, em especial a pulsão invocante e a pulsão escópica, a 

segurança dos dados no contexto virtual, o manejo do tempo e do pagamento, e os riscos da 

incidência do discurso do capitalista sobre a escolha do setting on-line em detrimento do 

físico. Sustentamos que cabe, então, ao analista, com seu ato, também presentificado no 

contexto on-line a partir de seu discurso e de seu desejo advertido manejar, com seu próprio 

estilo, os possíveis impasses que não deixam de ser ocorrências no singular de cada sujeito, a 

cada momento em que o inconsciente se faz virtualmente presente. 

 

Palavras-chave: desejo, transferência, desejo do analista, clínica on-line. 

 

 

 



 

 

 

 

Abstract 

 

The present research aimed to investigate how desire and transference, considered as driving 

aspects in the psychoanalytic clinic, support the possibility of analysis in the online device, 

considering the subjective and cultural changes of contemporary times. To this end, we 

analyzed the notion of desire as a psychic motor based on classical Western philosophy, 

which served as a preamble for a theoretical investigation into the genesis and 

transformations of the notion of desire and its articulation with transference in psychoanalysis 

based on the work of Freud and Lacan. In Freud, we started by investigating desire and its 

relevance to metapsychology, especially the narcissism and drive theory, from pre-

psychoanalytic writings to the proposition of the death drive in the interwar period. In Lacan, 

with the topological contribution of the Graph of Desire, we argue that the constitution of the 

subject of the unconscious, in its articulation with desire as cause, makes evident the virtual 

structure of the subject and speech in the experience of the unconscious that is essential to 

analysis. We argue that this structural aspect of language makes it possible for analysis to 

also take place in the online device, since the possibility of the subject speaking is 

guaranteed. From this, the conditions for establishing transference need to be considered. 

Thus, in the last chapter, desire, the analyst's desire and transference are articulated, 

considering their specificities in the online psychoanalytic clinic, especially the place of the 

body for psychoanalysis, as well as the body and the presence of the analyst, as a semblance 

of object a and of his act, throughout the treatment. In the last chapter, some impasses of the 

virtual scenario were also addressed and how they can be handled. Among these, the different 

aspects of the instinctual objects mediated by the screen stand out, especially the invocative 

and the scopic drive, the security of data in the virtual context, the management of time and 

payment, and the risks of the incidence of the capitalist discourse on the choice of the online 

setting to the detriment of the physical one. We argue that it is up to the analyst, with his act, 

also present in the online context based on his discourse and his warned desire, to manage, 

with his own style, the possible impasses that are nonetheless occurrences in the singular of 

each subject, at each moment in which the unconscious is made virtually present. 

 

Keywords: desire, transference, analyst's desire, online clinic.  



 

 

 

 

Lista de Figuras 

 

Figura 1           65 

Figura 2           66 

Figura 3           70 

Figura 4           71 

Figura 5           77 

Figura 6           77 

Figura 7           78 

Figura 8           79 

Figura 9           81 

Figura 10           83 

Figura 11           97 

Figura 12           99 

Figura 13           99 

Figura 14           142 

Figura 15           154 

Figura 16           170 

Figura 17           181 

 

  



 

 

 

 

Lista de Abreviaturas e Siglas 

 

SN – sistema nervoso 

Q –  quantidade 

Qn – quantum 

LTP – long term potentiation 

Ф – phi 

Ψ – psi 

ω – ômega 

R – real 

S – simbólico 

I – imaginário 

S1 – significante Mestre  

S2 – saber  

S - S’ – bateria significante  

$ – sujeito dividido 

△ – proto-sujeito. 

A – grande Outro, tesouro dos significantes  

s(A) – significado do Outro  

I(A) – Ideal do Eu   

m – Eu (moi, imaginário)  

i(a) – Eu ideal. 

d – desejo  

D – demanda 

Che vuoi? – O que queres?  



 

 

 

 

a –  objeto pequeno a / objeto mais-de-gozar 

$◊a – matema da fantasia 

S(Ⱥ) – significante da falta no Outro  

$◊D – matema da pulsão. 

φ – falo (phi) 

-φ – castração (- phi) 

FPS – fenômeno psicossomático  

 

  



 

 

 

 

Sumário 

 

Introdução           13 

Capítulo I – Desejo de quê?         22 

1.1 Vestígios do desejo na antiguidade ocidental      23 

1.1.1 O desejo e o thymós do herói homérico      23 

1.1.2 O desejo a partir de Eros e Psiquê       29 

1.1.3 O desejo, o prazer e a ética da moderação      36 

1.2 O desejo em Freud          40 

1.2.1 Sonhos, desejo e necessidade       40 

1.2.2 Prazer, narcisismo e a teoria pulsional      51 

1.2.3 Além do prazer: o desejo (i)mortal       55 

Capítulo II – Desejo de desejar        60 

2.1 O Desejo em Lacan         61 

2.1.1 O uso da Topologia e dos Grafos em Lacan     62 

2.1.2 O Grafo do Desejo         67 

2.2 O Desejo do Analista e a Ética da Psicanálise      87 

2.2.1 O discurso do Psicanalista        96 

Capítulo III – Desejo e Transferência       106 

3.1 Sobre a Transferência         107 

3.1.1 Considerações sobre o conceito de transferência em Freud e Lacan  108 

3.2 A cura em psicanálise: da terapêutica à transferência     126 

3.3 Desejo e transferência: entre a Coisa e o objeto a     133 

Capítulo IV – Desejo e Transferência na Clínica on-line    144 

4.1 Clínica on-line, Desejo do Analista e Transferência     145 

4.1.1 A Virtualidade do Sujeito do Inconsciente      145 

4.1.2 Sobre desejo e transferência on-line      150 

4.2 O lugar do corpo na clínica on-line       159 

4.2.1 Sobre o corpo na psicanálise       160 

4.2.2 Objetos pulsionais no cenário virtual      172 

4.3 Os limites da clínica psicanalítica on-line; sobre o manejo e seus impasses  178 

Considerações Finais         189 

Referências           197



 

 

 

13 

Introdução 

Há forças invisíveis que desde os primórdios nos destronam de uma posição 

onipotente e abrem a redoma narcísica que acreditávamos – e que eventualmente ainda 

acreditamos – nos proteger. Quando a crítica da racionalidade cartesiana e das modalidades 

de subjetividade se desdobram em torno desses processos inconscientes, vislumbramos um 

novo campo de investigação, não apenas em seus aspectos psíquicos, mas também estéticos e 

culturais. Freud nos presenteou com esse campo, deixando claro que a psicanálise se tratava 

de uma prática permeada por inúmeras resistências1, cujo cerne da experiência, em seu 

aspecto clínico, mobilizava uma transformação subjetiva radical.  

Diante dessa constatação, seria plausível tomar as resistências que a psicanálise 

encontrou em seu surgimento, ainda no século XIX, permeada por críticas, ceticismo e um 

espírito moralista e contraditório, como ponto de partida para situar o dispositivo on-line para 

a clínica na contemporaneidade. Todavia, havia algo além das resistências que ganhou 

notoriedade na clínica por viabilizá-la à priori, noção que se destacava em vários aspectos no 

inconsciente freudiano: o desejo. Pensando o desejo como um aspecto motriz no 

inconsciente, investiga-se a tese de que a estrutura do desejo, em sua interlocução com a 

transferência, é o que mobiliza as condições para que se inicie uma análise.  

Resgatamos na antiguidade ocidental os desdobramentos que a noção de desejo 

recebeu até chegar em Freud, quando foi interpretado como um aspecto muito arcaico do 

aparelho psíquico, oriundo das primeiras experiências de satisfação na infância. Compreende-

se o desejo em sua relação com o narcisismo e o destino das pulsões, conforme Freud, do 

aspecto econômico ao topológico. A partir das contribuições de Lacan sobre a estrutura do 

desejo e de seu uso, até então, inédito da matemática, avançamos. Assim, o desejo não seria 

 
1 “A psicanálise tem razão em ser desconfiada. Uma de suas regras é: qualquer coisa que perturbe o 

prosseguimento do trabalho é uma resistência” (Freud, 2019 [1900], p. 566). 



 

 

 

14 

um simples conceito, mas uma moção inconsciente com inúmeros desdobramentos e uma 

ampla variedade de leituras. 

Nos últimos anos, devido ao contexto pandêmico, a comunidade psicanalítica 

questionou-se com mais afinco sobre os limites da prática clínica e as justificativas utilizadas 

até então para sustentá-los. Por um lado, há aqueles que defendem que a clínica on-line não 

apenas existe, como já acontece nos mais diversos contextos2, por outro, há aqueles que 

atentam para os riscos dessa prática e para todas as nuances que surgem apenas em uma 

transferência estabelecida no contexto físico3. Quando o cenário contemporâneo muda 

mediante uma pandemia que exige o isolamento de corpos, faz-se necessário repensar ambos 

os lados e responder à outra questão: quais as condições de uma análise no cenário on-line? 

Para Kallas (2016), o conceito de intimidade e espaço privado está se transformando 

com o advento das tecnologias digitais. O espaço se amplifica, nossas necessidades de 

contato social ganham novas dimensões com o uso de aparelhos celulares e a democratização 

da internet. A distância mobiliza nossos afetos e todos os jogos pulsionais que estarão em 

ação na análise on-line, assim, o meio pelo qual a análise se realizará, o setting on-line, 

também se torna um objeto libidinal nessa relação entre o sujeito e o desejo (Belo, 2020). 

Com isso, os laços sociais são revolucionados e o limite entre o impulso e a ação, reduz-se 

muitas vezes ao apertar de uma tecla. Essas mudanças exigem repensar a clínica, o sujeito e a 

cultura. 

Minha experiência com a clínica on-line antecede o período pandêmico, mas também 

é marcada por um contexto limite e uma escolha ética diante de um sujeito que pede escuta 

ao seu sofrimento. Em meados de 2019, iniciei meu primeiro atendimento on-line, via Skype, 

 
2 Conforme Kallas (2016) é fundamental discutir o mal-estar do sujeito para situar a prática analítica hoje, para 

isso, precisamos dirigir nosso olhar para a cultura e para o que ela produz. 
3 Segundo Nassau et al. (2015), a presença física se faz imprescindível para a transferência e o início da análise. 

Desse ponto de vista, a análise on-line só pode pontualmente, em situação condicional e bem sustenta por um 

sujeito que já se encontre em processo analítico.  



 

 

 

15 

para um sujeito que morava em um município no interior do estado. Residir no Norte traz 

limites geográficos diferentes de boa parte do país, em especial no Amazonas. Somos o maior 

estado do Brasil e nossas principais estradas são os rios. O interesse em realizar essa pesquisa 

também remete ao meu contexto cultural. Na época, lembro de me deparar com poucas 

publicações a respeito da clínica psicanalítica on-line, encontrando, sobretudo, outros 

métodos com fins psicoterápicos.  

Inicialmente na história da psicanálise, perguntou-se “o que há para além da 

indução?”, percebendo-se um universo de associação livre que muito mais nos revelava sobre 

as estruturas linguageiras do inconsciente do que a mera sugestão, e depois “há psicanálise 

para além do divã?”4, percebendo que os limites da experiência não se restringiam aos seus 

instrumentos. Hoje, muitos ainda se perguntam: é possível uma psicanálise on-line? A 

questão que nos norteia perfaz o percurso do desejo como uma das respostas aos limites da 

resistência à clínica on-line. Ao lado do analisante, como fio condutor da própria economia 

psíquica para o sujeito do inconsciente. Ao lado do analista, como desejo advertido oriundo 

de sua própria experiência de análise, sustentada até o fim, com a travessia da fantasia, isto é, 

desejo de analista. 

Como mencionado, o início dessa pesquisa remonta aos primeiros meses de 2020, 

com a deflagração da pandemia da Covid-19, quando forçados pelo isolamento de corpos, 

vários psicanalistas5 começaram a questionar quais, de fato, seriam os limites de uma clínica 

psicanalítica no cenário on-line. O que me mobilizou a propor a hipótese de que o desejo e a 

transferência seriam o fio condutor de uma análise partiu de minha própria experiência, 

apostando no desafio de seguir em minha análise pessoal e na prática clínica também on-line.  

 
4 “Considero que o uso do divã é uma recomendação e que entra na série de atividades exigidas para que se dê 

prioridade à vida psíquica e fantasística. Não se trata, portanto, de uma condição indispensável para a análise” 

(Belo, 2020, p.66). 
5 Como exemplo as conferência on-line sobre a clínica no contexto pandêmico de Fábio Belo e Antônio Quinet. 



 

 

 

16 

Sabe-se que, desde Freud, haveria uma única regra estipulada para a psicanálise: a 

associação livre. É a partir desta que o inconsciente pode se apresentar na fala do analisante. 

É preciso, no entanto, que alguém escute de um lugar singular essa fala para que a 

transferência instaurada seja de outra ordem, além das identificações, possibilitando, assim, 

que a análise aconteça. É nessa posição que o analista, em decisão e com um desejo 

advertido, sustenta a escuta com seu ato. Apostamos nessa interlocução entre desejo e 

transferência para fundamentar as demais condições de uma análise que se presentificam 

também no setting on-line. Para isso, retomamos conceitos fundamentais em Freud e 

recorremos ao uso da matemática topológica, de Lacan, para questionar e sustentar esses 

pressupostos. 

Em As 4+1 Condições da Análise, Quinet (2009) argumenta que a psicanálise, a partir 

do ato, sairia da dimensão das regras, regulamentadas pelo estatuto do Outro, passando para a 

esfera da ética, mediante o desejo singular do sujeito. Para o autor, o ato estaria no início da 

própria psicanálise, fazendo-se inaugural quando Freud formaliza o inconsciente, rompendo 

com o paradigma de sua época ao marcar um antes e um depois, como na estrutura de 

descontinuidade do corte. É o ato do psicanalista que dá condições (Bedingungen) para o 

início de cada análise, pois com ele, o inconsciente pode existir.  

Sobre essas condições, Quinet (2009) propõe que, além das quatro referidas por Freud 

em seus textos sobre a técnica, como O início do tratamento e A dinâmica da transferência, 

publicados em 1913, sendo elas, o tratamento de ensaio, o uso do divã, o tempo e o dinheiro, 

haveria +1. Essa última, pensada a partir da contribuição de Lacan sobre o Cartel, situa o 

lugar de +1 como o elemento que constitui e faz funcionar o conjunto. O +1 dessas condições 

seria o Passe6 como dispositivo que garante que uma análise seja levada até o seu fim. 

 
6 O passe é um dispositivo de Escola criado por Lacan em 1967, em sua Proposição de 9 de outubro de 1967 

sobre o psicanalista da Escola. O passe engloba a nomeação do Analista de Escola, como título-função para esta, 

a partir da produção de um saber oriundo da experiência operada pelo sujeito ao fim de sua análise. Esse momento 



 

 

 

17 

A proposta de Quinet (2009) é que a passagem de analisante para analista, operada 

pela retificação subjetiva, mediante as transformações discursivas, ao longo de uma análise, 

seria a condição “mais uma”, assim como a função matemática do elemento +1 para o 

conjunto. Essa passagem, garante, dentre outras coisas, que: cada condição se fundamenta no 

um a um, sem homogeneizações, bem como possam ser pensadas segundo uma estrutura de 

encadeamento borromeana (como no Cartel), e que o limite do tempo seja posto em jogo, ao 

propor que a dissolução do vínculo analítico seja condicional.   

Assim, a presente tese não propõe que o desejo, pensado como fio condutor, em todas 

suas possíveis articulações para o estabelecimento da dinâmica da transferência, seja 

postulado como regra. O desejo, tampouco é pensado como conceito. Sustentamos que o 

desejo, desde suas primeiras investigações em Freud, até as contribuições topológicas de 

Lacan, seja de uma ordem estrutural que fundamenta o aparelho psíquico concebido como um 

aparelho de linguagem. Assim, a associação livre segue como a regra fundamental que nos dá 

acesso ao que, no curso de uma análise, faz-se imprescindível para concebermos o destino de 

cada sujeito.  

Desde o início, deparamo-nos com alguns desafios: investigando o desejo no sentido 

freudiano e subjetivo do termo, desejo no sentido lacaniano, enquanto causa, e, também, 

desejo do analista, enquanto desejo advertido de sua própria estrutura, não mais alienado ao 

encontro sexual, percebemos que o termo possui inúmeras implicações teóricas e técnicas. 

Logo, a tarefa de investigar o desejo na psicanálise não é fácil. Primeiro porque “a” 

psicanálise não existe, uma vez que é composta de inúmeras singularidades, segundo porque 

o termo desejo assume diversas ramificações ao longo da teoria de Freud e de Lacan. 

 
marca a “passagem” de analisante à analista, assim como a produção de um novo laço social dentro da Escola, 

com a transmissão do real dessa experiência. 



 

 

 

18 

Para escrever essa pesquisa, dividi o percurso metodológico em três etapas, sendo a 

primeira percorrida ao longo dos dois primeiros capítulos da tese: partindo de uma 

investigação de cunho teórico sobre as origens da noção de desejo na antiguidade ocidental, 

na obra de Freud e, seguindo com a leitura do conceito de desejo, em especial, com a 

contribuição lacaniana topológica dos grafos, e o desejo do analista em sua dimensão ética 

para a prática clínica, na obra de Lacan. A segunda, sucedeu-se no final do segundo capítulo 

e ao longo do terceiro, propondo uma articulação entre desejo e o conceito de transferência, a 

qual é pensada desde Freud como ponto de partida para uma análise. Por fim, a terceira etapa 

reuniu no quarto capítulo as articulações entre sujeito, desejo, transferência, corpo e corpo do 

analista na clínica on-line. 

Enquanto crítica da racionalidade, a psicanálise surge também em uma relação 

dialética entre método e objeto, uma vez que é fala e texto, que é escuta e leitura. Assim, faz-

se possível escutar o texto e ler as entrelinhas da fala para responder à questão de pesquisa, 

partindo-se de um método direcionado por uma abordagem que enlaça teoria e prática. Freud 

nos legou a investigação do inconsciente para além da clínica quando propôs a psicanálise 

enquanto um método que atualiza no campo da experiência o seu saber-fazer. 

Por isso também, o pesquisador em psicanálise trabalha em um campo facilmente 

questionável em sua cientificidade, uma vez que não se enquadra nos parâmetros positivistas. 

Conforme Lacan, em psicanálise, pesquisa e tratamento andam juntos, mas para isso, o 

psicanalista precisa ser dois: quem conduz os efeitos de uma investigação analítica e quem os 

teoriza. Assim, não há pesquisa em psicanálise que não se conduza, ainda que parcialmente, 

em direção ao trabalho na clínica. Dessa forma, ao longo dos quatro capítulos da pesquisa, a 

clínica ocupou o pano de fundo de nossas articulações. 

Segundo Figueiredo e Minerbo (2006), chama-se de pesquisa em psicanálise um 

conjunto de atividades voltadas para a produção de um conhecimento que pode ou não 



 

 

 

19 

manter relação com a prática psicanalítica, podendo ser realizada por diferentes teóricos, nos 

mais vastos campos, como estudos epistemológicos, históricos, conceituais e culturais, 

independentes da clínica e do método psicanalítico. Por outro lado, a pesquisa em psicanálise 

com o método psicanalítico é aquela realizada por um psicanalista, na qual a distância entre o 

“pesquisador” e o “referencial teórico” dão lugar ao corpo-a-corpo da experiência analítica, 

na qual a transformação subjetiva, a criação e a invenção são imprescindíveis. Assim, 

“pesquisador” e “objeto” se entrelaçam e modificam.  

Conforme Goulard (2018), o método é uma dimensão viva, que expressa a capacidade 

do pesquisador organizar as suas próprias questões e responder aos desafios teóricos e 

epistemológicos do campo que investiga. Como fontes primárias, são referenciadas as obras 

de Freud e de Lacan. No primeiro momento, as fontes primárias foram revisitadas em busca 

de uma elucidação sobre os descritores, “desejo”, “desejo do analista” e “transferência”, em 

Freud e Lacan, respectivamente. Como fontes secundárias, todos os comentadores que 

consultamos, em especial os autores encontrados a partir do uso dos descritores “clínica on-

line” e “análise on-line”, em publicações de relevância no cenário brasileiro, a partir de 2020. 

A escolha das fontes primárias e secundárias consultadas partiu da relevância de suas 

obras e da afinidade epistemológica e empírica em meu percurso de formação como analista. 

Em Freud, tracei uma linha conceitual a partir da primeira obra considerada psicanalítica 

publicada, A Interpretação dos Sonhos, na qual o autor se debruça mais precisamente sobre a 

importância do desejo para o inconsciente, seguindo pelo Projeto e demais obras que 

descrevem as transformações do desejo na metapsicologia freudiana. 

Percebendo que desejo é verbo e não substância, isto é, desejo de desejar e não objeto 

de desejo, o segundo capítulo seguiu com a leitura de Lacan e suas contribuições originais ao 

pensar o desejo a partir de um aparelho topológico: o Grafo do Desejo como transmissão da 

estrutura do sujeito do inconsciente em sua constituição, até discutirmos o desejo do analista 



 

 

 

20 

enquanto uma baliza fundamental para que haja análise. No final deste capítulo, articulamos 

o desejo do analista com a teoria dos quatro discursos, propostos em matemas, e com a ética 

da psicanálise. 

A partir disso, seguimos com a investigação sobre o conceito de transferência na obra 

de Freud e de Lacan, articulando a partir da pesquisa anterior, que aproxima desejo, eros e 

movimento inconsciente, na qual o desejo, compreendido enquanto causa, não mais como 

objeto, é um fio condutor para que a relação transferencial possa acontecer. Assim, conceitos 

como objeto a, a Coisa e pulsão de morte são retomados. Nesse capítulo, investigamos 

também as posições de amante e amado, conforme o Seminário VIII de Lacan, A 

transferência, e o que diferencia a posição que o analista ocupa, enquanto semblante de 

objeto a, para que a transferência instaurada seja, de fato, analítica. 

Por fim, no quarto capítulo, apresentamos o resultado das investigações sobre as 

especificidades encontradas sobre os diferentes aspectos do desejo e da transferência numa 

análise que acontece, parcial ou integralmente, no contexto on-line. Essa parte da pesquisa foi 

orientada pela experiência clínica da autora ao longo dos últimos cinco anos, em que se 

sucederam as análises também on-line. Para isso, recorremos à contribuição de psicanalistas 

nos últimos anos, enriquecida pelo contexto pandêmico, discriminados pela relevância de 

suas publicações para a comunidade psicanalítica. 

O método de revisão da literatura, apesar de subestimado, costuma ser pobremente 

empregado em pesquisas psicanalíticas. Segundo Creswell (2010), o uso da literatura em 

pesquisa pode ser feito de três maneiras: na primeira, estrutura-se o problema na introdução 

do estudo, como feito anteriormente, na segunda, apresenta-se uma seção separada com a 

revisão da literatura e, na terceira, segue-se com a revisão, focando nos resultados, em função 

de seus contrastes e semelhanças. Espera-se, com a divisão dos capítulos propostos 



 

 

 

21 

contemplar essas três etapas, para então responder à questão norteadora no capítulo final 

dessa tese a partir do método psicanalítico. 

O método psicanalítico detém seu rigor no emprego da associação livre e da escuta 

flutuante (descentralizada do tema central, pois busca as brechas, os atos falhos, os detalhes 

despercebidos na fala e no texto), que podem ter sistematizados em análises textuais a partir 

de uma leitura viva da obra selecionada, uma vez que produz novos sentidos, o que também 

implica que o lugar do saber não reside sobre o pesquisador enquanto mestre da verdade, mas 

enquanto sujeito que se mistura ao objeto para a construção de um saber outro; inaugural. 

Assim, sigamos mais além.  

  



 

 

 

22 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO I – DESEJO DE QUÊ? 

 

  



 

 

 

23 

1.1 Vestígios do Desejo na Antiguidade Ocidental 

 

Buscar na antiguidade ocidental rastros do desejo, aspecto o qual tantos se debruçam 

na psicanálise desde os seus primórdios, é um exercício não apenas histórico, mas 

elucidativo. Se partirmos do ponto de que o desejo, em toda sua dimensão freudiana, e o 

desejo do analista, a partir das contribuições de Lacan, são imprescindíveis para uma análise, 

seja em setting presencial ou on-line, faz-se necessário investigar de que maneira esse aspecto 

psíquico se apresenta e transforma ao longo dos três tempos7 que testemunham as mudanças 

da subjetividade, seja na clínica do singular, seja na pólis. Se há três tempos, não seria 

possível falar de, ao menos, três modalidades de desejar na subjetividade? Agora não mais 

substância, verbo. É o que buscamos dialogar também com os clássicos. 

Desde a Grécia Antiga, não há unanimidade sobre o desenvolvimento cultural, 

tampouco subjetivo humano. A difícil tarefa de sistematizar o que poderia ser compreendido 

como desejo em civilizações tão distantes cronologicamente só nos parece possível pela 

dimensão de tempo inconsciente, que afeta nosso registro e leitura, dispensando que a 

mensagem cifrada outrora precise de uma validação no aproximar nos anos. Com isso, 

apoiamo-nos na teoria de que formações inconscientes arcaicas podem ser traduzidas a partir 

de reorganizações representacionais mais recentes; o saber é transmissível de geração em 

geração não só pelo que ficou escrito, mas pelo que não pode ser inscrito. 

 

1.1.1 O desejo e o thymós do herói homérico 

Mas comecemos então com os escritos; em Homero, as epopeias. Narração do 

memorável, dos feitos grandiosos e dos atos heroicos. É nesse registro que o humano 

 
7 Sobre o tempo lógico da situação analítica, como descrito por Lacan (1945), incluindo o instante de ver, o tempo 

de compreender e o momento de concluir. 



 

 

 

24 

clássico, representando a partir de sua subordinação aos deuses e ao destino, vive para a 

morte; em busca da imortalidade de seu nome, sacrifica o corpo que nunca o pertenceu.  

Dizer que o homem homérico não podia ser considerado desejante, por não ter 

vontade e arbítrio desassociada dos deuses é uma interpretação um tanto radical de Rocha 

(1999).  Para o autor, só existe desejo como força motriz humana quando a pessoa pode 

escolher seus caminhos e se responsabilizar por seus atos. Nossa hipótese é de que mesmo em 

condições limites, o desejo pode se manifestar desde que o sujeito faça parte de uma ordem 

simbólica que o introduza na linguagem. A Lei8, por mais tirana que possa ser, está 

intimamente relacionada com o desejar, uma vez que organiza as condições necessárias para 

que o último aconteça. E se o homem de Homero obedecia a essa Lei divina, como poderia 

não estar também fadado à falta fundamental, à semelhança do homem de Freud? 

Cabe-nos pensar de que maneira essas condições distanciam e aproximam o herói 

clássico do sujeito de seu tempo. Temos em Homero a representação de um herói cujo 

thymós9 pode ser pensado como uma manifestação do desejo, ainda que embrionária. O 

sujeito nessa época era entrelaçado ao divino, uma realidade cotidiana e, nas teorias 

psíquicas, a tríade de psyché-nous-thymós enfatizam três componentes indissociáveis do 

humano: a psyché, como órgão da vida, o nous, como ponte divina que outorga o 

pensamento, e o thymós como depositário de nossas emoções, mas sobretudo da coragem 

(Rocha, 1999).  

A questão da tradução é um desafio também em Homero. Em seus versos o uso de 

thymós e de psyché por vezes se confundem, embora os termos correspondam a aspectos 

diferentes. Ambos estão intimamente relacionados com a vida, sendo psyché o aspecto 

anímico do humano, aquele que o acompanha mesmo diante do pós-morte, e o thymós diz 

 
8 No segundo capítulo abordaremos mais do aspecto da Lei como lei do desejo em escala invertida, proposta 

desenvolvida por Lacan, desde o texto Kant com Sade. 
9 Thymós (do grego θυμὸς) é comumente traduzido como coração, ânimo, ou sede das emoções e sentimentos 

(Azevedo, 2012). 



 

 

 

25 

respeito a uma espécie de força ou moção vital, diferentemente da alma, não se faz presente 

após a morte, sendo muitas vezes traduzido como coração. Os órgãos nos tempos homéricos 

também eram pensados como sede do mundo psíquico e da emoções (Sissa e Detienne, 

1990).  “Desejei aproximar-me com ternura daquela que me deu  a vida (ψυχὴν), abraçá-la. 

Três vezes tentei estreitá-la nos braços, guiada pelo coração (θυμὸς). Três vezes ela me 

escapou. Era só imagem, sonho” (Homero, 2007, p.189)10.  

Em uma linguagem mais concreta e menos abstrata, Homero narra para o singular os 

efeitos de um universal popular: os feitos que valem a pena serem registrados na memória, 

aqueles que provinham dos corajosos heróis clássicos – presenteados com o maior dom dos 

deuses. Na época das grandes epopeias, a influência divina era cotidiana, pois os deuses 

faziam parte da ordem natural das coisas. Segundo Snell (1992), até o corpo do homem 

homérico não tinha o mesmo estatuto de unidade e substância que o corpo pensado por seus 

sucessores, concebia-o mais como uma soma de membros. Nesse aspecto, tampouco a alma 

(psyché) era pensada como substância animada.  

Após as epopeias, o que começou a marcar como imortal os feitos heroicos foi a 

poesia; a arte da transmissão dos poetas eternizava na memória coletiva o heroísmo. A 

relação entre destino, coragem e reconhecimento público se estreitava à medida que o thymós 

e a areté (a prática da excelência) se manifestavam no imaginário popular como virtudes. Era 

esse o caminho da imortalidade alcançado pelo herói homérico e almejado pelo sujeito de seu 

tempo. Não seria justamente um modo de acalentar o enigma da morte? Percebe-se com isso 

uma maneira de burlar o destino fatal. A conquista da imortalidade da alma foi o princípio do 

desejo no âmago do sujeito – indicando um impulso por ir mais-além.  

Seguindo com a transmissão dos poetas, a poesia lírica começa a exaltação de um 

movimento mais interior do homem, deixando a grandiosidade dos feitos do herói nas 

 
10 Homero (2007). Odisséia. Tradução do grego, introdução e análise de Donaldo Schüler. Porto Alegre: L&PM. 



 

 

 

26 

epopeias ao se debruçar sobre as dimensões mais profundas da alma. Ainda há a consideração 

de um componente do thymós, que era o órgão das emoções, mas a coragem do ato dá lugar à 

expressão dos sentimentos (Rocha, 1999). Para os poetas líricos, a primazia do ser sobre as 

aparências começa a dimensionar uma ontologia do humano; o que existe na realidade é o 

que deve ocupar o sujeito, incluindo suas modalidades de prazer e de gozo. O desejo então 

passa a ter um lugar central, pois antes do sujeito se tornar um ser pensante, concebia-se 

como um ser desejante. 

Para guiar as novas problemáticas que surgem a partir de uma psiquê desejante cada 

vez mais presente, a ética aristotélica, regida pela máxima dos sábios da Grécia Arcaica, 

ordenava um conjunto de virtudes e práticas de moderação. Entravam sob esse domínio moral 

“o impulso irascível (thymós), o prazer (hedoné) e o desejo (epithymía)” (Rocha, 2011, p. 

27). Essa ética da moderação não visava extinguir o desejo, mas domá-lo, para que fosse 

acessível um modo de prazer mais satisfatório e duradouro.  

Embora o desejo, em seu aspecto ético, para Aristóteles, resida no campo da 

moderação (e, com isso, da educação dos impulsos), o filósofo também o articulou com a 

dimensão ética da escolha e sua relação com as funções intelectivas da alma na busca pela 

verdade. O que consideramos um prenúncio para a dimensão ética do herói trágico, conforme 

exemplificado na passagem a seguir: 

Ora, existem na alma três fatores predominantes que determinam a ação e a verdade: 

sensação, intelecto e desejo. Desses fatores, a sensação não é princípio de nenhuma 

ação, fato evidente, por exemplo, nos animais, que possuem a sensação mas não agem 

de maneira refletida. A afirmação e a negação estão no pensamento e correspondem à 

busca e à aversão no domínio do desejo; por consequência, já que a virtude moral é 

uma disposição de caráter capaz de escolha, e que a escolha é um desejo deliberativo, 

é preciso, portanto, que a razão seja verdadeira e o desejo correto (...) que exista 



 

 

 

27 

identidade entre o que a regra afirma e o que o desejo busca (Aristóteles, 2015, p. 

154). 

É com a tragédia que a dimensão do desejo se aproxima mais daquela que observamos 

na leitura psicanalítica desde Freud que, não ao acaso, utilizou-se justamente dela para 

elucidar alguns elementos fundamentais da constituição do sujeito. Ainda que não 

prescindam dos deuses, os poetas trágicos não estavam tão amarrados as suas coordenadas, 

como nas epopeias. Na tragédia, a pulsão invocante da voz toma uma forma diferente no 

Coro; é quem chama o sujeito à responsabilidade de seus atos, sendo os atores quem 

interpretam o páthos de existir (Rocha, 2011).  

Para o humano, há a possibilidade de traçar um destino diferente daquele previsto 

pelos deuses, ainda que esse feito seja um desafio às leis divinas e implique em 

consequências trágicas, como vemos na trilogia tebana, de Sófocles. A diferença do herói 

clássico e do herói trágico é essencialmente a sua posição ante o próprio desejo e não mais 

uma determinação cega à Moira dos deuses.  

A catarse ocasionada pela experiência do herói trágico toca a dimensão de sofrimento 

como o preço da liberdade de escolha e de seu ato. O herói se aproxima mais das limitações 

humanas; falível e suscetível ao erro de julgamento. É necessário distanciar-se dos ideais 

divinos para ascender ao possível terrestre. O herói das epopeias pretendia a imortalidade, 

mas o da tragédia confronta-se com o próprio “desamparo” (Rocha, 1999, p.113). É o caso de 

Antígona, heroína trágica de Sófocles, filha de Édipo, que assume o próprio destino, em 

posição ativa, ainda que guiado por uma ética pura, que a leva para além do desejo – o 

retorno à morte. 



 

 

 

28 

O desejo só passa a ser mais diretamente relacionado ao campo da alma (psyché) em 

Heráclito11. O filósofo concebia um logos dinâmico, sendo na razão que a alma se dividia em 

intuitiva e emotiva, uma dualidade que através do racional poderia ser sintetizada. A alma 

emotiva seria a responsável pelo campo dos desejos, incluindo os prazeres e os sofrimentos. 

A síntese ou unidade de todos os aspectos psíquicos, o retorno ao Um, seria a harmonia 

almejada pelo humano. Só o desejo poderia dar conta desse tempo, em espera ou esperança, 

de retorno ou evolução da alma. “Portanto, porque ser de desejo, o homem é capaz de 

sustentar esta irracional atitude de esperar o inesperado” (Rocha, 1999, p.116). 

 Para os antigos, tanto a inteligência da alma emotiva, quanto o thymós eram metáforas 

do desejo. Essa equação se complexifica, para outra dualidade, com Pitágoras e a descoberta 

da linguagem numérica como leitura do mundo e da natureza. Os números, como princípios 

limitantes do ilimitado, instauram a dualidade para além da alma fragmentada; o acabado e o 

inacabado; o finito e o eterno. A natureza física, inacabada, assim como a alma, participavam 

de uma dialética transcendental. Pensava a alma de forma mais abrangente, segundo Pereira 

(2010), ela seria a expressão de vida em qualquer ser animado de movimento próprio. Foi 

também o primeiro a conceber a alma como originalmente imortal. 

A metafísica pitagórica apontava para um movimento constante de busca, cujo destino 

poderia justamente conduzir ao desejo de cada um. A perfeição, vislumbrada na imortalidade 

da alma, não seria o retorno ao estado mítico da completude? Um encontro impossível. “No 

limite, o homem vislumbra a perfeição do ilimitado a qual deseja” (Rocha, 1999, p.118). 

O encontro impossível, fadado ao fracasso, uma vez que o apelo à perfeição e à 

completude são fantasiosos, inaugura a experiência de falta no âmago do movimento 

subjetivo de desejar. Em acordo com a leitura de Lacan sobre a falta fundamental e o objeto 

 
11 Heráclito concebia a alma com um estado chamado de “brilho seco”, associada ao fogo da sabedoria, em uma 

visão cósmica e divina (Gouvêa & Pereira, 2022). 



 

 

 

29 

a, na metafísica dos limites, Pitágoras pensa a falta como motor em uma busca humana 

constante. O desejo pitagórico poderia ser identificado no phronimón (a busca da sabedoria), 

busca esta que também estaria na raiz da filosofia clássica: a dúvida, o espanto, uma posição 

limitada diante da verdade de si e das coisas.  

 

1.1.2 O desejo a partir de Eros e Psiquê 

A busca filosófica por excelência se destaca no período clássico da antiguidade 

ocidental, em especial na Grécia, com Sócrates, Platão e Aristóteles. É quando o Kósmos e a 

Physis12 deixam de ser o centro dos interesses filosóficos, dando espaço à natureza interna do 

humano que a modernidade grega se instaura, representada em especial por Sócrates e pelos 

sofistas. Para os últimos, o desejo tinha um lugar memorável na trajetória do herói, que era 

guiado não só pelo intelecto, mas também pelos afetos. Movido pelo “desejo ardente”, 

aproximando-se da paixão, o herói é dominado e não mais responsável por seus atos, domínio 

este também articulado pelo discurso (Rocha, 2000a).  

Pensando o desejo nesse campo da paixão, os sofistas também concebem Eros, o 

amor, como um perigo, uma armadilha. É do amor tirano de Eros que nasceriam as doenças e 

o sofrimento, mas haveria também o vigor do desejo autêntico em sua oposição. O segredo 

do verdadeiro desejo seria o esforço, não se deixar levar pelo vício e pelos prazeres mais 

fáceis; uma tarefa que os deuses reconheceriam com beleza e bondade (Rocha, 2000a).  

Sócrates, por outro lado, pensa o Eros e sua relação com o desejo de maneira 

diferente e mais aprofundada que os sofistas. O filósofo retoma o thymós homérico 

concebendo a prática das virtudes como aquilo que aproxima o humano do divino, uma 

natureza filosófica essencial. O thymós de Homero encontrava um equivalente no conceito de 

 
12 Substância comum de todas as coisas, base da multiplicidade e da concepção arcaica de dualidade (Sales, 

2015). 



 

 

 

30 

Eros para Sócrates, pois era o amor que motivava os homens no caminho da verdadeira 

sabedoria. Esse caminho seria uma das primeiras propostas terapêuticas da psiquê, sendo as 

virtudes humanas o seu principal instrumento. 

A ética foi uma preocupação e ideal filosófico central para Sócrates. A terapia da 

alma incluía um fim transcendental, atingida com a eudaimonia, um nível de felicidade que 

fundia a excelência e a prática das virtudes. Seu método era a maiêutica, ou o parto pelas 

ideias, movido sobretudo pelo seu desejo pela verdade e pelo amor divino. Com essa ciência 

do ethos humano e a busca incessante pelo “conhece-te a ti mesmo” da máxima socrática, 

ficou conhecido como fundador da disciplina Ética.  

Essa nova forma de conceber a alma, a atribui um valor e uma essência humana muito 

particular do período clássico na Grécia. Se na alma residia o sentido da vida, o cuidado da 

alma ganha uma dimensão não apenas ética, mas religiosa (Rocha, 2000a). A via desse 

cuidado residia sobretudo no Logos e na prática das virtudes; a primazia da consciência sobre 

os “instintos” e demais camadas mais profundas da alma. Por esse aspecto, Sócrates fez 

inúmeros discursos e apologias também ao Eros, reconhecendo com isso as potências afetivas 

da alma, dentre elas, o desejo.  

A forma estilística escolhida por Platão foi o Simpósio. Em sua obra mais célebre 

sobre o amor, O Banquete, algumas figuras caras a seu mestre Sócrates argumentam sobre as 

origens de Eros, em seus múltiplos aspectos. Nomes como Fedro, Pausânias, Erixímaco 

compõem esse diálogo, exaltando, respectivamente, Eros enquanto a parte mais elevada da 

alma do herói (o nous); Eros uraniós e Eros pandemós, filho de duas faces de Afrodite, a 

deusa do amor, além de Eros como a força primordial que integra o todo do cosmos, 

retomando Hesíodo. Foi Aristófanes, no entanto, que apresentou a teoria das origens de Eros 

que mais se aproxima dos movimentos do desejo na vida pulsante de cada sujeito, recorrendo 

ao antigo mito dos andróginos. 



 

 

 

31 

Os mitos descrevem as diversas irrupções do sagrado no mundo. Seus personagens 

são geralmente entes sobrenaturais. Essa irrupção do sagrado é o que fundamenta o mundo e 

o torna o que ele é na atualidade. Como o mito se refere à realidade de um povo, ele é sempre 

verdadeiro e, do ponto de vista cosmogônico, a existência do mundo está aí para prová-lo. 

Dessa forma, a narrativa mítica se diferencia de contos e fábulas. Para Eliade (2004), a 

principal função do mito é revelar os modelos exemplares de todos os ritos e atividades 

sociais, resgatando as histórias primordiais que constituíram a existência do humano e do 

mundo. 

Nas sociedades arcaicas, as pessoas com frequência relembravam os mitos e os 

reatualizavam, pois conhecer os mitos era aprender o segredo da origem das coisas e, com 

isso, deter poder sobre elas, possibilitando o seu uso e reprodução. Voltar às origens e à 

criação era importante para alterar a realidade presente desde muito antes de Freud articular a 

teoria do inconsciente à prática clínica. Pode-se dizer que a história está para o homem 

moderno tal como o mito estava para as sociedades arcaicas, com o diferencial de que a 

irreversibilidade histórica não constitui uma evidência para o homem mais arcaico. 

O mito dos andróginos retrata um momento anterior da humanidade, quando os 

homens eram unidos em um só corpo com ambos os sexos. Desafiando os deuses, em sua 

arrogância de completude, foram punidos sendo separados, a parte feminina e a masculina em 

dois corpos. Com o tempo, buscando novamente sua parte perdida, foram deprimindo e 

padecendo, o que fez com que os deuses decidissem colocar seus órgãos genitais para a 

frente, de modo que pudessem se reencontrar, ainda que parcialmente.  

A busca pela parte perdida seria a origem de Eros, fruto de uma incompletude 

estrutural do humano, o que também explicaria o exercício genital do sexo e da procriação. O 

amor e o desejo derivariam então de um corte essencial para que o sujeito não ficasse preso 

em uma ilusão originária de completude e pudesse, em uma saída criativa, expandir-se em 



 

 

 

32 

direção à vida. “Da separação do objeto primordial resultava uma incessante busca, sempre 

renovada porque sempre fracassada, através de uma série infinda de objetos substitutivos. 

Nenhum deles, contudo, preenchia plenamente a falta” (Rocha, 2000a, p.95).  

Após essas diferentes origens do Eros serem apresentadas, Sócrates retoma um antigo 

diálogo que teve com a filósofa Diotima, de quem ouviu que Eros não poderia ser um deus, 

pois estaria entre o divino e o mortal, tratando-se de um grande dáimon. Assim, sua função 

seria ser uma ponte, transmitindo coisas divinas aos mortais, e coisas humanas aos deuses. 

Sócrates pergunta então quem seriam os pais de Eros. Todo desejo nasceria então da falta, 

exemplo análogo ao de Aristófanes, mas que retoma uma dimensão mais psíquica intrínseca 

ao próprio movimento de desejar. Eros seria filho de Póros, o deus da riqueza e da 

abundância, com Pênia, a deusa da pobreza e da escassez. Nascido nos jardins de Afrodite, 

Eros teria sempre em si essas duas faces: grandeza e miséria (Platão, 2012a). 

Por essa natureza dúbia, Diotima revela que o verdadeiro objetivo de Eros é a 

procriação da beleza, “Eros é amor direcionado para aquilo que é belo e nobre” (Platão, 

2012a, p. 84), o que pode ser inferido também no mito dos andróginos, no qual a procriação 

da vida é uma de suas consequências. O ato criativo em si teria uma relação direta com a 

busca pelo eterno da alma. Num sentido metafísico, a beleza da alma e a sua evolução seria o 

fim último do Amor – um combustível universal que, a partir da falta, conduz o sujeito na 

busca por um estado mítico de completude. Nessa dança, entre falta e abundância, o desejo 

como uma das faces do amor, gera vida e beleza em cada um que se aventura a cortejá-lo.  

Esses três conceitos, Eros, Beleza e Alma, aparecem cada vez mais articulados na 

teoria platônica sobre o Amor. Em outro diálogo célebre, Fedro (ou do Belo), Platão (2012b) 

retoma a conversa de Sócrates com Diotima. Em Fedro, o Belo é apresentado como o objeto 

último de Eros, não o único, mas sem dúvidas o mais refinado, ligado ao impulsionamento da 

alma humana a um tipo de evolução dialética divina. “Ora, todos sabem que o amor é um 



 

 

 

33 

desejo, bem como sabemos que os não amantes também desejam o belo” (Platão, 2012b, 

p.30). 

Sobre a alma, Platão apresentou algumas concepções especiais em Fédon e n’A 

República, fundamentando cada vez mais uma teoria de alma tripartida, na qual a “alma 

concupiscível” seria a sede dos desejos irracionais ou instintivos, a “alma irascível”, formada 

pela coragem e pelos sentimentos mais próximos do thymós, e a “alma intelectiva”, onde 

reside o “nous”, seria guiada pela inteligência (capacidade de discernir o belo, o bom e o 

justo). Percebe-se nessa tríade os aspectos que ligam a alma ao corpo, ao psíquico e ao 

espiritual. Segundo o autor, a alma que pensa é a mesma que se apaixona e que deseja 

(Rocha, 2000a). 

Rocha ressalta também, em sua leitura de Platão, que o filósofo, muito tempo antes de 

Freud, encontrou nos sonhos o cenário fértil para que os desejos mais profundos e selvagens 

do psiquismo humano encontrassem uma forma de satisfação. Platão diz que são os desejos 

que despertam por ocasião do sono, quando a parte mais consciente da alma adormece, que a 

parte selvagem se agita, tentando satisfazer suas inclinações como o incesto, canibalismo, 

assassinato. 

Na continuação de seu diálogo sobre o amor com Fedro, Sócrates inicia um segundo 

discurso, no qual exalta Eros em seu aspecto mais próximo da mania, quase um elogio da 

loucura, do delírio e dos arrebatamentos apaixonados a que alma também é sujeita. Nessa 

vertente, são quatro os tipos de discursos (ou delírios divinos), cada um ligado a um deus: o 

profético, o catártico ou ritualístico (ligados a Apolo), o poético (às Musas) e o amoroso ou 

erótico (ligado à Afrodite).  



 

 

 

34 

Enquanto na loucura profética13 algo se produzia na ordem de um saber, ainda que 

sem muita organização racional, no delírio amoroso estava exaltado o amor do filósofo pela 

verdade. Fedro revela que no delírio amoroso filosófico (de onde provém a expressão “amor 

platônico”) residiam as duas estruturas fundamentais da alma; a noética e a erótica. Sobre a 

alma, Sócrates afirma ainda que não cabe ao humano dizê-la, que sua dimensão verdadeira só 

pode ser atingida por meio do mito. Para descrevê-la, em consonância com a teoria tripartida, 

Sócrates recorre ao simbolismo da carruagem e dos cavalos alados, a qual o cocheiro deveria 

conduzir em direção ao divino. 

A alma seria como o cocheiro que tem por missão conduzir dois cavalos alados em 

direção aos aspectos divinos, só que um desses cavalos, mais instintivo, tende a voltar para 

baixo, dificultando a tarefa. Além disso, nessa corrida entre vários carros alados, os cocheiros 

menos habilidosos (na arte de viver), batem-se e estragam suas asas, o que causa a queda das 

almas nos corpos. Nessa perda, a alma pode se deliciar nos prazeres sensíveis até que o Belo 

desperte nelas a lembrança de um estado anterior, quando eram movidas pelos prazeres do 

intelecto, do nous. É o amor pela filosofia que poderia fazer as asas da alma crescerem 

novamente e acenderem a sua origem divina e imortal (Rocha, 2000a; Platão, 2012b).  

O desejo para Aristóteles, assim como em Platão, reunia diferentes aspectos, os quais 

podiam ser compilados em seu conceito de órexis. Dividia-se principalmente em desejo-

cobiça, desejo-arrebatamento e desejo razoável. Sua problemática girou em torno do 

arrebatamento da alma por um desejo decidido ou “ardente”, nas palavras de Rocha, similar 

ao thymós homérico. Aristóteles em seu primeiro tratado moral, o Proteptico, ainda aceitava a 

visão platônica da alma tripartida, na qual a parte racional comandava as outras duas.  

 
13 “Os maiores benefícios nos são transmitidos através da loucura, quando são enviados como uma dádiva dos 

deuses” (Platão, 2012b, p.45). 



 

 

 

35 

Sobre a alma, vimos que o thymós, como um desejo ardente, foi central para os pré-

socráticos compreenderem a motivação dos heróis clássicos e a adequação moral ao destino 

que recebiam em vida. Aristóteles, por sua vez, acrescentou uma mudança significativa na 

conceituação do thymós. Não mais como uma parte da alma, o thymós passa a ser concebido 

como um páthos (παθος) da parte desejante da alma (Rocha, 2000a). 

Para sistematizar o desejo, situar a parte desejante da alma entre as suas partes 

racional e irracional, foi uma grande novidade em Aristóteles. Dessa forma, o thymós passa a 

ser visto como um pathema, ligado a dimensão mais afetiva da alma. O páthos, assim como o 

ethos e o logos, seriam estruturantes do sujeito e estariam na raiz do próprio movimento 

filosófico, uma vez que se trata de uma disposição original; um motor. “A parte desejante da 

alma tanto pode estar a serviço da razão, quanto pode a ela se opor” (Rocha, 2000a, p.110). 

Quando essa parte desejante da alma contraria a razão, ambos os desejo-cobiça e 

desejo-arrebatamento animalizam o sujeito, levando-o à perda do controle. Seria uma 

concepção mais próxima daquela proposta na segunda tópica de Freud, com o Isso. 

Aristóteles também pensou a teoria tripartida como uma função dinâmica do ato humano. O 

desejo teria diante do ato um papel parecido ao do intelecto mediante a decisão. Assim, o 

objeto do desejo é um motor primeiro do intelecto prático, configurando o desejo na base de 

toda ação verdadeiramente humana.  

A escolha está entre as manifestações mais elevadas da órexis aristotélica, pois 

pensava que acima de tudo o homem era movido pelo intelecto. O desejo que provinha da 

razão seria o princípio de toda ação autenticamente humana, em seu mais alto grau, a ação 

voltada para a prática das virtudes. A concepção aristotélica do desejo é indissociável de sua 

teoria moral. Movida pelo desejo, a razão pode ser considerada um desejo esclarecido.  

O filósofo, apesar de suas mudanças quanto ao desejo platônico e homérico, também 

o pensa como princípio de movimento. O que ele escreveu de mais profundo sobre o desejo 



 

 

 

36 

está presente em sua teoria metafísica do ser. Nela, o desejo dinamizaria uma potência 

receptiva ligada à capacidade humana de receber a perfeição divina. Assim, o corpo, 

enquanto um veículo, poderia aproximar a alma da perfeição através do ato. A potência 

revela a face inacabada do ser, assim como o seu impulso pelo aperfeiçoamento: a prática das 

virtudes (desejo razoável), com excelência. 

 Esse aperfeiçoamento que a potência encontra no ato seria o motor primevo da 

existência. Aristóteles definiu a divindade como “o motor imóvel”; causa primeira e última 

de todas as coisas (Rocha, 2000a, p.113). Todos os humanos tendem para essa causa suprema 

desejável, a eudaimonia, conceito de felicidade e harmonia em Aristóteles, seria justamente o 

movimento desejante da alma em busca das virtudes, em especial o bom, o belo e o justo.  

 

1.1.3 O desejo, o prazer e a ética da moderação 

O helenismo, período marcado por um novo zeitgeist na Grécia Antiga, 

diferentemente da Grécia Clássica, que trazia o homem enquanto cidadão, engajado com a 

Pólis (animal político, segundo Aristóteles), pensa o homem com o status de súdito do 

Imperador. Por um lado, a civilização helenística era universal e cosmopolita, mas outro, 

predominantemente individualista (Rocha, 2000b). Nesse novo espírito, a filosofia metafísica 

de Platão e Aristóteles foi desacredita, uma vez que o humano se voltava mais para os 

aspectos práticos da vida. Nesse terreno, os estoicos e o epicurismo se destacaram.  

Rocha reconta como os homens helenísticos procuravam a felicidade não apenas na 

transcendência da alma, mas acima de tudo naquilo que podiam encontrar ainda em vida 

(como aponta “a arte de viver”, de Sêneca). Nesse sentido, contrapondo o conceito de 

eudaimonia de Aristóteles, Epicuro pensava a felicidade no alcance de todos e criou em seu 

famoso Jardim uma oportunidade para aqueles que a desejassem. Para o filósofo, a sensação, 

a antecipação ou “pré-noção” e os sentimentos seriam os três critérios da verdade. Não à toa 



 

 

 

37 

muito se cultuou a deusa da fortuna, Tyché, na Grécia Antiga. Para Epicuro, a infelicidade 

humana derivava em parte da falta de sorte e do destino, a relação entre Tyché e as Moiras 

(acaso e determinação) se mostravam desde então.  

No tempo de Epicuro, a sociedade padecia de vários conflitos, em especial aqueles 

concernentes à busca por riquezas materiais, luxúria e fama. A felicidade, não mais atrelada à 

ascensão pós vida da alma, era cada vez mais atribuída aos aspectos sensórios do mundo e 

aos prazeres materiais. Com isso, o medo da morte e do sofrimento perturbavam o sono da 

sociedade. A questão da imortalidade tomou outra dimensão, camuflada com desejos sem 

limites e falsas crenças de realização (Rocha, 2000b).  

O logos filosófico foi pensado como remédio para a alma desde Sócrates, missão 

recebida pelo deus Apolo, que visava eliminar o sofrimento das crenças e os males da alma 

através da terapia das virtudes. Epicuro oferecia uma outra modalidade de “terapia da alma”, 

ensinando que no prazer sensível da alma residia a felicidade, conceito chave de sua ética. 

Para Epicuro (2002, p. 37), o prazer era o início e o fim de uma vida feliz, “com efeito, nós o 

identificamos como o bem primeiro (agathòn prôton) e inerente ao ser humano, em razão 

dele praticamos toda escolha e toda recusa, e a ele chegamos escolhendo todo bem de acordo 

com a distinção entre prazer e dor”. 

A prudência era o instrumento que Epicuro utilizava para ordenar a vida, ensinando 

seus discípulos a abdicarem de prazeres mais imediatos, por outros mais sofisticados e que 

melhor os recompensariam, sem lhes furtar a tranquilidade da alma. Conforme Rocha 

(2000b), desejar melhor implicava em saber esperar e escolher por quais vias se satisfazer. 

Assim, a maior fonte de desprazer residiria nos “desejos vazios”, cuja demanda sem limites 

colocavam os homens em uma busca sem fim e sem paz. Esses seriam os desejos de riqueza, 

poder e de imortalidade. 



 

 

 

38 

Em oposição aos desejos vazios, estariam os “desejos naturais”, aqueles que surgem 

de forma espontânea no sujeito que não foi enganado por essas crenças. Não motivados por 

demandas impossíveis e insaciáveis, os desejos naturais, oriundos da infância, são comedidos 

e práticos, tendo como principal objetivo a eliminação da dor e da angústia próprias da vida. 

“Há ocasiões em que evitamos muitos prazeres, quando deles nos advêm efeitos o mais das 

vezes desagradáveis; ao passo que consideramos muitos sofrimentos preferíveis aos prazeres, 

se um prazer maior advier depois...” (Epicuro, 2002, p.39). 

Sobre os desejos sexuais, Epicuro foi ambivalente. Considerava-os, assim como o 

amor erótico, enquanto desejos naturais, mas de ordem desnecessária. O desejo sexual seria 

uma corrupção de um instinto natural espontâneo. Somente ao não se deixar seduzir pelos 

prazeres dos desejos desnecessários ou não naturais (os vazios), o sujeito, pelo logos 

filosófico em prática, poderia se libertar dos medos que perturbam a alma e adquirir a 

sabedoria do sábio (Rocha, 2000b).  

O estoicismo teve seu início aproximado na doutrina de Zenão, fundador do Pórtico 

Antigo, e diferentemente do epicurismo, cuja doutrina pouco foi questionada ou revisada por 

seus seguidores, uma vez que Epicuro tinha o poder de um mestre, os estoicos a submeteram 

a diversas edições, o que assegurou inovações de acordo com seus sucessores, com destaque 

a Sêneca, Epiteto e o imperador Marco Aurélio.  

Para os estoicos de Zenão, as paixões não faziam parte de uma teoria da alma. A 

busca pela ataraxia, o silêncio dos desejos do corpo, seria a prática filosófica por excelência, 

uma vez que a alma era de natureza racional e a única via para a felicidade seria pelo 

intelecto. Já para o médio estoicismo, o desejo, fosse como amor ardente, ou como apetite 

irracional, passou a ter um lugar e ser reconhecido diante da razão onipotente que reinava no 

Pórtico Antigo (Rocha, 2000b). 



 

 

 

39 

Aos poucos, o ideal de insensibilidade (apatheia), com as mudanças políticas e sociais 

que se aproximavam, foram dando lugar ao ideal de alegria. Essa ode à alegria dos estoicos, 

junto ao gnosticismo sensorial de Epicuro, ao mesmo tempo que ofereciam a terapêutica da 

alma para um desejo possível e limitado, também divulgavam máximas religiosas e 

prescrições morais que mais tarde encontrariam seus correlatos nas doutrinas cristãs. 

A ética, nessa atmosfera religiosa, encontrou na prudência e na moderação, uma 

forma civilizatória que, inevitavelmente, levou o sujeito a inúmeras renúncias. Nessa 

perspectiva, o desejo como Freud o investigou, é fruto de inúmeras tradições filosóficas, 

religiosas e das mais variadas propostas de retificação da alma humana. Quando tomados 

pelos contornos europeus da sociedade vitoriana do século XIX, desejo e necessidade, Eros e 

Psiquê, não se distanciam tanto assim do que outrora os grandes clássicos já haviam 

transmitido.  

  



 

 

 

40 

1.2 O Desejo em Freud 

 

“Ai, estou nas malhas de estranha cidade 

Mas uma parte de mim eu diria que a metade  

Ficou lá aonde saí, ou seja eu me reparti 

Desejo e necessidade” – Chico César (2006). 

 

Assim como nas sociedades antigas, o desejo de conhecer a origem das coisas 

caracteriza a cultura ocidental. No século XIX, pesquisas sobre a origem da vida, do universo 

e dos povos se multiplicaram. Com o surgimento da psicanálise, no início do século XX, o 

conhecimento teórico-prático das origens da vida tomou outro rumo, no qual o verdadeiro 

primórdio é o primordial humano, isto é, a primeira infância. Para Freud, a criança vive num 

tempo mítico, paradisíaco, ao contrário do que as outras ciências diziam sobre a infância, 

representada por precariedade e imperfeição. 

O conceito de desejo perpassa toda a escrita psicanalítica de Freud, desde a sua obra 

de caráter inaugural A Interpretação dos Sonhos, em 1900, até a controversa Além do 

Princípio do Prazer, de 1920, e em seus escritos mais elucidativos sobre o funcionamento 

psíquico, como Introdução ao Narcisismo, de 1914, e As Pulsões e seus Destinos, de 1915, 

Freud discorre sobre os diversos aspectos e efeitos que as experiências desiderativas podem 

desencadear para o sujeito e para a sociedade. Pode-se dizer que, nos primórdios da 

psicanálise, há ao menos um desejo crucial para o seu surgimento, o de Freud, sem o qual 

toda a sua obra não poderia ser alicerçada.  

 

1.2.1 Sonhos, desejo e necessidade 

Com a publicação paradigmática de A Interpretação dos Sonhos, o campo do desejo 

como mobilizador psíquico é posto em cena para pensar as funções do inconsciente. Freud 



 

 

 

41 

(2019 [1900]) apresenta o sonho como a realização de um desejo, usando como exemplo o 

sonho de crianças; onde a relação entre um desejo consciente e o seu conteúdo é facilmente 

observada. Por isso, diferentemente do sonho em adultos, não há enigma a ser decifrado. 

Nesse aspecto, Freud pensa que na infância a sexualidade, ainda em formação, não passou 

(pelo menos no caso da neurose) por recalques suficientes para que o desejo realizado no 

sonho tenha sofrido o mesmo tipo de censura presente em adultos.  

Admitindo-se então que o sonho tenha como principal finalidade a realização de 

desejos inconscientes, Freud comenta as três possíveis origens do desejo manifesto nos 

sonhos: um desejo consciente, despertado durante o dia, mas que por algum motivo, não 

conseguiu ser satisfeito; um desejo não resolvido que, surgido durante o dia, foi rejeitado e 

suprimido; e por fim, um desejo inconsciente, “daqueles desejos que apenas à noite se agitam 

em nós” (2019 [1900], pp.662-663), fruto do recalque.  

Assim, há a presença de desejos conscientes no conteúdo onírico, porém, Freud 

defende que para um sonho ser formado, esses desejos precisam despertar outros de um tipo 

diferente, que os fortaleçam. Seriam os “desejos sempre ativos, como que imortais, do nosso 

inconsciente, que lembram os Titãs do mito” (Freud, 2019 [1900], p.665) que originam os 

sonhos. No adulto, esse desejo se origina no inconsciente, pois foi censurado, na criança, há 

uma mistura entre conteúdo pré-consciente e inconsciente, então fala-se de um desejo não 

totalmente reprimido. De todo modo, o desejo que desperta o sonho é sempre de caráter 

inconsciente e infantil.  

Freud sugeriu que a elucidação da natureza psíquica do desejo estaria relacionada com 

o potencial que o inconsciente tem de ser a força motriz que consegue, apesar da censura, 

realizar os desejos mais arcaicos e escondidos do sujeito. Suas primeiras impressões sobre o 

papel estruturante do Eu e de uma instância moral podem ser vistas aqui. Também, a teoria de 



 

 

 

42 

que o desejo infantil partiria de traços mnêmicos associados a uma vivência muito antiga da 

realização de uma necessidade.  

É nesse ponto que Freud conceitua por desejo o impulso gerado pela memória da 

satisfação de uma necessidade primitiva (a fome, por exemplo), que visa a sua repetição, na 

qual a realização do desejo seria o reaparecimento da percepção dessa satisfação. “Essa 

primeira atividade psíquica visava, portanto, uma identidade perceptual, ou seja, a repetição 

daquela percepção ligada à satisfação da necessidade” (Freud, 2019 [1900], p. 680). Desse 

modo, no estágio mais primevo do aparelho psíquico, o desejo é alucinado. É a memória que 

permite ao sujeito o movimento necessário para que continue enlaçado com a vida, antes 

mesmo do Eu. 

Percebe-se que a formação da memória e do desejo são cruciais para a compreensão 

do aparelho psíquico desenvolvido por Freud. O autor coloca o próprio pensamento como 

fruto do desejo, pois seria um substituto ao seu aspecto inicialmente alucinatório. Assim, 

defende-se com Freud a importância do desejo não apenas como motriz do processo analítico, 

mas da própria vida do sujeito, “pois nada além de um desejo pode impelir nosso aparelho 

psíquico a trabalhar” (Freud, 2019 [1900], p. 681). 

A explicação desse processo entre desejo e necessidade é formulada por Freud anos 

antes em seu texto Projeto para um Psicologia Científica, de 1895, apenas postumamente 

publicado. A obra teve como pretensão descrever neuro fisiologicamente o funcionamento do 

aparelho psíquico. A finalidade de Freud, apresentada no início do texto, era estruturar uma 

Psicologia como uma ciência natural, de forma quantitativamente determinada, concreta e 

inequívoca. O título do texto foi escolhido pelos editores, Freud nunca chegou a nomeá-lo, 

embora se referisse a ele em suas cartas a Fliess, eventualmente como “A Psicologia”, “A 

Psicologia para Neurologistas”, e “Os cadernos”.  



 

 

 

43 

A escrita do Projeto foi permeada pelo desejo de Freud, mas de qual desejo falamos? 

A recusa de sua publicação e insistência para que a obra fosse destruída, assim como as cartas 

endereçadas a Fliess, não seriam o indício de que aí também haveria uma explícita censura? 

Pensamos que o desejo de Freud exposto nesse texto tem um caráter muito profundo e caro 

ao autor, cuja origem, como sugere em A Interpretação dos Sonhos, estaria na infância. 

Pontuamos que o desejo em Freud é também psicanalítico em sua dimensão de motor não 

apenas para que haja análise, mas para que se funde a psicanálise. 

Sabe-se que o Projeto foi escrito com afinco entre os meses de abril e outubro de 

1895, mas abandonado logo após sua conclusão. Ao todo, Freud escreveu três cadernos, mas 

o último, justamente o que tratava sobre “a psicopatologia do recalque”, não foi enviado a 

Fliess, e se perdeu. A amizade de Freud com Fliess rendeu 17 anos de correspondências, o 

amigo foi por muito tempo seu único interlocutor e aquele que manteve preservado o Projeto 

quando Freud o rejeitou (Bezerra Júnior, 2013). Pensamos que algo presente na transferência 

fraterna entre Freud e Fliess serviu como motor para que Freud apostasse na direção de seu 

desejo (de saber) e pudesse, nos prelúdios da psicanálise, sublimar seus sintomas com sua 

investigação clínica e teórica: a causa analítica. 

A publicação do texto só foi possível devido aos esforços de Fliess, primeiramente, 

para preservar o material mesmo após seu rompimento com Freud, em 1904, depois de sua 

esposa, Ida, que o manteve seguro após o falecimento de Fliess, e de Marie Bonaparte, 

psicanalista, analisante de Freud e princesa da Grécia, que comprou a obra e garantiu sua 

segurança em meio ao caos da Segunda Guerra até que chegasse, enfim, a Anna Freud. Anna 

autorizou a publicação póstuma, em 1950, mesmo contrariando a vontade do pai, ao 

reconhecer a importância para a pré-história da psicanálise que ela continha (Bezerra Júnior, 

2013).  



 

 

 

44 

A publicação do Projeto foi sucedida por uma série de críticas e polêmicas. É onde 

aproxima a psicanálise de uma psicologia que Freud encontrou os maiores desafios. Em uma 

de suas cartas a Fliess, Freud compara a psicologia a uma “paixão devoradora”, a “um 

tirano”, que sempre esteve presente em suas ambições como uma meta distante (Masson, 

1986, pp.6-11). Seu principal objetivo com o texto, de ordem quantitativa, vislumbrou um 

aparelho mental para muito além do biológico, ainda que fosse difícil para o autor conceituar 

isso até então. 

À época, o neurônio já havia sido descoberto14, mas seu funcionamento ainda era um 

grande enigma. Não surpreende que Freud, um neurologista e grande cientista de seu tempo, 

buscasse compreender o aparelho psíquico e suas vicissitudes por vias anátomo fisiológicas, 

mas pensando em sua pretensão e nas descobertas posteriores descritas na psicanálise, menos 

ainda surpreende que Freud não tenha publicado um tratado apresentado nesses termos. 

Todavia, as hipóteses descritas no Projeto estão presentes em toda a obra freudiana e 

mostram-se atuais tanto em aspectos neuropsicológicos, quanto em aspectos topológicos, o 

que auxilia em muito a compreensão do aparelho psíquico.  

O texto, de aproximadamente cem páginas, foi dividido em três partes. Na primeira, 

nomeada “Parte I – Esquema geral”, Freud desenvolveu dois teoremas sobre o funcionamento 

neural e o conceito das “barreiras de contato”, na segunda, a “Parte II – Psicopatologia”, 

abordou principalmente a histeria e as defesas patológicas, por fim, na terceira parte, “Parte 

III – Uma tentativa de representação dos processos  normais”, discorreu sobre a teoria de 

um aparelho psíquico que funcionasse quantitativamente e como, a partir da psicopatologia, 

seria possível inferir o funcionamento normal da vida psíquica. A seguir, nos concentraremos 

 
14 Baseado nos trabalhos de Nissl e de Golgi, pouco tempo antes, com auxílio do microscópio e da marcação 

histológica (Bocchi e Viana, 2012). 



 

 

 

45 

na Parte I, pois é nela que Freud comenta a relação do aparelho psíquico, o surgimento do Eu 

e sua relação com estados de desejo e afetos. 

Na primeira parte do Projeto, Freud (1985 [1950]), buscou explicar o funcionamento 

do aparelho psíquico de um ponto de vista neuronal, discorrendo sobre a memória, a 

consciência, os afetos e o desejo, assim como o sono e os sonhos. Percebe-se uma 

antecipação ao que comunicou com a publicação d’A Interpretação dos Sonhos, ainda que de 

forma mais discreta. A tentativa de Freud pensar a Psicologia como uma “ciência natural” 

remete-nos a uma ideia biologizante do sujeito, uma aproximação do corpo com o homem-

máquina. Mas ao falar de quantidade, de um ponto de vista dinâmico, Freud também recorreu 

à Física, dessa forma, o Projeto se fundamenta não apenas na Biologia, mas na Mecânica. 

Discorreremos mais a frente como essa combinação corrobora com uma perspectiva 

topológica do aparelho psíquico. 

 Seus principais achados expostos no Projeto são atribuídos à prática clínica, um dado 

muito importante, pois apesar do objetivo de fundamentar seus avanços clínicos 

cientificamente, respaldando-se nas ciências ditas naturais, Freud não recorreu aos estudos 

laboratoriais anatômicos para esse fim. Sempre apostou na verdade das palavras. Foi a partir 

de suas observações nos estudos sobre a histeria e a neurose obsessiva, por exemplo, que 

chegou ao princípio da inércia neuronal e das “engrenagens” que compunham o sistema 

nervoso (SN).  

Segundo Rona (2021), o Projeto é atravessado pela metáfora da quantidade. As 

críticas ao modelo biomecânico do texto podem ser rebatidas ao considerarmos que as 

concepções de neurônio e energia, apresentadas por Freud, orientam-se pela noção de “coisa, 

palavra e objeto” (Rona, 2021, p.210), apontando para além das referências anatômicas e da 

orientação espacial euclidiana. O autor aponta a presença de uma topologia a partir do 

contraste entre quantidade e qualidade presente no texto. 



 

 

 

46 

 Freud apresentou dois teoremas principais para elucidar suas engrenagens psíquicas: a 

concepção quantitativa e a teoria do neurônio. O primeiro, explica que o SN está sempre sob 

dois tipos de estímulos (internos e/ou externos). Os neurônios, por sua vez, comunicam-se 

entre si, permitindo a passagem de um fluxo de energia, uma teoria hidrodinâmica da 

comunicação neural que hoje em dia foi claramente explicada como o mecanismo de 

propagação do impulso nervoso. Esse movimento resulta em uma excitação, definida por uma 

quantidade (Q), um quantum de energia que percorre a rede neuronal e tem como principal 

objetivo a sua descarga.  

A função primária do sistema nervoso seria garantir que a energia (Qn) fosse 

descarregada pelo mecanismo muscular. Quanto mais desenvolvido o organismo, mais 

estímulos somáticos endógenos são recebidos pelo SN, como a fome, a respiração e a 

sexualidade. No caso desses estímulos, o organismo não consegue descarregá-los sozinho 

(princípio da inércia). Com isso, o aparelho psíquico é forçado a abandonar esse princípio, 

aprendendo e tolerar um acúmulo suficiente de Qn que satisfaça essas exigências contínuas 

do corpo (princípio de constância).15  

O princípio de constância só é possível por conta das “barreiras de contato” presentes 

nos neurônios. Esse elemento é fundamental para a compreensão da memória. As barreiras 

são responsáveis pelas vias de facilitação na comunicação neuronal, permitindo que estas não 

sejam apenas um fluxo indeterminado, mas que possam se ocupar de um quantum (Qn) de 

energia específico. Essa facilitação permite que um circuito de neurônios, uma vez ativado, 

possa ser escolhido pela representação (um processo de ocupação dinâmica na qual um grupo 

neuronal se encontra investido), no lugar de outro.  

 
15 Percebe-se como essa compreensão se assemelha às elocubrações psicológicas da sociedade europeia do século 

XIX, berço de Freud, apoiando-se numa compreensão dualista de corpo e alma, herdeira das correntes filosóficas 

mais clássicas. 



 

 

 

47 

A memória faz parte de um sistema dinâmico, uma vez que para ser formada depende 

da ativação diferencial de células nervosas a partir das facilitações geradas pelas barreiras de 

contato. Isso implica dizer que os caminhos formados e escolhidos pela rede neuronal não são 

estáticos, pois variam e se alteram no curso da vida. Em função do presente, as marcas 

mnêmicas deixadas por experiências passadas sofrem reorganizações e mudanças constantes. 

Assim, a memória não é a reprodução idêntica de um traço inalterado, ela é sempre uma 

reconstrução (como explica a teoria da plasticidade cerebral, mais recentemente 

constatada16).  

Para explicar melhor esse processo, Freud separou e nomeou os neurônios em dois 

grupos: os neurônios phi17, encarregados de receber estímulos exógenos (percepção), e 

neurônios psi, receptores dos estímulos internos (memória). Todos esses processos são 

inconscientes e independem do acesso à consciência do sujeito. Até então, Freud se ocupou 

do teorema quantitativo, mas pensar a consciência implica qualidade. Para isso, Freud propõe 

um terceiro sistema neuronal, chamado de ômega. 

Os neurônios ômega, ainda menores que os psi, conseguem diferenciar os estímulos 

recebidos e as excitações associadas aos diferentes órgãos do sentido, só permitindo a 

passagem de períodos específicos. É assim que se torna possível ao aparelho psíquico 

memorizar e distinguir sensações conscientes de qualidade (prazer e desprazer). Com isso, 

segundo Rona (2021), a noção da realidade é posta em jogo, uma vez que a diferença entre 

uma percepção e uma ideia é explicada com a consciência. Os neurônios ômega seriam 

responsáveis por identificar a realidade como tal a partir da estimulação exógena, mostrando 

que a questão da realidade parte da diferenciação entre o que é interno e o que é externo. 

 
16 A potenciação de longa duração (LTP, do inglês, Long Term Potentiation) “é uma forma de neuroplasticidade, 

sendo que a única condição necessária para que ela ocorra é que um segundo estímulo seja aplicado ao neurônio 

quando este ainda se encontra em processo de despolarização” (Bocchi e Viana, 2012, p.485). 
17 Freud utilizou letras do alfabeto, em especial do grego, para representar esses conceitos. Para facilitar a leitura, 

utilizaremos a sua tradução, na qual phi se refere a Ф, psi a Ψ e ômega à ω). 



 

 

 

48 

Explicados esses conceitos-chave, podemos avançar com a experiência de satisfação, 

posteriormente conceituada como princípio do prazer. No início da vida, o infante é 

extremamente dependente. A satisfação de excitações endógenas, como a fome, o frio, a dor, 

só é possível se um segundo indivíduo intervir. A vivência de satisfação primária seria o 

resultado do auxílio desse indivíduo para que o sujeito ainda imaturo conseguisse atender 

suas necessidades18. Essas primeiras experiências de satisfação são a base da memória e da 

constituição do desejo, ocorrendo a partir do sistema psi. 

Nos primeiros estágios da vida, o organismo humano é incapaz de realizar essa ação 

específica. Ela só é possível com uma ajuda externa, quando a atenção de uma pessoa 

experiente é voltada para o bebê por conta da descarga que ocorre via mudanças internas (por 

exemplo, o grito da criança). Esse processo de descarga então adquire uma função secundária 

extremamente importante, a comunicação com outras pessoas, e o desamparo inicial do ser 

humano é a fonte primeva de todos os motivos morais19. 

Por outro lado, a experiência de dor20 coloca em movimento tanto o sistema ômega, 

quanto o sistema psi. Ao contrário da satisfação, a dor produz um forte investimento. O 

sistema neuronal tem a inclinação para fugir da dor, evitando qualquer aumento na 

quantidade de tensão acumulada em Qn, deduzindo-se assim que dor é a interrupção de 

grandes quantidades de Q nos neurônios psi. Todos os órgãos do sentido tendem a causar dor 

caso os estímulos aumentem, mas também, pode haver dor quando quantidades externas de 

estímulo estão baixas. Freud chama de afeto o resultado perceptivo de uma experiência de 

dor. 

 
18 Freud usa como exemplo o bebê humano quando sente fome. O grito seria a primeira comunicação da 

necessidade (a fome), que uma vez atendida pela mãe (um outro), geraria a memória de satisfação, através das 

facilitações neuronais. Outra vez repetida a necessidade, a memória é acionada, gerando o desejo: uma percepção 

alucinada da primeira experiência de necessidade anteriormente satisfeita.  
19 Freud (1985 [1950], p. 379, tradução nossa). 
20 Em Inibição, sintoma e angústia, Freud (1926 [1988b]) faz uma distinção entre os conceitos de dor física e dor 

psíquica, embora ambas sejam de natureza mental e somática. Enquanto na dor física predomina o investimento 

narcísico, voltado para o Eu, na dor psíquica predomina o investimento libidinal do objeto, o seu excesso. Somente 

em Luto e Melancolia, Freud (1917 [1988a]) relaciona a dor com a perda do objeto amado. 



 

 

 

49 

Enquanto a vivência de dor gera os afetos, a vivência de satisfação gera os chamados 

“estados de desejo”. Esses estados são movidos a partir da atração pelo objeto de desejo, com 

a recordação alucinada, já a vivência de dor resultaria na recusa de se manter ocupada da 

recordação indesejada, tratando-se de uma defesa primária. “Um estado de desejo produz 

uma atração positiva pelo objeto desejado ou por sua imagem mnêmica; uma experiência de 

dor resulta em repulsa, uma relutância em manter investida a imagem mnêmica hostil” 

(Freud, 1985 [1950], p. 383, tradução nossa). 

É a partir daí que Freud introduz o conceito de Eu, pois tanto a atração de desejo, 

quanto a defesa primária levam à organização de psi. O Eu é fruto dessa organização, parte 

permanente, parte variável. Sua função principal seria ligar a energia livre do aparelho 

neuronal (Qn) em neurônios vizinhos (inibir processos primários, ocupando-os de processos 

secundários, como as ações do pensamento), evitando assim, desamparo e dor. Logo, é o Eu 

que possibilita que a percepção seja diferenciada da recordação.  

Segundo Rona (2021), é um paradoxo que o Eu se constitua a partir das vivências de 

satisfação e dor, uma vez que o crivo da realidade é ele mesmo quem estabelece. “Vemos 

assim que todas as problemáticas dualidades, eu/outro, sujeito/objeto, dentro/fora, 

interno/externo, fantasia/realidade, cruciais para a psicanálise, orbitam em torno de uma 

problemática espacial” (p. 211). Pensar essa espacialidade nos remete primeiramente a 

existência de uma alteridade. Assim, o objeto de desejo só pode surgir quando há um espaço 

prévio estabelecido a partir do outro. A alteridade antecede a espacialidade.  

A alteridade é crucial para que os processos básicos do aparelho psíquico sejam 

acionados. Segundo Bezerra Júnior (2013), o outro decifra na medida em que acolhe e cuida 

do sujeito humano ainda imaturo, é quem o nomeia, interpreta suas necessidades e as atende 

como demandas. A partir daí, a descarga motora, de ordem somática, ganha um sentido, 

permitindo que esse sujeito adentre uma ordem simbólica que ultrapassa o biológico. 



 

 

 

50 

Seguindo à ação primária da descarga quantitativa, essa comunicação qualitativa, a aquisição 

da linguagem propriamente dita, é a função secundária que possibilita a vida.   

Ao interpretar o grito como um apelo, a mãe refere a experiência da criança ao campo 

semântico e ao universo linguístico nos quais ela própria está tomada, ao campo desejante do 

qual ela já faz parte. Assim, desde o início a existência humana é regida pela presença da 

linguagem, que medeia e modula a relação entre seus impulsos e os objetos para os quais se 

destinam (Bezerra Júnior, 2013, p.80). 

Podemos sintetizar então que, para Freud, o desejo que conduz o sujeito imaturo à 

alucinação da satisfação ou ao desprazer faz parte de um processo primário essencial para a 

constituição do aparelho psíquico. Já os processos secundários seriam aqueles que precisam 

da intervenção do Eu para que sejam devidamente direcionados e investidos. O conceito de 

inibição é então descrito visando explicar como o Eu consegue fazer essa redistribuição da 

quantidade de um neurônio para outro vizinho, reduzindo a quantidade inicialmente 

descarregada e, assim, evitando que antigas trilhas mnêmicas de dor sejam totalmente 

investidas. Assim, a inibição também é uma defesa constituinte.  

Nessas linhas do Projeto, Freud construiu a base do princípio do prazer. O desejo na 

descrição freudiana seria pensado como um aspecto inicialmente somático da vida psíquica 

que adquire um caráter simbólico na medida em que é mediado pelo outro. A realização da 

satisfação por vias de desejo é um processo neuronal básico, uma vez que o princípio do 

prazer busca também evitar o desprazer do acúmulo tensional da quantidade investida pelo 

sistema psi. O Eu surge então, regido pelo princípio da realidade, para assegurar que o 

princípio do prazer funcione, e não para depô-lo. Pois um prazer nunca é de todo 

abandonado, apenas adiado pela promessa de outro em melhores condições de realização, 

como abordaremos no tópico seguinte. 

 



 

 

 

51 

1.2.2 Prazer, narcisismo e a teoria pulsional 

Cabe ressaltar outra contribuição de Freud que retoma os sonhos ao falar da tendência 

do aparelho psíquico à realização de desejos, presente em Formulações sobre os dois 

princípios do funcionamento psíquico, de 1911. Para ele, nos sonhos, “é fácil distinguir a 

tendência principal a que estes processos primários obedecem; ela é designada como 

princípio do prazer-desprazer (ou, mais sinteticamente, princípio do prazer)” (Freud, 2010a 

[1911], p.82). Os processos ligados à realização de desejos inconsciente se empenham em 

aumentar o prazer e diminuir o desprazer (por meio da inibição). Os sonhos seriam a prova 

do poder desse princípio que visa fugir às “impressões penosas” da vida consciente. 

Ele cita nesse texto mais uma vez a teoria de que um sistema de registro, chamado de 

memória, deveria guardar os resultados dessa atividade da consciência. “Com a introdução do 

princípio da realidade, dissociou-se um tipo de atividade de pensamento que permaneceu 

livre do teste da realidade e submetida somente ao princípio do prazer” (Freud, 2010a [1911], 

p. 86). Aqui, relaciona mais diretamente o princípio do prazer, o desejo, e a atividade da 

fantasia, a qual teria início na brincadeira infantil, mais tarde substituída pelo devaneio em 

adultos.  

Como exemplo, recorre aos artistas21 para demonstrar como o sujeito, ao não aceitar a 

renúncia à satisfação pulsional de seus desejos acaba se afastando da realidade, libertando 

seus desejos “mais eróticos e ambiciosos” por vias fantasiosas. Quando transforma essas 

fantasias em obras de arte, por meio do que ele nomeia de “dons especiais”, retorna ao mundo 

da realidade. As obras do artista seriam realidades de outro tipo, valorizadas na medida em 

que contornam o real.  “Assim como o Eu-de-prazer não pode senão desejar, trabalhar pela 

 
21 Freud pontuou inúmeras vezes o privilégio dos artistas de entrarem em contato com as formações do 

inconsciente. Em O Poeta e o Fantasiar, Freud (2015 [1908], p.20) diz que os artistas e poetas são grandes aliados, 

“pois costumam conhecer toda uma vasta gama de coisas entre o céu e a terra com as quais a nossa filosofia ainda 

não nos deixou sonhar”. 



 

 

 

52 

obtenção de prazer e evitar o desprazer, o Eu-realidade necessita apenas buscar o que é útil e 

proteger-se dos danos” (Freud, 2010a [1911], p.86). 

Há nos artistas, em diferentes períodos históricos, uma necessidade de reduzir a arte 

vigente ao nada, ex nihilo, como uma forma de gerar uma nova origem, isto é, destruir a 

representação vigente para então criar outras expressões. Esse movimento de recomeço se 

aproxima da ideia escatológica dos mitos, da criação de um novo mundo a partir da 

destruição do mundo atual. Eliade (2004) cita os artistas modernos que, já tendo destruído o 

cenário anterior, utilizam a arte como uma antecipação do que atingirá a sociedade. Nesse 

aspecto, os artistas são os neuróticos mais elucidados a respeito da própria constituição.  

A teoria das pulsões é então desenvolvida para explicar como esses processos 

primários e secundários são operados e como se relacionam também com a formação dos 

sintomas na neurose. Os textos Introdução ao Narcisismo (1914) e A pulsão e seus destinos 

(1915), seguem parte do raciocínio desenvolvido por Freud desde o Projeto. Ora, cabe ao Eu 

dar conta das realizações de desejo por via do complexo circuito pulsional do aparelho 

psíquico. 

No início do texto, Freud (2010b [1914]) explica como a libido do Eu está relacionada 

com a libido de objeto. Os investimentos objetais empobrecem o quantum energético 

destinado ao Eu. Essa relação se torna evidente em relações amorosas. Ele conclui que no 

estado inicial do narcisismo as energias psíquicas estão todas voltadas para si (autoerotismo), 

apenas com a presença do outro, a libido pode ser nomeada como uma energia sexual distinta 

das pulsões do Eu, diferenciando-se em pulsões de objeto. A alteridade que instaura a 

linguagem parte da ordem dual dos sexos.  

Entre os pontos que ele pensa para realizar essa diferenciação original entre 

narcisismo e autoerotismo, a partir da primeira hipótese que separava a libido sexual de uma 

libido não sexual das pulsões do Eu, está a dupla existência do sujeito, como fim em si 



 

 

 

53 

mesmo (interno) e como elo de uma corrente (externo). Ele ainda ambicionava que essas 

concepções provisórias em psicologia pudessem ser um dia alicerçadas no organismo, como 

no Projeto, relacionando forças psíquicas com substâncias químicas. Mas distingue que a 

teoria das pulsões apresentada então não é de ordem biológica e sim psicológica.  

O sono seria uma atividade do Eu que implica retração narcísica, um investimento 

libidinal no desejo de dormir. Assim como o sono, a doença, a hipocondria, seriam exemplos 

do egoísmo narcísico. Freud então se pergunta de onde viria a necessidade psíquica de 

ultrapassar essas fronteiras narcísicas e se investir em objetos. A resposta seria evitar o 

desprazer que o aumento da tensão libidinal costuma gerar. Para Freud (2010b [1914], p. 20), 

“Um forte egoísmo protege contra o adoecimento, mas afinal é preciso começar a amar, para 

não adoecer, e é inevitável adoecer, quando, devido à frustração, não se pode amar”. 

No início da vida não existe a diferença de investimento libidinal entre o Eu e os 

objetos. Essa diferença só acontece quando, posteriormente, a ligação da libido a objetos 

irreais conduz ao seu represamento. É a escolha do objeto amoroso que permite à libido um 

fluxo corrente e movimento à vida. Assim, percebe-se que aqueles primeiros investimentos 

psíquicos, antes mesmo que o Eu exista para orientá-los, isto é, as leituras que os pais fazem 

dos filhos quando o grito é tudo o que conseguem exprimir, instauram uma rede mnêmica (ou 

associativa) muito particular a cada um. 

No ponto mais delicado do sistema narcísico, a imortalidade do Eu, tão duramente 

acossada pela realidade, a segurança é obtida refugiando-se na criança. O amor dos 

pais, comovente e no fundo tão infantil, não é outra coisa senão o narcisismo dos pais 

renascido, que na sua transformação em amor objetal revela inconfundivelmente a sua 

natureza de outrora (Freud, 2010b [1914], pp. 25-26). 

 É o amor quem permite esse acontecimento, em toda sua dualidade de amar e ser 

amado. O desejo de imortalidade, outrora percebido pelos filósofos conforme vimos no 



 

 

 

54 

tópico anterior, também é reconhecido por Freud como um dos motores que levam os pais a 

amarem os filhos. Esses circuitos pulsionais são permeados por desejos, impressões, retornos 

e reconstruções. Para manter-se como objeto de amor dos pais, no princípio da existência, 

uma questão de tudo ou nada (vida ou morte), as pulsões libidinais do infante sofrem o 

destino da “repressão patogênica”, quando entram em conflito com os ideais morais e 

culturais. 

 Freud coloca a formação do ideal como uma condição para a repressão, a partir do Eu. 

Esses ideais são herdados e aprendidos com a família, a sociedade, a cultura onde cada um se 

insere. Aquele amor primevo dos pais pelo bebê se transforma em ideal do Eu no curso de 

sua história. Há uma evidente alienação ao outro na relação amorosa. Assim, Freud conclui 

que uma parte desse amor-próprio é primária, um resto do narcisismo primitivo, outra parte é 

fruto do ideal do Eu quando atendido (“onipotência confirmada pela experiência”), e a 

terceira, com a satisfação da libido que retorna nas relações objetais (Freud, 1914/2010b, 

p.33). 

 Toda a constituição psíquica do sujeito e as renúncias pulsionais que opera ao longo 

da vida fazem parte dessa complexa rede de significações e experiências. São fundamentais 

para os laços sociais, a civilização e a cultura. O sujeito ama a partir dos tipos narcísicos de 

objeto que escolhe desde o princípio da vida. Ama o que perdeu ou o que jamais teve: a falta 

mobiliza o ideal do Eu. Para Freud, a busca pela falta que complementa esse ideal, oriundo 

das primeiras relações objetais, é a “cura pelo amor”, muitas vezes preferível ao sujeito à cura 

analítica.  

 Então podemos retomar o que Freud postulou sobre desejo e necessidade para 

compreender melhor o destino desses investimentos pulsionais a partir do texto seguinte. Em 

As pulsões e seus destinos, Freud (2010c [1915]) relaciona o conceito de pulsão ao de 

estímulo, “a pulsão seria um estímulo para a psique”, mas diferencia pulsão de estímulos 



 

 

 

55 

fisiológicos. Uma “necessidade” seria uma denominação melhor para o estímulo psíquico, 

sendo que a satisfação é o que supre tal necessidade. A percepção da satisfação é endógena, 

ocorre a partir de uma mudança na fonte interior do estímulo, mas cuja mudança só pode ser 

realizada a partir de uma resposta exterior. Dito isso, o conceito de pulsão estaria numa zona 

limite entre o somático e o psíquico, sendo sua origem endógena. 

Toda pulsão possui algumas características básicas, que Freud descreve como 

impulso, meta, objeto e fonte. O impulso seria o seu motor, a meta sua satisfação, sempre 

alcançada com a supressão da fonte do estímulo, o objeto é a via pela qual a satisfação pode 

ser alcançada; e a fonte é somática. Ele as divide em dois grupos primordiais: pulsões do Eu 

(ainda pensadas como autoconservação) e pulsões sexuais.  

Retorna ao amor, conceituando-o como a relação do Eu com as suas fontes de prazer. 

O desejo seria a percepção gerada a partir dessas primeiras experiências amorosas do sujeito, 

em especial a de falta. O primeiro objeto de amor seria essencialmente narcísico; o Eu 

amando apenas a si mesmo. Mas para não adoecer, como descreveu anteriormente, o Eu 

aprende a compartilhar de seu narcisismo com o mundo externo.  

Desejar implica em ir além de si mesmo. Resumindo, Freud admite que os destinos 

pulsionais partem das grandes polaridades da vida psíquica. Enumera então as três principais: 

a atividade-passividade como biológica, a relação do Eu com o mundo exterior como a real, e 

a do princípio do prazer-desprazer como econômica. No tópico seguinte, avançamos um 

pouco mais sobre a teoria das pulsões. 

 

1.2.3 Além do prazer: o desejo (i)mortal 

Até então percebemos que a compreensão do aparelho psíquico e seus componentes 

estão diretamente ligadas as necessidades do sujeito em sua relação com a dualidade do 

mundo interno e externo. Não há necessidade que possa ser satisfeita apenas internamente, 



 

 

 

56 

assim como não há movimento desejoso sem um laço estabelecido com a vida e suas pulsões, 

que geram um constante movimento visando sua satisfação. Mas a vida implica em morte; 

esse retorno, os filósofos fizeram antes de Freud. Desejo e imortalidade. Desejo de morte e de 

eternidade?22 

 Apenas em 1920, Freud nomeia outro aspecto da pulsão que já descrevia e percebia há 

muito tempo, mas ainda não havia articulado de forma tão clara: a tendência ao retorno 

original, à cessação dos estímulos: a pulsão de morte. Um texto emblemático e controverso, 

não muito bem recebido, “Além do princípio do prazer”, acrescenta à teoria pulsional a 

dualidade “vida e morte” como tendências de criação e destruição; ligação e desligamento; 

que todo o aparelho psíquico possui desde suas origens.  

 Freud nunca abandonou a teoria dos sonhos para falar sobre o desejo e os processos 

inconsciente do aparelho psíquico. Na vida onírica residem os segredos da humanidade. É 

com eles também que o autor reformula a teoria sobre o princípio do prazer e os processos 

mentais que geram desprazer e a contradizem. Os sonhos presentes na neurose traumática, 

por exemplo, têm um caráter de repetição da experiência de terror. Essas fixações ao trauma 

são descritas na neurose de guerra. Mas ele vai além, retomando os conceitos de repetição tão 

importantes à experiencia analítica. 

Sabe-se que uma experiência que gera desprazer para um sistema psíquico, pode gerar 

prazer em outro, esse princípio está na base da compreensão da formação sintomática na 

neurose, mas não é suficiente para explicar, todavia, por que a forte tendência ao princípio do 

prazer parece não funcionar em alguns outros casos. Há situações que a compulsão à 

repetição de vivências desprazerosas não geram prazer, nem mesmo no passado geraram.  

 
22 “Não é de nosso interesse investigar em que medida, estabelecendo o princípio do prazer, nos aproximamos ou 

afiliamos a um sistema filosófico particular, historicamente assentado” (Freud, 2010d [1920], p.120). 



 

 

 

57 

De forma muito didática, Freud exemplifica com o jogo do carretel (o fort-da), o 

movimento de retorno presente na brincadeira infantil que possibilita a elaboração criativa 

diante da falta. Seu neto brincava, na ausência da mãe, insistentemente com um carretel, que 

jogava ao longe, fazendo-o desaparecer de sua vista, dizendo “fort”, em seguida, trazendo-o 

de volta, com o “da”. A alternância, simbolizando o movimento de presença e ausência da 

mãe, seria uma conquista cultural para o menino. Ao permitir que a criança saia de uma 

posição passiva, revivendo a situação que gera desprazer através do jogo, mas agora de modo 

ativo, algo além do princípio do prazer pode ser vislumbrado.  

A partir de exemplos do próprio processo analítico, percebidos a partir da 

transferência, Freud supõe que a compulsão à repetição é uma tendência do aparelho psíquico 

que sobrepõe o princípio do prazer. O retorno do recalcado estaria ligado justamente a essa 

tendência, assim como os sonhos neuróticos que revivem experiências traumáticas. Então, os 

sonhos não se acham apenas a serviço da realização de desejos, ligada à experiência de 

satisfação, contribuindo para uma tarefa ainda mais antiga. “Eles obedecem antes à 

compulsão de repetição, que na análise, de fato, é favorecida pelo desejo (encorajado pela 

‘sugestão’) de evocar o que foi esquecido e reprimido” (2010d [1920], p.144). 

É no mínimo curioso que Freud nomeie de “demoníaco” o caráter impulsivo das 

primeiras atividades psíquicas infantis que estão além do princípio do prazer. Foi um termo 

bem próximo a esse, o daemon, que Sócrates também utilizou para falar de Eros e psiquê. O 

amor, segundo a metafísica de Platão (2012a), filósofo também citado por Freud mais a frente 

no texto, seria uma espécie de gênio, um dáimon, que permite à alma o retorno às suas 

origens divinas através do impulso ao seu aperfeiçoamento.  

 Há um misto de psicologia, metafísica, mas também de biologia na forma que Freud 

pensa as pulsões. Para ele, a pulsão seria um impulso presente em todo organismo vivo, que 

busca recuperar um estado anterior, quando esse ser vivo precisou abandonar, por influências 



 

 

 

58 

externas, a inércia – ou elasticidade – da vida orgânica. Partindo do pressuposto de que se 

“todo ser vivo morre por razões internas, retorna ao estado inorgânico, então só podemos 

dizer que o objetivo de toda vida é a morte, e, retrospectivamente, que o inanimado existia 

antes que o vivente” (Freud, 2010d [1920], p.149). 

 Assim, a primeira tensão manifestada em vida, procurando anular a si mesma, seria a 

pulsão de morte, o retorno a um estado inanimado ou inorgânico. Então as pulsões do Eu, 

anteriormente associadas a um princípio de autoconservação, são reformuladas. Freud 

acrescenta que não basta morrer, todo organismo visa fazê-lo ao seu próprio modo. Ora, as 

pulsões que guardam a vida, também o fazem com a morte.  Rompendo com a filosofia de 

aperfeiçoamento, o esforço de Eros seria reunir as partículas orgânicas em unidades cada vez 

maiores, ligações vitais ao organismo e ao sujeito.  

 Por sua vez, as pulsões sexuais perseguem a “fusão de suas células germinativas 

diferenciadas de certa maneira”. É com a reprodução que a função sexual pode prolongar a 

vida e “dar-lhe aparência de imortalidade”. Com isso, Freud (2010d [1920]) tenta transpor a 

teoria da libido ao aspecto fisiológico do funcionamento celular. Seriam as pulsões sexuais 

responsáveis por neutralizar em cada célula os processos desencadeados pelas pulsões de 

morte. Enfim, admite que a diferença entre essas duas tendências pulsionais não pode mais 

ser considerada qualitativa, e sim topológica.  

A concepção dualista anterior sobre as pulsões segue dual, mas não mais pensada com 

a oposição das pulsões do Eu e as pulsões sexuais; todas seriam pulsões de vida ou de morte. 

“A espacialidade pensada a partir da pulsão de morte exige preliminarmente a alteridade. Ou, 

alternativamente, que é o outro que cria o exterior da pulsão de morte, sem que, no entanto, 

possa-se falar de um anterior a essa criação” (Rona, 2021, p.208). 

Freud evidencia que também na clínica psicanalítica, os principais conflitos 

vivenciados com a neurose de transferência são resultantes de conflitos entre o Eu e a libido 



 

 

 

59 

investida nos objetos. Mas coloca como maior indicativo da existência da pulsão de morte a 

tendência anteriormente citada de que há um esforço em toda atividade psíquica que visa 

“diminuir, manter constante ou eliminar” qualquer tensão interna dos estímulos. Cita, como 

exemplo, também duas concepções herdeiras da filosofia, o princípio do Nirvana, e o mito de 

Aristófanes, narrado por Platão em O Banquete.  

Conforme o tópico anterior recontou, o mito apresenta a origem dos órgãos sexuais e 

da vida sexual reprodutiva nos humanos. A busca amorosa pelos sexos seria uma alusão ao 

retorno a um estado anterior, de completude, quando os andrógenos possuíam em si ambos os 

gêneros. Freud lê nesse mito a origem das pulsões sexuais e da variação relativa ao objeto, 

perguntando-se: “Devemos seguir a deixa do filósofo-poeta e arriscar a suposição de que a 

substância viva, ao ser animada, foi desmembrada em pequenas partículas que desde então 

buscam reunir-se de novo mediante as pulsões sexuais?” (Freud, /2010d [1920], p. 167).  

A caraterística universal das pulsões, a busca pelo retorno a um estado anterior, seria 

então independente do princípio do prazer, e igualmente anterior ao Eu. A compulsão à 

repetição, associada à pulsão de morte, é também muito próxima do conceito de Eros 

segundo a filosofia clássica nos mostrou. Por isso o Eu se volta aos objetos na dualidade da 

relação amorosa.  

A teoria das pulsões (em seu duplo aspecto de Eros e Tânatos) se aproxima da 

concepção filosófica de desejo, com Eros, como o motor da alma em busca da imortalidade, 

essencialmente perdida, mas a abandona ao não se fixar em um sentido metafísico e religioso 

da morte. O amor seria o motor da alma em busca das asas perdidas com as necessidades 

somáticas, tão limitantes, mas emprestando o poema citado por Freud23, talvez nos caiba 

alcançar mancando, e não voando, a saída criativa para essas questões.  

 
23 Últimos versos do poema Die beiden Gulden, de Friedrich Rückert, que Freud mencionou como “aquilo a que 

não podemos chegar voando, temos de alcançar mancando... mancar não é pecado”. 



 

 

 

60 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO II – DESEJO DE DESEJAR 

 

 

 

  



 

 

 

61 

2.1 O Desejo em Lacan 

 

 

O desejo como enigma, como motor psíquico ou como causa na vida do sujeito do 

inconsciente tem sido elucidado por Lacan desde o início de sua obra, e encontramos 

considerações sobre o desejo em todos os seus seminários, seja direta ou indiretamente, o que 

torna a tarefa de falar de desejo em Lacan um árduo desafio. Sem pretender esgotar as 

contribuições sobre o desejo em Lacan, retomamos o caminho que o autor levou ao longo de 

seus primeiros seminários até a construção de seu famoso Grafo do Desejo, no qual, a partir 

do Seminário V, As formações do Inconsciente e do Seminário VI, O desejo e a sua 

Interpretação, formaliza a sua estrutura na constituição subjetiva do ser na linguagem. 

Não tomando o desejo como um conceito, pois uma vez articulado com o inconsciente 

estruturado como linguagem, como sugerido por Lacan, ao dizer que a perspectiva analítica 

seria o fracasso do conceito, não é o gênero e nem a classe que nos permite apreender as suas 

propriedades. Ou seja, não é possível uma apreensão conceitual daquilo que é marcado pela 

singularidade de cada sujeito; a investigação prescinde do um a um de uma análise (Lacan, 

1999 [1957-58]). Como então investigar a experiência analítica? Seria possível uma estrutura, 

não conceitual, que apreendesse um modo de constituição psíquico sem, com isso, determinar 

as experiências? 

Avançando sobre o impasse biologicista do paradigma freudiano e as críticas de que a 

psicanálise seria equiparável a uma metafísica da personalidade ou a uma filosofia, Lacan, 

inicialmente influenciado pelo estruturalismo de Lévi-Strauss, e pelos linguistas Saussure e 

Jakobson, propõe a leitura do inconsciente estruturado como uma linguagem – o que 

investigaremos a seguir. Lacan parte do princípio de que o eixo de uma análise deveria ser o 

sujeito do inconsciente e não o Eu, e que aquilo o que fundamenta o sujeito é o desejo. Por 

isso a importância desse fundamento na clínica psicanalítica.  



 

 

 

62 

Para responder a esses impasses, Lacan se utilizou da matemática a partir de seus 

elementos que correspondem ao funcionamento das estruturas espaciais, uma vez que desde 

Freud o inconsciente era concebido em aspectos tópicos. Antes de adentrar no uso do Grafo 

para elucidar o Desejo, retomemos alguns aspectos cruciais no uso desses instrumentos por 

Lacan. 

 

2.1.1 O uso da Topologia e dos Grafos em Lacan 

 

Com a matemática, em especial a topologia, Lacan desenvolve um método que 

possibilita a articulação entre a teoria e a prática clínica, visando solucionar um problema, 

articulado desde Freud, ante a insuficiência do modelo tópico, econômico, dinâmico e 

genético da metapsicologia. Partindo da tópica freudiana para a metodologia topológica, 

Lacan propõe a sistematização de uma lógica entre as relações espaciais do aparelho 

psíquico, relê o ponto de vista dinâmico a partir da dialética, uma forma de lógica com forte 

influência hegeliana, e renuncia à tentativa de explicar o psíquico por meio de uma psicologia 

do desenvolvimento, sem negar, contudo, os fenômenos biológicos da espécie.  

A topologia foi inicialmente empregada pelo matemático e filósofo Leibniz, em 1679, 

na observação de objetos geométricos, na época nomeada por ele como análise ou geometria 

da situação. É um ramo da matemática destinado ao estudo dos tipos e propriedades de 

superfícies e espaços, a partir de suas deformações, torções e alongamentos, conhecida como 

geometria de borracha, pois ainda que se alterem as formas, a estrutura é mantida. É nomeada 

como topologia apenas após os estudos de Euler, Gauss e Listing, sendo o último quem 

assinala a preferência pelo termo, propondo que seja “o estudo das relações nodais 

concernentes às formações espaciais ou das leis que regem a conexão... fazendo abstração de 

toda relação de medida e dimensão” (Amster, 2015, p. 16).  



 

 

 

63 

Lacan se interessou pela topologia desde os primórdios de seu ensino, com o 

desenvolvimento de grafos e redes ainda em seus primeiros seminários. Mas conforme 

Amster (2015), é apenas a partir do Seminário IX, A Identificação, ainda não traduzido 

oficialmente no Brasil, que a topologia assume um lugar central em seus estudos, com a 

descrição de algumas superfícies elementares, sendo estas o Toro, o Crosscap, a Fita ou 

Banda de Moebius e a Garrafa de Klein.  

Há uma continuidade na obra de Lacan, ainda que controversa, mesmo após alguns 

giros topológicos com o Seminário XX, Mais Ainda, onde apresenta as fórmulas da sexuação, 

e com os seminários seguintes, a partir de quando Lacan avança sobre a teoria dos nós, 

popularizando-se após esse período o emprego desta com o nó borromeano. No presente 

capítulo vamos nos debruçar sobre o Grafo do Desejo, sendo os grafos a primeira entrada 

sistemática da topologia na psicanálise. Mas para compreender melhor o uso dos grafos, é 

necessário partir da leitura que Lacan faz da estrutura do inconsciente por essa mesma via.  

Segundo Eidelsztein (2020), a estrutura do nó borromeano, pela via do Real, 

Simbólico e Imaginário, é o próprio fundamento da prática analítica lacaniana. A teoria, a 

prática clínica e a direção do tratamento seriam regidas pela estrutura do RSI, sendo esta 

quem articula todo o inconsciente, correspondente à primeira tópica de Freud (organizada em 

inconsciente, pré-consciente e consciente). Esse uso da topologia para pensar o inconsciente a 

partir das relações entre Real, Simbólico, e Imaginário leva em consideração, ao menos, 

cinco dimensões. 

A primeira dimensão é o fato de que a forma não é determinante sobre a estrutura, por 

isso o nome “geometria da borracha”, o que permite dizer que as estruturas clínicas pensadas 

a partir de Lacan não são diagnosticadas a partir das aparências imaginárias. Assim, o lugar 

que ocupa o analista é esvaziado, este faz semblante, não espelho. A segunda diz respeito à 

função das medidas, pois as definições de tamanho e de distância não são consideradas. A 



 

 

 

64 

lógica aplicada sobre o tempo e espaço, em psicanálise, é de outra ordem. A terceira 

dimensão opera sobre a relação entre interior e exterior que também se distingue da aplicação 

convencional, na qual a separação é presumida (Eidelsztein, 2020). Há uma continuidade 

entre a divisão “dentro e fora”, como na banda de Moebius.  

A relação de sujeito/objeto subvertida seria a quarta dimensão, pois partindo da 

oposição da res extensa (a coisa extensa) e a res cogitans (a coisa pensante) cartesiana se 

chega a uma compreensão tridimensional da coisa extensa, e à ausência de dimensão da 

substância pensante, pois na clínica trabalhamos com a substância gozante, como se o saber 

não ocupasse lugar, e se na topologia se trabalha com a superfície bidimensional dos objetos, 

presume-se que nem todos sejam tridimensionais como propõe a noção da res extensa. Nesse 

mesmo caráter, estariam o sujeito e o objeto a, ainda que na clínica trabalhemos com a 

tentativa do sujeito de encontrar esse objeto enquanto tridimensional, sua estrutura é outra 

(Eidelsztein, 2020).  

Por fim, a quinta dimensão fala da operação topológica com invariantes, nas quais os 

invariantes são as propriedades estruturais. O maior exemplo dessa aplicação seria o próprio 

inconsciente em sua estrutura linguageira, algo invariante em todos os sujeitos (Eidelsztein, 

2020). É essa última dimensão que permite utilizarmos da topologia das estruturas em cada 

caso clínico, considerando suas particularidades, assim como na análise on-line. Nesse 

aspecto, o Grafo do Desejo pode ser compreendido considerando essas dimensões e utilizado 

como instrumento para a prática clínica.  

Conforme Eidelsztein (2020), é com a noção de letra introduzida em “A Carta 

Roubada” e concluída em “Subversão do sujeito”, que Lacan diferencia o significante 

linguístico da letra na psicanálise, propondo com o Grafo que, diferentemente do significante, 

que escutamos, a letra precisa ser lida. Nesse ponto retornamos a Freud, quando no capítulo 



 

 

 

65 

anterior falamos do Projeto, articulando a rede neuronal com os traços mnêmicos e, 

posteriormente, com as representações do inconsciente.  

Se, para os matemáticos, “grafo” e “rede” são sinônimos, e em Lacan, a partir da 

linguística, emprestando o termo significante para designar aquilo que em Freud seriam as 

representações, a estrutura proposta por Freud do aparelho de memória para designar o 

inconsciente e exemplificar a constituição do desejo, a partir da necessidade, não poderia 

também ser intuída matematicamente? Nessa leitura, Eidelsztein (2020), propõe que o 

primeiro eu, apresentado por Freud no Projeto é também uma rede de representações, assim 

como no Grafo. Ou seja, Lacan também encontra o sujeito, assim como Freud, em uma rede 

de significantes.  

Na teoria dos grafos, chamam-se os pontos de vértices e as linhas de arestas. Um 

grafo ou uma rede equivale a um trio composto por vértice, arestas e função, de modo que a 

cada aresta corresponda dois pontos, da mesma maneira que a função que os conecta. Uma 

aresta que se inicia e termina do mesmo vértice é chamada de bucle. Uma série de arestas, 

pensada em cadeia, na qual cada uma incide sobre a vértice seguinte, possui, por exemplo, a 

mesma estrutura da cadeia significante. Segundo a matemática, o Grafo do Desejo, conforme 

a Figura 1, trata-se de um grafo orientado, sem bucles, e planar (Eidelsztein, 2018).  

Figura 1  

Esquema do Grafo do Desejo e sua versão geometrizada 

 



 

 

 

66 

Nota. Adaptado de Eidelsztein (2018, p. 126). 

Segundo Eidelsztein (2020), o Grafo do Desejo é um dispositivo não planar, que nos 

apresenta um sujeito bidimensional, feito para trabalhar na dimensão espacial do objeto a. 

Topologicamente, o objeto a ocupa o mesmo lugar de incógnita que a letra x na matemática. 

Assim, esse objeto nomeia algo da ordem do impossível de se nomear. Há pelo menos três 

dimensões fundamentais do objeto a: a espacial, a temporal e a lógica.  

A res cogitans, conforme visto anteriormente, pode ser trabalhada como cadeia 

significante, e a res extensa, como corpo, ambas compondo a dimensão espacial do objeto a. 

A dimensão temporal diz respeito a passagem do tempo e sua incidência sobre a matéria em 

caráter transformativo, como testemunhamos da infância à velhice. Já a dimensão lógica 

requer uma lógica modal para ser concebida, isto é, tomando o objeto a como impossível.  

A noção de cadeia significante em Lacan, apoiada topologicamente, difere da noção 

matemática geral, definindo-se como anéis cujo colar se fecha no anel de outro colar feito de 

anéis. O anel se refere à superfície topológica do toro, uma superfície sem furos, e a 

expressão “se fecha” ou “se sela” diz respeito às propriedades do toro, como aquele que se 

fecha e se marca quando abraçado a outro toro. A proposta de Lacan de que o sujeito tem a 

mesma estrutura que um grafo faz referência a uma interpretação do Ich, em Freud, como 

uma rede bidimensional de neurônios. “Onde isso era, o sujeito deve advir”. O sujeito, o eu e 

o Outro não são equivalentes nem em Freud, nem em Lacan (Eidelsztein, 2020).  

Figura 2 

Esquema do Grafo do Desejo e sua relação com o oito interior 

 



 

 

 

67 

 

Nota. Adaptado de Eidelsztein (2020, pp. 41-42). 

 O oito interior é apresentado como solução topológica para as arestas do Grafo, na 

qual redobra-se um círculo sobre o outro, conforme o esquema acima. Trata-se de uma 

solução contínua. Com isso, a noção de inconsciente e de sujeito dividido na psicanálise se 

fundamentam. O Grafo do Desejo não se dobra sobre si mesmo, com o oito interior, 

evidenciando o furo no âmago de sua estrutura, o que equivale espacialmente com o objeto 

a.  

O Eu, por sua vez, marcado como unidade por excelência desde “Introdução ao 

Narcisismo”, de Freud, trata-se do Eu imaginário. O Eu que se divide é o mesmo da rede de 

neurônios, isto é, o sujeito dividido continuamente. A solução apresentada pelo oito interior, 

assim, coloca em relação os quatro vértices na série de letras: “S(Ⱥ)”, “($◊D)”, “A” e “s(A)”,  

com os quatro termos: significante, voz, jouissance e castração (Eidelsztein, 2020). A partir 

do exposto, sigamos adiante com a construção do Grafo segundo as coordenadas de Lacan. 

 

2.1.2 O Grafo do Desejo 

 

Antes de adentrarmos na construção do Grafo propriamente, faz-se também 

importante retroceder alguns anos nas elocubrações de Lacan a respeito do desejo, pois uma 

vez que o Grafo, enquanto rede de representações, articula inúmeros aspectos da constituição 

psíquica do sujeito, é fundamental retomarmos as releituras que Lacan faz da obra freudiana, 



 

 

 

68 

em especial a do mito edipiano. Vários elementos se desenvolvem a partir disso para 

pensarmos o Outro como tesouro dos significantes e a relação que estabelece com a função 

materna, assim como a Lei e o Nome-do-Pai para furar esse Outro e, na primazia do desejo 

como objeto de desejo do Outro, endereçando a vida pulsional do sujeito para além do 

circuito gozoso da demanda.  

Em seu seminário sobre as psicoses, Lacan (1988 [1955-56], p.50) diferencia o mundo 

humano do mundo animal a partir da relação que o sujeito estabelece com seus objetos na 

linguagem, em especial seus objetos de desejo. Pois partindo do princípio de sua constituição, 

o sujeito alienado ao Outro é uma “coleção incoerente de desejos”, e por se constituir a partir 

de uma unidade que provém desse outro, sua máxima “o objeto de interesse humano é o 

objeto do desejo do outro”, se sustenta. É preciso retornar à concepção do sujeito em sua 

relação com o outro materno, que antecede a triangulação edípica, para pensar à construção 

da fantasia e do desejo, ambos articulados na saída pela neurose.  

No seminário seguinte, sobre as relações objetais, Lacan relaciona o desejo com o 

fetiche na perversão. Parte do pensamento freudiano para propor o desejo não apenas como 

aquilo o que lidamos cotidianamente na clínica, o pano de fundo das fantasias e dos sintomas, 

mas como presente no próprio paradoxo das relações objetais, sendo esse o caso do desejo 

perverso (Lacan, 1995 [1956-57], p.167). Nessa relação, o fetiche, como um véu que visa 

tamponar a falta, apresenta-se como o suporte de um desejo perverso, para além do objeto, 

uma figuração.  

Essa associação foi importante na posterior construção do Grafo, pois é a partir da 

relação do desejo com a falta, nas elocubrações sobre o fetiche, que Lacan chegou no conto 

de Cazotte (2014 [1772]), “Le diable amoureux suivi de Aventure du pèrlerin”, três anos 

antes do seminário sobre as relações objetais. No conto, Alvare, capitão da guarda do Rei, é 

levado, após uma conversa com amigos sobre a cabala e cabalistas, e um desafio proposto por 



 

 

 

69 

Soberano, suposto praticante, a evocar e conversar com o diabo nas ruínas de Portici, em 

Nápoles. “O hediondo fantasma abre a goela e, com a voz que combina com o resto da 

aparição, responde: Che vuoi?” (Cazotte, 2014 [1772], p.18).  

Para Lacan (1995 [1956-57]), a pergunta do diabo em sua aparição é a demonstração 

da função do Supereu, mas o mais interessante se sucede nas transformações que o diabo 

assume ao longo do conto, de cachorrinho, a um belo rapaz, depois em uma dama, até por fim 

se tornar uma mescla ambígua dos últimos dois, chamada Biondetta, que realiza todos os 

desejos de Alvare, em uma atmosfera claramente fantasiosa e arriscada. Qual seria o engodo? 

A miragem se dissolve no final do conto com o retorno do narrador ao castelo de sua mãe.   

Ora, fetiche é um termo que provém do português factiso, que no século XV servia 

para designar figuras sagradas e objetos com poderes espirituais, anteriormente a isso já 

descrito como algo relacionado ao campo religioso (Ferraz, 2006). Só depois foi empregado 

por Charles de Brosses, em 1756, para descrever a adoração a animais, plantas, pedras ou 

artefatos, aproximando-se dos outros sentidos atribuídos hoje. O campo do fetiche em sua 

origem nos remete ao factício, o falso, corroborando com a interpretação de Lacan, a partir do 

conto, que a figura de Biondetta, como o fetiche, à miragem do feitiço, encarna a 

representação do falo, aquilo que falta ao outro materno, sua “Vorstellung” (Lacan, 1995 

[1956-57], p.172). 

Como nas sucessivas transformações do diabo no conto, o deslizamento metonímico 

da cadeia significante exemplifica no Seminário IV que o objeto só existe na relação do 

desejo como objeto do desejo do outro. Em sua origem, o desejo se constitui a partir de outra 

coisa, pois é sempre direcionado à falta fundamental do sujeito na linguagem, falta que é 

representada também pela impossibilidade que o Outro materno assuma esse lugar totalizante 

na fantasia do ser falante.  



 

 

 

70 

Na abertura do seminário seguinte, quando Lacan (1999 [1957-58], p.16) começa a 

designar a função do objeto a, ainda que não tão claramente articulada com a construção do 

Grafo do Desejo, retoma com Freud a importância do objeto perdido, uma vez que “sendo o 

desejo sempre um desejo de Outra coisa - muito precisamente, daquilo que falta, a, o objeto 

perdido primordialmente, na medida em que Freud mostra-o sempre por ser reencontrado”.  

A estrutura dos desejos em Freud, demonstrada no capítulo anterior, é determinada 

para além das necessidades. Se no primeiro traço mnêmico de satisfação, a partir da falta, 

nasce o desejo, fantasiado pela lembrança, toda a necessidade se torna uma miscelânea 

fragmentada de experiências. Lacan parte desse pressuposto para colocar o desejo como um 

objeto de troca, “toda sorte de intermediários” (1999 [1957-58], p.71) que possam levar à 

recusa do processo da demanda.   

É na aproximação do significante com a economia do desejo que a importância da 

linguagem e da fala é articulada com o papel do significante na constituição da significação, 

levando em conta o texto da Lei. Lacan parte do mito de Édipo e de sua leitura do pai 

simbólico enquanto “Nome-do-Pai” para explicar o que autoriza o texto da Lei estar no nível 

do significante, sendo este também o que a promulga. “Esse é o Outro no Outro” (1999 

[1957-58], p.152). O espaço do significante, espaço do inconsciente, é tipográfico, como a 

letra, correspondendo à topologia. É justamente o significante do Nome-do-Pai, como aquele 

que interdita a totalidade materna, que funda essa lei. Exemplifica-se a essência da metáfora 

paterna a seguir: 

Figura 3 

Triângulo da metáfora paterna 



 

 

 

71 

 

Nota. Adaptado de Lacan (1999 [1957-58], p.163). 

A partir disso, apresenta-se o Esquema L como a articulação do triângulo edipiano. 

“Tudo o que se realiza no S, sujeito, depende do que se coloca de significantes no A. Se o A é 

realmente o lugar do significante, ele mesmo tem que trazer algum reflexo do significante 

essencial que lhes represento aí nesse zigue-zague, e que chamei, em outro lugar, em meu 

artigo sobre A carta roubada, de esquema L” (Lacan, 1999 [1957-58], p.165). 

Figura 4 

O Esquema L 

 

Nota. Três dos quatro pontos cardiais do esquema são dados pelos três termos subjetivos do complexo de Édipo 

como vértices do triângulo (criança, mãe e pai). Adaptado de Lacan (1999 [1957-58], p.163). 

 Nesse aspecto, a leitura do mito de Édipo como uma narrativa individual na neurose é 

diretamente articulada à escolha dos objetos, sempre metonímicos, que representam o desejo. 

Inicialmente o inconsciente revela que há sexualidade infantil, que a criança destina seus 

desejos primevos para a mãe e, então, os recalca. Lacan (1999 [1957-58], p.167) coloca que a 

amnésia infantil é a revelação do inconsciente como tal.   



 

 

 

72 

No complexo de Édipo proposto por Freud, o Supereu, instância responsável por esse 

recalcamento, é de origem paterna, mas Lacan se pergunta se essa origem seria 

exclusivamente paterna. Para respondê-la, retoma a noção de retroação, imprescindível para 

pensar a estrutura do Grafo, da Nachtriiglichkeit do Édipo. Como explicar a origem das 

neuroses sem Édipo, da psicose ou da perversão? O campo pré-edipiano se apresentou como 

fundamental para esclarecer o desenvolvimento do sujeito, historicamente girando em torno 

de sua relação com o Supereu, com a realidade e com o Ideal do Eu (Lacan, 1999 [1957-58]).  

 Conceber o pai de maneira simbólica é colocá-lo ao nível do significante, fazendo 

deste uma metáfora. Para Lacan, “o pai é um significante que substitui um outro significante” 

(Lacan, 1999 [1957-58], p. 180), e nisso reside todo o pilar de sua participação no mito 

edipiano. É justamente o significante materno que o pai vem substituir. Metaforicamente, 

apodera-se do objeto de desejo da mãe, representando pelo significante paterno, assumindo a 

forma do falo. Daí a máxima de Lacan, “assim que chega a algum lugar, o homem constrói 

uma prisão e um bordel, ou seja, o lugar onde está verdadeiramente o desejo” (Lacan, 1999 

[1957-58], p. 183), sempre à espera de seu encontro impossível.  

 Uma vez então instituída essa ordem simbólica, o Nome-do-Pai enquanto função é 

definido. As significações a partir disso variam conforme os casos, mas a necessidade da 

função paterna é invariante em todos eles. Com isso, Lacan (1999 [1957-58], p.187) alude ao 

“triângulo simbólico” do Complexo de Édipo no momento que há, na articulação da fala, uma 

cadeia significante. A relação da criança com a mãe se apresenta a partir desse ternário 

simbólico e de outro ternário, apresentado nas relações objetais, como sendo imaginário, 

revelando que esta depende do desejo materno e só a partir da independência desse desejo, 

pela via da simbolização, subjetiva sua experiência a partir da presença ou ausência da mãe 

enquanto ser primordial. “O que deseja o sujeito? Não se trata da simples apetência das 



 

 

 

73 

atenções, do contato ou da presença da mãe, mas da apetência de seu desejo” (1999 [1957-

58], Lacan, p.188). 

 O desejo da mãe é o desejo do Outro, para o qual a criança consegue olhar na 

presença do Nome-do-Pai, significado posteriormente como falo. Esse “para-além” do desejo 

materno é fundamental para a vida desejante do sujeito, e todos os impasses estruturais 

posteriores se desencadeiam dessa instituição primeva. Ao tentar responder à questão 

primordial, tão bem representada no conto de Cazotte, “Che vuoi?”, o desejo se apresenta 

articulado ao estado de demanda, podendo dirigir-se aos objetos, sendo o primeiro destes a 

própria mãe. Nessa alienação primordial do desejo reside a lei materna.  

 O primeiro tempo do sujeito se apresenta nessa dialética do desejo materno, com a 

busca da criança para satisfazê-lo. Para Lacan (1999 [1957-58], p.195), toda análise é uma 

dialética do desejo. “Ser ou não ser” objeto de desejo da mãe. Assim, percebe-se que o desejo 

se manifesta como desejo de desejo (desse Outro), posteriormente, como desejo de desejar 

(Outra coisa). O segundo tempo, com a interdição da lei paterna, é a chave da compreensão 

do Édipo. Pois se a mãe, toda poderosa em sua própria lei, também deseja algo, é ela própria 

incompleta, também submetida à outra lei. Nesse atravessamento, o terceiro tempo se 

instaura com a sustentação fálica daquilo que o pai representa para o Outro. É onde ocorre a 

identificação com o pai, uma vez que este tenha o falo, sendo que “essa identificação se 

chama Ideal do Eu” (Lacan, 1999 [1957-58], p. 200). 

 Percebe-se que todas essas moções são essencialmente inconscientes. Lacan ressalta 

que desde Freud há uma tentativa moral de domesticar o desejo, uma economia preocupada 

com a ética, como se o desejo fosse um efeito colateral na análise, passível de disciplina. 

Com a subversão do sujeito proposta a partir das condições dos significantes, também a 

fantasia inconsciente está submetida a essa estrutura. O discurso do inconsciente é então a 

mola articulada como desejo de reconhecimento do sujeito (Lacan, 1999 [1957-58]).   



 

 

 

74 

 É nesse lugar topológico, fálico, que o sujeito procura articular seu desejo. Para além 

da demanda, o sujeito se depara com o desejo do Outro, além da exigência incondicional de 

amor, “o desejo é a forma absoluta da necessidade” (Lacan, 1999 [1957-58], p. 414). Como 

exemplo, o histérico busca seu desejo no desejo do Outro a partir de sua atribuição a este, e a 

obsessiva, por outra via, busca seu desejo num além, passando a frente de tudo, na medida em 

que visa destruir o Outro. Para a histérica, o desejo permanece insatisfeito, e para o 

obsessivo, o desejo é impossível.  

 Ora, a neurose pode assim ser lida como uma estrutura com diferentes 

desdobramentos, e suas ramificações podem ser compreendidas a partir da manifestação do 

desejo infantil. Assim, ela não é algo análogo a um adoecimento externo que toma conta do 

sujeito, ela é a sua própria constituição na linguagem. Tanto na histeria, quanto na neurose 

obsessiva, o conjunto de atos, sintomas, formações inconscientes também se estrutura como a 

linguagem. “Em suma, é uma fala, por assim dizer” (Lacan, 1999 [1957-58], p. 487).  

Lacan propõe que a estrutura da neurose seja lida a partir da criptografia da fala, 

presentificando-se na análise como uma fala plena. Ou seja, aquilo o que apreendemos com o 

Grafo, é analisável a cada fala do sujeito, como um ato em si próprio inaugural do 

inconsciente. Essa fala é criptográfica, pois desconhecida ao sujeito, faz enigma quanto ao 

seu sentido. O lugar dessa fala é, desde o início, o Outro. A fala desenha o primeiro patamar 

do Grafo, onde nasce o Outro, mas ao se endereçar ao Outro do Outro, articula-se com o 

segundo andar, sincronicamente.  

 É com a ausência da resposta do Outro ao “Che vuoi?” do desejo que o sujeito é 

submetido à própria demanda, no segundo patamar, tratando-se dessa relação todo o percurso 

de uma análise, na qual o analista ocupa em função esse lugar a quem a fala se endereça, 

fazendo semblante de Outro, sem atender à demanda do sujeito.  



 

 

 

75 

O importante é que o desejo do sujeito, encontrado como o além da demanda, torna-o 

opaco à nossa demanda e instala seu próprio discurso como algo que, apesar de 

necessário à nossa estrutura, é impenetrável por certos aspectos, o que faz dele um 

discurso inconsciente. Esse desejo, que é a condição dele, está portanto submetido, ele 

mesmo, à existência de um certo efeito de significante, o que lhes tenho explicado a 

partir de janeiro pelo nome de metáfora paterna. (Lacan, 1999 [1957-58], pp.491-492) 

 Quão rica não é a possibilidade, no português, de que o falo, enquanto moeda de troca 

amorosa, diferencie-se da fala por apenas uma pequena letra, o a, enquanto instauração do 

inconsciente nesse endereçamento igualmente amoroso ao Outro? Esse pequeno a nos 

endereça ao fato de que não há equivalência orgânica ao falo, o objeto da fantasia, como 

tentativa de resposta do desejo do sujeito ao desejo do Outro, tão propenso a acidentes. Dessa 

condição, toda sorte de respostas atípicas é possível.  

O sujeito humano se diferencia do sujeito animal pela lógica fálica do circuito do 

desejo, demanda e fantasia necessária para que signifique seus atos. O sujeito deve deparar-se 

com o fato de que “aquilo com que ele se confrontou precocemente - o significante do desejo 

que lhe subtraiu o objeto total, a mãe -, esse falo, ele não o é” (Lacan 1999 [1957-58], p. 

499). Então do que se trata? O que é o desejo do sujeito? 

 Lacan inicia o Seminário VI, O Desejo e a sua Interpretação, em 1959, com a 

pergunta “o que é o desejo?”, já advertindo-nos de que não se trataria de uma resposta 

simples. No texto Subversão do sujeito e dialética do desejo no inconsciente freudiano, de 

1960, presente em seus Escritos, o autor sintetiza o que construiu como Grafo a partir do 

Seminário V, As Formações do Inconsciente, e concluiu no Seminário VI, ao longo de dois 

anos. Em suma, podemos responder que o desejo é a sua interpretação. Mas o que isso quer 

dizer? Vamos tentar elucidar melhor o que foi posto até aqui de maneira retroativa, na 



 

 

 

76 

construção de cada patamar do Grafo e de sua articulação, emprestando-nos dessas obras, em 

especial de sua síntese na “Subversão do Sujeito”.   

 Já foi posto que o Grafo, matematicamente falando, trata-se de uma estrutura. Essa 

estrutura é utilizada para exemplificar a constituição do desejo e do sujeito na prática clínica 

a partir da fala. De antemão, Lacan coloca que o sujeito é conduzido a uma decifração. O 

desejo está cifrado, pois ao nascer do endereçamento do sujeito ao Outro, este não se 

reconhece na relação dialética entre exterior e interior. O sujeito supõe que o Outro lhe 

responda, atendendo a sua demanda. É ao não responder desse lugar, que o analista instaura a 

possibilidade dessa decifração pela via da verdade, acessível apenas diante de um outro saber, 

inconsciente. É o que conhecemos por “douta ignorância”24.  

 Mas de quem ou do que se trata esse sujeito? A saber, inserido na estrutura do 

inconsciente enquanto linguagem, conforme Lacan, diferentemente do Eu, o sujeito não sabe 

de sua própria existência, o Eu enquanto significante ocupa a posição de shifter, ou seja, 

designando o sujeito da enunciação, enquanto fala, mas sem significá-lo. É a operação de 

corte no discurso que traz à luz o sujeito. Pois no corte da cadeia significante, o sujeito 

aparece, enquanto descontinuidade no Real. Wo Es war, soll Ich werden.  

Entre saber e verdade, a dialética do desejo se apresenta no Grafo ao demonstrar a 

relação do sujeito a partir de sua articulação com o significante. Isto é, o significante 

representando o sujeito para outro significante. “Se a lingüística nos promove o significante, 

ao ver nele o determinante do significado, a análise revela a verdade dessa relação, ao fazer 

dos furos do sentido os determinantes de seu discurso” (Lacan, 1998 [1960], p. 815). 

Essa fórmula da representação significante, contemplando a alienação simbólica, pode 

ser compreendida no matema a seguir. 

 
24 A douta ignorância diz respeito à posição do analista ao longo da análise, foi inspirada no termo docta ignorantia 

de Nicolau de Cusa (século XV), remetendo-se a uma forma de sabedoria que reconhece seus próprios limites. 



 

 

 

77 

Figura 5 

Um significante representando um sujeito para outro significante. 

 

Nota. Um significante representa um sujeito para outro significante, isto é, supõe-se, a partir de uma operação 

lógica de transporte, um sujeito ao saber produzido com a associação livre. Adaptado do Seminário XVII, O 

Avesso da Psicanálise, de Lacan (1992 [1969-70], p.11). 

Isto se estabelece primeiro nesse momento em que S1 vem representar alguma coisa 

por sua intervenção no campo definido (...) como o campo já estruturado de um saber. 

E o seu suposto, upokeimenon, é o sujeito, na medida que representa esse traço 

específico, a ser distinguido do indivíduo vivo (Lacan, 1992 [1969-70], p.11). 

Figura 6 

Grafo 1 

 

Nota. Legenda: S - S’ = bateria significante / $ = sujeito / △ = proto-sujeito. Adaptado de Lacan (1998 [1960], 

p. 819).  

 

Na unidade acima, apresentada pela primeira vez por Lacan no seminário sobre As 

Formações do Inconsciente de maneira ainda mais simplificada, a partir da célula elementar 

da relação do ser (não-ente) falante com o campo da linguagem, temos a primeira etapa do 

Grafo. Nela, o autor demonstra o ponto de estofo (ou de basta), quando o significante detém o 

deslizamento da significação, enodando-se ao significado. Inicialmente esse deslizamento 



 

 

 

78 

contínuo não fazia laço. A amarração seria a função diacrônica na frase, demonstrada pelo 

primeiro dos dois vetores entrecruzados no Grafo. Nele, partindo da esquerda para a direita, o 

dizer possibilita o encadeamento dos significantes via metáfora ou metonímia: S→S’. Em 

direção retrógrada, o delta, representando o ser mítico pré-linguagem (ou proto-sujeito), 

cruzado pela bateria dos significantes, resulta no sujeito do significante, o S barrado: △→$.  

 O ponto de estofo (também conhecido como nó de captonné) permite que uma 

pontuação muito singular no caminho da fala, a pause e, retroativamente, dê um sentido a ela. 

No primeiro andar do Grafo, esse ponto é representado pelo A, o Um, lugar de tesouro dos 

significantes, em direção ao s(A), significado do Outro. Há uma dissimetria entre eles, na 

qual o primeiro é um lugar, mais do que um espaço, e o segundo é um momento, uma 

escanção. O Outro, nesse local de significante mestre, transmite ao sujeito a sua própria 

mensagem, de forma invertida. A esse Outro cabe o lugar da fala e de testemunha da Verdade 

(Lacan, 1998 [1960], p. 821).  

Figura 7 

Grafo 2 

 

Nota. Legenda: A = grande Outro, tesouro dos significantes / s(A) = significado do Outro / I(A) = Ideal do Eu  / 

m = Eu (moi, imaginário) / i(a) = Eu ideal. Adaptado de Lacan (1998 [1960], p.822). 

 



 

 

 

79 

 Na ausência de significação, o sujeito estaria inicialmente identificado ao Eu Ideal: 

i(a). Na direção que vai de m (Eu) até i(a) está demonstrada a captura especular da identidade 

do sujeito a partir do outro. O Eu Ideal, de aspecto imaginário, seria reflexo desse primeiro 

momento. Por outro lado, no vetor que demonstra o sujeito ocupando a posição do delta, 

agora já constituído, temos o atravessamento do grande Outro (A) em direção ao seu 

significado, por uma via simbólica, identificando-se com o Ideal do Eu. Na falta de um 

significado que o defina, o sujeito se utiliza do Outro em sua grandeza, pois como tesouro dos 

significantes, encarna o lugar da fala e da Verdade.  

É do dito que a Verdade pode ser extraída em sua estrutura de ficção. Na potência da 

fala, como marca primeva da possibilidade, estaria o traço unário, a marca invisível do 

primeiro significante de identificação, aquele que forma o Ideal do Eu: I(A). Na segunda 

etapa do Grafo, acima, a Voz aparece como aquilo o que está fora; além do ponto de estofo, 

fora do campo do sentido por não estar inserido na lógica da significação (Lacan, 1998 

[1960]).  

Retroativamente, o significante é constituído pelo significado atado ao Outro, nessa 

dança de deslocamento metonímico ou de condensação metafórica. Conforme Lacan (1998 

[1960]), a ambiguidade da retroação do inconsciente, do saber só no a posteriori, está no 

desconhecimento (méconnaf­ter) essencial ao conhecer-se (me connaftre). Ou seja, o Eu (m), 

de caráter imaginário, se reconhece enquanto shifter, metonímia de sua significação, apoiado 

nesse traço unário do Ideal do Eu: I(A). 

Figura 8 

Grafo 3 



 

 

 

80 

 

Nota. Legenda: d = desejo / Che vuoi? = O que queres? / $◊a = matema da fantasia. Adaptado de Lacan (1998 

[1960], p.829). 

 

 Acima, a terceira etapa do Grafo, introduzindo a pergunta enigmática “Che vuoi?” 

apresenta o circuito do desejo em direção à fórmula da fantasia. Essa etapa pode ser mais 

bem visualizada a partir da explicação (conforme discorrido anteriormente) do complexo de 

Édipo compreendido enquanto mito de interdição da Lei materna pela instituição do Nome-

do-Pai. É a mãe-toda que encarna o Outro em um primeiro momento, levando à identificação 

do sujeito via especular, a partir de um outro lugar para o qual essa mãe se direciona e deseja.  

Assim, o sujeito pode supor a existência do falo para além da mãe, identificando-se 

com o pai, como representante dessa outra Lei, e vislumbrando, com isso, a possibilidade de 

ocupar lugar de falo. Nesse processo, o sujeito se pergunta sobre ser ou não ser o falo para a 

mãe. Por isso, é ao Outro que direciona a pergunta fundamental do seu desejo: o que queres? 

Ao não responder a essa demanda, o Outro, a nível simbólico, instaura o segundo patamar do 

Grafo.  

 A psicanálise demonstra que o desejo está não só submetido aos acidentes da história 

do sujeito, mas a sua estrutura mais fundamental, que prescinde justamente desses acidentes 

(Lacan, 1998 [1960], p. 826). Em sua opacidade, o sujeito dirige ao Outro a busca por um 



 

 

 

81 

sentido que o nomeie e o direcione; duplo sentido. Via imaginária, via simbólica, interpelada 

pelo real. É a partir dessa opacidade que Lacan demonstra como se constitui a (in)substância 

do desejo.  

A necessidade, não atendida pela demanda, separa-se desta e apresenta ao sujeito, na 

ausência de sua satisfação todo-poderosa, a falta, eis aí a (in)substância de seu desejo.  Isto é, 

o desejo “inverte o incondicional da demanda de amor pela qual o sujeito permanece na 

sujeição do Outro, para elevá-lo à potência da condição absoluta (onde o absoluto também 

quer dizer desprendimento)” (Lacan, 1998 [1960], p.828). 

Conforme Lacan (2016 [1958-59], p. 56),  a demanda se esclarece por aquilo que tem 

de diferente em relação ao desejo, estando esse último situado como enigma. A relação do 

sujeito com o significante seria a chave para essa equação. Quando a demanda é dirigida a 

outro, não está a um nível direto de sujeito a sujeito, pois, sendo atravessada pela linguagem, 

ela fica submetida ao arcabouço dos significantes de cada sujeito.  

 Toda demanda, sabe-se, é demanda de amor. A fórmula da fantasia se expressa como 

representante da representação, nessa condição absoluta, ocupando um lugar inconsciente de 

desejo enquanto causa. Na impossibilidade de sua satisfação, o sujeito, incompleto, consegue 

se movimentar desejante. Ao dizer que “o desejo do homem é o desejo do Outro”, Lacan 

(2016 [1958-59]) ressalta a sua subjetividade a este, isto é, ele deseja como Outro. Por isso a 

pergunta do Outro, de aspecto oracular, é o que melhor conduz o sujeito na direção (não 

respondida) de seu desejo. Na análise, o sujeito retoma essa pergunta invertida, “O que o 

Outro quer de mim?”, na relação transferencial com o analista.  

Figura 9 

Grafo Completo 



 

 

 

82 

 

Nota. Legenda: S(Ⱥ) = Significante da falta no Outro / $◊D = Matema da pulsão. Adaptado de Lacan (1998 

[1960], p.831). 

  

No segundo patamar do Grafo, a pulsão aparece no lugar de tesouro dos significantes. 

Nesse aspecto, a partir de Freud, Lacan distingue o objeto pulsional do corpo orgânico, 

elevando-o ao patamar da palavra. A delimitação das “zonas erógenas” propostas por Freud 

para a designação dos objetos pulsionais levam à incidência de bordas, o que Lacan propõe 

como corte; a borda dos lábios, a “fenda palpebral”, etc. Por não possuírem imagem 

especular, esses objetos podem compor o estofo do Eu. Com esse fechamento da via 

imaginária do primeiro patamar, uma vez que o desejo é regulado pela fantasia, situação 

homóloga ao que acontece com o sujeito na imagem do corpo, o inconsciente pode advir na 

análise. Para Lacan (1998 [1960], p.831), a fantasia, compreendida como “estojo” do Eu 

inicialmente recalcado, no primeiro patamar, só pode ser indicada no fading da enunciação. 

A fantasia fundamental é a tentativa do sujeito, a partir de um saber inconsciente, 

responder à falta constituinte. Por esse aspecto, toda fantasia é, em suma, fantasia de 

completude. Na resposta fantasiosa, o sujeito elege seus objetos – sempre substitutos. Nessa 

articulação entre simbólico e imaginário, a fantasia permite que o sujeito eleja alguns objetos 



 

 

 

83 

que deem conta, parcialmente, da angústia proveniente da falta de sentido (articulação com o 

real da experiência) e, assim, deseje.  

No matema da fantasia ($◊a ) somos introduzidos ao pequeno objeto a. Conceito 

trabalhado posteriormente, o pequeno a ocupa o lugar de objeto causa, de eixo fundamental 

para que o desejo exista em sua indefinição. O objeto a pode ser compreendido como o resto 

da operação narcísica elementar da relação do sujeito com a mãe em ilusão de completude. 

Assim como o simbólico e o imaginário lhe dão um rosto (os objetos de desejo), a via do real 

se articula ao objeto a pela castração. Ao Outro é pedido que responda “Che vuoi?” a partir 

das pulsões da linha superior do Grafo em relação ao tesouro dos significantes. É preciso 

então admitir que o Outro falta, ou seja, que não há Outro do Outro.  

Nesse aspecto, o Grafo introduz o significante da falta no Outro: S(Ⱥ). É ele o 

significante para o qual todos os outros significantes representam o sujeito, “ou seja, na falta 

desse significante, todos os demais não representariam nada. Já que nada é representado 

senão para algo” (Lacan, 1998 [1960], p.833). Nessa dimensão do Grafo, encontra-se o Real, 

interpelando a relação Simbólico/Imaginário com os furos. O Real é representado pela pulsão 

de morte como aquilo que é irrepresentável, impronunciável na cadeia significante. O 

significante da falta é impronunciável, mas sua operação não, pois é produzida a partir da 

pronunciação de um nome próprio, seu significado se iguala a sua pronunciação. Nessa 

lógica, segundo a álgebra, Lacan apresenta a raiz de -1 como falta do significante no Outro:  

Figura 10 

A falta do significante cujo enunciado se iguala a sua significação 

 

Nota. Adaptado de Lacan (1998 [1960], p.833). 

O Outro precisa faltar. Assim, é preciso perder o estatuto do “todo” para desejar. 

Temos então o complexo de castração como mola mestra da substância que Lacan tenta 



 

 

 

84 

articular na dialética do desejo a partir do Édipo. A castração como interdição de imperativo 

do gozo pode ser compreendida a partir da identificação com o significante paterno, o falo, 

conforme já discorrido. Mas é nos termos de Freud que se compreende por princípio do 

prazer o que estabelece esse limite, “prazer como ligação da vida” (Lacan, 1998 [1960], 

p.836). No aspecto imaginário, fazendo espelho da imagem do pênis, o falo é negativizado. 

Na alternância da equação para o simbólico, o falo se positiva, na tentativa de suplementar a 

falta. De (-1) para √-1, é onde Lacan vai situar phi (φ), o falo, como suporte do gozo. Na falta 

de algo que signifique o Outro, o gozo se presentifica. Por isso, gozo fálico.  

“O neurótico, de fato, histérico, obsessivo ou, mais radicalmente, fóbico, é aquele que 

identifica a falta do Outro com sua demanda, φ com D” (Lacan, 1998 [1960], p.838). 

Podemos compreender o matema ($◊D) como articulação do desejo com a demanda do 

Outro. Nesse aspecto especular do imaginário, a libido do corpo se direciona aos objetos. 

Para (tentar) responder à demanda, o sujeito transforma em objeto na fantasia suas 

necessidades pulsionais, daí a articulação entre os dois matemas no Grafo: fantasia e pulsão. 

O desejo seria a metonímia do discurso da demanda.  

Em A direção do tratamento e os princípios de seu poder, Lacan (1998 [1958]) 

localiza o desejo, ao mesmo tempo, aquém e além da demanda. A frustração é tão presente na 

análise por conta da prevalência da demanda, pois o desejo está sempre além dela. Pois é a 

angústia do sujeito diante do desejo do Outro que Lacan (1998 [1960], p.838) situa como 

impossível de desconhecer na fobia e “mais difícil de compreender nas outras duas neuroses, 

quando não se dispõe do fio que permite situar a fantasia como desejo do Outro”. 

A função paterna se situa nesse ponto como o significante que visa atar o desejo à Lei. 

No campo dos ideais, o pai morto, que não interdita a fantasia de completude a partir da mãe, 

se equipara ao pai perfeito – mestre de seu desejo – uma vez que ambos apontam para a 

totalidade. Por isso Lacan ressalta o caráter de interminável da transferência e os caminhos 



 

 

 

85 

que o analista deve evitar, a partir do desejo do analista, mantendo a dimensão imaginária da 

imperfeição para o outro. E o instrumento para essa condução é o desejo. No fio, o corte. Na 

neurose, por princípio, assemelhando-se à perversão, o desejo seria justamente a defesa que 

previne o sujeito de ultrapassar os limites do gozo na fantasia do Outro.  

No lado do Grafo que se situa a fantasia, temos o (-φ) como função imaginária da 

castração, o objeto castrado permite ao sujeito a posição de desejante. No objeto a como 

agalma da fórmula da fantasia está o tesouro da divisão subjetiva. Lacan exemplificou essa 

relação a partir do exemplo de Sócrates, Alcebíades e Platão, pensando a posição do amado e 

do amante para situar o lugar que ocupa o analista na transferência e a singularidade de seu 

desejo.  

A batalha arduamente empreendida pelo neurótico na análise é a recusa de sacrificar 

sua castração ao gozo do Outro. Para se deparar com a sua “falta-a-Ser”, Lacan questiona por 

que o neurótico, uma vez que tenha seu Eu sustentado pela castração imaginária desde o 

princípio, negando-a com ele, sacrificaria sua diferença? Afinal, o Outro não existe, mas 

gozaria da castração que demanda do sujeito, se existisse. Com isso, na análise, o que norteia 

o desejo é a castração. Para que a Lei do desejo aconteça, em escala invertida, é preciso que o 

gozo seja recusado.  

A partir do texto de 1963, Kant com Sade, no qual Lacan (1998 [1963]) apresenta a 

noção da escala do desejo como uma subversão da Lei, utilizando-se de Kant, com seu 

imperativo categórico e a Lei moral, e das obras de Sade, as quais considera uma antecipação 

de Freud,  Lacan exemplifica como a lei moral representa o desejo enquanto objeto faltante. 

Isto é, como a única Lei presente na análise é a do desejo e não a dos moralistas – a qual se 

apresenta em escala invertida a essa. 

Ainda nesse texto Lacan situa o sujeito como presença – virtual – não física, no 

inconsciente instaurado a partir da linguagem, equiparando-o a uma voz do lado de dentro, 



 

 

 

86 

significado pela barra do sujeito barrado, conforme visto anteriormente, no matema da 

fantasia na qual deriva. Da Lei ao desejo, o acaso, o encontro tíquico, faz mais do que 

mascarar o objeto. Desse acaso, advém o equívoco da palavra liberdade. Nos filósofos tão 

concebida como a liberdade do homem de seus desejos, como na ataraxia proposta pelos 

estoicos, em suma, tal liberdade custaria o preço da douta ignorância – pois no ideal de 

felicidade plena, renuncia-se à verdade do sujeito. Com isto, à liberdade do desejo.  

Desde Antígona, a Lei é outra coisa, para além da moral. “O desejo, isso a que se 

chama desejo, basta para fazer com que a vida não tenha sentido quando se produz um 

covarde”, para Lacan (1998 [1963], p.794), desde a descoberta freudiana, a lei e o desejo 

recalcado são a mesma coisa. Assim, renunciar ao infortúnio de confrontar o retorno do 

recalcado para com essa ilusão promover o ideal de felicidade e de virtude moral não passa 

de covardia. Cabe ao tirano subjugar o desejo do Outro, desconhecendo que o Outro é 

estrutural. Em última instância, que o desejo é, à princípio, desejo de seu desejo. 

A psicanálise é uma prática a qual não podemos nos furtar a máxima de conferir ao 

desejo a verdade do sujeito, sem recuar diante de suas batalhas para mascará-la. No tópico 

seguinte, avançamos na discussão sobre o desejo, a partir de duas ópticas: sua ramificação 

como desejo do analista e sua Ética. Afinal, como diria Lacan (1998 [1963], p.797), “é 

sempre por um desejo que se luta e se morre -, mas pelo fato de essa revolução querer que sua 

luta seja em prol da liberdade do desejo”. 

  



 

 

 

87 

2.2 O Desejo do Analista e a Ética da Psicanálise 

 

“O desejo do psicanalista é sua enunciação”  

- Lacan (2003 [1967], p.257). 

 

Conforme concluído no tópico anterior, para que a Lei do desejo seja posta em jogo 

numa análise, o analista precisa operar a partir de sua ética, a qual se presentifica, a partir do 

desejo do analista, em seu ato e em seu discurso. Não é possível falar da ética do desejo em 

Lacan sem retomar essa dimensão outra que opera a partir do desejo do analista, tampouco 

desarticular os giros discursos que se sucedem em uma análise para que o lugar do saber, 

como objeto causa, possibilite que o sujeito bem-diga a sua verdade singular.  

No presente tópico, propomos uma articulação do desejo do analista com o discurso 

do psicanalista e demais operadores clínicos para sustentar a tese de que ele estaria no âmago 

da instauração da transferência que possibilita a análise em diferentes contextos, para além do 

setting tradicional, como na clínica on-line e na psicanálise extramuros.  

A expressão “desejo do psicanalista” é mencionada por Lacan pela primeira vez no 

Relatório do Colóquio de Royaumont, em julho de 1958, que posteriormente foi publicado 

sob o título A Direção do Tratamento e os Princípios de Seu Poder. No texto, Lacan (1998 

[1958]) critica a condução técnica dos pós freudianos, propondo uma fundamentação clínica 

a partir de contribuições estruturais sobre o inconsciente e a linguagem. Ao discutir sobre a 

posição que o analista deve ocupar no tratamento, apresenta a noção de desejo do 

psicanalista.   

Ao analista não cabe direcionar o analisante, o que aproximaria a clínica de uma 

psicoterapêutica, mas sim a análise. Trata-se, pois, de uma posição ética diante do desejo, que 

possibilita que o sujeito do inconsciente se presentifique em fala. “Cabe formular uma ética 



 

 

 

88 

que integre as conquistas freudianas sobre o desejo: para colocar em seu vértice a questão do 

desejo do analista” (Lacan, 1998 [1958], p. 621). 

Desde então, a partir de seu sexto seminário, O Desejo e sua Interpretação, na lição 

de julho de 1959, a respeito da problemática do desejo do Outro, o termo desejo do analista 

tem estado presente na obra de Lacan, ainda que não de forma sistematizada. Por isso, é 

muito difícil falar sobre o desejo do psicanalista sem considerar as inúmeras considerações 

que Lacan empreendeu para concebê-lo em articulação com outros aspectos da clínica, 

conceitos fundamentais e estruturas topológicas. Neste tópico, vamos nos limitar a uma 

introdução ao termo, que nos capítulos posteriores seguiremos trabalhando. 

Perguntando-se sobre como o desejo do analista pode ser pensado a partir da obra de 

Freud, Cottet (1989) reconhece, com Lacan, que há algo nela ainda por ser decifrado. Para 

Lacan, o desejo do analista é o que opera na psicanálise em última instância. Reduzir a 

psicanálise ao desejo de Freud seria como reduzir o desejo do analista a sua fantasia; 

retirando do método toda a sua formalização na prática clínica. Cottet (1989) propõe que, 

com o deslizamento do sentido dos conceitos freudianos, o seu sujeito aparece como efeitos 

de corte. Isto é, quando a interpretação se faz possível apenas na enunciação, e não em seus 

enunciados.  

O corte é o instrumento que possibilita que o analista, em posição de objeto, a partir 

de seu desejo advertido, possa intervir sobre o vazio e a falta. Conforme Lacan, o corte seria a 

forma de intervenção e de interpretação analítica mais eficiente (Lacan, 2016 [1958-59]). 

Seria impossível psicanalisar uma obra, menos ainda a freudiana. O que se analisa é o sujeito 

do inconsciente.  

“Do desejo histérico à ética de Freud, passando por sua paixão pela origem, tratamos 

de avaliar o que, nele, faz cadeia em seu discurso, e que, excluído esse desejo, conduziria sua 



 

 

 

89 

obra ao sem­ sentido” (Cottet, 1989, p.24). O que faz a histérica retroceder em dado momento 

seria a aproximação do desejo de Freud como paixão pela verdade. 

“É preciso tomar o desejo ao pé da letra”, como propõe Lacan (1998 [1958], p. 626), 

implica em buscar nas origens da linguagem a sua interpretação. O sujeito se depara com o 

desejo do analista na análise a partir da dimensão da falta. No capítulo seguinte, sobre o 

desejo e a transferência, nos debruçaremos um pouco melhor sobre a questão da falta, como 

visto nos Seminários VII e VIII de Lacan, sobre a ética e a transferência, partindo de 

articulações entre o conceito freudiano de das Ding (a Coisa) e o objeto a.  

Em “A dimensão trágica da experiência analítica”, na lição de 22 de junho de 1960, 

do Seminário VII, sobre A Ética da Psicanálise, Lacan (2008 [1959-69]) formula que o 

analista dá ao seu analisante um desejo prevenido25. Essa referência faz alusão à ampla 

discussão sobre o imperativo de felicidade, em Aristóteles, e de bem supremo, desde Platão. 

A ética do psicanalista, diferentemente da filosófica, é a sua posição diante da falta, com isso, 

o reconhecimento da castração. É a partir daí que ele pode recusar ao impossível dos 

imperativos neoliberais, por exemplo, de saúde e satisfação plena, e elevar o desejo à 

dignidade da falta como móvel.  

“O que pode ser um tal desejo, propriamente falando, o desejo do analista?” (Lacan, 

2008 [1959-60], p. 360). Lacan responde o que o desejo do psicanalista não pode ser: desejar 

o impossível. Atender à demanda de felicidade seria o maior dos impossíveis, seria um 

“aprochegar-se”. Ele se utiliza do termo “aprochegar” para distinguir a função do analista 

como aquele que mantém a hiância, o distanciamento da esfera pulsional sexualizada – seria 

aberrante reduzir essa distância a nada, o mesmo que (tentar) atender à demanda. Mais tarde, 

 
25 “O que o analista tem a dar, contrariamente ao parceiro do amor, é o que a mais linda noiva do mundo não pode 

ultrapassar, ou seja, o que ele tem. E o que ele tem nada mais é do que seu desejo, como o analisado, com a 

diferença de que é um desejo prevenido” (Lacan, 2008 [1959-60], p.360). 



 

 

 

90 

Lacan vai relacionar essa indicação com o impossível da relação sexual. É da inexistência 

dessa relação que o analista está advertido. 

Segundo Cottet (1989, p. 27), “para o psicanalista, o paciente é um sujeito suposto 

saber, e o desejo do analista é perfurar o mistério para além do muro da linguagem”. Ao falar 

de transferência, Freud reconhece o papel da resistência no tratamento psicanalítico e recebe 

esse índice a partir das histéricas, com quem insiste em atravessar a barreira das lembranças 

esquecidas partindo da hipótese da sedução. “Também é que a histérica nos põe, eu diria, na 

pista de um certo pecado original da análise. É preciso mesmo que haja um. O verdadeiro é 

talvez apenas uma coisa, é o desejo do próprio Freud, isto é, o fato de que algo, em Freud, 

não foi jamais analisado” (Lacan (2008 [1964], p.19). 

Em seu desejo de saber e descobrir a verdade do inconsciente, Freud permanece, 

como as histéricas, insatisfeito. Em respeito ao inconsciente e seu enigma, Freud situa o 

“amor à verdade” como motor de toda pesquisa analítica. Esse apelo nos remete ao lugar que 

ocupa o sábio diante de sua ética pela verdade. Diferentemente do sábio, o psicanalista não 

busca a essência ontológica e universal da verdade proposta pela filosofia. Na busca pelo 

objeto causa de desejo como motor inconsciente, o sujeito é subvertido e a verdade não pode 

ser dita, tratando-se de um semi-dizer. 

O preço que Édipo paga na tentativa de ver e de saber a sua verdade é o inominável de 

sua própria constituição – o seu destino paradoxal às origens do Um. Para Cottet (1989), esse 

preço seria a essência da neurose, é preciso semi-dizer a verdade, assim como ao analista 

cabe “maldizê-la”. A resistência do neurótico diante da escuta do analista seria a dificuldade 

de confessar o seu desejo como uma verdade a ser dita em sua própria estrutura subjetiva; 

como a verdade de Édipo em toda a sua tragicidade. Por esse aspecto Cottet relembra que o 

sonho de Irma é paradigmático do desejo de Freud, introduzindo um ponto de horror ao 



 

 

 

91 

conceito da verdade. Também nesse sentido, Lacan propõe a partir do sonho de Irma que há 

um além do desejo de saber.  

A paixão do analista em sua busca por essa verdade inconsciente, seu desejo de 

triunfar, seriam efeitos da contratransferência, ou seja, de seu desejo ainda como sujeito em 

questão. Somente quando dissipa essas condições imaginárias de seu próprio Eu, o analista 

pode situar o seu desejo em homogeneidade com o real, como objeto a.  

Em síntese, Cottet (1989, p. 68) sustenta que o “pecado original de Freud é justamente 

o pecado original da psicanálise, que se apoia nesse além do ego que a formação do analista 

propõe anular”. Esse desejo pelo verdadeiro em Freud pode ser pensado como a busca pelo 

objeto perdido, pela Coisa que inaugura o sujeito na linguagem, um encontro impossível. No 

romance familiar do neurótico, em estrutura de mito, é possível que a sua ausência de um 

nome próprio, maldito seja como em Édipo, possa se formalizar com a escritura de um traço. 

Em uma nova modalidade de laço social, o não-ser do sujeito, agora ser singular e forte, pode 

paradoxalmente advir.  

Nessa nova modalidade, o analista reconhece que a essência do desejo é a falta, 

presentificar essa posição esvaziada é o seu grande desafio. Para isso, o analista precisa 

renunciar a seu desejo subjetivado, uma vez que a partir de uma mudança radical possível a 

partir de sua análise reconhece que esse desejo pode advir como falta-a-ser. É dessa falta que 

o analista precisa estar advertido. A psicanálise enquanto experiência aponta para uma ética 

do desejo que se descortina na medida em que é possível, com a estrutura de suas relações, 

que o analista faça semblante.  

Mas semblante de quê? Se aprender a amar bem, ou sofrer melhor, a partir de sua 

própria singularidade, é um destino possível frente ao real da existência, que posição é essa 

que o analista ocupa quase análoga ao de um mestre como outrora Sócrates foi? A partir do 

Seminário VIII, A transferência, com o diálogo de Sócrates e Alcibíades, Lacan (2010 [1960-



 

 

 

92 

61]) identifica duas posições amorosas ao nível de par, a de amante e de amado, 

respectivamente, érastès e érôménos, sendo o amante o sujeito do desejo, e o amado aquele 

que é o único a ter alguma coisa.  

A grande questão seria saber se essa coisa suposta que o amado tem viria no lugar 

daquilo o que falta ao sujeito do desejo, isto é, desejo de outra coisa. O amor se separa do 

desejo, na medida em que a verdade é separada do saber. Segundo a lição socrática, amor é 

amor ao saber, aspirando-lhe a uma forma mais pura, que seria a própria verdade. Mas essa 

verdade não configura um bem e sim um objeto esvaziado. O amor apenas circunda o ser. 

Conforme Dunker (2021), não se trata da inversão do par amante e amado, enquanto 

semblante de objeto a (agalma que funciona como causa de desejo), o que o analista faz é 

denunciar a limitação do ideal. 

A partir da concepção de que a prática analítica se estrutura em torno dessas relações 

é possível advir o desejo enquanto causa. O analista é aquele que ocupa o lugar de objeto a – 

causa de desejo. Cabe a ele direcionar o tratamento, na medida em que o analisante, sob 

transferência, possa vir a falar-lhe disso. Como o lugar do desejo é um lugar vazio, de 

abstinência, ao analista cabe sustentar essa posição por meio de seu ato.  

Para Quinet (2020), o objeto a se presentifica em uma análise pelo ato do analista, isto 

é, o desejo do analista em ato, e é na voz e no olhar que reside o seu semblante. Como já 

mencionado, o desejo do analista só é possível se considerarmos o campo da ética na qual 

este atua, uma ética destituída de moralidade, para além do imperativo do bem e da 

felicidade.  

O desejo que sustenta o ato do analista, a saber, o desejo do analista, conforme 

discorrido por Lacan (2008 [1959-60]), é uma das condições para que haja uma ética do 

desejo. Sendo assim, o desejo do analista é um desejo pelo saber, saber do desejo, é ele quem 

instaura no analisante a criação de um desejo pelo “querer saber disso” no lugar de um “nada 



 

 

 

93 

querer saber”. Essa ética do desejo é da mesma ordem da ética sustentada por Antígona, 

conforme pontua Lacan (2008 [1959-60]) no Seminário VII, ao se perguntar a respeito do 

desejo do Outro e da linha tênue entre a ética de um tempo e seu imperativo moral. Não 

inadvertidamente fala-se de um tempo que é lógico, não cronológico, em análise, e como a 

heroína se situa nesse “fora do tempo”.  

O que configura como cultura e morada de toda condição humana, seu ethos, é 

justamente o que se tece em torno do Outro enquanto absoluta alteridade e, onde 

paradoxalmente, ancora-se o desejo onde o sujeito abriga a sua essência (Maurano, 2013). A 

tragédia de Antígona está no centro da elaboração lacaniana da ética da psicanálise uma vez 

que seu ato é o emblema da ética do sujeito posto em cena: o sujeito da psicanálise que, como 

o herói trágico, advém de uma perda. Assim como na operação da linguagem em análise e da 

assunção do objeto a na figura do analista, há um luto em questão. Mas o que foi perdido? 

Debruçando-se sobre a arte trágica e a psicanálise, Maurano (2013) discorre sobre o 

conceito de páthos, o espanto que surge do homem ao se confrontar com os limites de sua 

condição, designado pelo termo grego Até, um termo precioso para pensar a ética na 

Psicanálise. É a Até quem designa o móbil da verdadeira ação trágica que aponta para uma 

calamidade fundamental, à qual o herói, movido pelo desejo, não se detém. No entanto, não 

se trata de abordar esse limite como um equívoco passível de remoção, a harmatia 

aristotélica, trata-se de algo muito mais radical (Maurano, 2013). 

Lacan (2008 [1959-60]) afirma que o objeto é, em sua essência, objeto reencontrado, 

sendo que a sua perda é um acontecimento posterior. A única maneira de saber que ele foi 

perdido é por meio desses reencontros. Para explicar essa estrutura fundamental do objeto 

perdido, Lacan (2008 [1959-60]) se remete ao conceito de Coisa. A busca por esse reencontro 

é anti-psíquica na medida em que retorna suas origens míticas para além do princípio do 

prazer. Se o princípio do prazer conduz o sujeito de significante em significante, mantendo o 



 

 

 

94 

nível de tensão o mais baixo possível, há algo que representa o vazio em torno dessa criação; 

um furo na subjetividade.  

Esse pressuposto fundamenta toda a teoria de que a clínica analítica, assim como a 

arte, estrutura-se a partir de um furo no mundo da linguagem. A modelagem do vaso pelo 

oleiro (talvez a função artística mais primitiva) ao redor de um espaço vazio é similar à 

modelagem do significante e a introdução no real de um furo. Essa introdução é o que 

constitui toda a noção da criação ex nihilo de Lacan (2008 [1959-60]).  

Em sua obra Nau do desejo: o percurso da ética de Freud a Lacan, Maurano (1995) 

coloca que a ética, implicando uma reflexão sobre o agir humano nas mais diversas tradições 

filosóficas, sempre foi situada na perspectiva de um ideal a ser atingido. Mas na clínica 

psicanalítica, focaliza-se em um não-ideal, e sim nos impasses e conflitos que vigoram na 

relação do homem com sua ação (Maurano, 2013). 

Antígona  atua  justamente  sobre  esse  imperativo  de  um  ideal  de  bondade  e  bem 

comum — as leis de Tebas. Apresenta-se como uma heroína do impossível, não humana, e, 

ao responder às leis divinas, ela desfaz essa conjunção, entre as leis dos homens e as leis dos 

deuses. Antígona tenta inscrever simbolicamente aquilo que insistentemente não cansa de  

não se escrever, trazendo efeitos do Real à cena trágica. 

Para Lacan (2008 [1959-60]), a tragédia está na raiz da experiência analítica mais do 

que em alusão ao complexo de Édipo, pela origem de sua palavra-chave: a catarse. A 

interpretação de catarse enquanto descarga, ou ab-reação, é uma concepção moderna de ação 

que pode ser descarregada, como nos empreendimentos de Breuer e Freud, através da 

palavra, e tem suas origens na versão apresentada por Aristóteles em sua Poética ao se referir 

à tragédia. Habitualmente catarse é traduzida como purgação. Em sua relação com os cátaros, 

isto é, os puros, está mais vinculada à purificação do que à descarga.  



 

 

 

95 

Posteriormente, Aristóteles fala mais sobre a catarse em relação à música. Tratava-se 

de um apaziguamento, da qual esperava-se o efeito de entusiasmo, nem ético, nem prático. 

Após a exaltação dionisíaca causada por esse tipo de música, viria a calmaria (Lacan, 2008 

[1959-60]). A arte trágica, com sua origem no culto ao deus Dioniso, em elegia ao estado de 

arrebatamento ou “fora de si”, tem conforme Maurano (2013) o sentido de “canto do bode”, 

animal de sacrifício que ela associa, a partir da psicanálise, no atrelamento do sujeito ao 

phallus, o símbolo da turgescência vital que indica ao sujeito o que lhe falta.  

A operação da catarse é interessante à psicanálise quando interpretada como meio de 

purificação do temor e da piedade, isto é, as paixões que detêm o sujeito em seu 

encaminhamento em direção ao desejo (Maurano, 2013). Lacan (2008 [1959-60]) aproxima o 

coro de Antígona com esse movimento de purificação quando fala que o coro são as pessoas 

que se emocionam, “são as emoções de vocês que estão em jogo nessa purificação” (p. 299), 

são a elas que se destinam esse apaziguamento. 

A partir disso, Maurano (2013, p.21) propõe que tanto a tragédia, quanto a psicanálise 

rompem com o pensamento corrente, por não permitir a obturação da falha que existe no 

saber e não reduzir a vida à representação. É assim que a psicanálise denuncia a 

impossibilidade dos ideais e valores erguidos em “Nome-do-Pai” calarem o enigma da 

existência. 

A presença do paradoxo, que estrutura a tragédia, tanto quanto o inconsciente, vigora 

também na cura analítica. Isso porque, se o que é visado no trabalho analítico é o 

acionamento da função do Nome-do-pai, naquilo em que esta mostrou-se deficitária 

para a regulação simbólica, a cura mesma pretende, entretanto, levar o sujeito a poder 

dela se passar, ou melhor, a poder ultrapassá-la (Maurano, 2013, p. 24). 

É nessa dimensão que a tragédia se encontra como queda do pai, a perda de garantia 

onde é tocado o registro do que está para além do domínio do falo. Nesse ponto “A mulher” é 



 

 

 

96 

colocada como enigma absoluto, no sentido da alteridade absolutamente radical (Maurano, 

2013).  O Até de Antígona é um ponto central para Lacan (2008 [1959-60]) pois além de 

designar o limite que a vida humana não poderia transpor por muito tempo, o limite da 

linguagem, é para lá que Antígona quer ir (e aí que se interessa o Coro). 

Uma vez que sua vida não vale mais a pena, Lacan (2008 [1959-60]) a descreve como 

uma figura desumana; nisso reside o seu enigma, pois ela habita um ex nihilo, e leva ao limite 

a efetivação de seu desejo puro – desejo de morte por excelência26. Na medida em que a 

comunidade se recusa ao rito fúnebre, Antígona perpetua e eterniza a Até familiar. 

Segundo Maurano (2013), a regra fundamental da psicanálise, na qual o sujeito é 

convocado a falar livremente, marca a primazia do significante sobre o significado. Um apelo 

de sentido, sem dúvidas, mas que visa ser ultrapassado.  

 

2.2.1 O discurso do Psicanalista 

No seminário O avesso da psicanálise, Lacan (1992 [1969-70]) situa a escritura dos 

discursos para além desse apelo ao sentido, como uma tentativa de delimitar o lugar do gozo, 

sua relação com o saber e o estatuto da verdade na vida do sujeito. Ele o nomeou dessa 

forma, “ao avesso”, em alusão ao que seria uma retomada do projeto freudiano às avessas. Ao 

longo do seminário, Lacan propõe que o discurso, sem palavras, trata-se também de uma 

estrutura caracterizada fundamentalmente pela relação de um significante com outro 

significante (fórmula mencionada no tópico sobre o Grafo).  

Anteriormente, Lacan já havia concebido o saber como o gozo do Outro, situando-o 

então nesse ponto de ambiguidade. É a partir disso que apresenta a fórmula matemática que, 

em um quarto de giro, exemplificará a teoria dos quatro discursos. Essa fórmula situa um 

 
26 Vide duas passagens: “A tua escolha foi a vida; a minha a morte” e “Não te preocupes; estás vivas, mas minha 

alma há tempo já morreu, para que eu sirva aos mortos” (Sófocles, 2009, p. 225). 



 

 

 

97 

momento, no qual o S1 intervém no campo já constituído pelos outros significantes, fazendo 

advir o sujeito dividido como $. Dessa intervenção, aparece uma perda, designada pela letra a 

(o objeto a), cuja função de objeto perdido se articula com a contribuição freudiana sobre a 

repetição. 

Figura 11 

Discurso do mestre e Discurso da histérica 

  

Nota. Adaptado de Lacan (1992 [1969-70], p. 12). 

Nesse aspecto, Lacan postula que a repetição está intimamente relacionada com o 

gozo, uma vez que não se trata de efeitos de uma memória biológica, mas com o limite do 

saber. Assim, essa fórmula que exemplifica como o saber é o gozo do Outro – como campo – 

é uma articulação lógica. Retomando a ambiguidade entre saber e gozo, Lacan relembra o 

conceito de pulsão (trieb), e sua comum confusão com o termo instinto, o qual popularmente 

também se trata de uma memória (ou saber) biologicamente adquirido. Mas esse saber, 

suposto seja, não consegue dizer o que quer, apenas o que se presume, na direção de que visa 

a manutenção da vida. Como então se explicaria a pulsão de morte na teoria do instinto? 

Sabe-se que a pulsão não se trata de um instinto adquirido com o aparelho biológico 

por mero acaso na sucessão do tempo, e que tal tradução é problemática em vários sentidos. 

Mas lembrando com Freud, que o essencial na pulsão, articulada com o princípio do prazer 

como forma de manter a tensão no aparelho psíquico o mais baixa, conforme exemplificado 

no capítulo anterior, sobre o Projeto, estaria de antemão então combatendo forças que levam 

essa tensão ao outro extremo.  Todo o resto seria pulsão de morte, ou melhor dizendo, no 

início, a pulsão seria de morte.  



 

 

 

98 

“A vida, disse ele (...) é o conjunto de forças que resiste à morte”. (Lacan, 1992 

[1969-70], p. 16) Para Lacan, há uma relação primeva entre saber e gozo. A partir dessa 

constatação, relembra que no âmago da experiência analítica, uma experiência de discurso, a 

pulsão de morte se apresenta como essa tendência de retorno ao inanimado. Esse retorno, 

também nomeado como saber ancestral, ou instinto, é aquilo o que detém a vida diante do 

gozo, limitando-o – pois o discurso para a morte seria o próprio gozo.  

Um ponto importante desse raciocínio está na passagem em que Lacan (1992 [1969-

70], p.17) diz que “a relação com o gozo se acentua subitamente por essa função ainda virtual 

que se chama a função do desejo”. Enfatiza-se aqui mais uma vez a virtualidade do sujeito do 

inconsciente e de seu desejo. Os discursos, presentificados na fala ativa, também prescindem 

dessa virtualidade. Para Lacan, a função do desejo é estruturante, não realizável. A 

virtualidade a qual se refere remonta a Aristóteles e, posteriormente, a Deleuze, para os quais 

o virtual marca a existência como potência; a realidade não é estruturada concretamente, mas 

como uma força que organiza a realidade de cada sujeito. Assim, o virtual não se opõe ao 

real, mas ao atual, como na clínica on-line, aspecto que será mais bem discorrido no capítulo 

IV. 

 A perda do objeto enfatizada pela repetição da cadeia significante, a partir de seu 

marco, de S1, como primeiro tempo, organiza o que o autor chamou de dialética da 

frustração, também conhecida como mais-de-gozar, termo pensado a partir do conceito de 

mais-valia, ou mais-de-trabalho de Marx. A perda do objeto é também o buraco, a hiância de 

algo. O mais-de-gozar é um imperativo, na medida em que quanto mais temos, mais 

precisamos gastar e, se não o fazemos, pagamos por isso. 

É nesse ponto que Lacan (1992 [1969-70]) apresenta sua teoria dos discursos como 

um “aparalho de quatro patas”, pois há quatro discursos radicais nos quais vemos a mudança 

a partir de quatro posições que se alternam. O discurso do mestre é aquele cuja importância 



 

 

 

99 

histórica fica óbvia em especial na transmissão filosófica, na qual transmuta-se o saber em 

prol da maestria de um senhor que é detentor da verdade e do poder. No discurso 

universitário, por sua vez, esse saber recebe o nome de verdade científica. É justamente o 

saber que é posto no centro da experiência analítica e sua relação com o objeto a como aquele 

que marca a perda fundamental para a estrutura do sujeito do inconsciente. 

Se há algo que a psicanálise deveria forçar-nos a sustentar tenazmente, é que o desejo 

de saber não tem qualquer relação com o saber - a menos, é claro, que nos 

contentemos com a mera palavra lúbrica da transgressão. Distinção radical, que tem 

suas consequências últimas do ponto de vista da pedagogia - o que conduz ao saber 

não é o desejo de saber. O que conduz ao saber é - se me permitirem justificar em um 

prazo mais ou menos longo - o discurso da histérica (Lacan, 1992 [1969-70], p.21). 

As quatro fórmulas matemáticas abaixo representam, respectivamente, o discurso do 

universitário (U), o discurso do mestre (M), o discurso da histérica (H) e o discurso do 

analista (A). Os quatro discursos correspondem às profissões impossíveis apontadas por 

Freud (1980 [1937]) em Análise terminável e interminável, sendo estas: governar, analisar, 

educar. Soma-se a elas o “fazer desejar” que Lacan atribui ao discurso da histérica. 

Figura 12 

Os quatro discursos 

 

 
Nota. Legenda: S1 – significante mestre / S2 – o saber / a – objeto mais-de-gozar / $ – sujeito dividido. 

Adaptado de Lacan (1992 [1969-70], p.27). 

 

Figura 13 

Matriz dos quatro discursos 



 

 

 

100 

 

Nota. Adaptado de Lacan (2003 [1970], p.447). 

 
 O agente é a posição que organiza e dá movimento ao discurso; o outro é o dominado, 

aquele a quem o discurso se dirige, ou, a quem o agente se dirige; a produção é o efeito desse 

discurso; e a verdade é o que vai dar sustentação ao discurso e organizar a função da fala do 

agente. Os discursos giram, conforme cada elemento muda de posição, em sentido horário, da 

esquerda para a direita, fazendo operar, estruturalmente, o discurso subsequente (Lacan, 1992 

[1969-70]). 

O saber é instituído ao nível de S2 como um saber que não se sabe. Cabe ao analista 

promover a “histericização” do discurso para que esse saber seja questionado e o sujeito 

dividido também possa se movimentar. A histérica fabrica um homem movido pelo desejo de 

saber.  Mas ainda assim permanece um enigma: como o desejo pode advir nesse homem? No 

discurso do mestre, o sujeito renuncia a seu desejo na dialética entre senhor e escravo. Com 

isso estabelece-se uma aproximação entre o discurso filosófico e o discurso da histérica, uma 

vez que na filosofia o senhor é movido também pelo desejo de saber.  

O discurso da histérica possibilita que o sujeito seja movido pelo desejo de saber, em 

suma, saber qual o seu valor para quem ele está falando. Lembrando que como objeto, ele é a 

queda do efeito discursivo. Para Lacan (1992 [1969-70]), o fundamento da experiência 

analítica é o fato de que ela dá ao outro, como sujeito, o lugar dominante no discurso da 

histérica. Ao pedir que ele abandone qualquer referência que não seja a do setting onde está 

imerso, e que produza significantes que constituam a associação livre soberana – inaugurando 

o campo do inconsciente. 



 

 

 

101 

Por sua vez, para que isso aconteça, é preciso que do lado do analista opere um 

discurso em que este faz semblante de mestre, sem se identificar a ele. O saber é posto ao 

lado do analista. A verdade como saber é sempre um enigma – nunca totalmente decifrável. 

Por essa razão, a verdade só pode ser dita pela metade, como um semi-dizer. Essa função 

ganha sentido quando se distingue enunciação e enunciado. O enigma é a enunciação. Cabe 

ao analista – de si mesmo – convertê-lo em enunciado. 

A posição de mestre que o analisante coloca o analista, quando este ocupa sua função 

de sujeito suposto saber, não é a mola-mestra para a transferência, mas sim a associação livre. 

O fato de que o analista lhe confere a palavra livremente o coloca diante da possibilidade de 

ele mesmo falar como um mestre.  Assim, o analista, longe de ocupar a função de um 

verdadeiro mestre, não conduz o analisante a um saber, mas a sua falta.  

Na dialética do senhor e do escravo, o desejo do senhor é o desejo do Outro, desejo 

que, conforme Lacan (1992 [1969-70]), o escravo já predispõe. O analista desencadeia o 

desejo de saber no sujeito ao se colocar como objeto causa de seu desejo. Isto é, posição de 

objeto a. Ela sempre aponta para a falta constituinte. É o objeto a que designa, nos efeitos 

discursivos, o que há de mais opaco e essencial para o sujeito. 

No discurso da histérica, a dominante da Lei aparece como sintoma, em torno dele 

todo o resto para ela se organiza. “É isto exatamente o que vemos, de fato, em nossa época – 

a lei questionada como sintoma” (Lacan 1992 [1969-70], p.43). O analista precisa apresentar 

o efeito de rechaço do discurso, como objeto a, para com o inconsciente situar o desejo. Para 

isso, leva-se em conta a função da repetição. O gozo precisa da repetição, uma vez que sua 

dialética se inscreve como a repetição cíclica para além dos pares de opostos, desejo e 

necessidade, prazer e desprazer, mas para o que é próprio da vida pulsional – o retorno ao 

inanimado. Da vida à morte.  



 

 

 

102 

Na clínica, a repetição aparece como excesso (ou retorno) de gozo, como a recusa a 

uma nova economia na qual o sintoma não se faz aliado. Para Lacan, o discurso freudiano 

aponta esse aspecto quando se refere à função do objeto perdido. Pois há desperdício de gozo. 

No entanto, o texto freudiano se apropria disso apenas no que tange ao masoquismo. Com a 

repetição, retoma-se a noção de traço unário, da marca primeva que origina a cadeia 

significante. Ela é inaugural no sentido que se repete em toda a obra de Lacan, ao representar 

um sujeito junto a outro significante, sempre visando o gozo.  

Com isso, a psicanálise nos ensina que o mundo da fantasia é, à priori, soberano na 

dinâmica pulsional do sujeito. Lacan (1992 [1969-70], p.47) fala “da marca sobre a pele, 

onde se inspira, nessa fantasia, o que nada mais é que um sujeito que se identifica como 

sendo objeto de gozo”. Essa marca indica que é apenas pela via do gozo que o sujeito pode 

ser distinguido do narcisismo e das relações objetais. No interior, o Eu seria sustentado por 

esse objeto perdido, o que lhe dá consistência imaginária. O gozo se introduz nessa dimensão 

de ser do sujeito, a qual o Eu apenas oculta, como roupagem ou máscara. Num primeiro 

momento essa dimensão deriva do traço unário e depois de todos os significantes que podem 

de ali advir, saiba o sujeito ou não. O trabalho analítico incide pela fala sobre essa hiância, o 

fato de que os objetos servem para preencher algo que é insubstancial – função de tampão. 

Nesse ponto Lacan se pergunta sobre o que seria o amor à verdade, senão o ponto de 

zombaria da falta-a-Ser da verdade. Essa falta seria o que nos remete às formações do 

inconsciente naquilo o que delas nos retorna, como inesquecível. “O que é esse desejo 

indestrutível de que fala Freud ao concluir as últimas linhas de sua Traumdeutung? O que é 

esse desejo que nada pode mudar, nem abrandar, quando tudo muda?” (1992 [1969-70], 

p.49). O fato de que não esquecemos é a própria falta-a-Ser, pois ser seria esquecer. Para 

amar a verdade é preciso amar a sua própria fragilidade diante do inominável que prescinde o 



 

 

 

103 

nome próprio 27– a marca inaugural. O que há para além da divisão – é o amor à própria 

castração. 

Citando a sua máxima sobre esse aspecto, na qual o amor é dar o que não se tem, 

Lacan afirma que é com o amor que a fraqueza original pode ser reparada. Do analista, 

espera-se que possa colocar o seu saber em termos de verdade. Isto é, que possa amar essa 

fragilidade na qual reside a essência de Eros também. “E ao analista, e a ele somente, que se 

endereça essa fórmula que tantas vezes comentei, Wo es war, soll Ich werden” (Lacan, 1992 

[1969-70] p.50). 

Antes de passar ao capítulo seguinte, façamos um breve retorno ao que Lacan 

apresenta no Seminário XI, sob o termo de mascarada, para falar da atitude feminina por 

excelência, a qual é esperada do analista em função. Conforme Vives (2020), ao retomar a 

concepção de Lacan acerca do sexo feminino, a mulher cria um parecer que se substitui ao 

ter, e com isso mascara a falta. Enquanto substituição funciona à nível simbólico, não mais no 

imaginário, como o homem, que se identifica ao ter – o pênis – posteriormente ao ser – o 

falo.  

A mascarada permite à mulher manter a ilusão de uma essência feminina na mesma 

medida que esconde a falta. O que ela recobre é a ausência do pênis, o que Vives (2020) 

aponta mais primitivamente como o objeto primeiro: a Coisa. O falo, como objeto herdado da 

castração funciona na esfera de semblante, pois é também uma máscara, mas enquanto a 

mascarada dissimula o real da falta, o falo o oblitera.  

Conforme Lacan (2008 [1959-60]), na aproximação entre a Coisa e o ex nihilo da 

ação criativa, a arte se faz como afirmação e sustentação do espaço formado pela Coisa 

 

27 O nome próprio designa um lugar na cadeia simbólica que nos antecede, vindo do Outro, e funciona como um 

marcador singular da entrada do sujeito na ordem da linguagem e da cultura. 



 

 

 

104 

enquanto fundamentalmente perdida – ponto de partida de todo movimento de busca. Isso 

aponta para a fecundidade do vazio e do não fálico. A prática psicanalítica, nesse sentido, 

estaria mais próxima do trabalho do artesão do que da clínica do médico moderno. É uma 

experiencia de costura, de corte, com fio e linha postos em palavras, mais próxima de como 

operavam os antigos cirurgiões barbeiros, também. 

O psicanalista, como a mascarada, assume uma posição não-toda e não fálica ao ser 

convocado ao lugar de “sujeito suposto saber” sem com ele se identificar, oferecendo-se 

como objeto causa de desejo, um lugar enigmático, que visa conduzir o analisante a querer 

saber mais do seu próprio desejo. Conforme Bonfim (2016), do lado do analista, há uma 

direção ética de tratar sem visar a normatização do sujeito. Dessa posição, o discurso do 

analista (distanciando-se do discurso das ciências e dos mestres), almeja que o infinito do 

gozo feminino questione as estruturas fálicas sobre as quais se apresenta e possa, em um ato 

criativo, tornar-se algo além. 

Conforme visto em Lacan (2010 [1960-61]) e Maurano (2013), o processo 

psicanalítico tem como motor o amor, contextualizado como transferência. Há com isso o 

surgimento desse efeito da beleza que transporta o sujeito para além do apego ao objeto 

(representado pelo analista como objeto a). É esse aspecto que lhe confere a dimensão de 

infinitude, a depender do manejo da transferência.  

Para ir na direção da construção de sua singularidade, isto é, uma verdade que lhe seja 

própria, o sujeito precisa pagar o preço do não-ser, conforme Maurano (2013), o preço da 

perda da ilusão de completude ambicionada com o encontro com o objeto a, objeto perdido 

desde o princípio, e que por conta disso mesmo, como Lacan (2008 [1959-60]) evidencia ao 

falar da Coisa, torna-se motor. É esse o ponto extremo do destino do herói em seu percurso, 

tal qual o analisante, seja em clínica física ou on-line.  



 

 

 

105 

No próximo capítulo, retomaremos o conceito da transferência em Freud e em Lacan, 

relacionando-o a partir das reflexões já suscitadas sobre o desejo como motor psíquico a 

partir da falta fundamental, da contribuição de Lacan com o objeto a e o retorno à Coisa 

freudiana. 

 

 

  



 

 

 

106 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO III – DESEJO E TRANSFERÊNCIA 

  



 

 

 

107 

3.1 Sobre a transferência 

 

A transferência é um conceito que passou por importantes modificações na obra 

freudiana até se consolidar como uma das ferramentas imprescindíveis à psicanálise, sendo 

considera por Lacan como um dos seus quatro conceitos fundamentais, ao lado do 

inconsciente, da pulsão e da repetição. Sem esgotar as diversas ramificações e ampliações 

que o conceito recebeu após os esforços freudianos, por uma vasta gama de psicanalistas, nos 

atentaremos às definições empregadas por Freud e, posteriormente, por Lacan em seu ensino.   

O termo foi mencionado por Freud pela primeira vez em 1985, no texto Estudos sobre 

a histeria, no capítulo quatro, no qual discorre a respeito do funcionamento dos fenômenos 

histéricos. Ainda sob a influência da sugestão, nesse momento considerado como pré-

psicanalítico, pode-se dizer que o termo não se tratava do conceito que posteriormente Freud 

desenvolveu como um dos fenômenos fundamentais ao qual o médico deveria estar ciente na 

análise.  

Nesses estudos preliminares, Freud (2016 [1895]) cita a transferência como um 

grande obstáculo no tratamento analítico, tratando-se de tudo aquilo que poderia atrapalhar a 

relação do médico com o paciente, favorecendo as resistências. As resistências se manifestam 

na dificuldade que o paciente tem de recordar e de falar sobre as suas lembranças infantis 

recalcadas. No texto, recomenda-se que o empenho e a cordialidade, caracterizados como 

benevolência, seriam dois aspectos afetivos que o médico poderia usar para favorecer o 

tratamento.  

Nesse sentido, percebe-se que o termo descrito nesses escritos não se tratava do que 

entendemos por transferência, como posteriormente desenvolvido pelo autor, mas nos dá 

alguns indícios do fenômeno. Sabe-se que Freud abandonou o método sugestivo por alguns 

problemas cruciais, o fato de que nem todos os pacientes eram suscetíveis à hipnose, a 



 

 

 

108 

dificuldade diagnóstica, e a constatação de que os sintomas retornavam de outras formas, 

uma vez dissipados pela sugestão.  

Alguns anos depois, em A interpretação dos sonhos, Freud (2019 [1900]) volta a 

mencionar o termo transferência, mas dessa vez se referindo às substituições de lembranças 

infantis oriundas dos dois processos inconscientes básicos: a condensação e o deslocamento. 

Ele explica como os desejos inconscientes são censurados, encontrando formas substitutas na 

linguagem dos sonhos. Ainda que se tratando do processo de deslocamento de energia 

psíquica de uma representação para outra, percebe-se a aproximação que o termo recebe com 

sua primeira aparição, na qual é articulado ao papel das resistências para o conteúdo 

inconsciente.  

No próximo tópico discorreremos sobre as transformações em torno do conceito de 

transferência presente na obra freudiana, em seguida faremos uma breve articulação com a 

contribuição feita por Lacan, em especial durante o seu Seminário VIII, dedicado à 

transferência, e no Seminário XI, quando a aborda como um dos quatro conceitos 

fundamentais da psicanálise. 

 

3.1.1 Considerações sobre o conceito de transferência em Freud e Lacan 

 

(...) continua sendo um enigma que a transferência  

nos apareça como a mais forte resistência ao tratamento, 

 enquanto fora da análise temos que admiti-la como portadora 

 da cura, como condição do bom sucesso – Freud (2012,  p.102). 

 

A transferência é citada como grande aliada no tratamento, e não apenas como à 

serviço das resistências, apenas em 1905, no texto Fragmentos da análise de um caso de 



 

 

 

109 

histeria, no qual Freud comunica o emblemático caso Dora. A partir desse escrito, Freud 

(1996 [1905]) menciona as importantes mudanças que empregou no método analítico, 

renunciando de uma vez por todas à técnica da indução, e deixando, assim, que o paciente 

falasse livremente. Foi por seu fracasso com Dora, que abandonou a análise após poucos 

meses, que Freud articulou a importância da transferência na direção da cura. 

Para Freud (1996 [1905]), a transferência consistia na substituição de uma pessoa 

importante na vida psíquica do paciente pela figura do analista. “São reedições, reproduções 

das moções e fantasias que, durante o avanço da análise, podem despertar-se e tornar-se 

conscientes, mas com a característica (própria do gênero) de substituir uma pessoa anterior 

pela pessoa do médico” (Freud, 1996 [1905], p.111). Essas reedições das fantasias seriam 

inevitáveis durante o tratamento, e assim como as resistências, o médico deveria combatê-las, 

pois a transferência dificultaria o acesso ao inconsciente.  

Freud ressalta que o fenômeno da transferência não é exclusivo do tratamento 

psicanalítico, estando presente em qualquer relação que exista entre duas ou mais pessoas, a 

diferença estaria no fato de que cabe ao analista revelar ao paciente os seus efeitos. “O 

tratamento não cria a transferência, mas simplesmente a revela, como a tantas outras coisas 

ocultas na vida anímica” (Freud, 1996 [1905], p.112). No caso Dora, ele partiu da hipótese de 

que Dora repetia com ele alguns afetos que vivenciou na relação com o senhor K. 

Foi necessário abordar a questão da transferência para compreender melhor os 

detalhes da análise de Dora. Freud relata ter sido surpreendido por esse fenômeno, pois Dora 

transferiu para ele os sentimentos que tinha pelo Sr. K., chegando ao ponto de “vingar-se” 

dele da mesma forma que desejava fazer com o Sr. K. Esse processo culminou com Dora 

abandonando o tratamento, tal como se sentia abandonada e enganada pelo Sr. K. Freud 

observa que, em vez de relembrar e verbalizar essas memórias e fantasias durante a análise, 

Dora as atuou no relacionamento com ele (Freud, 1996 [1905]). 



 

 

 

110 

Essa concepção é retomada alguns anos depois, em Cinco lições de psicanálise, 

quando Freud (2014 [1910]) afirma que a psicanálise não cria a transferência, apenas à 

desvenda, uma vez que ela ocorre de maneira espontânea em todas as relações humanas, 

sendo a partir dela que o médico encontra o verdadeiro motor da ação terapêutica. Nesse 

sentido, ainda sobre o caso Dora, Freud recorda que o manejo da transferência, que seria a 

parte mais difícil do tratamento, não foi trabalhado.    

Em As perspectivas futuras da terapêutica psicanalítica, Freud (2006 [1910]) 

apresenta inovações na técnica psicanalítica e começa a trabalhar outro aspecto da 

transferência, diferenciando as questões referentes à figura do psicanalista, e sua influência 

sobre o tratamento, daquelas que se esperavam do paciente. Nomeou de contratransferência a 

reação inconsciente que o analista poderia ter diante da transferência, termo proveniente do 

alemão Egenübertragung, composto a partir de Übertragung (transferência)  e gegen (em 

direção a).  

No ano anterior, em 1909, Freud utilizou esse termo pela primeira vez em uma carta a 

Jung, na qual abordou a relação amorosa de Jung com a paciente Sabina Spielrein28. Desde 

então, a contratransferência foi considerada uma tendência que deveria ser dominada, 

tratando-se de um “problema permanente”. No texto de 1910, Freud também emitiu um aviso 

importante, a fim de que outros analistas pudessem contornar a contratransferência, cientes 

desta, evitando que cometessem o mesmo equívoco de Jung.  

Nesse mesmo período, Freud (2012 [1912a]) publica a A Dinâmica da Transferência, 

primeiro texto dedicado exclusivamente ao fenômeno. A transferência é apresentada como 

um conjunto de disposições e influências infantis que se reatualizam nas relações do sujeito, 

levando-o ao clichê das repetições, em especial na vida amorosa, estando nela as “condições 

 
28 Sabina e Jung se envolveram amorosamente, e ela pede a Freud um encontro para tratar sobre isso. Na carta a 

Jung, Freud se refere à experiência do analista como penosa, mas necessária para reconhecer o que precisa ser 

evitado. Aspectos subjetivos do analista devem ser evitados (McGuire, 1976).  



 

 

 

111 

que estabelece para o amor”, a satisfação e o destino pulsional. Nesse texto, Freud 

correlaciona alguns importantes aspectos da transferência, a saber, o papel das fantasias 

inconscientes, as resistências e o investimento libidinal amoroso.  

De início, Freud parte das resistências, pontuando que quando a associação livre falha 

é por conta de alguma resistência gerada pela transferência com a figura do analista ou a algo 

relacionado a ele, impedindo que o sujeito fale o que pensou. Para responder ao surgimento 

da transferência como resistência, Freud oferece algumas hipóteses, sendo a primeira delas a 

regressão da libido. Essa seria a condição indispensável para a neurose, como resposta do 

sujeito à insatisfação com o mundo exterior. Fica nítida a importância que a vida fantasiosa 

tem nesse aspecto. 

Nesse primeiro momento, Freud (2012 [1912a], p. 103) coloca que “a libido (no todo 

ou em parte) tomou a via da regressão e reanimou as imagos infantis. A terapia analítica 

segue-a então, procurando achá-la, torná-la novamente acessível à consciência, pô-la a 

serviço da realidade”, o que não consiste em transformar em consciência os conteúdos 

inconscientes, pelo contrário, mas colocar a serviço da vida consciente, do ato e da fruição do 

sujeito a sua libido. Pois, forças inconscientes que causaram essa regressão da libido se 

voltarão na análise como resistência. Contudo, a resistência maior é a atração que os aspectos 

inconscientes exercem sobre a vida libidinal do sujeito, retirando-a do investimento exterior.  

 O desejo inconsciente é sempre, em última instância, de ordem sexual. Desde o 

princípio, nossos objetos de investimento libidinal são sexuais. Na transferência analítica não 

seria diferente. Para não se deparar com esses conteúdos, tão custosamente recalcados, o 

sujeito empreende ao longo da análise uma série de distorções, mas com o passar do tempo 

percebe que as distorções sintomáticas não são suficientes para escondê-lo, é nesse ponto que 

se utiliza das distorções geradas pela transferência. Também ao analista esses desejos 

proibidos são destinados, o que torna ainda mais difícil que possam-lhes ser confessados.  



 

 

 

112 

Para que a única regra da psicanálise seja preservada é preciso que haja uma 

transferência que Freud destacou como positiva, na qual o sujeito se sinta à vontade para falar 

o que normalmente lhe causaria repulsa ou embaraço. O analista pode então se utilizar desse 

semblante, na qual uma relação de “terno e dedicado afeto” pode ser grande aliada. Assim, a 

transferência pode tanto gerar as maiores resistências, quanto ajudar a dissipá-las, em favor 

da fala. Quando surge como resistência, a transferência é considerada negativa, ou positiva, 

mas em favor de impulsos eróticos reprimidos.  

Nessa transição entre transferência positiva e negativa, fica claro o caráter 

contraditório e paradoxal da vida afetiva do sujeito. Um mesmo objeto pode ser alvo de seu 

amor, ódio ou indiferença. Essa ambivalência, inicialmente constatada por Bleuler, aponta o 

que favorece que as resistências surjam na transferência a partir das inclinações afetivas do 

sujeito neurótico. Desde então Freud (2012 [1912a]) já reconhecia que era na transferência 

bem estabelecida que a possibilidade de cura (ou de tratamento do real) via análise poderia 

acontecer.  

Assim, uma transferência especialmente negativa, como no caso dos paranoicos, 

acabaria com a possibilidade de cura, pois para que o paciente consiga falar “tudo o que lhe 

vier à mente” no curso da análise, ele precisa transpor as resistências, um paradoxo na 

transferência, uma vez que ela pode propiciá-las ou dissipá-las. É preciso querer saber disso 

para que o inconsciente se presentifique na análise. Freud compara o tratamento a uma 

batalha que “entre médico e paciente, entre intelecto e vida instintual, entre conhecer e querer  

‘dar corpo’, desenrola-se quase exclusivamente nos fenômenos da transferência. (...) pois 

afinal é impossível liquidar alguém in absentia ou in effigie” (Freud, 2012 [1912a], p.108). 

Tornava-se cada vez mais premente que o tratamento analítico só poderia avançar se o 

analista trabalhasse e reconhecesse suas resistências e complexos inconscientes, esses que 

poderiam ser despertados no que Freud chamou de contratransferência, conforme comentado 



 

 

 

113 

anteriormente. A análise do analista começa a ser recomendada como um aspecto sine qua 

non de sua prática. Em Recomendações ao médico que pratica a psicanálise, Freud (2012 

[1912b], p. 116) reconhece o inconsciente do analista como uma de suas principais 

ferramentas: “(...) ele deve voltar seu próprio inconsciente, como órgão receptor, para o 

inconsciente emissor do paciente, colocar-se ante o analisado como receptor do telefone em 

relação ao microfone”.  

O inconsciente, pensado como um instrumento na análise, nesse momento é dividido 

por Freud entre aquele pertencente ao analista, que poderia se manifestar na 

contratransferência, e o do paciente, o qual mobiliza o fenômeno transferencial. No entanto, 

para fins técnicos, fica claro que Freud não coloca o conteúdo subjetivo do inconsciente do 

analista como instrumento na análise. Pode-se pensar, como Lacan apontou anos depois, que 

em análise há apenas um inconsciente em jogo.  

Todas as recomendações técnicas seriam uma contrapartida à regra fundamental da 

psicanálise, que opera ao lado do paciente, sendo esta a associação livre. O médico deveria 

investigar e interpretar o que há de latente no inconsciente, sem censurar ou selecionar a 

partir de si o que o paciente fala. Freud (2012 [1912b], p. 119) recomenda que “o médico 

deve ser opaco para o analisando, e, tal como um espelho, não mostrar senão o que lhe é 

mostrado”. Nesse aspecto, torna-se ainda mais evidente por que os efeitos da 

contratransferência deveriam ser combatidos, já que, tratando-se de conteúdos do médico, 

não estariam a favor da análise do paciente. 

Em O início do tratamento, Freud (2012 [1913]) compara a análise ao jogo de xadrez, 

no qual apenas as aberturas e os finais poderiam se repetir, e o jogo em si pode seguir por 

variações infinitas. Ao recomendar instruções técnicas para os analistas, esse aspecto precisa 

ser considerado, pois a clínica do inconsciente, em seu próprio caráter singular, possui 

limitações parecidas. As considerações sobre a transferência não se excluem a esse princípio, 



 

 

 

114 

e a instauração de sua dinâmica pode ser considerada como uma das instruções de abertura 

para o processo de análise, assim como a sua resolução indicaria o fim.  

O primeiro objetivo do tratamento é vincular o paciente a ele, logo percebe-se a 

importância ímpar que a transferência recebe. Sabe-se que em muitos casos ela se fortalece 

com o tempo, mas Freud aponta que vincular o paciente à figura do médico pode ser 

malsucedido se, de início, ele assumir uma atitude moralizadora, o que indicaria que seu 

próprio eu e crenças pessoais estariam em evidência.  

Ressalta que é o sofrimento do analisante e, a partir dele, o desejo de cura, que 

mobiliza a análise, e ainda que a transferência possa atenuar esse sofrimento, esse efeito seria 

apenas provisório, do contrário, a análise não aconteceria e os fins terapêuticos indicariam 

mera sugestão. Por essa razão, qualquer comunicação importante deve ser feita apenas após o 

estabelecimento da transferência. 

Em seu trabalho Recordar, repetir e elaborar, Freud (2012 [1914]) explora a 

importância do conceito de repetição no processo analítico, relacionando-o à transferência. 

Ele argumenta que a transferência constitui um aspecto da compulsão à repetição, onde o 

passado esquecido do paciente é projetado não só no analista, mas em diversos elementos da 

situação presente. Também a resistência recebe destaque nessa passagem: “Quanto maior a 

resistência, tanto mais o recordar será substituído pelo atuar (repetir)” (Freud, 2012 [1914], 

p.150). 

Freud observa que a compulsão à repetição, em vez de permitir a recordação, 

influencia o paciente a reproduzir certos padrões em vários de seus relacionamentos, não 

apenas com o médico, destacando que, para o analista, o manejo da transferência é a 

ferramenta fundamental no tratamento dessa repetição. É por meio dela que o paciente poderá 

substituir o impulso à recordação pela repetição, o que permite a elaboração e o trabalho de 

seus conteúdos em análise.  



 

 

 

115 

No texto Observações sobre o amor de transferência, Freud (2012 [1915]) comenta as 

dificuldades enfrentadas por iniciantes em psicanálise, retomando o conceito de resistência 

ligado à transferência e seu manejo. A primeira dificuldade seria a resistência gerada a partir 

de fantasias projetadas na figura do analista, atrapalhando a associação livre. Freud é 

categórico ao dizer que o envolvimento amoroso dificulta a suscetibilidade do paciente ao 

tratamento, sendo impossível conciliar as duas coisas. Por isso, o manejo da transferência é a 

tarefa mais desafiadora. 

A segunda dificuldade está relacionada ao analista conseguir ou não ocupar a sua 

função. Freud (2012 [1915]) aponta que a resistência que surge na situação transferencial 

serve como um aviso sobre possíveis intercorrências de conteúdos do analista, o que 

anteriormente definiu como contratransferência. Ele explica que, durante a análise, aspectos 

inconscientes do analista podem desencadear respostas igualmente inconscientes no paciente. 

Nessa mesma direção, Lacan afirma que toda resistência é resistência do analista. 

Freud aborda novamente o conceito de transferência em suas Conferências 

Introdutórias sobre Psicanálise, especificamente nas conferências intituladas “Resistência e 

repressão” e “A Transferência”, ambas de 1917. No capítulo “Resistência e repressão”, ele se 

concentra em analisar como a resistência afeta o processo psicanalítico, afirmando mais uma 

vez que superar essas resistências é a principal função da análise e representa a única maneira 

de garantir progresso com o paciente (Freud, 2014 [1917]). Percebe-se que do início ao fim 

das recomendações técnicas de Freud, a conceituação da transferência é articulada com a 

resistência e seus desdobramentos. 

Em Além do princípio do prazer, Freud (2010d [1920]) apresenta outro aspecto da 

compulsão à repetição, relacionando-a à pulsão de morte e à tendência aos desligamentos, 

como discorrido no primeiro capítulo desta tese. Além disso, observa que aquilo o que o 

paciente repete na análise geralmente está relacionado a aspectos de sua sexualidade infantil, 



 

 

 

116 

sobretudo referentes ao complexo de Édipo, que são trazidos para o presente por meio da 

transferência na relação com o analista. Ele explica que, quando isso ocorre, é como se a 

neurose primitiva do paciente fosse substituída por uma nova forma, conhecida como  

“neurose de transferência” (Freud, 2010d [1920], p. 29). 

Nesse texto, Freud corrige a concepção de que a resistência teria origem no 

inconsciente recalcado, uma vez que o recalcado não oferece resistência ao tratamento, 

afirmando que as resistências que o paciente apresenta têm origem no Eu, enquanto a 

compulsão à repetição pode ser articulada com o que foi reprimido no inconsciente. A 

resistência gerada pelo Eu busca evitar o desprazer causado pelo material reprimido, uma vez 

que o Eu é regido pelo princípio do prazer. Os pacientes, então, tendem a reviver na 

transferência todas as situações dolorosas e emoções desagradáveis oriundas de sua 

sexualidade infantil. É, portanto, a compulsão à repetição o que mantém o conteúdo recalcado 

longe da consciência.  

Percebe-se que a articulação do conceito de transferência com a resistência e, 

posteriormente, com a repetição é uma constância na obra freudiana. No Seminário XI, Lacan 

(2008 [1964]) se pergunta sobre o estatuto dado aos termos que Freud introduziu como 

conceitos fundamentais, dentre os quais a transferência e a repetição estão presentes. Para ele, 

o que importa é a funcio desses conceitos e o valor operatório que eles possuem no campo da 

função do significante. Ou seja, os conceitos se aproximam da realidade que pretendem 

apreender apenas até certo ponto, realizando-se justamente na passagem ao limite do que 

pode ser apreendido. 

 Sabe-se que na obra de Lacan o conceito de repetição é importante para compreender 

a relação da pulsão, como pulsão de morte em primazia, e toda a dinâmica do significante, 

representando um sujeito para outro significante, a partir da repetição inaugural, na qual a 

relação entre o objeto perdido, o gozo, o traço unário e a fantasia estão articuladas. Sobre 



 

 

 

117 

isso, discorreremos mais além no presente capítulo, concentrando-nos por ora na 

transferência como um dos conceitos fundamentais e sua importância para a análise, o que 

sustenta no capítulo seguinte as reflexões sobre a clínica no setting on-line.  

Situando a análise como uma práxis na qual é possível tratar o real pela via do 

simbólico, conforme demonstrado no capítulo anterior, com a estrutura do Grafo, Lacan 

reafirma a importância da análise didática. Para que esse tratamento tenha condições de 

acontecer, é preciso que seu operador esteja ciente de suas especificidades, tendo então, ele 

mesmo, passado pela experiência. Mais uma vez, a presença do analista só é possível pela 

mudança radical que esse opera ao nível de seu desejo – o desejo do analista é a questão e o 

fim de uma análise didática.  

O desejo do analista, em cada caso, não pode de modo algum ser deixado fora de 

nossa questão, pela razão de que o problema da formação do analista o coloca. E a 

análise didática não pode servir para outra coisa senão para levá-lo a esse ponto que 

designo em minha álgebra como o desejo do analista (Lacan, 2008 [1964], p.17). 

Retomando a transferência, conforme proposta por Freud, representada como um 

afeto, dividida entre positiva e negativa, admitindo-se a contratransferência (nada mais do 

que conteúdos do analista entrando em jogo), Lacan propõe que a aproximação da 

transferência positiva com o amor, “amor de transferência”, trata-se, de partida, de uma 

cilada, um tapeamento próprio da relação de enamoramento amoroso. Portanto, ela não deve 

ser conduzida sem considerarmos esse aspecto. É sobre essa característica própria da 

transferência que Lacan dedicou todo um seminário, abordando o amor a partir da obra 

canônica de Platão, O Banquete. 

No relatório de Roma, Lacan constata a função da transferência a partir da descoberta 

do inconsciente freudiano como a soma dos efeitos da fala sobre um sujeito, sendo este o 

efeito próprio da articulação da cadeia significante. A transferência é o que nos dá acesso a 



 

 

 

118 

esse apunhado indeterminado que, na origem do inconsciente, determina o sujeito. Um acesso 

em forma de enigma, considerando-se todo o caráter pictográfico da linguagem do 

inconsciente.  

Não cabe ao analista desvendar o enigma, mas como a Esfinge, comunicá-lo. Ciente 

da repetição própria do funcionamento inconsciente, constatada em todas as aproximações 

que Freud fez do fenômeno transferencial e da repetição (em sua relação com as lembranças 

inconscientes), Lacan indica que o analista conduz a uma reconstrução da conduta do 

analisante, em transferência, revelando o que ali se repete. Sobre o “não querer saber disso” 

do sujeito, a neurose de transferência, uma vez atingida, interrompe o inconsciente, fechando-

o nesse novo lugar. 

Por essa razão, conforme Freud indica desde os seus escritos preliminares sobre a 

histeria, a essência da transferência é a resistência,  Übertragungswiderstand. Nesse contexto 

Lacan (2008 [1964]) cita o paradoxo, também encontrado no texto freudiano, de que para 

interpretar e fazer qualquer comunicação mais importante, o analista deve aguardar que a 

transferência esteja estabelecida.  

Como então sustentar essa escuta, orientado de que a sua posição é semblante e não 

título de alguma coisa? Como sustentar uma transferência amorosa sem cair no canto da 

sereia da semântica do analisante? É preciso conhecer da natureza do amor para responder a 

essa questão. Conforme vimos anteriormente, no discurso do analista, cabe ao analista ocupar 

o lugar de objeto a. No seminário sobre a transferência, Lacan chega ao agalma dessa função. 

Logo no início do Seminário VIII, Lacan (2010 [1960-61]) comenta a sua célebre 

passagem sobre a importância do valor de enunciação da palavra, argumentando que, na 

experiência analítica, o que importa não é o valor de enunciado, mas o de anúncio, daquilo 

que traz algo à existência a partir do nada, “o ex-nihilo” da criatividade, como na evocação da 



 

 

 

119 

palavra. Essa distinção entre enunciado e enunciação já foi demonstrada a partir da 

constituição do sujeito nos dois patamares do Grafo do Desejo, no capítulo anterior.    

Lacan (2010 [1960-61]) também destaca a oposição entre Eros e Ágape, conceitos 

presentes em uma longa tradição sobre o amor, cindido pela análise no livro homônimo de 

Anders Nygren, bispo e teólogo sueco, situando ágape na esfera do amor cristão. Para 

explorar melhor essa distinção, Lacan anuncia que tomará como objeto de estudo O 

Banquete, de Platão, datado de 380 a.C., aproximadamente, reconhecendo-o como um texto 

monumental para compreender a estrutura do amor. Ao lado de Fedro, é a obra em que o 

filósofo nos apresenta, a partir dos diálogos de Sócrates, uma investigação profunda sobre a 

natureza do Eros (Ἔρως), também traduzido como amor ou desejo, conforme discorrido em 

nosso primeiro capítulo.  

Nesse texto, Sócrates discorre sobre as várias definições do amor com uma série de 

discípulos e filósofos.  O diálogo ocorre em um simpósio29 na casa de Agatão, após sua 

vitória em um concurso teatral. Os participantes incluem Fedro, Pausânias, Erixímaco, 

Aristófanes, Agatão, Sócrates e, mais tarde, Alcibíades. Cada um faz um discurso sobre o 

amor, abordando temas como sua origem, suas formas e seu propósito.  

Destacam-se as visões míticas de Aristófanes, que descreve o amor como a busca por 

uma “parte perdida”, concepção que já exploramos previamente, e a de Sócrates, que relata o 

que aprendeu com Diotima, em Fedro, apresentando o amor como um processo de 

refinamento da alma em direção à beleza e ao eterno. Alcibíades encerra a discussão com um 

elogio a Sócrates. Nesse clímax final, Alcibíades entra inesperadamente no banquete, 

 
29 Na Grécia Antiga, os banquetes ou simpósios (do grego arcaico Συμπόσιον, ou symposia), eram eventos sociais 

importantes, nos quais cidadãos de alto prestígio intelectual se reuniam para celebrar, debater ideias e reforçar 

laços sociais. Nos encontros, incluíam-se comida, bebida (principalmente vinho diluído), música, poesia e jogos.  

Os banquetes eram exclusivos para homens livres, sendo também espaços de convivência com os jovens e, em 

alguns casos, com cortesãs (hetairas), que participavam como artistas ou companhias. Além de momentos de 

lazer, os symposia tinham uma dimensão intelectual, servindo como ambientes propícios para debates filosóficos 

e troca de ideias. 



 

 

 

120 

embriagado, interrompendo as discussões filosóficas dos outros sobre o amor. Em vez de 

discursar a respeito, ele decide exaltar Sócrates, revelando sua profunda admiração e um 

amor complexo30 pelo mestre. 

No final d’O Banquete, Sócrates, interpretando o discurso de Alcebíades, direciona-o 

para o verdadeiro objeto de seu interesse, Agatão. Lacan pontua que o desejo encontra no ato 

o seu colapso e não a sua realização, na melhor das hipóteses, o ato oferece ao desejo um 

gesto heroico (Lacan, (2010 [1960-61]). Na postura e intervenção de Sócrates, quem pretende 

nada saber, senão reconhecer as coisas oriundas do amor, Lacan se depara com uma questão 

importante. Sócrates não diz quase nada em seu nome. Segundo o testemunho de Platão, 

especialmente no Lísis, parágrafo 204c, com isso ele encontra onde reside a posição do 

amante e do amado.  

De partida, Lacan faz uma distinção sobre a leitura platônica de amor e a que se 

propõe fazer, com a obra do filósofo, para explicar a transferência na análise. Lacan utiliza a 

palavra alemã Schwarmerei, que significa devaneio ou fantasia direcionada a um entusiasmo 

qualquer, frequentemente ligado à superstição, para designar que em Platão, a projeção da 

ideia do Bem Supremo (sobre o vazio impenetrável da linguagem) seria a sua fantasia. Nesse 

aspecto, ele se distancia dos ideais filosóficos platônicos e de sua metafísica transcendental. 

O foco do analista na transferência não deve ser voltado ao “bem” do paciente, 

tampouco ao ideal de cura da medicina moderna, mas sim ao aspecto do Eros presente na 

relação transferencial. Isso implica dizer que o analista deve evitar atitudes que se prestem à 

imputação de consolo ou sedução, o que seria tomar proveito de seu lugar, priorizando um 

espaço onde a transferência se manifeste de maneira mais simples e autêntica.   

 
30 Alcibíades compara Sócrates a figuras mitológicas, como os silenos (seres feios por fora, mas que guardam algo 

valioso dentro) e o deus sátiro Marsias, para destacar a aparência simples e rústica de Sócrates em contraste com 

sua sabedoria e virtude. Além disso, Alcibíades relata suas próprias experiências, revelando como tentou seduzir 

Sócrates sem sucesso, pois o filósofo permaneceu imune às investidas físicas, mostrando total autocontrole e foco 

em seus valores intelectuais. Isso, para Alcibíades, torna Sócrates ainda mais impressionante e enigmático, pois 

ele não busca prazeres efêmeros, mas a essência do bem e da verdade.  



 

 

 

121 

Além disso, Lacan destaca que a intersubjetividade na análise deve ser reservada, ou 

adiada sine die, para permitir que outra forma de captura, essencialmente ligada à 

transferência, apareça no processo analítico. Afirma que a posição do amor é precária e 

ameaçada, e enquanto “posição clandestina ­ é nessa medida mesma que poderemos apreciar 

porque e como, no quadro mais protegido de todos, o do consultório analítico, a posição do 

amor se torna ainda mais paradoxal” (Lacan, 2010 [1960-61], p. 26). 

A transferência seria, assim, um espaço em que o paciente aprende aquilo que lhe 

falta, “amando”. Por mais que o papel do analista não seja trabalhar pelo “bem” do paciente, 

ele permite que este vivencie o ato de amar. No entanto, isso não implica necessariamente 

ensinar o que é o amor, pois Lacan diferencia a experiência de amar e a compreensão do que 

o amor significa.  

Lacan aponta dois aspectos centrais do amor: primeiro, que ele carrega um viés 

cômico; segundo, que o amor é, essencialmente, “dar o que não se tem”. Esses elementos 

ajudam a desmontar o discurso de Sócrates em O Banquete, revelando a função esclarecedora 

de sua abordagem. Lacan observa ainda que a concepção grega do amor permite analisar a 

relação entre os dois parceiros – o amante (erastes) e o amado (erômenos) – de maneira a 

retirar essa relação de um contexto neutro e articulá-la em termos estruturais (Lacan, 2010 

[1960-61]). 

Lacan analisa a dinâmica entre o amante e o amado, destacando que o amante 

representa o sujeito do desejo, enquanto o amado é aquele que “possui algo”. Ele sugere que 

a questão central é se o que o amado possui tem alguma relação com a falta sentida pelo 

amante. Lacan explora como o desejo, em sua relação com os objetos nos quais se fixa, 

inadvertidamente como desejo do Outro, conduz ao surgimento de uma nova significação, 

que ele identifica como o amor, sendo esse o momento de báscula, de virada, conforme feito 

por Sócrates no banquete. 



 

 

 

122 

Ele também argumenta que, para compreender a transferência, é essencial articular as 

condições envolvidas nos registros simbólico, imaginário e real. Sem essa articulação, torna-

se impossível distinguir entre os elementos de ilusão e verdade na transferência e no amor, 

bem como medir as contribuições de cada um. Nesse aspecto, Lacan desafia o analista a 

refletir sobre sua relação com o “ser” do paciente, enfatizando que a análise lida, 

fundamentalmente, com essa relação, com o acesso a esse “ser ou não ser” do amor.  

Ele aponta que o paciente chega ao analista partindo da suposição de que não sabe o 

que tem – um ponto que já o implica ao inconsciente e ao “não saber” fundamental. Para 

Lacan, essa ignorância funda uma ponte entre a psicanálise e a tradição filosófica do 

“conhece-te a ti mesmo”, cuja diferença fundamental está marcada pelo não saber, do que o 

sujeito demanda ser, não apenas ter (em referência à falta e à castração) (2010 [1960-61]), p. 

55). 

Mais à frente, na lição “Crítica da contratransferência”, de 8 de março de 1961, Lacan 

(2010 [1960-61]) se pergunta sobre o que os analistas contemporâneos falavam quando 

falavam de transferência, fazendo um breve retorno à elaboração do conceito de 

transferência, e às instruções de que, para que o inconsciente do analista não atrapalhasse a 

análise, ele precisava ser analisado em sua própria análise, posteriormente nomeada como 

análise didática. Por conta disso, a análise didática precisava ser longa, e eventuais pontos 

cegos deixados por sua análise “pessoal” resultariam na comunicação dos inconscientes, 

dificultando que o analista produzisse as interpretações decisivas do caso. 

Lacan problematiza essa “comunicação de inconscientes”, como se o sujeito advertido 

pela experiência de sua análise soubesse conduzi-la melhor, como um músico sabe tocar o 

seu instrumento, nesse campo do saber-fazer com um inconsciente mitigado, quase como se 

higienizado ou purificado pelo processo analítico. Lacan lembra que Freud encontrou o 

inconsciente em seus pacientes, primeiramente, e que a descoberta subsequente de seu 



 

 

 

123 

inconsciente seria apenas uma tradução do inconsciente que, a princípio, é tomado como 

inconsciente do Outro.  

Da histeria ao analista, trata-se de outra coisa aquilo o que adverte o analista de seu 

ato: levar a sua própria análise até o fim. Não no sentido de gerar um inconsciente mais puro, 

mas de passar pela destituição subjetiva necessária à sua função. Com isso, ele garante não 

apenas que a contratransferência, em todos os seus nuances imaginários, não seja 

equivocadamente utilizada como um instrumento para o tratamento, mas que o próprio 

objetivo de uma análise aconteça: que haja discurso do analista operando ali, afinal.  

Não existe outra coisa que justifique que o analista possa performar a imagem 

“deontológica” de apatia, senão que seja atingido por um desejo mais forte que os desejos em 

causa na relação com o ser do paciente. O analista pode renunciar aos desejos sexuais, seja de 

afeto amoroso ou destrutivo, uma vez que esteja advertido de seu próprio des-ser. Pois então, 

qual seria esse desejo mais forte? Lembrando de uma passagem de Sócrates, Lacan coloca 

que de todos os desejos, o desejo de morte é o mais forte, pois as almas que estão no Erebo31, 

de lá não retornam.  

(...) é concebível que a repetição fundamental do desenvolvimento da vida não seja 

mais que a derivação de uma pulsão compacta, abissal, que ele chama, nesse nível, de 

pulsão de morte, e onde nada mais resta senão essa ananké, a necessidade do retorno 

ao zero do inanimado. Metáfora, sem dúvida (Lacan, (2010 [1960-61]), p.235). 

 Lacan afirma que o analista joga como um morto, especialmente o seu pequeno outro, 

que foi levado à experiência de análise de antemão. Para exemplificar essa afirmação, ele 

utiliza o jogo de bridge32, no qual um dos competidores, declarado como “morto”, não joga 

 
31 Érebo é o nome de uma das regiões do Hades, por onde os mortos passavam para chegar ao submundo. O nome 

também se trata da personificação das trevas e da escuridão. Érebo era filho de Caos, e casou-se com sua irmã 

gêmea, Nix, com quem teve dois filhos, Éter e Hemera, ambos deuses primordiais.  
32 O bridge é um jogo de lógica composto por 52 cartas, no qual duas duplas se enfrentam. As cartas são divididas 

entre os quatro jogadores, que podem ocupar três funções: o declarante, o morto, ou o flanco. É conhecido como 



 

 

 

124 

durante a jogada.  Mas, ao contrário do que ocorre no jogo, no qual o morto não pode ajudar 

o seu parceiro durante a rodada, apenas lança as cartas, paradoxalmente, o analista ajuda o 

sujeito a encontrar o que existe no jogo. Esse é o valor ilustrativo da reestruturação do desejo 

do analista.  

Com a topologia, Lacan (2010 [1960-61]) articula que o sujeito supõe o pequeno a no 

Outro, como agalma, o que se trata um efeito irredutível da transferência, isto é, porque existe 

transferência, o analista ocupa, no lugar de pequeno outro, a posição de quem possui esse 

agalma, o tesouro suposto a partir da fantasia fundamental do sujeito. Por isso é preferível 

que o analista não compreenda nada, pois estaria mais próximo do campo do imaginário, mas 

que, sabendo do que se trata a estrutura do desejo, e não de quais seriam os desejos desse 

sujeito, seu analisante, ele possa ocupar o lugar de ter o objeto de seu desejo também, 

mobilizando a análise. 

Assim, no início da situação analítica, o analista ocupa a posição de eroménos, como 

Sócrates sem seus diálogos, lugar de objeto digno de interesse amoroso. O efeito latente do 

não saber do sujeito sobre a sua própria constituição, o que Lacan chamou de insciência de 

seu próprio objeto de desejo, é o que situa no Outro esse objeto, virtualmente colocando o 

sujeito na posição de érastes. Por essa razão, ele faz metáfora entre as duas posições: amante 

e amado.  

A importância do desejo do analista, e a sua responsabilidade ética, localizam-se nesse 

ponto: fazer semblante de sujeito suposto-saber, na posição de objeto a – causa de desejo. 

Para que o desejo do sujeito, não mais alienado aos objetos do Outro, possa operar como 

desejo de desejar. Seria essa então a cura possível ao longo de um tratamento analítico? No 

tópico seguinte, nos debruçaremos sobre o controverso conceito de cura, diferenciando o que 

 
o “xadrez” das cartas. É dividido em dois momentos, o leilão e o carteio, o ganhador é a dupla que conseguir o 

maior número de vazas. 



 

 

 

125 

seria o objetivo e a cura na análise de alguns de seus efeitos terapêuticos, situando no campo 

da transferência e do desejo essa cura.  

 

  



 

 

 

126 

3.2 A cura em psicanálise: da terapêutica à transferência 

 

No começo – 

Todos me irão logo imputar uma referência a alguma paráfrase da fórmula  

No começo era o Verbo.  

Im Anfang war die Tat, diz um outro.  

Para um terceiro, no princípio, isto é, no começo do mundo humano,   

no princípio era práxis 

 – Lacan (2010 [1960-61], p. 12). 

 

A direção dos tratamentos empreendidos por Freud corrobora com a concepção de uma 

cura que se afasta da normatividade técnica da clínica médica e da sugestão que incide sobre o 

páthos na psicoterapia. Ainda que a psicanálise seja uma clínica, com aspectos técnicos mais 

ou menos delimitados, como é o caso da associação livre, da transferência e do uso de alguns 

dispositivos, como o divã, e que também obtenha efeitos terapêuticos, estes não são a sua 

finalidade ou determinação. Freud mostra que nem toda análise se conclui, há muitos conflitos 

que não cabem na transferência.  

Assim como o Eu, a normalidade é uma ficção (Rüdiger, 2014). As saídas possíveis ao 

sintoma e à fantasia de cada um também precisam de uma invenção que só se opera no singular. 

Transformar o sofrimento neurótico em miséria ordinária, devolvendo ao sujeito sua 

capacidade de labor e aprazimento diante da vida foram alguns dos fins possíveis que Freud já 

apontou para a análise, mas isso não é tudo. Como poderia ser? Há sempre um resto a ser 

consentido em um fim de análise, um resto que marca justamente esse aspecto não-todo da 

experiência subjetiva. Rüdiger (2014) indaga se não somos todos irremediavelmente doentes 

por conta desse resto, nomeado “rochedo da castração”, que nos é imposto pelos sacrifícios da 

civilização. 



 

 

 

127 

Fink (2018, p. 235) adverte que “decifrar e interpretar o inconsciente podem 

transformar-se num processo interminável”, nesse aspecto, para Lacan, a análise não deve 

empreender um processo infinito, sustentando-se no campo ilimitado da criação de sentido e 

mais sentido, mas na travessia da fantasia fundamental. Desatam-se não os nós do desejo, mas 

os nós do gozo, uma vez que “desejo verdadeiro” não existe. Assim, promove-se na análise 

uma retificação na forma como o sujeito lida com a relação entre satisfação e desejo, possível 

a partir da transferência.  

Segundo Freud (2006 [1937]), “o homem dos lobos” seria um caso emblemático de 

análise interminável, quando um resto permanece inamovível no inconsciente. Nesse aspecto, 

perguntamo-nos, existe uma direção curativa em psicanálise? Se sim, uma análise interminável 

seria incurável e uma análise terminável apontaria para essa direção? Mas seria possível 

particularizar a experiência analítica sem com isso perder o seu caráter universal?  

Por universal, Neves (2020), a partir de Badiou33, entende que não se trata da soma de 

todas as particularidades existentes, mas de uma singularidade que se ancora em uma 

experiência antipredicativa, sem identidade ou efeito predeterminado. Nesse sentido, aponta 

que a cura em psicanálise não é compatível com nenhum predicado normativo – conceitos de 

felicidade, saúde e bem-estar. A cura é um acontecimento da ordem do singular, uma 

experiência subjetiva transformadora que não faz signo de nada. Seria uma construção 

inaugural da experiência analítica? 

Inicialmente, partiremos das três tradições que se relacionam desde os primórdios 

com a prática analítica; a tradição clínica, a prática terapêutica e o cuidado de si. A clínica 

moderna data dos séculos XVIII e XIX, correspondendo a práticas e discursos bastante 

heterogêneos. Resultando da união da figura do cirurgião, do médico, e do professor-

pesquisador, segundo Dunker (2021), é a fusão de dois lugares: hospital e universidade. Sua 

 
33 Badiou, A. (2009). São Paulo. São Paulo: Boitempo. 



 

 

 

128 

ideia se articula com a antiga clínica médica de Hipócrates, na qual a prática à beira do leito 

evidenciava uma relação do médico com a doença e a saúde.  

A eficácia clínica dependeria da criação de um sistema classificatório universal, pois 

o prognóstico do adoecimento era essencial nessa relação entre saúde e doença enquanto 

repetição. Nessa lógica, não haveria nada a ser criado perante o doente, apenas identificado e 

tratado, uma relação de olhar que sustenta um saber prévio sobre o objeto observado, ou seja, 

“clinicar é dobrar-se, inclinar-se diante do leito do paciente e interpretar os sinais 

significativos de seu corpo” (Dunker, 2021, p. 331).  

Ao examinar a tradição terapêutica a partir de seu caráter de recomposição social e 

integração narrativa, Dunker (2021) coloca que a noção de sanação representa a restituição 

de um estado anterior de harmonia, equivalendo à diminuição do sofrimento, em sua noção 

moral e política. A cura apontada como a extinção da doença, em sua origem médica, liga-se 

à interpretação social da medicina muito mais do que seu passado na estrutura clínica. 

Enquanto a tradição psicoterapêutica se integra à clínica clássica em suas técnicas, a cura 

retém um resíduo ético nesta operação. Esse resto ético aponta para a produção de um saber 

que é singular.  

Em consonância com o conceito de cuidado de si, seja na versão grega ou latina de 

epimeleia heauton ou cura sui, a cura diz respeito a uma experiência de produção de verdade 

e não só de negação de sofrimento, admitindo assim uma direção, não necessariamente um 

fim. A psicanálise, em suas origens apontada como “a cura pela palavra”, aproxima-se da 

concepção clássica terapêutica na qual a fala e o símbolo eram preponderantes aos sintomas. 

Todavia, a psicoterapia seria impraticável nos moldes médicos, segundo Lacan (2003 

[1974]), a vida subjetiva não admite um estado anterior de harmonia, pois o retorno é também 

uma experiência que se acrescenta ao que é narrado.  



 

 

 

129 

Conforme Dunker (2021), a experiência é o próprio percurso que o sujeito trilha na 

criação de um objeto, na constituição subjetiva e na narração de sua história. Assim, propor 

um bem ao sujeito, isto é, a restituição de um estado de harmonia pré-concebido, não garante 

coisa alguma. Isso aponta os limites da clínica psicoterapêutica: “É aí que a psicoterapia, seja 

ela qual for, estanca, não porque não exerça um certo bem, mas por ser um bem que leva ao 

pior” (Lacan, 2003 [1974], p.513). 

Colocamos essa proposta clássica terapêutica de bem e de harmonia no mesmo hall da 

fantasia de bem supremo de Platão, conforme Lacan (2010 [1960-61]) aponta em seu 

seminário sobre a transferência, supracitado. Esse bem indicaria a mesma concepção de 

completude visada pela perfeita simetria da relação sexual (que não existe). A dupla analista 

e analisante não fazem Um, assim como amado e amante tampouco, uma vez que a 

linguagem impossibilita esse (re)encontro.  

Sobre a transferência, Lacan (2010 [1960-61]) vai propor que não se deve de forma 

alguma colocar o Bem como fim de sua ação, mas o seu Eros. Para ele, como já discorrido 

anteriormente, “a intersubjetividade faz estancar a experiência analítica, a qual floresce 

apenas em sua ausência” (2010 [1960-61], p.24). Ao falar de Eros ele retoma o conceito de 

amar e o distingue de amor. O analista deve conduzir o tratamento, não o sujeito, a um bem-

dizer e a um bem-amar.  

Nesse aspecto, a proposta clínica na psicanálise vai além das psicoterapias e da clínica 

médica, pois se relaciona muito mais com a noção de cura já mencionada por Dunker (2021) 

na corrente de pensamento do cuidado de si. Essa corrente se articula com a tradição 

filosófica contemplativa ou séria, apresentando-se como uma alternativa ativa, na qual 

cuidado e cura aspiram uma transformação da subjetividade.  A vida ativa nem sempre se 

articula com um discurso sobre um objeto de conhecimento, mas com um sujeito que aspira 

essa transformação. Antes de se conhecer, é preciso cuidar de si mesmo. 



 

 

 

130 

O que Foucault (2004 [1981-81]) apresenta em sua obra Hermenêutica do Sujeito, sob 

a expressão de cuidado de si, como visto entre os estoicos, epicuristas, céticos e cínicos, 

aponta para a relação entre o sujeito e a verdade. Em causa estaria a possibilidade de que um 

sujeito (não mais em sujeição) possa enunciar e praticar uma forma de vida encontrada a 

partir dessa verdade (Dunker, 2021). 

Um dos três momentos históricos apontados por Dunker (2021) sobre a prática do 

cuidado de si diz respeito ao famoso diálogo de Platão presente em “O Banquete”, que Lacan 

usa para reler a estrutura da transferência na clínica, conforme discutido no tópico anterior. É 

importante frisar a importância da presença de outro nesse processo. O cuidado começa no 

olhar, olhar que toma o olhar do outro como espelho. “O homem ama demais a si mesmo 

para libertar-se sozinho”, afirma Dunker (2021, p. 172) ao citar Galeno.  

Dunker (2021) aponta a afinidade existente entre curar, dirigir e governar como 

metáfora ligada ao tempo, o que inclui o kayrós, em que palavra e ato convergem para o 

acontecimento, e o tempo de hóra, colocando o cuidado de si enquanto necessário nas 

estações da existência. Percebe-se que a ética colocada em questão no tratamento é ímpar, 

implica uma libertação de si mesmo tanto em relação ao passado quanto ao futuro.  

A psicanálise é percebida, a partir desse cenário, não só como uma psicoterapia e uma 

clínica, mas como uma forma de cura derivada da cura sui, a partir de uma práxis ética e 

política orientada para a construção de uma verdade singular. 

Seguindo o fio conduzido até então, é importante frisar dois aspectos da transferência: 

anteriormente Lacan já havia a colocado como o automatismo da repetição, mas no 

Seminário VIII, a partir da análise do amor no Banquete, conforme o tópico anterior, Lacan a 

situa para além da repetição, encontrando em seu cerne o equívoco da equação operada entre 

as duas posições de amante e amado (érastes e erómenos) que ocupam o ser falante nesse 

jogo. 



 

 

 

131 

Como demonstrado anteriormente, Lacan compara os diálogos socráticos do Banquete 

ao cenário analítico, com Sócrates assumindo a posição do analista quando, não identificado 

como o desejo do Outro por Alcibíades, em seu equívoco de querer tomá-lo como objeto de 

sua fantasia amorosa, o redireciona para Agatão como seu verdadeiro desejo. 

Com essa chave de leitura, Lacan situa o desejo do analista como ponto motriz na 

análise e critica o conceito de contratransferência a partir da constatação de que é apenas na 

transferência que toda a situação analítica se desenrola. Tendo em vista o aspecto reprodutivo 

e criativo da transferência, é importante frisar que há apenas um sujeito em análise – o 

analisante – que inicialmente assume a posição passiva ao tentar capturar o desejo do Outro o 

qual o analista, sujeito suposto-saber, ocupa. Nesse princípio de análise, o érastès é o sujeito 

do desejo alienado ao desejo do Outro. 

Lacan critica os relatos de que deveria existir em análise um tipo de inconsciente 

instrumental do analista, que justificaria uma análise didática infindável a fim de traduzir 

todos os confins possíveis do inconsciente do analista, assim como a noção de que na 

comunicação entre inconscientes o analista teria acesso a percepções importantes para a 

condução do tratamento. Assim, a contratransferência nada mais seria do que aspectos 

subjetivos do analista que atrapalham a análise, uma vez que o impossibilitam de ouvir o 

sujeito em questão. É mais importante não compreender o que é dito, não supor que há um 

saber inconsciente a ser decifrado a partir de si mesmo.  

Para que esses aspectos sejam diminuídos, comumente presentes na neurose a partir 

do desejo que opera na esfera do sexual, Lacan propõe que o analista é possuído por um 

desejo ainda mais forte, sofrendo uma mutação na economia de seu desejo, não à toa a pulsão 

por trás desse desejo é a de morte. Relaciona a posição do analista com a de Hades, guardião 

do mundo dos mortos, na medida em que este se dessexualiza e ocupa uma posição de 

receptáculo, objeto motor, com seu des-ser.  



 

 

 

132 

A partir dessa reflexão, levanta-se ainda as seguintes questões: se o analista joga como 

um morto, não identificando-se com a posição de amado (aquele que é ou tem o que falta ao 

primeiro), posição essa que se instaura a partir da transferência, qual a condução do 

tratamento analítico e que relação Lacan tira disso no diálogo de Sócrates? No tópico 

seguinte discorremos sobre as origens da fantasia, o retorno ao inanimado da pulsão de morte, 

e o objeto perdido para comentar a proposta lacaniana do objeto a como causa de desejo e 

função do analista. 

  



 

 

 

133 

3.3 Desejo e transferência: entre a Coisa e o objeto a 

 

 
Conforme discorrido nos tópicos anteriores, para que a transferência seja instaurada 

em uma análise, é fundamental considerar a estrutura amorosa que se articula com a própria 

constituição do sujeito do inconsciente na linguagem e com a interpretação de seu desejo. 

Nas relações entre sujeito e objeto, o amor seria primariamente uma tentativa de tamponar a 

falta. Se o analista se identifica com a posição na qual é colocado, no embrolho amoroso, a 

análise não poderá seguir adiante. É preciso que ele esteja bem advertido de que essa posição, 

de objeto amado, é apenas um artifício.  

Desde os seus primeiros seminários, Lacan retoma a importância da falta para a 

psicanálise, em especial no Seminário IV, sobre as relações objetais, no qual critica as 

correntes vigentes que concebiam uma teoria harmônica do objeto, diferentemente daquela 

proposta por Freud, na qual a oposição entre sujeito e objeto é palco de inúmeros conflitos. 

Com essa crítica, Lacan visa combater uma suposta normatização do sujeito. Ele insiste que, 

em Freud, o objeto remete à falta e não à plena satisfação pulsional.  

“Jamais, em nossa experiência concreta da teoria analítica, podemos prescindir de 

uma noção da falta de objeto como central. Não é um negativo, mas a própria mola da relação 

do sujeito com o mundo” (Lacan, 1995 [1956-57], p. 35). Conforme visto no capítulo 

anterior, no tópico sobre o Grafo do Desejo, nos seminários V e VI, Lacan articulou a falta 

com a estrutura simbólica do mito de Édipo, pensando o esquema L, com a noção de falo, e 

com o desejo, topologicamente demonstrado, como sendo a sua interpretação. 

Na proposta de que a psicanálise se sustenta na ética do desejo, a qual exemplifica 

com Antígona, em seu seminário VII, Lacan desloca a pergunta sobre o que é o desejo para o 

que o causa (Faria, 2015).  No seminário VIII, como mencionado anteriormente, a causa do 

desejo é relacionada com o agalma. Com valor de enigma, em referência ao Sileno da 



 

 

 

134 

mitologia grega, o agalma nomeia a ilusão que sustenta o enamoramento amoroso de 

Alcebíades por Sócrates. O último ocuparia a função de recipiente para o agalma, objeto 

precioso, sendo que em sua origem estaria a falta. Por isso, a essência do amor seria a ilusão. 

O desejo, por sua vez, articulado com o objeto a, também remete a essa falta.  

A falta é demonstrada no Grafo do Desejo, quando Lacan propõe que o sujeito não é 

determinado apenas pelo enodamento simbólico-imaginário, articulando a dimensão do real 

com a falta de significante no Outro. Ou seja, em resposta ao “Che vuoi?”, o sujeito fecha sua 

mensagem no significante que denota a ausência de um significante no Outro que o 

completaria –S(Ⱥ). O desejo, apontando para além das demandas desse Outro, abre espaço 

para um nível que vai muito além do caráter denotativo da língua e dos seus efeitos de 

significação. Esse “além” do circuito simbólico-inconsciente, mostra como o sujeito também  

é determinado por algo que faz furo a essa consistência, o real, representado pela pulsão de 

morte (Palma e Jorge, 2021). 

Enquanto no primeiro andar do grafo, o inconsciente se estrutura como um saber, 

como um discurso do Outro que, como tesouro dos significantes, detém a verdade do sujeito, 

a pulsão de morte aponta para um indecifrável, que transborda no real. Conforme Palma e 

Jorge (2021), Lacan aproxima a pulsão de morte do irrepresentável, daquilo que a cadeia 

significante não alcança. Reitera-se que, no retorno de Lacan a Freud, a relação objetal deve 

ser pensada a partir da falta, o que impossibilita conceber uma noção de desejo em função do 

objeto. Isto é, o desejo não tem como ser articulado com um objeto como presença, pois não 

pode ser pensado substancialmente. A ética do desejo é a sua causa.  

Segundo Faria (2015), ainda no Seminário VIII, Lacan recorre ao símbolo falo (Φ) 

para definir o “significante do ponto onde o significante falta” (Lacan, 2010 [1960-61], p. 

230). Trata-se de um paradoxo, no qual o “símbolo inominável” (Lacan, 2010 [1960-61], p. 

233), cujo sentido é ser o “símbolo no lugar onde se produz a falta de significante” (Lacan, 



 

 

 

135 

2010 [1960-61], p. 234) residindo fora do simbólico, não teria como ser descrito por vias 

linguísticas. O falo seria o único significante merecedor do título de símbolo, pois ele remete 

diretamente ao irrepresentável, diferente de outros símbolos. Um esforço de Lacan para situar 

um limite da linguagem, limite que ele já havia indicado com um recurso matemático, a √-

1 (Lacan, 1998 [1960], p. 833) e com o matema –S(Ⱥ). 

Uma vez que o irrepresentável ao qual se refere a falta de um significante no Outro  

diz respeito, conforme Faria (2015), ao nada angustiante ao qual o ser está sujeito em sua 

condição de desamparo, trata-se também do real funcionando como causa. Isto é, 

possibilitando que a estrutura simbólica se estabeleça a partir do lugar vazio que o neurótico 

tenta encobrir, sendo que, enquanto significante da falta no Outro, é o que dá sustentação ao 

desejo enquanto sua interpretação (Lacan, 2016 [1958-59]). 

Retornando à noção de Coisa (das Ding) presente no texto Projeto para uma 

Psicologia Científica de Freud, Lacan sustenta que a falta do objeto não está vinculada ao 

empirismo da “Coisa” perdida, mas sim à condição que possibilita o desejo. Além disso, ao 

articular a relação entre prazer e realidade, Lacan relaciona a instância moral ao Real, 

antecipando reflexões que desenvolverá em seu seminário sobre a ética. Dessa forma, ele 

retoma a discussão freudiana sobre a distinção entre o princípio de prazer e o princípio de 

realidade, aprofundando a noção da Coisa como eixo central de sua pesquisa sobre a ética da 

psicanálise. 

A grande contribuição de Lacan em sua retomada da Coisa freudiana é pensar a falta 

na origem, não como um objeto primordial que foi perdido, mas na própria condição da 

experiência de desejo como movida pela ausência desse objeto. Ou seja, de objeto perdido na 

origem, Lacan propõe que a Coisa aponta para a própria falta de objeto na origem. A 

condição para que haja desejo, dessa forma, é a falta em si. Lacan propõe no seminário VII, 



 

 

 

136 

sobre a Ética da Psicanálise, que a Coisa se configuraria como um centro e índice de 

exterioridade no registro do desejo. 

Ainda em sua leitura do Projeto, Lacan aproxima a noção freudiana de 'representação' 

(Vorstellung) com a de significante, dizendo que as Vorstellungen são moduladas a partir das 

leis que regem o funcionamento da linguagem (Lacan, 2008 [1959-60]). Assim como no 

Projeto, Freud concebe o desejo como desejo objetal por meio das Vorstellungen, Lacan vai 

articular o desejo como desejo de objeto com o funcionamento da cadeia significante 

(Darriba, 2005). 

Uma vez que a Coisa é considerada como central e exterior a um só tempo na 

experiência do desejo, pode-se dizer que esse centro exterior se organiza no inconsciente a 

partir dos arranjos significantes. Assim, Lacan fala da Coisa como um furo no real 

introduzido pela modelagem do significante (2008 [1959-60]). A partir disso, Lacan vai situar 

a Coisa como “aquilo que do real padece do significante” (2008 [1959-60], pp.145-149), 

como inacessível à linguagem, sendo correlata à lei da fala em seu aspecto mais primitivo. A 

inacessibilidade da Coisa é uma condição para a linguagem. 

Assim, podemos perceber de que forma a noção da Coisa freudiana e da ausência de 

objeto como motriz para o desejo se articula com a noção em Lacan de objeto a. A falta 

originária passa a ser concebida como condição para o movimento desejante. Pois se a Coisa 

implica o reencontro com um objeto inacessível, esse reencontro é sempre marcado pela 

ausência de objeto, por esse vazio representacional, que clama para que, a cada novo 

encontro, o objeto seja outro. Lacan (2008 [1959-60]) articula, nesse aspecto, o vazio da 

Coisa com o registro da sublimação e da ação criativa. A partir dessa reflexão, o conceito de 

repetição34 se faz imprescindível ao pensarmos o retorno do real e a condição da falta. 

 
34 Através da repetição, Lacan dispõe do real e da ordem significante sem confiná-los em uma relação excludente. 

Ele faz isso resgatando a relação estabelecida por Aristóteles entre autômaton e tiquê, dizendo tratar-se, no 

primeiro caso, da rede significante e, no segundo, do encontro com o real (2008 [1959-60], p.54). Recorrendo à 

distinção de Aristóteles entre o autômaton e a tiquê, Lacan pretende indicar que, “para além do autômaton, do 



 

 

 

137 

Conforme mencionado anteriormente, Freud (1985 [1950]) apresentou a noção de 

Coisa no Projeto, decompondo a experiência de satisfação em duas partes: uma constante e 

inassimilável, a Coisa, e outra que poderia ser apreendida até uma notícia do próprio corpo. 

Por mais que seja inassimilável, a Coisa funciona como uma referência para o desejo, pois 

possibilita ao aparelho atentar para o mundo das percepções. “Das Ding enquanto vazio, furo 

na subjetividade, funciona como índice de exterioridade. É algo interno à subjetividade que 

funciona como índice da realidade” (Lucero e Vorcaro, 2013). 

Segundo Lacan (2008 [1959-60], p.168) “nem a ciência nem a religião são aptas para 

salvar a Coisa, nem a nos dá-la” (Lucero e Vorcaro, 2013, p.9). Para as autoras, com a 

afirmação de Lacan podemos deduzir que apenas a arte permite uma explicitação da Coisa. 

Isto é, a potência criativa própria da linguagem, via sublimação na arte, encontra um meio de 

contornar o vazio da falta. Pode ser pensado, como nos giros sucessivos de uma análise, que a 

arte possibilita ao sujeito advertido uma outra economia de gozo, ainda que pela via da 

análise a saída oferecida seja de outra ordem, pois inclui o atravessamento da fantasia que a 

arte apenas vislumbra. 

Podemos pensar também a importante relação entre a Coisa e a fantasia. Esta faz 

menção a uma representação primeva mediante o contato com um excesso de real ou, ainda, 

com a mítica de uma construção originária que oferece sustentação ao sujeito diante de sua 

própria divisão – na dança do corpo falante entre o antes e o depois, o ser ou não ser da 

dúvida que instaura o símbolo, ou ainda a angústia de separação que o ameaça – afinal, por 

que não podemos voltar à (suposta) completude originária? Não seria essa a questão entre a 

dúvida de estar dentro ou fora da linguagem? Vida e morte, não uma coisa ou outra. Seria 

então a fantasia uma resposta ao traumático inaugural da existência? 

 
retorno, da volta, da insistência dos signos” (2008 [1959-60], p.56), vige o real como encontro com a falta. A 

repetição não pode ser tomada, na psicanálise, apenas no sentido da reincidência de uma trama significante que 

exclui o real, mas também no sentido de que o real retorna como encontro faltoso (Darriba, 2005, p.72). 



 

 

 

138 

 O que em um primeiro momento foi fonte de prazer ao sujeito, à posteriori se 

apresenta como fonte de angústia, como o trauma sexual. Construir e reconstruir a fantasia 

faz parte do movimento de destituição subjetiva o qual a psicanálise se propõe. Para Mieli 

(2016), é esse encontro com o real que insiste por trás da cadeia significante que viabiliza um 

corte da repetição, a partir do ponto que é possível estabelecer um novo significante. Para 

Israël (1994), esse feito corresponderia ao nível neotênico que o humano pode atingir; o 

acesso à castração simbólica e o consentimento com a posição de falta.  

Lacan avança com a teoria da fantasia ao considerar seu aspecto simbólico e real. Para 

o autor, a fantasia é dada a partir do trauma ocasionado pela entrada do sujeito na linguagem, 

quando se pergunta a respeito do desejo do Outro. Conforme visto no segundo capítulo, ao 

tratarmos do Grafo do Desejo, Lacan desenvolveu um matema para explicar em vias lógica o 

funcionamento da fantasia para o sujeito do inconsciente. Foi a partir da análise do texto de 

Freud, Bate-se numa criança: contribuições para o estudo da origem das perversões sexuais, 

de 1919, que Lacan (1999 [1957-58]) o apresentou nos seguintes termos: $ ◊ a, no qual ◊ 

(punção) se lê como “desejo de”, representando a estrutura da fantasia, na qual se pode 

pensar todas as possíveis relações entre sujeito e objeto, sem uma rigidez fixa no aspecto 

imaginário.  

Pensa-se numa relação mítica, quando surge o recalque primário naquilo que 

desaparece para dar lugar ao suporte sobre o qual o significante vai se inscrever, “é a coisa 

que existe entre a mãe e a criança antes que intervenha o representante da ordem social que 

vai interromper essa díade” (Israël,1994, p.65). Nessa linha de pensamento, para que haja 

subjetividade, algo no humano já se perde no princípio, e é no lugar dessa perda que uma 

experiência indizível, pois pré-linguagem, inscreve-se como base para todas as experiências 

seguintes. Esse suporte de todos os significantes é então ocupado pela fantasia fundamental, 

como um ponto de ancoragem. 



 

 

 

139 

A fantasia, por seu caráter inconsciente, também desencadeia os sintomas neuróticos. 

Pode-se dizer que, por ser anterior, a fantasia determina o sintoma. Onde há sintoma, há 

fantasia. Essa articulação entre sintoma e fantasia existe na representação do desejo e na 

busca por sua realização. Mas, conforme fundamentado nos últimos capítulos, o desejo não é 

um objeto, uma vez que se trata de uma causa, desse modo, tal realização se faz inalcançável. 

Assim, pode-se dizer que o sintoma é uma satisfação substituta a uma fantasia de desejo 

(Câmara, 2011, p.58). 

É importante considerar o aspecto temporal da fantasia, uma vez que em Freud ela 

articula o passado, o presente e o futuro do sujeito. Visando o retorno ao estado mítico de 

completude, a fantasia impulsiona o sujeito a um ajuste do seu desejo com o desejo do Outro, 

no qual se percebe alienado. Para Câmara (2011, p.58) a fantasia “é uma matriz simbólico-

imaginária que permite ao sujeito fazer face ao real do gozo”. 

Diante de exposto, considera-se que a fantasia é fundamental para o surgimento do 

sujeito, pois é a partir dessa inscrição que ele se vê ligado a um objeto (ainda que substituto) 

e não mais à Coisa (Israël, 1994), o que possibilita sua inserção no campo da linguagem e o 

posterior laço social. Para que isso aconteça, a noção de vazio primordial, também lida em 

Freud como recalque originário (Urverdrängung) é fundamental na neurose, pois é a 

interdição que proíbe a criança de ficar presa no gozo absoluto na célula narcísica com a mãe.  

Nessa equação, algo é perdido sem que tivesse, de fato, estado lá, uma vez que a díade 

com a mãe e a fantasia de completude nunca existiram. Mas o sujeito cria a representação 

originária do que foi perdido a partir de um vazio, a Coisa, e Lacan o retoma para pensar os 

efeitos da pulsão de morte e do trauma para a constituição do aparelho psíquico. O recalque 

não se trata de um reservatório de sentimentos e pensamentos constrangedores, ao contrário 

do que algumas leituras iniciais de Freud possam indicar, Israël (1994) enfatiza que a prática 

mostra que o recalque não se apresenta no sujeito como algo que foi perdido anteriormente, 



 

 

 

140 

mas sim com um caráter de surpresa, mostrando algo que não estava ali até que se pudesse 

percebê-lo e nomeá-lo, ainda que essa ausência marcasse uma falta. No vazio não há 

representação simbólica que marque um lugar perdido. 

Se alienação e separação, por um lado, inauguram o sujeito na linguagem, 

possibilitando a instauração do simbólico, por outro, o marcam; deixando o trauma de uma 

falta constitutiva. No primeiro tempo de instauração do simbólico como fruto de um assédio 

traumático, segundo Neto (2019), a mãe rompe com o biológico dual de prazer-desprazer do 

bebê e como Outro se apresenta como um terceiro que, exterior, frustra e falha. O princípio 

de realidade só é possível quando há desprazer, quando há algo que faz o Eu se mobilizar e 

constituir – quando há falta. O movimento de unificação do Eu é erótico, há um Outro que 

precisa investi-lo com pulsão de vida desde os primórdios.  

Sobre esse aspecto, conforme visto anteriormente, pensando Além do princípio do 

prazer, Freud (2010d [1920]) se deparou com uma força na realidade que é irrepresentável, 

uma tendência ao desligamento que, na vida cotidiana, manifesta-se via repetições, na busca 

por pontos de neutralidade nos quais é possível dar um novo destino aos afetos traumáticos, 

os quais não se encontram ligados: a pulsão de morte. Por algum tempo se pensou apenas no 

caráter destrutivo da pulsão de morte, mas essa tendência, Freud vislumbrou, busca o alívio 

das tensões pelo retorno a um estado de inércia original.  

Nem sempre o que desestabiliza tem caráter destruidor, a morte simbólica muitas 

vezes apresenta ao sujeito a sua própria realidade, até então inapreensível. Para encontrar ou 

inventar uma nova saída ao retorno do trauma é preciso ir mais além. Freud (2010d [1920]) 

introduz a noção de pulsão de morte como um dos aspectos fundamentais do aparelho 

psíquico. Correlaciona a compulsão à repetição com o traumático, concebendo um aparelho 

psíquico essencialmente defensivo, cujo excesso de excitação exterior poderia inundá-lo e por 

isso mesmo era necessário um princípio regulador.  



 

 

 

141 

A repetição visa o retorno de um princípio do prazer que não mais funciona. É preciso 

ir além. Para Lacan (1998 [1960]), a pulsão de morte seria um princípio negativo com o 

objetivo de romper a unidade imaginária de Eros. A pulsão de morte não tem um aspecto 

apenas agressivo e destrutivo, mas uma função ontológica, desestabilizadora e necessária ao 

novo, ao diferente, quando um excesso imaginário de Eros, por exemplo, se torna asfixiante. 

O aspecto pulsional em Freud é dualista, mas em Lacan monista, pois sua característica 

universal seria a restauração de um estado anterior das coisas, uma tentativa de libertação do 

sofrimento inerente à instauração da mente. Para Lacan, “toda pulsão é virtualmente pulsão 

de morte” (Lacan, 1998 [1960], p.863).  

“A memória enquanto cicatriz traumática tem como consequência a ideia de que a 

afirmação do desprazer é um processo que produz efetivamente marcas no psiquismo e no 

corpo” (Brum, Câmara e Sanzana, 2020, p.144). Embora o sujeito busque o prazer, há um 

certo consenso de que desprazer é inerente ao seu próprio funcionamento, assim como o 

trauma é constitutivo, e somente através do vazio e dos desligamentos da pulsão de morte o 

simbólico pode advir.  

A lembrança do vazio primordial nos persegue em acordo com a teoria do objeto 

perdido, e mesmo que não se possa conhecê-lo empiricamente, ele é experimentado no 

mundo material, como uma causa traumática que nos assombra em sua espantosa repetição. 

Esse caráter fantasmático da Coisa possibilita o surgimento da fantasia original em uma 

tentativa de recuperar o objeto perdido e tamponar a falta, que é constituinte. O objeto da 

fantasia (a) é um substituto do que o sujeito está privado simbolicamente: o gozo total 

representado pela Coisa. Segundo Lacan, esse objeto almejado se mostra como “Outro 

absoluto do sujeito” (Lacan, 2008 [1959-60], p. 69).  

Assim, o objeto a, não faz referência apenas ao aspecto de causa de desejo, mas, como 

Lacan exemplificou no seminário XVII, ao apresentar a estrutura matemática dos discursos, 



 

 

 

142 

também se sustenta como objeto mais-de-gozar. Conforme Domiciano (2021), a partir disso, 

o objeto a organiza de maneira disruptiva a articulação entre desejo e gozo, considerando sua 

oposição constitucional. É justamente por possuir uma presença fantasmática que o objeto 

permite a coordenação das modalidades de gozo na economia psíquica. Assim, o lugar do 

desejo como enigmático possibilita que o fantasma estabeleça uma tentativa, ainda que 

parcial, de representá-lo.  

Figura 14 

O objeto a no nó borromeano e as modalidades de gozo 

 

Nota. Adaptado de Domiciano (2021, p. 421).  

A imagem acima, extraída da Terceira, demonstra a articulação do objeto a 

topologicamente, na estrutura do nó borromeano, modulando os gozos inscritos como gozo 

fálico, gozo do Outro e gozo do sentido. Ou seja, o objeto a não apenas articula os gozos, mas 

apresenta-lhes um limite. Domiciano (2021) propõe que formalizemos esse esquema da 

seguinte maneira: o gozo fálico pode ser lido entre a ordem do real e do simbólico, sem o 

imaginário; o gozo do Outro, entre o real e o imaginário, sem a participação do simbólico; e o 

sentido se produz como forma de gozo entre imaginário e simbólico, sem a articulação com o 

real.  

Assim, em caráter disruptivo o objeto a possibilita que as formas de gozo sejam 

coordenadas, reescrevendo a sua dinâmica na ordem dos três registros: real, simbólico e 

imaginário. Com essa leitura, Domiciano (2021) articula a presença do analista como 



 

 

 

143 

semblante de objeto a com o seu corpo, em seu aspecto de indeterminação. “O engodo da 

transferência, poderia se tornar um simples exercício de domínio e poder caso este analista 

recusasse o que é mais próprio do discurso do psicanalista, que é responder de uma posição 

no qual a causa de desejo se sustenta em um semi-dizer imanente à articulação entre saber e 

verdade em psicanálise” (Domiciano, 2021, p.421). 

O autor fundamenta que a presença do analista e seu corpo, como semblante de objeto 

a, possuiriam tríplice fronteira: 1. Como objeto que interdita o gozo do Outro, fazendo-lhe 

fronteira com o simbólico e, assim, sustentando a transferência frente a um gozo místico 

(corpo enigma); 2. Como objeto que antepara o gozo puramente fálico, possibilitando uma 

articulação entre real e simbólico, nem tão presente, nem todo reflexivo (corpo opaco, in-

consistente); e 3. Corpo de presença quase consistente, que se apresenta ante o sentido 

unívoco e o fechamento da linguagem, mantendo-se aberto e transformável (corpo 

silencioso). 

Com essas três dimensões, Domiciano (2021) propõe que a posição de objeto que o 

analista ocupa na transferência é a de um corpo aberto a sua própria queda, que contorna a 

inexistência do Outro pela via do semblante. Essa posição, de difícil sustentação, apresenta 

alguns riscos, que podem ressoar para o analista, por exemplo, com efeitos de desorientação 

e/ou despersonalização (gozo do Outro), de desumanização, no campo do fechamento 

imaginário, do sentido, de desrealização (gozo fálico), dentre outras formas de 

desestabilização próprias da experiência corporal. A partir do exposto, no próximo capítulo 

nos debruçaremos, dentre outras coisas, um pouco mais sobre o corpo do analista e sua 

importância para pensarmos a clínica on-line. 

 

 

  



 

 

 

144 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO IV – DESEJO E TRANSFERÊNCIA ON-LINE 

 

 

  



 

 

 

145 

4.1 Clínica on-line, Desejo do Analista e Transferência 

 

A partir do Grafo do Desejo e dos matemas dos quatro discursos, como discorrido no 

segundo capítulo desta pesquisa, Lacan demonstrou como a subversão do sujeito do 

inconsciente acontece ao longo de uma análise a partir das retificações operadas 

discursivamente, considerando suas estruturas. Apostamos que o fator essencial para que as 

formações do inconsciente estejam presentes na clínica é a fala, matéria pela qual o analista 

opera com seu desejo na direção do tratamento, possibilitando o ato e os giros que subvertem 

a posição do saber e da verdade na estrutura discursiva de cada sujeito. Nesse aspecto, a 

transferência pode ser sustentada nas mais variadas disposições do setting. 

É no dito, na enunciação, que a dialética do desejo acontece. Todos os demais 

aspectos são acessórios, que, a depender da disposição psíquica de cada um, podem 

interceder mais ou menos a favor da transferência que sustenta a análise, tema debatido no 

capítulo anterior.  No presente tópico visamos discutir a respeito da relação entre o desejo do 

analista e a transferência no enquadre on-line, assim como outros fatores que podem 

favorecer ou desfavorecer a análise nesse contexto.  

 

4.1.1 A Virtualidade do Sujeito do Inconsciente 

 

Pensar o sujeito do inconsciente vai além da concepção de um Édipo enquanto 

complexo universal, deparando-se com a construção de uma narrativa que empresta a 

estrutura de um mito. É a linguagem, na qual o sujeito habita, que o possibilita utilizar os 

mesmos códigos e chaves simbólicas da mitologia para construir uma narrativa singular. 

Dessa forma, cada sujeito possui sua própria linguagem que, inserida em uma rede de 

significantes mais ampla, o Outro, pode ser desbravada a partir da transferência que a clínica 

analítica instaura. Uma vez criatura e criador, o ser mítico do Real que habita a linguagem 



 

 

 

146 

pode ser pensado enquanto chave-mestra para o Sujeito que só existe no radical da 

alteridade? 

Arrivé (1999) destaca as diferenças e convergências dos empréstimos de termos 

linguísticos que Lacan inicialmente atribuía a Saussurre, depois a Santo Agostinho e aos 

filósofos estoicos, para pensar como esse inconsciente pode ser lido. Se para Freud os 

mecanismos principais do sonho eram a condensação e o deslocamento, Lacan (1999 [1957-

58]) exemplifica como a metáfora ou metonímia desempenham igual função na cadeia de 

significantes que representam esse sujeito. Em Lacan, o signo é acessório e o significante 

recebe um estatuto material que o coloca em distinção diacrônica do significado. Essa mesma 

concepção diverge de Saussurre, cuja concepção sincrônica e paralela do algoritmo não 

assume igual caráter de materialidade. 

Mas em que essas mudanças implicam? Um exemplo na linguagem que corresponde à 

materialidade que Lacan atribui aos significantes está na escrita chinesa, na qual os caracteres 

possibilitam jogos de palavras e jogos gráficos, apontando para a função da letra enquanto 

caráter distintivo (Andrade, 2016). Deve-se ler o que há de unário. A identidade então não é 

fundada na semelhança, o significante torna manifesta essa diferença entre o signo e a coisa, 

tal como na escrita chinesa que condensa representações diversas em um mesmo caractere. 

Não há leitura na escrita chinesa sem contexto, de tal maneira ocorre com o sujeito do 

inconsciente, sujeito que contextualiza o material do qual é feito a partir das palavras, da letra 

e do Outro no qual se inscreve e estabelece relação. É esse um dos traços que possibilita que 

a análise opere enquanto método de leitura do inconsciente estruturado como linguagem. 

Em A Subjetividade no Ambiente Virtual, Santi (2020) se pergunta se há novas formas 

de subjetivação no contexto da quarta revolução industrial35, na qual a internet e o mundo 

 
35 Um momento de mudança de paradigmas a partir da revolução tecnológica e seus desdobramentos econômicos, 

sociais e culturais, defendido por Klaus Schwab (2016), na qual a produtividade é o fator determinante na evolução 

exponencial da tecnologia e da inovação. 



 

 

 

147 

digital são protagonistas, e de que maneira o adoecimento e o sofrimento mental se 

apresentam diante dessa nova configuração. Essa distinção entre ambiente on-line e mundo 

material é controversa, pois parte do princípio de que o próprio termo virtual faz oposição a 

uma realidade outra efetiva, sendo que ambas coexistem a partir da estrutura do sujeito, na 

qual a literalidade da experiência prescinde de suas significações.  

Por muitos autores (Kerdellant e Grésillon, 2003; Prioste, 2016; Marzi, 2016; Gueller, 

2017), conforme Santi (2020), o ambiente virtual é considerado em seu caráter lúdico, no 

qual o cyberspace é como um sonho. Nesse aspecto, pensada como outra modalidade de 

representação, a simulação virtual possuiria os mesmos atributos da nossa realidade psíquica. 

Mas além disso, a ilusão também oferece um grande potencial para a intoxicação, como no 

uso de substâncias recreativas. Muitos dos escritos em psicanálise e em psicologia anteriores 

à pandemia partiram dessa preocupação. 

Em Freud, desde A Interpretação dos Sonhos, somos apresentados a essa outra 

concepção de realidade. Conforme Santi (2020), nossa experiência da realidade não provém 

de um dado puro ou objetivo, sendo resultado da ação psíquica do sujeito do inconsciente, a 

partir dos vetores de suas representações. Nisso, incluem-se os nossos desejos e 

identificações. A mente, dessa forma, não pode ser resumida ao córtex cerebral. Ou seja, a 

nossa vida psíquica também pode ser pensada em um contexto espacial virtual36, fator 

considerado por Lacan desde o princípio e sustentado por sua topologia.  

Lacan não apenas realizou um retorno rigoroso ao discurso freudiano, resgatando-o do 

esvaziamento progressivo, mas também criou uma segunda obra na psicanálise. Essa obra, 

mais do que uma epistemologia psicanalítica, constitui um doutrinal de ciência. Lacan 

posiciona-se em um momento lógico posterior na estruturação do campo psicanalítico, pois já 

 
36 Segundo Marques & Hessel (2021), o virtual e o atual ocupam o mesmo espaço e estão intimamente 

relacionados com a subjetividade. A noção de que virtual e real seriam pares de oposição é equivocada, o autor 

sustenta a partir das obras de Bergson, Deleuze, e Levy, que o virtual constitui diversas dimensões da nossa 

existência, como condição do perpétuo devir. 



 

 

 

148 

não existia a necessidade de que alguém desempenhasse o papel de fundador. Assim, 

estabeleceu diálogos com autores de diversas áreas, como antropologia, fenomenologia, 

filosofia, linguística, matemática, em especial a topologia, o que resultou em uma posição 

conceitual, ética e metodológica centrada na categoria do sujeito (Elia, 2014). 

Segundo Elia (2014), Freud, ao invés de criar um sujeito, apropria-se do sujeito da 

ciência e o subverte, trazendo-o à cena do inconsciente, no qual passa a operar com ele, ao 

contrário da ciência. Já Lacan, ao introduzir o conceito de objeto a, considera-o como a 

condição para a existência do sujeito no inconsciente. Reconhecer esse pequeno objeto 

possibilita superar os impasses da luta entre consciências na filosofia hegeliana, assim como a 

dualidade entre corpo e mente presente no pensamento cartesiano. “Pois o sujeito de que se 

trata na psicanálise, o sujeito do inconsciente, nada tem a ver com o humanismo” (Elia, 2014, 

p.31). 

Lacan demonstra no seminário XXIII uma equivalência entre os registos RSI (Real, 

Simbólico e Imaginário), na qual corpo e sujeito se equivalem quando o corpo, habitado pela 

linguagem, é tomado como corpo de letras e de gozo. Desde Descartes, a oposição entre a 

substância pensante e a substância extensa orientou a lógica do pensamento científico, não 

sendo possível que o corpo fosse tomado no campo discursivo, restando-lhe o exílio. Por isso, 

conforme Elia (2014, p.34), a fórmula do cogito cartesiano je pense donc je suis (penso, logo 

existo) impossibilita o corpo de ser tratado, exilando-o num real de corpo ex machina, 

“transmuta-se na fórmula lacaniana: je panse donc j’essuie, pela qual o corpo retorna do 

exílio como um corpo a ser tratado”. 

Nesse mesmo sentido, para Carneiro (2014, p.47) “Freud promove o retorno do exílio 

do corpo em relação ao pensamento, exílio marcado pelo corte epistemológico do cogito 

cartesiano que deu origem à ciência moderna”. Cabe à linguagem, ao mortificar a carne, 

constituir o corpo como simbólico. Lacan cita Hegel desde o princípio de sua obra, indicando 



 

 

 

149 

que a palavra é o assassinato da coisa, ou seja, o que diferencia o corpo humano da carniça de 

um animal é a lápide e suas inscrições. Os significantes, em sua primazia sobre o significado, 

conferem ao corpo uma vida pulsional e permitem que o sujeito possa advir no campo do 

inconsciente.  “A possessão do corpo pelo Outro do simbólico mortifica o corpo humano. Eis 

o que dá a característica de ‘corpo falante’ ao ser marcado pelo significante” (Quinet, 2014, 

p. 62). 

Em seu seminário sobre a transferência, conforme visto no capítulo anterior, Lacan 

reitera a importância dos três registros (RSI) para distinguir o que há de verdade e de ilusão 

na posição de analista e de analisante ao longo de uma análise. Segundo Faria (2015, p.66), 

no seminário XII, Lacan (2006 [1964-65]), na lição de 12 de maio de 1965, esclarece que a 

origem do sujeito não reside na cadeia significante, mas no irrepresentável que a faz 

funcionar: 

Não é enquanto suporte suposto de um conjunto harmonioso de significantes do 

sistema que o sujeito se funda, mas na medida em que em algum lugar há uma falta 

que eu articulo para vocês como sendo a falta de um significante, porque é essa 

articulação que nos permite reunir da maneira mais simples a articulação freudiana 

para dela desprendermos a força essencial (Lacan (2006 [1964-65], p.341). 

O que pontuamos aqui é o fato de que o sujeito do inconsciente é, desde Freud, 

virtual, isto é, relativo às linhas de virtualidade da existência na linguagem. Dessa forma, uma 

análise on-line acontece ao se levar em consideração alguns aspectos fundamentais: a 

presença do analista é imprescindível para a transferência, mas essa presença não é física, e o 

desejo, marcado pela falta que o constitui, opera ao nível do que Lacan nos introduziu como 

objeto a, como causa e não como objeto. Assim, o desejo do analista é também fundamental 

para que a transferência seja estabelecida e para que haja possibilidade de análise, 



 

 

 

150 

independentemente da modalidade clínica. No tópico a seguir, discorremos um pouco mais 

sobre esses aspectos, considerando-os frente ao enquadre on-line. 

 

4.1.2 Sobre Desejo e Transferência on-line 

Elevar o desejo à dignidade da Coisa, nas palavras de Lacan, é uma função ética e 

civilizadora. A linguagem é potência criativa em toda sua estrutura, à semelhança dos mitos 

que não encerram o sentido, mas abrem margem ao deslizamento do simbólico a partir da 

cadeia significante. Essa alternância permite que o sujeito possa criar e recriar seus próprios 

paradigmas, libertando-se de sua alienação tão cara ao Outro, como suposto portador de seu 

desejo. A análise permite, a partir dos giros discursivos, que o sujeito se direcione ao seu 

desejo de outras formas. Ao recusar a primazia do campo do sentido sobre o significado, o 

analista faz valer o campo do real.  

É o desejo do psicanalista que permite que o analista ocupe sua função sem responder, 

no campo imaginário, o sentido do sintoma do sujeito, possibilitando que o analisante faça 

outra coisa com seu sofrimento, para além das identificações e do aprisionamento objetal. 

Nesse aspecto, Alberti (2014) pontua que para que esse desejo seja sustentado é preciso levar 

em conta a castração, comparando-a com o conceito de resistência em Freud (2012 [1912a]), 

para quem, a partir do momento em que esta se presentifica na análise pela via da 

transferência, torna-se seu motor. 

A partir da pandemia da COVID-19, cada vez mais autores se debruçaram sobre o 

real da angústia e da morte a partir da psicanálise, relacionando-os com a urgência da 

ampliação do setting ao contexto on-line, até então motivo de recusa por muitos analistas. 

Considerando esses aspectos, Melo (2020) destaca que na clínica psicanalítica, fatores como 

tempo, época e espaço não são mensurados por sua objetividade física. O que torna essas 

dimensões singulares é justamente o caráter subjetivo da constituição psíquica de cada um.  



 

 

 

151 

A transferência, como endereçada ao sujeito suposto saber, é uma relação ligada a 

espaço, tempo e época. Para Lacan, o que repete na transferência é algo da tiquê, algo 

faltoso do encontro com o sexo. O ato analítico é uma resposta a essa estrutura que se 

opõe a algo falho que escapa à dimensão interpretativa. É dissimulação; na verdade, 

não é falho, pois de um lado não é falho, é bem-sucedido (Melo, 2020, p.84). 

No final de uma análise o sujeito se depara justamente com o objeto perdido como 

sendo a causa de sua divisão, ou seja, o objeto a é um dos nomes do tempo da análise. Se não 

se perde o que não se tem, perde-se o tempo (Melo, 2020). Para que haja transferência em 

análise, é preciso a presença do analista, sendo que essa presença não é física, tratando-se, 

pois, da presentificação do desejo do analista. Esse outro desejo está na causa da transferência 

e é o que possibilita o atravessamento das tapeações imaginárias.  

Lacan (1992 [1969-70]) diz que são os ouvidos, no campo do inconsciente, o único 

orifício que não se pode fechar. Enquanto se fazer ver indica uma flecha que retorna para o 

sujeito, o se fazer ouvir vai para o Outro. O analista na posição de objeto a se oferece como 

ponto de mira para permitir a operação que segue em direção dos rastros do desejo de saber. 

Tanto analisante, quanto analista precisa estar, para uma sessão virtual, em um local 

que tenha a privacidade resguardada e protegida, onde o analisante se sinta à vontade para 

falar e que o analista possa então escutar e intervir. O analista como efeito é aquele que ao 

pôr o objeto a no seu lugar de semblante, está na posição mais conveniente para fazer o que é 

justo, a saber, interrogar a verdade do sujeito, ou seja, a um saber que se baseia no 

significante como tal (Lacan, 2012 [1972-73]). Por não poder ficar à margem dos 

acontecimentos que provocam incerteza, medo e impotência, a análise on-line se torna 

imprescindível, segundo Melo (2020). Trata-se de um compromisso ético.  

Ao falar sobre a prática clínica nesse cenário, Quinet (2020) relembra que o analista 

tem um dever ético não apenas para com o analisante, mas junto à polis, à civilização, 



 

 

 

152 

pontuando que a psicanálise é um sintoma do mal-estar na civilização desde sua fundação. 

Pergunto-me; como é possível sustentar o endereçamento da associação e da transferência na 

clínica on-line?  

Podemos retomar os conceitos de autómaton e tvché propostos por Lacan, no Seminário 

XI, Os quatro conceitos fundamentais da psicanálise, para pensar o deslizamento da cadeia 

significante em seu aspecto de insistência que se endereça ao analista, enquanto este faz 

semblante de objeto a. “A questão da repetição traz consigo não somente o tempo cronológico, 

mas também o tempo lógico, bem como a causalidade” afirma Azevedo (1999, p.55) ao retomar 

a discussão de Lacan no seminário XI, a partir de Aristóteles. É na causalidade que 

encontramos em análise também o aspecto tíquico, fortuito, o encontro com o Real. 

Conforme Quinet (2020, p.18), tiquê mostra o analista em seu lugar agalmático como 

causa da transferência. “Agalma é a causa real da transferência”. A clínica on-line não é feita 

in absentia, tampouco in effigie, duas interdições propostas por Freud à prática analítica. A 

presença do analista, mesmo em um setting físico, com uma representação mais consistente do 

corpo, também comporta um aspecto virtual. Não haveria então oposição entre clínica 

presencial e clínica on-line, como se a última não implicasse em presença. A dimensão do ao 

vivo traz ao encontro on-line uma dimensão de presença que mais aproxima a sessão analítica 

do teatro do que do cinema.  

Para Quinet (2020), o essencial para que haja análise é a transferência, mesmo o setting 

e o dispositivo do divã não seriam absolutamente essenciais. Mas cabe ressaltar que inclusive 

o setting e o divã (que ele traz no livro As 4 + 1 condições de análise) são possíveis na 

modalidade on-line, sob diferentes arranjos. O ato analítico implica um encontro com o Real, 

com tiquê, que só pode ser instaurado a partir de seu efeito. Será então sempre no um a um que 

os efeitos de uma análise poderão ser percebidos.  



 

 

 

153 

Segundo Silveira (2020), na análise on-line, o analista também faz semblante do objeto 

que condensa para um sujeito sua experiência de gozo e sua causa de desejo, sendo a partir da 

transferência que os significantes oriundos desse grande Outro podem ser decantados, 

desalienando o sujeito. Colocar o objeto a em jogo, objeto que se colore com as experiências 

pulsionais, faz com que a análise não possa ser tomada como uma experiência de pensamento 

simplesmente. A pulsão seria o conceito situado na fronteira entre o anímico e o somático, 

proposto por Freud em As pulsões e seus destinos e, por Lacan, como “eco no corpo do fato de 

que há um dizer” (2005 [1973-74]). O sujeito é constituído a partir do fechamento do circuito 

pulsional na demanda do Outro em um objeto que visa responder ao enigma de seu desejo, 

como desejo do Outro.  

Conforme Silveira (2020), a invenção freudiana possibilitada pela operação da 

transferência dá condição ao analista de responder de modo diferente, fazendo semblante de 

objeto a, sem se identificar como Outro ao assumir a sua demanda. O analisando tenta dar 

corpo as suas paixões sem considerar a situação real, o que Lacan vai afirmar no Seminário XI 

que, esse dar corpo seria uma atualização da realidade sexual do inconsciente.  

O inconsciente atualiza que não há relação sexual, os corpos não se complementam, há 

com isso a repetição de gozo, nessa repetição gozoza não é possível fazer laço com o outro. 

Somente pelo atravessamento doloroso da transferência o analisante pode assumir uma nova 

economia de gozo. À semelhança da paixão de Cristo, o sujeito precisa atravessar a idealização 

de um Pai todo poderoso, isto é, todo-fálico. Conforme Silveira (2020, p.110), “a via dolorosa 

da transferência, apesar de conduzir a esse ponto onde o pai não responde, não leva ao sacrifício 

do próprio corpo ao Outro”.  

Nominé (2020) propõe pensar o tempo na análise como um objeto a, um objeto 

inapreensível, e a partir disso aborda a transferência em sua correlação com o nó borromeano 

de Lacan e com os três tempos de sua gramática, nos registros simbólico, imaginário e real. Ele 



 

 

 

154 

elabora sua teoria primeiramente a partir da dificuldade de se apreender o tempo com a palavra, 

trabalhada por Santo Agostinho que, em suas Confissões, no livro XI, aborda o tempo a partir 

da conjugação verbal em passado, presente e futuro, não convencido de sua precisão 

gramatical.  

Ele coloca então a memória, como presente do passado, a espera, como presente do 

futuro, e o desejo, como presente do presente. Ou seja, a enunciação, a partir da fala, é sempre 

presente, ainda que no enunciado o sujeito se remeta ao passado ou ao futuro. Conforme 

Nominé (2020), na articulação com RSI, temos no simbólico, a memória, com a escrita do 

passado, no imaginário, a espera, como aquilo que se imagina que vá acontecer, o futuro, e no 

real residiria a experiência do presente, com o qual nos deparamos.  

Figura 15 

Categorização lacaniana dos três tempos  

 

Nota. Adaptado de Nominé (2020, p. 115). 

É o presente que une o passado ao futuro, como presente do presente, objeto 

inapreensível, “evanescente”. Por isso, no ponto central do nó borromeano seu equivalente 

seria o objeto a, lugar que o analisante confia ao analista na transferência (Nominé, 2020). Com 

isso, o autor enfatiza que a transferência só se vive no presente, não se tratando de uma pura 

repetição do passado, aposta de Freud desde A Dinâmica da Transferência. É a partir de sua 

posição enquanto objeto causa de desejo que o analista se faz presente na clínica e na análise. 

Posição esta que só é possível ocupar se estiver guiado por um desejo advertido.   



 

 

 

155 

Se a transferência é ao mesmo tempo um motor e um obstáculo ao trabalho analítico, 

isso se dá pela presença do analista. Desde o princípio Freud teve indícios da importância da 

presença do analista e de suas intervenções na direção do tratamento e no manejo da 

transferência, Nominé (2020) sustenta que é a partir desse duplo impasse que Freud situou a 

transferência como resultante tanto da presença do analista, quanto da resposta do analisante a 

essa presença, partindo de sua neurose. Com Lacan, acrescenta-se à teoria da transferência a 

sua importância como palco do dizer, “cuja função que constitui nó é possível de apreender” 

(Nominé, 2020, p. 121).   

Diante da clínica on-line, a transferência também precisa, a partir do exposto, estar 

direcionada ao manejo do tempo, como já diria Lacan em seus Escritos. Para Nominé, nesse 

manejo é importante que o analista mantenha uma presença virtual, ou seja, que não esteja 

sustentado apenas pela voz, como numa ligação telefônica, fazendo uso também do artificio de 

vídeo como suporte da imagem. Nesse aspecto, o autor concorda com a importância das pulsões 

escópica e invocante em conjunto no enquadre on-line.  

O manejo do tempo também pode ser pensado desde quem inicia a chamada, simulando 

a sala de espera, até os atrasos. O silêncio também é um ponto mencionado, sendo que na 

experiência do autor foram mais insuportáveis para os pacientes virtuais, como se na ligação a 

demanda do ter algo a dizer fosse mais evidente. “Como se nesse tipo de contato a escansão 

viesse mais do lado do analisante” (Nominé, 2020, p. 129). A fala do analista também pode ser 

utilizada para sustentar sua presença no cenário virtual, mas não necessariamente uma fala 

habitual. O que acontece é que tudo na clínica virtual reforça a importância do laço 

transferencial; seu manejo é imprescindível.  

Sobre a juventude do desejo e a pandemia, Wunsch (2020) relembra quando Lacan traz 

no Seminário VI, O Desejo e a sua Interpretação, que o desejo está subsumido num tempo por 

vir, não fazendo signo, “o desejo tem de enfrentar o temor de não se manter no tempo sob sua 



 

 

 

156 

forma atual e, perecer, se assim posso me exprimir.” (Lacan, 2016 [1958-59], p.118). Segundo 

a autora, no atendimento on-line, os pacientes não deixam de falar de seu tempo, mas um tempo 

no inconsciente, sobre sonhos, desejo, amor e a morte.  

Em Análise Online: na pandemia e depois, Quinet (2021, p. 25) reforça o que afirmou 

anteriormente, “O essencial é a transferência. Sem transferência, não há análise”. Assim como 

Nominé, o autor também propõe que pensemos a transferência em três aspectos: simbólico, 

imaginário e real. Na transferência imaginária, o analista é apreendido como semelhante, quem 

deve ser neutralizado para que ocorra a análise a nível simbólico, isto é, no campo da fala e da 

linguagem, o que, conforme visto no Grafo, possibilita que o analista ocupe o lugar do Outro 

a quem o sujeito direciona sua demanda. A presença do analista seria a dimensão real. O que 

vai fazer a diferença, no caso a caso, é a maneira como o analista fará semblante, isto é, o seu 

ato, evitando ocupar a posição imaginária de Eu a Eu na transferência.  

Em Análise on-line! Considerações sobre a transferência, Ribeiro (2020) pergunta-

nos: o que se faz necessário para a instalação da transferência, o corpo presente do analista, a 

sua voz e modulação, ou ainda, o sofrimento e as condições psíquicas do sujeito dispostas ao 

estabelecimento do laço? Lembra-nos que, como já disse Freud (2012 [1913], p. 164), no 

texto O Início do Tratamento, que mesmo não convicto da importância de suas prescrições, 

ao fazer recomendações aos analistas quanto aos aspectos formais da análise, afirmou “[...] 

não reivindicar qualquer aceitação incondicional para elas”. Sua principal função seria a de 

promover a única regra da psicanálise: a associação livre. 

O analista precisa renunciar ao seu poder para que o poder implicado na palavra apareça 

em uma análise. A análise on-line reitera essa dimensão, podendo inclusive ajudar a diminuir 

as incidências do imaginário sobre a fala do analista; devolvendo-lhe seu estatuto de palavra 

viva. “O campo do gozo que implica a função do ato, assim como a função da linguagem 

implica a função da fala” (Quinet, 2021, p. 85). O que ajuda o analista, renunciando a esse 



 

 

 

157 

poder, a não ser afetado a partir de seu Eu, com as queixas dos analisantes, é o fato de se fazer 

pagar, e com o dinheiro, como significante, poder transformar o trágico em serviço. Por isso, a 

análise tem um preço – a castração.  

Esse preço diz respeito à metáfora da libra de carne da famosa peça de Shakespeare, O 

Mercador de Veneza. Na obra, a “libra de carne” surge como parte do contrato entre Shylock, 

um agiota judeu, e Antônio, um rico mercador cristão. Shylock concede um empréstimo a 

Bassânio, em nome de Antônio, sob a garantia de que, caso o mercador não pague a dívida no 

prazo, Shylock poderá retirar uma libra de sua carne. Bassânio empresta três mil ducados 

para conseguir cortejar Pórcia, uma rica herdeira. No desenrolar do enredo, ambos se 

apaixonam. 

O contrato, inicialmente tratado como uma cláusula absurda e simbólica, torna-se o 

ápice da peça quando Antônio não consegue pagar a dívida a tempo. Shylock insiste em 

cumprir o acordo, demandando literalmente a libra de carne de um pedaço de seu coração, em 

uma demonstração de vingança por seu antissemitismo. No entanto, no tribunal, Pórcia, 

disfarçada de advogado, argumenta que o contrato concede a carne, mas não uma gota de 

sangue, desarmando Shylock e, assim, salvando Antônio. 

Lacan demonstra, a partir do seminário XVII, que a castração é um efeito de 

linguagem, e por sermos seres dos discursos, a libra de carne é a metáfora desse pagamento. 

Em nossa sociedade, o dinheiro simboliza esse pedaço do corpo, portanto, é importante que 

na análise o sujeito possa pagar com dinheiro ou qualquer outra forma que substitua sua 

representação. Enquanto o neurótico nem sempre quer saber disso, “o analista não pode 

deixar de sabê-lo, inclusive para não ficar constrangido em cobrar ou apiedar-se do analisante 

e deixar de apreender o que é o valor do pagamento para cada analisante” (Quinet, 2021, p. 

114). 



 

 

 

158 

Em A direção do tratamento e os princípios de seu poder, Lacan (1998 [1958]) coloca 

que o analista também paga para ocupar sua função. Primeiramente, com a sua pessoa, 

imaginariamente falando, pois para que sustente a transferência, é preciso que o seu Eu se 

emudeça. Também paga, a nível simbólico, com a sua interpretação, corroborando para que o 

único sujeito na análise seja o sujeito do inconsciente do analisante. É ao colocar-se como 

enigma do desejo, que o analista possibilita que o analisante, ao não ter sua questão respondida, 

a subverta a partir de sua falta-a-Ser. Nesse aspecto, a nível do real, o analista paga com seu 

Ser, pois sua posição é sustentada a partir de sua própria falta-a-Ser. Daí a importância de que 

o analista leve a sua própria análise até o fim.  

Reafirmando-se que a única regra da psicanálise é a associação livre, uma vez que se 

trata da principal via de acesso ao inconsciente, todo o resto são condições. Quinet (2020) 

articula o inconsciente com o teatro, assim como Azevedo (2020) aproxima o processo de 

destituição subjetiva de um fim de análise com aquele vivenciado pelo ator em sua 

performance, ainda que pontuando as notórias diferenças mediante o texto e o contexto no qual 

ambas as experiências acontecem. Seria fortuito pontuar que mesmo o teatro encontrou uma 

possibilidade de seguir acontecendo durante o isolamento de corpos e em modalidade on-line? 

Bom, há contingências e, mediante inúmeras delas, há corpos desejantes em ato-ação. Diante 

disso, no tópico seguinte, discorreremos a respeito do lugar do corpo na clínica on-line. 

  



 

 

 

159 

 

4.2 O lugar do corpo na clínica on-line 

 

O inconsciente não é exclusivo da ordem da fala, 

 está no corpo e em sua performance   

– Quinet (2020, p.29). 

 

Uma das mais frequentes indagações sobre o enquadre na clínica on-line é qual o 

lugar do corpo, uma vez que o cenário digital nos coloca diante da distância física. Para 

começar a responder essa questão, ainda que não em totalidade, faremos uma breve 

introdução do lugar que o corpo ocupa na clínica psicanalítica, a partir de Freud, lugar este 

que se distingue radicalmente das ciências naturais e do discurso anátomo-fisiológico.  

Pontuamos que uma teoria total sobre o lugar do corpo e seu estatuto para a 

psicanálise é da ordem do impossível. Desde Freud, a psicanálise passou por inúmeras 

ramificações e a leitura do corpo, em especial a do corpo do analista e sua implicação na 

transferência, a partir das mais diversas experiências clínicas, pode ser radicalmente 

diferente. Dessa forma, tomaremos emprestado um recorte de Lacan e alguns percursores 

sobre o corpo marcado pela linguagem e seus efeitos.  

Leva-se em conta, desde o princípio, que a questão do corpo na psicanálise não é 

reduzível ao aspecto físico, sendo esta apenas uma de suas dimensões, e de forma alguma 

determinante. Nesse sentido, o distanciamento físico oriundo da clínica on-line não pode ser 

concebido como um impeditivo para pensarmos que há presença do corpo nesse cenário, 

tanto pelo lado do analisante, quanto do analista. Todavia, com o retorno de Lacan a Freud, 

entende-se que essa corporeidade possui estruturas regidas pelas leis da linguagem e não da 

matéria orgânica, estando a última sujeita à primeira.  

A partir de Freud, seguiremos esse argumento com as contribuições de Lacan ao 

pensar o corpo a partir das três dimensões concebidas com a teoria do nó borromeano RSI: 



 

 

 

160 

Real, Simbólico e Imaginário. Na clínica on-line pensamos que o corpo se faz presente, 

sobretudo, a partir das pulsões. A voz e o olhar dão materialidade ao corpo e podem cumprir 

o papel de articular, apesar da distância física, os efeitos do simbólico sobre o real 

imprescindíveis em uma análise.  

 

4.2.1 Sobre o corpo na psicanálise 

O adoecimento do corpo nunca é do corpo e só, porque um corpo, ao contrário do que 

algumas correntes positivistas tentaram atestar, não é apenas um veículo biológico. A partir 

da psicanálise, com o rompimento narcísico da concepção de homem enquanto senhor de sua 

própria morada, Freud e, posteriormente, Lacan, pensaram o corpo como uma construção que 

é fruto de pulsões e da linguagem, um organismo erogeneizado que é marcado pelos 

investimentos imaginários, afetivos e físicos dos outros desde o nascimento. 

Freud não tardou a se deparar com o simbolismo dos sonhos, nessa máquina de 

desejar que era o sujeito humano, precipitando-se para além dos determinantes biológicos. 

Nos sonhos, nos atos falhos, nas fantasias e formações do inconsciente, Freud se deteve ante 

o aspecto dialético e semântico do dizer do sujeito. O corpo que fala e goza disso; o corpo do 

sujeito na linguagem. Não à toa a psicanálise começa a partir do corpo, no caso das histéricas. 

Do que se queixam? Por que o corpo não correspondia aos seus sintomas? O enigma de seu 

adoecimento foi o que conduziu Freud para o campo fantasmático do inconsciente 

estruturado como linguagem, como pensado por Lacan, anos depois.  

 Nos corredores da Salpetrière, quando os hospitais franceses estavam abarrotados 

com as imprevisíveis doenças dos nervos, as emblemáticas neuroses, eram as afecções no 

corpo que protagonizavam as buscas dos médicos por respostas. Após seu estágio com 

Charcot, Freud (2016 [1895]) chegou à conclusão de que era, sobretudo, de reminiscências 

que sofriam as histéricas. Como visto no primeiro capítulo desta pesquisa, Freud escreveu O 

Projeto partindo do ponto de que o aparelho psíquico se estruturava como um aparelho de 



 

 

 

161 

memória.  Com as histéricas, apostava que estava nas memórias não recordadas a resposta 

para os sintomas que se apresentavam no corpo – o corpo como palco para a fantasia.  

Em seus Três ensaios sobre a teoria da sexualidade, Freud (1976 [1905]) apoiou a 

teoria do desenvolvimento psicossexual em funções do corpo, nessa mistura entre soma e 

psiquê, quando apresentou pela primeira vez o conceito de pulsão (Trieb). Não apenas o 

sintoma histérico se comportava como se desconhecesse a anatomia, o que a psicanálise 

desvelava é que essa deslocalização orgânica do sintoma estava presente na vida de todos os 

sujeitos. Com o desenvolvimento da teoria das pulsões, Freud avança.  

O conceito de pulsão aparece como limite entre o somático e o psíquico. Na leitura do 

corpo pulsional, a divisão cartesiana entre corpo e mente é retificada. É esse corpo pulsional 

que pode ser pensado enquanto autoerótico e narcísico. Desde Descartes37, o corpo foi 

concebido entre res extensa e res cogitans, no dualismo que o desprovia de essência e de 

espírito, aproximando-o no homem máquina tão almejado com o advento das tecnociências. 

Conforme Lacan, é desse ideal de corpo que Freud parte, em seu saber médico: “conhecer e 

dominar o real da vida e do corpo” (Garcia, p. 165).  

Lazzarini (2019) nos aponta o corpo como uma construção da modernidade; uma 

conquista. Em Freud, vemos um corpo vinculado ao inconsciente, marcado por trocas, 

fantasmas e investimentos libidinais desde os primórdios da vida. Com a escuta das 

histéricas, Freud passa da esfera sexual do biológico para o erótico, percebendo que o 

sintoma transparece no corpo e mobiliza o discurso. Surge com isso o corpo psicanalítico – 

“marcado pelo desejo inconsciente, sexual e atravessado pela linguagem” (Lazzarini, 2019).  

 
37 Segundo Pollo (2014), Descartes (1988 [1641], p.84) divide o pensamento que considera como “ideia”, aquele 

que se inclina em direção ao corpo por meio de imagens, da razão ou entendimento puro. Assim, o pensamento, 

identificado com a res cogitans, seria fonte de equívocos e confusão. A certeza só seria alcançada pela razão pura, 

o objeto central do que chamamos de Iluminismo. Esse pensamento, obscuro, confundindo-se com o sonho, 

posteriormente foi nomeado por Freud de “pensamento inconsciente” (Pollo, 2014, p.16).  



 

 

 

162 

Segundo Santi (2020), é importante frisar que os Três Ensaios representam uma 

armadilha para o leitor interessado no desenvolvimento cronológico de Freud, pois sofreu 

diversas modificações em suas reedições. O primeiro ensaio nos apresenta o conceito de 

pulsão, e assinala que aquilo considerado normal na sexualidade humana é tão problemático e 

contingente quanto os modos considerados “perversos” ou “patológicos”. Na metapsicologia, 

a pulsão nos remete ao registro econômico; correspondendo à ideia de excitação. Os objetos 

pulsionais são contingentes, não determinados. O destino das pulsões estaria ligado à história 

singular de cada sujeito.  

 Freud considera que a pulsão sexual tem como única finalidade a obtenção de prazer, 

por isso, na infância seria considerada perversa polimorfa, possuindo diversas formas e 

fontes. Seria considerada autoerótica, pois poderia se satisfazer em descargas específicas sem 

a necessidade de objetos externos. Em Introdução ao Narcisismo, Freud (2010b [2014]) 

retoma as origens da vida psíquica do sujeito para desenvolver o conceito de autoerostimo e 

de narcisismo, utilizando-se das pulsões parciais, na dança libidinal entre sujeito e objeto, 

para exemplificar os investimentos narcísicos do Eu.  

Num primeiro momento, o corpo seria “corpo despedaçado”, para o qual o narcisismo 

primário se apresenta como uma forma de ligação. Investimento esse possível ao bebê a partir 

daqueles que ocupam suas funções (mãe, pai, família) como quem visa significá-lo. O corpo 

é posto como uma tela em branco, como a memória, que vai se escrevendo, ou se ligando, a 

partir dos outros que o nomeiam. Freud (2010b [2014]) percebe que a fixação da libido ao 

corpo do sujeito, em vez de se direcionar a um objeto, não se trata de uma trivialidade, mas 

da situação original na qual, apenas posteriormente, o amor objetal se desenvolve, sem que 

com isso o narcisismo desapareça.  

Esse corpo, no qual o sujeito nasce já articulado a uma lógica de disposição orgânica, 

por aproximação anatômica, seria o corpo real. Ainda que parcialmente autônomo, por 



 

 

 

163 

possuir sistemas independentes da consciência, o corpo real não prescinde do inconsciente. 

Como na relação entre o ventríloquo e a marionete, o corpo real apenas se articula quando 

tocado pelos efeitos da linguagem – do contrário, resta sendo apenas um emaranhado de 

carne. Os fios que movimentam o corpo são as palavras que residem no arcabouço do 

inconsciente como tesouro dos significantes. Um corpo falante. 

Em sua tese sobre a função e campo do corpo do analista na experiência 

psicanalítica, Domiciano (2021) realiza uma vasta discussão sobre as transformações na 

conceitografia do corpo na filosofia, na antropologia e na psicanálise. Pensar o corpo, 

segundo as leituras e contribuições de Lacan, leva em consideração inúmeros aspectos, 

inclusive que ao longo de sua obra a utilização do nó borromeano e de sua topologia foi 

gradualmente construída.  

O corpo falante de Lacan é o corpo do campo do gozo, marcado pelas inscrições do 

significante e pelas operações do discurso. Na experiência analítica, conforme discorrido por 

Lacan no seminário XX, Mais, ainda, a substância do corpo é substância gozante. Nesse 

seminário, a construção das tábuas da sexuação é decisiva. O corpo é da ordem do sexual, 

mas o encontro que faz Um não existe. O aforisma “a relação sexual não existe”38 provém da 

impossibilidade do encontro dos corpos, pois só haveria suporte na escrita – na qual a relação 

sexual não se inscreve. 

Não é lá que se supõe propriamente a experiência analítica? – a substância do corpo 

com a condição de que ela se defina apenas como aquilo de que se goza. Propriedade 

do corpo vivo, sem dúvidas, mas nós não sabemos o que é estar vivo, senão apenas 

isso, que um corpo, isso goza. E mais: caímos imediatamente sobre isto, que não se 

goza mais que por corporalizá-lo de maneira significante (...) O real, eu diria, é o 

 
38 Il n'y a pas de rapport sexuel (Lacan, 2012, [1972-73]). 



 

 

 

164 

mistério do corpo falante, é o mistério do inconsciente (Lacan, 2010 [1972-73], p.35; 

p. 178). 

Domiciano (2021) propõe algumas acepções sobre o corpo para Lacan, dentre as 

quais: a insuficiência estrutural do campo de determinação do corpo orgânico em recém-

nascidos; a questão da imagem do corpo e formação do Eu; o corpo estatuário e o corpo 

fragmentado; a corpseificação da experiência do corpo pela linguagem; o corpo do outro 

primordial; a relação de um semi-corpo com a sustenção do semi-dizer; o ser do corpo no fim 

de análise, decantado do gozo do Outro; corpo que guarda as marcas do Um de lalíngua; e, 

por fim; o enigmático corpo falante, que vela o real em sua experiência. 

Para Lacan, as pulsões são como os dedos que tocam esse corpo uma vez animado 

pelos dizeres do Outro. Freud lembra que, na evolução da libido objetal, as pulsões 

primeiramente se satisfazem no próprio corpo, o que nomeou como autoerotismo, e que essa 

capacidade seria a base do “atraso” da sexualidade em função do princípio da realidade como 

algo aprendido a partir do surgimento do Eu e da troca com o mundo. “O autoerotismo seria, 

pois, a atividade sexual do estádio narcísico da distribuição da libido” (Freud, 1996 [1915-

1916], p. 415). 

Em O Eu e o Isso (1923/2011), Freud pontua que as percepções do Eu são 

apreendidas, sobretudo, a partir do corpo. Esse corpo que costura o orgânico com o efeito das 

palavras, podemos pensar com Lacan, nasce de uma dimensão imaginária. Em seu célebre 

escrito O estádio do Espelho como formador da função do Eu, Lacan (1998 [1949]) relaciona 

o momento que o sujeito se reconhece a partir do espelho, no reflexo do olhar do Outro, com 

o perverso polimorfo de Freud. O estádio do espelho seria o momento no qual o corpo 

despedaçado se organiza, a partir das pulsões parciais e de seus destinos, promovendo o 

reconhecimento do sujeito a partir de sua imagem. Essa primeira imagem seria a de um corpo 

total. Por isso, no Grafo, o Eu (moi) é situado ao nível do imaginário. 



 

 

 

165 

O estádio do espelho é um drama cujo impulso interno precipita-se da insuficiência 

para a antecipação – e que fabrica para o sujeito, apanhado no engodo da identificação 

espacial, as fantasias que se sucedem desde uma imagem despedaçada do corpo até 

uma forma de sua totalidade que chamaremos de ortopédica – e para a armadura 

enfim assumida de uma identidade alienante, que mascarará com sua estrutura rígida 

todo o seu desenvolvimento mental (Lacan, 1998 [1949], p. 100). 

 Lacan também coloca que esse estádio seria análogo à formação do Eu (moi), o qual 

se simboliza, como nos sonhos, por um campo fortificado ou estágio em que, a partir de 

escombros e restos, de dentro para fora, como se fosse o palco de uma batalha entre opostos, 

na busca por aquela unidade interior já perdida, finda por simbolizar o Isso. O que a criança 

descobre diante do espelho, jubilando-se, na miríade do Eu como corpo inteiro, Quinet (2021) 

equipara ao gozo do espetáculo.  

O gozo narcísico, com a própria imagem, não se trata de um gozo puro do imaginário, 

mas do próprio circuito pulsional do olhar – em direção ao Outro. Nesse circuito, o olhar 

como pulsão escópica permite que a criança receba, com o olhar que se volta do Outro para 

si, a resposta sobre seu desejo de maneira invertida. No olhar, o sujeito se faz objeto de 

desejo para o Outro. No “dar-a-ver” do gozo escópico; o circuito do desejo se instaura. 

Conforme Quinet (2021), o que importa na pulsão de olhar é o se fazer visto, se faire voir, 

portanto, também na clínica o analisante, como no estádio do espelho, jubila com o aplauso 

do Outro que o analista performa.  

 A voz, por outro lado, é o objeto de desejo do outro. Com o olhar, a pulsão invocante 

direciona a libido para o corpo do infante. Nessa mescla entre voz e olhar, o sujeito como 

objeto se fixa em um dos polos da fantasia. Para que possa advir o sujeito do desejo, 

desalienado dessa posição de objeto de gozo do Outro, é preciso que haja um deslocamento. 

Nos Três Ensaios, Freud equipara a pulsão do olhar com o toque, ou seja, o poder do toque 



 

 

 

166 

não é físico. Também a atividade de ver se deriva do tato, como citado em Quinet (2021, p. 

150), “é a pulsão escópica que comanda o outro a arrancar as suas roupas para vê-lo nu”. As 

mãos são, assim, emanação dos olhos.  

Esse corpo, que se articula pela linguagem e toda a rede de significantes que derivam 

de seu campo, é o corpo simbólico.  O corpo simbólico fala da estrutura do desejo no campo 

do Outro. Conforme visto no Grafo, o corpo imaginário situado em seu primeiro patamar, 

com a formação do Eu e de seus ideais, parte de um engodo para se constituir – a fantasia de 

completude que visa ser respondida pelo Outro e prende o sujeito no curto-circuito das 

pulsões. No fim dessa cadeia, o nome próprio é o que carrega em si o desejo do Outro, “o 

sujeito é servo de um discurso em cujo movimento universal seu lugar já está inscrito em seu 

nascimento, nem que seja sob a forma de seu nome próprio” (Lacan 1998 [1953], p. 498).  

O corpo simbólico é o efeito dos significantes nessa rede que constitui o sujeito desde 

o seu nascimento na linguagem, até o precipitar de seu desejo, seja este alienado ao Outro 

numa economia de gozo, muitas vezes mortífera, seja desarticulado desse gozo em uma nova 

posição, a partir de seu des-ser, como nos conduz a análise em seu fim. Percebe-se então que 

há, a partir da palavra (como símbolo), a incorporação da letra no corpo real. Portanto, na 

psicanálise, por essa leitura, o corpo é possuído pela linguagem e seus efeitos, não mais 

sujeito a uma bio-lógica.  

Na lógica lacaniana,  a leitura vitalista de um corpo físico é esvaziada. A aproximação 

com o corpo biológico, presente na regulação simbólica, se dá apenas ao nível do campo da 

carne ao qual se serve a linguagem ao animar esse corpo com seus efeitos. Esse campo, na 

troca com a dimensão do que se aproximaria do orgânico, seria o corpo dessubjetivado, 

corpseificado, de Lacan, não totalmente apreendido pela operação cartesiana. “O campo do 

Isso, de forma ainda mais específica, seria propriamente o ponto de inscrição do corpo 



 

 

 

167 

freudiano com o aparelho psíquico e consequentemente sua abertura maior a uma alteridade, 

ou ainda ao regime do corpo do outro” (Domiciano, 2024, p.155).  

Segundo Inem (2014), o corpo humano, na leitura proposta por Lacan, está submetido 

à primazia do significante, “o corpo fala”, sendo profundamente afetado por sua operação, o 

que o torna o leito do Outro. O corpo expressa que há desejo, não se desvinculando do sujeito 

do inconsciente em sua manifestação. A autora pontua que, conforme Lacan, o campo do 

gozo não desconhece que haja corpo, definindo-se como tudo aquilo o que diz respeito à 

distribuição do prazer no corpo. Nesse aspecto, pensamos que o corpo pulsional e o corpo de 

gozo estão sujeitos a inúmeras torções provenientes da linguagem, intimamente conectados.  

A importância das pulsões escópica e invocante para a constituição do sujeito está 

presente desde a teoria do estádio do espelho e a formação do Eu imaginário, na qual o olhar 

é introduzido como objeto a, funcionando simultaneamente como causa de desejo e de 

angústia. Segundo Quinet (2021), a presença breve e episódica do olhar é interpretada como 

um “mais-de-gozar”, sendo chamado por ele de “objeto mais-de-olhar”. Além disso, há uma 

articulação entre o olhar e a voz, que inicialmente se apresentam através da mãe enquanto 

Outro, indicando à criança seu lugar como objeto de desejo.  

O circuito pulsional entre o Outro materno e a criança também evidencia a 

importância da pulsão escópica, na medida em que o bebê se percebe como visto e 

comentado pelo Outro, sendo a voz materna representada como uma voz sem som, ou seja, 

uma voz afônica, que remete à ideia de um objeto perdido (Quinet, 2021). O objeto perdido, 

conforme visto nos capítulos anteriores, no circuito gozozo articulado à repetição, nos remete 

à Coisa e à origem da cadeia significante.  

Para exemplificar ainda melhor essa tripla concepção do corpo, a partir do nó 

borromeano, podemos pensar como os fenômenos psicossomáticos (FPS) incidem no corpo 

de maneira apenas parcial, não simbolizável. Nesse aspecto, Fonseca (2007) coloca o 



 

 

 

168 

fenômeno como uma das manifestações do real, ao contrário do sintoma somático que está 

ligado ao registro do simbólico e revela o desejo – como ocorre no caso da conversão nas 

histéricas. Há uma diferenciação entre sintoma somático e fenômeno psicossomático que 

atravessa o corpo justamente por não ser simbolizável e, nesse aspecto, tratando-se de um 

resto traumático. No FPS, o fenômeno é da ordem da letra, cifra de gozo do corpo. 

 O trauma não pode ser dito, mas pede por isso. O sujeito é excluído da cena 

traumática, desse modo, o fenômeno psicossomático também está fora da subjetivação – não 

pode ser apropriado por ele. Cabe ao sujeito inventar um saber possível acerca do traumático, 

que para Lacan se deu na própria entrada do sujeito na linguagem com o advento da 

sexualidade. O adoecimento é uma dessas saídas. Na clínica, trata-se de fazer esse corpo 

mudo falar. 

 No contexto clínico on-line, a possibilidade de escrever o trauma, mesmo em 

situações limites, como foi o caso do isolamento de corpos no período pandêmico, no qual a 

presença física não se fazia possível, é uma aposta na linguagem como ferramenta de corte e 

rasura – que faz símbolo – uma postura ética também da parte do analista. 

O fenômeno psicossomático é colocado por Fonseca (2007) como o efeito traumático 

da letra no corpo, com efeito de rasura, uma saída possível para o excesso do trauma que 

invade o corpo e que por outras vias não pode ser contido. Lacan compara a psicossomática 

ao hieróglifo – uma linguagem não inscrita do simbólico, que pede por chaves de decifração 

que estão alheias a este. Por isso mesmo, pensa-se o FPS como da ordem do real enquanto 

uma escrita que é cifrada.  

Segundo Figueiredo (2023), o FPS comparece como letra no corpo, diferentemente do 

sintoma neurótico, que possui uma significação fálica, tratando-se de uma manifestação como 

marca de gozo. “No seminário Encore, Lacan estabelece que a letra é efeito de discurso, pois 

tudo o que é escrito é em decorrência do fato de ser impossível escrever a relação sexual, ou 



 

 

 

169 

seja, será sempre uma tentativa de escrevê-la” (Figueiredo, 2023, p. 27). A impossibilidade 

do encontro dos sexos fala justamente do fato de que o encontro entre dois corpos não se 

inscreve.  

Na clínica on-line, a angústia própria do desencontro amoroso pode se mostrar mais 

intensamente, a depender do caso, pelo distanciamento físico que lhe é característico. Mas 

não podemos ignorar que, inclusive na clínica física, esse encontro é da ordem do impossível. 

Ou seja, o manejo dessas contingências é fundamental e pode ser decisivo para o sucesso ou 

fracasso do estabelecimento da transferência em ambos os cenários. O analista precisa estar 

advertido de que o corpo, na psicanálise, é muito mais que um emaranhado de carne, ainda 

que seja com a libra de carne que a análise lhe cobrará o seu preço. 

Domiciano (2021) propõe que o corpo do analista equivale a um corpo quimérico, 

corpo fraturado, pincelando com diversos autores, além de Freud e Lacan, como Ferenczi, 

Jung, Winnicott e outros, ao longo da história da psicanálise, as figuras do corpo do analista 

como: o analista opaco, em uma das mais notórias recomendações técnicas de Freud, o 

analista cirurgião, o analista químico, sujeito inabalável em sua experiência, o analista morto-

vivo, analista espelho, analista feio, analista presente, dentre outros, até enfim, chegar ao 

analista como suporte da estrutura simbólica. 

Em Recomendação aos médicos que exercem a psicanálise, Freud (1912) recomenda 

que o médico deve ser opaco aos seus pacientes, opaco como um espelho que não reflete 

nada além do que lhe é mostrado. Nessas recomendações, após reformular sua concepção 

sobre a transferência, após o fracasso da relação com Jung, Freud condenada veementemente 

a presença do Eu do analista como aliado, sendo esses aspectos pensados como empecilhos à 

análise. Desde então, ao analista, caberia a abstinência e a neutralidade. 

 Nesse ponto, tanto em Freud, quanto em Lacan, como já discorrido no capítulo sobre 

a transferência, as recomendações de que o corpo do analista como sujeito seja posto de fora 



 

 

 

170 

do cenário analítico, como em uma espécie de assepsia, embora teoricamente sustentada, 

pode cair na seguinte problemática: pensar o corpo como uma instância plenamente 

controlável pela pessoa do analista, o que, para Domiciano (2021), reintroduziria um certo 

dualismo cartesiano, além de uma moral com ecos platônicos que concebe o corpo como 

impureza, algo a ser retirado do campo da verdade. Pontuo também que essa conduta pode 

favorecer que um moralismo prescritivo entre psicanalistas se confunda com a ética própria 

do discurso do analista.  

 Considerando esses aspectos, Domiciano (2021) propõe que pensemos o corpo do 

analista articulado em três campos distintos de tensionamento: o campo do corpo 

sociossimbólico, isto é, aquele que apresenta os efeitos oriundos da pessoa do analista; o 

campo do corpo como presença; e o campo do corpo indeterminado dentro do fenômeno 

transferencial. Para exemplificar a relação entre esses campos, o autor propõe uma hipótese, 

partindo do registro do RSI, articulando-os, respectivamente, com o corpo do Outro 

(simbólico), corpo do outro (imaginário), e corpo-outro (real).  

Figura 16 

Corpo do analista e o nó borromeano 

 

Nota. Adaptado de Domiciano (2021, p. 231). 



 

 

 

171 

A pessoa do analista diz respeito às intersecções discursivas entre o indivíduo e o 

coletivo, bem como identidade e alteridade. Reside nessa dimensão as condições iniciais para 

a instauração da transferência, quando o corpo do analista é emprestado como seu suporte. Na 

segunda esfera, o autor nomeia a presença do analista, a qual se incide sobre todo um 

conjunto de discursos acerca dos modos de presentificação do analista que pode comparecer 

ao longo do tratamento, incluindo impasses, condições lógicas e éticas (Domiciano, 2021, 

p.232). A presença também considera o lugar e a amplitude que o corpo do analista ocupa 

dentro do setting analítico, dentro e fora, incluindo a relação que este estabelece como objeto 

parcial de investimento das pulsões. 

O corpo-outro, articulado com o real, na dimensão da transferência, inclui os modos 

como o corpo do analista, como sujeito suposto saber, pode ser deformado e incluído pelas 

manifestações do inconsciente, “tal como realizado no dispositivo artificial que é o 

tratamento analítico” (Domiciano, 2021, p. 233). O corpo real é pouco consistente, portanto, 

como um corpo aberto, consegue responder às várias transformações que a transferência 

impõe ao longo de seu curso. É onde pode-se pensar que o corpo do analista, emprestado à 

transferência, opera ao nível do enigma – como a quimera e outras figuras do informe e do 

infamiliar.   

Enfim, pensar o corpo e a presença do analista na clínica on-line precisa levar em 

consideração todas essas dimensões. Lacan (2008 [1964], p. 121) afirma que “a presença do 

analista é ela própria uma manifestação do inconsciente”. Logo, percebe-se que são inúmeras 

as possibilidades de incidências do corpo sobre a transferência que podem acontecer ao longo 

de uma análise, e que a presença do analista não o faz sem ele, mas aponta para outro lugar, 

não apenas na modalidade on-line. No tópico seguinte, discorremos um pouco mais sobre a 

relação do corpo com as pulsões, em especial os objetos da pulsão escópica e da pulsão 

invocante, notoriamente presentes na clínica virtual.  



 

 

 

172 

 

4.2.2 Objetos pulsionais na clínica on-line 

Conforme visto no tópico anterior, no paradigma freudiano, a pulsão seria um avanço 

sobre as perspectivas dualistas que separavam mente e corpo, o psíquico e o somático, 

oriundas sobretudo das práticas médicas. Com o conceito de pulsão, Freud recupera a 

dimensão simbólica da linguagem que incide sobre o corpo e faz deste não mais um 

invólucro passivo diante das vicissitudes da vida. O corpo pulsional é pensado, assim, como o 

próprio cenário da vida, sendo a um só tempo palco e ator.  

Com Lacan, esse palco pode ser nomeado como o campo do Outro e o os traços 

mnêmicos que, outrora Freud atribuiu a um aparato de memória para a constituição do Eu, 

como as marcas indeléveis que a linguagem deixa sobre o sujeito do Inconsciente. No 

Seminário XI, Os quatro conceitos fundamentais na psicanálise, Lacan reitera a importância 

das pulsões. Por exemplo, é o olhar que permite ao outro se fazer olhado, aspecto manejado 

em análise muitas vezes a partir do uso do divã. Tanto a pulsão escópica, quanto a pulsão 

invocante, através da fala do analisante e da escuta do analista, fazem-se também presentes 

no enquadre on-line.  

Em Introdução ao Narcisismo, Freud (2010b [1914])  compara a ideia de um 

investimento libidinal originalmente voltado para o Eu, e seu posterior desapego parcial em 

direção aos objetos, com o corpo de uma ameba e seus pseudópodes. Conforme Quinet 

(2021), da mesma forma que o organismo unicelular fagocita seu alimento, o ser humano tem 

seus pseudópodes pulsionais que podem investir de libido os objetos, erotizando-os e 

gozando deles.  

A chamada “fase fálica” é, em Freud, estruturante e equivale à castração como 

manifestação da falta para o sujeito. Freud definiu as pulsões em oral, anal e escópica, as 

quais Lacan acrescentou a pulsão invocante. Diferentemente dos objetos oral e anal, 



 

 

 

173 

simbolizados pelo seio e pelo excremento, os objetos olhar e a voz não possuem 

representação inconsciente, situando-se no registro do Real e além da linguagem (Quinet, 

2021).  

Como apresentado no primeiro patamar do Grafo, a voz recebe outro estatuto em 

relação ao olhar, no qual o circuito pulsional do olhar, ao completar sua volta, finda-se no 

próprio sujeito, enquanto o circuito da voz, ao “fazer-se ouvir”, aponta em direção ao outro – 

o que dá abertura ao inconsciente. Izcovich (2020) lembra, nesse aspecto, que a voz é 

modulação, que é aquilo que sustém o corpo, em termos de aparelhamento. Os corpos 

emparelham-se pelos órgãos, mas aparelham-se pela pulsão. A causa de desejo, nesse 

circuito pulsional, funciona como receptáculo, especialmente, para os objetos olhar e voz 

oriundos do outro. “Lacan vai sustentar que o desejo como tal manifesta-se no nível da voz; 

que ele não é somente objeto causa, mas instrumento” (Izcovich, 2020, p. 53).  

Freud (2012 [1913], p. 142) pontua que “O primeiro móvel da terapia é o sofrimento 

do paciente, e o desejo de cura daí resultante”, e esse desejo, como força motriz, deve 

permanecer durante todo o tratamento. Podemos pensar essa passagem em relação à posição 

da histérica em seu discurso, movida pelo desejo de saber mais dIsso que lhe afeta o corpo e 

não tem nomeação. 

Na clínica on-line, a voz e suas modulações ganham um estatuto ainda mais urgente, 

por se tratar da pulsão que é posta em evidência, as sessões se iniciam, em especial na 

neurose, com a pergunta “está me ouvindo?”, que pode ou não ser seguida por “está me 

vendo?”. Esse apelo pulsional, digamos assim, é rapidamente seguido pela narrativa das mais 

variadas formas de sofrimento. O sujeito não recorre ao setting on-line por mero capricho e, 

se recorre, não é isso o que o mantém.   

Conforme Melo (2020), é o analista quem direciona a sessão a partir da fala de seu 

analisante, considerando suas angústias e o percurso de seu desejo, podendo intervir a partir 



 

 

 

174 

de sua escuta atenta, fazendo-se presente pelo olhar e pela voz, utilizando-se do corte como 

instrumento nesse discurso. Concordamos com a autora e reiteramos a importância de um 

setting on-line que considere que o vídeo ligado ou desligado não é um mero apetrecho que 

simula o divã, mas um manejo mediante as pulsões e que, assim, pode variar em cada caso, 

pois a dinâmica pulsional de cada sujeito é, conforme vimos no Grafo, também de uma 

ordem singular.  

Nesse aspecto, é aquilo entre o dito e o não-dito que é interpretado pela criança como 

um dizer, isto é, “as pulsões no corpo ecoam esse dizer do Outro” Quinet (2021, p. 142). Isto 

é, durante toda e qualquer modalidade de sessão na qual a fala inconsciente se presentifica 

mediante o método analítico, inclusive na on-line, as pulsões estão presentes, pois um dizer 

não é sem o corpo, e o sujeito não está livre desse Outro a quem se dirige quando supõe no 

analista ser o objeto que autoriza a sua fala.  

Em seu Seminário XXIII, sobre o Sinthoma, Lacan afirma que o significante precisa 

ressoar para que a interpretação opere pelo equívoco. Mas para que isso aconteça, o 

significante precisa ressoar em uma frequência própria, ao nível do ressonador, que não tem a 

ver com o timbre da voz, mas com o estilo de cada sujeito. Izcovich (2020, p.54) reitera, a 

partir dessa reflexão,  que nessa nova formulação da pulsão, o dizer afeta um corpo que 

consegue ecoá-lo, e esse eco seria um dos nomes do real, “o eco num corpo sensível à voz”. 

Assim, a voz é dominante, recebe um estatuto diferente do olhar.  

O dispositivo on-line não exclui o corpo, que apresenta as dimensões Imaginária, 

Simbólica e Real. É muito difícil na verdade compararmos as duas modalidades e 

decidirmos o que é o quê, quais são suas reais diferenças, o que se ganha e o que se 

perde ao passar do consultório ao atendimento on-line. Pois, na verdade, nenhuma 

sessão se equipara a outra, cada sessão é uma, assim como cada espetáculo teatral de 

uma mesma peça (Quinet, 2021, p.161). 



 

 

 

175 

Nos últimos anos, inúmeras intercorrências aconteceram ao longo de sessões virtuais, 

como queda de energia ou diminuição da velocidade da internet. No caso da última, é comum 

que o vídeo comece a travar ou a imagem seja perdida. Não houve uma única sessão em que 

as intercorrências não fossem pontuadas pelos analisantes, mas o único tipo que, de fato, 

inviabiliza a continuidade da sessão é a perda da voz. O “está me ouvindo?”, sem o vídeo, é 

suficiente para que a associação livre siga adiante. Para isso, cabe ao analista manejar a 

dificuldade e se presentificar para além da imagem.  

Como argumentado nos capítulos anteriores, a presença do analista não se trata de 

uma presença física, mas da possibilidade de que seu desejo, uma vez advertido, possa 

colocá-lo na posição de objeto a, enquanto causa – para que haja análise. Conforme Melo 

(2020), essa presença pode ser sustentada na clínica on-line, através da tela, a partir do uso de 

sua voz como pulsão invocante, a qual traz também o seu olhar, como pulsão escópica, no 

espaço do real. Nesse sentido, até mesmo o olhar independeria do vídeo.  

Sustentada na voz, a pulsão escópica também está operante em chamadas sem o vídeo 

ou em chamadas de ligação por voz. Percebemos a partir do contexto em que, por falhas 

técnicas como já mencionado, o vídeo falta e ainda assim a sessão continua, e em alguns 

casos a associação livre pode ser ainda mais favorecida. Nesse ponto, perguntamo-nos como 

as demais pulsões, uma vez considerada a virtualidade do sujeito, sustentam-se a partir das 

outras duas? O sujeito em análise on-line não o é sem o corpo e o corpo é pulsional, em todos 

os seus aspectos.   

A psicanálise é, sobretudo, uma questão de corpo. Izcovich (2020) relembra que, 

desde o princípio, em Freud, o sintoma se tratou de um enigma no corpo. Esse enigma, 

porém, foi endereçado ao Outro da ciência, e, assim, permaneceu sem respostas. O ato do 

analista que inaugurou a psicanálise pode ser pensado com a mudança de paradigma 

desempenhada por Freud quando distinguiu, a partir da escuta da histeria, o lugar do corpo 



 

 

 

176 

anatômico – o que posteriormente Lacan leu como corpo simbólico, como corpo afetado 

pelas palavras. 

No setting físico, o divã serve também para marcar ainda mais veementemente a 

separação dos corpos entre analisante e analista. É vedado às pulsões a sua satisfação no 

corpo do analista – posto como enigma. Na clínica virtual, o aspecto quimérico desse corpo, 

na dimensão real, ao contrário do que antes se argumentava, pode ser mais facilmente 

apreendido.  

O uso do divã na clínica on-line pode ser feito de diferentes maneiras, desligando ou 

desviando a direção da câmera, até mesmo pedindo que o paciente se deite ao longo da 

sessão. É claro, o móvel físico não está presente, mas o seu efeito sim. Sobre O Início do 

Tratamento, Freud (2012 [1913]) menciona que a base histórica para o uso do divã, no qual o 

paciente fica deitado e o analista permanece fora de seu campo de visão, ainda que seja um 

resquício da hipnose, técnica obsoleta para a psicanálise, deveria ser mantido por diversos 

fatores. Admite que, a princípio, tratava-se de uma dificuldade pessoal, na qual ser olhado por 

oito horas seguidas se tornava inconveniente. Mas para além disso, coloca que o impulso de 

olhar é significativo na neurose, e que as expressões do analista podem atrapalhar a 

transferência, favorecendo as resistências. Ou seja, o divã seria um instrumento de corte que 

incide diretamente sobre a pulsão escópica.  

Lacan afirma que a pulsão invocante é a mais próxima da experiência do inconsciente. 

O objeto da voz não se trata de um objeto da demanda, assim como o olhar, mas do desejo. 

Em Freud, não se encontram fases escópicas ou invocantes, e Lacan explica que a voz, 

correlata ao deleite, no gozo para além das palavras, manifestando-se em elementos como 

tom, sotaque ou jeito de falar, são capazes de gerar excitação, encantamento ou angústia. 

Essas pulsões não se limitam a fases, pois são permanentes e estruturais, estando sempre 

presentes (Quinet, 2021). 



 

 

 

177 

Uma vez que o corpo pulsional não possui os mesmos limites do aparelho biológico, 

isto é, não é físico, percebe-se como na clínica on-line as pulsões, em especial a escópica e a 

invocante, podem tanto auxiliar o analisante em seu tratamento, quanto dificultar o 

estabelecimento da transferência. Nesse último caso, por exemplo, para aqueles que buscam 

consistência imaginária e amparo a partir do olhar, o dispositivo tecnológico das telas, como 

uma lente, pode funcionar como um entrave, jogando esses sujeitos mais duramente ao seu 

próprio desemparo. É possível que alguns o tolerem, enquanto outros recorram ao setting 

físico. No entanto, mesmo no setting físico esse fenômeno pode estar presente, como quando, 

para alguns, passe-se a utilizar o divã. A diferença estaria no manejo da transferência possível 

ou não a partir dos dois cenários.  

Quinet compartilha que Maria Anita Carneiro comentou com ele sobre o contexto 

facilitador de uma transferência prévia. Ela já o considerava há mais tempo, “eu faço a análise 

on-line quando existe uma transferência prévia” (Quinet, 2021, p. 71). A transferência prévia 

não se trata somente daqueles casos nos quais já existe um trabalho de análise em transferência 

antes do setting on-line, mas sim da interpretação que a pessoa dá ao seu sintoma, isto é, trata-

se da transferência com a própria psicanálise. Sem dúvidas, aqueles que chegam decididos 

sobre o tratamento analítico, de antemão, tem mais chances contra as resistências comuns ao 

contexto on-line. 

Na escolha do analista, a transferência depende do analisante, mas a partir desse 

primeiro momento, é o ato do analista que possibilitará ou não aquela análise de seguir adiante. 

Independentemente do setting, físico ou on-line, os fundamentos éticos precisam estar na base 

do tratamento analítico. Os impasses dos fenômenos transferenciais, como a resistência, o 

sintoma e suas variabilidades estarão presentes na medida em que fazem parte do dispositivo 

psicanalítico como um todo. No tópico seguinte, seguiremos as considerações sobre a clínica 

on-line, pontuando alguns desses impasses. 



 

 

 

178 

4.3 Os limites da clínica psicanalítica on-line; sobre o manejo e seus impasses 

 

Escrever é perder algo; colocar em palavras o sujeito para inseri-lo na linguagem, seja 

no campo da arte, da cultura ou da psicanálise implica em declará-lo barrado, pois a falta é 

estrutural. Na experiência analítica, nem tudo se inscreve, e esse é o preço que pagamos com 

o real da castração, para ir além do aprisionamento ao campo do gozo fálico. Lacan (1998 

[1953]) leu em Freud um inconsciente estruturado como linguagem, emprestando 

inicialmente de Saussure o algoritmo invertido de significante e significado para pensar a 

cadeia que viabiliza essa jornada, na qual o desejo é uma força motriz.  

A perda do objeto, isto é, reformulada como o gozo em sua relação com a falta, está 

dada de saída. Com a clínica on-line não é diferente. Há limites e alguns deles são 

imprescindíveis, inclusive, para que haja análise. Em outros aspectos, mais radicalmente, 

podem mesmo impossibilitar que uma análise siga adiante. A tragicidade da pandemia que 

nos atingiu, uma sociedade tão compenetrada no discurso neoliberalista, na obliteração da 

falta e na ascensão de um automatismo perverso, que anula a subjetividade em suas diversas 

esferas político-sociais, lançou-nos mais duramente diante desse real, de um irrepresentável. 

Por sê-lo, não cessa de não se escrever. 

Durante a pandemia, o mal-estar se elevou a um novo patamar e, como em contextos 

de guerra, colocou os corpos sob o efeito do trauma e da falta de palavras que nomeiem muitas 

das contingências vividas. Perdas, inúmeros lutos e devastação. Diante disso, atender ao apelo 

para que algo pudesse ser dito e escrito, via análise, mesmo quando os corpos estavam 

impossibilitados de, fisicamente, se encontrar, foi um dever ético do analista. Graças a esse 

movimento, hoje podemos elaborar um pouco mais sobre os efeitos da clínica on-line, ainda 

que muito ainda falte para que possamos, de fato, dimensionar teoricamente as suas 

particularidades. Para depurar mais de seus efeitos, sabemos com a psicanálise, que só no a 

posteriori da experiência, ou seja, precisaremos de tempo.  



 

 

 

179 

A psicanálise é um sintoma do mal-estar na civilização desde o princípio, e o 

psicanalista tem um dever ético junto à polis (Quinet, 2020). Sustentamos ao longo dos últimos 

capítulos desta tese, como o objeto a se presentifica em uma análise pelo ato do analista. Para 

Quinet (2020), o desejo do analista é posto em ato na clínica on-line, e seu semblante é 

amparado pelas pulsões da voz e do olhar. O desejo do analista só é possível se considerarmos 

o campo da ética na qual este atua, uma ética destituída de moralidade, do imperativo do bem 

sobre mal e da felicidade. Essa ética do desejo é da mesma ordem da ética sustentada por 

Antígona, conforme pontua Lacan em seu Seminário VII, no qual se pergunta a respeito do 

desejo do Outro e da linha tênue entre a ética de um tempo e seu imperativo moral.  

“Elevar o desejo à dignidade da Coisa”, na clínica on-line, foi a-riscar em sua direção 

e construir um savoir-faire a partir dos limites que o cenário pandêmico nos impôs. Passados 

quatro anos desde então, o que aprendemos é que nenhuma escolha é imune aos equívocos, às 

tapeações imaginárias ou ao enodamento que o simbólico nos proporciona, tampouco ao que 

nos atinge, sem palavras, enquanto ecos do real. Em nossa atualidade subjetiva, pós-pandêmica, 

digamos assim, alguns aspectos a serem considerados são fundamentais: o advento do discurso 

do capitalista como dominante em nossa sociedade e a necropolítica dos corpos. 

Ao longo dos dois últimos séculos, os corpos foram gradativamente submetidos a 

práticas e usos que, inseridos em uma nova lógica de poder, acentuam uma modalidade de 

sofrimento social muito característica do modelo neoliberalista. Nesse contexto, vive-se um 

imperativo de normalidade e produtividade no qual a máxima eficácia é perseguida enquanto 

um ideal individualista espelhado e compartilhado nos grupos (Pedrosa e Arbo, 2022). Ao 

longo da pandemia, no Brasil, esses discursos se evidenciaram em medidas governamentais 

vazias, negacionismo e terror que servem a uma necropolítica na qual, conforme citado em 

Mbembe (2016), a vida se torna um bem descartável.  



 

 

 

180 

Vivemos sob uma demanda constante de hiperconectividade e produção, durante o 

período pandêmico, não houve tempo ou espaço para diluir os efeitos vivenciados mediante o 

horror de milhares de mortes todos os dias. Para Mbembe (2016), é justamente com a morte 

que somos lançados no movimento incessante da história. Tornamo-nos sujeito ao 

sustentarmos o trabalho da morte (Pedrosa e Arbo, 2022). Como vimos anteriormente, morte, 

real, objeto a e o irrepresentável pela língua estão interrelacionados.  

Seguir com a clínica na modalidade on-line, motivada em ampla escala pelo 

imperativo do isolamento de corpos, é levar esse trabalho adiante, não recuando ante o 

traumático e o aspecto disruptivo da pulsão de morte. Mas precisamos estar atentos ao fato de 

que a tecnologia virtual é facilmente articulada com a modalidade de tempo da era da hiper 

conectividade e suas demandas. Nesse sentido, a escolha pelo setting on-line precisa ser 

cuidadosa, privilegiando-se o setting físico, quando possível, e não deixando-se ter como 

principal motivação a otimização do tempo ou da performance. 

Conforme visto no tópico anterior, a psicanálise incide sobre o corpo em meio ao 

dualismo do homem moderno – entre o psíquico e o somático. Esse corpo tomado como 

objeto na construção de uma clínica médica, graças ao surgimento das disciplinas de 

anatomia e fisiologia, passou de “templo divino” para “aparelho biológico”. Na Idade Média, 

o corpo compunha uma unidade natural que a particularização da anatomia moderna não 

abarcava, com essa mudança, Le Breton (2010) aponta a semelhança do corpo fragmentado 

com a máquina - antes, corpo sagrado, que conectava o sujeito ao mundo, então corpo 

indivíduo. Passa-se a pensar o organismo como o lugar em que o corpo adoece e a lesão 

como expressão do seu sintoma (Carrenho et al., 2018). O sujeito moderno é definido a partir 

da finitude do corpo – vive, fala, trabalha. 

Conforme Mbembe (2006), a vida do espírito não é aquela que teme a morte e se 

poupa da destruição, mas, como visto em Hegel, aquela que vive apesar do reconhecimento 



 

 

 

181 

dela. Nesse aspecto, o corpo social surge como um reconhecimento político do contrato que 

se estabelece entre indivíduo e sociedade nas relações possíveis entre vida e morte. Essa 

mudança drástica na concepção dos corpos é financiada pelo capital e sustentada por uma 

demanda de reconhecimento que precipita uma crise de identidade herdeira do modernismo e 

do advento das máquinas e da hiperconectividade (Pedrosa e Arbo, 2022).  

No segundo capítulo, nos debruçamos também sobre os discursos propostos por 

Lacan em seu seminário XVII. Abrimos aqui um adendo para acrescentar o discurso do 

capitalista. Em 12 de maio de 1972, Lacan apresentou o discurso do capitalista em uma 

conferência em Milão. Esse quinto discurso se diferencia dos outros em um aspecto que vai 

além do estrutural, pois, enquanto os outros quatro, de diferentes formas, visam o laço social, 

o discurso do capitalista o foraclui.  

Figura 17 

Discurso do mestre e discurso do capitalista 

 

Nota. Adaptado de Badin & Martinho (2018, p.148). 

O discurso do capitalista pode ser concebido como um deslizamento do discurso do 

mestre, conforme a imagem acima. Para Lacan, “o que se opera entre o discurso do senhor 

antigo e o senhor moderno, que se chama capitalista, é uma modificação no lugar do saber” 

(Lacan, 1992 [1969-70], p. 29-30). Após esse deslizamento, colocado por Lacan como 

ínfimo, a sociedade passou a ser dominada por essa outra modalidade de senhor, na qual o 

endereçamento do sujeito não é ao outro, mas aos objetos de consumo.  



 

 

 

182 

No Seminário XIX, O Saber do Psicanalista (1971-72/inédito), Lacan modifica 

alguns lugares dos discursos, propondo no lugar do agente, o semblante; no lugar do outro, o 

gozo; e no lugar da produção, o mais-de-gozar; mantendo apenas a verdade como antes. No 

discurso do capitalista, o sujeito é reduzido a consumidor, enquanto o objeto causa de seu 

desejo se torna um gadget – ocupando a posição do outro. É um discurso astuto na medida 

em que, aproveitando-se do fato de que, estruturalmente o desejo nos remete à falta, esses 

gadgets são infindáveis, beneficiando em larga escala o mercado. Pode-se afirmar assim que 

o saber (S2) é o da ciência/tecnologia, e o significante mestre (S1) é o capital (Badin & 

Martinho, 2018). 

Considerando esses aspectos, Prado, Anjos & Estevão (2021) pontuam que as sessões 

virtuais podem ser colocadas no hall da praticidade, oferecendo uma economia de tempo, o 

que as aproximariam das demandas neoliberais. Essa colocação nos faz pensar que facilmente 

uma análise pode cair no campo dos psicologismos tão vigentes em nossa época, 

aproximando-se da noção de gadget para o sujeito imerso no capitalismo. Cabe ao analista, 

com seu ato, manejar esse tipo de tendência. Não é incomum que, ao menos a princípio, o 

sujeito proponha que a análise seja on-line em prol de seu conforto ou que imagine que possa 

pagar menos por uma sessão nessa modalidade.  

Sobre a questão do pagamento, Quinet (2021) concorda que muitos candidatos à análise 

chegam com o imaginário terapêutico de que o valor de uma sessão on-line poderia ser 

diferente, na maioria dos casos inferior, ao de uma análise física. A questão do pagamento é 

concernente aos benefícios do sintoma (como cifra de gozo no inconsciente). É importante 

lembrar o valor simbólico representado no dinheiro. O analista também paga sua parcela, como 

já mencionado em tópicos anteriores, a partir da analogia com a libra de carne do texto de 

Shakespeare, O Mercador de Veneza. 



 

 

 

183 

Nesse sentido, argumentamos que não haja distinção entre o valor da sessão física ou 

virtual, e que o preço em dinheiro, no campo simbólico, possa ser definido a partir do caso a 

caso. Esse valor representa também a responsabilização do sujeito por seu sintoma e incide 

diretamente sobre a transferência. Na economia psíquica de cada sujeito, o preço pago por seu 

sintoma costuma ser muito alto. Quinet (2021) concorda que o valor não sessão virtual não seja 

negociado por vias imaginárias, enfatizando que a análise on-line se trata de um novo 

dispositivo e não de uma “gambiarra”.  

Sobre esse último ponto, Quinet (2021) é enfático ao distinguir a análise on-line de 

qualquer descrição que a coloque no campo da “gambiarra” ou a tome com menor seriedade. 

O que a prática ao longo do isolamento pandêmico nos mostrou é que não é possível confinar 

o inconsciente – acrescento que tampouco calar os corpos. Ele ainda relata que, em outra 

conversa que teve sobre a possibilidade do ato analítico no setting on-line com Maria Anita 

Carneiro Ribeiro, ela o respondeu prontamente que “dá”. Para isso, é crucial que o encontro 

seja ao vivo, mesmo que a presença on-line seja virtual, ela é imprescindível para o encontro 

com o real.  

Lima (2021) afirma, a partir de sua experiência durante a pandemia, que sustentar a 

presença, para sujeitos impossibilitados de responder ao sofrimento por outras vias, é a política 

do analista. Através da tela do dispositivo virtual, o analista pode não apenas sustentar a 

transferência, no tempo de uma espera, como conceder ao analisante um espaço para que se 

construa um saber, sem reproduzir o discurso capitalista das verdades médicas ou religiosas, e 

sustentar o ato com o manejo artesanal da transferência. 

Quando Quinet (2021, p. 70) afirma que não se confina o inconsciente, que “ele 

continua a se manifestar na análise on-line, com seus chistes, trocadilhos, e brincadeiras 

próprias de lalíngua”, reconhece que nesse dispositivo o ato e a interpretação do analista não 

apenas estão presentes, como independem do setting e de instrumentos como o divã. Ele 



 

 

 

184 

distingue a presença do analista no contexto on-line como virtual, mas ainda assim a marca 

como presença.  

A hipótese que propomos, com a virtualidade do sujeito do inconsciente, é a de que há 

presença virtual também no contexto físico, assim como há também presença física no cenário 

on-line, embora em condições diferentes. Os dois corpos, analista e analisante, não estão 

presentes em um mesmo lugar, mas ambos se fazem presentes fisicamente ao longo de toda a 

sessão a um só tempo na análise – o tempo do sujeito do inconsciente. Como tempo e espaço 

são conceitos indissociáveis desde a teoria da relatividade de Einstein, concebidos como partes 

de uma mesma estrutura, marcamos que o tempo na análise também tem crucial importância, 

mas distingue-se, com  Lacan, do tempo cronológico, que pode ser medido a partir das leis da 

física, em tempo lógico, regido pelas leis da linguagem.  

Não vamos nos deter muito sobre esse tema, mas lembremos do sofisma dos três 

prisioneiros39, que Lacan (1998 [1945]) apresenta no texto “O tempo lógico e a asserção de 

certeza antecipada”, em seus Escritos, para descrever, com base em um problema de lógica, a 

função da pressa para a sessão de análise. Para solucionar o sofisma, cada leitor, colocando-se 

na posição do prisioneiro, deve levar em consideração algumas regras: não olhar a cor de seu 

próprio disco e descobri-la a partir da cor dos outros dois discos, os quais podem ser vistos nas 

costas dos demais prisioneiros.  

Com essa proposição, Lacan apresenta sua teoria sobre o tempo na análise, a qual Porge 

(1994) pontuou como teoria do ato referida a um tempo objetivado. Três tempos são marcados: 

 
39 O diretor de uma prisão reúne três prisioneiros e promete a liberdade àquele que descobrir a cor do disco que 

pregou às costas de cada um, cada disco sendo escolhido dentre três (discos) brancos e dois (discos) pretos. Os 

prisioneiros não têm meios de comunicar uns aos outros os resultados de suas inspeções, nem de alcançar com a 

vista o círculo pregado às próprias costas. Depois de se terem observado por um tempo, os três prisioneiros se 

dirigem juntos para a saída e cada um, separadamente, conclui que é (tem nas costas o disco) branco, o que é 

realmente o caso, dizendo a mesma coisa: 'Dado que meus companheiros eram (tinham nas costas discos) brancos, 

pensei que, se eu fosse preto, cada um deles poderia inferir disso o seguinte: 'Se eu também fosse preto, o outro, 

devendo reconhecer imediatamente ser branco, teria saído imediatamente, portanto não sou preto'. E ambos teriam 

saído juntos, convencidos de serem brancos. Se não faziam nada, é porque eu era um branco como eles. Diante 

disso, encaminhei-me para a porta, para dar conhecer a minha conclusão (Porge, 1994, p.27). 



 

 

 

185 

o instante de ver, no qual os prisioneiros tentam saber qual a cor do disco dos outros dois, o 

tempo de compreender, quando é ultrapassada o espelhamento do eu pela ação do outro no 

primeiro tempo, e o momento de concluir, a partir da pressa por se apreender na asserção 

antecipada, o que marca uma certeza posta em ato. Esses três momentos apontam para uma 

concepção de tempo ligada à construção de cadeias narrativas, apresentando a temporalidade 

na análise como retroativa, a qual se relaciona com a Nachträglich40 de Freud.  

É somente no a posteriori que os efeitos do discurso se apresentam. A fala, portanto, é 

sempre conjunção de passado, presente e futuro. A construção narrativa na análise, via cadeia 

significante, recebe o estatuto de verdade a partir dos efeitos de reordenação da palavra plena. 

“O que se realiza em minha história não é o passado simples daquilo que foi, uma vez que ele 

já não é, nem tampouco o perfeito composto do que tem sido naquilo que sou, mas o futuro 

anterior do que terei sido para aquilo em que me estou transformando.” (Lacan, 1998 [1953], 

p.301). 

Assim, pontuamos que uma das dimensões mais importantes para o processo analítico, 

sustenta-se também no setting virtual – a possibilidade criativa da fala em sua articulação com 

o tempo lógico do sujeito. Portanto, o manejo do tempo, assim como a questão já mencionada 

do dinheiro, não deve ser relativizada na sessão on-line. As pontuações, escansões, cortes e 

intervenções sobre a fala seguem no cenário virtual. Alguns impasses nesse aspecto dizem 

respeito às falhas técnicas que podem acontecer e antecipar um fim de sessão, por exemplo, ou 

interferências na qualidade do som que podem confundir a escuta ou atrapalhar a marcação de 

alguma palavra em determinado instante.  

 
40 Palavra introduzida por Sigmund Freud, em 1896, para designar um processo de reorganização ou reinscrição 

pelo qual os acontecimentos traumáticos adquirem significação para o sujeito apenas num a posteriori, isto é, num 

contexto histórico e subjetivo posterior, que lhes confere uma nova significação. No Brasil também se usa “só-

depois”. Esse termo resume o conjunto da concepção freudiana da temporalidade, segundo a qual o sujeito 

constitui seu passado, reconstruindo-o em função de um futuro ou de um projeto. Na história do freudismo, foi 

Jacques Lacan quem deu a esse termo, em 1953, sua maior extensão, no contexto de sua teoria do significante e 

de uma concepção da análise baseada no “tempo para compreender” (Roudinesco, 1998, p.32). 



 

 

 

186 

Uma das principais dúvidas suscitadas com o início mais abrangente de analistas 

utilizando o cenário virtual, desde a pandemia, em 2020, dizia respeito às especificidades do 

momento da análise em que estaria cada sujeito. Para alguns, o setting virtual seria possível 

apenas se o paciente já tivesse uma transferência previamente estabelecida no setting físico. 

Para outros, a duração das sessões na modalidade on-line deveria ser curta e em caráter 

excepcional.  

Sobre esses aspectos, Quinet (2021) avança, afirmando ter convicção de que a prática 

clínica continua e é possível que sujeitos comecem e finalizem suas análises a partir do 

dispositivo on-line. É o inconsciente que responde ao ato analítico, ao corte e interpretação 

em cada sessão, isto é, a “(...) determinados procedimentos que agora podemos utilizar, tais 

como colocar o vídeo, tirar o vídeo, deixar a sua voz etc. Cada analista vai ter sua maneira de 

trabalhar a nível da técnica, da interpretação e do ato” (Quinet, 2021, p.161). 

Outro aspecto importante a ser considerado no uso do ambiente virtual é a questão da 

privacidade e da segurança dos dados. A privacidade é uma das principais características da 

subjetividade moderna. Segundo Santi (2020), um sujeito se singulariza em relação ao meio 

coletivo e aos outros com quem se relaciona, quando estabelece suas reservas pessoais. O autor 

compara o lugar que as mídias sociais ocupam hoje com os antigos diários tão presentes no 

romantismo do século XVIII.  

No auge do romantismo, os diários possibilitavam uma escrita que remetia o sujeito a 

si mesmo, usualmente esses cadernos eram guardados em um lugar fora do alcance dos outros. 

Nas redes sociais, por outro lado, a dimensão privada e pública facilmente se mistura. Apesar 

dos recursos de privacidade, há uma ambivalência entre o caráter volátil e eterno dos dados 

compartilhados. O autor compara o endereçamento das postagens on-line a um Outro do mundo 

virtual, difuso e diluído entre as centenas de “amigos” digitais, que não deixa de ser 

estruturalmente equivalente ao Outro da linguagem.  



 

 

 

187 

“O risco de perdermos a privacidade num ambiente progressivamente digitalizado tem 

sido muito discutido em torno dos usos de Big Data por governos e pela publicidade” (Santi, 

2020, p.36). Trata-se de uma questão ética responder a quem pertencem os dados que são 

produzidos, voluntária ou involuntariamente, nas mídias digitais. O autor se preocupa que esses 

dados possam ser usados, sem dificuldades, por grandes corporações, o que de fato constatamos 

na atualidade. Nossos dados são vendidos em favor do capital, seja ao mercado, quando as 

propagandas e o algoritmo na cidade virtual estão cada vez mais sofisticados em sua integração, 

mas seja também ao Estado e aos monopólios, o que pode ser ainda mais perigoso. 

Por isso é importante averiguar os termos de consentimento e de privacidade das 

tecnologias utilizadas para a realização das chamadas de atendimentos on-line, assim como a 

segurança do aparelho utilizado. Ataques cibernéticos são cada vez mais comuns, e há inúmeras 

formas de se proteger. Não podemos excluir o fato de que os dados, mesmo aqueles arquivados 

fisicamente, também não estão imunes a esses riscos. A diferença, é claro, reside na facilidade 

ou dificuldade com a qual esses arquivos podem ser mantidos em segurança. É um 

compromisso ético garantir que os cuidados necessários sejam tomados para evitar qualquer 

tipo de violação da privacidade de sessões on-line. 

Por outro lado, um dos maiores ganhos provenientes do cenário virtual é a possibilidade 

de que a análise aconteça em contextos limites, como em situações de adoecimento ou em 

inviabilidade real de locomoção até o consultório, no contexto de catástrofes ou infortúnios 

urbanos. Foi esse o caso durante a pandemia. Na experiência de vários autores, as análises on-

line mostraram efeitos relevantes durante o isolamento, o que “corrobora a hipótese de que, ao 

nos sustentarmos enquanto presença, criamos as condições necessárias para que um tratamento 

psicanalítico se dê” (Prado, Anjos & Estevão, 2021, p. 29).  

Concordamos com Ribeiro (2020) quando a autora diz que o desejo é o ponto de 

causa para que uma análise aconteça. Sobre o contexto on-line, ela também chama a atenção 



 

 

 

188 

para a transferência e a resistência. Indaga-se se a resistência poderia se mostrar nas falhas 

tecnológicas, por parte do analista e do analisante, ou também por fatores externos, como a 

falta de privacidade e/ou a ausência de provedor de internet. Para ela, todavia, o maior 

obstáculo é o interno: a força do recalcamento e seus efeitos. Medo, isolamento narcísico, os 

mais diversos distúrbios e empobrecimento do Eu.  

Em acordo com a subjetividade de nosso tempo, a pandemia apenas precipitou o uso 

de tecnologias que no futuro podem se tornar a nossa prática, talvez ainda mais sofisticadas, 

somando-se ao setting virtual a possibilidade de que outros sentidos, além da voz e do olhar, 

sejam acrescentados. Diante disso, não caberia ao analista recuar de sua escuta (Ribeiro, 

2020). Ainda assim, é muito difícil compararmos as modalidades de análise mediadas ou não 

por essas tecnologias.  

É evidente que existem diferenças entre o setting on-line e o físico. No consultório, 

dispomos de uma consonância entre tempo e espaço que leva em consideração o 

deslocamento material em todos os seus sentidos. O percurso que o sujeito faz de sua casa ou 

trabalho até a clínica, o tempo da sala de espera que pode ser ornamento com outros sentidos: 

tato, o aroma das coisas, uma xícara de café, a leitura de um livro. Todas essas coisas, 

sabemos, não são condicionais, e ainda assim podem ser replicadas no contexto virtual, mas é 

diferente. 

O toque do tecido das poltronas e do divã, a percepção de uma gestalt corporal que a 

clínica on-line possibilita apenas parcialmente, o abrir e fechar de portas a cada início ou 

término de sessão. Não são aspectos irrelevantes, mas também não são imprescindíveis à 

análise. Diante disso, consideramos que, na possibilidade de que as sessões sejam feitas 

fisicamente, que essa seja a escolha. Mas no fim das contas, trata-se também de uma questão 

de estilo. E sobre isso, sabe-se, cada analista escreverá o seu, como se usasse o fio do corte de 

um estilete que crava no inconsciente suas impressões. 



 

 

 

189 

Considerações Finais 

 

Quando iniciei essa tese eu não imaginava todas as ramificações, transformações e 

caminhos que a investigação e a escrita tomariam. Acredito que seja essa imprevisibilidade o 

que torna tão belo o aspecto criativo da escrita como produção de um trabalho. Escrever em 

psicanálise, utilizando-se do arcabouço psicanalítico de investigação do inconsciente, que 

mistura matéria-prima e método, em cada nuance de sua formalização, é da ordem do 

impossível. Inúmeras vezes precisei me deparar com esses impossíveis e infinitos, talvez 

infinitivos, para responder à questão que me fazia em tese, e que me era tão cara desde o 

princípio, sobre o desejo e a clínica on-line. 

O verbo desejar, no infinitivo, aponta para uma atividade que não é estanque no 

tempo, que só pode se articular a partir do movimento do ato. Assim como na máxima 

psicanalítica “Wo Es war, soll Ich werden”, a temporalidade do desejo não segue uma 

continuidade. Primeiro veio o Es, depois o Ich. Não se trata de sujeitos, de alternância entra a 

substância de um Isso e de um Eu, mas de uma outra modalidade de Ser na subjetividade. 

Outra modalidade de desejar – sempre em movimento. Essas foram algumas das reflexões 

mais constantes das idas e vindas, subidas e descidas que escrever a clínica on-line com 

recortes entre Freud e Lacan, principalmente, mas com tantos outros aqui presentes, 

proporcionou.  

Em um primeiro momento, como numa subida em direção a uma colina que parecia 

tão distante, delimitar os caminhos que seguiria para chegar aos objetivos dessa pesquisa foi 

desafiador. A clínica é soberana, sabe-se disso desde Freud, e, ao mesmo tempo, a escrita da 

clínica é um trabalho a posteriori. Assim, como escrever (naquilo que não cansa de se 

inscrever) uma clínica on-line enquanto ela ainda acontecia? Reitero hoje, ainda acontece. 

Penso que foi preciso traçar demarcações para evitar tropeços ainda maiores do que os 

inevitáveis de tal travessia.  



 

 

 

190 

Escolhi seguir o rastro do desejo pelo lugar que esse aspecto psíquico tão importante 

ocupou nas fundamentações clínicas de Freud e de Lacan, apostando que nos próprios autores 

poderia encontrar o fundamento do setting on-line que, nos meados de 2020, eram tão 

questionáveis. Não pude ignorar a igual importância do conceito de transferência, apenas 

escolhi que o desejo seria como a bússola que apontaria para as outras leituras e investigações 

sobre a transferência. Assim, a primeira parte dessa pesquisa, de cunho teórico, aconteceu em 

consonância com duas vivências que me foram fundamentais: minha análise, que seguiu 

desde a pandemia na modalidade on-line, e minha clínica, a qual considero híbrida, entre o 

on-line e o físico, considerando as especificidades de cada sujeito, em cada contexto. Assim, 

advirto que em nenhum momento essa investigação foi neutra em relação ao próprio objeto, 

como acredito que nada no mundo linguageiro consiga ser.  

Não pretendo fazer dessas considerações apenas um resumo aumentado da tese, 

portanto, ao pincelar cronologicamente os aspectos apresentados em cada capítulo, acrescento 

aqui minhas sinceras impressões sobre o que resta desse longo percurso. Detendo-me ou 

avançando, para além das cronologias, deixo avisado que ao pontuar o que considero 

importante, permito-me aqui a liberdade criativa de autora – como se essa parcela do texto 

também tivesse seu punhado de poesia. Talvez uma parte de mim tenha lamentado por não ter 

escrito a tese inteira dessa forma, mas me contento com o fato de que escrevi o que foi 

possível. Na academia, alguns formalismos ainda me são inevitáveis. Brinco com a 

alternância entre a voz que narra e a que comenta o que já foi narrado, nessa construção de 

um timbre inédito sobre algo tão repetido. Porque assim me foi apresentado, de alguma 

maneira, também o mundo.  

Quando decidi me debruçar sobre os textos de Rocha (1999; 2000a; 2000b; 2011), 

uma investigação cuidadosa sobre o desejo na cultura ocidental arcaica e clássica, não o fiz às 

cegas, pois há muito me intrigava o lugar que a filosofia clássica ocupou no pensamento de 



 

 

 

191 

Freud na medida em que fui desbravando sua obra. Antes de ler alguns textos emblemáticos 

sobre a metapsicologia, eu já tinha entrado em contato com alguns clássicos de Platão, como 

A República, O Banquete e Fedro, detendo-me em especial na reflexão sobre a alma e sobre o 

amor que ele propunha. A escolha de Freud sobre Eros para pensar a vida pulsional não é 

arbitrária, e sua atenção aos mitos gregos, tampouco.  

Antes da teoria pulsional, Freud partiu da teoria do narcisismo e dos investimentos 

libidinais mais primitivos. Eros e desejo ainda que não representassem a mesma coisa, 

partiam de um mesmo lugar, como na representação do Eros menino, o Cupido, e a ponta de 

sua flecha. Há um motor psíquico evidente no mito de Eros e Psiquê, o nomeio como no 

primeiro tempo de uma análise, conforme Lacan, o instante de olhar. Psiquê inicia sua 

jornada quando, movida pelo desejo de ver o seu amado, o queima e quebra o acordo que 

mantinha o deus oculto. O que Lacan situa ao lado do analista, no início de uma análise, é 

que este possa ocupar o lugar de objeto a – causa de desejo. A vida pulsional está presente no 

mito também ao pensarmos que esse desejo pode ser interpretado como, além de ver, o desejo 

de saber. O movimento da alma enamorada pelo amor à verdade? É preciso ir além do objeto 

das pulsões para construir esse saber. 

Na clínica on-line não é diferente, a presença do analista, a instauração da 

transferência e a associação livre, o corpo pulsional posto em jogo no palco do inconsciente, 

estão todos ali. O que muda então? A disposição dos objetos? Tratar-se-ia de uma outra 

modalidade de organizar o tabuleiro de xadrez? Acredito que, como diria Freud, as partidas 

sejam muito parecidas. Também na clínica on-line estabelecemos as regras no início e a 

direção do tratamento continua ao lado do analista. Num primeiro momento, a sessão pode 

ser via chamada de voz ou via chamada de vídeo, o analista segue ocupando um lugar 

imaginário para o analisante. É ao sustentar sua posição, de forma simbólica, valendo-se da 

estrutura do significante que, no corte, nas intervenções de sua escuta, o analista direciona 



 

 

 

192 

não a pessoa, mas a análise. Esta avança na medida em que o sujeito é lançado ao próprio 

desejo, desalienando-se do Outro. São operações virtuais, a topologia proposta por Lacan nos 

possibilita formalizar isso também para o setting on-line. O essencial para que essa 

experiência aconteça está ali: o inconsciente de um sujeito que goza de sua fala.  

O que então há de diferente, considerando-se a virtualidade em ambos os casos? Bom, 

a diferença é radical – o inconsciente de cada um que está em jogo. O divã é só um móvel, a 

chamada de vídeo é só uma tecnologia. A instauração do sujeito do inconsciente torna uma 

chamada digital em uma experiência analógica quando o analista, de corpo presente, permite 

que apenas um sujeito em questão movimente as peças do tabuleiro. O que sigo aprendendo 

diariamente em meu consultório é que, aquilo o que impossibilita uma sessão on-line para 

um, possibilita para outro, de maneira análoga ao que vai permitir ou não que tantos outros 

sigam também suas sessões fisicamente ou, ainda, que se alternem os dispositivos. Há cada 

vez mais relatos de analistas ao redor do mundo reiterando essa conclusão.  

No segundo capítulo, dedico um pouco mais de tempo para o Grafo do Desejo, 

aparato matemático que considero uma das mais brilhantes contribuições clínicas de Lacan. 

No Grafo, enunciado e enunciação se encontram em quatro pontos que estão sincronicamente 

presentes em cada fala do sujeito. Fica evidente a estrutura da cadeia significante e como ela 

é sujeita ao Outro. Esse aparato matemático nos permite formalizar a experiência analítica a 

partir de sua estrutura de linguagem, e não de suas formas. Formalização é diferente de 

formalidade. Limitar a clínica ao setting tradicionalmente físico seria enrijecê-la, tapar os 

olhos para as mudanças político, sociais e econômicas de nossa época. “Tapar o sol com a 

peneira”, sabidamente cheia de furinhos. 

No contexto on-line a estrutura do sujeito do inconsciente é evidente, o que se 

alternam são os atores e, com isso, as falas, os enredos e o estilo de cada encenação. Acredito 

que o aspecto temporal que chamamos de live, na modalidade digital, permita que isso 



 

 

 

193 

aconteça. O fato de que, enquanto um sujeito fala, o analista, como objeto, movido por um 

desejo advertido, o escuta. Nesse ponto, a distinção entre desejo como moção psíquica e 

desejo do analista é fundamental. Comecemos pelas aproximações, ambos são da ordem do 

desejo desarticulado da teoria objetal como destino; não há um objeto máximo que responda 

à questão do desejo, pois o ponto está em “por que desejamos, afinal”, e não em “o que 

desejamos”. 

Entre desejo e transferência amorosa, o diálogo socrático foi a inspiração que Lacan 

precisava para não responder à questão do desejo, enxergando as engrenagens por trás de seu 

movimento. Em suma, na falta proveniente delas também. “Portanto, é o desejo do desejante, 

e não o do desejável, o que justifica Lacan ao tomar Sócrates como referência do desejo do 

analista para além de Freud” (Cottet 1989, p.171). A maiêutica de Sócrates, termo que 

designa seu método de trazer a verdade à luz a partir das reflexões do próprio filósofo, 

curiosamente, recebe esse título em referência a sua mãe, uma parteira. Entre as principais 

funções da parteira, naquela época, estava a de promover o encontro amoroso entre os casais. 

Encontro da ordem do impossível, se pensarmos em termos de linguagem. 

O método socrático partia de uma premissa dialógica, a qual Bakhtin (1979) estrutura 

como próprio da linguagem e da voz, sendo a voz as palavras no sentido de “enunciado”. O 

diálogo, assim, seria próprio de toda e qualquer comunicação verbal. “A presença das 

palavras do outro nas palavras do eu é um dos primeiros elementos que caracterizam o 

conceito de dialogismo, que pressupõe o relativismo da autoria individual” (Scorsolini-

Comin, 2014, p.250). Ou seja, há vários outros se articulando mutuamente no diálogo do 

sujeito, que são independentes de emissor ou receptor, o que Bakhtin concebeu como sujeito-

coletivo.  O que Lacan vislumbrou, para além do dialogismo, foi um método de desalienação 

desse sujeito-coletivo como Outro da cadeia significante. E sobre isso paira o desejo do 

analista.  



 

 

 

194 

Diferentemente das teorias pragmáticas sobre a voz em relação a um self dialógico41, a 

materialidade da voz se articula com a estrutura da linguagem para a psicanálise, conforme 

visto no Grafo. O endereçamento do grito ao Outro é um apelo de interpretação, com isso 

Catão e Vivés (2011) sublinham que o circuito da enunciação só se estabelece com a 

suposição de um outro. Da necessidade ao apelo, o desejo se presentifica na fala do sujeito. 

Assim, distinguindo-se do self, não se trata de uma soma de vozes, mas a uma posição 

enunciativa endereçada (Lacan, 2003 [1961-62]).  

O que entra em jogo na dimensão do desejo, pensado como desejo do analista, é que 

este está advertido do que é próprio da estrutura do desejo como mola propulsora da vida 

psíquica do sujeito, desejo como causa. E nas bordas do que o causa, a falta. Trata-se de um 

saber-fazer com isso. Assim, o analista é aquele a quem se supõe o saber, e que sustenta o 

semblante de possuir o tesouro tão desejado, como Sócrates para Alcebíades, fazendo com 

que o desejo, como mola, seja o motor da análise, e não outra coisa qualquer, o desejo do 

sujeito do inconsciente elevado a sua dimensão ética. Do amor ao objeto para o amor ao 

saber. 

Nesse ponto, o discurso do analista não produz a verdade, diferenciando-se do 

humanismo filosófico, mas conduz o sujeito a construir, por suas próprias vias, o caminho 

que o leva à produção de um saber singular. No setting on-line, o desejo do analista segue 

operando ao nível de sua enunciação. Logo, o fio que conduz uma análise, entre desejo e 

transferência, é também o corte que evidencia que, no âmago da estrutura do sujeito, a falta 

está sempre presente. A dinâmica da transferência é a própria assumpção de que a falta existe 

e de que o engodo amoroso pretende tamponá-la. Cabe à cada sujeito, em sua análise, 

produzir novas modalidades de gozo como novas modalidade de amar.  

 
41 De acordo com Wiley (2006), pragmáticos como Peirce, James, Mead e Dewey propuseram ideias inovadoras 

relacionadas à natureza do self, principalmente ao que diz respeito ao diálogo interno. (...) Na teoria 

do self dialógico, a voz implica o processo de construção de diferentes vozes ou posições do self. (Godoy e Barrão, 

2018, p.64-65). 



 

 

 

195 

No Capítulo III, dedicamo-nos à transferência em sua articulação com o desejo para 

seguir o fundamento de como esse conceito é fundamental para a clínica. Pensamos ser 

importante pontuar as diferenças entre a cura que uma análise visa de diferentes correntes 

terapêuticas tão difundidas na atualidade. A retificação subjetiva seria a “cura” que 

condiciona a transferência. Sua articulação com o objeto a é imprescindível, nesse sentido.  

Não existe análise sem transferência, independentemente do dispositivo que utilizemos, e não 

se sustenta a transferência sem o semblante de objeto a. Assim, desejo e transferência estão 

implicados desde o primeiro momento de uma análise.  

“O que o analisado vem buscar na análise? Ele vem buscar o que há para ser 

encontrado, ou, mais exatamente, se ele procura, é porque existe algo a se encontrar. E a 

única coisa que há para ele encontrar, falando propriamente, é o tropo por excelência, o tropo 

dos tropos, aquilo a que se chama o seu destino”  (Lacan, 2010 [1960-61], p.391). E quando 

penso em destino, lembro de como Lacan articulou o conceito de repetição com tycké e 

autômaton, com as palavras não mais no nível do dialogismo dos enunciados, ao imperativo 

da comunicação, mas as palavras que do corpo fazem enigma, daquilo que é próprio do ser.  

Desejo e transferência na clínica on-line, assim, orientam-se segundo as mesmas 

coordenadas estruturais da clínica física, conforme argumentado no Capítulo IV. O que 

evidencia, além do já exposto, essa estrutura é da ordem da virtualidade do sujeito do 

inconsciente e do corpo para a psicanálise – corpo para além dos reducionismos biológicos. 

Um corpo pulsional que se articula em diversas dimensões – corpo real; corpo simbólico e 

corpo imaginário. A presença do analista, assim, não é física, assim como seu corpo posto 

como enigma e seu ato des-subjetivado, condições analíticas da ordem da linguagem.  

O que o dispositivo analítico na modalidade on-line nos acrescenta são as novas 

possibilidades de gozo e de vias discursivas que o sujeito pode assumir ao longo dos três 

tempos da análise – desde um primeiro tempo, com a emergência do sujeito do inconsciente, 



 

 

 

196 

ao segundo tempo, no qual se opera a mutação da transferência, e por fim no terceiro tempo, 

com a separação do objeto a. Tempo de ver, tempo de compreender e tempo de concluir. 

Conforme Dunker (2021), a posição inicial do sujeito na análise é a de sujeito dividido, o 

estado neurótico comum entre o, ou eu “não penso”, ou eu “não sou”, no qual a subjetivação 

do desejo e o modo de gozo estão em disparidade.  

Do desejo puro ao desejo de estabelecer a diferença pura, uma análise possibilita que 

uma nova forma de des-ser na existência possa advir. Para Quinet, (2021, p.160) “O 

funcionamento da análise online, com entradas, e até mesmo saída, com final de análise, 

como tenho experimentado em minha clínica, indicam que este dispositivo chegou para ficar 

e se consolidar como modo digno e eficaz de tratamento analítico”. Concordamos que o 

contexto on-line é mais da ordem do dispositivo que se utiliza para viabilizar que o sujeito 

fale, sob transferência, do que de um impeditivo técnico ou ético.  

Ao contrário, apostar no on-line em tempos de discurso capitalista, alienação e 

imperativos de produtividade e consumo cada vez maiores, é um compromisso ético. Pois o 

analista, advertido de seu desejo e de seu discurso, é quem melhor pode contornar os 

impasses que esse mesmo cenário pode acrescentar à clínica, em situações na qual para que 

essa siga presente, tal dispositivo se faça imprescindível. Assim, partimos da própria 

experiência analítica para afirmar que o desejo não é substancial e que a transferência se 

estabelece no on-line quando há desejo do analista para sustentar o seu ato.  

 

  



 

 

 

197 

Referências 

 

Alberti, S. (2014). O corpo, uma superfície (pp. 37-46). In S. Alberti & M. A. Ribeiro (Eds.), 

Retorno do exílio: O corpo entre a psicanálise e a ciência (pp. 37-46). Contra Capa 

Livraria. 

Andrade, C. (2016). Escrita chinês alíngu’aFeita para a caligrafia. In Lacan chinês: Poesia, 

ideograma e caligrafia chinesa de uma psicanálise. EDUFAL. 

Aristóteles. (2015). Ética a Nicômaco (L. F. de Souza, Trad.). Martin Claret. (Original 

publicado no 4º século a.C.) 

Arrivé, M. (1999). Lacan, leitor de Saussure. In Linguagem e psicanálise, linguística e 

inconsciente: Freud, Saussure, Pichon, Lacan (pp. 72-118). Zahar. 

Amster, P. (2015). Notas matemáticas para ler Lacan. Scriptorium. 

Azevedo, A. (2012). Uma questão de saber: thymós e nóos em Parmênides e Empédocles. 

Anais de Filosofia Clássica, 6(11). 

Azevedo, A. (1999). Entre tyché e autómaton: O próprio nome de Édipo. Percurso: Revista 

de Psicanálise, 12(23), 53-62. 

Badin, R., & Martinho, M. (2018). O discurso capitalista e seus gadgets. Trivium: Estudos 

Interdisciplinares, 10(2), 140-154. https://doi.org/10.18379/2176-4891.2018v2p.140 

Badiou, A. (2009). São Paulo. Boitempo. 

Bakhtin, M. (2010). Estética da criação verbal (5ª ed.; P. Bezerra, Trad.). Martins Fontes. 

Belo, F. (2020). Clínica psicanalítica on-line: Breves apontamentos sobre atendimento 

virtual. 1ª ed. Zagodoni. 

Bezerra Jr., B. C. (2013). Freud e as neurociências: Projeto para uma psicologia científica. 

Civilização Brasileira. 



 

 

 

198 

Bocchi, J. C. E Viana, M. B. (2012) Freud, as neurociências e uma teoria da memória. 

Psicologia USP (Impresso). São Paulo, v.23, pp. 481-502. 

Bonfim, F. G. (2016). O desejo puro de Antígona: ética lacaniana e dimensão trágica. São 

João del-Rei, Analytica: Revista de Psicanálise 5 (8), pp. 129-149. 

Brum, S., Câmara, L., & Sanzana, D. (2020). Do desprazer da realidade ao encontro com o 

trauma: pensando em uma afirmação do desprazer. Cadernos de Psicanálise, 42(42), 

135-151. 

Câmara, G. (2011) O trauma, a fantasia e o édipo. Cógito, Salvador, n.12, p. 57 – 61. 

Carneiro, M. (2014) O traço que fere o corpo. (Pp. 47-58) In Alberti, S.; Ribeiro, M. Anita. 

Retorno do Exílo, o corpo entre a psicanálise e a ciência. Rio de Janeiro: Contra Capa 

livraria. 

Carrenho, A. C., Ribeiro, C. E., Rodrigues, D. S., Coppedê, D. R., Moreira, L. E. de V., 

Lima, R. A., et al. (2018). O corpo como lugar do sofrimento social. In Patologias do 

social: arqueologias do sofrimento psíquico. Belo Horizonte: Autêntica. 

Catão, I., & Vivès, J. M. (2011). Sobre a escolha do sujeito autista: voz e autismo. Estudos de 

Psicanálise, 36, 83-92. 

Cazotte, J. (2014). O diabo apaixonado (E. dos S. Abreu, Trad.). José Olympio. (Obra 

original publicada em 1772) 

César, C. (2006). Desejo e Necessidade. No álbum De Uns Tempos pra Cá. [CD]. São Paulo: 

MZA Music. 

Cottet, S. (1989). Freud e o desejo do psicanalista. Jorge Zahar Editor. 

Creswell, J. (2010). Projeto de pesquisa: métodos qualitativos, quantitativos e misto. Porto 

Alegre: Artmed. 



 

 

 

199 

Darriba, V. (2005). A falta conceituada por Lacan: da coisa ao objeto a. Ágora: Estudos em 

Teoria Psicanalítica, 8(1), 63–76. https://doi.org/10.1590/S1516-

14982005000100005 

Descartes, R. (1988). Méditations métaphysiques. Paris: PUFF. (Trabalho original publicado 

em 1641) 

Domiciano, J. (2021). Corpos que escutam: função e campo do corpo do analista na 

experiência psicanalítica (Tese de doutorado). Universidade de São Paulo. 

https://doi.org/10.11606/T.47.2021.tde-01102021-155558 

Dunker, C. (2021) Estrutura e clínica psicanalítica: uma arqueologia das práticas de cura, 

psicoterapia e tratamento. São Paulo: Zagodoni. 

Eidelsztein, A. (2018). Modelos, esquemas e grafos no ensino de Lacan. Toro Editora. 

Eidelsztein, A. (2020). O grafo do desejo. Toro Editora. 

Elia, L. (2014) “Je panse donc j’essuie”: o que retorna do exílio (pp. 29-36) In Alberti, S.; 

Ribeiro, M. Anita. Retorno do Exílo, o corpo entre a psicanálise e a ciência. Rio de 

Janeiro: Contra Capa livraria. 

Eliade, M. (2004) Mito e realidade. São Paulo: Perspectiva. 

Epicuro (2002). Carta a Meneceu. São Paulo: UNESP. 

Faria, M. (2015). Do significante da falta à falta de significante: A dimensão da causa no 

fundamento do desejo e do objeto na passagem do Seminário 8 ao Seminário 9. 

Stylus (Rio de Janeiro), (31), 63–70. https://doi.org/10.31683/stylus.vi31.655 

Ferraz, F. (2006). Perversão. São Paulo, Casa do Psicólogo, 112 p. 

Figueiredo, L. C., e Minerbo, M. (2006). Pesquisa em psicanálise: algumas idéias e um 

exemplo. Jornal de Psicanálise, 39(70), 257-278. Recuperado em 20 de junho de 2023, 

de http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-

58352006000100017&lng=pt&tlng=pt. 

https://doi.org/10.1590/S1516-14982005000100005
https://doi.org/10.1590/S1516-14982005000100005
https://doi.org/10.11606/T.47.2021.tde-01102021-155558


 

 

 

200 

Figueiredo, I. . (2023). Do fenômeno psicossomático à substância gozante: efeitos da 

interpretação poética no corpo. Revista De Psicanálise Stylus, 1(43), pp. 25–33. 

https://doi.org/10.31683/stylus.v1i43.968 

Fink, B. (2018). Do desejo ao gozo. In Fink, B. Introdução clínica à psicanálise lacaniana (pp. 

227-240). Rio de Janeiro: Zahar. 

Fonseca, M (2007). Do trauma ao fenômeno psicossomático (FPS): lidar com o sem-

sentido?. Ágora: Estudos em Teoria Psicanalítica, 10(2), 229-244. 

Foucault, M. (2014) A Hermenêutica do Sujeito. (1981-82) São Paulo: Martins Fontes. 

Freud, S. (1895/2016). Estudos sobre a histeria (P. C. de Souza & L. Barreto, Trads.). 

Companhia das Letras. (Obras completas de Sigmund Freud, Vol. 2). (Trabalho 

original publicado em 1895). 

Freud, S. (1900/2019). A interpretação dos sonhos. In Obras Completas, volume 4 (1900). 

Tradução de Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das Letras. (Trabalho 

original publicado em 1900). 

Freud, S. (1905/1996). Fragmentos da análise de um caso de histeria. In Freud, S. [Autor], 

Edição standard brasileira das obras psicológicas completas de Sigmund Freud (Vol. 

VII). Rio de Janeiro: Imago. (Trabalho original publicado em 1905). 

Freud, S. (1905/1976). Três ensaios sobre a teoria da sexualidade. Edição Standard 

Brasileira das obras completas (Vol. VII). Rio de Janeiro: Imago. (Trabalho original 

publicado em 1905). 

Freud, S. (1908/2015). O poeta e o fantasiar. In E. Chaves (Trad.), Obras incompletas de 

Sigmund Freud: arte, literatura e os artistas (pp. 53-64). Belo Horizonte: Autêntica. 

(Trabalho original publicado em 1908). 



 

 

 

201 

Freud, S. (1910/2006). As perspectivas futuras da terapêutica psicanalítica. In Obras 

completas, ESB (Vol. XI). Imago: Rio de Janeiro. (Trabalho original publicado em 

1910). 

Freud, S. (1910/2014). Cinco lições de psicanálise (P. C. de Souza, Trad.). Companhia das 

Letras. (Trabalho original publicado em 1910). 

Freud, S. (1911/2010a). Formulações sobre os dois princípios do funcionamento psíquico. In 

Introdução ao narcisismo: ensaios de metapsicologia e outros textos (1914-1916) 

(pp. 108-121). Tradução e notas: Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das 

Letras. (Trabalho original publicado em 1911). 

Freud, S. (1912a/2012). A dinâmica da transferência (P. C. de Souza, Trad.). In Obras 

completas de Sigmund Freud (Vol. 11, pp. 100-110). Companhia das Letras. 

(Trabalho original publicado em 1912). 

Freud, S. (1912b/2012). Recomendações ao médico que pratica a psicanálise (P. C. de 

Souza, Trad.). In Obras completas de Sigmund Freud (Vol. 11, pp. 111-122). 

Companhia das Letras. (Trabalho original publicado em 1912). 

Freud, S. (1913/2012). O início do tratamento (P. C. de Souza, Trad.). In Obras completas de 

Sigmund Freud (Vol. 11, pp. 123-145). Companhia das Letras. (Trabalho original 

publicado em 1913). 

Freud, S. (1914/2010b). Introdução ao narcisismo. In Introdução ao narcisismo: ensaios de 

metapsicologia e outros textos (1914-1916) (pp. 13-50). Tradução e notas: Paulo 

César de Souza. São Paulo: Companhia das Letras. (Trabalho original publicado em 

1914). 

Freud, S. (1914/2012). Recordar, repetir e elaborar (P. C. de Souza, Trad.). In Obras 

completas de Sigmund Freud (Vol. 11, pp. 146-158). Companhia das Letras. 

(Trabalho original publicado em 1914). 



 

 

 

202 

Freud, S. (1915/2010c). Os instintos e seus destinos. In Introdução ao narcisismo: ensaios de 

metapsicologia e outros textos (1914-1916) (pp. 51-81). Tradução e notas: Paulo 

César de Souza. São Paulo: Companhia das Letras. (Trabalho original publicado em 

1915). 

Freud, S. (1915/2012). Observações sobre o amor de transferência (P. C. de Souza, Trad.). In 

Obras completas de Sigmund Freud (Vol. 11, pp. 159-172). Companhia das Letras. 

(Trabalho original publicado em 1915). 

Freud, S. (1916-1917/2014). Conferências introdutórias à psicanálise (S. Tellaroli, Trad.). In 

Obras completas de Sigmund Freud (Vol. 13). Companhia das Letras. (Trabalho 

original publicado em 1916-1917). 

Freud, S. (1917/1988a). Luto e melancolia. In Edição standard brasileira das obras 

psicológicas completas de Sigmund Freud (Vol. 14, pp. 275-292). Rio de Janeiro: 

Imago. (Trabalho original publicado em 1917). 

Freud, S. (1920/2010d). Além do princípio do prazer. In Introdução ao narcisismo: ensaios 

de metapsicologia e outros textos (1914-1916) (pp. 161-239). Tradução e notas: Paulo 

César de Souza. São Paulo: Companhia das Letras. (Trabalho original publicado em 

1920). 

Freud, S. (1926/1988b). Inibição, sintoma e angústia. In Edição standard brasileira das 

obras psicológicas completas de Sigmund Freud (Vol. 20, pp. 81-171). Rio de 

Janeiro: Imago. (Trabalho original publicado em 1926). 

Freud, S. (1937/2006). Análise terminável e interminável. In Edição Standard Brasileira das 

Obras Psicológicas Completas de Sigmund Freud (Vol. XXIII). Rio de Janeiro: 

Imago. (Trabalho original publicado em 1937). 



 

 

 

203 

Freud, S. (1937/1980). Análise terminável e interminável. In Edição standard brasileira das 

obras psicológicas completas de Sigmund Freud (Vol. 23, pp. 239-287). Rio de 

Janeiro: Imago. (Trabalho original publicado em 1937). 

Freud, S. (1950/1985). Project for a Scientific Psychology. In Freud, S., & Fliess, W. The 

complete letters of Sigmund Freud to Wilhelm Fliess, 1887–1904 (J. M. Masson, Ed. 

& Trans.). Cambridge, MA: Belknap. (Trabalho original publicado em 1950). 

Godoy, & Bairrão (2018). Voz e alteridade: um contraponto entre psicanálise e psicologias 

dialógicas. SPAGESP - Sociedade de Psicoterapias Analíticas Grupais do Estado de 

São Paulo Revista da SPAGESP, 19(1), 62-75 

Goulart, D. (2018) A pesquisa qualitativa em psicologia: contradições, alternativas e 

desafios. Revista Psicologia, Diversidade e Saúde. 

Gouvêa, A. e Pereira, I. (2022). Sobre a Alma: da noção atribuída a Tales de Mileto à 

concepção de Heráclito de Éfeso. PÓLEMOS – Revista De Estudantes De Filosofia 

Da Universidade De Brasília, 11(23), pp.78–96. 

Gueller, A. (2017) Droga de celular! Reflexão psicanalítica sobre o uso de eletrônicos. In 

Baptista, A. E Jerusalinsky, J. Intoxicações eletrônicas. O sujeito na era das relações 

virtuais. Salvador: Ágalma.  

Homero (2007). Odisséia. Tradução do grego, introdução e análise de Donaldo Schüler. Porto 

Alegre: L&PM. 3v. ISBN: 978852541636-0. 

Israel, L. (1994). Mancar não é pecado. Editora Escuta. 

Inem, C. (2014) Corpo em evidência, corpo de gozo. In Alberti, S.; Ribeiro, M. Anita. 

Retorno do Exílo, o corpo entre a psicanálise e a ciência. Rio de Janeiro: Contra 

Capa livraria. 

Izcovich, L. (2020). O corpo na psicanálise. In Fórum do Campo Lacaniano - MS 

(Ed.). Psicanálise e pandemia (pp.49-80). Aller. 



 

 

 

204 

Kallas, M. B. L. M. (2016). O sujeito contemporâneo, o mundo virtual e a psicanálise. 

Reverso, 38(71), 55-63. 

Kerdellant, C., Grésillons, G. (2003) Les enfants-puce. Comme internet  et les jeux vidéo 

frabiquent les adultes de demain. Paris: Éditions Denoel. 

Lacan, J. (1971-72). O Seminário, livro 19: O saber do psicanalista. Inédito. 

Lacan, J. (1988). O Seminário, Livro 3: as psicoses (A. Menezes, Trad., 2ª ed.). Rio de 

Janeiro, RJ:  Zahar. (Trabalho original publicado em 1955-1956).  

Lacan, J. (1992). Seminário, Livro 17: O avesso da psicanálise. Rio de Janeiro: Jorge Zahar 

Ed. (Trabalho original publicado em 1969-1970).  

Lacan, J. (1995). O Seminário, Livro 4: a relação de objeto (D. Estrada, Trad.). Rio de 

Janeiro, RJ:  Zahar. (Trabalho original publicado em 1956-1957).  

Lacan, J. (1998). O tempo lógico e a asserção de certeza antecipada. Em Escritos (pp. 197-

213). Zahar. (Trabalho original publicado em 1945) 

Lacan, J. (1998). O estádio do espelho como formador da função do eu. In J. 

Lacan, Escritos (pp.96-103). Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed. (Trabalho original 

publicado em 1949) 

Lacan, J. (1998) Função e campo da palavra e da linguagem, in: Escritos. Zahar. (Trabalho 

original publicado em 1953) 

Lacan, J. (1998). A significação do falo. In: J. Lacan, Escritos (pp. 692-703). Zahar. 

(Trabalho original publicado em 1958).    

Lacan, J. (1998). Subversão do sujeito e dialética do desejo no inconsciente freudiano. In J. 

Lacan, Escritos (V. Ribeiro, Trad., pp. 807-842). Zahar. (Obra original publicada em 

1960) 

Lacan, J. (1998). A direção do tratamento e os princípios do seu poder. In J. Lacan, Escritos 

(V. Ribeiro, Trad., pp. 591-652). Zahar. (Obra original publicada em 1958) 



 

 

 

205 

Lacan, J. (1998). Posição do inconsciente no Congresso de Bonneval. Em J. Lacan, Escritos 

(V. Ribeiro, Trad., pp. XX-XX). Zahar. (Obra original publicada em 1960) 

Lacan, J. (1998). Kant com Sade In J. Lacan, Escritos (V. Ribeiro, Trad., pp. 776–806). 

Zahar. (Obra original publicada em 1963) 

Lacan, J. (1999). O Seminário, Livro 5: as formações do inconsciente. (V. Ribeiro, Trad.) Rio 

de Janeiro: Zahar. (Trabalho original publicado em 1957-1958).  

Lacan, J. (2003). O Seminário, Livro 9: A identificação. Tradução de Ivan Correia e Marcos 

Bagno. Recife: Centro de Estudos freudianos do Recife. (Trabalho original publicado 

em 1961-1962). 

Lacan, J. (2003). Ato de fundação. In Outros escritos (V. Ribeiro, Trans., pp. 235-247). Rio 

de Janeiro, RJ: Zahar. (Trabalho original publicado em 1964). 

Lacan, J. (2003). Proposição de 9 de outubro de 1967 sobre o psicanalista da Escola. In 

Outros escritos (V. Ribeiro, Trad., pp. 248-264). Zahar. (Trabalho original publicado 

em 1967) 

Lacan, J. (2003). Radiofonia. In Outros escritos (V. Ribeiro, Trad., pp. 400-447). Zahar. 

(Trabalho original publicado em 1970) 

Lacan, J. (2003). Televisão. In Outros escritos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor. (Trabalho 

original publicado em 1974) 

Lacan, J. (2005) O seminário, livro 23: o sinthoma. Rio de Janeiro: Jorge Zahar.  (Trabalho 

original publicado em 1975-1976) 

Lacan, J. (2006) O Seminário, Livro 12: Problemas cruciais para a psicanálise. Inédito. 

Publicação não comercial para circulação interna do Centro de Estudos Freudianos do 

Recife. (Trabalho original publicado em 1964-1965) 

Lacan, J. (2008). O Seminário, Livro 7: A ética da psicanálise. Zahar. (Trabalho original 

publicado em 1959-1960).  



 

 

 

206 

Lacan, J. ([s.d.]). O Seminário, Livro 9: a identificação. Edição Eletrônica em CD-ROM dos 

Seminários e Escritos de Jacques Lacan [CD-ROM]. Buenos Aires: Escola Freudiana 

de Buenos Aires. (Trabalho original publicado em 1961-1962). 

Lacan, J. (2008). O Seminário, Livro 11: os quatro conceitos fundamentais da psicanálise. 2ª 

ed. Zahar. (Trabalho original publicado em 1964).  

Lacan, J. (2010). O seminário, livro 8: A transferência (A. Mourão, Trad.). Zahar. (Trabalho 

original publicado em 1960-1961) 

Lacan, J. (2012). O Seminário, Livro 20: Mais, ainda. Rio de Janeiro: Zahar. (Trabalho 

original publicado em 1972-1973). 

Lacan, J. (2016). O Seminário, livro 6: O desejo e sua interpretação (C. Berliner, Trad.). 

Zahar. (Trabalho original publicado em 1958-1959) 

Lazzarini, E. (2019). Corpo em Psicanálise e na patologia limite. In Chatelard, D. S., Maesso, 

M. C. (Orgs). O corpo no discurso psicanalítico (pp. 183-195). Curitiba: Apriss. 

Le Breton, D. (2001). Expériences de la douleur: entre destruction et renaissance. Paris: 

Métailié. 

Lima, A. (2020). A imperfeição necessária do analista. In Fórum do Campo Lacaniano - MS 

(Ed.). Psicanálise e pandemia (pp.89-94). Aller. 

Lucero, A., & Vorcaro, Â. (2013). Do vazio ao objeto: das Ding e a sublimação em Jacques 

Lacan. Ágora: Estudos em Teoria Psicanalítica, 16(spe), 25–39. 

https://doi.org/10.1590/S1516-14982013000300003 

Marques, M.; Hessel, A. (2021) O conceito de “virtual”: de Bergson a Deleuze, de Deleuze a 

Lévy. TECCOGS  – Revista Digital de Tecnologias  Cognitivas, n. 24, p. 205-220. 

Marzi, A. (edit). (2016) Psyhoanalysis, identity and the internet. Explorations into 

Cyberspace. London: Karnak Books. 



 

 

 

207 

Masson, J. M. (Org.). (1986). A correspondência completa de Sigmund Freud para Wilhelm 

Fliess (1887-1904) (V. Ribeiro, Trad.). Imago. 

Maurano, D. (1995). Nau do desejo: o percurso da ética de Freud a Lacan. Alfenas: Relume-

Dumará. 

Maurano, D. (2013). Da cena trágica à cena analítica. Trivium - Estudos 

Interdisciplinares, 5(2), 19-27. 

McGuire, W. (1976). Freud/Jung: correspondência completa Rio de Janeiro: Imago. 

Mbembe, A. (2016) Necropolítica. In: Arte e Ensaios, n. 32, pp. 123-151. Disponível em: 

https://revistas.ufrj.br/index.php/ae/article/view/8993. Acesso em: 10 out. 2021.  

Mieli, P. (2016). Figuras do espaço: sujeito, corpo, lugar. Ed: Annablume. 

Nassau, C., Moura, C., Curi, G., & Guerra, R. (2015). On-line, presença do analista. 

Transfinitos, 14, 324-331. Recuperado em 24 de maio de 2020, de 

http://aleph.psc.br/biblioteca/on-line-presenca-do-analista/ 

Neto, E. (2019). Assédio do simbólico: o trauma necessário à constituição do sujeito. Estudos 

de Psicanálise, (52), 69-76. 

Neves, T. (2020) O universalismo da cura em Freud. Ágora: Estudos em Teoria 

Psicanalítica, v. 23, p. 21-29. 

Nominé, B. (2020). O tempo da transferência. In Fórum do Campo Lacaniano - MS 

(Ed.). Psicanálise e pandemia (pp.113-130). Aller. 

Palma, R. J. A. de P., & Jorge, M. A. C. (2021). A constituição subjetiva no grafo do desejo 

de Lacan. Estilos da Clínica, 26(1), 160–179. https://doi.org/10.11606/issn.1981-

1624.v26i1p160-179 

Platão (2012a). O Banquete. Platão (427?-347? a.C.); tradução, apresentação e notas: Edson 

Bini. – São Paulo: EDIPRO. 

http://aleph.psc.br/biblioteca/on-line-presenca-do-analista/


 

 

 

208 

Platão (2012b). Fedro (ou do belo). Platão (427?-347? a.C.); tradução, apresentação e notas: 

Edson Bini. – São Paulo: EDIPRO. 

Pedrosa, J. & Arbo, J. (2022). Corpos femininos em pandemia: implicações entre gênero, 

Home office e psicanálise tem tempos pandêmicos (pp. 99-126) In Antloga, C., dos 

Santos, M., Rossafa, R. (Org). (2022) Psicanálise e trabalho: ser e sofrer no trabalho 

contemporâneo. Curitiba: CRV. 

Pereira, A. (2010) A teoria da metempsicose pitagórica. Dissertação (Mestrado em Filosofia) 

- Universidade de Brasília, Brasília. 

Pollo, V. (2014) Exílio e retorno do corpo: Descartes e a Psicanálise In Alberti, S.; Ribeiro, 

M. Anita. Retorno do Exílo, o corpo entre a psicanálise e a ciência. Rio de Janeiro: 

Contra Capa livraria. 

Porge, E. (1994) Psicanálise e tempo: o tempo lógico de Lacan. Rio de Janeiro, Ed. Campo 

Matêmico. 

Prado, C. E. de A., dos Anjos, F. M., & Estevão, I. R. (2021). A presença do analista: Lugar e 

função do corpo do psicanalista em diferentes contextos de atuação. Ágora: Estudos 

em Teoria Psicanalítica, 24(2), 22–35. https://doi.org/10.1590/1809-44142021002007 

Prioste, C. (2016) O adolescente e a internet. Laços e embaraços no mundo virtual. São 

Paulo: EDUSP. 

Quinet, A. (2009). As 4+1 condições da análise (12ª ed.). Jorge Zahar. 

Quinet, A. (2014) Incorporação, extrusão e domação: comentário sobre o texto “Radiofonia” 

(pp. 59-70) In Alberti, S.; Ribeiro, M. Anita. Retorno do Exílo, o corpo entre a 

psicanálise e a ciência. Rio de Janeiro: Contra Capa livraria. 

Quinet, A. (2020). Análise on-line em tempos de quarentena. (pp.13-30) In Fórum do Campo 

Lacaniano - MS (Ed.). Psicanálise e pandemia. Aller. 



 

 

 

209 

Quinet, A. (2021) Análise on-line: na pandemia e depois. Rio de Janeiro: Atos e Divãs 

Edições. 

Rainer, M. (2020) Análise on-line no tempo da pandemia. (pp. 81-88) In Fórum do Campo 

Lacaniano - MS (Ed.). Psicanálise e pandemia. Aller. 

Ribeiro, M. (2020). Análise on-line! Considerações sobre a transferência. In Estudos de 

Psicanálise, (54), 57–64. 

Rocha, Z. (1999). O Desejo na Grécia Arcaica. Revista Latinoamericana de Psicopatologia 

Fundamental. 2(4), 94-122. 

Rocha, Z. (2000a) O desejo na Grécia Clássica. Revista Latinoamericana de Psicopatologia 

Fundamental, vol. III, núm. 1, pp. 84-116. 

Rocha, Z. (2000b) O desejo na Grécia Helenística. Revista Latinoamericana de 

Psicopatologia Fundamental, vol. III, núm. 2, pp. 98-128. 

Rocha, Z. (2011). O Desejo na Grécia Antiga. Recife: Editora Universitária – UFPE. Série 

Estudos Universitários. 164 pg. 

Rona, M. P. (2021). O significado, o conjunto e o número: A topologia na psicanálise de 

Jacques Lacan. Editora: Zagodoni; 2ª edição (1 fevereiro 2021). 

Roudinesco, E. (1998). Dicionário de Psicanálise. Jorge Zahar. Editor, Rio de Janeiro. 

Rudiger, D. (2014) . Como as análises freudianas terminavam? In: Jorge Forbes; Claudia 

Riolfi. (Org.). Psicanálise: a clínica do Real. 1ed.Barueri: Manole, v. 1, p. 401-414. 

Sales (2015). O dualismo antagônico na Teoria do Eros em Platão e a Teoria Pulsional em 

Freud. Dissertação Mestrado (Mestrado em Psicologia Clínica) – Universidade 

Católica de Pernambuco, Pernambuco. 

Santi, P. de. (2020). A subjetividade no ambiente virtual: Ambivalências, paranoia, realidade 

psíquica e quarentena. Zagodoni. 

Schwab, K. (2016). A quarta revolução industrial. World Economic Forum. 



 

 

 

210 

Scorsolini-Comin, F. (2014) Diálogo e dialogismo em Mikhail Bakhtin e Paulo Freire: 

Contribuições para a educação a distância. Educação em Revista, Belo Horizonte, 

v.30, n.03, pp.245-265. 

Silveira, L. (2020). “A via dolorosa da transferência” e a análise via online: esboçando 

algumas questões e uma resposta. In Fórum do Campo Lacaniano - MS 

(Ed.). Psicanálise e pandemia(pp.101-112). Aller. 

Sissa, G.; Detienne, M. (1990). Os deuses gregos. São Paulo: Companhia das Letras. 

Snell, B. (1992) A Descoberta do Espírito. Tradução: Artur Mourão. Lisboa: Edições 70, 424 

p. (Coleção Perfil – História das Ideias e do Pensamento). 

Sófocles. (2009). A trilogia tebana: Édipo Rei, Édipo em Colono, Antígona / Sófocles (15a 

ed.). (M. G. Cury, Trad.). Rio de janeiro: Jorge Zahar Editor. 

Vives, J-M. (2020). A Voz no Divã. São Paulo: Aller. 

Wunsch, C. (2020). Juventude do desejo e a pandemia. In Fórum do Campo Lacaniano - MS 

(Ed.). Psicanálise e pandemia (pp.147-152). Aller. 

 


