UNIVERSIDADE DE BRASILIA

INSTITUTO DE PSICOLOGIA

PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM PSICOLOGIA CLINICA E CULTURA

O E(x)tranho Infamiliar na Estética da Literatura Fantastica e no Discurso do Sujeito

na Clinica Psicanalitica

Claudia Rodrigues Padua Salgado Beato

Brasilia-DF

2025



Universidade de Brasilia
Instituto de Psicologia

Programa de P6s-Graduacao em Psicologia Clinica e Cultura

O E(X)TRANHO INFAMILIAR NA ESTETICA DA LITERATURA FANTASTICA E

NO DISCURSO DO SUJEITO NA CLINICA PSICANALITICA

Claudia Rodrigues Padua Salgado Beato

Tese apresentada ao Programa de Pods-Graduagdo em
Psicologia Clinica e Cultura do Instituto de Psicologia da
Universidade de Brasilia, como parte dos requisitos para a
obtengao do titulo de Doutora em Psicologia.

Orientadora: Prof.? Dr.? Daniela Scheinkman

Brasilia

2025



Banca Examinadora

Claudia Rodrigues Padua Salgado Beato

O e(x)tranho infamiliar na estética da literatura fantastica e no discurso da clinica

psicanalitica

Tese apresentada a Banca Examinadora do Programa de Pos-Graduagao em Psicologia Clinica
e Cultura do Instituto de Psicologia da Universidade de Brasilia como requisito para obtencao

do titulo de Doutora anPsicologia Clinica e Cultura.

Banca Examinadora:

Presidente: Profa. Dra. Daniela Scheinkman — Universidade de Brasilia, Brasil.

Membro Externo: Profa. Dra. Adriana de Oliveira Rangel — Universidade Federal de Mato

Grosso, Brasil.

Membro Externo: Dra. Marcella Corréa Laboissiere Demartini — EPFCL — Brasil e Forum

Brasilia.

Membro Interno: Profa. Dra. Marcia Cristina Maesso — Universidade de Brasilia, Brasil.

Membro Suplente: Prof. Dr. Luciano da Fonseca Elia — Universidade do Estado do Rio de

Janeiro, Brasil.



Agradecimentos
A Daniela Scheinkman, orientadora que me acolheu no grupo de pesquisa, grata por nos
incentivar e oferecer oportunidades de trabalhos coletivos de escrita com meus colegas de
pesquisa. Meus agradecimentos pelo carinho e por respeitar o tempo logico da minha escrita.
A banca examinadora: Adriana de Oliveira Rangel, Marcela Laboissiére Demartini , Marcia
Maesso e Luciano Elia, meu respeito e consideragdo, grata por terem aceito o convite.
Ao Laco analitico / Escola de Psicanalise, Escola em que estou implicada e a qual o meu
desejo se encontra enlagado. Grata pela rigorosa transmissao teorica de Luciano Elia e aos
muitos trabalhos com os pares, possibilidade de avangos na formacao analitica e na escrita.
Ao Nucleo do Laco Analitico - Brasilia, Ruben Demartini, Gisele Guarato ¢ Alexandre
Ferraris, pares de trabalho e transmissdo da psicanalise em Brasilia, juntamente com os
participantes dos seminarios. Muito obrigada pelos passos, caminhada e proficua experiéncia.
Aos membros do Lago analitico de Varginha. Meus queridos conterraneos, muito obrigada
pelo acolhimento, trabalhos com os pares e possibilidade de ressignificar as origens.
Aos meus pares de cartel, Maria Silvia Elia, Magali Milene, Luciana Herani, Caroline Weiss.
Muito obrigada pelos avangos na escrita e pela possibilidade de verificagdo do discurso
analitico a cada encontro.
A Graca Séda, grata pela amizade, carinho e livros fundamentais, minha consideragado e
respeito.

Aos meus colegas de pesquisa, Marcella Laboissiére Demartini, Aline Vidal, Giulia Comte,
Eduardo Portela, Valéria Rilho, Laene Gama, Roberto Medina e a Michele Candiani, pelos
muitos trabalhos compartilhados.

Aos meus analisantes, que vao dando corpo a minha clinica, norteados pelos principios éticos

da clinica psicanalitica.



A Reinaldo, meu amor, parceiro e companheiro. Grata pelo incentivo ao longo dessa
caminhada na escrita e paciéncia pelos momentos que nao pude estar presente.
A Gustavo e Vinicius, filhos amados, grata pelo carinho, aposta e paciéncia.
Ao meu pai (in memorian), pelos tragos herdados.
A minha mie querida, pelo carinho, generosidade e aposta no meu percurso de trabalho.
Muito obrigada!
A minha tia Maria das Gragas, que sempre esteve na torcida, incentivando meu trajeto.
As minhas amigas de longa data, que sempre me incentivaram e estiveram ao meu lado.
A Giulia Conte, grata pelo carinho, leitura e revisdao cuidadosa.

A FAP-DF, pela bolsa concedida.



Resumo
Esta pesquisa investiga o fenomeno clinico do infamiliar (Das Unheimliche), conceito
desenvolvido por Freud em 1919, a partir de sua interlocu¢do com a literatura fantastica. Para
Freud, os elementos de horror presentes na ficgdo podem presentificar a angustia, revelando
aspectos do inconsciente. O percurso da pesquisa retoma o caminho freudiano e a releitura
lacaniana do fenomeno, que estabelece que o infamiliar pode ser considerado um ponto pivo
da angustia e uma possibilidade de guinada da fala em direcdo a emergéncia do discurso
inconsciente do sujeito. Metodologicamente, o trabalho esta estruturado em trés partes. Na
primeira, apresentamos a hipdtese do infamiliar como moradia de das Ding, articulando a
logica da constituicao psiquica freudiana, pois explora a relagdo primaria do bebé com o Outro
€ as marcas que se inscrevem ou ndo simbolicamente. O que ndo se representa psiquicamente
persiste como fixacdo pulsional e se manifesta como angustia, um afeto que ndo engana para
Lacan. O infamiliar é entendido como troumatico, com base na nog¢ao de troumatisme, um real
que fura o simbdlico e instaura o estranhamento. Esse infamiliar, enquanto troumatico e
constituinte, possivel morada de das Ding, pode ser da ordem de um e(x)tranho, um éxtimo,
um entrelacamento entre o fora e o dentro do eu: eu/ndo-eu. Como ilustracao, analisa-se o conto
fantastico O homem da areia, estudado por Freud, no qual o olhar do Outro revela o sujeito
como objeto de desejo, no campo da pulsdo escopica. Na segunda parte, dedica-se ao estudo
da estrutura narrativa dos contos fantésticos, nos quais o real ¢ representado pela irrupgao de
instantes de horror na fic¢do literaria, o que sustenta a argumentag¢do de sua aproximagao ao
processo analitico, particularmente em relacdo a fala e ao discurso do sujeito na clinica
psicanalitica. Como demonstragdo tedrica, analisamos o conto fantastico O diabo enamorado,
de Jacques Cazotte, conto escolhido por Lacan para extrair do Che vuoi? (Que queres?),
pergunta que o Diabo faz ao personagem principal, o ponto axial & fundamentagao tedrica do

grafo do desejo, pois demonstra o momento de guinada da fala para o discurso como verdade



inconsciente do sujeito. Na terceira e ultima parte, aprofundamos no Che vuoi? do grafo do
desejo e sua aproximacao com os contos fantasticos para tratar do ponto de repeticao do real
enquanto ponto de horror, em que o sujeito ¢ revelado como objeto do gozo do Outro. Esse
ponto de abertura inconsciente ¢ semelhante ao conceito de tigué, para Lacan, entendido como
encontro com a falta do Outro. Com isso, acreditamos que esses inimeros encontros com a
falta do Outro, sob a forma de repeticao, os significantes uns do inconsciente, revelam marcas
negativizadas que vao se inscrevendo como discurso. Essas rasuras estao relacionadas ao trago
unario, o que nos permite concluir, ao final da tese, que ha um principio norteador na cadeia
do discurso inconsciente, que insiste em comparecer na fala, podendo ser escutado pelo desejo
do psicanalista — diferenciando literatura e psicanalise —, e que esta relacionado ao infamiliar
como fronteira ao nome proprio.

Palavras-chave: infamiliar, psicanalise, literatura, angustia, nome proprio



Abstract
This research investigates the clinical phenomenon of the uncanny (Das Unheimliche), a
concept developed by Freud in 1919, through its dialogue with fantastic literature. For Freud,
the elements of horror present in fiction can materialize anguish, revealing aspects of the
unconscious. The research trajectory retraces the Freudian path and the Lacanian
reinterpretation of the phenomenon, which establishes that the uncanny can be considered a
pivot point of anguish and a possibility for a shift in speech towards the emergence of the
subject's unconscious discourse. Methodologically, the work is structured into three parts. In
the first part, we present the hypothesis of the uncanny as a dwelling of das Ding, articulating
it to the logic of Freudian psychic constitution, as it explores the primary relationship of the
baby with the Other and the marks that are inscribed or not symbolically. What is not
represented psychically persists as drive fixation and manifests as anxiety, an affect that does
not deceive for Lacan. The uncanny is understood as traumatic, based on the notion of
traumatisme, a real that punctures the symbolic and establishes estrangement. This uncanny,
while traumatic and constitutive, a possible dwelling of das Ding, can be of the order of an
e(x)trange, an extimate, an intertwining between the outside and the inside of the self: I/not-I.
As an illustration, we analyze the fantastic tale "The Sandman," studied by Freud, in which the
gaze of the Other reveals the subject as an object of desire in the field of the scopophilic drive.
In the second part, we dedicate ourselves to the study of the narrative structure of fantastic
tales, in which the real is represented by the irruption of moments of horror in literary fiction,
which supports the argument of its proximity to the analytical process, particularly concerning
the speech and discourse of the subject in psychoanalytic clinic. As a theoretical demonstration,
we analyze the fantastic tale "The Devil in Love," by Jacques Cazotte, a story chosen by Lacan
to extract from Che vuoi? (What do you want?), the question that the Devil poses to the main

character, the axial point to the theoretical foundation of the graph of desire, as it demonstrates



the moment of the shift in speech towards the discourse as the unconscious truth of the subject.
In the third and final part, we delve into the Che vuoi? of the graph of desire and its connection
with fantastic tales to address the point of repetition of the real as a point of horror, in which
the subject is revealed as the object of the Other's jouissance. This point of unconscious opening
is similar to the concept of tiqué, for Lacan, understood as an encounter with the lack of the
Other. Thus, we believe that these numerous encounters with the lack of the Other, in the form
of repetition, the signifiers of the unconscious, reveal negativized marks that are inscribed as
discourse. These erasures are related to the unary trait, which allows us to conclude at the end
of the thesis that there is a guiding principle in the chain of unconscious discourse, which insists
on appearing in speech, being able to be heard by the desire of the psychoanalyst —
differentiating literature and psychoanalysis — and that is related to the uncanny as a frontier to
the proper name.

Keywords: uncanny, psychoanalysis, literature, anguish, proper name



SUMARIO

INTRODUGAO ...ttt ettt e ee et et et eeeeeeeeeseeeeeeeeeseeeeeseeeeeeeeeens 13
CAPITULO 1 - O E(x)tranho Infamiliar em Freud € Lacan ............ocoooueveueeeeeeeeeereeeenn. 25
1.1. Das Ding (a Coisa), o Nosso E(x)tranho, Moradia do Infamiliar? ............c.ccccceeenreenneen. 29
1.2. Sache na Fronteira de das Ding: A coisa (Sache) Nao ¢ a Coisa (Ding) ........ccceeeveenee. 36
1.3. Paradoxo do Real no Principio do Prazer e no Principio de Realidade ............................ 44
1.4. Etica Moral e o Mal (das Ding) Como Irrupgdo: Um E(x)tranho Contingente .............. 65

1.5. O Infamiliar como Troumatico? A Teoria do Excesso em Freud e a Teoria do Furo na

Linguagem €m Lacan ..........c.oooiiiiiiiiiiii et 72
1.6. E(x)tranho Freudiano em Lacan: O Eu Nao ¢ Senhor do Préoprio Discurso ..................... 82
1.7. O E(x)tranho Infamiliar em O Homem da Areia .................cccevcueeieeiiiacianiiaiiesieeeene 89
CAPITULO 2 — O E(x)tranho Infamiliar na Literatura Fantastica ..............ccocovvveveeveennn. 98
2.1. Da Estética Tradicional @ IN@StEtICA .........eeuieeiieriieiiieieeieee e 101
2.2. O E(x)tranho Infamiliar na Estrutura Narrativa da Literatura Fantéstica ..................... 110

2.3. O Enquadramento da Fantasia (Fic¢ao0) na Literatura Fantastica e sua Aproximag¢do ao
Discurso do Sujeito na Clinica PsicanalitiCa ...........cccceeveuieiiiiiiienieiiieieeeceee e 123

2.4. O E(x)tranho Fantastico em O Diabo Enamorado de Jacques Cazotte ........................ 133

CAPITULO 3 — O E(x)tranho Infamiliar no Grafo do Desejo e seu Desdobramento na
Escrita do NOME PIOPIIO ...c..eevuiiiiieiiieiieiie ettt ettt et 144
3.1. O Horror do Sujeito como Objeto do Desejo do Outro: O Che Vuoi? como Ponto de

Abertura do Discurso Inconsciente no Grafo do Desejo de Lacan e na Clinica Psicanalitica

10



3.2. A Repeti¢ao do Horror nos Contos Fantasticos e a Experiéncia de Abertura do Discurso
Inconsciente: O Ponto de Tigué em Lacan na Relacao entre o Sonho e o Despertar .......... 166
3.3. O E(x)tranho Infamiliar como Fronteira do Tragco Unario? Uma Repeticao do Impossivel

ao Necessario como Ponto de Contingéncia e o Nome Proprio como Possibilidade de Escrita

dO SUJEIt0 €M ANAIISE? ...veiiiiiieeiie ettt ettt e et e e e e et e e e taeeesraeeebeeeenreeenareeenns 184
MOMENTO LOGICO DE CONCLUIR ..o, 205
REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS ..o, 210

11



Lista de Figuras

S T3 - I USRS 48
FIGUIA 2 oottt e et e e st e e st e e st eeesbaeeassaeeeaseeessbeeesseeenseeesaeeennaeas 61
FIGUIA 3 oottt e e e e et e e st e e e s sae e e sbee e ssaeessseeessbeeesaeeesaaeenseeennaeas 66
FIGUIA 4 ..ottt et e et e e st e e e s ate e e saeeesssaeessseeessseeesseeesseeesseeennaeas 85
FIGUIA S oottt e e et e e st e e e et e e e sbaeeesseeesabeeessseeesseeenseeennaeeennes 149
S T3 - I SRR 182
FIGUIA 7 ettt ettt e b e st et e st e e bt e s abe et e e saeeenbeesneeenbeans 183
FIGUIA 8 .ot ettt et e st et e st e e bt e s ate et e e s abeenbeesneeeaneens 193
FIGUIA O <.ttt ettt et e et e et e e et e eabe e s et e enbeesneeeaneans 204

12



O E(x)tranho Infamiliar na Estética da Literatura Fantastica e no Discurso do Sujeito
na Clinica Psicanalitica

O ensaio O infamiliar [Das Unheimliche] (Freud, 1919/2019), uma das criag¢des
freudianas mais notaveis, parte da exploracdo do campo literario para aprofundar a
compreensao do inconsciente e seus modos de funcionamento, levando o autor a descoberta do
fenomeno clinico do infamiliar. O ensaio nos deixou um belo legado de interlocugdo entre os
campos literario e psicanalitico, inovando no universo cientifico. Nele, ¢ possivel identificar
diversas referéncias ficcionais ¢ miticas da literatura, que nao sao utilizadas de maneira
uniforme ou convencional, mas para tratar do inconsciente, do estranho e do estrangeiro em
cada um de nds, o que, de certa forma, contribui para a ruptura revoluciondria no pensamento
cartesiano, ao desalojar o Eu da posicao de condutor do pensamento e da existéncia humana.

Nos Estudos sobre a histeria, Freud (1893-1895/2016) constata uma aproximagao de
sua clinica a literatura:

Nem sempre fui psicoterapeuta. Como outros neuropatologistas, fui formado na pratica

dos diagnoésticos locais e do eletrodiagndstico, € a mim mesmo impressiona

singularmente que as historias clinicas que escrevo possam ser lidas como novelas e,

por assim dizer, caregam do cunho austero da cientificidade. (p. 231)

Em sua travessia pela investigagdo do funcionamento psiquico dos fendmenos
histéricos, Freud desconstroi a etiologia do trauma, entendido até entdo como uma realidade
concreta dos fatos de cunho sexual relatados pelas histéricas, para entdo conceber uma
realidade de outra ordem, uma realidade psiquica e ficcional. Esta o possibilita evidenciar a
constru¢do de uma fala elaborada de forma singular e distorcida, tal como ocorre com a
narrativa ¢ a estruturagdo dos romances literarios. Essas descobertas de Freud denotam uma

semelhanca entre seus relatos clinicos e a matéria-prima das fontes literarias, a ficcdo, que o

13



acompanharé ao longo de toda a sua obra. Isso, por sua vez, trara contribuigdes cientificamente
proficuas na argumentagao sobre a clinica psicanalitica.

Em A carta roubada, Lacan (1955/1998) procura demonstrar, a partir de um conto
literario de Edgar Allan Poe, o discurso narrativo e simbdlico que pode ser construido pelo
sujeito na clinica: “é essa verdade, podemos notar, que possibilita a propria existéncia da
ficcao” (p. 14). Portanto, pretendemos investigar nesta tese como a verdade e a ficcdo estao
entrelacadas na narrativa dos contos fantasticos e como as reagdes afetivas provocadas no leitor
podem ser aproximadas ao discurso do sujeito e sua travessia na clinica psicanalitica. Tavares
(2021), a partir de suas pesquisas sobre a interlocu¢do entre o fazer uma literatura e fazer uma
psicandlise, destaca a ficgdo como ponto em comum entre esses dois campos:

em busca de uma verdade, se cria uma ficcdo que dé conta da lacuna que visa a

preencher, a lacuna da verdade. Assim ¢ com os mitos, com a fantasia, com o mito-

cientifico e com a literatura. A verdade se organiza como uma fic¢do, que orienta o

sujeito em sua estrutura. (p. 14)

Dessa forma, o texto Das Unheimliche ¢ uma fonte freudiana para adentrarmos no
afeto nomeado infamiliar, estranho, um afeto de horror pela via da estética, particularmente da
literatura fantastica, que leva Freud a constatar “a irrupcao desse afeto melhor identificavel na
ficcdo do que na realidade” (Teréncio, 2022). Por se tratar de um afeto tdo profundo e
recalcado, de forma inconsciente, como veremos, a via dos contos fantasticos (via da ficgdo) —
que, em alguns momentos, destaca o horror como possibilidade de uma verdade a ser
transmitida — foi uma preciosa fonte de investigacao utilizada por Freud.

O afeto de angustia despertado pelo conto de horror O homem da areia, de E.T.A
Hoffmann, escritor romancista de contos fantasticos que se destaca no campo da literatura
fantastica nos anos 1800, ¢ escolhido por Freud como referéncia para sua investigagdo e

desenvolvimento tedrico sobre o infamiliar, o estranho. Isso permitiu a Freud avancar no que

14



ele chama de campo da estética “nas qualidades de nosso sentir” (Freud, 1919/2019, p. 29).
Trata-se de um texto tdo precioso que se desdobrard na conceituagdo da pulsao de morte em
1920, na elaboragao sobre o afeto de angustia em 1926, e no real, que, embora nao tenha sido
conceituado por ele, Freud construiu os pilares teoricos para a descoberta de Lacan que, em A4
ética da psicandlise (Lacan, 1959-1960/2005), o retoma de maneira primorosa no nivel do
funcionamento e no nivel do fundamento psiquico, destacando o paradoxo do real no principio
do prazer e no principio de realidade, demonstrando que o acesso ao real pode se dar pela via
do discurso que atravessa a fala do sujeito. Esse foi o passo dado por Lacan e que iremos
acompanhar ao longo do desenvolvimento deste trabalho.

Freud (1908/2018), ao aprofundar-se no campo literario, destaca que os escritores
marcam uma diferenga em relagdo ao campo psicanalitico. Eles t€m muito a nos dizer, pois,
segundo Freud, estdo a frente dos psicanalistas em suas pesquisas e descobertas no campo das
fantasias e ficcoes. Lacan (1954-1955/1987) corrobora Freud: “os poetas que nao sabem o que
dizem, sempre dizem, no entanto, as coisas antes dos outros - [Eu] ¢ um outro” (p. 14). Os
avancos dos poetas e suas contribui¢des proficuas colocam-nos em condicao de aprendizes, tal
como Freud, que se submeteu a elaborag¢do de seus pressupostos e conceitos. Assim, optamos
pelo uso de contos literarios para propor a questdo de investigacdo sobre nosso tema: o
e(x)tranho infamiliar na estética da literatura fantastica e no discurso do sujeito na clinica
psicanalitica.

O infamiliar foi escrito apOs os textos sobre as neuroses de guerra e a formulagdo da
técnica e da metapsicologia, mas anterior ao conceito de pulsdo de morte, desenvolvido em
Além do principio do prazer. Esse texto ¢ assinalado como um paradigma estético de Freud,
justamente por identificar a descoberta do fendmeno infamiliar em sua relagdo com o campo
dos afetos, destacando-se como expressao do estilo metapsicologico freudiano (Chaves, 2015).

Chaves (2015) demonstra que o interesse freudiano sempre esteve voltado aos efeitos

15



desencadeados por uma obra de arte, os quais nao se restringem somente ao espectador e as
suas possibilidades de identificacdo, mas também ao movimento em que o espectador se
desloca e passa a ocupar o lugar de autor diante da obra, revelando contribuigdes importantes
para a teoria psicanalitica.

O ensaio O infamiliar [Das Unheimliche] evidencia a evolugao do pensamento estético
freudiano. Esse texto, conforme o caminho que Freud vinha trilhando em relagdo a arte e a
estética em sua obra, traz as marcas antecipadas de uma singularidade e uma imanéncia
presentes no movimento nomeado como inestética por Badiou (1998). Essas marcas trazem
contribuicdes significativas para a travessia do sujeito na clinica psicanalitica, o que nos
impulsiona a investigacao desenvolvida no presente trabalho. Freud passa a investigar a estética
no campo dos afetos, “as qualidades do nosso sentir” (p. 29), como a constru¢ao de um saber
inconsciente diferenciado do modelo classico da estética romancista (Chaves, 2015).

A literatura teve um papel fundamental no desenvolvimento da psicanalise,
contribuindo com um proficuo material clinico para Freud, “oferecendo sua matéria-prima,
simbolizacdes, palavras, formas imagindrias, figuras de linguagem, escansdes — as intui¢des
clinicas errantes em Freud” (Teixeira, 2005, p. 121). Freud explorou o campo literdrio como
meio de aprofundar a compreensdao sobre o inconsciente e seus modos de funcionamento na
clinica psicanalitica, identificando semelhangas e aproximacdes com seus estudos e avangos
teoricos sobre a pratica clinica.

Assim, optamos pelo uso literario como ferramenta de sustentacdo a investigagdo
metodoldgica psicanalitica em nosso tema. A questdo se concentra no desdobramento dos
efeitos do fendomeno do infamiliar e sua ressondncia na constitui¢do psiquica do sujeito,
especialmente em seu percurso na clinica psicanalitica. As interrogacdes que orientam esta

pesquisa ¢€: como podemos pensar o infamiliar como e(x)tranho na psicanalise e na estética,

16



particularmente na literatura fantastica? Quais os possiveis desdobramentos desse fendmeno
no discurso do sujeito em analise?

No campo da literatura, Portugal (2006) assinala que as fantasias e ficcdes sempre
ocuparam um lugar significativo na construgdo e fundamentagao da teoria do inconsciente em
Freud, sendo tomadas como formas possiveis de encobrimento do vazio frente a experiéncia
do incompreensivel. Esse vazio primordial, para Freud (1950[1892-1899]), decorre de nossas
primeiras relagdes com um Outro, o qual ele nomeia como das Ding (a Coisa) — 0 n0osso mais
intimo, que ndo pode se expressar pela via das representacdes (Vorstellungen), tracos de
memoria ou pela via dos afetos, enquanto derivagdes internas manifestas no mundo exterior.
Lacan (1962-1963/2005) atribui a essa experiéncia inaugural o nosso primeiro contato com o
exterior, nosso intimo mais éxtimo', o infamiliar, pois aquilo que se apresenta como exterior
carrega intima relagdo com esse das Ding, nosso mundo interno.

Com isso, pretendemos adotar uma questao norteadora para este trabalho: considerar o
infamiliar como objeto de pesquisa e investigar a possibilidade de que ele se apresente como
flashes do real, pois o real (das Ding) “ndo ¢ imediatamente acessivel” (Lacan 1959-1960/2008,
p. 31); ele se articula com a realidade por meio da fala, e € nos intervalos de fala que o discurso
inconsciente do sujeito pode se apresentar a escuta do psicanalista. Para isso, o infamiliar nos
contos fantdsticos constitui uma ferramenta para demonstracdo tedrica, particularmente nos
momentos de horror que se apresentam de forma lacunar na ficcdo literaria, revelando uma
alternancia entre real e ficcdo. Esse estudo podera contribuir para a compreensao da estranheza

que pode se apresentar na fala como discurso inconsciente na clinica psicanalitica.

'O termo éxtimo foi nomeado por Lacan e tem um carater paradoxal. Aquilo que é mais intimo e singular do
sujeito tem relagdo com seu exterior. Surgiu no Semindrio 7 (Lacan, 1959-1960/2008), ao se referir a das Ding:
“Pode ser que aquilo que descrevemos como sendo esse lugar central, essa exterioridade intima, essa extimidade,

que ¢ a Coisa” (p. 169). Ou seja, diz respeito ao ponto mais intimo ao sujeito e que o constitui psiquicamente.

17



Para Portugal (2006), “o ponto onde o literario faz limite com o inconsciente parece-
nos ser a mola propulsora do ensaio de Freud sobre o estranho” (p. 25). Essa ¢ a contribui¢cdo
inovadora de Freud no ensaio O infamiliar: uma possibilidade de interlocucao e dialogo com
o campo da literatura, estabelecendo uma articulagdo entre a ficgdo e o real como o impossivel
de ser representado (Lacan, 1962-1963/2005). Pretendemos, com isso, compreender o
infamiliar ndo pela via das Vorstellungen (representacdes), mas em sua dimensao de real e de
inconsciente.

Diante dessa trilha freudiana e do destaque que ela promove no universo literario,
pretendemos tomar o termo infamiliar como #roumatico, como atravessamento no discurso do
sujeito. O objetivo ¢ fundamentar teoricamente a criagdo de um termo: o e(x)tranho, a palavra
estranho destacada pelo “x”. Optamos por escrever, no titulo da tese, O infamiliar como
e(x)tranho, colocando intencionalmente o (x) entre parénteses, com o objetivo de salientar esse
carater de estranheza, de extimidade. Segundo Lacan (1959- 1960/2008), essa estranheza pode
ser relacionada a das Ding, entendida como “esse lugar central, essa exterioridade intima, essa
extimidade, que ¢ a Coisa” (p. 169). Ela porta algo de estranho, um fora que esta dentro, um
exterior-interior ao sujeito, que buscamos escrever em conjugacdo com nosso objeto de
pesquisa: o infamiliar. Nos capitulos seguintes, o leitor podera acompanhar os passos que
pretendemos dar a partir das investigacdes de Freud e Lacan em torno do tema.

Como metodologia, este trabalho configura-se como uma pesquisa de metodologia
psicanalitica, conforme proposta por Elia (2023), fundamentada pela teoria de Sigmund Freud
e Jacques Lacan. O autor utiliza a expressao pesquisante para designar o pesquisador, pois,
para ele:

E o analisante que, em analise, quer saber. Mas ¢ claro que o pesquisador do campo

clinico da psicandlise ndo esta na pratica da pesquisa como o sujeito que ¢ tratado. Ele

¢ um analisante muito peculiar, especifico, que alterna seus momentos de cientista e

18



pesquisador com os de analista. Como diz Freud, ele alterna seus momentos de pesquisa

e de clinica, em um eixo metodoldgico que estabelece equivaléncia e nao a identidade

entre essas duas dimensoes da praxis psicanalitica (p. 224)

Para o autor, ¢ na alternancia de discursos que o pesquisador pode construir seu
percurso de investigagao e pesquisa na Universidade. Elia ndo compreende a produgao de saber
segundo os discursos do mestre e do universitario, mas propde uma posicao de trabalho no ato
da pesquisa, em alternancia com o discurso histérico, entendido como producao de saber, ainda
que entrelagado ao discurso do mestre. Para Elia, “o pesquisante ¢ um histérico que se tornou
psicanalisante, mas cujo desejo ¢ o de saber, e efetivamente o produz” (p. 226). Trata-se de
uma aposta no desejo de saber inconsciente do analisante histérico, articulado a investigacao
cientifica, de modo que um saber possa ser formulado e construido no contexto universitario.

Ao longo do desenvolvimento deste trabalho, dialogaremos com comentadores das
obras de Freud e Lacan, cujas contribuigdes embasardo a questdo de pesquisa, surgida a partir
de uma interrogacdo oriunda da pratica clinica. Ao nos depararmos com a nogao do infamiliar
nos textos psicanaliticos e na clinica, tornou-se cada vez mais nitido o inconsciente como o
nucleo do estranho, do espanto, do horror. Dessa constatagdo, surge o resgate do conto
fantastico e, a partir disso, a elabora¢do do termo e(x)tranho infamiliar, como possibilidade de
aproximacgao do conceito de nome proprio desenvolvido por Lacan (1961-1962/2003).

Para a fundamentacdo tedérica da questdo levantada — o e(x)tranho infamiliar na
literatura fantastica e a manifestacdo dessa estranheza no discurso do sujeito na clinica
psicanalitica —, a tese serd dividida em trés capitulos, nos quais o desenvolvimento tedrico
estard assentado em dois contos fantasticos: um selecionado por Freud e outro por Lacan,
utilizados como base para a articulagao tedrico-clinica.

Para isso, no primeiro capitulo, pretendemos retomar essa fonte e o caminho pelo qual

Freud privilegiou os contos de horror para fundamentar o fendmeno do Unheimliche

19



(infamiliar). Segundo Freud (1919/2019), esse fendmeno ¢ relativo aquilo que esta mais oculto,
nas profundezas de nossas mentes, retornando em forma de uma estranheza que,
paradoxalmente, se revela como algo familiar. Partiremos do conceito freudiano de das Ding,
presente desde o Projeto para uma psicologia cientifica. Tais bases conceituais freudianas,
retomadas por Lacan (1959-1960/2008) no Seminario A4 ética da psicandlise, o conduzem a
sustentacdo da hipotese de das Ding como “Fremde, estranho e podendo mesmo ser hostil num
dado momento, em todo caso como o primeiro exterior, ¢ em torno do que se orienta todo o
encaminhamento do sujeito” (p. 67), esse carater de extimidade, nomeado por Lacan. Ou seja,
0 nosso &xtimo, um exterior profundamente intimo, que se apresenta ao sujeito de forma
anterior e fundamental & sua constituigao psiquica. E com a Verneinung que Lacan esclarece o
que escapa ao campo da representagdo inconsciente: a relagdo bebé-Outro, que faz com que o
que foi excluido, mesmo exterior e estranho, permanega como parte desse inconsciente. Isso
porque a negativa (Verneinung), como sucessora da expulsdo (Austossung), presentifica essa
falta, como ponto de incidéncia do real, fora da simbolizag¢do, mas inscrita no corpo como uma
fixacdo pulsional que ndo cessa de ndo se escrever, e que ¢ fundamental a simbolizacdo
primordial do nome préprio do sujeito.

Esse ponto inicial, prévio a constituicao do sujeito, coloca em destaque nosso objeto
de pesquisa: o infamiliar como ponto pivo pela via da angustia, conforme descoberto por Freud
(1919/2019), funcionando como uma abertura e uma possibilidade de irrup¢do do discurso
inconsciente na fala do sujeito na clinica psicanalitica.

O termo “traumatico”, em sua dimensdo de além do principio do prazer, ¢ abordado a
partir das nogdes de trauma elaboradas por Freud, no contexto pos-neuroses de guerra, e
enriquecidas pelo caso de sua paciente Emma, em 1894, ocasido em que introduz o
nachtrdglich, termo alemao que designa um “a posteriori” em sua dimensao de temporalidade,

o que Lacan (1953/1998) retoma como aprés-coup, desfazendo a concepc¢ao da constitui¢ao

20



psiquica como linear, estruturada em passado, presente e futuro. O passado (acontecimento),
para Lacan, passa a adquirir um sentido nao de lembranga, mas do presente que € reconstruido
pelo sujeito. Essa nocao sera fundamento da ideia de trou (furo), o troumatisme (contingéncia)
na linguagem para Lacan (1973-1974/2018): o furo na linguagem, em que a verdade do sujeito
¢ parcial e a linguagem ¢ concebida como fronteira, litoral, como borda a coisa freudiana.

Supomos também que o infamiliar como troumatico pode colocar em cena o
Unheimliche freudiano em sua articulagdo com o Unbewusste (inconsciente), marcando sua
originalidade e promovendo um dialogo entre literatura e psicanalise. Portanto, o foco deste
primeiro capitulo ¢ destacar o (x) do termo e(x)tranho infamiliar como uma extimidade intima
que pode estar relacionada as experiéncias traumadticas subjetivas, a sua primeira experiéncia
com um Outro, segundo Lacan (1959-1960/2008), em uma relacdo de corpo e linguagem,
inicialmente estranhas, transliterais, inconscientes e estruturais a constitui¢do psiquica.
Posteriormente, como demonstragao dessa articulagao tedrica, abordaremos o infamiliar em O
homem da areia como fundamenta¢do, no qual surge a dimensdo da extimidade. Sera
demonstrado pela dimensdao que o olhar, os olhos, perpassam esse conto em relagdo ao
personagem principal, pela via do campo da pulsao escopica, como o que horroriza e desperta
uma ruptura no imagindrio construido pelo personagem, o que podemos aproximar ao que se
desenvolve na travessia do sujeito na clinica psicanalitica.

No segundo capitulo, objetivamos aprofundar na génese e estrutura narrativa da
literatura fantastica, de forma a demonstrar que ha uma realidade cotidiana construida pelo
autor de maneira intensa, com o intuito de evocar o horror, podendo provocar uma experiéncia
inestética no leitor. No entanto, pretendemos demonstrar como essa infamiliaridade, em sua
dimensdo froumética, pode apresentar semelhancas e proximidade com alguns elementos
constituintes dos contos fantasticos, como o horror e a morte, como ponto de encontro com o

real, ponto de hiancia que se estabelece entre o sujeito e o Outro, lugar em que o sujeito se vé

21



como objeto do desejo do Outro. Posteriormente, como demonstracao dessa articulagdo teorica,
trataremos do conto fantastico O diabo enamorado de Jacques Cazotte, que fundamenta a
evocagao do desejo do Outro por Lacan (1958-1959/2016), o que pode aproximar a travessia
da fala a um momento de abertura do discurso inconsciente em analise. Lacan destaca, com
esse conto, 0 momento em que a fantasia do sujeito, enquanto fundamental na constitui¢cao
psiquica, se desveste e deixa de fazer tela para lidar com o real frente a falta do Outro. Isso
coloca o sujeito diante do “Que queres?”. Rabinovich (2017) esclarece que a estrutura de ficgao
da fantasia na literatura fantéstica, de faz de conta, protege o sujeito do contato com o desejo
do Outro. Quando a fantasia falha, mesmo que momentaneamente, o sujeito estd na porta do
Unheimliche. Ele se v€ nesse instante, entdo, como o objeto em que se transforma para o desejo
do Outro.

No terceiro e ultimo capitulo, pretendemos desdobrar nossa hipdtese fundamentada do
infamiliar como o horror do sujeito no lugar de objeto do desejo do Outro, em que o Che vuoi?
pode ser tomado como ponto de abertura do discurso inconsciente no grafo do desejo de Lacan
na clinica psicanalitica. Pretendemos trabalhar o horror que se apresenta em forma de flashes
do real como fruto das elaboracdes da angustia do sujeito quando ¢ confrontado com o desejo
do Outro: “Que queres?”. “Nao se trata apenas de ‘Que quer ele comigo?’, mas também de
uma interroga¢do em suspenso que concerne diretamente ao eu: ndo Como me quer ele?, mas
Que quer ele a respeito desse lugar do eu?” (Lacan 1962-1963/2005, p. 14), podendo, com
isso, instalar uma divisdo subjetiva, necessaria e fundamental ao avangco do processo
psicanalitico. O atravessamento desse campo do horror na ficgdo pela via do grafo do desejo
de Lacan configura o infamiliar como piv0 da angustia ao sujeito.

Desdobraremos essa repeti¢do do horror a partir do que Lacan (1961-1962) formula
como o processo de identificagdo do sujeito com o Outro, como o que remete a falta de objeto

de satisfagdo, o objeto a, para sempre perdido. E nas voltas das demandas e do desejo que se

22



desenrolam em analise, através da figura topoldgica do toro, introduzida no Seminario 9, 4
identifica¢do, que buscaremos elucidar essa repeticao que insiste em se escrever na fala do
sujeito em analise, revelando uma falta (auséncia) estrutural, da ordem do real, que aponta para
o retorno ao primeiro encontro com o Outro ¢ a interdi¢do do incesto.

Lacan (1961-1962/2003) refere-se a essa marca primeira, ndo simbolizada, que insiste
como traco unario. Segundo ele, o “significante ¢ o apagador” (p. 198), pois o sujeito, em suas
tentativas de apagar os tragos oriundos da Coisa, do seu recalcado originario, o institui como
significante unario. O esclarecimento dos momentos logicos da falta de objeto — frustragao,
privacao e castracdo — pode contribuir para esclarecer como esse ponto de real impossivel,
associado ao e(x)tranho infamiliar, pode fazer margem ao trago undrio, ponto de singularidade
do sujeito na estrutura.

Esse significante primeiro ¢ marcado pelo real interditado — o nada que se situa no
nacleo do toro — e, a partir dessa marca, podera ordenar a cadeia de significantes. Podemos
dizer que os enunciados, ao se desdobrarem em enunciacdo, constituem uma via possivel para
ter noticias e flashes desse momento de constitui¢do do sujeito. Propomos, neste ponto, um
estudo dessa marca negativizada como aquilo que retorna sob a forma de uma repeticao
continua e inconsciente. Lacan (1961-1962/2003) se refere a essa marca que insiste como trago
undrio, os significantes uns do inconsciente.

Por fim, podemos dizer que compreender sobre essa dimensdo alteritaria e subversiva
do estilo literario investigado por Freud pode permitir a nos, psicanalistas, avangarmos na
escuta desse fendmeno como proximo ao que ¢ da ordem de sinais do real que podem
comparecer no discurso do sujeito na clinica psicanalitica: ¢ o comparecimento do fendmeno
infamiliar, o e(x)tranho infamiliar, como possibilidade de fronteira ao trago unario, como ponto
singularidade e inscri¢do do nome proprio. Isso nos leva a refletir sobre o carater inovador que

foi dado a ciéncia, pois, segundo Chaves (2015), a psicanalise surgiu como “uma ciéncia que

23



tinha por objeto o inconsciente, isto €, que se referia ao campo das pulsdes e dos afetos, daquilo
que se chamava de ‘irracional’” (p. 18) e adentrou no reino do infamiliar. Para nos, esse
fenomeno foi tomado nesta tese como uma possibilidade de estudo para nos trazer

contribuicdes e fazer surgir novas questoes em nossa escuta na clinica psicanalitica.

24



CAPITULO 1
O E(x)tranho Infamiliar em Freud e Lacan

O Unheimliche - tanto a palavra quanto aquilo que ela ‘designa’ - se ¢ que podemos

fazer essa distingdo - ndo ¢ o mesmo antes ¢ depois da publicacdo desse ensaio, em

1919, hé exatos 100 anos. Definitivamente, a analise empreendida por Freud modifica

ndo apenas a lingua alema, acrescentando um sentido € um emprego inauditos, mas

ainda exporta para todas as linguas através das quais a psicanalise se difundiu um

significante novo e incomodo. (Iannini & Tavares, 2019, p. 8)

Ao adotar a palavra-conceito Unheimliche, o infamiliar, o que aterroriza e angustia, e
eleva-la ao estatuto de fenomeno, Freud (1919/2019) convida a mergulhar no campo da
estética, particularmente no terreno literario, até entdo pouco explorado pelos psicanalistas.
Eles se dedicavam mais aos sentimentos relacionados a beleza, grandiosidade, atragdo,
sentimentos agraddveis, ao invés de sentimentos negativos, desagradaveis e atravessados pelo
sofrimento. Curiosamente, “¢ uma espécie do que € aterrorizante, que remete ao velho
conhecido” (p. 33). Ela porta uma ambiguidade: o que horroriza pode também ser atraente, o
feio pode ser belo, o desagradavel pode ser agradavel, o velho pode também ser novo, enfim,
o infamiliar pode nos ser familiar.

Para além das significa¢des dadas a palavra-conceito Unheimliche, o significado do
termo “fendmeno” poderd nos ajudar em nossa investigagdo ao longo desta tese. Algumas das
defini¢des que encontramos podem ter relagdo com nosso objeto de pesquisa:

Fato ou evento que pode ser objeto da ciéncia, que pode ser descrito e explicado do

ponto de vista cientifico; Aquilo que se manifesta a consciéncia de imediato pela

sensibilidade, sem que haja elaboragdo intelectual; Acontecimento ou fato raro e

surpreendente; Pessoa, animal ou coisa com algo de extraordinario, que provoca

admiracdo ou espanto. (Michaelis, n.d)

25



Com essas atribuigcdes, pretendemos destacar o Unheimliche, um evento de
investigacao cientifica que atraiu a atencao de Freud, foi considerado por ele um fendmeno que
se manifesta pela via do inconsciente em forma de uma surpresa ou acontecimento, causando
espanto. A dimensao da surpresa e do espanto ¢ a que mais se relaciona com nosso tema.
Podemos constatar, a partir de Freud (1919/2019), que as significacdes para Unheimliche sao
atribuidas de forma infindavel nas tradugdes entre as linguas, mas nao ¢ somente essa
estranheza que encontramos. O vocabulo porta uma estranheza em si mesmo, pois “o
unheimlich ndo assusta por ser estranho: ele ¢ precisamente o que horroriza em virtude do
carater muito familiar, embora recalcado” (Teréncio, 2022). Algo que retorna sempre no
mesmo ponto e de forma muito familiar, algo muito intimo, com carater de horror e de espanto
e que se apresenta de forma éxtima. Um outro eu, o inconsciente que se apresenta ao eu do
sujeito como um estrangeiro de si mesmo.

O infamiliar, para lannini e Tavares (2019), ¢ um neologismo em portugués que melhor
transmite a ndo “fidelidade a lingua de partida, mas o vir a tona da infidelidade que tornou
possivel a transposicao do hiato entre as linguas” (p. 9). Esta tradu¢do de Unheimliche é bem
atual para o portugués do Brasil e vem direto do alemdo. Os autores optam pelo termo
“infamiliar” porque ele permite pensar o duplo (uma palavra e seu oposto) em somente uma
expressao, tal como ocorre com o termo em sua lingua de origem, o alemao. Isso porque outros
termos escolhidos anteriormente — sinistro, inquietante e estranho — ndo portam essa
ambiguidade que a lingua alema consegue expressar, como por exemplo: Das Unbewusste
(inconsciente); Das Uniibersetzbar (intraduzivel); Das Unbeschreibliche (indescritivel); ou
Das Unzuldngliche (inadequado).

Para Freud (1919/2019), este termo pode estar associado ao que ¢ da ordem do

conhecido, bem como ao que ¢ desconhecido. Segundo ele, atribuir o infamiliar ao

26



desconhecido tem um carater inesgotavel. Diante disso, ele nos convoca a acompanhar as
diversas tradugdes em outras linguas desse termo:

Latim (segundo Georges, Pequeno Dicionario alemdo-latim,1898): um local infamiliar

- locus suspectus, numa noite infamiliar - intempesta nocte.

Grego (Dicionario de Rost e Von Schenkl): &évog [xénos] - ou seja, estrangeiro,

estranho [fremdartig].

Inglés (do Dicionario de Lucas, Bellows, Fliigel, Muret-Standers): uncomfortable

[desconfortavel], uneasy [inquietante], gloomy [sombrio], dismal [horrivel], uncanny

[sinistro], glasty [desagraddvel]; de uma casa: haunted [assombrada]; de uma pessoa: a

repulsive fellow [um companheiro repulsivo].

Francés (Sachs- Villatte): inquiétant [inquietante], sinistre [sinistro], /uigubre [lagubre],

mal a son aise [que provoca mal-estar].

Espanhol (Toulhausen, 1889): sospechoso [suspeito], de mal agiiero [de mau agouro],

lugubre [lugubre], siniestro [sinistro].

O italiano e o portugués parecem se contentar com palavras que poderiamos chamar de

parafrases. Em é4rabe e hebraico, infamiliar equivale a demoniaco, aterrador. (Freud,

1919/2019, p. 35)

Podemos ressaltar que essa dificuldade de tradug¢do para outros idiomas expressa as
tentativas de Freud de encontrar uma equivaléncia para o termo de lingua alema. Ao destacar
a rede semantica que envolve Das Unheimliche, ele constata a estranheza que a propria lingua
alema carrega em torno do termo. Dessa maneira, todo o trabalho de traducdo do termo para
outras linguas expressa a marca da impossibilidade de traducao, como transliteral.

Em A clinica do escrito, Allouch (2007) destaca que o ato de traduzir ¢ marcado pelo

apoio ao sentido. Para ele,

27



se caracteriza por promover o que seria uma prevaléncia, nao somente do sentido, mas

mais exatamente do sentido Uinico, do um-senso; ela se guia por este um-senso para

decidir quanto ao falso sentido, ou ao contra-senso, mas sé intervém como resposta
possivel ao jogo flexivel demais do imaginario e do simbdlico participando do literal,

em outras palavras, de algo além daquilo que a orienta. (p. 64)

Ele argumenta que, ao traduzir em direcao ao sentido, algo pode escapar a esse sentido
que ele realmente orienta, ou seja, para além do imaginario e do simbolico em direcdo ao literal.
O ato de transcri¢gdo de um texto, por outro lado, ¢ uma “outra maneira de regular o escrito que
se apoia, ndo mais no sentido, mas no som” (Allouch, 2007, p. 64), uma escrita fonética que
pode tomar o escrito de outra forma, um som no lugar de uma letra, ou uma letra no lugar de
um som. De acordo com a gramatica, essa regra nao se aplica, mas comparece em forma de
uma duplicacao que so ressalta ainda mais a dificuldade de encontrar um sentido, pois o que se
escreve modifica sua maneira de escrever, tal como um ato de transliteragdo: “ela regula o
escrito, ndo mais sobre o sentido ou o som, mas sobre a letra” (p.64). O autor nos ilustra sua
perspectiva fazendo referéncia ao sonho, uma relagio entre aquilo que o sonhador relata, “seu
tracado e a lingua do sonhador” (p. 71), como um sentido introduzido ao relato, dando um
sentido novo. Ou seja, no processo de traducado e transcricdo do sonho, algo se perde, escapa e
ex-siste ao campo das representacdes imagindrias e simbolicas, mas algo surge como
inconsciente: “trans-literando o sonho escreve” (p.72). O sonho ¢ cifragdo, e cada cifra nomeia
o escrito: “toda formacdo do inconsciente € cifracao” (p. 73). No entanto, cifrar ndo esta
relacionado a tradug¢do e muito menos a transcri¢cdo, mas o que ultrapassa o campo do sentido
em dire¢do ao non-sense, surgindo um sentido novo.

Tomemos como exemplo a palavra Unheimliche (infamiliar). Quando fazemos a
transposicdo do alemdo, sua lingua de origem, para outras linguas estrangeiras, podemos

constatar a dificuldade de Freud para encontrar seu sentido, havendo um hiato entre as linguas

28



que faz surgir novos vocabulos: inquietante estranheza, sinistro, inquietante, suspeito, mau
agouro, incomodo etc. lannini e Tavares (2019) destacam que essa dificuldade implica numa
operacao “intraduzivel”, pois esse significante novo (Unheimliche), em forma de um adjetivo-
advérbio, nao porta uma tradugao literal a partir da lingua de origem. Nesse vacuo encontrado
entre as linguas, ndo ha uma fidelidade na transcricdo, nos relangando ao dominio da
transliteragdo, o que ¢ diferente de ser um vocabulo intraduzivel, pois a propria tradugdo nos
faria caminhar na dire¢do do campo de uma delimitacao de sentido, de forma avessa, a nosso
ver, ao que os proprios autores destacam com seu intuito na tradu¢do de Unheimliche: “Freud
pretende justamente cingir o real que ela recorta” (p. 7).

Isso os leva a demonstrar teoricamente a empreitada de Freud pelas vias semantica,
cientifica, filologica e estética através da literatura fantastica, com o intuito de demonstrar a
complexidade desse significante, que ndo se esgota semanticamente, € sua ressonancia no
contexto da clinica psicanalitica. Com isso, tomamos esse vocabulo “infamiliar” — tradu¢do de
2019 — como um significante, de forma transliteral, na escrita da tese. Para isso, delineamos
como ponto de partida essa dimensao do infamiliar como possivel morada de das Ding, lugar
do real e do transliteral para qualquer lingua.

1.1. Das Ding (a Coisa), o Nosso E(x)tranho, Moradia do Infamiliar?

O avesso ndo explica nenhum direito. Trata-se de uma relag¢do de trama, de texto — de

tecido, se quiserem. SO que esse tecido tem um relevo, ele pega alguma coisa. Claro,

ndo tudo, pois a linguagem mostra precisamente o limite dessa palavra que so6 tem
existéncia de linguagem. Mostra que no mundo do discurso, nada ¢ tudo (...). Avesso ¢

assonante com verdade. (Lacan, 1969-1970/1992, pp. 51-52)

Ao fundamentar parte de suas pesquisas sobre o fendmeno Unheimliche, Freud
(1919/2019) constata que o retorno do recalcado e a repeticdo podem se apresentar nesse

fendomeno clinico, pois ¢ um conceito que precede e fundamenta a marca divisoria

29



consciente/inconsciente, concebida por ele no mesmo ano de 1915, em O inconsciente. Nessa
sua fundamentacdo metapsicoldgica, o funcionamento do aparelho psiquico ¢ composto por
representacdes (Vorstellungen) e outra parte que resiste a essas representacoes, permanecendo
como uma quota de afeto.

Sobre essa quota de afeto, Freud ja nos diz em Das umheimliche (1919/2019),

a teoria psicanalitica tem razao ao afirmar que todo afeto de uma mogao de sentimento,

de qualquer espécie, transforma-se em angustia por meio do recalque, entre os casos

que provocam angustia deve haver entdo um grupo no qual se mostra que esse

angustiante ¢ algo recalcado que retorna. Essa espécie de angustiante seria entdo o

infamiliar. (Freud, 1919/2019, p. 85)

Podemos depreender a partir dessa afirmagdo que a angustia — relativa ao campo dos
afetos, uma representacao psiquica pulsional, uma vez que nao tem uma representacao
simbolica — se fundamenta no conceito de pulsao desenvolvido em A pulsdo e suas vicissitudes.
Segundo Freud, a puls@o se inscreve no corpo do sujeito, a partir da relagdo com o primeiro
objeto do bebé que ¢ a mae, em seu processo de constitui¢do psiquica. A angustia, que Freud
aproxima do infamiliar e que decorre dessa relagdo primeira do bebé em sua constituicdo
psiquica, deve ser considerada de forma particular. Desenvolveremos melhor ao longo do
trabalho.

Lacan corrobora Freud ao atribuir ao fenomeno infamiliar um lugar de destaque,
langando um desdobramento tedrico e avancando em suas investigagdes clinicas sobre o afeto
de angustia em seu semindrio 4 angustia. L4, ele nos diz sobre o texto Das Unheimliche, que
ele retoma:

¢ um artigo que nunca tencionei comentar, € que ninguém parece haver sequer

percebido que € o eixo indispensavel para abordar a questdo da angustia. Assim como

30



abordei o inconsciente através do Witz, este ano abordarei a angustia pela

Unheimlichkeit. (Lacan, 1962-1963/2005, p. 51)

Esse lugar de estranhamento associado a angustia, tomado de forma particular por
Freud, fora do campo de representacdo simbdlica e que caminha na dire¢ao e aproximacao do
conceito de das Ding sera a trilha que pretendemos percorrer no desdobramento teérico desta
tese.

Freud (1919/2019) destacou: “esse infamiliar nada tem realmente de novo ou de
estranho, mas € algo intimo a vida animica desde muito tempo, e que foi afastado pelo processo
de recalcamento” (p. 85). Para ele, o que ¢ estranho nesse retorno ao mesmo ponto € a angustia
e horror associados ao familiar, ha muito conhecidos por nos. Esse infamiliar como expressao
de um fora/dentro, conhecido/desconhecido, um intimo/éxtimo, corresponde aos alicerces do
funcionamento psiquico construidos pela teoria freudiana e que possibilitaram a Lacan
considerar o infamiliar como esse afeto de anglstia. A partir disso, acreditamos que esse
fendmeno possa comparecer e se apresentar momentaneamente na fala do sujeito na clinica
psicanalitica em forma de um discurso, de forma desprazerosa e repetitiva, pela via do real,
termo que Lacan nomeia a partir de das Ding, base conceitual de Freud, que veremos a seguir.

Antes de prosseguirmos, ¢ importante destacar que, ao nos referirmos ao discurso do
sujeito na clinica psicanalitica ao longo de nossa tese, fundamentamo-nos nas concepgdes
clinicas e tedricas de Freud e Lacan. A elaboracdo do termo discurso por Lacan estd
intimamente relacionada ao que que estd na raiz da fala do sujeito. De acordo com ele, “¢
justamente essa assuncdo de sua historia pelo sujeito, no que ela é constituida pela fala

enderecada ao outro, que serve de fundamento ao novo método a que Freud deu o nome de

31



psicanalise” (Lacan, 1953/1998, p. 258). E deste ponto, da fala enderecada pelo sujeito em
associa¢do livre? ao analista, que Lacan articula a nocio de discurso.

O termo discurso foi introduzido por Lacan nos anos de 1950 e toma como ponto de
partida o grito do bebé se transformando em demanda, enderecando-se a um Outro primordial,
desde o nascimento, na relacdo com a mae e com seus semelhantes, e a partir da qual o sujeito
se constitui psiquicamente, de forma que a linguagem passa a ser condicdo para sua
subjetividade. E pela via dos enunciados proferidos na fala do sujeito que a enunciagio vai se
estabelecendo, como uma fala recortada na linguagem de forma singular a cada um. Lacan
toma como principio nesse momento de sua teoria e clinica o inconsciente estruturado como
uma linguagem, norteado pela fundamentacdo clinica freudiana das apresentagdes do
inconsciente (fantasias, sonhos, sintomas, atos falhos e chistes), em que o sujeito falante, pela
via da fala, pode construir seu discurso em analise:

os lapsos, disturbios de memoria, sonhos, mais o fendmeno do chiste, que tem um valor

essencial na descoberta freudiana porque ele permite ver claramente a coeréncia

perfeita que tinha na obra de Freud a relacdo do fendmeno analitico com a linguagem.

(Lacan, 1955-1956/1985, p. 189)

E dessa premissa freudiana que Lacan afirma que o sujeito se inscreve em forma de um
discurso em sua fala na rela¢do analitica, prevalecendo uma certa “dominancia do significante
nos fendmenos analiticos” (p. 193). Essa leitura foi retomada nos momentos iniciais de sua
obra, fundamentais para os desdobramentos posteriores.

Lacan partiu da primazia do significante no discurso do inconsciente, destacando a

no¢ao de discurso em forma de uma trama simbolica de significantes que vao sendo construidos

2 Associagdo livre foi 0 método empregado por Breuer, colega de trabalho de Freud, descoberto por uma paciente
histérica, Anna O., em Estudos sobre a histeria. A partir de entdo, Freud estabelece como recomendagio do

método clinico psicanalitico que, ao falar, o paciente diga o que vem a mente de forma livre.

32



no discurso do sujeito falante. Mais ao final de sua obra, caminhando rumo a consolidagdo
desse conceito, ele afirmou no seminario De um Outro ao outro: “a esséncia da teoria
psicanalitica ¢ um discurso sem palavra” (Lacan, 1968-1969/2008, p. 11), marcando uma
novidade no campo discursivo na relacdo analitica até entdo. Avancando um pouco mais, a
nogao de discurso ¢ elevada ao estatuto de conceito no seminario seguinte, O avesso da
psicandlise, prosseguindo a partir da ideia do discurso que ultrapassa a palavra, um “discurso
sem palavras” (Lacan, 1969-1970/1992, p. 11).

Em A ética da psicandlise, Lacan consolida o conceito de real que vinha sendo
trabalhado em Freud, nomeado na obra deste como das Ding no Projeto para uma psicologia
cientifica, e, mais tarde em 1920, em Além do principio do prazer. Lacan (1969-1970/1992)
destaca que Freud colocou a histérica para falar e chegou “a essa descoberta, que se chama
além do principio do prazer. Eis o essencial do que determina aquilo que lidamos na exploragao
do inconsciente — € a repeticao” (p. 73). A partir dessa descoberta, Lacan nomeia como discurso
sem palavra uma outra dire¢@o do discurso do sujeito em sua fala na clinica psicanalitica. Esse
ponto de repeticio, ligado ao desprazer, “ndo quer dizer outra coisa que ndo o gozo” (p. 73). E
um lugar de uma falta onde o sujeito se veste, de forma a dar consisténcia ao seu eu em forma
de um ndo-eu, a partir de uma relagdo pulsional com seu primeiro Outro que ndo lhe satisfaz
plenamente em suas demandas, deixando-lhe marcas psiquicas que poderdo atravessar a fala
do sujeito em analise em forma de um discurso.

Este ¢ o ponto que nos interessa recortar no presente trabalho, uma vez que
privilegiamos trabalhar pela via dos afetos, particularmente, o afeto de angustia, e nos guiar
por esse discurso sem palavra, ponto de virada na teoria lacaniana e que acreditamos estar
relacionado ao infamiliar, ao que podemos escutar desse fendmeno que pode comparecer na

clinica, como um ponto desconhecido em forma de flashes do real, como um desconforto

33



instantaneo que pode se apresentar na fala do sujeito em analise € na construgao de seu préprio
discurso.

Para Lacan (1962-1963/2005), esse desconforto instantdneo que se apresenta ao sujeito,
descoberto e nomeado por Freud em forma de um estranhamento de si, ¢ um momento em que
o sujeito se v€ desvestido de sua fantasia frente ao desejo do Outro, podendo se apresentar
como mais uma maneira de revelagao do inconsciente na fala do sujeito. Por ndo podermos ter
acesso direto a esse Outro (inconsciente) como das Ding, que € da ordem do real inacessivel e
interditado, a via dessa representacdo psiquica pulsional, acreditamos que através do fendmeno
infamiliar podemos ter rastros de das Ding em forma de intervalos na fala que o sujeito evoca,
como um “discurso sem palavra”, em forma de uma hidncia que persiste em busca da revelagao
de uma verdade propria ao sujeito. Nossa investigagdo sobre o infamiliar visa buscar na obra
freudiana a articulacdo entre o real e a ficgdo, um meio de abordar o real, ja que ndo podemos
acessa-lo de forma direta, o que se mostrou possivel através da relagdo com a literatura,
particularmente com os contos fantésticos.

Para isso, nesta se¢do buscamos um aprofundamento de nossa hipotese do fenomeno
infamiliar como possivel morada de das Ding, o real para Lacan. O que ele quer dizer com
1sso? Partiremos do real, um conceito lacaniano desenvolvido no seminario 7, 4 ética da
psicandalise, no qual ele estabelece como ponto de partida de suas investiga¢des a relagdo do
real com a linguagem, pois este primeiro, enquanto lugar do non-sense, do inabordavel e
impossivel de ser nomeado diretamente, encontra nos afetos em nossa fala uma possibilidade
de expressdo. O real foi elaborado a partir do conceito freudiano de das Ding, e s6 podemos
acessa-lo pela via de lacunas na fala do sujeito. Do mesmo modo, supomos que o fendmeno
infamiliar, no campo dos afetos, pode comparecer por instantes (flashes) que se apresentam na

narrativa do sujeito.

34



A fundamentacao de Lacan da relacdo da linguagem com o real o faz retomar Freud a
partir do paradoxo do real que se apresenta na concepgao sobre o Principio do Prazer e o
Principio de Realidade, o que o conduz, em um segundo momento, a localizar o Mal como
apari¢ao na dimensao da ética do Bem, pois ndo existe um Bem supremo, universal. Nossa
hipdtese ¢ a de que esse Mal em forma de horror que irrompe na ficcdo desnuda a fantasia
revelando uma verdade. J4 o Bem supremo, irrompido pelo Mal, pode ser aproximado de nosso
objeto de investiga¢do, o infamiliar como sendo da ordem do mal, do que comparece na fala
do sujeito em forma de um horror que ¢ intimo e éxtimo. Uma forma de verdade particular do
sujeito a ser considerada. E nessa dobradica entre o real e a ficgio que a experiéncia
Unheimlichiana de Freud pode vir fazer morada.

Sobre esses afetos, embora se apresentem de forma estranha, desconhecida e sem
representacao simbolica, acreditamos que podem se repetir de forma traumatica. Por isso, nosso
proximo capitulo e ponto de desdobramento teérico de investigacdo tomard como dire¢do o
seguinte questionamento: o infamiliar tem relacdo com o traumadtico, troumatisme como
contingéncia, encontro, continuidade descontinua e furo na linguagem (Lacan, 1973-
1974/2018)? Isso porque, a nosso ver, esse fendmeno pode se apresentar como uma insisténcia
de elaboragdo da angustia que se repete de forma desconhecida e infamiliar, deslocando o
sujeito de sua propria morada fantasistica, como se estivesse deslocado de seu proprio “eu”,
colocando-o diante do &mago de sua constitui¢do subjetiva, seu inconsciente.

Também procuraremos sustentar, no segundo capitulo da tese, uma aproximagdo com
o campo da estética, por incluir o real como possibilidade de apresentacdo bordejado pela via
imagindria, a ficcdo e o real presentes na literatura fantistica. Vamos retomar os passos
freudianos, pois foi o caminho pelo qual ele fundamenta a constru¢do do fenomeno infamiliar.
Embora Freud ndo tenha falado do real explicitamente, como Lacan o fez em sua obra,

pretendemos demonstrar que o texto Das Unheimliche pode ser um dos momentos em que ele

35



aborda o real ao descrever o fendomeno infamiliar e a relagao entre os elementos de verdade e
ficcao presentes na literatura fantastica, que pode ser aproximada ao processo de travessia de
uma analise.

Feito esse percurso, acreditamos que, por fim, a abordagem tedrica do e(x)tranho
infamiliar como das Ding pelo campo da estética funcionara como demonstracdo teorica,
ilustrada por dois contos fantasticos: um de E.T.A. Hoffmann e outro de Jacques Cazotte, que
poderdo nos aproximar e conduzir ao processo de nominagao do sujeito na clinica psicanalitica,
que sera explorado no terceiro capitulo desta tese.

1.2. Sache na Fronteira de das Ding: A coisa (Sache) Nao é a Coisa (Ding)

Pretendemos iniciar nossa trilha pela via do recalcado mais intimo que nos escapa, das
Ding (termo nomeado por Freud em seu Projeto para uma psicologia cientifica) e que, segundo
Freud, pode se apresentar contornado por afetos e/ou palavras. Acompanharemos os
desdobramentos de Lacan sobre o tema no seminario A4 ética da psicanalise. 1sso nos permitira
aprofundar na fundamentacdo sobre o funcionamento psiquico sob a dtica da psicandlise de
Freud e Lacan. Partiremos dos desdobramentos que levaram Freud a formular o Principio do
Prazer e o Principio de Realidade ou processo primario e processo secundario, destacando o
infamiliar como uma possibilidade de entrelacamento e uma demanda de elaboragdo psiquica
(em forma de repeticdo) entre esses dois niveis: o nivel da fundamentagdo e o nivel do
funcionamento psiquico. Ele se apresenta como algo muito primitivo, desconhecido de forma
inconsciente em uma base e, em sua borda, os afetos e associagdes derivadas desse primitivo.

Esse das Ding nosso mais éxtimo intimo, “o mais primitivo dos éxtimos” (Seganfredo
& Chatelard, 2014, p. 61), considerado por Lacan como um ponto do real, ¢ o que pretendemos
esclarecer e constitui nosso principal objetivo e fundamento tedrico para a argumentagdo e
sustentacdo de nossa tese. Isso porque Lacan (1959-1960/2008) nos dird que podemos ter

noticias de que esse fenomeno infamiliar possa o habitar, nosso primeiro e profundo

36



interior/exterior. O que serd que Lacan quer nos trazer com essa intimidade que se encontra
fora? De que maneira? Que fendomeno ¢ esse, da ordem do real, que pode se manifestar na fala
do sujeito na clinica psicanalitica?

Vamos tomar como ponto de partida as fronteiras do conceito de das Ding como
possibilidade de compreensdo dos registros de representagdo psiquica inconsciente
(Sachevorstellung e Wortvorstellung), pois, diante desse inominavel, pode ser encontrada uma
maneira de contorna-lo. A partir desse passo, vamos caminhar pelo Principio do Prazer e o
Principio da Realidade em Freud para avancar sobre das Ding, uma vez que Lacan destaca o
paradoxo do real em Freud nesse momento, embora Freud nao tenha formulado o conceito de
real como Lacan o fez. O terceiro momento que desdobraremos apds esse avancgo inicial se
dara pelos questionamentos: por que Lacan relaciona das Ding, o infamiliar como sua morada,
a ética moral? O que ele pretende com isso e qual a relagdo com o tdpico seguinte: o traumatico?
A partir disso, faremos uma ilustragdo dessa demonstracdo tedrica com um dos contos
fantasticos de Hoffmann, O Homem da areia. Iniciemos, pois, nossa caminhada investigativa.

Em suas formulagdes sobre o real, Lacan (1959-1960/2008) propde que adentremos no
conceito de das Ding, postulado por Freud. Ele nos convida a fazer, primeiramente, um
esclarecimento sobre a traducdo desse termo, que nos ¢ fundamental para compreender das
Ding. E um termo que, em francés, pode trazer ambiguidades resultantes da linguistica.

Segundo Lacan (1959-1960/2008), ndo ha um termo correspondente na lingua francesa,
s6 ha uma palavra — chose, derivada do latim, causa. A sua origem etimologica remete ao que
¢ concebido como concreto. O Ding em alemdo ¢ tomado em sua origem como “operagao,
deliberacdo, debate juridico” (p. 58). Das Ding pode se referir ndo somente a uma “operagao
judiciaria” (p. 58), mas também a uma reunido de pessoas dessa ordem juridica. A definicao
de juridico pode ser: “1- Relativo ao direito; 2- Conforme as leis do direito ou aos seus

principios; que se faz por via da justica; legal; licito”. (Michaelis, n.d)

37



Assim, podemos compreender que este termo, das Ding, ¢ atravessado pela lei. Mas
qual a relagdo de das Ding com essa operagdo judicidria, atravessada pela lei? E o que
pretendemos esclarecer apos compreender o paradoxo do real freudiano demonstrado por
Lacan, seguido da questdo ética em psicanalise, que sera sustentada pela lei do desejo
inconsciente e que ¢ particular do sujeito e ndo universalizado. Sigamos, pois, nesta trilha.

Quanto ao termo Sache, ¢ a “coisa” inserida no contexto juridico, “a passagem a ordem
simbolica de um conflito entre os homens” (Lacan, 1959-1960/2008, p. 58). Sache ja diz de
uma entrada no campo simbolico. Embora as duas palavras possam ser traduzidas como
“coisa”, os dois termos ndo tém o mesmo sentido. Portanto, Sache e Ding ndo sdo termos
idénticos. Vamos desdobrar o termo Sache primeiramente para nos ajudar a compreender sua
diferencia¢do de das Ding.

Lacan (1959-1960/2008) pretende com essas consideragdes introdutdrias ao termo das
Ding destacar que Freud se refere a Sachevorstellung (representacdo de coisa) e
Wortvorstellung (representacdo de palavra) em seus trabalhos. Para ele, ndo ¢ ocasional que
Sachevorstellung esteja conectada a Wortvorstellung, demonstrando que coisa e palavra estdo
interligadas.

Precisamos esclarecer que os termos representacdo de coisa (Sachevorstellung) e
representacdo de palavra (Wortvorstellung) ja se apresentavam nas investigagdes iniciais de
Freud, que argumenta que hé a representacao e a quota de afeto passivel de investimento como
fundantes do psiquismo. Em Sobre a concepgdo das afasias (Freud, 1891/2014), suas
investigagdes se destinavam a problematica das afasias e sua relacdo com a linguagem. Ele
concebe a palavra como uma complexa representagdo por imagens, formada pela associagao
de elementos de ordem acustica, cinestésica e visual. Isso o conduz a pensar a palavra articulada
a representacdo-objeto. Em 1915, em O inconsciente, Freud transformara representagao-objeto

em representacdo-coisa. Inicialmente, era tomado como “a aparéncia de uma ‘coisa’ (...) ao

38



listarmos as impressoes sensoriais obtidas de um objeto, acrescentarmos a possibilidade de uma
grande série de novas impressdes na mesma cadeia de associagdes (Freud, 1891/2014, p. 46).
Nessa época, ele ja sustenta que a conexao entre representacdo-objeto e representagdo-palavra
nao ocorre de modo que esta apreenda integralmente as impressoes sensoriais da primeira, mas
se estabelece por meio da imagem acustica, que as conecta entre si.

Freud (1915/2004) destaca que a representacdo de coisa ¢ concebida a partir de
investimentos de imagens ou tragos mnemonicos (tragos de memoria) derivados das coisas. Ele
diferencia, nesse momento, uma representagao inconsciente e outra representagdo consciente.
A representagao inconsciente ocorre quando a representacao de coisa marcada por esses tragos
mnemonicos ¢ tomada por uma das divisdes do processo de recalque, o recalque original, “que
consiste em interditar no consciente ao representante [reprdsentanz] psiquico da pulsao (a sua
representacdo mental [Vorstellung]) a entrada e admissdo no consciente. Esse recalque
estabelece entdo uma fixagdo e a pulsdo permanecera a ele enlagada” (pp. 178-179).

O recalque (Verdrdingung) interdita o representante pulsional, entendido como uma
manifestagdo da pulsdo carregada por um investimento de energia psiquica (libido), mas
desprovida de representagdo, e cuja existéncia persiste no inconsciente. Esses tragos
mnemonicos ndo sdo transformados em representacdes simbdlicas, pois sdo originarios do
campo dos afetos, que se repetem (em forma de uma fixacao) em busca de representacdo. Aqui
estamos falando de Sachevorstellung (representagdo de coisa).

No tocante a representagdo consciente, Freud aborda a Sachevorstellung (representacao
de coisa) em conjunto com a Wortvorstellung (representacao de palavra). Quando distanciadas
de sua origem, essas associagdes sinalizam que ultrapassaram a barreira do recalque. Segundo
ele, a inica maneira pela qual o recalque intervém junto ao representante pulsional inconsciente

¢ através do sistema consciente (Wortvorstellung).

39



Lacan (1959-1960/2008) caminha na dire¢ao freudiana, reiterando que sache ¢ a coisa,
fruto da acdo dos homens enquanto regidos pela linguagem e pelo pré-consciente, sendo
diferente de das Ding, a Coisa. Sache (a coisa) recalcada, permeada por afetos e palavras
(Wort), pode servir como instrumento para explicita-las. Elas podem ser interpretadas a partir
da representagdo de coisa, estabelecendo uma relagdo de reciprocidade. Para ele, “Sache e Wort
estdo, portanto, estreitamente ligados, formam um par” (p. 60). Essas duas dimensoes,
derivadas do recalque por Freud, sao fundamentais ao funcionamento psiquico:

Tudo aquilo o qual a Verdringung opera sao significantes. E em relagdo do sujeito ao

significante que a posi¢do fundamental do se organiza. E apenas a partir disso que Freud

ressalta que ¢ possivel falar, no sentido analitico do termo, no sentido rigoroso, e

diriamos operacional, de inconsciente e consciente. (Lacan, 1959-1960/2008, p. 59)

Freud (1915/2004) estabelece um funcionamento linguageiro do inconsciente ao
considerar que as associagdes derivadas desempenham um papel fundamental no sistema
consciente. O que ndo ¢ expresso em palavras permanece fixado no inconsciente como algo
recalcado, o que faz com que o recalque funde o inconsciente, como se fossem dois momentos
articulados entre si. Essa formulacdo freudiana estd presente na concepg¢do de estrutura de
linguagem da teoria lacaniana.

Antes de prosseguirmos, precisamos destacar 0 que vem a ser esse representante
pulsional que persiste como uma fixa¢ao para compreendermos o percurso a ser trilhado. Ele é
oriundo do conceito de pulsdo. E importante termos em mente que as percepgdes e sensagdes
do organismo sdo sua porta de entrada. Para que sejam recebidas por esse organismo — essa €
a novidade freudiana —, faz-se necessario um investimento que surge do contato do bebé com
o mundo externo, com o seu Outro. Esse investimento ndo se limita ao corpo fisico, mas
envolve também o psiquico, motivo pelo qual Freud o denomina de investimento pulsional.

Isso nos leva, neste momento, a necessidade de esclarecer o conceito de pulsao.

40



A pulsdo ¢ um conceito que faz borda entre o corpo e o psiquico, situando-se como
representante psiquico dos estimulos corporais do sujeito que alcangarao o psiquico em forma
de uma exigéncia de trabalho (Freud, 1915/2013). Ele também destaca que a pulsao ¢ de origem
sexual (Trieb), e nao de natureza puramente bioldgica como o instinto (/nstinkt), que visa a
satisfacdo completa, pois a pulsdo esta mais além desse campo da necessidade. Elia (2023)
retoma o conceito freudiano de pulsao:

esses dois espagos sao dissolvidos, explodindo-se a unidade psicofisica suposta existir

antes e fora da incidéncia do ponto ruptural. E — o que ¢ mais importante- abre-se um

novo campo, que nada tem a ver com o psiquico nem com o somatico. (p. 164)

Para Elia, esse ponto de ruptura e descontinuidade diz do préprio inconsciente ¢ do
sujeito, como disjuntivo, pois ndo diz respeito nem ao psiquico, nem ao somatico e muito
menos da jun¢do dos dois campos.

Seguindo sobre o conceito de pulsdo, Freud destaca que a pulsdo ¢ composta de alguns
elementos: pressdo, finalidade, fonte e objeto. Sobre a pressdo, pode-se dizer que se apresenta
de forma constante, e sua finalidade ¢ alcangar a satisfagdo. No estudo precedente de Freud
sobre a sexualidade, os Trés ensaios sobre a teoria da sexualidade (Freud, 1905/2016), ele ja
assinala que a satisfacdo das pulsdes ¢ sempre parcial.

A fonte da pulsdo sdo as zonas erogenas, as quais podem ser atribuidas a um 6rgédo ou
determinada parte do corpo, cujo processo excitatorio € marcado psiquicamente pela pulsdo. Ja
0 objeto ¢ aquilo por meio do qual a pulsdo destina seu proposito, colocando-se de forma
variavel e podendo ser substituido pelos destinos da pulsdo, ou seja, ao deslizamento da pulsao
por objetos que nunca se satisfazem. No tocante a essa ndo satisfacdo, Freud concluiu que o
objeto, além de ser extremamente variavel, pode ser modificado tantas vezes quanto necessario
no decorrer dos destinos aos quais a pulsdo se submete. Além disso, um mesmo objeto atender

a satisfagdo de varias pulsdes simultaneamente.

41



Lacan (1964/1990) considera que essa mog¢ao psiquica, esse investimento pulsional que
opera a servi¢o da satisfagdo parcial, fundamenta-se ndo somente no campo da demanda do
sujeito, mas também no campo da demanda do Outro, como condicdo para o seu
funcionamento. E possivel ilustrar essa ideia com o nascimento do bebé&, momento que pode
ser considerado como primeira experiéncia de satisfacdo. A partir dessa experiéncia, Lacan
(1964/1990) enfatiza que o primeiro contato do bebé com o Outro — aquele que cuida dele e
representa um mundo externo, mundo mediado pela percepgao e pela relagdo com esse Outro
— marca o sujeito como alguém que se constitui na falta e no desejo, além de inseri-lo no campo
da linguagem. Segundo a formulagdo de Lacan, a alienagdo € inerente e estruturante do sujeito;
ele nasce por a¢do da linguagem.

Para Freud (1950[1895]/1987), o desejo ¢ oriundo dessa experiéncia de satisfacdo. Ao
discorrer sobre ela, ele compreendia que, em um primeiro momento, a excitacao dos neuronios
tinha como objetivo a descarga ou alivio de uma tensdo que necessitava ser descarregada pela
via corporal. Segundo ele, uma alteracdo interna, tal como a expressdo de percepcdes e
sensagoes, manifesta-se no grito do bebé em seu estado inicial de desamparo, representando a
primeira via a ser percorrida pela tensdo em busca de descarga.

Desse primeiro contato pulsional do sujeito com seu Outro primordial, pode-se extrair
duas possibilidades: um pode produzir uma impressdo decorrente do carater constante da
pulsdo, permanecendo unido como uma coisa, ou, o outro pode ser apreendido por meio da
atividade da memoria, podendo ser rastreada as informacdes sobre o proprio corpo do sujeito
(Freud 1950[1895]/1987)

O caminho metapsicologico freudiano sugere que o representante psiquico da pulsdo se
estabelece a partir da pulsdo, desse contato do bebé em relagdo ao Outro, delineando o nucleo
de sua atividade psiquica. A representagdo de coisa (Sachevorstellung), como uma das formas

de expressio do pulsional e do representante-representagdo, em sua relacdo com a

42



representacdo de palavra (Wortvorstellung), pode ser considerada responsavel pela
interlocucdo entre a fundamentacdo e o funcionamento psiquico, articulando o principio do
prazer e o principio de realidade, bem como o processo primdrio € o processo secundario.
Assim, ela atua como um elo articulador entre as impressoes, sensacoes € palavras que surgem
como resultado dessa associacao.

Detenhamo-nos neste termo, representante da representagdo, a partir de um
esclarecimento de Elia (2020) sobre sua tradugdo. De acordo com ele, a
Vorstellungreprdsentanz ¢ um termo composto por um morfema germanico, Vorstellung, e
outro latino, Reprdsentanz. O anz, que em sua traducdo para a lingua portuguesa tem sentido
de dncia, permite uma traducgdo alternativa:

Seria entdo a representdncia da representacdo, a primeira latina, a segunda germanica.

Diferentemente da filosofia, portanto, a representacdo freudiana deriva de algo que ndo

tinha nenhum referente na realidade, nenhum objeto localizavel, positivo. E na

representancia da representagdo mesma que o sujeito pode se constituir, nesse vacuo da

positividade, nessa inconsisténcia. (p. 4)

Dessa proposicao do autor, podemos perceber que as representacdes pulsionais se
apresentam em forma de representincias da representagdo, como derivacdes e associagdes sem
nenhuma concepg¢ao de objeto tomado de forma consistente, e ¢ nesse vao que o sujeito pode
se apresentar psiquicamente. No entanto, os sintomas, as formagdes substitutivas, podem ser
para Freud uma via de retorno do recalcado.

Podemos constatar que o esclarecimento sobre representacdo de coisa
(Sachevorstellung) e representagdo de palavra (Wortvorstellung) nos conduz a um caminho
distinto daquele a que nos leva das Ding, um caminho de representagdo psiquica, quer seja
pelos afetos, quer seja pelas palavras, que se encontram no campo do recalcado. Lacan (1959-

1960/2008) diz: “das Ding situa-se em outro lugar” (p. 60) e estd fora do campo de

43



representacao, esta “fora-do-significado” (p. 71), anterior ao recalque e ao infamiliar como sua
morada, ndo estando incluido também no campo dessas representagdoes simbolicas. Onde ele
se encontra? Segundo Lacan, o avango freudiano em relacao ao Principio do Prazer determina
que das Ding ¢ da ordem do Absoluto, que ndo existe, ja que designa lugar mitico e interditado.

Nao ha Bem Supremo, pois das Ding, a mae, o objeto do incesto, ¢ um bem proibido,
nao havendo outro bem. Tal é o fundamento, derrubado, invertido em Freud, da lei moral
(Lacan, 1959-1960/2008, pp. 87-88).

Somente por intermédio da interdi¢do do incesto, representada por uma lei que vem
barrar esse encontro com a mae como Coisa Absoluta, torna-se possivel ao homem estar
inserido na linguagem, representacdo de coisa (Sachevorstellung) e/ou representacdo de
palavra (Wortvorstellung), pela via do recalcado. Mas a fala do sujeito em analise pode nos
trazer flashes do real, cujo fendmeno (em forma de contingéncia) do infamiliar pode ser uma
das formas de expressdo. A linguagem pode trazer em si parte ou rastros dessa Coisa.

Podemos compreender que, ao esclarecer Sachevorstellung e Wortvorstellung, foi
possivel avancar na diferenciacdo em relacdo ao conceito de das Ding, tomado como
possibilidade de borda e fronteira de algo inominavel. Embora das Ding seja da ordem do
inominavel e inabordavel, Lacan (1959-1960/ 2008) nos convida a compreendé-lo a partir de
seu proprio criador, através do Principio do Prazer e Principio da Realidade, onde podemos
avangar um pouco mais sobre das Ding como moradia do infamiliar, nosso objetivo principal.
1.3. Paradoxo do Real no Principio do Prazer e no Principio de Realidade

Lacan (1959-1960/2008) situa das Ding como o real, o estranho, o que ndo se apresenta
simbolicamente na fala do sujeito em anélise, mas do qual podemos obter indicios por meio de
flashes €xtimos a sua fala. Esses flashes, embora se apresentem como externos ao eu, podem
se revelar profundamente intimos, expressando-se como uma divisdo: fora/dentro,

desconhecido/conhecido, ndo-eu/eu. O paradoxo do real em Freud a partir do Principio do

44



Prazer e Principio da Realidade indicado por Lacan pode facilitar nosso percurso. Para ele, o
real pode se manifestar na fala por vias distintas da representagao de palavras (Wortvorstellung)
e da representacao de coisa (Sachevorstellung), emergindo por meio de alucinagdes visuais,
tateis, cinestésicas, auditivas ou, ainda, na precariedade da fala do sujeito, momento em que
podemos ter indicios desse real, das Ding como fora-do-significado. Isso nos leva a supor a
possibilidade de apresentacdo de das Ding pela via do fendmeno infamiliar, afeto recalcado
que se repete em forma de fixacdo e pode se apresentar nesses momentos de irrupcao na fala
do sujeito.

Para Lacan (1959-1960/2008), “ha uma identidade entre a modelagem do significante
¢ a introducao no real de uma hiancia, de um furo” (p. 149). Esse furo se apresenta entre os
significantes, e nossa hipdtese ¢ que o infamiliar como morada de das Ding pode ai se
apresentar. Essa hipdtese sera desenvolvida teoricamente, buscando localizar a manifestacao
desse fenomeno infamiliar no discurso que emerge na fala do sujeito na clinica psicanalitica.
Antes, trataremos do paradoxo do real no Principio do Prazer e do Principio de Realidade
destacado por Lacan no momento em que estd elaborando o conceito de real, no seminério A4
ética da psicandlise.

Lacan (1959-1960/2008) nos convida a explorar o Principio da Realidade para
esclarecer o significado desse conceito freudiano. A trilha pelo Principio da Realidade leva a
algo que fracassou, de modo que as coisas podem ir muito longe:

Freud chama ndo de necessidades vitais, como se diz frequentemente para ressaltar o

papel do processo secundario, mas, no texto alemao, de die Not des Lebens. Formula

infinitamente mais forte. Alguma coisa que quer. A necessidade (besoin) e ndo as
necessidades (besoins). A pressdo, a urgéncia. O estado de Not € o estado de urgéncia

da vida. (p.60)

45



Em forma de pressao, manifesta-se uma irrup¢ao, uma rachadura. Trata-se de uma outra
necessidade constituinte, na forma do desamparo do bebé quando nasce e que ira se diferenciar
das necessidades vitais do humano (fome, sede etc.), podendo nos trazer indicios de das Ding.

O dualismo Principio de Prazer x Principio de Realidade se desenvolve ao longo da
obra freudiana. Sua fundamentagdo encontra-se no Projeto (Freud, 1950[1895]/1987), no qual
Freud estabelece o funcionamento do aparelho psiquico, composto por neuroénios que t€m por
fungdes a percep¢do, a memoria e a consciéncia. Sua ideia inicial ¢ a de uma abordagem
quantitativa, em que a excitacdo neuronal ¢ entendida como uma resposta ao aumento da
estimulacdo externa. O aparelho psiquico entra em acdo para satisfazer a necessidade, buscando
evitar ou tentar eliminar o desprazer e retornar ao estado de repouso. Freud traz a experiéncia
de satisfagao como desdobramento do que fora elaborado inicialmente.

Para Freud (1950[1895]/1987), o bebé em estado de desamparo precisa de um outro
cuidador que o amamente para a satisfagao da necessidade da fome, uma vez que ele ¢ incapaz
de realizar essa acdo especifica sozinho. A satisfacdo de tal necessidade €, além de motivada
pela sobrevivéncia, marcada pulsionalmente como uma satisfagdo primordial. Nesse primeiro
momento, o bebé acredita ilusoriamente que esse outro ¢ potente, Absoluto e que podera suprir
suas necessidades. Em uma proxima vez, tendo estabelecido uma associagdo, uma mogao
psiquica teria como interesse investir novamente na imagem de percep¢do, na tentativa de
resgate da primeira satisfacdo obtida na relacdo com o Outro. Mas o bebé se depara com uma
impossibilidade de satisfagdo vinda do Outro, mitico. O grito se manifesta diante dessa
necessidade a ser satisfeita, dessa falta marcada pelo outro no cerne de sua constitui¢do
subjetiva, como resposta em forma de linguagem.

Ao retomar a descricdo sobre a experiéncia de satisfagdo, Freud (1900/2019), em A4
Interpretag¢do dos sonhos, propds como objetivo dessa atividade psiquica reproduzir uma

identidade perceptiva do objeto, como uma repeticdo da percepgao vinculada a satisfacdo da

46



necessidade. E uma forca pulsional que impulsiona esse trajeto de repeticio do que fora
recalcado. A atividade psiquica originaria tem por fun¢ao produzir uma identidade perceptiva
pelo caminho da regressao, conduzindo ao desolamento, pois o objeto € alucinado e ndo real,
persistindo, portanto, o estado de necessidade em forma de desejo (busca constante). Aqui,
aproveitamos para aproximar essa repeticao ao recalque original, que insiste na forma de um
ponto de fixagao.

Freud (1950[1895]/1987) toma o exemplo do bebé que chupa o bico da mamadeira de
forma alucinada, como se estivesse mamando no peito da mae. A necessidade, segundo Freud,
¢ substituida pela alucinagao frente as imposi¢des da vida, isso porque essa atividade primitiva
de pensamento busca ser substituida por outra para que também possa se adequar e se satisfazer,
pois a satisfacdo € obtida, mas a necessidade permanece, uma vez que o objeto desejado nao ¢
encontrado. Essa necessidade do Principio do Prazer que persiste e impera ¢ a que nos interessa
em nossa investigacao, pois a satisfacdo do Principio de Realidade ¢ sempre parcial.

Para Lacan (1959-1960/2008), o Principio do Prazer ¢ responsavel por descarregar a
energia, de forma a buscar equilibrio e estabilizacdo, principio de nirvana, e se da de forma
oposta ao Principio de Realidade. Lacan destaca que Freud coloca o Principio do Prazer no
mesmo patamar da identidade de percep¢do, quer seja de ordem real ou alucinatoria
(Sachevorstellung). Ja o processo secundario, o Principio de Realidade, estd associado a uma
identidade de pensamento, a consciéncia (Wortvorstellung). O objeto tomado como hostil s6 ¢
destacado como o que ¢ dor se ele se transforma em grito, que tem por fungdo uma descarga,
transformada em palavras.

Lacan (1959-1960/2008) assinala que a concepgao freudiana do Principio de Realidade
o instala em uma condicao desprovida. Para ele:

a realidade ¢ precaria. E ¢ justamente na medida em que seu acesso ¢ tdo precario que

os mandamentos que tracam sua via sdo tao tiranicos. Enquanto guias para o real, os

47



sentimentos sdo enganadores. Nao ¢ de outra maneira que ¢ expressada a intuigdo que

anima toda a pesquisa autoanalitica de Freud sobre a abordagem do real. (pp. 42-43)

Assim, devido a precariedade (parcialidade) do Principio da Realidade, suas
determinagdes sao severas, tiranicas. Além disso, uma ambivaléncia convoca o homem para o
real, que se manifesta primeiro como uma defesa, antes mesmo que um recalque se estabeleca.
Lacan o conceberd como um “paradoxo da relagdo com o real, em Freud” (p. 43). Interessa-
nos compreender justamente esse ponto de precariedade no Principio de Realidade e se ele
pode ter relagdo com o que estamos investigando sobre o infamiliar, como um flash, como
pegadas do real nessa realidade parcial. Ele se apresenta como um sentimento de angustia que
retorna, como um ponto de fixacao, pela via do afeto e ndo das palavras.

Vamos descrever melhor o que seria esse paradoxo em Freud, para Lacan. Ele constroi
um quadro (Lacan, 1959-1960/2008, p. 47, Figura 1):
Figura 1

Quadro do Paradoxo do Real em Freud

Principio do Prazer Principio de Realidade
Sujeito Seu Bem ?
Processo Pensamento Percepcao
Objeto Inconsciente Conhecido

Nota: De O seminario, livro 7: A ética da psicanalitica (p. 47), de Jacques Lacan, 2008, Zahar.
(Trabalho original publicado em 1959-1960). Copyright 2008 de Jorge Zahar Editor Ltda.
Para Lacan (1959-1960/2008), de um lado estd o Principio do Prazer (inconsciente), e
de outro o Principio de Realidade (consciente). O aparelho da percepgdo estd associado a
realidade, mas a novidade de Lacan ¢ que o processo primario, descrito no capitulo VII de 4
interpretagdo dos sonhos, ocorre a partir de uma identidade de percepcao, podendo ser real ou

alucinatoria. J4 o processo secundario esta relacionado a uma identidade de pensamento.

48



Contudo, o que se observa nessa apresentacao do quadro € o inverso: o pensamento, que deveria
estar situado na coluna do Principio de Realidade, encontra-se na coluna do Principio de Prazer.
O que quer dizer isso? “Que todo pensamento, por sua natureza, se exerce por vias
inconscientes” (p. 44). Ou seja, ele ndo ¢ comandado pelo Principio de Prazer, mas se submete
ao que ¢ da ordem inconsciente. Isto €, dos processos internos ¢ de pensamentos, chegam
apenas sinais em forma de prazer ou pena. O Principio de Realidade funciona guiado por esses
sinais, que podem se apresentar na forma de uma fixagao pulsional em busca de inscri¢ao no
campo de representacdo psiquica (Sachevorstellung e Wortvorstellung)

Freud entendia que os pensamentos deveriam ser tomados pelo Principio de Realidade,
mas sdo tomados pela via inconsciente, € as palavras sdo as que contribuem para a sua
passagem para o pré-consciente. “Os processos do pensamento, diz-nos Freud, s6 nos sdo
conhecidos pelas palavras, o conhecido do inconsciente vem a nos em funcao das palavras”
(Lacan, 1959-1960/2008, p. 44). As palavras sdo mensageiras do inconsciente, trazendo sinais
dele. Lacan afirma que isso ja estd em Freud. O grito do bebé, expressao de dor e desprazer, s6
pode ser sinalizado através do pensamento, da consciéncia. O grito tem uma funcdo de descarga
tensional e pode trazer noticias de que algo na consciéncia precisa ser descoberto. “Os objetos
mais importantes em questdo para o sujeito humano sdo objetos falantes, que lhe permitirdo
ver, no discurso dos outros, revelarem-se os processos que habitam efetivamente seu
inconsciente” (p. 45). As palavras, mediadas pela realidade, sdo nossa ponte de acesso ao
inconsciente. Um inconsciente articulado em palavras. Esse ¢ o ponto paradoxal: os
pensamentos como expressao do Principio do Prazer, nosso inconsciente, e, de maneira inversa,
o inconsciente no qual se manifestam as “transferéncias motivadas pela atra¢do e pela
necessidade, a inércia do prazer” (p. 45), constituindo o habitat de uma carga afetiva transferida

a ele nessa experiéncia inicial.

49



Esse percurso teorico freudiano, fundante ao psiquismo, ¢ retomado por Lacan (1959-
1960/2008) a partir de “um sujeito da experiéncia” (p. 46), que corresponde a oposi¢ao entre o
Principio do Prazer e o Principio da Realidade. Primeiramente, podemos observar a oposi¢ao
entre percepcao e pensamento, sendo a primeira articulada pela alucinagdo no ambito do
Principio de Prazer, como também o pensamento. E o que Freud denominou realidade psiquica.
No campo do Principio de Prazer, situa-se o processo de ficcdo — a construgao do pensamento
e das fantasias, tema que serd abordado no segundo capitulo da tese, dedicada as fantasias
(ficgdes) como expressao de uma realidade psiquica inconsciente.

Nos pensamentos, no dominio do Principio de Realidade, encontra-se “o processo
apetitivo — processo de busca, de reconhecimento e, como Freud explicou mais tarde, de
reencontro do objeto” (p. 46). Trata-se de uma busca incessante pela satisfacdo na relacdo com
o objeto. A realidade psiquica pode revelar sua outra forma de expressdo: um processo
inconsciente que também se manifesta como um apetite: “esse objeto, das Ding, enquanto o
Outro absoluto do sujeito, que se trata de reencontrar. Reencontramo-lo no méximo com
saudade” (p.68). O objeto estd para sempre perdido, impossivel de reencontrar.

Segundo Lacan (1959-1960/2008), a percep¢do mediada pela realidade reflete a
inovacdo freudiana de que o Principio do Prazer serve como bussola para o Principio de
Realidade. O processo primario caminha na dire¢do de uma identidade da percepcao, seja ela
real ou alucinatdria, estando sempre em constituicao.

O principio de realidade procura destacar o sujeito em sua fala em andlise: “O aparelho
sensorial ndo desempenha apenas o papel de um extintor ou de um amortecedor, como o
aparelho ¢ em geral, mas o papel de um crivo” (Lacan, 1959-1960/2008, p. 61). Isso leva Lacan
a destacar a profunda subjetividade do mundo externo, cuja realidade s6 ¢ percebida pelo
homem a partir de uma escolha propria. E o sujeito quem escolhe, constroi sua realidade

psiquica e se faz signo a partir dessa experiéncia com o mundo exterior. Vamos, portanto,

50



retomar e pensar o Principio de Realidade em conexdo com a nog¢ao de das Ding, o estranho,
Fremde. Se ¢ algo tao primitivo e situado fora do campo simbolico, qual sua relacdo com a
realidade, atravessadada pela fala do sujeito na clinica psicanalitica?

No que diz respeito a esfera qualitativa, Lacan (1959-1960/2008) destaca que o mundo
externo nao ¢ completamente determinado pela qualidade, estando em conexdao com o mundo
interno. No entanto, o aparelho sensorial desempenha o papel de crivo, permitindo uma intima
subjetivacdo do mundo externo. O curioso ¢ que os pensamentos se estabelecem no
inconsciente, por meio da escolha pulsional do sujeito e de sua fixacao libidinal, e através da
fala e das palavras se introduz um ordenamento desse processo de pensamento. Quanto a
questao quantitativa, os neuronios sao sensiveis ao mundo exterior, de modo que o que se passa
nele equivale ao que se passa no mundo interno.

Segundo Lacan (1959-1960/2008), algo nesse trajeto retrogrado sensagao-motricidade,
via articulacdo da fala e no encaminhamento de Vorstellung, pode ser observado: a introducao
do eu como parte do inconsciente. Na Carta 52, Freud une percep¢ao-consciéncia (W-Bw) e
estabelece sua teoria da memoria, que se constitui a partir de sucessivas inscrigdes psiquicas,
nomeadas como tracos mnémicos. De acordo com Lacan, a percep¢do do mundo exterior se
coloca ndo somente em termos de uma transcri¢ao (Niedershirift) em relevo (Prdgung), mas
como “signo e que ¢ da ordem da escrita” (p. 65). A primeira, Niedershirift, pode ocorrer em
uma idade muito precoce da infincia, a segunda em outra idade infantil, e assim
sucessivamente, chegando a Vorbewusstein (pré-consciéncia) e depois Bewusstein
(consciéncia). Ou seja, partindo do mais primitivo inconsciente em dire¢do a fala que o sujeito
articula.

Assim, o primeiro contato do sujeito com o Principio de Realidade ¢ pela via da
experiéncia de desamparo. Para Freud (1950[1895]/1987), o bebé, ao nascer, ¢ prematuro em

suas possibilidades fisicas e psiquicas para se constituir. O seu corpo nao ¢ s6 um organismo

51



biologico, mas um corpo erogeno, pulsional, que se estabelece no campo do inconsciente a
partir de sua relacao com o Outro primordial. Ele € incapaz de lidar com as excitagdes advindas
do mundo externo e mergulha em estado de desamparo, o que o conduz ao grito, que, em um
primeiro momento, pode ser considerado uma descarga, mas se constitui de fato como um
primeiro apelo do humano.

O bebé¢ se dirige (demanda) a um primeiro Outro, como ja vimos na experiéncia de
satisfacao, um cuidante, aquele que lhe dara suporte e aliviard suas tensoes, criando nele a
vontade de ser amado e amparado pelo resto de sua vida. Esse momento, nomeado como o
complexo de Nebenmensch, foi definido como:

o complexo do ser humano semelhante se divide em dois componentes, dos quais um

produz uma impressao por sua estrutura constante e permanece unido como uma coisa,

enquanto o outro pode ser compreendido por meio da atividade da memoria, isto €,
pode ser rastreado até as informagdes sobre o proprio corpo do sujeito (Freud,

1950[1895]/1987, p. 348).

Podemos constatar que, na primeira impressao, o contato com das Ding, uma coisa no
real, ndo se da pela via das representagdes simbolicas, enquanto a outra impressao pode se
inscrever pela via da memoria e das representacdes simbolicas (Sachevorstellung e
Wortvorstellung).

Para Lacan (1959-1960/2008), “o Ding ¢ o elemento que ¢, originalmente, isolado pelo
sujeito em sua experiéncia de Nebenmensch, como sendo por sua natureza estranho, Fremde”
(p. 67), ¢ a primeira experiéncia do exterior pelo bebé, seu primeiro “Outro absoluto” (p. 68),
seu “Outro como Ding” (p. 71), que colocard o sujeito em uma busca constante, na trilha do
desejo humano. Ou seja, “a maneira pela qual o estranho, o hostil aparece na primeira
experiéncia da realidade para o sujeito humano ¢ o grito” (p. 71), que se transforma em apelo.

Trata-se de um momento anterior ao recalque, como “fora-do-significado” (p. 70). Portanto,

52



das Ding precede as possibilidades de inscri¢ao. Das Ding ¢ o que comparece no inicio da
estruturagao psiquica, “se apresenta, € se isola, como o termo de estranho, em torno do qual
gira todo o movimento de Vorstellung que Freud nos mostra governado por um principio
regulador, o dito principio do prazer” (p. 74), e € nesse contexto que Lacan corrobora Freud ao
dizer que flashes podem irromper na articulagdo simbdlica da fala do sujeito, como indicios de
sua marca estrutural constituinte, ou seja, da Coisa, de das Ding.

De acordo com Vorcaro (2004),

A articulacdo da crianga no registro do apelo ira situd-la entre a nocdo de um agente

que participa da ordem simbdlica — o par de termos opostos presenga-auséncia (mais-

menos). Trata-se do tempo de atualiza¢do, na experiéncia, da estrutura minima do

significante, que agora incidira no infans, como real, tracando o recalque originério. A

estrutura se diferenciard num ponto singular, a partir do qual os efeitos estruturais se

desdobrarao. (p. 77)

Podemos afirmar que o grito em forma de apelo € o que nos insere na linguagem a partir
da falta real do objeto que outrora trouxe uma primeira satisfacdo, uma busca incessante por
das Ding. Esse das Ding, nosso primeiro exterior como estranho, podera ser encontrado na
Verneinung freudiana de 1925 (Lacan, 1959-1960/2008). Para Lacan, esse fenomeno ¢
considerado central, pois contribui para avangarmos na compreensdo de das Ding como algo
situado fora do campo da significagdo e como fundamento da constitui¢io psiquica. Das Ding
se identifica com a Wiederzufinden (tendéncia a reencontrar) freudiana, fundando a busca
humana rumo ao objeto perdido, que “nunca foi perdido, apesar de tratar-se essencialmente de
encontra-lo” (p. 74).

Para Lacan (1959-1960/2008), o Principio do Prazer ¢ o que rege a busca pelo objeto,
orientando os trilhamentos do aparelho psiquico (Carta 52) que se dao ao redor dessa busca,

mantendo certa distdncia ou dando voltas. Mas hd uma fixidez nessa busca, na qual o objeto ¢

53



atravessado por uma “lei invisivel” e ndo reguladora, marcada pelo prazer/desprazer. O que
ocorre quando esse limite ¢ ultrapassado?

A motricidade contribui para regular o nivel homeostatico do organismo, funcionando
como um mecanismo de escape ou evitagdo, de forma a manter certo equilibrio entre os
estimulos internos, que também sdao influenciados pelo mundo externo (Freud,
1950[1895]/1987). Um exemplo € a reacdao, embora a reacao de dor tenha um funcionamento
distinto, havendo uma semelhanca em sua ocorréncia a nivel interno e externo. Segundo Lacan
(1959-1960/2008), nao ha como evitar ou desviar a reacao de dor, pois ela aponta para um
limite na possibilidade de o sujeito se mover.

Lacan (1959-1960/2008) afirma que as Vorstellungen (representacdes) dao uma
configura¢do imaginaria, uma aparéncia (engodo) que se forma nos trilhamentos em torno da
Coisa, “um corpo vazio, de um fantasma, de um palido incubo de sua relagdo com o mundo”
(p- 77). Freud as situa entre a percepcao da Coisa e a consciéncia, € ¢ nesse ponto que o
Principio do Prazer estd implicado. Para Lacan, esse € o nivel do significante, dos investimentos
imagindrios e da maneira pela qual o inconsciente se estrutura e se organiza. Nao se trata apenas
de Vorstellungen (representacdes), mas também de Wortvorstellungen (representacdo de
palavras), articuladas como fala em torno dos processos de pensamento, “como as leis mais
fundamentais da cadeia significante” (p. 79), como um discurso que se estabelece no campo de
representacdes simbolicas.

Quando nos referimos ao discurso do inconsciente, estamos além e fora da possibilidade
de representacdo simbodlica. Estamos nos referindo a Coisa (das Ding), que s6 pode ser
contornada, pois ndo hé acesso direto a ela. Os sinais perceptivos que se refletem no discurso
de Wortvorstellungen (representacdo de palavras) estdo relacionados aos processos de
pensamento: “O nivel das Vorstellungrepresentantzen € o lugar da eleicdo da Verdrangung. O

nivel da Wortvorstellungen € o lugar da Verneinung” (Lacan, 1959-1960/2008, p. 81). Podemos

54



dizer que, no adiamento do recalque, a negacao pode se destacar, para Freud e Lacan, como
lugar de abertura do inconsciente a partir de um enunciado, preservando o que ¢ afetivo,
fundamental ao recalcado. Esse ponto nos interessa compreender, pois nos parece que, pela via
da negagdo, podemos ter noticias de das Ding, do que pode estar relacionado a ordem da
enunciacao desse discurso inconsciente. Isso nos leva a retomar a relagdao do bebé com seu
Outro, com a Coisa (das Ding), seu inconsciente: uma parte ¢ representada simbolicamente,
enquanto outra escapa, marcada afetivamente, colocando o sujeito em posi¢do de gozo. H4 um
momento inicial de criagdo do simbolo na constitui¢ao psiquica que

deve ser concebida como um momento mitico, mais do que como um momento

genético. Pois ndo podemos sequer relaciond-la com a constituicdo do objeto, uma vez

que ela concerne a uma relacdo do sujeito com o ser, € ndo do sujeito com o mundo.

(Lacan, 1954/1998, p. 384)

Lacan (1954/1998) destaca que o texto freudiano da negacdo nos ajuda a esclarecer a
dimensao do ser no ente, pois ¢ essa relacdo mitica, anterior a constitui¢cao psiquica do sujeito,
que serd o alicerce da relacdo do sujeito com o mundo. Lacan esta se referindo ao dmago do
ser, que tece relagdes com das Ding. Para ele, aquilo que foi criado como simbolo foi “excluido
no primeiro tempo da simbolizacdo” (p. 385); é o que levara o sujeito a fazer operar uma
retroa¢cdo no momento posterior de simboliza¢cdo primordial: “o que ndo veio a luz do simbdlico
aparece no real” (p. 390). Por sua vez, o que foi expulso se localiza fora da simbolizagao.
Segundo o autor, “o real, como suprimido da simbolizacdo primordial, j& estd presente.
Podemos dizer que até fala sozinho” (p. 391). O que se coloca como estranho, fora da
simbolizacdo (exterior), ¢ o que retorna como dentro (interior) ou como concernido ao proprio
discurso inconsciente?

Em suas investigagdes sobre os pensamentos repentinos que podem ocorrer em um

processo analitico, Freud (1925/2019) destaca o fendmeno da negacdo quando, por exemplo,

55



um paciente evoca: “O senhor pergunta quem pode ser essa pessoa no sonho. Minha mae ndo
¢. Nos retificamos, portanto, ¢ a mae” (p. 141). A interpretacdo freudiana diante desse
fenomeno ¢ excluir a negac¢ao e admitir a ideia da forma pura como surgiu ao paciente. Para
ele, uma representagao ou um pensamento recalcado pode alcangar a consciéncia, sob a forma
negativa. Freud toma como “uma suspensdo do recalcamento [Verdrdingung], mas
evidentemente ndo é uma admissdo do recalcado [Verdringten]” (p. 142). E de outra ordem,
pois nao se da pela via da representagao, mas de um intervalo, uma lacuna que se suspende
pela via do “ndo”, evocando o conteudo essencial.

Lacan (1959-1960/2008) assinala que entramos no que ¢ suspenso pelo recalcado no
inconsciente — nesse ponto, algo ¢ escolhido em forma de Verneinung (negado), um modo
paradoxal no discurso de Bewusstwerden (tornar-se consciente), onde o que esta escondido
(verborgen) se apresenta em forma de negacdo. O ne para o sujeito denuncia seu proprio
esconderijo, onde seu temor se aloja, o nivel do enunciado com a particula ne e o da enuncia¢ao
com o que se afirma. E a particula ne esta implicada no discurso: “a particula ne aparece a
partir do momento em que falo verdadeiramente, € ndo no momento que sou falado, se estou
no nivel inconsciente” (p. 81). A Verneinung é o avesso do Verdrangt (recalcado). Para Lacan,
a primeira significagdo significante da Verneinung é a Verwerfung. E na medida em que um
termo pode ser recusado que ele mantém o sistema das palavras de forma distanciada, que falta
algo a significantizacao.

das Ding no centro, ¢ em volta o0 mundo subjetivo do inconsciente organizado em

relacdes significantes, para vocés verem a dificuldade de sua representacdo topoldgica.

Pois esse das Ding esta justamente no centro, no sentido de estar excluido. Quer dizer

que, na realidade, ele deve ser estabelecido como exterior, esse das Ding, esse Outro

pré-historico impossivel de esquecer, do qual Freud afirma a necessidade da posi¢do

primeira sob a forma de alguma coisa que ¢ entfremdet, alheia a mim, embora esteja no

56



amago desse eu, alguma coisa que, no nivel do inconsciente, s6 uma representacao

representa. (Lacan, 1959-60/2008, p. 89)

Lacan destaca que a Coisa esta no centro, fora da cadeia de significantes e do campo
do significado. A partir do que vimos, tanto a representacdo de coisa quanto a representacao de
palavra, mediadas pela via dos afetos e pela via das palavras, se encontram no campo da
representacdo simbolica. No entanto, das Ding ¢ o nucleo de onde emanam essas
representagdes simbolicas, estando excluida na origem do ser em sua relacao com o Outro pré-
histérico, que, no nivel do inconsciente, somente uma representacao pode representar. Ha uma
representacdo que pode representar das Ding, em forma de simbolo, como esse ponto nuclear,
mas fora do campo de representacdo simbdlica. Seria este um ponto que pode nortear a cadeia
simbolica da constituicdo psiquica, sem ser contado como significante? O e(x)tranho, o
excluido, ¢ o nosso interior mais intimo e norteador de nosso discurso inconsciente, que
ultrapassa a fala do sujeito em andlise?

Para Lacan (1959-1960/2008), em sua relacdo com o Outro pré-histoérico e com a Coisa,
o bebé pode manifestar uma recusa (Verwerfung) do simbolo primordial, havendo algo que ndo
se significantiza, que se situa fora da cadeia de palavras e que ndo distingue o dentro e o fora,
colocando-se como uma Unica coisa. A Coisa (das Ding) se apresenta como Absoluta, ndo ha
interdig¢do do incesto. Vale destacar que estamos nos referindo a uma estrutura psicotica. Lacan
entende a foraclusdo (Verwerfung) como a recusa de simbolizacdo do significante primordial,
isto €, algo muito intimo ¢ jogado fora como mau, trazendo a tona a existéncia de um real fora
do simbdlico e a estruturag@o do discurso marcado pela falta do significante.

Na estrutura neurotica, compreendemos que esse momento de expulsdo primeira esta
articulado a perda primordial do objeto de satisfacdo do bebé ao se constituir subjetivamente;
o grito do bebé ndo se representa diante do objeto que falta, que se configura como perda. O

que ¢ expulso (Ausstossung) em um primeiro momento ¢ tido como entfremdet, alheio,

57



e(x)tranho, exterior, desprazeroso. Algo se estabelece como interdigdo, como nao Absoluto e
como uma forma de diferenciagdo para o bebé em sua relacao com esse Outro pré-historico, a
Coisa (das Ding); o que € prazeroso ¢ incorporado € o que ¢ desprazeroso ¢ expulso, colocado
para fora. Conforme ja descrevemos, esse momento se estabelece de forma anterior ao processo
de constitui¢do subjetiva. Isso nos faz supor que o infamiliar estaria localizado nesse momento
de expulsao (Ausstossung), anterior a constituicao psiquica. Nesse momento logico, anterior
ao recalcado, estariamos mais proximos do infamiliar como moradia de das Ding? Avancemos
um pouco mais.

Algo ja estd dado como perda radical inicial ao bebé: a Verneinung, que se apresenta
como possibilidade de o sujeito acessar seus afetos recalcados, sendo “na verdade, ja4 uma
suspensdao do recalcamento [Verdrdngung|, mas evidentemente ndo ¢ uma admissdo do
recalcado [Verdrdngten]” (Freud, 1925/1976, p. 142). O enunciado negativo que Freud
constata no discurso dos seus pacientes aborda o recalcado de forma intelectual: “a fungao
intelectual se separa do processo afetivo” (p. 142). A ideia e o seu afeto correspondente ficam
separados, preservando o recalcamento inconsciente de forma a ndo alcangar a consciéncia.

Ao investigar a fun¢do judicativa, Freud (1925/2019) concebe duas formas de agdo que
podem ser tomadas, pois, para ele, “o julgar € a acdo intelectual que decide sobre a escolha da
acdo motora, que pde fim ao adiamento do pensamento e que faz passagem do pensar para o
agir” (p. 145). A decisdo aponta para uma primeira concepg¢ao do juizo de atribuicdo como
“atribuir ou desatribuir uma qualidade a uma coisa” (p. 143). Freud remete ao trabalho As
pulsoes e seus destinos para retomar as relagdes primitivas do bebé; o eu — Prazer [Lust-Ich]
originario escolhe “introjetar-se tudo o que € hom e jogar fora [werfen] tudo que ¢ mau. Em
principio, o que ¢ mau, o que ¢ alheio ao Eu e o que se encontra fora dele é-lhe idéntico” (p.
143). O que ¢ alheio ao eu ¢ o que supomos Freud relacionar com o que nos ¢ estranho,

infamiliar.

58



No que se refere ao juizo de existéncia, Freud (1925/2019) o concebe como “aceitar ou
contestar a existéncia de uma representacao na realidade” (p. 143). Segundo ele, ndo se trata
de uma decisdo que pode ou nao ser acolhida pelo eu, “mas se algo presente no Eu como
representacdo pode ser também reencontrado na percepgao (realidade)” (p. 144). Contudo,
Freud destaca que, embora se refira a outra decisdo do juizo, o juizo de existéncia também esta
relacionado a diferenciagdo entre o dentro e o fora, o interno e o externo. “O nao real, o que é
meramente representado, o subjetivo, € apenas interno; o outro, o que ¢ real, esta presente
também no exterior” (p. 144). Isso faz com que o sujeito se depare com o seu eu € o ndo-eu,
com um dentro ¢ um fora que podem se entrelagar. Essa descoberta se constroi a partir de seus
avangos anteriores relacionados ao dualismo pulsional, em que o Principio do Prazer (coisa) e
o Principio de Realidade (percepgao) se encontram articulados, de forma que a percepgao real
ndo resgatard o objeto de maneira equivalente ao que ficou representado, mas podera
reencontra-lo de maneira parcial, mesmo que seja para fazé-lo continuar a existir.

Lacan (1954/1998) corrobora Freud em sua resposta a Hyppolite, afirmando que na
relacdo do sujeito com os mais variados objetos, “o real, como suprimido da simbolizagdo
primordial, ja estd presente. Poderiamos dizer que fala sozinho” (p. 391). Ou seja, o sujeito
passa a se dar conta de que algo pode ser suscitado para além da satisfagdo que um objeto pode
proporcionar a ele. No que escapa ao simbolico, o real pode comparecer, conforme nossa
proposicao da irrupcdo do real por via de flashes na fala do sujeito em analise.

Freud (1925/2019) destaca que sua investigacdo sobre o estudo do juizo permitiu-lhe
“pela primeira vez, a compreensao [Einsicht] do surgimento de uma funcao intelectual a partir
do jogo das moc¢des pulsionais primarias” (p. 145). O que esta relacionado ao Principio do
Prazer, o que ¢ prazeroso, ¢ incluido no eu e o que produz desprazer ¢ excluido do eu. Essa

polaridade est4 articulada aos dois grupos de pulsdes tomadas como opostas: “A afirmacao

59



(Bejahung) — como substituta da unido — pertence a Eros; a negacao — sucessora da expulsao —
pertence a pulsdo de destruicao” (p. 145).

Segundo Lacan (1954/1998), esse ¢ o passo dado por Freud para conceber que a
afirmagdo (Bejahung) da existéncia ao que ndo se encontra ali, pois “o afetivo, nesse texto de
Freud, ¢ concebido como aquilo que, de uma simboliza¢ao primordial, conserva seus efeitos
até mesmo na estruturacdo discursiva” (p. 385). A negativa (Verneinung) se coloca como
sucessora da expulsao (4ustossung), responsavel por excluir o que € desprazeroso. No entanto,
o que ¢ julgado como ndo-pertencente ao eu do sujeito (o seu ndo-eu como o que deve ser
expulso) so se constitui a partir de uma operacdo de afirmacao (Bejahung), o que faz com que
0 que escapa ao campo da representagdo inconsciente continue, mesmo excluido, exterior e
estranho, como parte desse inconsciente.

Isso porque a negativa (Verneinung) como sucessora da expulsdo (Austossung)
presentifica essa falta, como ponto de incidéncia do real e fora da simbolizagdao, pois so
podemos dizer algo de afirmagdo (Bejahung), momento em que algo do real comparece em
forma de uma “revelacao do ser” (Lacan, 1954/1998, p. 389). Esse foi o ponto pelo qual Freud
ndo avangou e que Lacan retoma como o que ndo comparece no simbolico e irrompe no real
em forma de irrupcdes e flashes do real, lacunas na fala, enunciadas em forma de negagao,
presenca-auséncia (fort- da), via pela qual nos deparamos com algo para além da ordem do que
¢ dito, como rastros de das Ding em forma de um discurso inconsciente que atravessa a fala do
sujeito.

[lustraremos nossa exposi¢ao com o Grafico da Constituicdo do Sujeito (nos quatro
tempos logicos de Die Verneinung em Freud), elaborado por Elia (1992) em sua tese de
doutorado Para além da sexualidade: A psicose na psicandlise. E um grafico trabalhado de
forma didéatica, a partir da fundamentacao tedrica da constituicao do sujeito na teoria de Freud

e de Lacan, que langa luz ao fendmeno da negacdo em sua relacdo com o que estamos

60



descrevendo sobre das Ding, como moradia do infamiliar, nosso estranho e fundamento da

constituicdo psiquica. Esse fendmeno da Negacao, de acordo com Elia, ocupa “um dos pontos

mais relevantes da segunda topica, trata a constituicdo do eu a partir do que denominaremos a

logica do dentro e fora” (p. 195). Isso o leva a corroborar Freud, quando descobre em sua

segunda topica do funcionamento psiquico que o inconsciente ¢ ndo-todo recalcado e o

recalque nao ocupa todo o campo inconsciente (campo do ISSO); algo escapa a significagdo

em forma de uma verdade do discurso inconsciente. Estaria nesse campo o nosso e(x)tranho?

E possivel dizer que ele pode atravessar a fala do sujeito em anélise em forma de flashes de

das Ding, como um dentro e fora? Um exterior e interior?

Acompanhemos os passos dados por Elia na constru¢do do seu grafico (Figura 2):

Figura 2

Grdafico da Constitui¢do do Sujeito (Elia, 1992)

‘BSSOU @ 001JIB Op 0BANISU0D

7]
(o}
74
w
w
(=)
[}
=
w

CRIAGAO DO
4

<
=
[}
=

o

SUJEITO
-
£

RECALQUE SECUNDARIO

4

CRIAGAO DO REAL (OBJETO)

VEREINIGUNG (Unificagdo) UM

CAMPO DO

a
I1ISSO

EIXO DA PULSAO DE MORTE

VERNEINUNG

(Denegagao)

/ CAMPO DO EU

=
(REALIDADE)

CRIAGAO DO IMAGINARIO
RECALQUE ORIGINARIO

SO¥3 3a OoxI13

CAMPO DO EU

A
OUTRO (ICS)

BEJAHUNG (Afirmagéo)

do Simbolo Primordial no Psiquico - um

AUSSTOSSUNG
(Expulsdo)

5‘

*VERWERFUNG
do Simbolo Primordial
(N&o Bejahung)

{an3y4 30 .ONNNIINY3A 310, 30 SOdWIL ¥ SON)

0L13rNs 0d OYJINLILSNOD YA OI4YHO

Nota: De Para além da sexualidade: A psicose na psicandlise (p. 208), por Luciano Elia, 1992,
Tese de doutorado, Pontificia Universidade Catolica do Rio de Janeiro. Disponivel em

61



https://ppg.psi.puc-rio.br/uploads/uploads/1969-12-
31/1992 807364b9d77234a11e92335f04d206f5.pdf. Copyright 1992 por L. Elia. Adaptado
com permissao.

Ele toma como fundamentagdo tedrica A negagdo de Freud, de 1925, Introdugdo ao
comentdario de Jean Hyppolite sobre a Verneinung de Freud e Resposta ao comentario de Jean
Hyppolite sobre a Verneinung de Freud, de Lacan (1954). O autor divide seu grafico nos quatro
tempos logicos da Verneinung, quatro campos em forma de quadrantes. Isso, por sua vez, nos
permite visualizar e compreender a relagdo entre essa fundamentacdo tedrica € o nosso ponto
de destaque, o fendmeno infamiliar, como um dos tempos logicos, inserido nesse processo de
constituicdo do sujeito. Essencial destacar os dois eixos que cortam o grafico: o Eixo de Eros
(que tende a unido e ao todo), que atravessa verticalmente o grafico, e o Eixo de Tanatos (eixo
da pulsdo de morte e criagdo do Real).

Elia (1992) desenha os quatro tempos logicos de Freud e Lacan inseridos em um
circulo que caminha no sentido horario, tendo ponto de partida o primeiro momento 16gico,
VEREINIGUNG (unido, unificagdo), o momento pré-historico, ponto mitico pré-constituicao
do sujeito no CAMPO DO ISSO. Aqui, estamos nos referindo a das Ding, ponto de partida na
constitui¢do, a relacao primitiva do bebé com das Ding (ISSO), momento de incorporacao: o
que € bom, permanece dentro. O segundo momento 16gico ¢ AUSTOSSUNG (expulsdo): o que
¢ considerado ruim ¢ expulso, colocado para fora, o que, a nosso ver, podemos pensar que o
comparecimento do infamiliar se da nesse momento 16gico.

Vejamos. O sadismo originario no primeiro quadrante retorna em forma de
masoquismo primario. Na relacdo do bebé com das Ding, esse Outro mitico e pré-historico,
algo ¢ incorporado e, como vimos, ¢ tomado como representacdo; uma outra parte ndo se
representa, ¢ expulsa. Vale destacar que o que € expulso ¢ parte de das Ding, continua sendo
das Ding, porém nao representada. Podemos localizar como o momento da AUSSTOSSUNG

(expulsdo) que Elia desenha. Seu desenho permite visualizar o caminho da estrutura psicotica,

62


https://ppg.psi.puc-rio.br/uploads/uploads/1969-12-31/1992_807364b9d77234a11e92335f04d206f5.pdf
https://ppg.psi.puc-rio.br/uploads/uploads/1969-12-31/1992_807364b9d77234a11e92335f04d206f5.pdf

quando hé expulsdo, indo para fora do grafico, e o caminho da estrutura neurotica, no qual o
momento de AUSSTOSSUNG (expulsao) ¢ seguido por um movimento de retorno ao circulo e
segue o movimento horario — o que foi colocado para fora como estranho retorna em forma de
juizo.

Como vimos em Freud (1925/2019), o juizo ¢ uma decisdo de agdo em relacdo ao
pensamento e pode tomar duas direcdes: o juizo de atribui¢dao ou o juizo de existéncia. Elia
(1992) desenha dois eixos em seu grafico: o de EROS, que corta verticalmente, ¢ o de
TANATOS, criagdo do real, que corta horizontalmente. A novidade que ele traz em sua
elaboracdo pode facilitar nossa compreensdo do fendmeno da negativa e sua relacdo com o
fendomeno infamiliar. Ele demarca, no eixo de EROS, o juizo de atribuicdo, que incorpora o
que ¢ bom/interno; no eixo de TANATOS, o que ¢ expulso como mau/externo. Quanto ao juizo
de existéncia, no eixo de EROS h4 afirmacdo do simbolo do objeto expulso e, no eixo de
TANATOS, denegacao do recalcado.

A partir dessa divisdo, Elia (1992) destaca a assimetria que pode se estabelecer a partir
desses dois pontos. No terceiro momento légico, a BEJAHUNG (afirmagao), no CAMPO DO
OUTRO, ¢ tomada como substituta de Eros (o que ¢ incorporado ao eu), mas, no quarto
momento légico, a VERNEINUNG (denegacdao do recalcado) se estabelece numa relacdao
sucessora ao que ¢ expulso, fora do eu. O autor pontua uma rela¢do diacronica e temporal no
eixo de Tanatos, um a posteriori, ou seja, a VERNEINUNG (denegagdo do recalcado) como
sucessora da AUSSTOSSUNG (expulsao), no CAMPO DO EU. No eixo de Eros (UM, Unido),
ele destaca a relacao sincronica, de substituicdo e de BEJAHUNG (afirmag¢ao) do simbolo
primordial como revelagdo do ser. Algo substitui e se presentifica como singular (um). No que
se refere ao ultimo quadrante, Elia o destaca como CAMPO DO SUJEITO, onde a fantasia
(recalcamento) pode comparecer. Podemos visualizar em seu desenho que o quarto quadrante,

por referéncia ao primeiro, estabelece a formula da fantasia ($0a). A fantasia vem recobrir o

63



que comparece na ordem do real, do ser arcaico e primitivo, ponto que desenvolveremos no
segundo capitulo, que versara sobre as narrativas fantasticas e sua aproximag¢ao com a fala e o
discurso do sujeito na clinica psicanalitica.

A partir do esclarecimento tedrico sobre a negativa ilustrada pelo grafico de Elia,
podemos compreender melhor as implicacdes e desdobramentos da relagdo do bebé com a
Coisa (das Ding), seu Outro mitico e pré-historico, além de podermos compreender o infamiliar
em uma logica do dentro/fora, exterior/interior na constitui¢ao do sujeito.

Para Lacan (1959-1960/2008, p. 84), “tudo se evolui no desenvolvimento da coisa
materna, da mae na medida em que ela ocupa o lugar dessa coisa, de das Ding”. Ela ocupa o
lugar de um real que ndo se estrutura pela linguagem, pois esta fora do campo do que pode ser
dito e significantizavel, ndo estd no registro do inconsciente € nem no PCs/Cs, com suas
derivagdes e associagdes, € anterior, “constitui-se num mundo de relagdo, de afeto primario,
anterior a todo recalque” (p. 70). Nao ¢ a Sachevorstelung (representagdo de coisa) e nem
Wortvorstelung (representagdo de palavra) que estdo interligadas, € a Coisa, € ao real que Lacan
se refere. O correlato ¢ o desejo do incesto como o desejo mais fundamental: “O desejo pela
mae ndo poderia ser satisfeito, pois ele € o fim, o término, aboli¢do do mundo inteiro da
demanda, que estrutura mais profundamente o inconsciente do homem” (p. 84). A interdicao
se faz necessaria para que o sujeito se insira na linguagem. Esse pequeno texto freudiano sobre
a negativa expressa uma operacdo intelectualizada, de expulsdo e de introjecdo, destacando a
negacdo como fundante da constituicdo subjetiva, sendo sua possibilidade de atravessamento
do caminho pulsional em dire¢do ao campo do sentido, pois “a Coisa, ou seja, o que do real
padece do significante” (Lacan, 1959-1960/2008, p. 152).

“O real, disse-lhes eu, ¢ o que se reencontra sempre no mesmo lugar” (Lacan, 1959-
1960/2008, p. 87). Das Ding, o objeto como incesto, ¢ um bem proibido, e ndo ha outro bem.

“No lugar do objeto um possivel de reencontrar (reachar) no nivel do Principio do Prazer, se

64



reencontra sempre, mas de forma enigmatica” (p. 88). A realidade se coloca como sempre
retornando a0 mesmo ponto, das Ding como retorno em busca da marca deixada pela
simbolizacdo primordial, pois, para Lacan “ha uma identidade entre a modelagem do
significante e a introducao no real de uma hiancia, de um furo” (p. 149).

Hé4 um furo que se apresenta entre os significantes e, a nosso ver, das Ding como
infamiliar pode estar relacionado, esse mal expulso, que se apresenta como uma lacuna na fala
do sujeito: um real como possivel moradia do infamiliar, pois ndo se consegue representar esse
significante primordial. “Ao contrdrio, o que ele faz ¢ a dessubjetivagdo do sujeito,
comparecendo como assombragdo e o deixando sem palavras, aterrorizado” (Chediak, 2014, p.
106). Eis, neste ponto, o infamiliar, o mal que nao cessa de se inscrever. Esse fendmeno do mal
como apari¢cdo no real poderd nos ajudar a avancar em nossa compreensdo em relagdo ao
infamiliar como possivel moradia de das Ding. Lacan toma a ética filoso6fica como avessa a
¢tica psicanalitica, que caminha na direcdo da verdade expressa por das Ding, manifestando-
se de forma particularizada, em um discurso sem palavra.

1.4. Etica Moral e o Mal (das Ding) Como Irrupg¢io: Um E(x)tranho Contingente

Retomaremos o quadro estabelecido por Lacan do paradoxo do real em Freud, pois
avancamos em relacdo aos processos (pensamento e percepcao) € aos objetos (inconsciente e
consciente nos Principios de Prazer e de Realidade). O real, que, em um primeiro momento,
era suposto ser encontrado no Principio do Prazer de forma inconsciente, ¢ reformulado por
Lacan. Ele traz como novidade a ideia de que o pensamento tem sua fundagao no Principio do
Prazer e ndo no Principio de Realidade. Este ultimo serd marcado pela repeticdo de
pensamentos inconscientes que se manifestam em forma afetos, palavras e sinais. Como
ressonancia de das Ding, o sujeito ¢ atravessado pelo seu pensamento inconsciente, que se

expressa através de afetos, palavras, rastros e pegadas em sua fala.

65



No que se refere ao sujeito, Lacan apresenta no Seminario 7 as diferentes concepgoes
éticas filosoficas do Bem, tomando essa questdo como ponto de partida. Por isso, aprofundar
nessa discussao ética pode nos ajudar a avangar sobre o que ¢ da ordem real, sobre como das
Ding pode incidir na fala do sujeito em analise. Qual a relagdo entre o Bem e o Mal, nosso
e(x)tranho, como apari¢ao no discurso (Figura 3)?

Figura 3

O Mal como E(x)tranho Contingente

Principio do Prazer Principio de Realidade

Sujeito Seu Be Seu Mal (?) / E(x)tranho (?)
Processo Pensamento Percepgao

Objeto Inconsciente Conhecido

Nota: Adaptado de O seminario, livro 7: A ética da psicanalitica (p. 47), de Jacques Lacan,
2008, Zahar. (Trabalho original publicado em 1959-1960). Copyright 2008 de Jorge Zahar
Editor Ltda.

Lacan (1959-1960/2008) destaca que o cerne de sua investigacao neste semindrio ¢ que
a lei de ordem moral, a existéncia de uma “instancia moral” (p. 30), diz respeito a uma agao
simbolica do homem presentificada no real e que porta em si algo paradoxal. A instancia moral
se apresenta como contraria ao prazer, mas, a0 mesmo tempo, caminhar em dire¢do ao real pela
via moral (na realidade) implica em destacar a conotacdo atribuida ao que consideramos
prazeroso, algo enigmatico que retorna como nosso ponto desejante?

Essa acdo simbolica do homem na sua fala pode ser atravessada por um além do
Principio do Prazer freudiano que intervém além da oposicao entre o Principio do Prazer e o
Principio de Realidade, onde “a acdo moral enxertou-se no real. Ela introduz no real, a
novidade” (Lacan, 1959-1960/2008, p. 32). Nesse ponto, algo da idealizacdo do discurso do
Bem pode trazer consigo e tornar presente o Mal. Algo pode escapar, falhar, se colocar como

contingente, pois, segundo Lacan, “seu bem ja lhe ¢ indicado como resultante significativa de

66



uma composi¢do significante que se encontra convocada no nivel inconsciente, 14 onde ele
absolutamente nao domina o sistema de direcdoes, de investimentos, que regulam
profundamente sua conduta” (p. 90). Esse Bem, proprio a cada um de nds, pode atravessar a
fala em associacao livre em forma de lacunas, como uma hiancia na modelagem do significante
como Lacan destaca, algo que escapa a trama da construgdo simbélica do sujeito.

Para Lacan (1959-1960/2008), s6 podemos dizer o Bem através da metafora, da
negativa ou dos sintomas, pois o sujeito nao consegue suportar o Bem extremado que das Ding
pode lhe proporcionar: “ele pode gemer, explodir, amaldigoar” (p. 91). O Bem passa a ser um
encapsulamento do Mal, do que ¢ negado pelo sujeito, sua esséncia intima-éxtima, seu das
Ding, que pode surgir na sua fala em anélise, o Mal como irrupg¢ao.

Tentaremos compreender melhor a moral como real que comparece na fala do sujeito e
o interesse de Lacan por desenvolver a relacdo com a ética do Bem Supremo proposta por
Aristoteles, utilizando-a como ilustragdo do pensamento filos6fico € como contraponto a ética
do desejo em psicandlise. Segundo Lacan (1959-1960/2008), “se aproximamos de tdo perto,
este ano, a evolugdo da metapsicologia freudiana é porque podemos encontrar ai o rastro de
uma elabora¢do que reflete um pensamento ético” (p. 51). O além do Principio do Prazer
conduzido pela ética do inconsciente, faz com que o desejo (Wunsch) do sujeito possa imperar
por irrupg¢des e lacunas da fala, em forma de repeti¢ao.

Com relagdo a ética de Aristoteles (300 a.C./1991), em sua Etica a Nicémaco, ele
coloca a ética do Bem como um Bem supremo, a eudaimonia, entendida como um ideal a ser
alcancado pelo humano. Lacan, por outro lado, propde caminhar em direcdo contraria a
dimensao do prazer como esse Bem Supremo ideal. Focaremos nesse ponto inicialmente para

podermos avangar.

67



Para Aristoteles (300 a.C./1991), a finalidade do homem ¢ a busca pelo Bem Supremo,
isto ¢, a felicidade. Para alcanga-la, o homem segue o “principio racional”, seu ortho logos,
fundamentado em acdes ou atividades realizadas de forma virtuosa:

a fungcdo de um bom homem ¢ uma boa e nobre realizagdo das mesmas; e se qualquer

acdo ¢ bem realizada quando estd de acordo com a exceléncia que lhe ¢ propria; se

realmente assim ¢, o bem do homem nos aparece como uma atividade da alma em

consonancia com a virtude, com a melhor e mais completa. (Aristételes, 300 a.C./1991,

item 7)

Assim, o homem investe em agdes virtuosas (cultivadas como habitos didrios),
consideradas boas e nobres, que conduzem a perfeicao. Essa ¢ a sua proposicao como maxima
universal de nossa conduta. Essas acdes sdo guiadas pela razdo, que ¢ tomada como o principio
estruturante da existéncia ética. Esse homem bom, que busca o Bem Supremo e a felicidade
como a razao de sua vida, € descrito assim: “o homem verdadeiramente bom e sabio suporta
com dignidade, pensamos nos, todas as contingéncias da vida, e sempre tira 0 maior proveito
das circunstancias” (Aristoteles, 300 a.C./1991, item 10). As agdes realizadas pelo homem bom
sdo escolhas voluntarias, direcionadas ao caminho do Bem ¢ a virtuosidade.

Em seu discurso, Aristoteles traz algo que pode intervir nesse investimento em acdes
virtuosas, baseando-se em duas possibilidades: a intelectual e a moral. A acdo intelectual esta
articulada ao saber transmitido, e a moral ¢ cultivada pelos habitos. Bons hdbitos, como a
temperanga, quando adotados de forma racional, conduzem a felicidade. O problema surge
quando a intemperanga, sendo de ordem voluntéria, aparece nesse caminho (h4 uma escolha
humana por isso), podendo se manifestar na fala do sujeito.

Aristoteles afirma que o “apetite natural” do homem por comer, beber e pelo amor ¢

algo natural. O problema surge quando h4 um excesso deliberado: “¢ exceder a medida natural,

68



pois que o apetite natural se limita a preencher o que nos falta. Por isso tais pessoas sao
chamadas ‘deuses do estdmago’” (Aristoteles, 300 a.C./1991, Livro III, item 11).

Essas pessoas que excedem o apetite natural sdo consideradas intemperantes, e
Aristoteles atribui-lhes um sofrimento inerente ao carater do homem intemperante. Isso porque,
ao seguir o caminho da intemperanca ¢ dos excessos dos prazeres, “sofre mais do que deve
quando nao obtém as coisas que lhe apetecem (sendo, pois, a sua propria dor um efeito do
prazer)” (Aristoteles, 300 a.C./1991, Livro III, item 11). Ja o homem temperante ¢ bom nao
sofre nem com a falta do que lhe é prazeroso e muito menos com a abstencdo. O homem
intemperante ¢ afetado por um sofrimento que nao se limita a obten¢ao do prazer, “mas também
quando simplesmente anseia por elas (pois o apetite € doloroso). No entanto, parece absurdo
sofrer por causa do prazer” (Aristoteles, 300 a.C./1991, Livro III, item 11).

O esfor¢o humano racional, em forma de habitos de boa conduta moral rumo a
felicidade, ndo caminha paralelamente ao campo do prazer, onde o Mal-estar na civilizagdo
freudiano vem nos dar provas dessa satisfagdo parcial do homem. Esse ¢ o ponto nodal para
Lacan, no qual ele apropria sua investigacdo sobre a ética na psicandlise: “das Ding recepta,
numa posi¢ao inteiramente enigmatica, pois ndo ha regra ética que faga mediacdo entre nosso
prazer e sua regra real” (Lacan 1959-1960/2008, p. 119). O Fremde, o estranho como mal,
irrompe como possibilidade de elaboragdo psiquica. A ética particular de bem-dizer vai
apresentar o desejo que se interpde na fala do sujeito.

Diferentemente de Aristoteles (300 a.C./1991), que se ancora no Bem Supremo, de
onde uma “ordem particular se unifica como conhecimento universal” (p. 33), para Lacan
(1959-1960/2008), a verdade que buscamos ¢ uma verdade libertadora, buscada em um ponto
de sonegagdo do sujeito. E uma verdade particular, que ele considera como ética, pois “na
referéncia ao principio de realidade, a ética encontra seu proprio impedimento, seu fracasso”

(p- 99). Quando a maxima universal utilitarista encontra seu ponto limite, ou seja, quando a

69



satisfacao plena que o sujeito busca reencontrar encontra uma barra, a castragao, a mortificacao
da Coisa, em um mais além do Principio do Prazer, como um furo, um vazio onde o imaginario
e o simbdlico ndo o recobrem, ele encontra neste ponto sua fundamentacdo com algo
inominavel, “o desejo em sua fung¢do estruturante com a lei” (p. 102). Algo se apresenta como
lacunar, como um ponto contingente, como portador de uma verdade propria do sujeito em sua
fala na clinica psicanalitica.

Antes de prosseguirmos, vamos esclarecer o que vem a ser o termo contingente, pois
supomos que esse mal que irrompe na fala do sujeito na clinica psicanalitica caminha na direcao
de um é(x)timo contingente. O que estamos querendo dizer com isso? Vamos desdobrar esses
termos nomeados por Lacan em partes. Vimos neste capitulo que o conceito de extimidade foi
criado por Lacan (1959-1960/2008): “esse lugar central, essa exterioridade intima, essa
extimidade, que ¢ a Coisa” (p. 169), o que nos leva a concluir, a partir de nosso desdobramento
teorico até aqui, que a Coisa (das Ding) traz em si um carater de infamiliaridade e e(x)tranheza.
A extimidade ¢ algo que se apresenta fora, em um para além do Principio do Prazer na fala do
sujeito, e que esta relacionado ao seu intimo.

Chediak (2014) destaca que a nogdo de éxtimo estd intimamente relacionada ao
“reconhecimento pelo sujeito do resto irredutivel de sua estrutura” (p. 155), o que, a nosso ver,
pode tornar possivel aproximar ao que se apresenta como e(x)tranho para o sujeito. Esse
éxtimo, em forma de uma irrup¢do na fala, esse mal que acomete o sujeito, pode ou ndo se dar
em forma de uma contingéncia.

Com relacdo ao esclarecimento do termo contingéncia, Lacan (1972-1973/1985) nos
diz: “¢ aquilo que se resume o que submete a relacdo sexual a ser, para o ser falante, apenas o
regime do encontro” (p. 127). Podemos dizer, a partir disso, que das Ding esta impossibilitada.
Como j& vimos, esse ponto éxtimo que habita nosso interior, s pode comparecer em lacunas

em nossa fala, e esse Mal, supomos que irrompe como encontros, como flashes (como nosso

70



estranho). Podemos dizer que ¢ a nossa verdade, o Bem do sujeito, nossa verdade mais intima
(das Ding, como real), que se desveste da ficgdo (imaginario e simbdlico) e que funda o campo
da ética em psicanalise.

Para Badiou (1998), “o Bem s6 ¢ Bem na medida em que ndo pretende tornar o mundo
bom. Seu tnico ser ¢ o advento a situagdo de uma verdade singular” (p. 86). Das Ding, o
infamiliar como presentificagdo da impossibilidade desse Bem Supremo, pois esté interditado
para o homem, € a castracao por si, ndo ha outro Bem. O Outro ndo existe, ¢ o sujeito que tem
que construir seu desejo em forma de um discurso, pela via de sua fala em andlise.

Bispo (2012), em 4 ética da contigéncia, destaca que

0 sujeito passa ao largo de das Ding, que por iSsoO mesmo, precisa ser suposto como o

nlcleo excluido, o estranho (Fremde), que orienta toda a organizacdo das

representagdes subjetivas. E esse real excluido que organiza o mundo na estrutura

simbolica. (p. 59)

Desse real, desse possivel e(x)tranho, s6 podemos ter noticias de forma lacunar. Assim,
podemos aproximar ao que trabalhamos como um discurso sem palavra, ndo recoberto pelo
simbolico ou pelo imaginario, desvelando um modo de estruturacdo psiquica do sujeito a partir
de seu gozo pulsional.

Podemos também supor uma relagcdo do e(x)tranho com os elementos que compdem a
génese e a estrutura narrativa dos contos fantasticos no campo da literatura, um dos nossos
objetivos nesta tese, pois o horror comparece quando a fic¢do, a fantasia, se desveste, € o sujeito
se encontra como objeto do desejo do Outro, que supomos ser a aparicdo do infamiliar como
um contigente éxtimo, que serd o tema a ser desenvolvido no segundo capitulo. Trata-se do
horror retratado nos contos fantasticos, o Mal, o e(x)tranho, como moradia de das Ding, uma
verdade particular que pode se apresentar e ser revelada em flashes na fala (irrupg¢ao no discurso

do Bem estruturado pela fantasia e novelas familiares).

71



Para Fuks (2000), “ha que ler o desejo: sem terra, sem patria € sem objeto, ele vaga por
um deserto, cujas trilhas conduzem o leitor a experiéncia limite mais-além do que aparece na
imagem” (p. 129). Supomos que, na medida em que o sujeito transita por terras desconhecidas
e errantes, ele transcende o mundo das imagens, se aproximando mais do mundo dos signos,
do seu proprio desejo, do infamiliar em forma de flashes de das Ding, a marca de sua castragao,
da interdig¢do pela via da repeti¢do e insisténcia traumatica na fala. Sigamos, pois, na direcao
do que queremos desenvolver por essa via da insisténcia traumatica € no que podemos avangar
na compreensdo sobre isso, relacionando ao nosso e(x)tranho infamiliar no discurso do sujeito
na clinica psicanalitica.

1.5. O Infamiliar como Troumatico? A Teoria do Excesso em Freud e a Teoria do Furo
na Linguagem em Lacan

Vimos que os momentos que irrompem de forma insistente na fala do sujeito podem
ser o seu Mal, seu além do principio do prazer, um possivel e(x)tranho contingente, na medida
em que pode se apresentar como um encontro éxtimo. Podemos dizer que ¢ o fendmeno
infamiliar que insiste em busca de uma elaboragdo psiquica e de um encaminhamento ético do
desejo como um bem particular, e ndo universal. Nesse ponto, algo do real pode insistir,
atravessado por flashes de das Ding interditada que, fora-do-significado, insiste em ser
desvelada através das lacunas na fala do sujeito.

Pretendemos compreender, neste capitulo, esse ponto de insisténcia, esses flashes (das
Ding), o nosso infamiliar. De que forma podemos concebé-los? Como um interdito em busca
de elaborac¢do, como o caminho de desvelamento de uma verdade particular a partir de um
acontecimento traumatico ou como ressonancia de uma estruturacao psiquica, o “troumatisme”
de Lacan (1973-1974/2018)? Inicialmente, vamos avangar na no¢dao de acontecimento
traumatico na teoria freudiana para, posteriormente, justificarmos nossa escolha do traumatico

como ressonancia da constitui¢do psiquica no ensino de Lacan, nosso ponto de interesse. Por

72



fim, ilustraremos com o conto fantastico O homem da areia, de E.T.A. Hoffmann, utilizado
por Freud (1919/2019) em sua elaboragao do fendmeno infamiliar.

Para Freud (1893-1895/2016), o conceito de trauma psiquico € central. Ele descreve o
trauma como um excesso de excitagdo que se manifesta como um “corpo estranho” persistente
na psique. Em virtude de sua incapacidade de se associar a outras representagdes, €sse exXcesso
de excitacao psiquica, expresso na forma de afeto, desloca-se em dire¢ao a consciéncia como
uma representacdo desprazerosa. Muitas vezes, essa manifestacdo pode se localizar no proprio
corpo (como evidenciado pela experiéncia de Freud com as histéricas), configurando-se como
uma forma de revelacao desprovida de nexo ou compreensao.

Nos estudos iniciais de Freud (1893-1895/2016) sobre a histeria, o trauma psiquico de
natureza sexual foi um pilar para o desenvolvimento do seu trabalho. Inicialmente, ele
acreditava que o trauma estaria relacionado a experiéncia real de sedugdo vivida pela crianga,
cometida um adulto. No entanto, essa teoria da seducao foi abandonada, o que possibilitou o
avango de sua concepgao sobre o trauma.

A partir de sua experiéncia clinica, Freud passa a conceber o trauma em articulagdo
com a teoria da fantasia, entendendo-a como parte integrante da realidade psiquica. Ele
considera a fantasia uma forma de estruturag¢ao neurotica das relagdes do sujeito com o mundo,
construida a partir de uma sexualidade traumatica. Soler (2021) destaca que “a fantasia ¢ uma
fantasia de trauma, ndo € acidental, mas algo tipico da neurose” (p. 50), ou seja, uma narrativa
do trauma construida e imaginada pelo sujeito.

Isso conduz Freud a conceber, nesse momento de suas investigagdes, o trauma como
um ponto de referéncia baseado na causalidade sexual e em sua ag@o pdstuma. O trauma passa
a ser entendido como o fundamento do sintoma, uma via pela qual o sujeito pode desvelar uma
verdade encoberta — algo inconsciente, que permanecia desconhecido para ele. A agdo

traumatica passa a ser explicada a partir de uma concepgado de temporalidade: ha dois tempos

73



do trauma, sendo o segundo tempo, nachtrdglich, o que configura um carater traumatizante ao
primeiro. Para Berta (2012), o termo nachtrdglich ¢ destacado por Lacan; no entanto, ele o
utiliza predominantemente na forma substantivada nachtrdglichkeit, que corresponde ao
conceito de apres-coup ou “a posteriori” em sua obra. Nessa referéncia causal e etiologica do
nachtrdglich, destaca-se “uma preocupagao de Lacan com esse termo, a saber, além da logica
temporal significante, o elemento da temporalidade retroativa que inclui o devir, como se

299

exprime no ‘futuro do preterito’ (p. 15). Essa temporalidade retroativa, para Lacan, refere-se
a uma atualiza¢dao, em palavras, de um acontecimento ha muito conhecido e familiar, que se
interpde ao sujeito sob a forma de infamiliaridade e espanto.

O cléssico exemplo de uma paciente histérica de Freud, Emma, em seu Projeto para
uma psicologia cientifica (1950[1895]/1987), ilustra a dindmica da a¢do traumatica em dois
tempos, pela via de uma primeira mentira histérica, a Proton Pseudos. O sintoma histérico de
Emma, sua fobia de entrar em lojas sozinha, remete a uma lembranca de quando tinha doze
anos de idade. Segundo ela, ao entrar em uma loja, deparou-se com dois vendedores que riam
simultaneamente. Essa cena a assustou, levando-a a sair correndo da loja, pois supds que eles
pudessem estar zombando de sua maneira de vestir. Além disso, um dos vendedores a havia
atraido sexualmente. Para Freud, essa lembranca consciente ndo ¢ suficiente para explicar o
surgimento do sintoma, mas funciona como um caminho que, por meio da analise, permite o
acesso a uma segunda lembranca de ordem inconsciente. Ela revela que, aos oito anos de idade,
foi a uma cafeteria comprar doces e o dono da cafeteria passou a mdo em seus genitais por
cima da roupa. Ao discutir esse caso, Freud considera o significante “riso” como o elo
associativo entre a primeira e a segunda cena. O riso dos vendedores da segunda cena,

relacionados a loja atual, desperta e revela o riso do dono da cafeteria da cena de assédio sexual,

que até entdo fora desconsiderada ou desconhecida.

74



Para Freud (1950[1895]/1987), o primeiro tempo corresponde apenas a cena sedutora
vivida por Emma, sem qualquer implicagdo de ordem sexual. Somente no segundo tempo,
quando Emma ja estava na puberdade e teve outra experiéncia com certa conotagao sexual, a
acdo traumatica foi desencadeada por meio da ligagdo com a primeira cena, até entdo
despercebida.

Desse modo, o traumatico se estabelece quando hd uma articulagdo desse circuito
temporal em um a posteriori. Para Berta (2012), “a temporalidade do trauma foi referenciada a
essa articulag@o representacdo-objeto e a representacao-palavra” (p. 70), o que nos faz retomar
0 que ja trabalhamos anteriormente com o0s conceitos de representacdo-coisa
(Sachevorstellung) e representacdo-palavra (Vortvorstellung). Nesse processo, hda uma
atribuicao simbolica ao acontecimento traumadtico (afeto em excesso); porém, algo pode se
apresentar como novidade: “¢ possivel considerar que o cerne do referente — na relagao
representacdo-palavra e da representagdo-objeto — ¢ a estranheza que a temporalidade
nachtrdglich evidencia” (p. 70). Nesse contexto de temporalidade (acontecimento), algo
inusitado e e(x)tranho, um fora-dentro do espago e tempo, se apresenta no campo da realidade
simbolica.

De acordo com Freud (1950[1895]/1987), “a lembranca despertou o que ela certamente
ndo era capaz na ocasido, uma liberagao sexual, que se transformou em angustia” (p. 370). Para
ele, esse acontecimento traumatico € tido em estreita relacdo com uma (in)viabilidade reativa
e com a questdo da descarga afetiva. Assim, mais do que a intensidade de um afeto, percebe-
se que tanto o tipo quanto a auséncia de resposta sdo os principais responsaveis pela instauracdo
do trauma (Freud, 1893-1895/2016; Uchitel, 1997).

Nesse momento, o traumdatico — um novo termo — se apresenta em paralelo ao que
vinhamos descrevendo sobre o trauma, exigindo maior esclarecimento. Bokanowski (2005)

desenvolve um trabalho sobre as variagdes do conceito de traumatismo: traumatismo,

75



traumatico, trauma. Segundo o autor, o traumatico tem uma conotagao econdmica, elaborada a
partir de Além do principio do prazer por meio das neuroses traumaticas ou das neuroses de
guerra. De acordo com o autor, “o funcionamento traumatico tem como caracteristica uma
visdo anti-traumatica, enquanto, a0 mesmo tempo, repete o traumatico: uma luta contra ‘terror’

299

(Schereck) repetindo o ‘terror’ (p. 31). Esse carater repetitivo no psiquismo abriga algo que
permanece nao elaborado, agindo de forma persistente, como uma fixagdo libidinal. Em seu
trabalho sobre o infamiliar, Freud (1919/2019) ja destacava sua curiosidade pelo carater
repetitivo que se manifestava neste fendmeno.
No inconsciente animico, ¢ possivel, de fato, reconhecer-se o dominio de uma
incessante compulsdo a repeticdo das mogoes pulsionais, a qual, provavelmente,
depende da mais intima natureza das pulsdes, e que € suficientemente forte para se
impor ao principio de prazer, conferindo um carater demoniaco a certos aspectos da
vida animica, algo que ainda se expressa claramente nas aspiracdes da crianca e que
domina uma parte do decurso da psicandlise dos neuréticos. (Freud, 1919/2019, p. 79)
Podemos observar o destaque que Freud dé a questao da repeticdo a partir de 1919 no
proprio texto Das Unheimliche, que ja traz indicios da virada metapsicoldgica de 1920 em
relagdo ao traumatico e que pode nos aproximar do que estamos nos referindo quanto aos
flashes que se interpdem na fala do sujeito em analise. As analises de Emma e de outras
pacientes histéricas permitiram fundamentar sua argumentacdo de que “o histérico softre
sobretudo de reminiscéncias” (Freud, 1893-1895/2016, p. 25). De acordo com Garcia-Roza
(1984), “ndo ¢ o passado que ¢ traumadtico, mas a lembranga do passado a partir de uma
experiéncia atual” (p. 94). A descoberta de uma temporalidade do trauma — associada por Lacan
a nogdo de nachtraglichkeit, um s6-depois ou a posteriori —, permitiu a Freud confirmar sua
hipotese de que a impressdo traumatica ndo ¢ significada no momento de sua percepgdo, mas

que permanece fixada, retornando ao sujeito em um momento posterior.

76



Em Além do principio do prazer (1920/2020), Freud avanca em suas descobertas sobre
o traumatico como realidade psiquica e da o primeiro passo no desenvolvimento da pulsao de
morte, o que o conduzird na direcdo do real, conceito que serd posteriormente nomeado por
Lacan. Freud constatou que as experiéncias de guerra desencadeavam quadros clinicos
marcados por um baixo dinamismo psiquico, € que esses pacientes narravam sonhos
relacionados as cenas traumaticas (cenas de pesadelo e terror) que se repetiam de forma
insistente, diferentemente de sua experiéncia clinica com as histéricas. Essa compulsdo a
repeticdo ¢ uma tentativa persistente do psiquico de registrar a experiéncia traumatica, e,
segundo Freud (1920/2020), constitui “tarefa do aparelho psiquico que teria prioridade, a de
dominar ou ligar a excitagdo, ndo certamente em oposicdo ao principio de prazer, mas
independente dele e, em parte, sem leva-lo em consideragao” (p. 127). Além disso, a fonte de
excitagdo desprazerosa €, paradoxalmente, de origem interna e externa ao psiquismo,
configurando um dentro/fora. Isso porque estamos nos referindo a pulsdo como conceito
limitrofe entre o psiquico e o somatico, como ponto de ruptura e descontinuidade, como
explosdo do espago psicofisico, conforme vimos com Elia (2023), e a compulsdo a repeti¢ao &
uma atividade psiquica que decorre diretamente do investimento pulsional do sujeito.

Outra experiéncia de cardter traumatico observada, nomeada como fort-da, foi a
brincadeira do neto de Freud com um carretel, que ele langava para longe e o retornava para si,
em um movimento incessante e repetitivo, como uma tentativa de elaboracdo da angustia
infantil diante das auséncias da mae. Freud (1920/2020) buscou demonstrar, por meio de varias
manifestagdes, a insisténcia em forma de uma “compulsdo a repeti¢do”. Para o autor, essas
cenas traumaticas insistem e se repetem de forma estranha, o que Soler (2012) denominou
“esquecimento impossivel” (p. 65), tal como acontece com as alucina¢des em busca da primeira
satisfa¢do, colocando a angustia em evidéncia. Ao mesmo tempo, essas cenas se revelam de

forma paradoxal, como da ordem do familiar e conhecido, desalojando o sujeito de seu proprio

77



eu, de sua propria casa, como se estivesse fora do lugar (Freud, 1919/2019). Esse traumatico
coloca o sujeito frente ao que escapa ao dominio do eu, seja pelo excesso ou pela falta,
revelando-se diante do seu inconsciente. Para Elia (1992),
Haveria um °‘concentrado’ de pulsdes de morte no eu, originariariamente, num
momento anobjetal (e, portanto, mitico, na medida em que também aneuoico): a criagdo
do objeto decorreria do ato de expulsdao da pulsao de morte inicialmente colada ao eu.
Essa ex/pulsdo (colocagdo da pulsao para fora do eu, sentido que se precipita pela
escansdo que fazemos da tradu¢do, em portugués, ou seja, expulsdo, da palavra usada

por Freud herausgedrungen) cria o objeto, o ndo-eu — cuja reapresentagdo, portanto, de

algo que fora expulso, tenha havido expulsdo, perda daquilo que, por entdo ser perdido,

torna-se, chama-se o objeto. E por essa razdo que, em psicandlise, todo o objeto, a rigor,

¢ perdido, decorre de uma colocagao para fora do eu. (p. 164)

Podemos relacionar a andlise de Elia ao movimento da crianga com o fort-da, em que
langar o carretel ao longe (fort), para fora, e seu retorno (da), para dentro, surge como uma
tentativa de elaboragdo psiquica da presenga-auséncia da mae e da possibilidade de inscrigao
simbolica no eu do sujeito do que fora expulso e perdido como objeto.

Com essas experiéncias, Freud considera a possibilidade de uma correlagdo entre o
traumatico e o desamparo (a experiéncia do Nebenmensch), havendo uma ruptura nas defesas
do individuo, despertando angustia e submetendo-o a reagdes extremamente primitivas. Esse
trabalho sobre o trauma relacionado a angustia, desenvolvido em 1920, se consolida com
Inibicdo, sintoma e angustia, (Freud, 1926/2014), ao destacar o carater economico do trauma,
relativo a uma quantidade de excitacdo impossivel de ser apaziguada, configurando-se como
um excesso pulsional que se antepde ao recalque. E precisamente esse ponto em que nio ha
simbolizagdo que nos interessa nesta tese.

Na concepgao de Soler (2021), Freud consegue fazer uma junc¢do entre

78



as angustias do menos e as do mais, isto ¢, daquilo que no sujeito, a principio foi

chamado de angustia de castracdo, que ¢ a angustia de um menos, mas também ha a

angustia de demasia, do excesso — por iss0, 0 equivoco francés ao escrever traumatisme

[traumatismo] como tropmatisme [excessomatismo]. Freud, entdo conseguiu conectar,

em sua defini¢do, a dimensao da castracdo ¢ a dimensao da excita¢ao traumatizante da

pulsdo. Intelectualmente, isso € magnifico, e clinicamente pertinente (pp. 65-66).

Esse caminho freudiano fez com que ele concebesse como paralelos, lado a lado,
diferentemente de Lacan, o traumatico como decorrente da angustia de castragdo e a angustia
como excesso traumatizante da pulsdo. Ele ndo abandona a tese do ntcleo sexual traumatico
freudiano, mas as concebe como uma angustia constituinte e estrutural ao sujeito.

A temporalidade freudiana do trauma, portanto, considera que o primeiro tempo ¢
vivenciado pela via da representagdo-coisa. SO depois a experiéncia traumatica € subjetivada,
em um segundo momento de revivéncia, de atualizagdo da experiéncia, € 0 que uma vez foi
familiar pode retornar como infamiliar pela via da representagdo-palavra.

De acordo com Berta (2012), Lacan escolhe a questdo da temporalidade traumatica para
debater o conceito de trauma com Freud, fundamentando-se na noc¢ao de nachrdglich (a
posteriori, aprés-coup). Dessa forma, ele concebeu o trauma como constitutivo na estruturagao
psiquica e o para além do trauma como evento traumatico, descobrindo um fopos, atribuindo
um lugar ao trauma, uma descontinuidade na continuidade da fala, como um corte. Esse foi o
passo dado por Lacan a partir de Freud, estabelecendo “o Outro, traumatico” (Soler, 2021, p.
69), relacionado a uma atemporalidade do trauma, que ndo se vincula a um acontecimento e
seu a posteriori, mas sim a referéncia a um Outro (como topos, como lugar) que traumatiza e
que se estabelece na linguagem e no discurso do sujeito, marcando sua constituicdo psiquica.

No semindrio A angustia, Lacan (1962-1963/2005), movido por seu desejo de

investigagdo, retoma a experiéncia freudiana do Nebenmensch para se referir a angustia e ao

79



desamparo. Nele, podemos encontrar a articulacao entre a angustia e o infamiliar de Freud (Das
Unheimliche), destacando que o texto de 1919 “¢ o eixo indispensavel para abordar a questao
da angustia” (p. 51), corroborando com nossa hipdtese de conceber o infamiliar como
traumatico.

A experiéncia do Nebenmensch (desamparo), descrita no Projeto para uma psicologia
cientifica, refere-se a vivéncia do bebé em relagdo ao Outro, a das Ding, o estranho que
constitui nosso primeiro exterior-interior. Nos primdrdios da vida, esse Outro o langa a uma
experiéncia de completo desamparo, na qual sé resta o grito — “a maneira pela qual o estranho,
o hostil aparece na primeira experiéncia da realidade para o sujeito humano € o grito” (p. 71)
—, que ¢ revertido em apelo, demanda. H4 uma experiéncia de angustia diante da falta de
resposta (satisfagdo) do Outro que se presentifica no sujeito e que pode ser traumatica. E
possivel conceber o infamiliar como #roumatico?

No seminario 4 relacdo de objeto, Lacan (1956-1957/1995) constrdi o conceito de
objeto em sua teoria. Em um primeiro momento, a crianga se encontra em posi¢do de objeto
em relacdo ao Outro primordial (materno ou parental), supondo que, na posi¢do de falo (phi),
possa ser esse objeto que venha a completar a falta no Outro. Diante do desamparo, o grito
surge em forma de demanda, como uma pergunta dirigida ao Outro que, por sua vez, ndo pode
responder, pois também ¢ marcado pela falta e ndo possui uma resposta.

Lacan (1962-1963/2005) esclarece que, em face dessa falta e desse desamparo e a partir
de suas experiéncias subjetivas, o sujeito busca responder a si mesmo por meio da fala,
construindo uma fantasia, uma fic¢do, uma forma de encobrir a falta do Outro diante de uma
fratura imaginaria:

no nivel da fratura que se produz a aproximacdo libidinal do semelhante, em algum

momento, um certo dramatismo imagindrio. Dai a importancia dos acidentes da cena,

que por essa razao ¢ chamada de traumadtica. A fratura imaginaria apresenta toda sorte

80



de variagdes e anomalias possiveis, o que ja indica, por si sO, alguma coisa no material

¢ utilizavel para outra funcao, que por sua vez, da pleno sentido ao termo ‘castragao’.

(p. 56)

Algo incide como uma fratura nessa relagdo da crianga com o Outro. Um lugar ou uma
posi¢do em que a crianga ocupa com seu corpo pulsional, investido libidinalmente e fixado na
cena traumatica de sua experiéncia com das Ding, deixando-a sem palavras e desprovida de
recursos. Nesse lugar fraturado pelo imaginario, algo da ordem da castragao incide, como um
furo na linguagem.

Soler (2012) destaca que Freud avanca com o conceito de fixacdo libidinal, que, em
Lacan, serd nomeado como gozo — uma maneira particular de o sujeito de buscar satisfagdo e
gozos pulsionais. Para ela,

sabemos que em todos os sujeitos ha todas as pulsdes, mas sabemos também que para

cada um hé prevaléncias dominantes — oral, anal, escopica, invocante — portanto fixagao

determina um modo de gozo pulsional que se aloja na lembranga infantil,

independentemente de isso ser exato ou ndo. (p. 53)

E a partir desse lugar de gozo pulsional em seu corpo (diante da falta do Outro) que o
sujeito construira sua narrativa fantasmatica e ficcional, a qual, na experiéncia analitica, podera
desvelar o seu discurso enquanto verdade particular.

Segundo Lacan (1973-1974/2018), ¢ a linguagem que faz trou (furo). A homofonia
criada pela incorporacdo de frou (furo) na palavra “traumatismo” indica o furo na estrutura do
sujeito falante: seu troumatisme. O Outro, como saber inconsciente e sua ressonancia, o lugar
da linguagem enquanto ordem do traumatico, ¢ de dificil apreensdo. Isso porque sua incidéncia
se da pelo que lhe falta, pelo que ndo pode ser simbolizado, uma vez que sua logica se sustenta
em um vazio, um vacuo, um furo em sua constru¢do narrativa: “todos sabemos porque todos

inventamos um truque para preencher o buraco do Real. L4 onde ndo ha rela¢do sexual, isso

81



produz um buraco que traumatiza (troumatisme). NOs inventamos! NoOs inventamos o que
podemos, ¢ claro!” (Lacan, 1973-1974/2018, p. 199).

Lacan defende que a fala ¢ ficcional, construida fantasisticamente para criar uma
realidade psiquica que funciona como borda do traumaético. Este ndo remete a um saber, mas a
uma verdade singularizada pelo sujeito, sua ética enquanto sujeito do inconsciente.

Entendemos que o fendmeno do infamiliar (Das Unheimliche) é oriundo de uma sintese
entre processos defensivos que buscam manter afastadas da consciéncia as ideias traumaticas
e seus correspondentes afetivos, como se estivessem fora do eu, provocando a sensagao de um
e(x)tranho infamiliar e despertando angustia. Ao nosso ver, ainda que sua origem seja familiar,
esse processo produz a impressao de que o eu se encontra externo ao processo. Isso se deve a
sua relacdo com experiéncias traumaticas primitivas vividas com o Outro no mundo externo e
com o inconsciente, manifestando-se como uma fratura imagindria, uma contingéncia que
emerge em flashes, provocando e(x)tranheza no discurso do sujeito falante.

Supomos que a literatura fantastica, particularmente a de E.T.A. Hoffmann (1776-
1822), escritor e compositor alemdo do romantismo fantastico), busca provocar, pela
conjugacao entre o horror e o belo, a ficcdo e a realidade, um e(x)tranho, com um (x), como
uma possivel retomada da marca da extimidade, de das Ding, nosso primeiro éxtimo. Isso ja
estava presente na obra freudiana, mas ¢ Lacan quem retomara esse ponto de fratura imaginaria,
do infamiliar que supomos como froumatico pela via da angustia.

1.6. E(x)tranho Freudiano em Lacan: O Eu Nao é Senhor do Proprio Discurso
Descrevemos ha pouco o infamiliar como troumatico, considerando sua vertente da
sensagdo de angustia, que provoca estranhamento. Essa relagdo entre a crianga e seu Outro ¢
marcada por uma fratura imaginaria e traumatica, posicionando-a em um processo de fixagao
pulsional em seu corpo (que pode ressoar como flashes no discurso), na busca de uma inscri¢ao

significante. Esse infamiliar, enquanto troumatico e constituinte, possivel morada de das Ding,

82



pode ser da ordem de um e(x)tranho, um entrelagamento entre o fora e o dentro do eu: eu/nao-
eu.

Lacan (1962-1963/2005) traz como novidade esse carater de extimidade de das Ding,
nosso primeiro €xtimo, o nosso estranho, experiéncia do Nebenmensch, contato da crianga com
o Outro como uma Coisa, atravessado pelo real. Assim, Lacan retoma a no¢ao de desamparo
pela via da angustia, como um ponto de fratura imaginaria na constitui¢ao psiquica. Essa fratura
produz um estranhamento, o Unheimlichkeit, o que o conduzira a elaboragdao do conceito de
objeto a, abordado no campo da pulsdo escopica (olhar) e da fantasia como fic¢do, como uma
possibilidade de borda do real.

O termo “extimidade” foi um neologismo paradoxal concebido por Lacan pela primeira
vez no seminario A4 ética da psicandlise: “esse lugar central, essa exterioridade intima, essa
extimidade, que ¢ a Coisa” (Lacan, 1959-1960/2008, p. 173). No entanto, em A instdncia da
letra no inconsciente ou a razdo desde Freud (Lacan, 1957/1998), ele j4 esbocava esse
conceito, sugerindo o caminho de suas descobertas, ao se referir a uma instancia diferente do
eu, um ndo-eu, seu inconsciente. Ele destaca uma manifestacdo excéntrica no eu do sujeito e
afirma que, “quando se desconhece a excentricidade radical de si em si mesmo” (p. 528),
desvia-se a psicanalise da letra de seu fundador. “La onde isso foi, ali devo advir” (p. 528),
concebendo o inconsciente como condutor do discurso do sujeito falante, como senhor do
discurso do sujeito. Ele prossegue: “qual €, pois, esse outro a quem sou mais apegado do que a
mim, j& que, no seio mais consentido da minha identidade comigo mesmo, ¢ ele que me agita?”
(p. 528). Esse carater alteritario presente no eu do sujeito leva a defini¢do: “o inconsciente € o
discurso do Outro com maitiscula” (p. 529), sendo possivel localizar o reconhecimento do seu
desejo como condutor do percurso.

A sensagdo de estranhamento ocorre por conta da angustia provocada, que suscita uma

fratura imaginéria na identidade do sujeito, um eu/ndo-eu, algo troumético que irrompe como

83



constituinte e fixa em forma de real, fora-do-significado, sem sentido (Lacan, 1962-
1963/2005). O que quer dizer isso? O trajeto pelo e(x)tranho ¢ o pontapé inicial de Freud,
embora ele ndo desenvolva, naquele momento, sobre angustia, repeticao e pulsdo de morte.
Desenvolvidos posteriormente, esses conceitos serdo fundamentais para Lacan nomear o
conceito de real, o das Ding de Freud, nosso €éxtimo, no seminario 4 ética da psicandlise. A
retomada do infamiliar leva Lacan a conceber um enquadramento da angustia a partir de sua
relagdo com o estranhamento, esse e(x)tranho como real. Para ele, “¢ o eixo indispensavel para
abordar a questio da angustia... pela unheimlichkeit” (p. 51). E o eixo norteador que o
possibilita dar seu passo na teoria e na clinica psicanalitica.

a unheimlichkeit € aquilo que aparece no lugar em que deveria estar o menos phi. Aquilo

que com efeito, ¢ a castracdo imagindria, porque nao existe, por bons motivos, imagem

da falta. Quando aparece algo ali, portanto, € porque, se assim posso me expressar, a

falta vem a faltar. (Lacan, 1962-1963/2005, pp. 52-53)

Vimos no semindrio A relagdo de objeto (Lacan, 1956-1957/1995) que, em sua
constituicdo psiquica, a crianga, na posi¢do de objeto em relagdo ao Outro, constroi fantasias
que deixam marcas inconscientes. Ela acredita que, nesse primeiro momento, possa encobrir a
falta do Outro, colocando-se como phi (falo) do Outro. Mas o estranhamento surge, ou irrompe,
quando o Outro ndo consegue responder o que a crianga mesma se pergunta, ou seja, nesse
momento em que o sujeito ndo consegue reconhecer seu eu na imagem especular. Ele busca
por reconhecimento do Outro e ndo encontra, o que ¢ muito comum na clinica em fendmenos
de despersonalizagao.

esse fendmeno ¢ sensivel na clinica, e com que frequéncia ¢ ao ndo se encontrar no

espelho, ou em qualquer coisa andloga, que o sujeito comega a ser tomado pela

vacilacdo despersonalizante. Mas essa formulacdo nem por isso deixa de ser

84



insuficiente. Se o que ¢ visto no espelho ¢ angustiante, ¢ por ndo ser passivel de ser

proposto ao reconhecimento do Outro. (Lacan, 1962-1963/2005, p. 134)

Esse fendmeno do e(x)tranho infamiliar, pelo qual o sujeito pode ser acometido em seu
trajeto clinico, demonstra uma fratura imagindria na relacdo especular. Esse nao
reconhecimento do Outro pode ter o efeito de uma castragdo imaginaria, em que a falta destaca
algo muito e(x)tranho, como menos phi (-¢) nesse espelho. Essa falta vem a faltar, emergindo
algo do real, da falta de sentido (porque ndo ¢ especularizavel e visivel).

Lacan (1962-1963/2005) nos convida a pensar esse enquadramento da anglstia no
esquema do espelho por ele simplificado (Figura 4).

Figura 4

Esquema Otico Simplificado

(-¢)

Nota: De O semindrio, livro 10: A angustia (p. 49), de Jacques Lacan, 2005, Zahar. (Trabalho
original publicado em 1962-1963). Copyright 2005 de Jorge Zahar Editor Ltda.

Lacan (1949/1998) concebe a funcdo especular como fundante do sujeito. O
investimento libidinal em um Outro como sua referéncia no ato do nascimento ¢ estruturante.
Quando o olhar da crianga se dirige aquele que o segura, ocorre uma assun¢ao do eu, momento
entendido como uma identificacdo. Essa identificacdo estd associada a captura imaginaria, a
construgdo da imagem de si proprio, ou seja, ao reconhecimento de si a partir da imagem do
outro-semelhante, outro-especular, representada no esquema pelo i(a), o eu ideal como uma

fixagdo na imagem, o modo como eu me vejo na relacdo com os outros.

85



Diante do i(a), nomeado como imagem real (Lacan, 1962-1963/2005), temos a
“imagem do corpo funcionando na materialidade do sujeito como propriamente imaginario,
isto ¢, libidinizado, o falo aparece a menos, como uma lacuna” (p. 49). Essa imagem ¢
“autenticada pelo Outro, porém ja € problematica, ou até falaciosa” (p. 55). No Outro, a imagem
que ¢ refletida ¢ a imagem do proprio sujeito, marcada por uma perda.

Mas Lacan (1962-1963/2005) adverte que algo desse investimento do sujeito nao ¢
totalitario no espelho, algo escapa, pois “nem todo investimento libidinal passa pela imagem
especular. Ha um resto. Esse resto... ele é o pivo de toda essa dialética” (p. 49). Nesse terreno
imaginario, algo escapa a representacdo especular e se apresenta de forma falica, como falta,
como menos phi (-¢).

Essa imagem real refletida no espelho plano — i’(a) — ¢ uma imagem que ndo
compreende o registro imaginario em sua totalidade, designada por menos phi, uma “reserva
imaginariamente imperceptivel, embora seja ligada a um 6rgdo” (Lacan, 1962-1963/2005, p.
49), o falo. Por escapar ao contexto totalitario, ela aparece sob a barra, “ndo ¢ mais visivel,
mais sensivel, nem mais presentificavel” (p. 50), e essa invisibilidade ¢ concebida como “heim,
que ¢ o lugar do aparecimento da angustia” (p. 60), traduzida como casa, morada. Nosso intimo
€ 0 que se apresenta como e(x)tranho infamiliar.

O sujeito, pela via da operacao especular, tenta captar o objeto do seu desejo por meio
de uma “brecha na imagem especular original: i(a)” (Lacan, 1962-1963/2005, p. 50), sendo a
o objeto perdido. Quanto mais tenta chegar perto do que acredita se aproximar do seu objeto
do desejo, preservando o vaso como inquebravel e dando mais consisténcia ao que € especular,
mais ele se afasta e ¢ enganado.

Interessa-nos investigar o momento de irrup¢ao da angustia, um afeto que ndo engana
(Lacan, 1962-1963/2005), como Unheimlichkeit. Essa operagdo implica um circuito pulsional

que parte de uma demanda do sujeito para o Outro, em forma de um “que ele quer de mim?”:

86



“¢ um movimento de tor¢do, de ida e volta. Nessa estrutura circular das pulsdes, cada um trara
a marca de um certo malogro” (Chatelard, 2005, p. 65). Nesse encontro faltoso com o Outro,
uma perda se constitui como uma marca pulsional, instituindo o sujeito no campo da
linguagem.

¢ evidente que, nessa entidade tdo pouco apreendida do corpo, hd alguma coisa que se

presta a essa operagao de estrutura légica, que nos resta a determinar. Vocé€s sabem: o

seio, o cibalo, o olhar, a voz, essas pecas descartaveis e, contudo, fundamentalmente

religadas ao corpo — eis o que se trata do objeto a. (Lacan, 1966-1967/2023, p. 15)

Essa marca, o objeto a, em que “a falta vem a faltar” (Lacan, 1962-1963/2005, p. 52),
toma um objeto por escolha, pela via do Unheimliche, no campo da pulsdo escopica. O olhar,
como resto, se posiciona fora da imagem, o que serd ilustrado a seguir pelo conto O homem da
areia. Caso apareca no campo do eu, a angustia ¢ suscitada como uma traducdo subjetiva do
objeto a, pois € ele que provoca um desarranjo especular: a incidéncia da castra¢do do Outro,
pois algo também falta ao campo do Outro, impossibilitando qualquer complementariedade.

O objeto a, este ano, esta no centro de nosso discurso. Se ele se inscreve no ambito de
um Semindrio que intitulei ‘4 anguistia’, € por ser essencialmente por este meio que se
pode falar sobre ele, o que também quer dizer que a anglstia ¢ a Unica traducdo

subjetiva. (p. 113)

Para Lacan (1962-1963/2005), o desejo s6 ¢ sustentdvel para o homem em sua
existéncia a partir da fantasia ($ ¢ a), que possibilita o acesso a relagdo imaginaria por meio da
ficcdo que da suporte ao desejo.

ndo ¢ a toa que Freud insiste na dimensao essencial dada pelo campo da fic¢do a nossa

experiéncia do Unheimlich. Na vida real esse ¢ fugidio demais. A fic¢do o demonstra

bem melhor, chega até a produzi-lo como efeito de maneira estavel, por ser bem mais

articulada. (p. 59)

87



A fantasia permite dar um contorno a esse sentimento e(x)tranho que irrompe no
sujeito, que ¢ da ordem do real, de uma angustia que ndo engana, o que poderia ser traduzido
como uma operagao em que “o Outro se desvanece, desfalece diante do objeto que sou, deducao
esta feita a partir do que vejo em mim” (p. 59).

Nesse momento, o sujeito cria uma fala como anteparo ao real, de forma que a fantasia
mediatiza a angustia. Chatelard (2005) destaca que essa relagao especular pela via da fantasia
“so faz vestir o sujeito, dar-lhe as roupas, ‘dando-se a ver’. Essa imagem ilusoria mascara o
vazio do sujeito, a nudez do sujeito, sua esséncia, seu desejo, o mais intimo” (p. 67),
disfarcando o seu discurso inconsciente. A angustia surge quando hd uma fratura, um
desarranjo especular, e quando o lugar do menos phi (-9) do lado direito reflete sob a barra do
lado esquerdo, vacilando e evocando o seu e(x)tranho infamiliar, seu éxtimo mais intimo, das
Ding. A angustia em forma de Unheimlichkeit vem nesse lugar do menos phi, como uma
incidéncia da falta que se coloca.

Segundo Brum (2019), a estética encontra, na estrutura afetiva inconsciente, ndo apenas
a expressao e a forma de dizer no discurso, mas também o discurso fundante de um sujeito
fraturado e incompleto, pois a verdade do discurso estético € a revelacdo de um corpo inserido
traumaticamente na linguagem. O percurso até aqui teve como objetivo esclarecer e
fundamentar o que atribuimos como nosso objeto de pesquisa: o e(x)tranho infamiliar em Freud
no campo imaginario, a luz das descobertas e contribui¢des de Lacan. Pretendemos ilustrar
essa articulacdo com o conto fantastico O homem da areia, de E.T.A. Hoffmann, aquele que
Freud concebe como sua referéncia para o infamiliar e que Lacan retoma para avancar no
campo da angustia.

Podemos dizer que esse sentimento de angustia e estranheza também pode repercutir

no campo da estética, particularmente na literatura fantastica. Portugal (2006) afirma que esse

88



dialogo entre estética e psicanalise ¢ uma espécie de contorno do objeto a, esse contorno da
falta, fazendo litoral entre o real e o imaginario, o que aprofundaremos no segundo capitulo.

Rivera (2013) destaca:

¢ na medida em que a fantasia aliena o sujeito, mas o fantasiar também pode atuar na

contracorrente e levar a uma desestabilizagdo dessa cena em reviramentos parciais que

pdem o eu em movimento e incitam a algumas pulsagdes do sujeito. Nas artes visuais
como na literatura, o campo da cultura oferece pontos de enganchamento e reviramento

da fantasia. (p. 116)

Podemos dizer que o contorno do objeto a se dd pela via da fantasia, mas ¢ na
descontinuidade e no reviramento da cena construida pelo sujeito que esse objeto ¢
escancarado: o eu cai por terra, como os olhos do conto O homem da areia. E no irrompimento
do e(x)tranho por meio de flashes (quando a fantasia resiste a significar algo imagindario), que
se revela o seu Outro, o seu inconsciente, verdadeiro condutor do discurso do sujeito, servindo
ao proposito e a dire¢do de uma andlise. Esse estranho, parafraseando Lacan, pode ser a
traducdo subjetiva do desejo. Esse e(x)tranho, possivel morada de das Ding, expresso pela
angustia, afeto que ndo engana, representa a nossa esséncia desejante, a marca do desejo
constituido singularmente, um a um.

1.7. O E(x)tranho Infamiliar em O Homem da Areia

Vamos agora direto a fonte. Freud (1919/2019) se ocupa, inicialmente, com a questao
da tradugdo do termo infamiliar e, logo apds, ilustra com um conto fantastico de E.T.A.
Hoffmann, O homem da areia. Calvino (2021) afirma que O homem da areia foi uma fonte de
inspiracdo para Freud e que pode ser considerado o conto mais representativo do maior autor
fantastico do século XIX, o mais rico de sugestdes e o mais forte em valor narrativo. A
descoberta do inconsciente, de acordo com o autor, ocorre precisamente aqui, na literatura

romantica fantéstica, quase cem anos antes que lhe seja dada uma defini¢ao teorica.

89



Calvino (2021) corrobora a afirmagao de Freud de que o artista precede o psicanalista,
ou seja, de que nos, psicanalistas, nos posicionamos como verdadeiros aprendizes em relagao
aos poetas e escritores.

os escritores criativos sao aliados muito valiosos, cujo testemunho deve ser levado em

alta conta, pois costumam conhecer toda uma vasta gama de coisas entre o céu ¢ a terra

com as quais a nossa filosofia ainda nao nos deixou sonhar. Estdo bem adiante de nos,
gente comum, no conhecimento da mente, ja que se nutrem em fontes que ainda nao

tornamos acessiveis a ciéncia. (Freud, 1907[1906]/1976, p. 18)

Alguns autores, como Octave Mannoni (1992), Sampaio (2002), Portugal (2006) e
Vorsatz (2019), atribuem um lugar alteritario da literatura em relagdo a psicanalise, como um
eu em relagdo ao seu outro, propiciando irrupg¢ao de novas possibilidades e sentidos, naquilo
que se apresenta como incompreensivel e inconsciente no sujeito. Podemos dizer que a escolha
de Freud pela literatura fantéstica elucida o limite da linguagem no que tange ao inconsciente,
e que particularmente o conto de Hoffmann podera ilustrar e ajudar a compreender o que ¢ da
ordem do infamiliar como possivel e(x)tranho, na dire¢do do troumatico para Lacan.

A literatura fantéstica, considerada um género literario, ¢ atravessada pelo cerne do
fantastico:

Num mundo que ¢ exatamente o nosso, aquele que conhecemos, sem diabos, silfides,

nem vampiros, produz-se um acontecimento que nao pode ser explicado pelas leis deste

mesmo mundo familiar. Aquele que o percebe deve optar por uma das duas solucdes
possiveis; ou se trata de uma ilusdo dos sentidos, de um produto da imaginagdo e nesse
caso as leis do mundo continuam a ser o que sdo; ou entdo o acontecimento realmente
ocorreu, ¢ parte integrante da realidade, mas essa realidade ¢ regida por leis

desconhecidas por nés. Ou o diabo ¢ uma ilusdo, um ser imaginario; ou entdo existe

90



realmente, exatamente como 0s outros seres vivos com a ressalva de que raramente o

encontramos. (Todorov, 2010, p. 30)

Pela literatura, Todorov (2010) nos convida ao mundo das incertezas, da divisao entre
o real e a fantasia, ao espago entre a realidade e as construgdes imaginarias, ao que nos ¢
familiar, conhecido, e, também, ao seu avesso, o infamiliar, estranho e desconhecido. Essa
possibilidade de hesitagdo que o género fantastico suscita no leitor ¢ semelhante ao movimento
freudiano de criagao do inconsciente, sua virada subversiva no cogito cartesiano. Ele nos
desperta para o limite entre a fantasia e o inconsciente, um nao-saber que escapa e se revela em
forma de furo na linguagem, conforme aponta Lacan, furo que revela um possivel discurso
inconsciente.

Diante disso, dedicaremos esse segundo capitulo ao aprofundamento da estética pela
via da literatura fantastica como forma de expressao inconsciente, do e(x)tranho infamiliar. Por
ora, atentemo-nos ao conto fantastico O homem da areia comentado por Freud (1919/2019)
para ilustrar o que vinhamos discorrendo sobre a angulstia como expressao subjetiva do objeto
a de forma e(x)tranha infamiliar, um irrompimento especular.

Para Freud (1919/2019), o ponto nuclear desse conto esta relacionado ao “tema do
Homem da Areia, aquele que arranca os olhos das criangas™ (p. 51). Isso porque o conto se
refere as lembrangas de infincia de um estudante chamado Nathaniel e a terrivel perda de seu
estimado pai. Segundo suas narrativas, sua mae, com o intuito de colocar as criangas para
dormir cedo e de forma pontual, advertia os filhos de que 0 Homem da Areia iria adentrar na
casa, levando-os até mesmo a ouvirem passos do visitante que seu pai recebia todas as noites.
Ao ser questionada sobre a existéncia do Homem da Areia, a mae alegava que se tratava de
inventado. Calvino (2021) reproduz o pensamento materno: “O Homem de Areia ndo existe,
meu filho. Quando digo que ele chegou, significa que vocés estdo com tanto sono que mal

conseguem manter os olhos abertos, como se neles tivessem jogado areia” (p. 51).

91



Essa resposta parece ndo satisfazer Nathaniel, pois ele se dirige a baba de sua irma mais
nova para questionar sobre o assustador Homem da Areia, e esta, por sua vez, responde de
forma incisiva:

Trata-se de um homem mau, que aparece para as criancas, quando elas ndo querem ir

dormir, lancando a mao cheia de areia nos olhos delas, de tal modo que os olhos,

sangrando, saltam da cabeca; ele os recolhe num saco, levando-os, para a lua minguante
para alimentar suas crias; estas moram num ninho e tém bicos curvos, como as corujas,

e, com eles, comem os olhos das criancinhas malcomportadas. (Freud, 1919/2019, p.

53)

Segundo Calvino (2021), essa visdo amedrontadora ndo mais abandonou Nathaniel
durante a noite, pois ele sempre ouvia os passos do Homem da Areia vindo em dire¢ao a escada,
trazendo palavras atravessadas por lagrimas: “O Homem de Areia. O Homem de Areia!” (pp.
51-52). Nesse momento, Freud (1919/2019) nos lembra que mesmo tendo idade suficiente para
discernir realidade e fantasia, ele ainda era marcado por essa historia, o que o deixava
aterrorizado. Na reprodugdo do conto por Calvino, Nathaniel afirma: “ele continuou sendo um
fantasma terrivel para mim - e eu ficava aterrorizado, em pénico, quando o ouvia ndo sé subir
a escada como também abrir bruscamente a porta do escritorio de meu pai e entrar” (p. 52).

Certa noite, o personagem resolveu esconder-se no escritorio do pai, local para onde os
passos que escutava toda noite se direcionavam. L4, constatou que se tratava, na verdade, do
advogado Coppelius e ndo do Homem da Areia, como sempre lhe diziam. No entanto,
Coppelius também lhe provocava terror, pois era uma pessoa abominavel. Segundo Freud
(1919/2019), isso fazia com que Nathaniel o identificasse com o aterrorizante Homem da Areia,
uma vez que ele frequentemente visitava seu pai a portas fechadas no escritorio. Apos essa

cena, Freud aponta que o autor ja desperta uma davida no leitor: seria esse momento um

92



primeiro delirio de uma crianga paralisada pelo medo, ou uma narrativa de ordem real no conto?
Assim, o escritor suscita uma hesitagao no leitor quanto a veracidade dos eventos relatados.

Calvino (2021) afirma que, aos dez anos de idade, Nathaniel deixa o quarto das criangas
e ¢ transferido para um outro localizado no corredor, proximo ao escritério do pai. Essa
proximidade intensifica cada vez mais sua curiosidade pelo Homem da Areia. Uma noite,
quando o homem chega para visitar seu pai, ja prestes a dormir, Nathaniel decide se esconder
dentro do escritério, por tras da cortina. Ele v€ seu pai e Coppelius proximos a lareira, onde
brasas incandescentes brilham, quando Coppelius grita: “Que venham os olhos! Que venham
os olhos!” (p. 54). Aterrorizado, Nathaniel d4 um grito e cai no chdo, levando Coppelius a
agarra-lo e insulta-lo, chamando-o de “abestalhado”: “Agora, sim, nds temos olhos, um belo
par de olhos de menino” (p. 55). Em seguida, Coppelius leva sua mao ao fogo para pegar brasas
e jogar nos olhos do garoto. Seu pai suplica para que poupe seu filho. Coppelius deixa as brasas,
mas decide contorcer as maos e os bracos do garoto. Em panico, Nathaniel sente tudo escurecer
a sua volta e ¢ tomado por uma convulsdo, perdendo a consciéncia. Mais tarde, ao despertar,
pergunta, ainda assustado: “O Homem de Areia ainda esté ai?” (p. 55). Ele acorda nos bragos
da mae, que o acalenta, enquanto enfrenta uma enfermidade que o acomete por um longo
periodo.

Freud (1919/2019) nos convida a acompanhar a fantasia de Nathaniel como um
desdobramento da fala da bab4 sobre 0 Homem da Areia, quando ele ainda era mais novo.
Calvino (2021), por sua vez, demonstra que essa fantasia estd no cerne da existéncia de
Nathaniel, como expressa em sua fala: “ndo € por defeito que ndo enxergo as cores, mas porque
uma lagubre fatalidade cobriu a minha existéncia com um denso véu de nuvens turvas, o qual
talvez s6 a morte eu consiga romper” (p. 55).

Suas fantasias passam a acompanhé-lo de forma constannte e, segundo Nathaniel, o

relato de mais uma experiéncia horripilante de sua infancia apenas reforcaria e legitimaria suas

93



construgdes fantasiosas. Nos relatos do conto, Coppelius nao aparece mais em sua casa depois
desses acontecimentos. Contudo, um ano depois, o advogado Coppelius surge para mais uma
visita ao pai, resultando em uma tragédia: ele provoca uma explosao no escritorio, matando seu
pai. Nathaniel corre até o escritdério e encontra seu pai queimado, estirado no chao.
Desesperado, ele se dirige a Coppelius e grita antes de desmaiar: “Coppelius maldito Satanas,
tu mataste meu pai” (p. 56). Coppelius desaparece sem deixar vestigios.

A carta de Clara, noiva de Nathaniel, ¢ uma resposta a que ele enviou ao seu irmao
Lotario, na qual relata os horrores que vivenciou. Ela se sente impelida a responder, pois
Nathaniel escreve a Lotario, mas endereca equivocadamente a Clara. Inicialmente, Clara
também se assusta com os perigosos acontecimentos relacionados ao Homem da Areia,
Coppelius e Coppola. No entanto, no dia seguinte a leitura da carta, ela consegue discernir com
mais clareza os sentimentos fantasmagoricos de Nathaniel. Em discussdes com o irmao
Lotario, chega a conclusdo de que tais temores ndo passavam de conflitos internos oriundos de
sua infancia, do seu proprio eu, atravessados pelos estranhos dramas emocionais do mundo
exterior, ou seja, afetados pela realidade.

Podemos acompanhar que a fantasia de Nathaniel sobre 0 Homem da Areia se repete
de maneira semelhante em outros momentos de sua vida (Calvino, 2021). Ele acredita
reconhecer Coppelius, 0 Homem da Areia, que matou seu pai, mais tarde sob a identidade de
Coppola. O vendedor de barOmetros bate insistentemente na porta, tentando convencer
Nathaniel a comprar um. Irritado, este abre a porta e responde que ndo tem interesse € nao
pretende comprar bardmetro algum. Coppola responde: “Ah, non bardmetro, non barémetro!
Eu vender olhos, lindos olhos!” (p. 68). Ao ouvir a palavra “olhos”, Nathaniel fica indignado.
Coppola, entdo, espalha varios 6culos sobre a mesa, desencadeando no jovem um profundo

pavor, como se a cena repetisse a historia vivida com o Homem da Areia. Nesse momento,

94



Coppelius/Coppola surgem como extensao e desdobramento da figura do Homem da Areia
para Nathaniel.

A cena dos olhos e do olhar atravessa a historia de Nathaniel, revelando uma fixacao
pulsional no campo escopico. Isso se manifesta na angustia de castragao e nos olhos da boneca
Olimpia, que funcionam como objeto a, objetos pulsionais. Primeiro, quanto a angustia de
castragdo do Homem da Areia durante sua infancia: essa figurava ameagava arrancar os olhos
das criangas que nao fossem para a cama cedo; a cena do advogado Coppelius que desejava
jogar brasas nos seus olhos, que ele considerava um belo par de olhos; e, por fim, o vendedor
de barometros, Coppola, que diz vender olhos a Nathaniel. Seus terrores infantis se repetem
como manifestacdes de uma angustia de castragdo. Segundo Lacan (1962-1963/2005), a
angustia de Edipo ndo esta relacionada ao ato de arrancar e sacrificar seus olhos como
mutilagdo inevitdvel, mas sim ao terror provado pela “visao impossivel que os ameaga, a de
seus proprios olhos jogados no chdo” (p. 180). O que desperta angustia ndo ¢ apenas a perda
do olho (6rgdo), mas a experiéncia de vé-lo destacado do proprio corpo, tornando-se algo
exterior.

Na carta, Clara tenta acalmar os terrores internos de Nathaniel. Diante disso, ele tenta
se reposicionar de forma mais realista e passa a interpretar sua experiéncia com Coppola como
uma simples venda de 6culos e lunetas. Nathaniel decide comprar uma luneta e passa a observar
uma linda mulher do outro lado da rua. No entanto, essa mulher ndo ¢ humana, mas Olimpia,
uma boneca, um autdmato criado pelo Sr. Spalanzani, com olhos “vivos” implantados por
Coppola. Para Nathaniel, essa experiéncia com Olimpia — um olhar morto — transforma-se em
algo paradoxalmente intenso: “tornava-se cada vez mais ardente, cada vez mais vivo”
(Hoffmann, 1815/2020, p. 256). Os olhos passam a ter vida em um autdmato. De acordo com

Lacan:

95



A boneca espreitada pelo heroi do conto por tras da janela do feiticeiro, que fabrica em

volta dela ndo sei que operacao magica, ¢ propriamente essa imagem, i (a), na operagao

de complementa-la com aquilo que, na propria forma do conto, ¢ absolutamente distinto
dela, ou seja, o olho. O olho de que se trata s6 pode ser o do herdi, e o tema de que

querem arrebatar-lhe esse olho da o fio explicativo de todo o conto. (p. 60)

Nesse contexto, Lacan (1962-1963/2005) concebe o funcionamento da fantasia, onde
algo da ordem do a ird surgir em i’(a), ocupando “o lugar do Heim, que ¢ aparecimento da
angustia” (p. 60). O neurotico procura construir uma tela narrativa (a fantasia) como anteparo
contra a angustia que se manifesta na forma do a: “o objeto parcial ¢ uma inven¢do do
neurdtico. E uma fantasia. E o neurético que faz dele um objeto parcial” (p. 187). Os olhos da
boneca, cheios de vida, apresentam-se de forma éxtima ao personagem principal, ou seja, como
algo simultaneamente externo e intimo, a sua propria morada. E nesse ponto que irrompe o
estranhamento:

que o desejo se revela como desejo do Outro- aqui, como desejo no Outro-, mas também

que meu desejo, diria eu, entra na toca em que ¢ esperado desde a eternidade, sob a

forma do objeto que sou, na medida em que me exila de minha subjetividade,

resolvendo por si todos os significantes a que ela esta ligada. (p. 59)

Como vimos, a ndo-identificagdo no campo especular, um apagamento do eu do sujeito
que esta na raiz do e(x)tranho em Freud, evidencia um ponto de vacilagcdo da fantasia no conto
do Homem da Areia. Quando os olhos “caem por terra”, algo se descortina da cena fantasistica:
o real se revela a Nathaniel. Esses olhos que caem sdo os do proprio personagem, aquele que
estd vendo, simbolizando sua castracdo. Esse limiar entre ficcdo e real, esse ponto de vacilagao
que nos coloca em duvida sobre estarmos diante do real ou da fantasia, ¢ justamente o que os
contos fantasticos exploram de maneira primorosa. Pretendemos demonstrar que essa oscilagao

guarda uma aproximagdo com o percurso do sujeito na clinica psicanalitica, onde

96



despersonalizagdes, crises de ansiedade e experiéncias de estranheza relatadas em analise
podem trazer indicios de que o desejo possa ai se presentificar.

Isso porque esse infamiliar, que pertence a ordem de das Ding e se aproxima do
troumatico, remete a um furo (real) na linguagem. Esse furo sé pode ser bordejado pela via da
fantasia (fic¢do), o que justifica nossa escolha pela literatura fantastica. O entrelagamento entre
o real e a fantasia, que constitui o ponto de desdobramento desta tese, permite aprofundar na
estética e na estrutura narrativa dos contos fantasticos para pensarmos o discurso do sujeito na

clinica psicanalitica.

97



CAPITULO 2
O E(x)tranho Infamiliar na Literatura Fantastica

Aquele reencontro temido, o perder-se e o encontrar-se, ¢ outro dos grandes temas que

se desdobra em relacdo ao belo e ao sinistro. Essa dupla legalidade que pode atuar como

trauma, quando acontece em uma experiéncia estética, nos caminhos de nossa tarefa,
pode operar como uma abertura, a outra forma de pensar, uma nova perspectiva, de si

mesmo, ¢ do estranho do mundo. (Goldstein, 2019, pp. 25-26)

Freud recebeu o Prémio Goethe de Literatura em 1930, e o texto O infamiliar (Das
Unheimliche), no qual ele se serve dos contos fantésticos — particularmente do conto O homem
da areia — como fundamentagdo para a descoberta do fendmeno infamiliar, foi um dos
trabalhos que contribuiram para essa premiagao. Trata-se de um texto precioso para se pensar
a dimensdo do inconsciente na escrita literaria, marcado pelo didlogo entre a psicanélise e a
estética, mediado pela literatura fantéstica, sobretudo através do horror e espanto. Talvez isso
possa nos despertar curiosidade para percorrer essa trilha, pois Freud, no inicio de seu texto,
nos diz que esse terreno da estética, “das qualidades do nosso sentir” (Freud, 1919/2019, p. 29)
relacionado ao horror, ¢ pouco explorado pelos psicanalistas. Segundo ele, os artistas — cuja
matéria-prima de trabalho ¢ a fantasia — precedem os psicanalistas e podem oferecer
contribuigdes valiosas para a clinica psicanalitica.

Tal como Freud situa o real do trauma a partir de 1920, vimos que o sujeito pode repetir
de forma continua e descontinua (encontro), de modo infamiliar ¢ desconhecido, a maneira
pela qual responde aquilo que se inscreve como troumatico. Esse afeto de angustia, que lhe
escapa, apresenta-se como uma repeticao incessante do impossivel de ser representado pela via
da linguagem, aproximando-se da estrutura narrativa fantastica, situada entre a fic¢do (fantasia)
e o real (horror). Para Lacan, o conceito de tiqué, do real como encontro faltoso — nomeado

posteriormente como troumatisme, em 1964 —, esta relacionado a um momento ldgico em que

98



o sujeito se depara com o fato de ser objeto do desejo do Outro, em forma de abertura do
inconsciente, como aquilo que nao cessa de ndo se escrever no discurso do sujeito. Esse
desdobramento tedrico sera desenvolvido neste capitulo pela via do grafo do desejo e ilustrado
pelo conto fantéstico de Cazzote, O diabo enamorado.

Desenvolvemos até aqui o fendmeno infamiliar pela via do e(x)tranho enquanto das
Ding, marcado pelo afeto de angustia, afeto que ndo engana (Lacan, 1962-1963/2005), sem
representagdo simbolica, mas que pode se apresentar ao sujeito como irrupgdes em sua fala,
sob a forma de ficcdo (fantasia). A seguir, vamos acompanhar como, nos intervalos das
fantasias construidas na fala do sujeito, algo da ordem do horror pode vir a irromper sob a
forma de flashes, como um desvelamento de algo do real, de sua verdade éxtima.

Para isso, precisamos retomar alguns pontos que ainda carecem de esclarecimento, a
fim de avangarmos na aproximagdo sugerida por Freud entre a psicandlise e o campo da
estética, particularmente no ambito da literatura fantastica. No campo da estética, a filosofia,
como pensamento critico da arte, passou por transformagdes e subverteu, no século XX, sua
concepcao tradicional romantica, adentrando em outro movimento: o da inestética. Com isso,
colocam-se os questionamentos: serd que Freud teria contribuido, em seu texto sobre o
infamiliar, com marcas do que viria a se tornar a inestética, conforme as proposicdes de Badiou
(1998) sobre o pos-periodo da estética tradicional?

Primeiramente, para expandir nossas reflexdes e avangar teoricamente, nos serviremos
de uma apresentagdo dos conceitos de estética e inestética. Em seguida, abordaremos a
literatura fantéstica, com o objetivo de aprofundar a andlise da estrutura narrativa dos contos
fantasticos, por meio da qual Freud (1919/2019) fundamentou o fendmeno do Unheimliche,
aquilo que estd mais oculto e que retorna sob a forma de um estranhamento que ¢,

paradoxalmente, familiar.

99



Aprofundamos, no primeiro capitulo, a discussao sobre o e(x)tranho infamiliar em sua
dimensao froumatica e estrutural na constitui¢do psiquica, como um furo na linguagem, fora
de sentido, que apresenta semelhancas com os elementos que compdem a estrutura narrativa
dos contos fantasticos de E.T.A Hoffmann, escritor romantico do inicio do século XIX. Ao
final deste capitulo, apresentaremos como demonstragdo tedrica o conto O diabo enamorado,
de Jacques Cazotte, de 1772. Cazotte foi um escritor iluminista francés, destacado pela davida
metodica e pela criacdo da expressao Che vuoi?, em seu conto mais popular. Serd que o
infamiliar, tal como apresentado na narrativa fantastica, pode nos aproximar do processo de
travessia do discurso inconsciente do sujeito na clinica psicanalitica? Podemos supor esse
infamiliar como o ponto de encontro do real faltoso, como tigué, lugar onde o sujeito se depara
como objeto do desejo do Outro? E o que pretendemos desenvolver neste capitulo.

Por fim, pretendemos relacionar essas duas hipoteses com a dimensao do sonho e do
despertar. Serd que podemos considerar o conto fantéstico, situado entre o real e a ficcdo, e o
sonho de angustia, situado entre o sonho e o despertar, a exemplo do sonho do filho em chamas,
como portadores da repeticdo do trauma? Poderiam eles nos oferecer indicios do que estaria
por trds, uma outra cena?

Segundo Lacan (1972-1973/1985), o inconsciente — que ¢ da ordem do real, do
troumatico — opera sob o comando insistente de uma tentativa de simbolizar o que ndo cessa
de ndo se escrever. Com isso, nos debrugaremos sobre esse ponto de rachadura do imaginario
fragmentado, do lugar do menos phi (-¢), como vimos no esquema do espelho simplificado no
capitulo anterior. E nesse “entre” que podemos ter indicios desse outro lugar, desse outro
tempo, dessa outra cena inconsciente, marcados pelo encontro com o real faltoso, que ele
nomeia como a fun¢ado de tiqué.

Convido-os, para tanto, a caminharmos com Freud nesse tema do horror, buscando

compreender como esse terreno tdo proficuo da estética, particularmente da literatura

100



fantastica, pode nos transportar ao seu cerne: ao encontro com o real, a tigué Dessa forma,
pretendemos avangar no percurso do sujeito € no desdobramento de seu discurso na clinica
psicanalitica.
2.1. Da Estética Tradicional a Inestética

Em seu texto sobre o infamiliar, Freud (1919/2019) nos faz um convite ao terreno da
estética, pouco aprofundado pelos psicanalistas:

O psicanalista apenas raramente se sente estimulado a investigacdes estéticas, mesmo
que ele ndo restrinja a estética a doutrina do belo, mas a descreva como a doutrina das
qualidades do nosso sentir. Ele trabalha com outras camadas da vida animica e tem
pouco a fazer com as emogdes inibidas quanto a meta, sufocadas, dependentes de um
grande niimero de constelacdes concomitantes, as quais, em geral, constituem a matéria
da estética (Freud, 1919/2019, p. 29)

Segundo ele, o terreno sobre o qual os estetas tém avancado ¢ deixado a margem pelos

psicanalistas: trata-se do campo do infamiliar, relacionado “ao aterrorizante, ao que suscita
angustia e horror” (p. 29). Seu interesse € investigar “o que € esse nucleo comum, que permite

299

diferenciar, no interior do angustiante, algo ‘infamiliar’” (p. 29). Ele nos convida a explorar o
campo da angustia, o que Lacan (1962-1963/2005) levou adiante ao afirmar que o
Unheimlichkeit se expressa pela angustia. Para ele,
A Unheimlichkeit é aquilo que aparece no lugar em que deveria estar 0 menos-phi.
Aquilo de que tudo parte, com efeito, ¢ a castragdo imaginaria, porque nao existe, por

bons motivos, imagem da falta. Quando aparece algo ali, portanto, ¢ porque, se assim

posso me expressar: a falta vem a faltar. (pp. 51-52)

Esse ponto da angustia, o afeto que ndo engana, pode nos fornecer pistas sobre o

conceito de real para Lacan, e € justamente essa aproximacdo que acreditamos ser valida para

101



o conceito de das Ding, como nosso e(x)tranho, um éxtimo, que de certa maneira ja estava
presente no inicio da obra freudiana. Este ¢ o ponto que pretendemos trilhar e desenvolver ao
longo desta tese: a relacdo entre o campo da estética e o discurso do sujeito na clinica
psicanalitica, ilustrados teoricamente pelos contos da literatura fantastica. Para isso,
adentraremos no terreno da estética, na génese e estrutura narrativa da literatura fantastica e na
tematica do horror.

Para Massaud Moisés (1974/2013), a origem etimoldgica do termo “estética” ¢é: “Gr.
aisthetikos, suscetivel de perceber-se pelos sentidos; de aisthesis, sensacdo, percepcao” (p.
168), o que esta relacionado a sensibilidade e percepcao; e sua defini¢ao:

lato sensu, o conhecimento da beleza na Arte e na Natureza, a teoria ou a filosofia do

Belo, entendendo-se por Belo o conjunto de sensa¢des experimentadas no contato com

a obra de arte ou manifestacdo da Natureza. Stricto sensu, equivale a teoria ou filosofia

da arte. (Moisés, 1974/2013, p. 169)

O campo da estética passa por evolucdes e transformacdes ao longo dos séculos, cujos
pormenores ndo abordaremos nesta tese, pois nosso intuito ¢ construir um pequeno panorama
de seu movimento para adentrar na concep¢do de inestética. Embora Freud ndo tenha se
aprofundado no campo da estética, acreditamos que ele tenha sido tocado pela sua dimensao
de verdade, para além da beleza e do belo. No entanto, supomos que ele tenha avangado sobre
aquilo que tomaremos como uma experiéncia inestética, cuja proximidade com nosso objeto
de pesquisa, o infamiliar, buscaremos demonstrar.

Para Jimenes (2006), um paradoxo expressa a situacdo do campo entre a metade do
século XVIII e a metade do século XX: “a estética revelou-se como um insucesso brilhante e
repleto de resultados” (p. 9). O movimento da estética tradicional acompanha um profundo
processo de declinio da arte, “uma crise de legitimagao” (p. 14) do pensamento critico, do saber

da época, fundamental e estruturante para a constru¢do de uma nova critica filoséfica da arte,

102



que se caracteriza pela ruptura com os saberes anteriores, onde a concepg¢ao de inestética pode
surgir como referéncia.

A partir de 1750, com Baumgarten, a estética adquiriu uma dimensao mais consistente
no “estudo cientifico e filosofico da arte e do belo” (Jimenes, 2006, p. 18), o que contribui para
tocar “no equivoco fundamental” (p. 18) do eixo central do pensamento estético. Baughartem
atribui a estética um valor de conhecimento articulado a razao, no qual a estética passa a ser
conceituada como “ciéncia do conhecimento e da representacao sensiveis” (p. 19). Situada
nesse vao entre o conhecimento e a sensibilidade, a arte oferece ao fildsofo a possibilidade da
passagem de uma verdade de ordem inconsciente a um estado consciente.

De acordo com Baumgarten (1750/2012), em O belo auténomo, ““a estética (como teoria
das artes liberais, como gnoseologia inferior, como arte de pensar de modo belo, como arte do
andlogon da razao) ¢ a ciéncia do conhecimento sensitivo” (p. 70). A estética surge como uma
disciplina autonoma sobre o belo, situada no campo da ciéncia e da filosofia. Para o autor, o
imagindrio e a sensibilidade ao belo — expressos pela “estética natural inata e adquirida — a
senhora natureza” (p. 86) — podem se associar ao conhecimento classico, como um
aprimoramento da compreensdo sobre o belo.

De acordo com Pucciarelli (2018), a disciplina estética atravessa dificuldades que
agravam, de forma conjunta e paralelamente a crise filosofica, uma “crise dos sistemas
tradicionais de configura¢do estética das belas artes” (p. 24) e a necessidade de novas
possibilidades técnicas de produgao e criacdo artistica. Com isso, “a fragmentacdo disciplinar
das ciéncias d4 origem a uma critica de arte autobnoma” (p. 24), o que, para o autor, caminha
para uma especializagdo técnica e qualificada sobre o objeto a ser analisado, em uma
precariedade tedrica e disciplinar, como um “esgotamento da reflexdo tradicional sobre as

artes” (p. 24).

103



Badiou (1998) explicita essa precariedade da arte e critica filosofica em trés esquemas
articulados entre arte e filosofia, cujo nticleo € a relagdo entre arte e verdade: momento didatico,
momento romantico € momento classico. Para o autor, o esquema do momento didatico nao
deixa de estar aberto ao sensivel, mas toma como norma a educacao ¢ a filosofia, onde ha um
certo controle da arte, vista como algo extrinseco e ligada a aparéncia. “Se a arte ¢ uma didatica
sensivel, dai resulta, e isso ¢ um ponto capital, que a esséncia ‘boa’ da arte se manifesta, nao
na obra de arte, mas nos seus efeitos publicos” (p. 13). Esses efeitos publicos, para Badiou,
podem produzir, nesse periodo do didactismo, uma verdade extrinseca.

O segundo esquema ¢ o do momento romantico, cuja tese ¢ que sO a arte tem um
direcionamento em relagdo a verdade. Assim, sua concretizagao se coloca como “corpo real do
verdadeiro” (Badiou, 1998, p. 14), causando um descompasso entre arte ¢ filosofia, de modo
que a arte se coloca como sujeito encarnado e a filosofia se torna uma legisladora imperfeita
que so se da pelas vias transmissiveis da arte.

Rabélo (2021), em sua investigagdo sobre as arquiteturas do infamiliar, sugere que “a
literatura fantastica explora no &mbito da estética, as manifestacdes da divisdo psiquica com as
quais o psicanalista se ocupa na clinica” (p. 13). O autor busca sua fundamentacdo no
movimento de descentramento da razdo, que, para Badiou, caracteriza o momento romantico,
em seus estagios finais. Esse contexto oferece um terreno propicio as artes, a cultura e a
filosofia, bem como o arcabougo para o surgimento da literatura fantastica. Nesse periodo, a
sensibilidade estética ¢ profundamente afetada pela divisdo psiquica, que se torna o cerne do
discurso do sujeito na clinica psicanalitica. Para o autor, o principal ponto de articulagdo entre
a narrativa fantastica e a psicandlise ¢ a divisdo psiquica.

O terceiro esquema proposto por Badiou (1998) ¢ o do momento classico, estruturado
por Aristdteles de forma que a arte adota a performance do momento didéatico, mas sua esséncia

estd na aparéncia e no mimetismo. Para Aristoteles (300 a.C./1991), a arte ndo visa a produgao

104



de conhecimento, mas surge como efeito das paixdes e das aparéncias. Badiou destaca que,
nesse momento classico, a “norma da arte ¢ a sua utilidade no tratamento das afec¢oes da alma”
(p. 15), pois a arte tem uma direcao mais ética do que filosofica.

De acordo com Badiou (1998), a deterioragdo dos esquemas provoca “uma disjun¢ao
desesperada entre a arte e a filosofia e a queda pura e simples daquilo que circulava entre elas:
o tema educativo” (p. 19). Os vanguardismos, como experiéncias contemporaneas, nao
estabeleceram um novo esquema, ¢ Badiou também ndo teve a pretensdo de criar um quarto
esquema, mas de atribuir um método de investigagdo na relagdo da arte com a verdade de forma
simultanea, dividido em dois pontos: imanente (a arte como efeito da verdade interiorizada,
pelos sentidos do corpo) e singular (verdade como fruto do pensamento filosofico dado pela
relacdo com a arte). Ele nomeia essa simultaneidade como inestética, algo que ndo foi possivel
acompanhar nos saturados esquemas anteriores. Sobre a concep¢do de inestética, Badiou
define:

por ‘inestética’, entendo uma relacdo da filosofia com a arte que, supondo que a arte €

por ela propria produtora de verdades, ndo pretende de forma alguma fazer dela, para a

filosofia, um objeto. Contrariamente a especulacdo estética, a inestética descreve os

efeitos estritamente intrafilosoficos produzidos pela existéncia independente de

algumas obras de arte. (Badiou, 1998, p. 9)

Essa simultaneidade da inestética, entre imanéncia e singularidade, ndo pode ser
observada no romantismo, pois a relacdo da verdade com a arte pode ser considerada imanente
(a arte expressa de forma auténtica a ideia), mas ndo pode ser considerada de forma singular
(pois se refere a verdade e o pensamento do pensador ndo se sintoniza com o dizer do poeta)
(Badiou, 1998). No didatismo, a arte ¢ expressa de forma singular (verdade sob a forma de

aparéncia), mas nao de forma imanente (a verdade se posiciona de forma extrinseca). Por fim,

105



no classicismo, o autor destaca que a verdade nao diz respeito ao contexto imaginario tomado
de forma verdadeira.

Curiosamente, Freud foi “a melhor resposta aos argumentos que quisessem advogar em
favor de um progresso estético” (Jimenes, 2006, p. 22), mesmo estando no esquema romantico.
Para ele, “o gozo que extraimos das obras de arte ndo foi perturbado pela compreensao
analitica” (p. 22). O que significa que a arte pode servir de meio para despertar a sensibibilidade
artistica que coloca o artista a trabalho, no um a um, de forma pessoal. Loureiro (2002)
corrobora Jimenes quando diz: “Creio que tudo o que Freud chegou a formular sobre arte e
beleza origina-se em uma preocupacdo com a experiéncia psiquico-corporal por elas
provocada, e ndo em um interesse abstrato pela beleza ou pela arte em si mesmas” (p. 26).
Trata-se de uma implicagdo pulsional do sujeito com a arte, ou seja, o corpo do sujeito
envolvido e marcado em sua relagdo com o objeto estético.

Mas como poderiamos atribuir essa dimensdo de implicagdo subjetiva como um
indicador de progresso estético em Freud se, de acordo com Loureiro (2003), em Sobre as
varias nogoes sobre estética em Freud, o autor abordava a experiéncia estética de forma nao
sistemdtica ao longo de sua obra? Ainda assim, essa concep¢do de progresso estético parece
caminhar na dire¢@o de nossa hipdtese: a de que o pensamento freudiano pode ter contribuido
com o0 movimento que, mais tarde, seria subvertido no campo da estética pela nocdo de
inestética, entendida como a imanéncia e a singularidade tomadas de forma simultdnea na
constru¢do da verdade em relagdo a obra de arte.

O campo filosofico passa a tomar a arte como seu objeto principal, de forma que a
estética se apresenta como uma possibilidade de investigar as obras de arte pela via da
sensibilidade. Segundo Sales e Rocha (2019),

hé na arte — especialmente a contemporanea — um modo de apresentagdo de temas que

ndo se atém a categoria do sentido, mas que se abrem para o universo dos afetos e das

106



pulsdes. O objeto estético, nesse sentido, pode ser pensado como objeto pulsional. (p.

189)

Esse ponto ¢ fundamental para o que estamos desenvolvendo teoricamente: o objeto
estético ¢ abordado a partir de uma relagao do sujeito com seu campo de afetos, aquilo que
pertence a ordem do pulsional, e ndo ao campo do sentido e das representagoes.

Freud (1919/2019) nos convida ao campo da estética pelas vias do horror e do estranho.
Para isso, ele resgata Ernst Theodor Amadeus Hoffmann, E.T.A. Hoffmann, escritor alemao
de contos fantasticos que, segundo Calvino (2021), foi o maior autor fantastico do século XIX
(1766-1822), o mais rico de sugestdes € o mais forte em valor narrativo. “A descoberta do
inconsciente,ocorre precisamente aqui, na literatura romantica fantastica, quase cem anos antes
que lhe seja dada uma defini¢do tedrica” (p. 49).

A partir dessa abordagem freudiana, que resgata a literatura fantdstica como
possibilidade de acesso a sensibilidade de conteudos recalcados inconscientes, pela via dos
afetos, de modo desconhecido e, ao mesmo tempo, familiar ao sujeito, podemos considerar
essa experiéncia a partir da ambiguidade que a origem etimolodgica da palavra Unheimliche
expressa em si mesma:

a imanéncia do sobrenatural no familiar prova etimologicamente a hipdtese

psicanalitica: de que aquilo que assusta e amedronta remonta ao que de longa data ¢

familiar. Com isso se confirma o enunciado de Schelling, que abre o ensaio freudiano:

Unheimliche ¢ tudo aquilo que devia permanecer em segredo mas foi revelado.

(Hoffmann, 2022, p. 13)

Podemos acompanhar como essa defini¢do de Hoffmann, quase um século anterior a
obra freudiana, constitui um de seus objetos de pesquisa € como, curiosamente, podemos

identificar tragos dos dois atributos da inestética apresentados por Badiou: a imanéncia e a

107



singularidade. Acreditamos que tomar essa experiéncia inestética como possibilidade podera
nos trazer contribuicdes no desdobramento tedrico da narrativa fantastica.

Acreditamos que essa critica filosofica da arte, nomeada por Badiou como inestética,
se aproxima da experiéncia estética proposta por Goldstein (2019): uma experiéncia que pode

unir o gozo estético com um particular efeito subjetivo, com um conhecimento diverso,

se transforma em uma experiéncia de sentido. Esse efeito nos mostra que no estranho

também esconde o desejado, ndo aquilo como concebido, mas como um desejo

ocultado, latente, sempre presente no sujeito do inconsciente. (Goldstein, 2019, pp. 24-

25)

Esse caminho da experiéncia estética de Goldstein corrobora a dire¢do freudiana sobre
o infamiliar: aquilo que ha muito esteve oculto retorna de forma assustadora € marca uma
divisdo psiquica. Essa divisdo diz respeito a algo éxtimo ao sujeito, que insiste, de modo
pulsional, na relagdo de encontro com o objeto estético. Alguns textos freudianos como
Transitoriedade (1916[1915]), O infamiliar (1919), Além do principio do prazer (1920) e Um
disturbio de memoria na acropole (1936) sdo objetos de estudo para a construcdo do que seria
a experiéncia estética para Goldstein (2019) e orientam o percurso que pretendemos percorrer
no terreno da inestética. O ponto em que ela retoma a experiéncia estética subjetiva a partir
destes trabalhos ¢ descrito como “acontecimento, ¢ encontro: se trata de um ponto médio, lugar
paradoxal de encontro (...), onde o sujeito, ¢ o objeto da arte mesmo, como condi¢do de
mediagdo que permite esse encontro mesmo na experiéncia” (Goldstein, 2019, p. 38). Esse
ponto de encontro remete a tempos primitivos, a0 momento inaugural descrito por Freud
(1919/2019) em que o eu ainda ndo havia se separado do mundo exterior, do Outro.

Ou seja, o eu como o ndo-eu, “antigos tempos presentes onde uma realidade
inconsciente € tocada, como uma visdo instantinea, descobre uma verdade a consciéncia”

(Goldstein, 2019, p. 39). E nesse movimento que se destaca o nucleo da verdade e da fruigao

108



estética; para nds, aqui ja estariamos mais proximos de uma experiéncia inestética, marcada
pelos pontos de imanéncia e singularidade do sujeito. Segundo Goldstein, “tanto a experiéncia
estética como a experiéncia psicanalitica implicam a possibilidade de experimentar uma
verdade” (p. 39).

Podemos relacionar esses aspectos a experiéncia primitiva do bebé, aquele momento
primitivo da constituicdo psiquica que analisamos a partir do esquema apresentado por Elia
(1992): o grafico dos quatro tempos logicos da Verneinung, proposto no texto 4 negativa
(Freud, 1925/2019). Trata-se de um ponto de encontro primitivo ¢ fundamental, préximo a
experiéncia do e(x)tranho na constitui¢ao psiquica do sujeito. Nessa articulag¢do, vislumbramos
a semelhanca com a experiéncia inestética de Badiou e com a experiéncia do leitor diante do
horror que irrompe nos contos fantasticos: algo externo, estranho, infamiliar e fora do eu, mas
que permanece relacionado ao que lhe € mais intimo e familiar. Uma estranheza ¢ despertada,
evocando o recalcado que retorna.

Diante do exposto, podemos afirmar que a nogao de das Ding e a experiéncia do bebé
com o Outro — esse contato com o Outro nas experiéncias primitivas da constitui¢do psiquica
—, pode nos aproximar da experiéncia imanente e singular da inestética de Badiou. Podemos
supor que a experiéncia inestética pode ser mobilizada no leitor de contos fantasticos,
promovendo uma fruicdo estética que se da de maneira singular e imanente? Para investigar
essa possibilidade, analisaremos a estrutura narrativa da literatura fantastica, de forma a
identificar alguns elementos fundamentais para a conceituagdo do fendmeno infamiliar em
Freud e para o nosso desenvolvimento tedrico, supondo que a experiéncia inestética possa ser
atravessada por essa estrutura narrativa de contos fantasticos. Esses elementos presentes na
narrativa fantastica, segundo Calvino (2021), ndo devem ser considerados como regras fixas,
mas como principios norteadores. Acreditamos que tais principios podem sustentar nossa

hipotese de uma aproximacado entre a experiéncia inestética e a experiéncia do leitor de contos

109



fantasticos, o que pode nos conduzir a ideia de um discurso sem palavra no sujeito, tal como
proposto por Lacan.

Pois bem, a experiéncia inestética de Badiou se aproxima do que Elia (2023) destaca
ao tratar da imanéncia da entrada do inconsciente do sujeito no processo analitico. A
descontinuidade experienciada pelo sujeito em sua entrada em andlise “é marcada pelo
estranhamento, nao pelo formalismo, e o estranho em questao ¢ familiar ao sujeito, como no
classico dizer de Freud: unheimlich” (p. 250). Assim, supomos que esse discurso desconhecido
e inconsciente possa irromper como flashes em sua narrativa. Sigamos nessa trilha de
investigacao.

2.2 O E(x)tranho Infamiliar na Estrutura Narrativa da Literatura Fantastica

Mergulhar na literatura fantéstica conduziu Freud a descoberta do conceito e fenomeno
do infamiliar (estranho), nosso objeto de pesquisa. Nosso propdsito, neste topico, € retornar a
esse caminho freudiano e compreender o conceito de estrutura narrativa fantastica para destacar
os elementos escolhidos por Freud para fundamentar seu ensaio de 1919. Supomos esse
conceito como e(x)tranho, retomando o que trabalhamos no primeiro capitulo, e o
identificamos na literatura fantdstica como um éxtimo, uma experiéncia inestética que se
apresenta ao leitor de modo semelhante a experiéncia do analisante na clinica psicanalitica.

A origem da literatura fantastica remonta ao século XIX, periodo de surgimento do
como contraponto ao racionalismo, apresentando produgdes estéticas que passam a expressar
uma ruptura na narrativa literaria. O romantico passa a ser tomado por uma “desconfortavel
sensacdo de que instaurou-se um hiato entre homem/mundo, homem/natureza,
experiéncia/representacao, sujeito/objeto, coisa/palavra, emocao/pensamento,
afeto/linguagem, e assim por diante” (Loureiro, 2002, p. 82). Para a autora, o impacto e

repercussdo desse periodo procuravam demonstrar, através da escrita literaria, a inviabilidade

110



de uma relagdo totalitaria e imediata com o mundo. Assim, buscava-se resgatar o que fora
perdido e, ao mesmo tempo, demonstrar a negagao e a impossibilidade desse reencontro.

De acordo com Batalha (2003) e Rabélo (2021), a literatura fantastica, como expressao
desse periodo, provoca reformulagdes e questionamentos no universo literario, propiciando
uma renovagao no campo estético. Esse momento ¢ marcado por uma crise, uma ruptura na
representacdo, apesar de ser considerado um periodo rico em caminhos e possibilidades no
campo ficcional. A escrita passa a ser considerada uma possibilidade de recuperagdo do que
fora rechagado — o sobrenatural e o natural — por meio da angustia e do vivido. Segundo Rabélo
(2021), “como uma literatura que visa tocar algo do real, o fantastico produz modulagdes do
afeto de anglstia para engendrar uma fruicdo estética” (p. 45). Acreditamos que essa
particularidade estética evidenciada na escrita literaria fantastica, expressa um modo de
pensamento proprio daquela época, manifestando-se no um a um.

Muitas obras literarias fantasticas tiveram grande repercussao nos séculos XIX e XX,
mas uma das que mais se destacou foi a de E.T.A. Hoffmann. “A primeira revista importante
a lancar Hoffmann foi Le Globe, através de um artigo de Jean-Jacques Ampeére, datado de 2 de
agosto de 1828” (Batalha, 2003, p. 258). Para a autora, as obras de Hoffmann despertaram
intensamente o campo imaginativo do leitor, de maneira bizarra, convocando-o a confrontar
elementos cruciais, como a diivida e a hesitagdo quanto a realidade dos eventos narrados. Para
Batalha, essa obra ficcional, embora apresente a¢des de dubiedade, procura se aproximar de
um discurso realista, sendo inserida em uma literatura mais tradicional.

Interessa-nos aqui, primeiramente, compreender o funcionamento dos elementos que
compdem esta estrutura narrativa da literatura fantastica, destacando-se principalmente na obra
de Hoffmann. Como demonstragao teorica, analisaremos o conto fantastico O homem da areia,
obra que se destacou internacionalmente, subvertendo os conceitos literdrios de sua época, no

qual podemos constatar esses elementos de forma clara. Segundo Silva (2017), Hoffmann se

111



destaca no universo dos contos fantasticos, sendo, por isso, de grande interesse para Freud na
fundamentagao de seus conceitos teoricos. Além disso, na obra de Jacques Cazotte, escolhemos
o conto fantastico O diabo enamorado, através do qual serd possivel ilustrar teoricamente a
relagcdo entre a narrativa fantastica e a entrada do discurso inconsciente na fala do sujeito em
analise.

De acordo com Todorov (1939/2010), trés aspectos sdo necessarios para a possivel
identificacao do género fantastico: o verbal, o sintatico e o semantico. O aspecto verbal se
refere as frases concretas que estruturam um texto. Todorov o divide em dois grupos: o primeiro
estd relacionado ao enunciado, considerado o portador da palavra registrada de maneira
limitada; o outro esta relacionado a enunciagdo, na qual tanto o leitor quanto o autor se colocam
como imagens implicitas no texto. No que se refere ao aspecto sintatico, ele se articula entre
as dimensdes logicas, temporais e espaciais de uma obra. Por ultimo, o aspecto semantico
corresponde aos temas abordados, que podem abranger uma infinidade de possibilidades.

Prossigamos agora a uma tentativa de definicdo do conceito de literatura fantéstica,
fundamentando-nos nos escritos de Todorov (1939/2010), um dos precursores do estudo critico
aprofundado sobre esse género, articulando com a discussao tedrica da contemporaneidade. De
acordo com Todorov, ndo € possivel conceituar a literatura fantastica sem um aprofundamento
de seus temas, que se articulam como uma rede. Sao eles: a interagdo com o mundo, a questao
do olhar e a implicagdo do outro na estrutura narrativa, a presenca de fenomenos estranhos
(sobrenatural, temas de morte, seres fantasmagodricos e inanimados) e sua relacdo com a
linguagem cotidiana. Essa articulagdo teméatica pode convergir com as proposi¢oes de Freud e
de Lacan. No campo psicanalitico, consideramos fundamental a relagdio com o Outro na
constituicdo psiquica, bem como o papel do inconsciente do sujeito e da pulsdo escopica
(olhar), conceituada por Lacan a partir da relacdo mae-bebé. Nesse contexto, a mae adquire

estatuto de Outro, funcionando como uma instancia psiquica constituinte e fundamental. Além

112



disso, destacamos o discurso sem palavra que pode se manifestar na linguagem cotidiana
(narrativa), refletindo-se na clinica psicanalitica.

Segundo Todorov (1939/2010), a expressao “literatura fantastica” refere-se a um
género literario, pois estudar uma obra literaria a partir de uma concepgao de género (por
exemplo, lirico, poético, épico, dramatico etc.) ¢ bem diferente de examinar uma obra
isoladamente. Outro ponto a ser destacado ¢ que nao articular uma obra ao género literario ao
qual pertence equivale a desconsiderar sua relagdo com outras obras preexistentes,
desvinculando-a do contexto da literatura. Segundo o autor, alguns elementos sdo fundamentais
para compreendermos a estrutura narrativa fantéstica, cujo objetivo ¢ evocar no leitor uma
sensacao de incerteza intelectual.

Para o autor,

Somos assim transportados ao dmago do fantdstico. Num mundo que ¢ exatamente o

nosso, aquele que conhecemos, sem diabos, silfides nem vampiros, produz-se um

acontecimento que nao pode ser explicado pelas leis deste mesmo mundo familiar.

Aquele que o percebe deve optar por uma das duas solugdes possiveis; ou se trata de

uma ilusdo dos sentidos, de um produto da imagina¢do e nesse caso as leis do mundo

continuam a ser o que sdo; ou entdo o acontecimento realmente ocorreu, ¢ parte
integrante da realidade, mas nesse caso esta realidade ¢ regida por leis desconhecidas

para nés. (Todorov, 1939/2010, p. 30)

O cerne da literatura fantéstica, portanto, ¢ a descri¢ao de uma realidade cotidiana que
pode dar relevancia ao horror, ao sobrenatural e ao que causa angustia e espanto no leitor. Para
que o horror da narrativa seja experienciado, o ponto central ¢ a duvida quanto a ilusdo ou a
realidade dos eventos narrados. Essa incerteza constitui a esséncia do género, pois o horror —
entendido como uma experiéncia inestética para o leitor, que comparece em forma de flashes

— emerge nesse ponto de encontro, onde algo vacila na ilusdo e se presentifica para o leitor. Em

113



sua investigacao, Freud (1919/2019) destaca uma duplicidade psiquica: trata-se de uma ilusao
ou somos regidos por um outro discurso inconsciente, por um infamiliar, presente em nossa
realidade cotidiana?

Essa duplicacdo conduz Freud aos estudos e investigacdes sobre o duplo, conceito
trabalhado por Otto Rank em 1914, mesmo ano em que Freud introduz o conceito de
narcisismo. Otto Rank identifica essa duplicagdo do eu como uma divisao psiquica no humano.
Freud, por sua vez, observa que essa no¢ao fundamenta a estrutura dos contos de Hoffmann, o
que contribui para sua formulagdo sobre o fenomeno do infamiliar. Para ele, a estrutura
narrativa dos contos fantasticos, fortemente influenciada pelo romantismo, apropria-se dessa
divisdo psiquica, colocando o humano diante da diivida e da incerteza intelectual, evocando no
leitor um estado de hesitacdo diante dos acontecimentos narrados.

Rabélo (2021) realiza um estudo sobre algumas das referéncias literarias de Hoffmann,
como O reflexo e a sombra, A historia do reflexo perdido, Os elixires do diabo, que estdo
fundamentadas em O duplo, de Otto Rank, autor que mais se aprofundou nas investigacdes
psiquicas sobre o duplo na literatura. O duplo, tomado como um desdobramento do eu, pode
se manifestar tanto pela projecdo (para além de si) quanto por uma divisdo psiquica (dentro de
s1), dando forma as percepgoes.

Para Freud (1919/2019), o duplo é tomado como um desdobramento do eu quando se
refere

a fases especificas da histéria do desenvolvimento do sentimento do Eu, de uma

regressao aos tempos em que o Eu ndo havia, rigorosamente, se separado do mundo

exterior e dos outros. Creio que esses temas contribuam para a impressao do infamiliar.

(p- 73)

Nesse momento primitivo da constituicdo psiquica, o eu se encontra fundido ao outro

como parte de si mesmo. Eles estdo misturados entre si. Nao h4, nesse estagio, uma delimitagao

114



entre dentro e fora, externo e interno, havendo predominancia do pensamento animico, magico
ou uma onipoténcia de pensamentos.

Trata- se de um corpo ainda fragmentado, contornado pela pulsdo, mas sem ser
reconhecido pelo outro como uma identidade prépria. Dando origem ao pensamento
representacional, podemos identificar aqui o mecanismo da proje¢do, no qual o aparelho
psiquico tenta expulsar aquilo que lhe causa desprazer. Nesse momento primitivo, morada de
das Ding, situamos o lugar do Outro Absoluto e mitico. Para Lacan (1960-1961/1992), a
posicao de sujeito na constitui¢do psiquica s6 pode ser pensada a partir da entrada do Outro.
Essa ¢ a inovacdo que ele introduz com o esquema do estadio do espelho: “E apenas por
intermédio do espelho do Outro que vem se colocar naquele lugar. Como ele ndo ¢ nada, ndo
pode ver-se ali” (p. 361).

A assuncdo do eu e da imagem do corpo proprio se d4 quando o bebé se reconhece a
partir da confirmagao desse Outro, que funciona como um espelho. Nesse processo, ocorre uma
operagdo que Freud (1914/1974) denominou “uma nova acao psiquica” (p. 93), correspondente
a passagem do narcisismo primario ao secundario. A libido, até entdo voltada exclusivamente
para si, passa a ser também libido objetal (voltada para o outro e que, a0 mesmo tempo, retorna
para si), unificando e organizando as pulsdes parciais do autoerotismo, constituindo uma
identidade ao sujeito.

Segundo Lacan (1960-1961/1992), o narcisismo ¢ o momento em que se institui o eu
(identidade) do sujeito, a partir do reflexo do Outro na imagem especular, ¢ quando “o sujeito
pode apreender o que existe de basicamente ilusdrio na sua identifica¢do narcisica” (p. 361), o
que pode conferir ao eu um carater ilusério e, até mesmo, ficcional. O infamiliar (estranho)
emerge quando algo vacila nessa imagem ilusoria, desestabilizando as estruturas do eu

anteriores ao seu processo de constitui¢ao identitaria. Esse abalo se manifesta sob a forma de

115



despersonalizagdao, revelando um lugar até entdo desconhecido e inconsciente, mas
paradoxalmente familiar — um eu duplicado em eu/ndo-eu.

Lacan (1960-1961/1992), em suas investigagdes sobre o campo da identificagdo,
destaca um “Eu duplicado com o pequeno a4, o objeto do desejo” (p. 364), um objeto que nos
insere na dimensao do real. Esse desdobramento teérico fundamenta-se na concepgao freudiana
do momento inicial do bebé em contato com o seio materno. O bebé apreende essa experiéncia
como das Ding: uma parte ¢ tomada como a Coisa, inapreensivel, real, enquanto a outra parte
¢ recalcada. A parte que escapa, por ser inapreensivel e desconhecida, pode retornar em forma
de flashes na linguagem cotidiana do sujeito na clinica psicanalitica, evidenciando uma divisdao
psiquica, um eu e um ndo-eu desconhecido. Essa concep¢do ja aparece nos textos freudianos
O recalque e O inconsciente, de 1915, e se desdobra teoricamente na segunda topica, em O eu
e o isso, de1923.

A nosso ver, o eu estd marcado pela narrativa ficcional (representagdo de coisa e
representacdo de palavras), enquanto o ndo-eu se inscreve no discurso inconsciente,
desconhecido e real do sujeito. Esse fendmeno infamiliar e estranho, percebido como algo
externo e alheio ao eu, pode retornar pela via da angustia, concebida como o ponto de
estranhamento (Lacan, 1962-1963/2005). Diante disso, cabe um questionamento: podemos
relacionar esse duplo encontrado nos contos fantasticos — o horror e o espanto que atravessam
o discurso ficcional em forma de flashes — ao real que se manifesta como repeti¢ao, o além do
principio do prazer? Assim, pretendemos aproximar as narrativas ficcionais do discurso
inconsciente pela via do horror, tragando um paralelo entre a literatura fantastica e a clinica
psicanalitica.

No duplo que Todorov (1939/2010) descreve, “produz-se um acontecimento que nao
pode ser explicado pelas leis deste mesmo mundo familiar. Aquele que o percebe deve optar

pelas duas solugdes possiveis” (p. 30): ou o toma como uma ilusdo ou o reconhece como um

116



estrangeiro de si mesmo. Esse acontecimento, associado ao demoniaco (mal) e manifestado
como uma irrup¢ao na narrativa, pode emergir na clinica em forma de tragos que revelam algo
da verdade do sujeito, que, embora estranha (€xtima), ¢ também familiar (intima). Essa
e(x)tranheza, o discurso inconsciente e latente, integra-se a linguagem cotidiana, revelando-se
como parte constitutiva do sujeito.

Outro ponto de destaque ¢ que Todorov (1939/2010) considera a linguagem cotidiana
como o ponto nuclear da literatura fantastica: “ndo ¢ sendo uma propedé€utica a literatura:
combatendo a metafisica da linguagem cotidiana, ela lhe d4 a vida; ela deve partir da
linguagem, mesmo que seja para recusa-la” (p. 176). A literatura fantastica toma, portanto, a
propria linguagem cotidiana e realista, surpreendendo-a com elementos sobrenaturais e
demoniacos, conferindo vida a narrativa. No campo da psicanalise, lannini ¢ Tavares (2019)
destacam a genialidade freudiana ao conceber a possibilidade de acessar, na linguagem
cotidiana, aquilo que ¢ impossivel de ser apreendido diretamente. E precisamente nesse ponto
que o recalcado primitivo pode comparecer. Segundo os autores, “Freud demonstra de modo
inequivoco como se entrelacam na propria escrita os registros tedrico e estético, como a
linguagem cientifica e literdria se interpenetram, ou ainda como o vivido e o fantasiado tecem
relacdes complexas™ (p. 22).

Interessa-nos destacar esse precioso entrelagamento entre o tedrico e o estético
realizado no texto Das Unheimliche (Freud, 1919/2019). A relagdo entre o fantasiado
(ficcional) e o vivido pode demonstrar que a ficcdo, expressa em nossa linguagem cotidiana e
atravessada pelo vivido, permite acessar o que ¢ da ordem do primitivo, ou seja, do nosso
inconsciente, do que nos escapa e ndo ¢ representado em palavras e afetos. Esse conteudo se
manifesta no afeto de angustia, que pode trazer indicios do real, dessa verdade imanente e
singular da narrativa fantastica, que evoca a experiéncia do sujeito com o estrangeiro de si

mesmo, seu inconsciente.

117



Para Todorov (1939/2010), a narrativa fantastica tem como intuito introduzir uma
lacuna em nosso mundo, apresentando um acontecimento que desafia as leis da natureza e que
nao pode ser explicado racionalmente, provocando um sentimento de hesitagdo no leitor. O
autor destaca a primazia da ficcdo sobre o racional, o que leva a uma maior interagdo do leitor
com o universo dos personagens, favorecendo sua identificagdo com eles. Embora o fantéstico
esteja articulado ao irreal e ao sobrenatural, ele ndo se dissocia completamente da realidade.
Para ele, todo texto literario se ancora no real, pois a literatura parte da realidade para construir
sua propria representacdo. Ao longo de sua obra, podemos perceber Todorov estruturar a
narrativa fantastica como um campo ficcional conectado com a realidade. Ele afirma que
quanto mais intensamente for descrita a realidade, maior a possibilidade de a fic¢do provocar
horror no leitor.

Em As estruturas narrativas, ele afirma que essa ambiguidade, essa incerteza entre
realidade ou ficg¢do, verdade ou ilusdo, nos convida ao nucleo do fantéstico, fazendo com que
se abandone o mundo que conhecemos, sem anjos, demonios ou monstros (Todorov,
1939/2006). Se, no entanto, optarmos por uma ou por outra op¢do, deixamos o dominio do
fantastico e adentramos um dos reinos vizinhos: o do estranho ou o do maravilhoso. O primeiro
¢ composto por elementos irreais, estranhos ou pertencentes ao universo da fantasia. Esse
género literario frequentemente atribui caracteristicas humanas a seres ndo humanos, tornando-
os falantes, sensiveis e dotados de personalidade, podendo provocar estranhamento no leitor.
No reino do maravilhoso, nos deparamos com eventos aparentemente inexplicaveis por
desconhecermos as leis que os regem.

Para além da realidade cotidiana, que ¢ tomada como ponto de partida, outro elemento
da narrativa fantastica € que a estrutura e fundamentagdo de um género literario ndo implica no
estabelecimento de regras e codigos (Todorov, 1939/2010; Casares et al., 2013). Segundo eles,

a disposi¢do de um ambiente ou atmosfera, a surpresa e o destaque a seres fantasmagoricos e

118



assustadores sdo elementos que enfatizam o horror na narrativa fantastica e trazem a tona o
tema da morte de forma a provocar no leitor uma maior frui¢do inestética. Freud ressalta esse
ponto essencial do vivido ao destacar as qualidades de nosso sentir: o retorno do recalcado se
manifesta pela via do afeto de angustia e constitui um aspecto fundamental na construg¢ao do
ambiente da narrativa fantastica, irrompendo através de fantasmas e seres inanimados que
adquirem vida propria no campo da ficgao.

O tema da morte constitui mais um elemento presente na estrutura narrativa fantastica
que merece um destaque, pois se relaciona ao retorno do recalcado e a repeticdo, caminho que
conduziu Freud ao desenvolvimento do conceito de pulsao de morte entre 1919 e 1920. Freud
enfatiza a dimensao da compulsdo a repeti¢do, associada a uma outra cena (o discurso
inconsciente) que insiste e se repete como expressao da divisdo psiquica:
consciente/inconsciente; conhecido/desconhecido; familiar/infamiliar. Para Elia (1992),

¢ preciso que haja reten¢do, impedimento a descarga, interrup¢ao nos fluxos diretos,

(logo producao de algum grau de desprazer) para que algo seja percebido desde dentro.

Freud designa isso como precisamente ‘um algo’, do qual a consciéncia s percebe os

efeitos de tensdo. (p. 169)

Esse algo, para Elia, caminha na dire¢do freudiana do além do principio do prazer,
daquilo que escapa ao campo do significado e do sentido, como expressao da pulsdo de morte,
aproximando-o do tema do infamiliar: “o mais elevado grau do infamiliar aparece associado
a morte [€énfase adicionada], a caddveres e ao retorno dos mortos, a espiritos e fantasmas”
(Freud, 1919/2019, p. 87). Essa énfase no retorno dos mortos, fantasmas e assombracdes ¢é
imprescindivel para a estrutura narrativa fantastica. De acordo com Casares et al. (2013),
“alguns autores descobriram a conveniéncia de fazer com que em um mundo plenamente
verossimil ocorresse um Unico fato inverossimil, que em vidas comuns e domésticas, como a

do leitor, aparecesse o fantasma. Por contraste, o efeito era mais forte” (p. 10). Para os autores,

119



essa estratégia literaria caracteriza uma tendéncia realista que destaca a irrup¢ao do real.
Quanto mais intenso for esse destaque, mais incerteza e dubiedade serdo evocadas no leitor.

Embora a morte seja o destino natural, Freud (1919/2019) constata que ha, no humano,
um emudecimento diante dela e uma dificuldade em representar a propria mortalidade. Para
ele, as proprias religides, de certa forma, negam a morte ao prolongarem a existéncia humana,
criando a ideia de um além da vida. Isso faz com que “o medo primitivo diante da morte seja,
em nds, ainda muito poderoso e esteja pronto para se expressar” (p. 89). A presentificagdo da
morte presente na narrativa fantastica constitui um meio eficaz de trazer a tona o retorno do
recalcado em forma de repeti¢do desprazerosa. Freud acredita que, em nossa relagdo com a
morte, “permanece a condicdo de recalcamento, que ¢ exigida para que o primitivo possa
retornar como algo infamiliar” (p. 89), isto ¢, como o recalcado que retorna sob a forma do
medo. O interesse de Freud pelo tema da morte ndo se esgota nesse ensaio de 1919.

A partir de 1920, em Além do principio do prazer, Freud aprofundara ainda mais na
divisdo psiquica consciente/inconsciente e no retorno do recalcado, relacionando sua
descoberta do infamiliar ao conceito de pulsdo de morte. Este conceito marca o dualismo
pulsional na vida psiquica, surgindo como uma outra possibilidade de desdobramento do duplo.
As pulsdes de morte situam-se além das pulsdes de vida, manifestando-se como algo que se
repete e retorna de forma desprazerosa na narrativa do sujeito. Elas aparecem como uma
compulsido a repeti¢do, que insiste através de irrupgdes (mal como €xtimo e estranho), sem que
0 sujeito consiga controlar ou tomar consciéncia desse processo.

Outro elemento central das narrativas fantdsticas, segundo Todorov (1939/2010) e
Calvino (2021), ¢ a presenca de objetos inanimados, automatos, que evocam experiéncias de
horror, desrealizagcdo e dessubjetivacdo, tais como os olhos caidos da boneca Olimpia, que
vimos no conto O homem da areia. O personagem Nathaniel ¢ fascinado pelo olhar, marcado

pela pulsdo escopica em sua narrativa fantastica. Os olhos caidos trazem a tona o objeto a como

120



causa do desejo do Outro. A experiéncia do fenomeno infamiliar permite Freud descobrir essa
experiéncia no nivel do campo escopico, o olho daquele que olha, o campo narcisico, uma
relagdo do sujeito com o seu semelhante, o pequeno outro como objeto. Segundo Sales ¢ Rocha
(2019), a estranheza expressa em angustia irrompe quando um objeto € colocado no lugar da
falta como duplo. Nesse lugar em que o sujeito tenta fechar o buraco com um objeto, ele
denuncia a propria falta:

o0 aspecto da estranheza surge de uma situacao em que o olho daquele que olha aparece

na cena. O objeto ¢ duplicado no lugar da falta, resultando em nada mais que a

reafirmacdo da propria falta. Isso faz aparecer o elemento de origem inconsciente que

deveria permanecer escondido, porém veio a luz. (p. 196-197)

Para Lacan (1960-1961/1992), “¢ na medida em que um terceiro, o grande Outro,
intervém na relagdo do eu com o pequeno outro, que algo pode funcionar, algo que acarreta a
fecundidade da propria relagdo narcisica” (p. 342). E nesse campo da reflexdo narcisica que o
Outro, como instincia do inconsciente, pode intervir e desestabilizar a captura imaginaria do
eu do sujeito. Esse lugar da falta, presentificado pela angustia, para Lacan (1962-1963/2005),
pode ser relacionado a experiéncia do sujeito no processo de andlise, onde o horror surge como
possibilidade de desalojamento da fantasia em sua funcdo de recobrimento do real. Assim, “¢
em relagdo ao real que funciona o plano da fantasia. O real suporta a fantasia, e a fantasia
protege o real” (Lacan, 1964/1990, pp. 43-44). O real pode ser mediatizado pela fantasia, como
uma sustentagdo narcisica.

No semindrio 4 relagdo de objeto, Lacan (1956-1957/1995) destaca que a relacdo com
o objeto se fundamenta no nivel da fantasia. Mais adiante, em O desejo e sua interpretagdo
(Lacan, 1958-1959/2016), ele trabalha o desdobramento da fantasia no grafo do desejo,
concebendo-a como uma constru¢do do sujeito diante do real, de seu desejo e de sua verdade

singular. Essa fantasia, ao ser desvestida de seu lugar de anteparo do real, pode se revelar a

121



partir de um ponto de abertura do inconsciente que pode irromper em forma de angustia,
nomeada como Che vuoi?, fundamental para a possibilidade de entrada do discurso
inconsciente na fala do sujeito. Esse aspecto serd descrito no desdobramento teodrico
apresentado no terceiro capitulo. Sendo o Unheimlichkeit ¢ o pivd da angustia (Lacan, 1962-
1963/2005), acreditamos que podemos aproximar essa manifestacdo do horror e da angustia,
experimentado como uma fruicdo inestética na leitura dos contos fantasticos, a posi¢ao do
sujeito como objeto do desejo do Outro na clinica psicanalitica.

Diante do exposto, propomos um questionamento: seria possivel aproximar os
elementos presentes na narrativa fantastica — incerteza intelectual, hesitacao, duvida, o duplo
como expressao da divisdo psiquica, assim como sua relacdo com a morte sob a forma de
repeti¢do e sua relacdo com objeto a (objeto perdido) — ao discurso sem palavra, ao e(x)tranho?
Poderiamos considerar, ainda, essa aproximagao ao discurso inconsciente que se manifesta na
fala do sujeito na clinica psicanalitica?

A lacuna e(x)tranha surge da impossibilidade de encontrar palavras para recobrir o
horror (real) que irrompe na narrativa fantastica (ficcdo, fantasia) assim como no fendmeno
infamiliar freudiano. Supomos, portanto, que essa experiéncia e(x)tranha (€xtima) pode se
manifestar no discurso inconsciente (real), bordejado pela fantasia (fic¢do), e vir a tona na
clinica psicanalitica. Dessa forma, propomos tomar os recursos da narrativa fantastica que
Freud destacou em sua descoberta do fendmeno infamiliar e correlaciona-los a experiéncia de
travessia da andlise. Acreditamos que essas experiéncias podem se apresentar de maneira
analoga na narrativa fantastica e na fala/discurso do sujeito.

E necessario destacar a fala/discurso na clinica psicanalitica, tomando o infamiliar
como nosso Che vuoi? Nosso intuito € destacar esse ponto de abertura do discurso inconsciente
na travessia do sujeito em sua andlise, onde a barra que inserimos pode ser entendida como

uma marca de corte, um ponto de descontinuidade e divisdo entre fala e discurso. Esse

122



desdobramento pode ser evocado na travessia da analise do sujeito, a nosso ver, ¢ muito bem
elucidado por Lacan (1958-1959/2016) no grafo do desejo, que serd aprofundado no capitulo
3. Nosso objetivo no proximo topico, €, primeiramente, abordar a fantasia (fic¢ao) na literatura
fantastica e sua proximidade com a realidade psiquica construida, que comparece na fala do
sujeito em analise. Sigamos, pois.

2.3. O Enquadramento da Fantasia (Fic¢ao) na Literatura Fantastica e sua Aproximacao
ao Discurso do Sujeito na Clinica Psicanalitica

Vimos que a fruicdo inestética, conceituada por Badiou (1998) como ponto de
imanéncia e singularidade, estd intimamente articulada ao envolvimento pulsional do sujeito.
Freud (1919/2019) afirma que a experiéncia estética do infamiliar ¢ “uma espécie do que €
aterrorizante, que remete ao velho conhecido, ha muito intimo” (p. 33). A experiéncia do horror
suscitada na literatura fantastica, por sua vez, esta relacionada a esse movimento pulsional do
sujeito, sendo incorporada de forma imanente e singularizada. Embora seja uma experiéncia
que desperta estranheza, por parecer externa ao eu do sujeito, trata-se de algo profundamente
intimo e familiar a ele. Essa ¢, a nosso ver, a caracteristica fundamental da estranheza suscitada
pela literatura fantastica, que Freud destaca em sua descoberta do infamiliar e que pode ser
relacionada a experiéncia de travessia analitica do sujeito.

Freud (1919/2019) destaca dois pontos que Lacan desdobra teoricamente em seu
Seminério 4 angustia e que consideramos essenciais para o surgimento do fendmeno infamiliar
na narrativa do sujeito na clinica psicanalitica: o narcisismo (o duplo) como func¢do do
imaginario (fantasia) na constituicao subjetiva e o horror como experiéncia de angustia. Sales
e Rocha (2019) destacam que Lacan concebe “o fendmeno do duplo como paradigma para o
afeto de angustia, associando-o ao sentimento de estranheza. No duplo, ndo se reconhece o
lugar da falta, pois ela estd preenchida por um objeto que a tampona” (p. 196). Ou seja, a

medida que o objeto se duplica no lugar da falta, ele valida a propria falta enquanto tal, sendo

123



o momento em que “a falta vem a faltar” (Lacan, 1962-1963/2005, p. 52). Podemos dizer que
esse objeto que tampona a falta ¢ mediado pela fantasia, pois s6 podemos falar da falta (real)
pela via da fantasia (fic¢ao), como possibilidade de construcao de uma realidade psiquica para
0 sujeito.

Nos capitulos anteriores, tivemos a oportunidade de acompanhar a histdoria de Nathaniel
no conto fantastico O homem da areia, analisando seus terrores infantis como elementos
fronteiricos e a ficgdo como defesa e como construgao de sua realidade psiquica. Também nos
foi possivel acompanhar o conceito freudiano de infamiliar, como morada de das Ding. A partir
disso, abordamos o frouméatico como um furo na linguagem (real), que sé ¢ possivel bordejar
pela via da fantasia (ficcao). Isso, por sua vez, refor¢a e fundamenta nossa argumentagdo sobre
a escolha do horror (infamiliar) que ¢ suscitado na literatura fantastica, aproximando-o da
possibilidade de irrup¢do de um discurso inconsciente na narrativa fantasistica do sujeito. Tal
irrupgdo ocorre a partir de pontos de angustia (infamiliar), que podem comparecer na fala do
sujeito na clinica psicanalitica.

Destacamos, no inicio deste capitulo, o real e a fantasia (ficcdo) a partir do
desdobramento da experiéncia inestética e da estrutura narrativa dos contos fantésticos, a partir
dos quais foi possivel compreender que a experiéncia do horror esta articulada a linguagem
cotidiana (realidade) dessa estrutura narrativa. Alids, s6 podemos falar do surgimento da
experiéncia do horror a partir da tonica da realidade cotidiana construida pelo escritor de contos
fantasticos. Quanto mais intensa for a realidade cotidiana (fic¢do) descrita por ele no conto
fantastico, maior destaque e a intensidade do horror (real) como experiéncia para o leitor. Esses
elementos também podem ser encontrados na travessia de sujeito em sua andlise, na qual a
experiéncia do horror, manifestada em forma de angustia, pode comparecer e irromper em sua

fala enderecada ao psicanalista.

124



Para Freud (1912/2016), a transferéncia ¢ um conceito fundamental na psicanalise, onde
o sujeito endereca e repete sua realidade cotidiana (fala), seus sentimentos, a um outro, ao
psicanalista. No entanto, em determinados momentos algo se destaca como nao pertencente a
essa realidade cotidiana: conteudos latentes a partir de sonhos, atos falhos, chistes, lembrangas
encobridoras ou através do fendmeno infamiliar. E possivel supor que, nessa linearidade de
pontos irruptivos (flashes), ocorra o surgimento de um ponto de abertura do inconsciente (Che
vuoi?), no qual o infamiliar pode irromper em um momento l6gico, instaurando um corte € uma
descontinuidade na fala.

Para Lacan (1972-1973/1985), isso inaugura a entrada de um discurso inconsciente, de
uma escrita que se dd ndo pela via do significante, mas da letra. Supomos que, nesse momento
logico da travessia da fantasia na analise, ocorre um ponto de corte no qual o infamiliar pode
estar relacionado a verdade do sujeito do inconsciente, manifestando-se como uma escrita,
como uma letra encarnada no corpo em forma de gozo, fora do sentido. Para compreender
melhor esse percurso, partiremos, primeiramente, da defini¢ao do termo “fantastico”, pois isso
nos ajudard a fundamentar nosso desdobramento teorico no grafo do desejo.

O termo fantastico (do latim phantasticu, por sua vez do grego phantastikos, os dois

oriundos de phantasia) refere-se ao que ¢ criado pela imaginacdo, o que ndo existe na

realidade, o imaginario, o fabuloso. Aplica-se, portanto, melhor a um fendmeno de
carater artistico, como ¢ a literatura, cujo universo ¢ sempre ficcional por exceléncia,

por mais que se queira aproxima-la do real. (Rodrigues, 1988, p. 9)

O termo “fantastico” ¢ oriundo de phantasia, isto ¢, de fantasia, e estd intimamente
vinculado ao imagindrio do escritor, materializado na constru¢do da narrativa ficcional. Esse
aspecto nos interessa particularmente, pois nos possibilita uma aproximac¢ao entre a estrutura

da ficgdo e a construgdo da realidade psiquica expressa na fala.

125



Em seus Estudos sobre a histeria, Freud (1893-1895/2016), ao desenvolver
teoricamente os avancos de sua clinica com as histéricas, descobre e destaca que a fantasia
constitui uma criagdo de realidade psiquica diante do desconhecimento de seu desejo, de sua
verdade inconsciente ¢ de seu desamparo primordial. Para Freud, a fantasia funciona como
mediadora do enigma estrutural do sujeito, operando pela via do ficcional.

Freud aproxima a fantasia histérica como possibilidade de construcdo subjetiva a
fantasia como material de trabalho do escritor literario. Em O poeta e o fantasiar, Freud
(1908/2015) destaca que o poeta (Dichter), aquele que cria romances, novelas e contos, se
ocupa de algo semelhante ao brincar infantil. O poeta “cria um mundo de fantasia que leva a
sério, ou seja, um mundo formado por grande mobilizagdo afetiva, na medida em que distingue
rigidamente da realidade” (p. 54). O poeta ndo apenas cria um mundo a parte, destacando-se
da realidade cotidiana pela via da fantasia e da fic¢ao, criando um mundo que despertar uma
experiéncia inestética no leitor. Segundo Freud, algumas experiéncias ndo sdo possiveis de se
realizarem de modo real, mas podem ser suscitadas poeticamente pela fantasia, permitindo ao
leitor vivenciar experiéncias desagradaveis como uma “fonte de prazer” (p. 5). Pela via da
fantasia e ficcdo, € possivel trazer a tona tanto conteudos recentes quanto latentes, uma vez que
elas operam como um dispositivo de abertura ao leitor, possibilitando-lhe transitar e dar corpo
a suas experiéncias adormecidas®.

Tavares (2021), ao abordar a relacdo entre ficcdo e verdade na trama analitica, destaca

que

3 Vale recorrer neste momento o trabalho desenvolvido pela autora Beato (2017) O desejo do analista e a
possibilidade de ato criativo em andlise, pp. 72-73, sobre o texto “Uma crianga ¢ espancada” (Freud 1919/1976)
sobre os 3 tempos da fantasia, onde o 2° tempo, que revela o masoquismo como uma implicagdo subjetiva e

entrada do inconsciente, o que a nosso ver, tem relagdo com o estranho.

126



em busca de uma verdade, se cria uma ficcdo que dé conta da lacuna que se visa

preencher, a lacuna da verdade. Assim ¢ com os mitos, com a fantasia, com o mito-

cientifico e com a literatura. A verdade se organiza como uma fic¢do, que orienta o

sujeito em sua estrutura. (p. 14)

O autor enfatiza em seu trabalho que a experiéncia do escritor ¢ andloga a cena de
fantasia rememorada pelos analisandos. Tanto a narrativa do escritor quanto a fala do
analisando compartilham de uma estrutura ficcional capaz de produzir efeitos reais no leitor e
no sujeito, evidenciando um modo de expressar o funcionamento inconsciente a partir da
constru¢do de uma realidade psiquica em forma de defesa.

Essa fantasia, estruturada como fic¢do, funciona como um anteparo a revelacao do
inconsciente, podendo encobrir uma cena traumatica. Para Tavares (2021), o discurso ficcional
e fantasistico, seja do escritor ou do analisando, caminha na direcdo de uma “transmentira”.
Esse neologismo, adotado por Freud (1921/2011) em Psicologia das massas e andlise do eu,
surge como uma inovagao conceitual: “quem realizou isso foi o primeiro poeta épico, 0 avango
ocorreu em sua fantasia. O poeta ‘transmentiu’ a realidade no sentido de seu anseio. Ele
inventou o mito herdico” (pp. 101-102). Freud se refere ao poeta como aquele que transmente
a verdade, ou seja, que, atravessado por ela, a reinscreve no limiar entre dois mundos.

Alfandary (2022) corrobora Freud ao defender que o sujeito, em sua fala na clinica
psicanalitica, se apropria de recursos semelhantes aos da fic¢do. Para a autora, “a fic¢do torna
possivel uma identificacdo e um deslocamento sem os quais a natureza da ndo relagdo que
constitui o inconsciente ndo poderia ser postulada” (p. 52).

De acordo com Alfandary, a ficgdo, em uma de suas faces na literatura, ¢ uma fonte a
qual Freud recorre para extrair a preciosidade de suas investigagdes clinicas com as histéricas,
atribuindo um cardter cientifico ao que ela considera o cerne de seu trabalho: “uma operagao

de elaboracdo e validacdo da hipdtese do inconsciente” (p. 57). Para a autora, o inconsciente ¢

127



tomado como hipotese e s6 pode ser expresso pela via da ficgdo (fantasia), que, como vimos,
esta na mesma dire¢ao do que se constroi como realidade psiquica — uma realidade que, para
Freud, nao corresponde a realidade dos fatos.

Lacan, em seu semindrio 4 relagdo de objeto (1956-1957/1995), refere-se a fantasia
dizendo que:

Pode-se mesmo dizer que com a presenga da cortina, aquilo que estd mais além, como

falta, tende a se realizar como imagem. Sobre o véu pinta-se a auséncia. Isso nao ¢ mais

que a fungdo de uma cortina qualquer. A cortina assume seu valor, seu ser ¢ sua
consisténcia justamente por ser aquilo sobre o que se projeta e se imagina a auséncia.

A cortina ¢, se podemos dizer, o idolo da auséncia. (p. 157)

Nesse trecho, Lacan situa a fantasia na ordem do imaginario. O sujeito faz uso de seu
imaginario como um recurso de apaziguamento desse real, que ¢ da ordem da angustia, dessa
falta real que o envolve. E como se o sujeito buscasse um recurso de defesa, como uma cortina,
um véu ou uma tela protetora para lidar com a angustia. Entretanto, devemos estar advertidos
de que a fantasia ndo pode ser tomada equivocadamente como de ordem puramente imaginaria.

Em seu semindrio 4 ldgica do fantasma, Lacan (1966-1967/2023) afirmou:

Como definiremos realidade? Como o que chamei ha pouco de pronto-para-portar-o-

fantasma [pret-a-porter-le-fantasme] - ou seja, o constitui sua ordem. Veremos entdo

que a realidade, toda a realidade humana, ndo passa de uma montagem entre simbodlico

e imaginario. O desejo, que esta no centro desse aparelho, desse quadro que haviamos

chamamos de realidade, conforme articulei desde sempre, ¢ igualmente o que ¢ o real

propriamente dito. O real, ¢ importante distingui-lo da realidade humana. Ele nunca ¢
mais do que vislumbrado; vislumbrado quando a méscara, que ¢ a do fantasma, vacila.

E a mesma coisa que Spinoza percebeu quando disse que o desejo é a esséncia do

homem. (p. 19)

128



Dessa forma, a fantasia ¢ atravessada pelos trés registros: imaginario, simbolico e real.
Quando algo se apresenta em forma de angustia (o horror na literatura fantastica), podemos
dizer que a face real da fantasia vacila, e a angustia que emerge ¢ o ponto pivod do estranho, do
Unheimlichkeit (estranhamento). Esse ponto real de vacilagao da fantasia € o que nos interessa
em nossas investigagoes sobre o infamiliar, pois o horror suscitado marca o momento em que
0 sujeito entra em contato com das Ding. Trata-se de uma experiéncia primitiva e mitica na
constituicdo psiquica, sendo impossivel de ser abordada diretamente, pois esta interditada, ¢ a
fantasia pode ser uma via de expressao.

Segundo Jorge (2010), a fantasia € “um suporte do desejo” (p. 242). Pode-se dizer que
a fantasia acolhe o desejo, pois € ela “que estabiliza, que fixa o desejo do sujeito numa relagdo
com determinado objeto a, para fazer tela a das Ding. E nesse sentido que a fantasia constitui
uma janela para o real” (p. 243). A fixa¢do e estabilizagdo que a fantasia permite ao desejo do
sujeito sdo necessarias diante desse objeto a, ou a coisa freudiana, das Ding. Isso porque ¢é
impossivel ao sujeito estar frente ao real o tempo todo, o que resultaria em pura angustia.
Assim, a fantasia mediatiza a rela¢do do sujeito com o real.

De acordo com Jorge (2010), “Lacan parece outorgar a fantasia inconsciente um
estatuto fundador para o sujeito” (p. 243). O suyjeito, em um primeiro momento, se depara com
a alucinagdo do desejo como sua primeira e Unica “experiéncia de satisfagdo” (Freud,
1950[1895]/1987, p. 336). Trata-se da experiéncia da primeira mamada, que posiciona o sujeito
em um estado de desamparo. Ja a segunda mamada do bebé o coloca em estado de alucinagdo
e de busca constante por aquele primeiro momento vivido com o Outro, considerado prazeroso,
mas que, a partir desse momento, jamais sera reencontrado. Instaura-se nesse momento logico
o lugar do desejo como falta. A partir dessa falta, um desencontro fundamental se estabelece,
instituindo uma relagcdo entre sujeito e objeto. O que foi procurado ndo poderd mais ser

encontrado, de forma que sempre haverd um resto que impele o sujeito a buscar o reencontro

129



com esse objeto. Esse objeto que falta ao sujeito, para Freud, ¢ retomado por Lacan (1956-
1957/1995), em seu seminario A relagdo de objeto, como o objeto perdido.

Vimos no primeiro capitulo que Freud (1911/2004) institui uma dialética entre os dois
principios: o Principio de Prazer e o Principio de Realidade, que nao sao contraditérios entre
si, mas possuem uma relagao de continuidade, em que um possibilita o outro. Alids, o Principio
de Realidade esta muito mais relacionado ao Principio do Prazer do que ao mundo externo.
Nesse primeiro momento 16gico, o sujeito, diante da alucinagdo do desejo em sua primeira
experiéncia de satisfacdo, busca resgatar essa vivéncia de forma alucinada e ilusoria. Nesse
contexto, a fantasia (ficgdo) se apresenta como um recurso estruturante frente a falta real do
objeto para sempre perdido, permitindo-lhe obter uma satisfacdo parcial e se proteger do real.
A linguagem, ao dar corpo a fantasia (ficgdo), passa a ser o fundamento da construcdo da
realidade psiquica do sujeito perante sua falta estrutural. No entanto, a fantasia se estrutura
como um recurso diante da falta, isto ¢, diante do real. A fantasia ¢ o que sustenta essa falta
radical, a0 mesmo tempo em que, ilusoriamente, aponta para aquilo que falta.

Para Lacan (1966-1967/2023), algo irrompe repentinamente: “A fantasia € vista além
de um vidro, e por uma janela que se abre. A fantasia ¢ enquadrada” (p. 85). Lacan recorre a
uma metafora de suas Jornadas Provinciais dedicadas a fantasia, comparando-a a um quadro
encaixado no caixilho de uma janela. Para ele, uma técnica ilogica, pois “seja qual for o encanto
do que estd pintado na tela, trata-se de ndo ver o que se vé pela janela” (p. 85). A fantasia ¢é
tomada como uma tela dentro de outra tela (a janela), criando uma duplica¢ao que se manifesta
a medida que se distancia, evidenciando o desencontro entre o real e a fantasia (ficgdo). Ela
surge como uma resposta possivel do sujeito diante do desejo do Outro, perante seu Che vuoi?,
isto ¢, a pergunta do Outro: “Que queres?”. Lacan destaca o sonho do Homem dos Lobos como
uma ilustragdo teodrica desse enquadramento da fantasia. Retomemos esse sonho de uma

neurose infantil, relatado por Freud em 1918, mas ja mencionado anteriormente em 1913, em

130



A ocorréncia, em sonhos, de material oriundo de Conto de Fadas, cujo intuito era demonstrar
a influéncia dos contos de fadas na vida psiquica das criangas. Interessa-nos destacar os
fragmentos do sonho de angustia e horror experimentados pelo paciente.

Sonhei que era noite e que estava deitado em minha cama. De repente, a janela se abriu

sozinha e eu vi, com grande pavor, que alguns lobos brancos estavam sentados na

grande nogueira que havia diante da janela. Eram seis ou sete. Os lobos eram
inteiramente brancos e pareciam antes raposas ou caes pastores, pois tinham caudas
grandes como as raposas € suas orelhas estavam em pé como as dos cdes, quando
prestam atencdo a algo. Com muito medo — de ser devorado pelos lobos, certamente —,
gritei e acordei. Minha baba correu até minha cama, para ver o que tinha acontecido.

Demorou algum tempo até eu me convencer de que tinha sido apenas um sonho, tao

nitida e tdo natural me pareceu a imagem da janela se abrindo e os lobos sentados na

arvore. Finalmente me tranquilizei, me senti como tendo escapado de um perigo, e

tornei a dormir. (Freud, 1918[1914]/2010, p. 41)

Esse sonho de angustia, segundo a analise de Freud, esta relacionado ao complexo de
castracdo, com o medo do pai deslocado para os lobos, assim como acontece nas historias
infantis que o personagem escutava do avd, “Chapeuzinho vermelho” e “O lobo e os sete
cabritinhos”. Além disso, o paciente relatou uma fantasia de cena primaria relacionada a copula
dos seus pais. Esse episodio teria ocorrido quando ele tinha cinco anos, encontrava-se em
estado febril e foi até o quarto dos pais.

Mas eis o ponto de destaque que pretendemos dar a esse sonho infantil, conforme Freud
(1918[1914]/2010):

A tinica a¢30 do sonho era a abertura da janela, pois os lobos estavam sentados bem

quietos nos galhos das arvores, sem nenhum movimento, a direita e a esquerda do

tronco e olhavam para mim. Era como se dirigissem para mim toda a sua aten¢do. Acho

131



que esse foi o meu primeiro sonho angustiado. Na época eu tinha trés, quatro, no

maximo cinco anos de idade. Desde entdo, e até os onze anos ou doze anos, sempre tive

medo de ver algo terrivel nos sonhos. (p. 42)

E uma cena que paralisa o sonhador. O que impressiona o paciente é expresso a Freud
em dois pontos: “a completa calma e a imobilidade dos lobos, € em segundo lugar a atengao
tensa com que todos o olhavam. Também lhe parecia digna de nota a persistente sensagao de
realidade no final do sonho” (Freud, 1918[1914]/2010, p. 47). Os olhos dos lobos, o olhar — a
cena ¢ atravessada pela pulsao escopica, na qual ha um investimento do olhar do paciente nos
olhos dos lobos. Ele se angustia frente a fixidez de sua libido no olhar dos lobos. Paralisa-se
diante dela, em forma de horror, pois nessa cena visual hd uma distor¢ao. O paciente se desloca
de uma posi¢do ativa para uma posicao passiva, de sujeito para objeto, tornando-se aquele que
¢ olhado em vez daquele que olha. A cena em que ele se paralisa diante dos lobos se desdobra
na cena primaria da copula dos pais.

A angustia surge nesse momento de duplicidade, que se apresenta como uma divisdo
do sujeito diante da ilusdo do olhar. Inicialmente, ele tomava a representagao da cena da janela
apenas como uma cena, mas o estranhamento surge quando ha uma inversao: de quem olha
através da janela, ele passa a ser aquele que € olhado, o que lhe provoca angustia. Isso, de certa
forma, remete a relacdo entre os olhos e o olhar, marcando a passagem do sujeito para a posi¢ao
de objeto na relacdo. O infamiliar se manifesta quando o sujeito se coloca a mercé, como objeto
do desejo do Outro, no nivel da pulsdo escopica.

Rilho (2023), em seu trabalho O olhar em (cena): articulagoes sobre a angustia, a
fantasia e a ficgdo literaria, destaca a dimensdo do olhar e da pulsdo escopica para Lacan,
afirmando que “a depender de seu endereco, o olhar pode assumir a condi¢do de fixa¢do, na

captura da cena de gozo ou da cena de angustia” (p. 121). O olhar, objeto do qual depende a

132



fantasia, constitui o ponto pivdé de mudanga de uma cena a outra, funcionando como bascula
de articulagdo entre fantasia e angustia, bem como para o surgimento do objeto a.

De acordo com Chatelard (2005):

assim como a estrutura do inconsciente, o Unheimlich tem uma estrutura de ficgao,

como assinala Lacan, no sentido de produzir fendmenos de estranheza, pois a

inquietante estranheza toca os limites intimos do sujeito, € a ficcdo introduz uma

descontinuidade em que o sujeito se vé do lado de fora. O efeito de inquietante

estranheza suspende o sentido. (p. 51)

Ser olhado, enquanto uma cena de angustia relacionada ao infamiliar em forma de
e(x)tranheza, faz com que o sujeito se desloque e se situe em um ponto fora de sua
subjetividade, como objeto a.

Tomaremos, portanto, os recursos da narrativa fantastica, entre eles a fantasia, aquele a
que Freud deu mais destaque em sua descoberta do fendmeno infamiliar, de forma a aproxima-
los da experiéncia de travessia da andlise do sujeito na clinica psicanalitica, que se realiza por
sua fala/discurso (note-se o uso da barra como separagdo e desdobramento). Consideramos o
infamiliar como ponto de bascula no Che vuoi?, no desdobramento do grafo do desejo de Lacan
(1957-1958/1999). Nosso intuito ¢ destacar esse ponto de enigma na travessia do sujeito em
sua analise, onde a barra que inserimos pode ser lida como uma barra de corte, um ponto de
descontinuidade e divisdo entre fala e discurso.

No préximo topico, buscaremos compreender esses elementos presentes na narrativa
dos contos fantasticos destacados por Freud em 1919 e sua possibilidade de desdobramento no
grafo do desejo de Lacan.

2.4. O E(x)tranho Fantastico em O Diabo Enamorado de Jacques Cazotte
No prefacio de O diabo enamorado, Rodrigues (1992) apresenta alguns

esclarecimentos sobre a publicacdo do conto, ocorrida em 1772, por Jacques Cazotte, no seio

133



do movimento iluminista, “dai surge a beleza estranha que s6 dele pode nascer” (p. 7). E um
conto que se destaca, tendo sido escrito em época contemporanea ao Fausto, de Goethe. Esse
conto fantastico, em esséncia, ¢ “impulsionado pelo desejo, pela ansia de ir sempre além, de
ultrapassar fronteiras que se desdobram a cada passo, enfim, de transgredir, vai o personagem
sendo, fazendo-se” (p. 10).

Segundo Pereira (2011), o conto desenvolve uma trama que aborda a relagao do sujeito
com o desejo do Outro, com tudo “que isso implica de possibilitador € a0 mesmo tempo de
mortifero” (p. 59). E nesse ponto, em que o desejo ¢ marcado pela transgressdo e pelo impulso
de ir além, que acreditamos ser possivel extrair consequéncias para o deslocamento da fala para
um discurso inconsciente do sujeito — tema que serd detalhado no capitulo 3.

O contexto da época em que o conto fantastico emerge, segundo Rodrigues (1992) e
Pereira (2011), ¢ marcado pelas transformagdes culturais do movimento Iluminista, que
contribuiram para deslocar o poder anteriormente atribuido a Igreja na Idade Média: o poder
de exercer influéncia sobre o desejo do homem. Na Idade Média, o que prevalecia era a
onipoténcia e o poder divino. O diabo também era considerado poderoso, mas associado a
impureza € a um tempo no qual o mal deveria ser recalcado pelo homem, e aqueles que
adentravam por esse caminho eram incinerados na fogueira ou excluidos da sociedade,
langados a margem. Com o Iluminismo — época dos pintores, artistas € romancistas — o poder
absoluto atribuido a Igreja cai por terra: “a ultima execucdo por feiticaria data de 1718, na
Franga, e esta, que era maior supersti¢do, cai” (Pereira, 2011, p. 73). Com isso, o diabo passa
a assumir uma nova conotac¢do de poder, relacionado ao querer-saber e a curiosidade por aquilo
que era proibido e ignorado, levando o homem a resgatar seu desejo antes reprimido e
marginalizado.

Pereira (2011) destaca que essas mudancas culturais podem ter sido propicias ao

surgimento do género fantastico na literatura: “E isso Cazotte sacou e registrou em sua ficcao,

134



de forma genial, ndo ¢ mesmo?” (p. 73). A autora nos faz pensar que até Lacan pode ter
escolhido e resgatado Cazotte nessa virada historica, em que o desejo passa a ocupar outro
lugar na posi¢dao do sujeito, marcado pela divisdo e pelo conflito com sua outra Cena, o
inconsciente freudiano. Trata-se do embate do sujeito consigo mesmo, “mesmo que
paradoxalmente o pacto parega ser proposto fora de si. E que esse si mesmo so existe, s6 se
funda na relagdo com o Outro” (p. 74). E na relagdo com o Outro, tomado como referéncia e
lugar de identificagdo, que o sujeito do desejo pode se constituir.

Mas vamos passo a passo, ja que esses desdobramentos tedricos serdo detalhados no
capitulo 3, com base no grafo do desejo. Vamos, primeiramente, caminhar com Lacan pelo
conto de Cazotte, que utilizou o Che vuoi?, criado nesse conto, como ponto axial para a
construcdo e elaboracdo tedrica do grafo do desejo em seu seminario As formagoes do
inconsciente, de 1957.

Sigamos agora com o enredo do conto de Cazotte (1772/1992), O diabo enamorado. O
autor nos apresenta a historia de Alvaro, um capitio das guardas do rei de Napoles, que, em
seus momentos de folga, reunia-se com os companheiros para conversar sobre os mais diversos
assuntos cotidianos e filosofar sobre a vida. A conversa entre eles, inicialmente sobre mulheres
e jogatina, passa a tomar outra direcdo quando surge o assunto sobre a cabala e os cabalistas,
permanecendo no didlogo apenas Alvaro e o mais velho do grupo, o Soberano. E justamente
esse tema que desperta a curiosidade de Alvaro, que até entio nada sabia sobre a cabala e, por
1SS0, se sente motivado a continuar na conversa.

A curiosidade ¢ a mais forte de minhas paixdes. Confesso-lhe que naturalmente tenho

pouco interesse por nossos conhecimentos comuns; eles sempre me pareceram

limitados demais, e pressenti esta esfera elevada para onde quer ajudar-me a voar: mas

qual ¢ a primeira chave da ciéncia a que refere? (Cazotte, 1772/1992, p. 20)

135



O jovem capitdo se dispde a adentrar ¢ mergulhar no desconhecido. Além da
curiosidade, a sua impulsividade se revela nesse ato como marca de sua personalidade. Ele
pergunta a Soberano o significado de “cabala”, e este esclarece: “vocé julga possivel existir
uma ciéncia que ensine a transformar os metais ¢ submeter os espiritos a nossa vontade?
(Cazotte, 1772/1992, p. 20). Essa pergunta leva Alvaro a responder que conhece pouco sobre
0s espiritos, a comegar pelo seu proprio. Soberano revela saber mais do que os homens comuns,
mas solicita a Alvaro um pacto de segredo, abrindo-lhe as portas para tornar-se seu discipulo e
embarcar em uma aventura que exigiria tempo, ndo menos que dois anos.

Alvaro ndo hesita: “Vocé governa os espiritos, declarei; como vocé, quero também

",

manter relagdes com eles: eu quero, quero mesmo!” (p. 22). Assim, Soberano o adverte de que
estaria diante do Diabo, o que poderia apavora-lo e colocar tudo a perder. Mas o jovem capitdo
responde que nem mesmo o Diabo o assustaria: “eu puxaria as orelhas mesmo do Diabo mais
importante do inferno” (p. 23). Esse dialogo o instiga a seguir adiante nessa conversa, que ira
desenrolar a historia.

Soberano entdo conduz Alvaro as ruinas de Portici, um lugar escuro, entre escombros,
onde nenhuma luz externa poderia adentrar, e sob a forma de uma abobada. Soberano o coloca
diante da porta e diz a Alvaro para entrar s6. Ele e o outro colega ficariam esperando por ele
do lado de fora. O primeiro passo do jovem era chamar por Belzebu, o nome do Diabo. Ao
entrar, Alvaro é tomado pelo medo e sente vontade de voltar, mas se lembra do que disse a
Soberano — que ndo iria temer, e que até puxaria as orelhas do Diabo. Decide entdo seguir
adiante.

Ao invocar Belzebu, este lhe aparece:

Uma cabega de camelo, horrivel tanto pelo tamanho quanto pela forma, aparece na

janela; principalmente as orelhas eram desmedidas. O odioso fantasma abre a goela, e,

136



num tom em harmonia com o resto da apari¢do, pergunta-me: Che vuoi? (Cazotte,

1772/1992, pp. 25-26)

A pergunta ecoa por todas as abobadas e cavernas das ruinas, dando uma tonalidade
assustadora a experiéncia de Alvaro, que teme desfalecer. Ele tenta recuperar suas forgas e
resgata um tom corajoso, com o intuito de dominar o medo e terror. Entdo, ele responde a
Belzebu, o Diabo: “O que € que estas querendo, audacioso, surgindo sob esta forma horrenda?”’
(p. 26). Diante de sua ousadia, o Diabo lhe pergunta de que forma ele poderia aparecer para ser
mais agradavel a ele. Sem refletir muito, Alvaro ordena a primeira ideia que lhe surge: a de um
cachorro. Assim, o Diabo se transforma em uma cadela, nomeando-se Biondetta.

Ao perceber seus poderes sobre o Diabo, Alvaro ordena que a cadela se transforme em
um pajem, para que pudesse organizar uma bela ceia, com pratos e bebidas de alta qualidade,
e que esse pajem chamasse seus amigos que o aguardavam do lado de fora. Era uma maneira
de Alvaro retribuir os amigos e, a0 mesmo tempo, exibir seus poderes com certo tom esnobe:
“Pensei que esta pequena refei¢do ndo lhes desagradaria, e que saberiam desculpar a falta de
variedade e fartura considerando a pressa” (Cazotte, 1772/1992, pp. 29-30). Na verdade,
Alvaro se empolga com os poderes de metamorfose e solicita a entrada de Fiorentina, uma
cantora de dpera, ao seu pajem Biondetto, que prontamente atende seu pedido. Fiorentina canta
e encanta todos no ambiente. Nas palavras de Alvaro:

A cantora me dirigia as expressoes ternas de sua declamacao e de seu canto. O fogo de

seus olhos atravessava o véu; era uma intensidade, de uma dogura inconcebivel; aqueles

olhos ndo me eram estranhos. Enfim, reunindo os tracos como o véu me permitia

percebé-los, reconheci em Fiorentina o maroto do Biondetto; porém a elegancia, a

superioridade do porte sobressaiam muito mais sob a toalete feminina do que sob a

veste de pajem. (Cazotte, 1772/1992, p. 32)

137



Mesmo sabendo que se tratava de uma artimanha de Biondetto, Alvaro fica encantado
por Fiorentina. Seus olhos estranhos remetem a algo familiar. Ele descreve: “Eu estava
emocionado até as profundezas do meu coragdo, e quase esquecendo que eu mesmo era o
criador do encanto que me arrebatava” (p. 32). Alvaro fica fascinado pelas metamorfoses que
vao se apresentando a partir de suas solicitagdes (demandas), esquecendo-se, por vezes, de que
estao relacionadas ao seu lugar como agente de criagao. Podemos perceber que, frente ao Che
vuoi?, como enigma, ha uma abertura em que Alvaro pode criar e fantasiar a seu bel prazer.

Logo ap6s a saida de Fiorentina, retorna Biondetto, o pajem, convidando Alvaro e seus
companheiros a prosseguirem a viagem a Napoles. L4, ao ser dispensado por Alvaro por ter
ajudado até aquele momento, o pajem se transforma em uma linda mulher, que ndo quer mais
deixa-lo. Ela cai aos seus pés, implorando para ficar em seu quarto:

Poderdo por acaso dizer que um cavalheiro espanhol tratou com tamanho rigor, com

tamanha indignidade, alguém que sacrificou tudo por ele, uma alma sensivel, um ser

fragil, desprovido de qualquer outro socorro além do seu; numa palavra, uma pessoa de

meu sexo? (Cazotte, 1772/1992, p. 36)

Desse momento em diante, Biondetta, o Diabo em forma de mulher, passa a
acompanhar Alvaro em sua viagem. Ele consente que ela fique, mas exige que mantenha certa
distancia, pois ndo ignora sua origem, inicialmente revelada em forma de dromedario. Como
poderia se encantar por ela? Ele questiona: “que dogura poderei esperar deste ser? Nao ira ele
guardar sempre algo de sua origem?” (p. 38). Mesmo ciente dessa origem, Biondetta faz uso
de diversas artimanhas sedutoras para fascinar Alvaro, que nao resiste e se encanta por ela.
Alvaro relembra:

Eu estava fora de mim, sem saber o que fazer; deixo-lhe a mao que ela beija, e balbucio

as palavras que lhe pareciam tdo importantes; mal acabei, ela se levanta: ‘Sou tua,

138



exclama num transporte; poderei transformar-me na mais feliz de todas as criaturas’.

(Cazotte, 1772/1992, p. 42)

Alvaro fica atordoado diante de Biondetta. Ela o desveste de sua razdo, faz vacilar sua
fantasia. Segundo ele, ¢ como se um veneno lhe percorresse as veias. Mesmo reconhecendo
sua candura, dogura e inocéncia, ele também se dava conta de sua malicia sedutora ¢ irresistivel.
Ainda assim, permite que Biondetta o acompanhe até Veneza. L4, um banqueiro entrega a
Alvaro uma carta de sua mie e uma mesada em dinheiro.

Recebi o dinheiro. Abri as cartas: minha mae se queixava de saiude, de minha

negligéncia, e ndo falava das moedas enviadas; fiquei ainda mais sensibilizado com sua

bondade. (Cazotte, 1772/1992, p. 45)

Ao longo do conto, acompanhamos uma davida que acomete Alvaro: a mie ou a
mulher? Essa tensao o atravessa do inicio ao fim, principalmente quando o Diabo enamorado
langa a pergunta enigmatica: Che vuoi? O Diabo o coloca diante de seu proprio desejo. Em
certos momentos, ele ndo resiste ao desejo, como quando o Diabo se apresenta como mulher;
em outros, fica compadecido com a bondade de sua mae. Na tentativa de apaziguar o desejo
que o assola, busca a fantasia como anteparo do real.

Pereira (2011) afirmou que o conto fantéstico traz, em seu cerne, o conflito vivido por
Alvaro: “entregar-se ao pacto da desmedida ou manter-se como cavalheiro espanhol amoroso
de sua méde e mantenedor dos principios de sua tradi¢io” (p. 74). No entanto, Alvaro fraqueja
diante da insisténcia do Diabo, que traz a tona seu desejo e ndo desiste de assombra-lo. Seria
possivel, nesse ponto, fazermos uma aproximagdo com os flashes do real, abordados no
primeiro capitulo, que podem atravessar a fala do sujeito em analise? Algo da pulsdo de morte
insiste em ser escutado, o proprio desejo do sujeito, que faz vacilar as fantasias e o leva a se

deparar com o objeto de gozo do Outro?

139



O personagem do conto gasta todo o seu dinheiro com jogos de azar e mulheres. Em
meio a esses excessos, conhece uma linda mulher chamada Olympia, por quem se apaixona.
Segundo Alvaro: “Tentava sinceramente amar Olympia, para amar algo, e para desviar-me da
tendéncia perigosa de que tinha consciéncia” (Cazotte, 1772/1992, p. 51).

Alvaro buscava esquecer Biondetta com Olympia, mas essa tentativa o coloca em
caminhos perigosos, pois Olympia descobre pelo buraco da fechadura que o pajem era uma
mulher. Ela se imbui de ciumes de Biondetta e encarrega algumas pessoas de assassina-la com
um punhal. Alvaro presencia a cena da tentativa de assassinato e redescobre seu amor por
Biondetta. Ela se recupera aos poucos ¢ Alvaro promete se casar com ela, mas insiste que
devem buscar sua mae em busca do consentimento da unido entre eles. O Diabo enamorado,
na figura de Biondetta, tenta dormir e fazer sexo com Alvaro sem o consentimento e a bengéo
da mae. Ele nao suporta tamanha sedugao e cede, declarando: “tu me bastas: preenches todos
os desejos do meu coragdo...” (Cazotte, 1772/1992, p. 97). Ela, por sua vez, lhe faz uma
revelacao:

- Biondetta ndo deve te bastar: este ndo ¢ meu nome tu o havias criado para mim, e ele

me agradava; eu o usava com prazer; mas precisa saber quem sou... Eu sou o diabo,

meu querido Alvaro, eu sou o diabo... (p. 97)

Alvaro se joga ao chio, assombrado por tal acontecimento: “Sentia meu coragio bater
com toda forga: estava sufocado como se fosse morrer (Cazotte, 1772/1992, p. 100). Ele diz:
“O céus! E a pavorosa cabega de camelo. Ela articula com uma voz de trovéo o tenebroso Che
vuoi? que tanto me aterrorizara na caverna, explode com uma gargalhada humana ainda mais
medonha, pde para fora uma lingua enorme...” (p. 100).

Entdo, a criatura se afasta de Alvaro, vai embora e nunca mais é encontrada. Alvaro
retorna a corte de sua familia, onde sua mae o consola. Ela confessa estar assustada, sem saber

se tudo o que ele viveu foi um pesadelo ou uma experiéncia real, tamanhos os tormentos por

140



que passou. Ela procura dom Quebracuernos, um doutor de Salamanca, para ajuda-lo e orienta-
lo. O doutor diz a Alvaro:

O senhor acaba de escapar do maior perigo ao qual um homem possa expor-se por sua

propria culpa. Provocou o espirito do mal, e com uma série de imprudéncias, forneceu-

lhe todos os disfarces de que necessitava para conseguir engana-lo e perdé-lo. (Cazotte,

1772/1992, p. 105)

Assim, Alvaro recebe o conselho de deixar que sua mie escolha sua futura esposa, pois,
caso siga essa orientacdo, “jamais serd tentado a toméa-la pelo Diabo” (p. 106). O final do conto
aponta para um apaziguamento oferecido pela mae e um retorno a ela como possibilidade de
conforto. Podemos pensar que, ao se alienar a demanda da mae, ha um certo tamponamento de
seu desejo?

O diabo enamorado foi a fonte na qual Lacan bebeu para a constru¢do do grafo do
desejo, topologia que ele elabora e que nos permite acompanhar a passagem da fala ao discurso
inconsciente a partir do Che vuoi?, ponto de guinada de uma analise. Para isso, Lacan (1958-
1959/2016) toma como fundamento que o desejo do sujeito se nomeia e se fixa a partir de sua
relagdo com a fantasia, pois € ela que o substantiva. A fantasia se constrdi a partir de uma cena
traumatica, de forma estrutural e constituinte, ocultando-se e revelando-se em um jogo de
presenga e auséncia, tal como apresentado no conto. Essa relacdo diz da posi¢ao ocupada pelo
sujeito em relacdo ao Outro tomado como objeto.

Para Pereira (2011), o conflito para Freud ¢ tomado de forma intrapsiquica: “O embate
é consigo mesmo, podemos dizer, mesmo que paradoxalmente o pacto parega fora de si. E que
esse si mesmo so existe, sO se funda na relagdo com o Outro” (p. 74). Cazotte explora a maldade
através desse Outro, que esta fora de si, mas que também habita o sujeito — ou seja, o Diabo
em Alvaro — por meio de disfarces e das mais diversas fantasias. Para o neurético, a fantasia

pode, por vezes, apaziguar o seu desejo; no entanto, sua outra face —a da vacilacdo e da

141



revelacao da demanda — pode ser levada aos limites do ser, conduzindo o sujeito a se interrogar
diante da castragao e da falta do Outro, que repercute em si mesmo em forma de desejo.

Isso diz de que algo insiste de forma estranha, nas lacunas entre demanda e desejo, entre
o sujeito e o Outro. E por essas brechas que é possivel pensar a passagem da fala para o discurso
inconsciente. Poderiamos fazer uma aproximagdo com o e(x)tranho contingente, o mal que
acomete o sujeito em analise, que se apresenta como o seu &xtimo? Para Lacan (1959-
1960/2008), s6 podemos dizer nosso Bem de forma metaforica, pela negativa, pelos sintomas,
pois o sujeito ndo consegue suportar 0 Bem extremado que das Ding pode lhe proporcionar:
“ele pode gemer, explodir, amaldi¢oar” (p. 91). Esse Bem esté interditado, pois ndo hé relagao
sexual, ndo ha o todo. O Bem, em sua parcialidade, que resta dessa interdicdo e que ndo se
inscreve simbolicamente, passa a operar como encapsulamento do Mal, do que ¢ negado pelo
sujeito, sua esséncia éxtima, seu das Ding, que pode surgir na sua fala em anélise como Mal,
como irrupcao vinda de um “mais-além” do Principio do Prazer.

Como vimos, o neologismo extimidade retine o exterior e o interior, € o éxtimo
(estranho) se relaciona ao outro, que ¢ intimo (familiar), mas estd barrado pela lei e s6 pode
comparecer em lacunas em nossa fala. O Mal, supomos, irrompe como encontros contingentes,
como flashes do estranho, podendo ser lido como expressao da verdade mais intima do sujeito.
E o Bem do sujeito, sua das Ding, que, ao se despir da ficgdo (imaginario e simbélico), funda
o campo da ética em psicanalise.

Por fim, esse conto fantastico, marcado pela presenga do real e da fic¢@o (fantasia), nos
permite constatar a profundidade que ele representa e que, a nosso ver, se torna a
fundamentagdo topologica para Lacan. Ele nos oferece pistas para pensar a travessia em analise
pela via da demanda e do desejo. Mas caminhemos com a fundamenta¢do que Lacan nos
concede, a partir da topologia do grafo do desejo, em 1957, para aprofundarmos em nosso

estudo sobre o e(x)tranho que se instala para além da fala.

142



Curiosamente, o trajeto de uma analise vai além do final desse conto fantastico, da mae
que apazigua o desejo de Alvaro. H4 uma dessemelhanga entre esse conto fantastico e o campo
da psicanalise: a posicao do analista em transferéncia, ocupando o lugar de um Outro a partir
do qual o sujeito repete suas experiéncias. O desejo do analista convoca o sujeito ao seu Che
vuoi?, de forma a escutar o Mal que o acomete, mas nao de forma apaziguadora. Isso porque ¢
na angustia, no estranhamento da falta que vem a faltar, que surge — no ponto de vacila¢ao da
fantasia — a preciosidade de uma analise: a possibilidade de o sujeito escutar o seu desejo como
nome proprio. A seguir, iremos ao grafo do desejo e seus destinos na relacdo do sujeito com

seu desejo.

143



CAPITULO 3
O E(x)tranho Infamiliar no Grafo do Desejo e seu Desdobramento na Escrita do Nome
Préprio

Quando o analisando toma consciéncia da fantasia que ele criou para dar conta do real

que o constitui que ele pode assumir suas verdades, ja que a contagao toda revelou a

deformacao da fantasia, isto €, provou que a fantasia ¢ impotente ao suturar a

impossibilidade, ela ¢ um plano furavel, ou seja, atravessavel.

—Dominique Fingerman, O momento do passe

Propusemos, no capitulo anterior, adentrar no campo da literatura fantastica, que utiliza
como fundamento de sua estrutura narrativa a fantasia (ficgdo), construida pelo autor a partir
de uma realidade cotidiana, com o intuito de evocar o horror, podendo provocar uma
experiéncia inestética no leitor. Feito esse percurso, pretendemos trabalhar essa e(x)tranheza
presente na escrita literaria fantastica como andloga ao discurso inconsciente do sujeito em
analise, conforme desdobrado no grafo do desejo proposto por Lacan (1958-1959/2016). Isso
porque buscamos aproximar a e(x)tranheza, o infamiliar, presente nesses dois campos: na
linguagem cotidiana tornada estranha pela literatura fantdstica e na e(x)tranheza que pode
atravessar a fala do sujeito sob transferéncia, fazendo emergir o discurso inconsciente.

Podemos dizer que, entre esses dois campos — a literatura fantastica e a psicanalise —ha
uma diferenca fundamental: a presenca e o desejo do analista na interpretacdo do desejo do
sujeito. Isso, a nosso ver, ndo se realiza na literatura fantastica, pois os flashes do real (nosso
e(x)tranho infamiliar) podem ndo cessar de ndo se escrever, caminhando na direcdo do
impossivel, conforme proposto por Lacan (1972-1973/1985) no seminario 20, Mais, ainda.

Todorov (1939/2010) destaca, em relagdo as estruturas narrativas da literatura

fantastica:

144



Para que a escritura seja possivel, deve partir da morte daquilo de que fala; mas esta

morte torna-a ela mesma impossivel, pois ndo ha mais o que escrever. A literatura so

se torna possivel na medida em que se torna impossivel. (p. 181)

Para ele, a literatura fantastica opera de forma paradoxal ao buscar unir o possivel ao
impossivel. Ou seja, a linguagem se fundamenta por um movimento de antecipacao continua
da morte em sua estrutura narrativa. Isso nos permite pensar que tanto a psicanalise quanto a
literatura fantastica caminham na dire¢ao de uma linguagem nao-toda, marcada por um furo, o
troumatico.

No entanto, acreditamos que o campo psicanalitico traz uma novidade que pode vir a
fazer uma diferenca em relacao ao campo da literatura, e que pode ser acompanhada através do
desdobramento do grafo do desejo de Lacan. Acreditamos, como psicanalistas, em algo além
do desdobramento do Che vuoi? (Que queres?) como ponto de abertura do inconsciente — algo
que passa a ndo cessar de ndo se escrever, emergindo como flashes na travessia do sujeito em
analise em dire¢do a uma possivel resposta e a ponto de basta diante desse desdobramento. Nao
¢ esta a aposta do desejo do analista na direcdo de um tratamento?

Podemos constatar a presenca do e(x)tranho nos dois campos, como veremos a seguir,
representada no grafo do desejo por Lacan (1958-1959/2016) e no conto fantastico de Cazotte,
O diabo enamorado. Isso porque o estudo das narrativas fantdsticas conduz Freud a
investigagdo do fendmeno do infamiliar, retomado por Lacan (1962-1963/2005) no seminario
A angustia. O fendmeno Unheimlichkeit convoca Freud a revisar suas bases metapsicologicas
na clinica psicanalitica, levando-o a antecipar o conceito de pulsdo de morte, fundamental a
constitui¢do psiquica do sujeito, a partir de 1920.

Lacan considera o infamiliar como ponto pivd para a evocacao da angustia, tomando-o
como uma via possivel de deslocamento da posi¢do do sujeito em andlise. Supomos que a

aposta do desejo do analista frente ao fendomeno do infamiliar ¢ o que poderd nortear a

145



passagem da fala a abertura do discurso inconsciente do sujeito. Haveria, assim, uma
proximidade entre os elementos constituintes da estrutura narrativa fantastica e o processo
analitico, na medida em que suscitam o horror e o infamiliar, de forma a desestabilizar e vacilar
a fantasia.

3.1 O Horror do Sujeito como Objeto do Desejo do Outro: O Che Vuoi? como Ponto de
Abertura do Discurso Inconsciente no Grafo do Desejo de Lacan e na Clinica
Psicanalitica

Comecaremos agora a trabalhar o grafo do desejo de Lacan. Antes de iniciarmos,
precisamos esclarecer que o grafo foi concebido nos anos de 1950. Lacan o apresenta pela
primeira vez em seu semindrio As formagoes do inconsciente (Lacan, 1957-1958/1999), e o
aprofunda no semindrio seguinte, O desejo e sua interpretagdo (Lacan, 1958-1959/2016),
sendo ainda complementado pelo texto dos Escritos, Subversdo do sujeito e dialética do desejo
no inconsciente freudiano (Lacan, 1960/1998). Ele o retoma em seu seminario 4 identificagdo
(Lacan, 1961-1962/2003) e, posteriormente, em 4 angustia (Lacan, 1962-1963/2005).

Essa construcao do grafo, ao longo dos anos de seminarios, se da a partir da elaboragado
de quatro etapas logicas, que t€ém por objetivo tanto compreender o processo de constitui¢ao
do desejo do sujeito, como também os processos relativos a uma andlise, como a transferéncia,
o desejo do analista, as construcdes e os desdobramentos na travessia de uma andlise. Esse
recurso topoldgico utilizado por Lacan poderd nos ajudar a esclarecer, em nossa tese, a
possibilidade de passagem da fala ao discurso do inconsciente em anélise, a partir de um ponto
de guinada: o momento em que surge a divisdo do sujeito. A e(x)tranheza, como um a
posteriori, um estranho ha muito familiar, pode comparecer na fala do sujeito sob a forma de
rastros do real (das Ding) e possibilitar a evocacdo de sua experiéncia diante do Che vuoi?,

como ponto de questionamento do Outro e enigma ao sujeito, através do “Que queres?”.

146



Para Lacan, isso constitui possibilidade de abertura do discurso inconsciente,
deslocando o eu (Je) para a posicao de sujeito, em direcao a sua verdade e ao seu desejo. Ou
seja, o sujeito deixa de ser falado e assume a condi¢do de falante de sua historia. Sigamos,
entdo, na tentativa de compreender esse ponto de guinada, que iremos demonstrar teoricamente
no grafo do desejo de Lacan, e que ele proprio remete ao conto fantastico de Cazotte, O diabo
enamorado, para fundamentar sua tese.

Cabe-nos, primeiramente, destacar a transferéncia em analise, a partir da descoberta
feita por Freud e por Lacan, como a relagao do analisante com o analista no processo de analise,
que concebe o desejo do analista como fundamental, como ponto pivo, ou seja, colocando o
seu lugar como possibilidade de o sujeito repetir e elaborar o seu processo, a partir de uma
suposicdo de saber. No momento em que o analista convida o sujeito a falar, em forma de
associacao livre, algo da ordem de uma e(x)tranheza pode vir a comparecer em forma de pistas
do real. Freud (1920/2020), com a descoberta da pulsdo de morte, j4 nos dizia que o processo
de andlise ¢ a invocacdo dos demonios e tormentos pela fala como verdade, e o desejo como
causa do seu discurso em analise. Lacan (1958-1959/2016) corrobora Freud e destaca:

o ato de falar vai muito mais longe do que a simples fala do sujeito, uma vez que toda

a sua vida estd capturada em atos de falar, porque sua vida como tal, ou seja, todas as

suas acdes, sdo agdes simbdlicas, fosse apenas porque sdo registradas, porque estao

sujeitas a registro, porque frequentemente sdo uma agao para dar {€ [prendre acte]. (p.

43)

Podemos acompanhar com Lacan que, para além da fala, os gestos e acdes do sujeito
também estdo articulados como linguagem, indo além do simbdlico. Por isso a aposta do
analista para que o sujeito possa falar, pois ha algo que escapa a fala — o inconsciente, o que de

fato interessa ao desejo do analista. Lacan (1958-1959/2016) prossegue:

147



A pergunta Ele sabe o que faz? Freud responde ‘ndo’. Isso nada mais ¢ do aquilo que

exprime o segundo andar de meu grafo. Esse segundo andar so vale a partir da pergunta

do Outro, a saber, Che vuoi? O que quer vocé? (p. 43)

O autor assinala, com isso, a preciosidade do ato de falar e seu possivel desdobramento
em uma analise de forma topoldgica, pois pode nos revelar o trajeto do sujeito diante de seu
desejo: o que ele tenta articular pela via do significante, o que se inscreve simbolicamente
(representagdo de coisa e representagdo de palavras), assim como o que ¢ atravessado pelo seu
gozo (das Ding). Ou seja, o que ndo se inscreve de forma simbolica, o que lhe escapa, fica
marcado no corpo do sujeito em forma de afeto, sem palavras, pertencente a ordem do real.
Essa ndo inscri¢do significante € o que nos interessa no grafo do desejo. O Che voui, que se
apresenta entre um patamar e outro, pode demarcar esse ponto de dobradica, ponto de
possibilidade de abertura para essa estranheza do discurso inconsciente.

O acesso ao inconsciente se d4 pela via da fala do sujeito em sua realidade, conforme
vimos no primeiro capitulo. S6 podemos acessar o real (das Ding) por meio de pistas, que
podemos chamar de intervalos que atravessam a fala. Vamos tentar compreender esse
posicionamento lacaniano quanto a uma estrutura que se apresenta na propria fala do sujeito,
no ato de falar, e que permite uma mudanca da fala para discurso inconsciente em analise, tal
como demonstrado no desenho do grafo do desejo.

Para Lacan (1958-1959/2016), o grafo do desejo ¢ baseado na geometria e ¢
representado de forma topoldgica, recursos que ele utiliza para fundamentar seus conceitos
clinicos teoricamente. Ele o elabora em dois patamares: um patamar inferior e outro superior,

com o intuito de demonstrar o processo do desejo do sujeito em sua travessia analitica. O ponto
inicial, a direita do grafo, se da por um A — o sujeito localizado em sua posicdo de estupida e

inefavel existéncia, em um momento mitico e anterior as primeiras inscricdes do sujeito no

mundo.

148



Na leitura do grafo, ¢ possivel compreender a presenga dos registros do imaginario,
simbolico e real. Esses registros foram nomeados por Lacan em 1953, em sua conferéncia de
fundacao da Sociedade francesa de Psicanalise, intitulada O simbolico, o imagindrio e o real
(Lacan, 1953/2005). No seminario R.S./., Lacan se dedica ao desdobramento desses registros
na constituicao da estrutura do desejo do sujeito. Para ele, o simbdlico corresponde ao campo
do sentido; o imagindrio, ao campo que da consisténcia a fantasia (ficgdo); e o real, a ex-
sisténcia, aquilo que ndo se inscreveu simbolicamente. Veremos que o imaginario e o simbodlico
podem se encontrar no patamar inferior, enquanto o real pode surgir no desdobramento do
grafo, quando faz furo no simbolico, ou seja, no instante l6gico Che vuoi?, momento que nos
interessa por se apresentar como ponto axial de possibilidade de abertura do discurso
inconsciente.

Segundo Lacan (1958-1959/2016), o grafo refere-se ao momento inicial em que o
sujeito ainda ndo tem existéncia, seu momento como pré-existente [A]. O sujeito passa a ser
um Eu falante, a ter existéncia, a partir da entrada de [A]. A representa o grande Outro, o lugar
do codigo, relacionado ao campo das referéncias que o sujeito recebe desde o nascimento e que
se inscrevem como uma chuva de significantes no corpo. Precisamos destacar que, para que o
sujeito se constitua psiquicamente, o Outro ¢ fundamental, pois € através dele que o sujeito,
pela via do simbdlico e dos significantes, estrutura seus processos de pensamento.

Lacan (1958-1959/2016) se refere a um sujeito capturado pela linguagem (como
preexistente), constituido pela via do significante, e que toma uma dire¢do sincronica dos
significantes, fazendo-os operar como uma bateria de significantes. J4 a dimensdo diacronica
atua a posteriori, de forma retroativa em relagdo a linearidade dos significantes, de forma que
o significado se fecha no final da cadeia como a, formando a identificacdo primaria do sujeito
(Figura 5).

Figura 5

149



Grafo do Desejo

Castragiio

" |

I(A)

Nota: De O semindario, livro 5: As formagoes do inconsciente (p. 353), de Jacques Lacan, 1999,
Zahar. (Trabalho original publicado em 1957-1958). Copyright 1999 de Jorge Zahar Editor
Ltda.

Isso o leva a demonstrar, a partir de Freud (1915/2013), que a pulsdo ndo ¢ dada de
inicio; ela se constitui a partir da necessidade que se estabelece através das marcas resultantes
dessa primeira relagdo com o Outro: “uma ligacdo especialmente estreita da pulsdo com o
objeto ¢ salientada como sua fixagdo. Ela se d4 com frequéncia em periodos muito remotos do
desenvolvimento pulsional” (p. 27). Algo se estabelece como uma fixac¢do, decorrente desse
primeiro contato com o Outro. A primeira relagdo do bebé com o objeto do mundo externo ¢é
delineada pela pele, o olhar, a voz, as fezes etc., em forma de gozo. Para Elia (2023): “o objeto
¢ um recorte, uma ‘por¢ao delimitada de Outro’. Ora, o corpo assim definido o corpo erdgeno,
cuja geografia ndo obedecera a anatomia, mas ao mapa de marcas erégenas contingentes que

este corpo recebe de fora” (p. 157).

150



Esse campo de recorte e delimitacdo, pela via do objeto a, se da no registro do
imaginario, mas com marcas simbolicas dadas pelo Outro, e esta representado pela parte
inferior do grafo, onde a pulsdo procura se satisfazer parcialmente, ainda que de forma
imaginaria e ilusoria. Podemos dizer que, nesse primeiro momento 16gico, o sujeito se constitui
psiquicamente no campo da identificacdo, campo especular, fundamentado pelo imaginario e
pela linguagem (simbdlico).

O grafo se estabelece por duas cadeias significantes: a do patamar inferior (campo do
enunciado) e a do patamar superior (campo da enunciagdo) (Lacan, 1958-1959/2016). Podemos
visualizar também um arco que representa a intengdo-desejo do sujeito, o Che vuoi?, “seu
primeiro encontro com o desejo, o desejo como algo que ¢, primeiro, o desejo do Outro” (p.
24). Lacan assinala que esse primeiro encontro com o desejo do Outro ¢ fundamental, pois
relanga o sujeito para além da fala. Assim, “estd ao alcance do Outro fazer com que um ou
outro dos significantes ali esteja” (p. 24). Lacan demonstra que, diante do apelo feito ao Outro
pelo sujeito, algo da enunciacdo se coloca para além do enunciado, havendo um ponto de
captura do sujeito na mensagem emitida pelo Outro. Para ele:

E nesse intervalo, nessa hidncia que se situa a experiéncia do desejo. Ela ¢ inicialmente

apreendida como sendo a do desejo do Outro, e ¢ dentro dela que o sujeito tem de situar

seu proprio desejo, o qual ndo pode situar-se em outro espaco que nao esse. (p. 26)

Esse ¢ o momento de guinada na fala para a abertura do discurso inconsciente e do
reconhecimento do desejo do sujeito em forma de enunciagdo, conforme acompanharemos a
seguir.

Podemos também notar que o grafo estd delineado por quatro pontos fundamentais: do
lado direito, A (campo do Outro), e $OD (sujeito barrado diante da demanda do Outro), como
pontos de codigo para o sujeito; do lado esquerdo, encontramos os pontos de mensagem S(A)

e s(A), significado do Outro.

151



Os dois pontos localizados no patamar inferior representam a consolidagao de que ha
linguagem de forma concreta, na realidade (Lacan, 1958-1959/2016). Trata-se de um campo
acessivel a consciéncia, fundado nas ilusdes. O eu (moi), representado por m no grafo, nao se
estabelece de inicio: ele precisa do campo especular, ou seja, da relagdo do sujeito com seu
semelhante, representado por i(a), através do olhar do Outro como instancia, para que algo se
estruture de forma mais consolidada.

No seminario A4 identificagdo, Lacan (1961-1962/2003) retoma o grafo do desejo e
destaca que ¢ na relacdo de $ com a que se fundamenta aquilo que ele nos apresenta como o
suporte topologico que podemos dar ao fantasma.

Digamos, para comegar a clarear o caminho, que a, o objeto do fantasma, a o objeto do

desejo, ndo tem imagem e que o impasse do fantasma do neurotico € que, em sua busca

de a, o objeto do desejo, ele encontra i(a), de tal maneira que ela ¢ a origem de onde

parte toda a dialética a qual, desde o inicio do meu ensino, os introduzo, a saber, que a

imagem especular, a compreensdo da imagem especular consiste nisto, do que estou

espantado que ninguém tenha sonhado em glosar a fun¢do que lhe dou, a imagem
especular ¢ um erro. Ela ndo ¢ simplesmente uma ilusdo, um logro da Gestalt cativante
cujo acento a agressividade tem marcado, ela € basicamente um erro, na medida em que

o sujeito nela se des-conhece. (p. 363)

O termo “fantasma”, portanto, diz respeito a traducdo do francés original, relacionada
ao termo fantasia que utilizamos em portugués. Trata-se de um momento de construcdo
imagindria e simbolica da realidade psiquica do sujeito em sua relagdo com o outro, no processo
de identificacdo. O momento especular e o processo de identificacdo do sujeito com o outro
sdo fundamentais e estruturantes, pois, como podemos acompanhar na ilustragdo do grafo do
desejo, funcionam como seu pilar. Lacan (1949/1998), em O estadio do espelho como

formador da fun¢do do eu, destaca um primeiro momento logico, que € a “matriz simbodlica em

152



que o [eu] se precipita numa forma primordial, antes de se objetivar na dialética da identificacao
com o outro e antes que a linguagem lhe restitua, no universal, sua fun¢ao de sujeito” (p. 97).
Ou seja, um momento do bebé frente a sua imagem especular, ainda anterior a sua existéncia
como sujeito. Seu eu ¢ tomado como uma matriz simbodlica, de forma primitiva e
descoordenada, que, segundo Lacan, “deveria ser designada por [eu/-ideal, se quiséssemos
reintroduzi-la num registro conhecido” (p. 97), como ponto de origem para as identificagdes
secundarias, embora ainda nao inserido no campo da linguagem. Essa matriz simbdlica se
estabelece a partir existéncia de um Outro desejante, que se coloca no inicio do processo de
constitui¢cdo psiquica do sujeito.

Para Lacan (1949/1998), a imagem total concedida ao bebé ¢ “dada como uma Gestalt,
isto €, numa exterioridade em que decerto essa forma ¢ mais constituinte do que constituida”
(p- 98), pois vem de um Outro externo, o qual ¢ tomado como modelo de identificagdo para a
assuncdo de uma imagem propria, i (a), na constru¢cdo do seu Je (eu). Um outro semelhante ¢
tomado como Outro, ocupando um lugar de suposi¢cdo de saber e de verdade, que autentica,
reconhece e diz ao sujeito: “esse € voce”, suscitando no bebé um momento de jubilo.

Esse momento 16gico de fundagdo e formagdo do eu € caracterizado pela entrada do
registro simbdlico para além do registro imaginario, pois a fala, como significante advindo
desse Outro, juntamente com o olhar, estrutura o sujeito e marca o corpo do bebé (Lacan,
1949/1998). Para o autor, “¢ como significante que a imagem entra em jogo em seu didlogo, e
¢ como significante que ela representa alguma coisa” (Lacan, 1956-1957/1995, p. 42). O Outro
nomeia a imagem, atribui qualidades, ¢ tomado como referéncia pelo bebé, consolidando uma
imagem que, até entdo, era uma ilusdo, uma imagem propria descoordenada. Esse momento
estruturante ao bebé estabelece “a permanéncia mental do [eu], a0 mesmo tempo que prefigura
sua destinacdo alienante; ¢ também prenhe das correspondéncias que unem o [eu] a estatua em

que o homem se projeta e aos fantasmas que o dominam” (Lacan, 1949/1998, p. 98).

153



Embora em 1949, em O estddio do espelho, Lacan ainda ndo tenha feito a distingao
entre Je e moi, ele ja aponta um esboco de diferenciacao, em que o moi esta relacionado a uma
relacdo especular do eu — uma alienacdo imaginaria —, enquanto o Je esta atravessado pelo
campo inconsciente em sua articulagdo com o campo simbolico, isto €, o campo do sujeito.
Para ele, o bebé depende e estd localizado no campo da demanda do olhar do Outro e de sua
fala como reconhecimento para se constituir psiquicamente (Lacan, 1949/1998).

O estadio do espelho ¢ um drama cujo impulso interno precipita-se da insuficiéncia

para a antecipacao — e que fabrica para o sujeito, apanhado no engodo da identificagdo

espacial, as fantasias que se sucedem desde uma imagem despedacada até uma forma
de sua totalidade que chamaremos de ortopédica — e para a armadura enfim assumida
de uma identidade alienante, que marcard com a sua estrutura rigida todo o seu

desenvolvimento mental. (p. 100)

Podemos assinalar que o Je (eu), marcado pelas construgdes fantasisticas e ficcionais,
possibilita ao sujeito sua organizagdo psiquica na realidade, funcionando como uma armadura
ortopédica que fortalece as defesas do eu na realidade. “Assim se fecha a via imaginaria por
onde na analise devo advir, 14 onde s'tava [La o u s'tait] o inconsciente” (Lacan, 1960/1998, p.
831). Embora a imagem tenha uma funcdo essencial na constitui¢do psiquica, ela também
possui um aspecto alienante. A imagem pela qual o bebé ¢ capturado ndo ¢ o lugar onde se
pode encontrar o desejo do sujeito. O desejo do sujeito se localiza alhures, além do imaginario
e especular. Ou seja, suas defesas procuram manter o desejo inconsciente recalcado, impedindo
que venha a tona, como j4 aponta Freud em seus textos O recalque e O inconsciente. Lacan
indica, ja nesse periodo, que o caminho de uma analise ¢ o caminho avesso: dar voz a esse
desejo até entdo des-conhecido, e(x)tranho infamiliar que retorna, a posteriori, como familiar.

Nesse momento lo6gico, estamos no primeiro patamar do grafo do desejo. Mas o sujeito

pode percorrer um caminho além dessa base, marcada pelo campo da demanda e do apelo ao

154



Outro, que, de certa forma, esta articulada ao desejo. Para Lacan (1960/1998), “com efeito, e
muito simplesmente - e diremos em que sentido - como desejo do Outro que o desejo do homem
ganha forma, porém, antes de mais nada, somente guardando uma opacidade subjetiva, para
representar nele a necessidade” (p. 828).

A constitui¢ao psiquica e a esséncia do desejo do sujeito se fundamentam, portanto, a
partir de um Outro como desejante, ou seja, “o desejo do homem ¢é desejo do Outro”. E nessa
relacdo que se estabelece um carater de demanda e de desejo na fala em analise. O sujeito, ao
consentir com a travessia de sua fala e com a descoberta de seu desejo como verdade, vai se
dando conta de que ha algo que se constitui para além daquilo que ¢ capturado pelo campo da
linguagem em relagcdo ao desejo do Outro. Algo se perde e escapa aos campos imaginario e
simbolico que sustentava sua fantasia e sua existéncia no mundo.

Segundo Lacan (1958-1959/2016),

se a imagem do outro ¢ aquilo de que o sujeito, por intermédio da reflexdo especular,

tem de situar suas necessidades, ha no horizonte o que inicialmente chamei de primeira

identificacdo com o Outro no sentido radical, ou seja, a identificacdo com as insignias

do Outro. (p. 144)

Isso nos leva a pensar que algo vem a se desdobrar para além dessa relacdo imaginaria
e simbolica, constituida por uma cadeia de significantes; hé algo que se constitui no bebé desde
sua origem e que o divide como sujeito barrado ($). Ou seja, divide-o por ser o desejo do Outro
um ponto de enigma para o sujeito, onde se constituem seus significantes mestres
desconhecidos, fundando uma cadeia como meia-verdade. Diante disso, a presenga do
psicanalista convida o sujeito ao des-vestimento e a travessia da fantasia (ficcdo) que
consolidava sua existéncia no mundo .

Em seu trabalho no ano seguinte, Lacan (1960/1998) aponta o motivo pelo qual o

sujeito toma a imagem do Outro desejante como constituinte:

155



Tomem apenas um significante como insignia dessa onipoténcia, ou seja, desse poder
todo em poténcia, desse nascimento da possibilidade, e vocés terdo o trago undrio, que
por preencher a marca invisivel que o sujeito recebe do significante, aliena esse sujeito

na identificagdo primeira que forma o ideal do eu. (p. 822)

O ideal do eu, para Lacan, ¢ o ponto em que o pai intervém de forma potente, como
aquele que possui o falo, levando o sujeito a possibilidade de identificagdo a um significante,
ou seja, a um trago do pai. Lacan (1957-1958/1999) desenvolve de forma mais detalhada essa
concepgdo em seu semindrio As formagoes do inconsciente, designando esse momento como o
terceiro tempo do Edipo, momento légico posterior a privagdo (o pai é tomado como mediador
no discurso da mae) e a castracdo do sujeito. Ele nos diz “¢ por intervir como aquele que tem
o falo, que o pai ¢ internalizado no sujeito como Ideal do eu, e que, a partir dai, ndo nos
esquegamos, o complexo de Edipo declina” (p. 201). O pai é tomado como aquele que possui
o falo e intervira como doador, havendo um movimento dialético na relacdo entre o segundo e
o terceiro tempo do Edipo, “aquele em que o pai intervém como proibidor e privador, e aquele
que intervém como permissivo e doador” (p. 213). O pai intervém como fung¢ao simbolica nesse
terceiro momento do Edipo. A crianca ndo se identifica com a pessoa do pai, mas com as
insignias por ele representadas, tomadas como suporte da fungdo paterna e da assuncdo de sua
masculinidade — um deslocamento do ser o falo da mae (substituindo a identificagao do eu
ideal) para ter o falo (ideal do eu). Isso demarca o lugar do sujeito a partir de sua identificagdo
com uma insignia que o norteard no campo sexual e entrada na cultura.

E a partir do ideal do eu que o sujeito toma as insignias do Outro como referéncia, sendo
que ele extrai apenas uma insignia como traco, o trago undrio. Segundo Chediak (2014), “¢ o
lugar da funcdo do trago undrio, ponto de partida, engate do sujeito no campo do Outro” (p.
41). Podemos localizar no grafo que o $ (S barrado), o sujeito dividido, tem um vetor que, ao

dar a volta no grafo do desejo, podera conduzir ao Ideal do Outro I(A), que Lacan também

156



concebe como Ideal do eu, ponto de miragem e de futuro para o sujeito, a identificagdo ao
traco, o que trabalharemos melhor no ultimo topico deste capitulo.

Podemos identificar um vetor que conduz o sujeito a esse ponto de miragem e de futuro
ao final do grafo. Mas, para que se estabeleca esse percurso em analise, o sujeito
necessariamente precisa atravessar o campo das identificagdes imaginarias e narcisicas — o eu
ideal, representado no grafo por m --- i(a), que corresponde a uma relacao especular em que o
sujeito se v€ (imagem) a partir do outro — rumo ao campo das identificagcdes simbdlicas, o ideal
simbolico, representado por I(A).

Segundo Lacan (1958-1959/2016), a brecha do desejo e do discurso inconsciente pode
surgir ao sujeito em um ponto de hidncia especular frente a inconsisténcia vinda do Outro, que
se localiza entre o primeiro e o segundo patamar do grafo. O sujeito, ao falar em analise, se
depara, por um instante, com essa falta de significante do Outro representado pelo S(A). Do
Outro, como lugar de tesouro de significantes do sujeito, ha um significante que falta. H4 uma
ndo correspondéncia entre as necessidades e demandas especulares entre o sujeito e o Outro.
O que o sujeito demanda e deseja ndo corresponde a demanda e ao desejo do Outro. Na relagdo
entre mde (Outro) e bebé, uma falta em forma de significante ¢ inscrita de forma nao
especularizavel. Nessa relagdo de espelho, algo ndo se reflete e ¢ marcado de forma invisivel,
menos phi (-¢), que passara a se tornar o resto.

Nessa correspondéncia especular, o olhar do Outro ¢ ndo-todo ao sujeito e marcado pela
falta; algo ndo se inscreve nessa mensagem que o Outro transmite ao sujeito diante do espelho,
inaugurando um ponto de angustia ao ser do sujeito frente ao enigma que se instaura vindo do
Outro. Podemos dizer, a partir de Lacan (1958-1959/2016), que algo pode se estabelecer como
um ponto de dobradica entre fala/discurso para o sujeito em anélise nesse momento logico da
constituicdo psiquica. A barra utilizada entre fala e discurso se refere a um limite e a uma

mudanga de posicao da fala ao discurso do inconsciente.

157



Podemos dizer que, no momento légico do grafo $0D, nomeado como matema da
pulsdo (Lacan, 1958-1959/2016), o sujeito passa a falar de si e por si mesmo, assumindo o seu
ato de falar enquanto eu (Je), um sujeito falante, deixando de ser falado pelo Outro. Inaugura-
se, nesse momento, a entrada do “Che vuoi?” como ponto de abertura inconsciente: “Que
queres?”.

Esse ponto de articulagao entre os dois patamares ¢ retomado no seminario 4 angustia
(Lacan, 1962-1963/2005), no qual ele se debruca sobre a relagao do sujeito com o significante
em sua dimensao de corte e descontinuidade no real. Ele destaca:

deve ser a chave do que a doutrina freudiana introduz sobre a subjetividade: Che vuoi?

Que queres? Forcem um pouquinho mais o funcionamento, a entrada da chave, e terdo

Que quer ele de mim? [Que me veut-il?], com a ambiguidade que o francés permite no

mim [me] entre o complemento indireto ou direto. Nao se trata apenas de Que quer ele

comigo?, mas também de uma interrogacdo em suspenso que concerne diretamente ao

eu: ndo como Como me quer ele?, mas Que quer ele a respeito deste lugar do eu? (p.

14)

Um questionamento vindo do Outro, que por muitas vezes ¢ desconhecido ao sujeito e
pode lhe causar angustia, pois, embora se coloquem como dois patamares distintos, sdo
considerados homologos. Segundo Lacan, hd uma relacdo dialética entre o desejo e o campo
da identificag@o narcisica, em que a angustia, via Che vuoi?, vem indicar o ponto de falta, de
auséncia e de hidncia entre os patamares.

Para Lacan (1964/1990), “¢ em relacdo ao real que funciona o plano da fantasia. O real
suporta a fantasia, e a fantasia protege o real” (pp. 43-44). A fantasia, por sua vez, pode vir a
ocupar uma func¢do fundamental como anteparo e recobrimento da falta, como uma constru¢ao
dirigida a esse enigma do Outro colocado ao sujeito, por estar situada além da fala. Esse

momento pode ser visualizado na linha continua do segundo patamar, $0D em direcao a $(A).

158



A fantasia do sujeito pode servir de tela para lidar com o real, ou seja, o vazio e a falta
de resposta frente ao questionamento do enigma do Outro, representada pelo matema da
fantasia ($0a), localizada no grafo do desejo (Lacan, 1958-1959/2016). Ela ¢ uma constru¢ao
de vertente imagindria e simbolica do sujeito, que visa dar contorno e servir de resposta ao
vacuo de sua constitui¢ao psiquica, pois ¢ impossivel estar frente ao.real ou a falta desse
significante do Outro, S(A). O suyjeito faz algo com essa situacdo de desamparo, pois, caso
contrario, estaria diante da angustia da castracdo de forma continua. A fantasia vai lhe
possibilitando construir uma histéria e um enredo familiar como uma tela de protegao para seu
desejo. Nesse momento, estamos nos referindo ao sujeito neurdtico frente a falta do Outro
como castragdo, fantasia. Isso ¢ diferente de um posicionamento psicotico, que ndo € nosso
objetivo no presente trabalho, pois sua forma de estruturagdo psiquica se da pela via do delirio
como possiblidade de construgao.

Diante dessa relag@o enigmatica do sujeito em relagdo ao Outro no espelho, “a fantasia
¢ formada pelo sujeito — como marcada pelo efeito da fala — na sua relagdo com um objeto a”
(Lacan, 1958-1959/2016, p. 419). O sujeito fantasia como uma tentativa de conjuncao e de se
alienar ao desejo do Outro; ele convoca uma resposta imaginaria de forma a atribuir sentido ao
enigma do desejo do Outro, fixando-se libidinalmente nele. Com a fantasia, ele atribui um
significante a essa falta em forma de um falo imaginario, supondo completar o Outro na
dialética do desejo. Sobre a travessia de uma andlise, ele afirmou: “Trata-se de saber como
situar o lugar do significante na experiéncia imaginaria” (p. 144), ou seja, a relagdo do sujeito
com o falo em sua existéncia construida de forma imagindria e simbolica. Podemos dizer que,
de alguma forma, ele se identifica na posicdo de objeto desejado do Outro, buscando,
fantasisticamente, corresponder ao desejo do Outro, de forma alienada. Entdo, a castragdo e a
alienagdo estdo intrinsecamente relacionadas, pois, de certa forma, ¢ diante da falta e da

castragdo que o sujeito busca alienar-se na fantasia. Nela, coloca-se como objeto de gozo do

159



Outro. No conto O homem da areia, no qual o personagem se submete ao olhar do Outro como
objeto de gozo e de estranhamento, a dimensao da pulsao escopica pode ser abordada.

Nesse momento em que o sujeito busca tamponar de forma iluséria o enigma do Outro
com a fantasia, algo se fixa em sua fala sob a forma de uma repeticdo; algo nao se inscreve
simbolicamente. O grafo do desejo, segundo Lacan (1960/1998), pode nos demonstrar “que o
desejo ¢ regulado a partir da fantasia” (p. 831). Portanto, a alienagdo ao desejo do Outro, em
um primeiro momento l6gico da constituigao psiquica, € imprescindivel. Nesse mesmo instante
da alienacdo simbdlica, o desejo inconsciente do sujeito ja estd encarnado e atravessado no
corpo, recortado por suas zonas erdgenas, embora ele ndo saiba ou tenha consciéncia disso.
Assim, podemos dizer que o sujeito se localiza no lugar do gozo que ndo se inscreve: “o
representante da representagdo, na condi¢do absoluta, esta em seu lugar no inconsciente, onde
causa o desejo, segundo a estrutura da fantasia que dele extrairemos” (p. 8§29). No momento
em que cai o véu da fantasia, o sujeito deixa de se identificar como objeto do desejo do Outro,
0 que instaura um corte na fala, em sua propria cadeia de significantes.

De acordo com Lacan (1960/1998),

esse corte da cadeia significante ¢ Unico para verificar a estrutura do sujeito como

descontinuidade no real. Se a linguistica nos promove o significante, ao ver nele o

determinante do significado, a analise revela a verdade dessa relacdo, ao fazer dos furos

do sentido os determinantes de seu discurso. (p. 815)

Para Lacan, € nos furos da cadeia significante da fala que podemos encontrar rastros do
real, do desejo e da verdade do sujeito. Na medida em que o sujeito for desbravando os campos
imagindrio e simbolico em sua andlise — na presenca do analista, a partir das pontuacdes e
intervengdes com o intuito de convoca-lo ao Che vuoi?, a passagem do campo da demanda
para o campo do desejo — o corte, como descontinuidade e furo no simbdlico, pode se apresentar

em sua fala sob a forma de um discurso inconsciente.

160



Rabinovich (2017) esclarece que a estrutura ficcional da fantasia, para Freud e Lacan,
¢ de um faz-de-conta e de um disfarce, e funciona como uma tela para o sujeito frente a sua
relagdo com o desejo do Outro. Quando a fantasia falta por algum momento, o sujeito se
encontra diante do Unheimliche, do estranhamento. Ele se v€ nesse instante de angustia, pois,
para a autora, toda a ficcao de horror na literatura fantastica estd centrada nessa passagem em
que o sujeito se encontra sem correspondéncia especular e entdo se depara com o objeto no
qual se transforma para o desejo do Outro.

Avancemos em nossa argumenta¢cdo de que o horror presente nos contos fantésticos
pode permitir ao sujeito confrontar-se com sua experiéncia do irrepresentavel, nesse lugar da
coisa como coisa, no lugar de objeto a, de resto. Para isso, trataremos do instante em que o
sujeito se depara como objeto do gozo do Outro na travessia da fala/discurso na clinica
psicanalitica, tal como ¢ colocada a posi¢ao do leitor na narrativa dos contos fantasticos.

Rivera (2013), em O avesso do imaginario, traz a performance artistica de Yoko Ono,
em Cut Piece (1964), e destaca que ela convidava o publico, os que por ela passavam, a usar a
tesoura para cortar suas vestes e desnuda-la. Essa agdo artistica, segundo a autora, ¢ uma forma
de se oferecer como objeto, de revelar sua condi¢ao de objeto para si propria e para o outro.
Rivera define como “um instante quase insuportavel” (p. 25) o momento em que o sujeito deixa
de ser condutor de seus atos e passa a ser assujeitado a eles. Para a autora,

Paradoxalmente, ao assumir diante do outro sua condi¢do de objeto — ao se assujeitar

— pode-se engatar a posi¢cdo do sujeito (e desejar, ou seja, reafirmar seu apetite do

objeto). Algo se corta com a roupa de Yoko, algo se cai e se perde, nessa arriscada

encarnagdo do sujeito realizada pela performance. (p. 25)

Na performance de Yoko Ono e no conto fantastico O diabo enamorado, é possivel
encontrar esse instante de virada do sujeito, em que ele cai como objeto, o que podemos

aproximar ao que Lacan indica no grafo do desejo como a travessia da fala do sujeito rumo a

161



um instante de possibilidade de entrada e de abertura do discurso inconsciente, quando o sujeito
se depara como objeto do desejo do Outro.

Sera que, com o desvestimento da fantasia, pode haver uma analogia entre o corte das
vestes de Yoko Ono, em 1964, e a possibilidade de que o sujeito caminhe em dire¢do ao objeto
a, ao real sem representagao?

O grafo do desejo, de acordo com Lacan (1958-1959/2016), pode nos esclarecer esse
percurso sobre o que pode vir a ser esse objeto do desejo do Outro. Que o autor tenha construido
o grafo e distribuido em dois patamares pode nos ajudar a compreender de maneira pratica as
relacdes entre a estrutura do sujeito e sua ligagdo com o significante na constituicao subjetiva.
Outro ponto crucial do grafo refere-se ao Che vuoi?, o ponto de descontinuidade e de horror
que se manifesta nos contos fantasticos, como o lugar de objeto do desejo do Outro. Trata-se
de um lugar onde o sujeito ¢ dessituado de sua imagem especular, atravessado pela anglstia e
pelo estranhamento, funcionando como um ponto de dobradi¢a, uma possibilidade da entrada
do discurso do inconsciente na fala do sujeito em analise. Esse lugar, situado entre o real e a
ficcdo, pode ser comparado ao ponto de angustia e horror provocado pelo ato de copula do
inseto louva-a-deus.

Essa experiéncia de estar diante desse enorme louva-a-deus, segundo Lacan (1962-
1963/2005), ¢ produtora de angustia, pois ndo se sabe o que ele poderia querer desse que esta
mascarado. O sujeito se v€, nesse momento, como objeto do desejo desse Outro, correndo o
risco constante de ser devorado (Rabinovich, 2017). Outro fato a ser destacado ¢ que essa
experiéncia acontece a nivel escopico; o louva-a-deus € o Unico inseto com visdo multifacetada,
de forma que quem est4d diante da fémea ndo sabe para onde ela estd olhando, deixando o
sujeito, na posi¢ao de objeto, em um lugar de incdgnita e desconhecimento. Essa experiéncia
pode nos remeter a experiéncia de satisfagdo proporcionada pelo olhar da mae a seu objeto, o

bebé. E um olhar que, ainda que satisfaga as necessidades do bebé — fome, frio, colo —, o relanga

162



ao campo da demanda e do desejo, ao lugar do desamparo e da angustia, “Que queres?”,
colocando em evidéncia que “o desejo do homem ¢ o desejo do Outro” (Lacan, 1962-
1963/2005, p. 31). Como esse Outro estd marcado por uma falta, por um furo, por um
significante da falta do Outro S(A), o sujeito-bebé ¢ convocado ao seu lugar desejante, e sua
fantasia faz furo em forma de angustia, presentificando-se como Unheimliche, em forma de
estranhamento.

Segundo Lacan (1962-1963/2005), a méscara do louva-a-deus pode ser pensada como
a fantasia, como a mediatizacdo entre o sujeito e o Outro, aquilo que o impede de estar
diretamente a frente do enorme inseto. Essa mascara o vela, funciona como uma tela para a
angustia. Talvez possamos transpor essa ideia para o contexto dos contos fantasticos, nos quais
a estrutura narrativa transita entre o real e a fic¢do, a verdade e a mentira, desvelando, com
isso, o ponto de angustia, possibilitando um encontro com o real nomeado como tiqué no
semindrio Os quatro conceitos fundamentais da psicanalise (Lacan, 1964/1990), tema que sera
aprofundado no préximo topico.

Essa representacdo do Che vuoi? no grafo do desejo ilustra perfeitamente o momento
em que o sujeito se encontra frente a falta do Outro. Esse momento de rompimento especular
das fantasias ¢ também o momento em que a angustia entra em cena, fazendo da metafora do
louva-a-deus utilizada por Lacan (1962-1963/2005) uma ilustra¢do apropriada. O autor nos
convoca a imaginar uma cena em que um sujeito coloca uma mascara de louva-a-Deus, diante
de um outro louva-a-deus enorme. Caso o inseto este seja uma fémea e o mascarado possa ser
tomado como macho, ela poderéa devora-lo, ja que, no reino animal, as fémeas do louva-a-deus,
apos o ato de copula, costumam devorar os machos.

A ficgdo ndo s6 demonstra melhor o Unheimliche, como permite ver nele a funcdo da
fantasia. A literatura fantastica evidencia a estrutura de ficcdo da fantasia — € uma literatura

que progride até culminar no instante de ver, em sua articulagdo com a fantasia. Trata-se do

163



género literario que mais explora a cena fantasistica, especialmente quando escapa do “como
se”, “quando perde a dimensdo significante que pelo rodeio da metafora a protege”
(Rabinovich, 2017, p. 94). Podemos dizer que esse ponto do “como se”, essa perda do amparo
do significante, que desvela a falta da falta do objeto, ¢ o ponto gerador da angustia.

Teréncio (2013), ao aprofundar seu estudo sobre o infamiliar (Das Unheimliche),
sustenta que as historias de ficcdo de horror na literatura e no cinema se destacam em relagao
a qualquer outra forma de arte pela “dimensao angustiante da vida fantasistica e, sobretudo, a
profunda fixa¢do do ser humano no campo do gozo, o que aponta para a evitagdo neurotica da
castracdo simbdlica pela assun¢do de um Outro onipotente € monstruoso” (p. 262). A fantasia
¢ um anteparo ao gozo do sujeito, funcionando como um modo de adiamento de sua castragdo
simbolica, de dar consisténcia ao Outro, para ndo ter que se haver com a falta nesse campo,
pois a falta do Outro remete a sua propria falta enquanto sujeito. Esse momento de virada no
Che vuoi? coloca o sujeito frente a angustia, ao seu gozo e ao irrepresentavel, surgindo como
possibilidade de travessia de sua fantasia fundamental rumo & verdade de seu desejo. E nesse
ponto de vacilagao da fantasia, em sua face sinistra, que as possibilidades se abrem ao resgate
do desejo como fundante do sujeito.

O terror do conto Que queres tu de mim?, segundo Pereira (2011), nos coloca em
contato direto com a experiéncia do desamparo e da angustia. Assim como na experiéncia
representada no grafo do desejo, hd uma passagem do primeiro para o segundo patamar, na
qual o sujeito se depara, primeiramente, com o estado de angustia, por estar na posi¢do de
objeto do gozo do Outro, mas também ¢ atravessado por uma experiéncia inquietante e
perturbadora quanto ao enigma do desejo do Outro: Que queres? Para se fazer reconhecer pelo
Outro, ele procura identificar-se por meio da linguagem, o que o relanca ao lugar de perda
como objeto, deixando de ser objeto de desejo do Outro e passando a dimensdo de

reconhecimento do Outro enquanto sujeito.

164



Lacan (1964/1990) demonstra que o primeiro patamar esta relacionado ao que ¢ da
ordem do enunciado e se inscreve em um momento de alienagdo, fundamental a constituicao
psiquica. No entanto, algo da enunciagao insiste em atravessar sua fala de enunciados, algo que
nao cessa de ndo se escrever (o real), em busca de uma possivel virada em seu discurso:

€ o sujeito, enquanto alienado na sua histdria, no nivel em que a sincope do discurso se

conjuga com seu desejo. Vocés verdo que, mais radicalmente, ¢ na dimensao de uma

sincronia que vocés devem situar o inconsciente — no nivel de um ser, mas enquanto
pode se portar sobre tudo, isto ¢, no nivel do sujeito da enunciacdo, enquanto segundo
as frases, segundo os modos, se perdendo como se encontrando, € que, numa
interjei¢do, num imperativo, numa invocagdo, mesmo num desfalecimento, ¢ sempre
que nos pde seu enigma, e que fala, - em suma no nivel em que tudo que se expande no
inconsciente se difunde, tal o micelium, como diz Freud a propésito do sonho, em torno

de um ponto central. Trata-se sempre ¢ do sujeito enquanto que indeterminado. (p. 31)

Nesse ponto de indeterminagdo, nesse ponto nuclear e de desdobramento, algo da
ordem do inconsciente, enquanto discurso da enunciacdo, pode ser evocado. Segundo
Rodrigues (2013), a experiéncia analitica do sujeito evidencia esse espago que se abre na cadeia
de significantes da fala, como um

espaco- tempo-fora, que Lacan chamou de ex-sisténcia, em que s6 nos resta falar e

tecer, cercando o buraco que se abre em momentos privilegiados de uma anélise em

que nos deparamos com o vazio de nossa propria estrutura € nos perguntamos o que
fazer quando nenhuma palavra serve, quando nenhuma interpretacao tem efeito, quando

a cadeia em que nos ancoravamos vacila e ja ndo sustenta mais como antes. (p. 15)

Esse espaco entre significantes, ou seja, esse buraco que pode se abrir na fala do sujeito
em determinados momentos, estd relacionado ao furo no simbélico (Rodrigues, 2013). E o

e(x)tranho infamiliar, um fora-dentro que toca o ponto do vazio de nossa estrutura. Sdo

165



momentos de vacilagdo da fantasia em forma de estranhamento, em que o horror comparece
como ponto de guinada na analise. Mas o relangamento que permite ao sujeito prosseguir nesse
momento logico € sustentado pelo desejo do analista, que convoca o sujeito através do Che
vuoi?, na aposta de que ele possa se deparar com o mais intimo e familiar de sua estrutura. E
pela via da fantasia que o desejo do analista pode escutar e orientar a analise na dire¢ao do
desejo do sujeito, o seu mais intimo.

Conforme Lacan (1964/1990),

o inconsciente se manifesta sempre como o que vacila num corte do sujeito — donde

ressurge um achado que Freud assimila ao desejo — desejo que situaremos

provisoriamente na metonimia desnudada do discurso em causa, em que o sujeito se

saca em algum ponto inesperado. (p. 31)

Portanto, podemos dizer que o horror dos contos fantasticos, ao oferecer pistas do real
de forma repetitiva, pode tocar nesse ponto inacessivel por meio da fantasia, aproximando-se
de uma experiéncia de andlise em seu desdobramento dos dois patamares do grafo do desejo,
pela via do Che vuoi?

3.2. A Repeticio do Horror nos Contos Fantasticos e a Experiéncia de Abertura do
Discurso Inconsciente: O Ponto de 7Tiqué em Lacan na Relacio entre o Sonho e o
Despertar

Como vimos, os contos fantasticos podem provocar uma certa e(x)tranheza no leitor,
ou seja, podem despertar momentos de horror marcados por uma repeticdo cadenciada.
Acreditamos que essa e(x)tranheza infamiliar pode conduzir o leitor a se aproximar de seu Che
vuoi?, ponto de desdobramento referido no grafo do desejo de Lacan (1958-1959/2016), que,
segundo ele, pode ser evocado na fala e na experiéncia do sujeito em andlise. Podemos
considerar esse ponto de virada — da fala ao discurso — como algo préoximo ao que Lacan, em

1964, concebe como figué, o encontro com o real? Isto é, como um “entre”, uma hiancia, um

166



intervalo em que o horror emerge no limiar entre o real e a fic¢ao, no lugar do sujeito enquanto
objeto do desejo do Outro, tal como ocorre na relagao entre o sonho e o despertar?

Podemos dizer que ha uma diferenca entre o leitor e o analisante: essa diferencga esta na
posi¢do que o analista passa a ocupar na relacao transferencial. A dire¢ao de um tratamento
pode vir a se estabelecer a partir da travessia do analisante, como uma experiéncia Unica e
singular, distinta de outras vivéncias, como a leitura da literatura fantastica. Vamos, portanto,
tentar compreender esse ponto ao longo do desenvolvimento deste topico.

Constatamos, a partir do exposto, que tanto na literatura fantastica quanto na
experiéncia analitica podemos encontrar a experiéncia do real presente. Podemos dizer, com
base no que trabalhamos, que o horror ¢ o real se impdem tanto ao leitor de um conto fantastico
quanto ao analisante, em sua experiéncia de fala na clinica psicanalitica. A fantasia relatada
pode vacilar e deixar irromper aquilo que, até entdo, funcionava como anteparo do real,
permitindo que o sujeito se encontre como objeto do desejo do Outro, diante do seu duplo, do
seu Che vuoi?, de sua divisdo subjetiva, de seu estranho: o inconsciente.

Para prosseguir, precisamos destacar o fendmeno da transferéncia como sustentagao do
processo analitico, especialmente em determinado momento logico da fala repetitiva do sujeito,
quando surge um ponto de descontinuidade, ou seja, uma abertura para o discurso inconsciente.
Isso, a nosso ver, se d4 de maneira distinta na experiéncia do leitor diante do conto fantastico.
O leitor pode vivenciar uma experiéncia proficua de desvestimento da fantasia, mas, na
experiéncia de andlise, hd um passo a mais: aquele que somente o desejo do analista na relagdo
transferencial pode oferecer — o relancamento do sujeito a apropriagdo de sua e(x)tranheza, de
sua verdade éxtima como intima, de forma singular. Caminharemos por partes.

No seminario Os quatro conceitos fundamentais da psicanalise, Lacan (1964/1990)
articula os fundamentos da teoria freudiana, que ele concebe como conceitos: o inconsciente,

a repeticdo, a transferéncia e a pulsdo. Para tratar da transferéncia, faremos algumas

167



consideragdes sobre o conceito de inconsciente, para, em seguida, trabalhar o conceito de
repeticdo como articulado ao processo de transferéncia, e entdo seguir com o retorno do
e(x)tranho infamiliar na transferéncia e seu ponto de hiancia aproximado ao ponto de tigué.

O conceito freudiano de inconsciente foi reapropriado por Lacan, sendo tomado sob
uma nova perspectiva a partir do Semindrio 11. Nesse momento, Lacan toma o inconsciente
como conceito em sua prdxis psicanalitica, o que € crucial para compreender a repeticao
cadenciada dos momentos de horror vivenciados pelo sujeito, tal como ocorre nos contos
fantasticos e se desdobra no Che vuoi? como ponto de abertura da fala para o discurso na
presenca do analista: “a presen¢a do analista é ela propria uma manifestagao do inconsciente”
(Lacan, 1964/1990, p. 121). Para avancar nessa no¢ao de presen¢a do analista, que representou
uma importante virada teérica para Lacan, retomaremos o percurso freudiano.

Para Lacan (1964/1990), Freud pdde descobrir a partir das histéricas “as relagdes do
desejo com a linguagem” e “os mecanismos do inconsciente” (p. 19). O trabalho pela via
significante na fala construida pelo sujeito fez com que Freud avancasse em sua descoberta do
inconsciente.

No sonho, no ato falho, no chiste — o que é que chama atengio primeiro? E o modo de

tropeco pelo qual eles aparecem. Tropeco, desfalecimento, rachadura. Numa frase

pronunciada, escrita, alguma coisa se estatela. Freud fica siderado por esses fenomenos,

e ¢ neles que vai procurar o inconsciente. Ali, alguma outra coisa quer se realizar —algo

que parece intencional, certamente, mas de uma estranha temporalidade. O que se

produz nessa hidncia, no sentido pleno do termo produzir-se, se apresenta como um

achado. (p. 30)

Podemos dizer que as investigacdes de Freud sobre o inconsciente e suas formas de

apresentacdo avangaram no sentido de articular o desejo do sujeito com a linguagem, em que

168



aquilo que falha, escapa, surpreende, evidencia o assujeitamento do sujeito ao seu inconsciente,
concebido como determinado e estruturado como uma linguagem.

Lacan (1964/1990) retoma os fundamentos da teoria freudiana e inaugura sua praxis de
modo inovador, ndo seguindo exatamente o mesmo caminho de Freud ao abordar o
inconsciente pela via do significante — caminho que Lacan sustenta até o Semindrio 11, e que
orientava a escuta analitica. Contudo, Lacan aponta que o préprio Freud introduz um segundo
tempo logico em sua teoria, a partir de Além do principio do prazer (Freud, 1920/2020): o real,
para além da representacdo significante, que pode acompanhar os sonhos traumaticos das
neuroses de guerra, as brincadeiras infantis e outros elementos presentes na fala do sujeito em
analise, como discutido no primeiro capitulo. Segundo Lacan (1964/1990),

Sem duvida, pode ter sido pelas necessidades proprias de uma experiéncia que pusemos

no nucleo da estrutura do inconsciente a hidncia causal, mas ter achado sua indicagao

enigmatica, inexplicada no texto de Freud, ¢ para nds a marca de que progredimos no
caminho de sua certeza. Pois o sujeito da certeza estd aqui dividido — a certeza, ¢ Freud

que a tem. (p. 49)

Para Lacan, Freud, desde o inicio de sua obra, acreditava que, nas pré-formacdes
psiquicas, o processo primario ja estabelecia relagdes com a causalidade, com o ponto nuclear
do inconsciente. Soler (2013) corrobora Lacan: “Freud reconhece ai o automatismo demoniaco
de uma ultrapassagem inexoravel do principio do prazer e ¢ essa ultrapassagem que passa,
entdo a definir a repeticdo — a que atua na neurose de transferéncia, entre outras” (p. 28). Essa
repeti¢do € atravessada pelo real, que insiste para além do processo secundario freudiano —
aquele que articula a representacdo de coisa (Sachevorstellung) e a representacdo de palavra
(Wortvorstellung). Podemos ver que Freud captura o real que atravessa a fala do sujeito em sua
praxis, mas a dire¢do de seu tratamento fora marcada pela via significante. Soler (2013) nos

diz:

169



se eu tivesse que qualificar em uma tnica palavra o inconsciente que Freud descobriu,

diria primeiro que ele € surpreendente, reserva surpresas muitas vezes agradaveis, e as

vezes engracadas. Elas se impdem, certamente, tanto quanto a repeticdo, como nao
sentido, nos lapsos, nos atos falhos, nos sonhos e, ndo nos esquegamos, no chiste. (pp.

22-23)

Freud da os primeiros passos na descoberta do real que pode atravessar a fala do sujeito
em analise, mas as formagdes inconscientes freudianas caminham paralelamente ao primeiro
momento da teoria lacaniana:

que nenhuma linguagem pode dizer o verdadeiro sobre o verdadeiro, uma vez que a

verdade se funda pelo fato de que fala, e ndo dispde de outro meio de fazé-lo. E por isso

mesmo que o inconsciente que a diz, o verdadeiro sobre o verdadeiro, ¢ estruturado

como uma linguagem. (Lacan, 1965/1998, p. 882)

Nesses seus primeiros passos, Freud formula o conceito de das Ding, tomado por Lacan
como fundamento do conceito de real, € o umbigo do sonho, entendido como ponto do
recalcamento originario do sujeito. Lacan concebe o real como o que atravessa a estrutura de
linguagem e do pensamento. E ele quem fundamenta e concebe o real freudiano em sua prxis:
o real como o que atravessa a fala do sujeito e ¢ condutor de seu discurso. Supomos que o
e(x)tranho infamiliar, conforme temos sustentado, pode ser a morada do real, que retorna e se
repete de forma estranha e desconhecida, sendo o €xtimo mais intimo do sujeito.

A partir dessa concepcdo de inconsciente em Lacan, observa-se que o fendmeno da
transferéncia se apresenta como possibilidade de repeticdo da fala e da historia do sujeito em
analise. No Seminario 11, ele traz uma virada tedrica. Lacan destaca:

E moeda corrente ouvir-se, por exemplo, que a transferéncia é uma repeti¢io. Nao digo

que isto seja falso e que ndo haja repeticdo na transferéncia. Nao digo que tenha sido a

170



proposito da transferéncia que Freud abordou a repeticdo. Digo que o conceito de

repeticao nada tem a ver com a transferéncia. (p. 36)

E o desejo do analista na transferéncia o que diferencia a psicanélise de outros campos
de saber, podendo levar o sujeito em analise ao seu Che vuoi?, ou seja, a um momento de
abertura ao discurso inconsciente. Mas como isso pode se dar? Qual o motivo que leva Lacan
a sustentar que a repeticao nada tem a ver com a transferéncia? Como podemos compreender
isso? Segundo ele, € necessario dar um “passo 16gico” (p. 36) para que possamos avangar na
elucidacdo desse questionamento.

Por ora, retomemos a concepgao de repeticdo de Freud, a fim de compreender o
caminho pelo qual Lacan atribui a repeti¢ao o estatuto de conceito, definido como um encontro
faltoso e ndo articulado a transferéncia. No entanto, nos deparamos aqui com um paradoxo: se,
por um lado, a repeti¢do se distingue da transferéncia, por outro, ¢ justamente pela via da
transferéncia que o sujeito pode ser levado a repetir, o que pode, por sua vez, orientar a direcao
de um tratamento.

Freud (1893-1895/2020) parte da memoria como via de acesso a fantasia psiquica
construida pelo paciente em associacdo livre. Para ele, “o histérico sofre sobretudo de
reminiscéncias” (p. 25). Por isso, buscava trazer a consciéncia o que fora deixado de lado,
numa tentativa de resgatar a causa do sintoma psiquico no tratamento psicanalitico, pois ele
acreditava na existéncia de uma causalidade psiquica subjacente aos sintomas.

Com o tempo, Freud (1900/2019) constatou que ha uma lacuna no processo de resgate
da memoria do sujeito, uma falha de tradugdo, como demonstra em sua descoberta na teoria
dos sonhos com o conceito do “umbigo do sonho”: “o sonho ndo seria uma tradugdo fiel ou
projecdo ponto por ponto dos pensamentos oniricos, mas uma reproducdo bastante incompleta
e lacunar destes” (p. 322). A fantasia (fic¢do), como vimos no segundo capitulo, surge como

uma possibilidade de constru¢ao simbolica daquilo que foi recalcado, uma forma de dizer do

171



inconsciente. O recalcado retorna em forma de uma fixag¢do do sintoma, e estd intimamente
relacionado ao campo da representagdo, pela via da representagdo de coisa (Sachevorstellung)
e da representacdo de palavra (Wortvorstellung), ou seja, por meio dos significantes. Lacan
designa esse campo da representacdo de palavras como pertencente a ordem simbolica.

Mas Freud (1914/2016), em Lembrar, repetir e perlaborar, passa a articular as
recordagdes ao processo transferencial, em que o paciente relata sua historia ao analista sob a
forma de rememoragdo. O que nao pode ser lembrado retorna pelo agir (agieren), € a resposta
consiste no manejo da transferéncia, que oferece uma possibilidade de elaboragao psiquica por
parte do sujeito. Fingermann (2013) aborda esse momento logico freudiano:

¢ supor uma incidéncia da transferéncia sobre a repeticdo, €, portanto, esperar que a

atualizagdo transferencial derrote o destino assombrante da neurose. Digamos que seja

esta a hipodtese e a esperanga preliminar de toda analise: a transferéncia supostamente

remedia a repetigao. (p. 10)

Para Freud, as resisténcias retornavam em forma de repeticdo no tratamento, € a
transferéncia se apresentava como uma possibilidade de encaminhamento do tratamento
psicanalitico, pois a transferéncia sobrepde-se a repeticao. J& Lacan atribui ao real a concepgao
em ato do inconsciente que se repete na transferéncia. O real na fala do sujeito ja estava em
Freud, e Lacan o resgata como o paradoxo do real em Freud, no Semindrio 7. Freud ¢ quem
aponta o ponto de partida e os fundamentos dessa repeticdo que traz o real em si mesmo,
embora nio tenha avangado nesse ponto. E Lacan quem resgata esses elementos e os estrutura
como conceitos fundamentais, fundando sua praxis a partir de 1964.

Acreditamos que a repeticdo ¢ o infamiliar que retorna como manifestagao do real,
como ponto de desconhecimento e de verdade do sujeito, e € nessa dire¢do que pretendemos

avancar. Curiosamente, podemos notar que, para Lacan, a repeticao deixa de estar diretamente

172



relacionada a relagdo transferencial, embora seja nela que a repeticdo se manifesta e por meio
dela que o conceito assumiu outro estatuto na subversao teérica do Semindrio 11.

Lacan (1964/1990) afirmou: “nessa ocasido, eu lhes mostro, nos textos de Freud,
repeticao nao € reprodugdo. Jamais qualquer oscilagdo sobre este ponto — Wierdeholen nao ¢
Reproduzieren” (p. 52). Para ele, repetir ndo ¢ reproduzir; este estd mais proximo do que ocorria
nos processos catarticos do inicio da clinica freudiana. Soler (2013) destaca o carater reiterativo
que a reprodugao pode apresentar a partir da experiéncia elucidada na pratica psicanalitica,
como uma “reproducdo de enunciados” (p. 33) relacionada aos gestos, condutas e pensamentos
marcados por tracos simbolicos ou imaginarios.

No que diz respeito a repeti¢ao, Lacan (1964/1990) nos diz: “Wierderholen tem relagao
com Erinnerung, a rememoracao. O sujeito em sua casa, a rememoracao da biografia, tudo isso
s6 marcha até um certo limite, que se chama o real” (p. 51). Isso o leva a conceber a repeti¢ao
como aquilo que se apresenta em uma neurose traumatica, de forma que “o real ¢ que retorna
sempre ao mesmo lugar” (p. 52). A repeticdo, como vimos no primeiro capitulo, configura-se
como algo do troumatico, como estrutural e constituinte, um e(x)tranho que retorna, o €xtimo,
aquilo que ndo cessa de ndo se escrever em forma de repeticdo e que pode se colocar como
abertura do discurso inconsciente do sujeito. E o que supomos em Lacan (1962-1963/2005) em
seu Che vuoi?, como possibilidade de um ponto de desdobramento do grafo do desejo. As
voltas que a repeticao faz podem trazer a tona algo impossivel de ser simbolizado, e podemos
pensar que ¢ nesse ponto de encontro com o real que algo pode ser escutado na clinica
psicanalitica.

Podemos compreender até aqui que esses conceitos, repeticdo e transferéncia, partem
do passo inaugural de Lacan (1964/1990) em sua nova concepg¢do do inconsciente, relacionada
de forma aprofundada, “inicial, inaugural, com a do conceito de Unbergriff — ou de Begriff do

Un original, isto €, o corte” (p. 46), e que, por sua vez, articula-se com o conceito de pulsdo,

173



como possibilidade de abertura e fechamento do inconsciente. Lacan institui esse corte ao
sujeito, que se constitui como efeito do significante, a partir do primeiro momento légico de
sua teoria do inconsciente freudiano estruturado como linguagem. Para ele, essa nova
concepcao do inconsciente ¢ dada como algo estrutural, como corte e furo na linguagem, sendo
0 que posiciona a repeticdo como destacada da transferéncia na travessia do sujeito na
experiéncia psicanalitica. De acordo com Lacan:

O justo conceito de repeticdo deve ser obtido numa outra diregdo que nao podemos

confundir com o conjunto dos efeitos da transferéncia. Sera nosso problema, quando

abordarmos a fun¢ao da transferéncia, sacar como a transferéncia pode nos conduzir ao

nucleo da repeti¢ao. (Lacan, 1964/1990, p. 71)

Podemos dizer que esse foi um dos avangos de Lacan nessa virada tedrica de sua pratica
psicanalitica. No Semindrio 8, A transferéncia, Lacan ainda se encontra em um momento de
retomada do conceito freudiano de transferéncia, ou seja, ele investiga os efeitos que a
transferéncia pode produzir sobre a fala do sujeito em um tratamento psicanalitico. Dessa
forma, Lacan dedica este semindrio ao tema da transferéncia e ilustra, a luz de O banquete, de
Platdo, a transferéncia pela via do amor estabelecida por Alcebiades a Socrates e o lugar
sustentado por este tltimo como aproximado a funcdo e a ética do desejo do analista, enquanto
objeto perdido e causa de desejo, isto €, como lugar da falta que vem a faltar. Para Lacan, o
analista deve estar advertido quanto a sua fun¢do, de modo que o amor de transferéncia nao
venha a encobrir ou tamponar a abertura do inconsciente na repeticdo presentificada em sua
fala (Beato & Lazzarini, 2020).

Nesta direcdo, Lacan (1960-1961/1992) avanga em relacdo a transferéncia e destaca:

parece-me impossivel eliminar do fendomeno da transferéncia o fato de que ela se

manifesta na relagdo com alguém a quem se fala. Este fato ¢ constitutivo. Ele constitui

uma fronteira, € nos instrui, a0 mesmo tempo, para ndo engolfar o fenomeno da

174



transferéncia na possibilidade geral de repeticdo que a propria existéncia do

inconsciente constitui. Ora, na analise existem com certeza repeticdes constantes da

cadeia significante no sujeito. Essas repeticoes devem ser estritamente distintas daquilo
que podemos chamar de transferéncia, mesmo que possam, em certos casos, ter efeitos

homologos. (p. 177)

Ha uma fronteira, um limiar delicado, entre a viabilidade da transferéncia ¢ a condugao
da repeticado como abertura do discurso inconsciente do sujeito. Curiosamente, Lacan (1961-
1962/2003) retoma, em suas ultimas ligdes do Semindrio 4 identificacdo, relacionadas a fungao
e ao desejo do analista, a ideia de que ¢ nesse terreno da identificagdo que a sua descoberta
pode nos esclarecer os entraves e possibilidades da transferéncia: “a barreira onde a
transferéncia encontra seu limite e seu pivd” (p. 12). Pois € na ndo resposta do analista a
dimensao especular, ou seja, na recusa a identificacdo imagindria e na sustentacdo de seu lugar
de objeto a, que pode haver a possibilidade de a repeticdo da fala assumir a dimensdo de
abertura do discurso inconsciente.

Soler (2013) ressalta: “a repeti¢ao a prova da transferéncia” (p. 19) apresenta um carater
contraditdrio, ou seja, se a transferéncia pode apontar um limite para a repeti¢ao, a repeti¢ao,
por sua vez, tomada de forma estrutural e constituinte, pode se posicionar de outra maneira
frente a transferéncia, o que iremos acompanhar a seguir. Para isso, devemos avangar com
Lacan, pois ele da sequéncia ao tema da identificagdo abordado no Semindrio 9 com o
Semindrio 10 sobre A angustia, para trabalhar, como ja vimos, o esquema do espelho
simplificado. Nesse esquema, ele assinala que a angustia suscitada no sujeito em analise € um
afeto que ndo engana, e € nesse lugar de ndo correspondéncia especular, que algo da ordem do
estranhamento (Unheimlichkeit) pode ser evocado, abrindo a possibilidade de emergéncia de
um discurso inconsciente. No Semindrio 11, Lacan retoma os termos inconsciente, repeticao,

transferéncia e pulsdo, mas agora na condi¢do de conceitos fundamentais e inaugurais de sua

175



praxis psicanalitica. O autor traz novidades quanto a repeti¢do e a transferéncia que nos
interessam trabalhar em nossa investiga¢ao.

Traremos agora o sonho que abre o Capitulo 7 de 4 interpretagcdo dos sonhos (Freud,
1900/2019) para ilustrar e esclarecer como pode se apresentar essa estrutura da repeticao a
prova da transferéncia, concebida de forma inaugural por Lacan. Esse sonho podera nos
permitir tracar uma analogia entre o instante de horror que atravessa a estrutura narrativa dos
contos fantasticos, de forma cadenciada, e a possibilidade de um instante traumatico, estrutural
e constituinte no processo repetitivo em uma analise, de maneira que possa haver uma
transposicdo do enunciado/enunciacdo e da fala/discurso do sujeito em uma relagdo
transferencial.

Um pai passou dias e noites a cabeceira do filho doente. Depois que a crianga morre,

ele vai para um quarto vizinho, a fim de descansar, mas deixa a porta aberta, para poder

ver 0 aposento onde jaz o corpo do filho, cercado de velas altas. Um homem idoso foi
encarregado de vigilia e esta sentado junto ao corpo, murmurando oragdes. ApoOs

algumas horas de sono, o pai sonha que o filho estd em pé ao lado de sua cama, que o

agarra pelo brago e sussurra em tom de repreensdo: “Pai, vocé ndo vé que estou

queimando?”. Ele acorda e vé um brilho forte vindo do quarto do filho, corre até 14 e

encontra o vigia idoso adormecido, a mortalha e um braco do corpo amado do filho

queimados por uma vela que caira. (Freud, 1900/2019, p. 558)

De acordo com Freud (1900/2019), se o sonho ¢ a realizagdo de desejo, como
compreender esse sonho de angustia? No intervalo entre o dormir e o despertar, temos um
retorno a realidade, a consciéncia — algo faz com que o pai se depare com o real da situacdo: as
chamas e a percep¢ao da realidade. Um velho ¢ designado pelo pai a fazer uma vigilia do filho

morto na sala ao lado, mas ndo atende ao pedido do pai do garoto, que desejava descansar um

176



pouco enquanto alguém velava o corpo do menino. Ao dormir, o pai sonha com o filho lhe
chamando ao pé da cama: “Pai, vocé€ nao vé que estou queimando?” (p. 558).

Esse sonho demonstra a angustia que irrompe no pai desse garoto. Podemos pensar
também na existéncia de uma angustia anterior ao sonho relatado, isto €, uma angustia que ja
acompanhava esse pai antes mesmo da morte do filho, relacionada a doenca que o acometera:
a sua exaustdo psiquica diante de cuidados intensivos ao filho nesse periodo de sua vida, o
desejo de descansar um pouco e a triste realidade da dor da perda. Segundo Freud (1900/2019),
a dimensdo do sonhar traz o desejo de prolongamento da vida do seu filho, pois, mesmo que
apareca queimando ao pé da cama, ele ainda assim surge vivo no sonho. Isso ndo revelaria o
desejo de manter o filho um pouco mais junto de si? Um sonho que o leva a desejar continuar
dormindo em vez de acordar e se haver com a realidade da morte do filho, momento em que o
filho se apresenta, de fato, como morto — como objeto a?

Para Lacan (1964/1990), isso demonstra que algo faz furo no real: o inconsciente
irrompe sem qualquer possibilidade de inscricdo e de representagdo. Segundo ele, a frase dita
pelo filho ao pai sonhando, do fogo lhe queimando no corpo, “esta frase, ela propria ¢ uma
tocha - ela sozinha pde fogo onde cai — e ndo vemos o que queima, pois a chama nos cega sobre
o fato de que o fogo pega no Unterlegt, no Untertragen no real” (p. 61). Esse fogo ¢ o
insuportavel do real, ¢ o que provoca o despertar para uma outra realidade para o pai: “ndo sera
que nessas palavras passa a realidade faltosa que causou a morte da crianga?” (p. 59). Ou seja,
o que queima ¢ a febre que levou a morte da crianga e, talvez, o remorso do pai por ter deixado
um velho velando sozinho o corpo do filho? Para ele, esse sonho ¢

uma homenagem a realidade faltosa — a realidade que ndo pode mais se dar a ndo ser

repetindo-se infinitamente, num infinitamente jamais atingido despertar? Que encontro

pode haver dai por diante com esse inerte para sempre - mesmo a ser devorado pelas

chamas - sendo aquele que se passa justamente no momento em que a chama, por

177



acidente como por acaso, vem se juntar a ele? Onde esta ela, a realidade, neste acidente?

sendo algo que se repete, mais fatal em suma, por meio da realidade. (p. 60)

Lacan refere esse instante contingente como o ponto de tigué, como o encontro faltoso,
“a hidncia mesma, que constitui o despertar” (1964/1990, p. 58), o “entre” o sonho e o despertar
(a morte do filho). O instante da morte se apresenta como traumatico e desvestido de qualquer
possibilidade de representacao.

O lugar do real, que vai do trauma a fantasia — na medida em que a fantasia nunca ¢

mais do que a tela que dissimula algo de absolutamente primeiro, de determinante da

fungdo da repetigdo (...) pois o que nos desperta ¢ a outra realidade escondida por trés

da falta do que tem lugar de representagdo — € o Trieb, nos diz Freud. (p. 61)

O real esta para além do sonho, por tras do que se apresenta como representagao, s
tem um lugar-tenente e pode se apresentar na fala repetitiva que ndo se coloca como
rememorag¢do € muito menos como reprodugdo, mas como uma estrutura constituinte na fala
do sujeito e que esta relacionada a um ponto nuclear que insiste e repete. Logo, esse ponto de
falha do sonho, mesmo sendo um sonho so, demonstra que a cada volta de repeticao, algo do
real pode se apresentar e demonstrar o furo na linguagem e na fantasia relatada em analise,
ilustrada por esse sonho; nesse ponto de vacilo, em que a tela da fantasia se desveste, a verdade
e o discurso do inconsciente pode comparecer.

Para Lacan (1964/1990), como ja vimos, “o real que comanda, mais do que qualquer
outra coisa, nossas atividades, e ¢ a psicandlise que o designa para nds” (p. 61). Podemos
observar em Freud e Lacan que a dimensdo de enunciado e enunciagdo pode ser evocada na
fala do sujeito. Tomamos o horror como o real nos contos fantasticos com o objetivo de
demonstrar teoricamente a aproximacdo ao Che vuoi?, no grafo do desejo, € como ponto de
desdobramento que pode ser suscitado na travessia do sujeito em andlise enquanto

possibilidade de abertura de sua fala para um discurso inconsciente. Podemos, também,

178



aproximar esse sonho de angustia relatado por Freud como ponto de horror e o instante da
morte do filho como contingencial, um ponto de falha, de forma a destacar o real como
condutor de um discurso inconsciente, de uma Outra cena que pode irromper, pois, segundo
Lacan (1964/1990), “nenhuma praxis, mais do que a analise, ¢ orientada para aquilo que, no
coragdo da experiéncia, € o nucleo do real” (p. 55). O acesso a esse nucleo do real, o nosso das
Ding, como moradia do infamiliar, somente € possivel por meio de flashes do real, que insistem
na cadeia significante, ¢ aqui podemos supor esses flashes como o objeto a que se apresenta
nas voltas da repeti¢do da fala do sujeito.

Lacan (1964/1990) esclarece esse nucleo do real a partir do que nomeia como
autématon e tiqué, conceitos que ele toma emprestado de Aristoteles. Sobre a figué, ele indica:

Nos a traduzimos por encontro do real. O real estd para além do autéomaton, do retorno,

da volta, da insisténcia dos signos aos quais nos vemos comandados pelo principio do

prazer. O real € o que vige sempre por tras do autématon, e do qual ¢ evidente, em toda

a pesquisa de Freud, que ¢ do que ele cuida. (p. 56)

Esse caminho dos signos e dos significantes que retornam e se repetem, a espera desse
encontro faltoso, como que por acaso, na realidade do sujeito, ou seja, em sua fala na clinica
psicanalitica.

Soler (2013) concebe esse ponto de tigué que Lacan nomeia a partir desse sonho do pai
como um “encontro intimo falho nesse sonho” (p. 45). Para ela, Lacan demonstra duas
vertentes: uma que diz respeito a falta em relacdo ao objeto perdido; e a outra que aponta o
encontro falho com o Pai, como algo que cai desse lugar com P maitsculo. A fantasia, para
Lacan, funciona como uma tela para o real, um anteparo ao enigma do Outro em forma de
construcdo imaginaria e simbolica. Mas quando a fantasia ¢ desvestida, ela revela a perda do
objeto faltante, que ndo se d& por acaso, e se escreve como objeto perdido, objeto a, que no

sonho ¢ a crian¢a morta, contingéncia da vida. Segundo a autora, “tudo isso iria no sentido de

179



fazer objeto a o que esta em jogo da repeticao” (p. 46). Podemos dizer, entdo, que a estrutura
da repeti¢ao apresentada por Lacan inclui o objeto a em sua volta que retorna no processo
transferencial, e que esta articulado a constitui¢ao psiquica.

Mas como poderiamos pensar a questao do objeto a que pode ser apresentado como
repeticao se estamos falando de um tnico sonho? Como podemos compreender essa estrutura
da repeticao como constituinte? Soler (2013) nos diz: “em que esse sonho ¢ um exemplo de
repeti¢do? E certo que ele ndo ¢ um exemplo de reproducio, pois acontece uma vez, nem um
exemplo de retorno, ele apenas repercute o acidente da realidade” (p. 42). Soler corrobora
Lacan ao compreender, nesse Unico sonho, seu carater da realidade destacavel do real, pois a
chama da vela, no sonho, que cai, pode remeter a falta, ao objeto a, uma outra falha e pode
repetir por meio da realidade.

Com relacdo a outra vertente apontada por Soler (2013), a do encontro falho com o Pai
com P maiusculo, ela diz da relagdo dele como filho de Deus, o pai que poderia retira-lo do
desamparo da dor e da angustia diante da perda de seu filho, sustentada pela tese lacaniana de
que “Deus € inconsciente”. Segundo a autora, “ele est4 ali, mas como recalque original, ele ¢
o nome que damos ao recalque original e, assim como ele, nada diz. Ele ndo ¢ nada além de
um furo na estrutura” (p. 46). Esta no lugar da Coisa, do impossivel de dizer, onde nenhuma
palavra podera cobrir a falta da falta, de representa-la simbolicamente.

Com isso, podemos dizer que tanto a estrutura narrativa dos contos fantasticos quanto
o sonho traumatico ilustrado trazem a dimensao de furo na linguagem na estrutura, e o objeto
a esta presente de forma cadenciada e repetitiva. Como podemos elucidar esse processo de
repeticdo na fala do sujeito na clinica psicanalitica?

Vaz (2021) destaca que podemos constatar a fundamentacdo da clinica por uma gama
de binarios na teoria psicanalitica a partir da constituicdo do sujeito como dividido:

consciente/inconsciente; principio do prazer/além do principio do prazer; pulsao de vida/pulsao

180



de morte; sujeito/Outro; alienacao/separacao; automaton/tiqué; S1 e S2 como atravessadores €
operadores na fala do sujeito em anélise.

A conhecida brincadeira infantil Fort-da do neto de Freud ilustra bem essa situacgao e
pode nos levar a supor como pode se apresentar a fala do sujeito em analise: “o jogo propicia
um enodamento ao principio do prazer regido pela libido. Outra forma de retomar o fio da
vida” (Vaz, 2021, p. 30). Ela assinala duas repeticdes que se apresentam nessa brincadeira: a
primeira como repeticao da falta, marcada pelo real, e a segunda, como repeticao da presenca
pela via simboélica.

Como ja& vimos, nessa cadeia simbolica ha algo que vem fazer furo pela via do real,
como flashes que caminham na direcdo da verdade. Vaz (2021) corrobora Lacan apontando
que automaton se apresenta como uma repeticao pela via dos significantes, marcada pelo que
se escreve enquanto tiqué, destacando a repeticdo de uma falha que faz furo na linguagem e
nao se escreve.

Retomemos em Lacan (1961-1962/2003) o processo da repeti¢do na fala através do
Seminério A4 identificagdo. Ele se apropria da topologia do toro, uma superficie de duas faces
que se colocam ao redor de um nucleo, em formato de boia ou de um pneu cujo nucleo
apresenta um vazio. O seu espago externo tem a mesma dimensao do espacgo interno, de forma
que o exterior estd no seu interior, bem como o seu interior estd no exterior. Essa semelhanca
de espacos ¢ o que faz com que Lacan utilize essa topologia do toro para compreender a
constituicdo do sujeito, inclusive o seu nticleo como um furo irredutivel, o nada fundamental a
Coisa como ponto axial ao funcionamento da estrutura.

Ele situa sobre o corpo do anel o sistema das representagdes simbolicas e imaginarias

(S, T) do sujeito, e no espaco central ele circunscreve a Coisa (das Ding), ou seja, o

gozo situado assim no proprio centro das representacdes do sujeito. Na medida em que

o interior do anel se comunica com o exterior, essa propriedade topoldgica do objeto

181



permite compreender que o gozo pode ser dito em uma relagdo ‘€xtima’ ao sujeito. Esse

neologismo sublinha que o gozo ¢ ao mesmo tempo o que € mais estranho € o mais

intimo ao sujeito, mas estando fora do significante, isto €, no real. (Valas, 2001, p. 28)

Podemos dizer que esse furo irredutivel no nucleo do toro, tomado de forma exterior as
representacdes imaginarias e simbolicas, estd circunscrito em seu interior como um
funcionamento estrutural e constituinte da constituicdo psiquica. Para Lacan (1964/1990), a
fala do sujeito em analise ¢ apresentada por meio de significantes e gozo. Esse gozo éxtimo e
estranho ¢ também intimo e familiar, e sé se circunscreve pela via do corpo. Esta fora do
significado, mas pode se apresentar pela via da repeticdo cadenciada do encontro falho, o que
trabalharemos na proxima se¢ao.

Ao desenhar a figura do toro (Figura 6), Lacan procura representar como o processo de
inversdo na relagdo do sujeito e do Outro pode ser construido na fala do sujeito em analise: o
que um demanda, o outro, por sua vez, deseja, e vice-versa. Essa relacdo de inversdo apresenta-
se em forma de um no, representado por dois toros entre o sujeito e o Outro, criando um espago
de intersegao entre eles.

Lacan (1961-1962/2003) destaca que esse espaco de intersecdo permite ao sujeito
construir seu desejo pela via da demanda. Esse nucleo de intersec¢do, o vazio interno, pode ser
suscitado pela via da ndo-reciprocidade da relagao especular e do ndo-significantizavel. Dé-se
no ponto onde o Outro falta, precipitando a angustia em forma de estranhamento, sendo da
ordem do real. E a emergéncia do e(x)tranho infamiliar, que acreditamos guardar relagio com
o corte, como o ponto de entrada do sujeito a que Lacan se refere na cadeia de significantes.
Figura 6

Dialética da Frustracdo

182



Nota: De O seminario, 9: A identificagcdo (p. 204), de Jacques Lacan, 2003, Centro de Estudos
Freudianos do Recife. (Trabalho original publicado em 1961-1962). Direitos autorais pertencem ao
autor.

Nessa dire¢ao da demanda e do desejo do sujeito em relagdo ao Outro em anélise, Lacan
(1961-1962/2003) demonstra pela figura as infinitas voltas em forma de circulos que se dao no
interior do toro para completar a volta do vazio, que é diferente do nada em seu nucleo, “o
objeto do desejo” (p. 370), encontro do sujeito com a Coisa (das Ding), inabordavel.

O sujeito, frente a esse vazio, busca construir uma fantasia para fazer borda ao furo,
como uma tentativa de dar significantes a essa falta do Outro. A sua fala se repete de forma
renovada ao analista, permeada pelo movimento pulsional, concretizando o objeto a
metonimico “que se propde ao desejo” (p. 191) a cada volta de demanda que conduz o
enlacamento (Figura 7). Segundo Lacan (1961-1962/2003), “a série de voltas que fazem, na
repeticdo undria, com o que volta seja 0 que caracteriza o sujeito primario em sua relagao
significante de automatismo de repeticao” (p. 190). Para ele, ¢ uma repeticdo unaria, uma
unicidade na cadeia de significantes que carrega, em suas inumeras voltas, a marca do que
estava anteriormente a fundacao do trago unario, o seu desconhecido, o inconsciente.

Figura 7

Toro do Circulo Vazio e o Objeto Metonimico do Desejo

183



Nota: De O seminario, 9: A identificacdo (p. 204), de Jacques Lacan, 2003, Centro de Estudos
Freudianos do Recife. (Trabalho original publicado em 1961-1962). Direitos autorais pertencem ao
autor.

O sujeito, ao caminhar pelas inimeras voltas ao redor desse nucleo, ¢ como uma
pequena cobra ao picar o proprio rabo, na forma de um eterno retorno. Ou seja, € necessario
percorrer varios circulos plenos, em cadeia, para dar uma volta ao redor do furo do toro. O
circulo se fecha, mas com um erro de calculo, pois o sujeito, ao contar as voltas da demanda e
do desejo, esquece uma volta, aquela do furo do toro, o inconsciente. Esse buraco central, o
nada, fica excluido da cadeia giratoria, mas é parte fundamental da estrutura e sua esséncia. E
nesse ponto que situamos o e(x)tranho, como margem do trago undrio que circula pela cadeia,
um ponto de borda na amarragdo da estrutura do sujeito, o qual desenvolveremos no topico a
seguir.

3.3. O Ex)tranho Infamiliar como Fronteira do Traco Unario? Uma Repeticio do
Impossivel ao Necessario como Ponto de Contingéncia e o Nome Proprio como
Possibilidade de Escrita do Sujeito em Analise?

Nossa hipdtese de trabalho, cujo objeto de pesquisa ¢ o e(x)tranho infamiliar como
moradia de das Ding, ¢ que esse fendmeno pode manifestar-se na fala do sujeito em andlise,
sob a forma de um discurso inconsciente. Primeiramente, estabelecemos uma correlacao entre

o infamiliar e uma repeticdo cadenciada, que atravessa a fala em forma de horror, tal como

ocorre na escrita dos contos fantasticos. Observamos que tais manifestagoes sao tomadas como

184



marcas do real (das Ding) que ndo cessam de ndo se escrever nos intervalos da cadeia de
significantes construida pela fala, estando relacionadas a enunciagao do desejo do sujeito a ser
revelado em andlise.

No grafo do desejo, observamos que pode haver um desdobramento da fala em dire¢ao
a uma abertura do discurso inconsciente pela via do Che vuoi?. Esse momento reflete um
encontro faltoso que pode revelar um discurso inconsciente. Trata-se de uma operagdo
desconhecida pelo sujeito, pois permanece exterior como algo que identificamos como o
e(x)tranho infamiliar, enquanto ex-sisténcia a cadeia de significantes, mas que insiste de forma
repetitiva, cadenciada pelos uns inconscientes. Supomos que esse ponto de unicidade funcione
como margem entre o real e o simbdlico, podendo atuar como a fronteira onde se estabelece a
amarracdo da estrutura do sujeito sob o assentimento da lei, do nome préprio. Mas como
podemos compreender o e(x)tranho como ponto de borda do nome proprio na estrutura da fala
do analisante?

Ao elaborar o conceito de real em sua teoria a partir de das Ding, Lacan (1959-
1960/2008) destaca que a abordagem ndo deve se limitar a essa concepcdo de das Ding, mas
deve considerar sua dimensao ética, “seus efeitos, sua propria presenca no amago da tramoia
humana, ou seja, de ir vivendo no meio das florestas dos desejos, e dos compromissos que 0s
tais desejos estabelecem com uma certa realidade” (p. 129).

Lacan demonstra que, pela via dos encontros entre demanda e desejo, a fala do sujeito
pode se configurar como possibilidade de um discurso inconsciente em analise. E por essa via
que a analise encontra seu proposito.

De acordo com Lacan (1961-1962/2003), percorremos, como analista, a verdade do
sujeito:

J& que a experiéncia do verdadeiro estd ai colocada de maneira especialmente radical,

porque pde em causa, ndo apenas isso de verdadeiro no real, mas também o estatuto do

185



sujeito enquanto encarregado de levar esse verdadeiro ao real, encontrando-me, ao fim

de meu ultimo discurso, aquele da ultima vez, desembocando nisso que lhes indiquei

como reconhecivel na figura ja conhecida do trago tnico, do einziger Zug, na medida
em que € sobre ele que se concentra para nos a fun¢do de indicar o lugar onde esta

suspensa no significante, onde estd pendurada, no que concerne ao significante, a

questao de sua garantia, de sua func¢do, disso a que serve este significante, no advento

da verdade. (p. 39)

Nos pontos de estranhamento entre as voltas da cadeia de significantes, nos encontros
entre demanda e desejo, ha uma repeti¢cao do encontro faltoso. Ela se constitui como repeti¢ao
unaria: uma sequéncia de tracos que marca a relagao do sujeito com o Outro em sua constituicao
psiquica. Lacan situa na cadeia de significantes um ponto suspenso, oriundo do trago undrio.
Esse ponto de suspensdo revela-se como marcas de um significante primordial relacionado a
falta instaurada no encontro com o Outro, falta que pode emergir como fronteira entre o real e
o simbolico, de modo sempre desconhecido.

Retomemos os fundamentos da constitui¢do do sujeito. A busca pela identificacdo em
relacdo ao Outro ja se estabelece no bebé desde o nascimento. No primeiro capitulo, vimos que
h4a um primeiro momento logico, pré-histdrico e anterior a constitui¢do do sujeito. Segundo
Lacan (1959-1960/2008), o encontro com a Coisa (das Ding), o Outro (A), ocorre como um
movimento pulsional no bebé. Para ele, ha um primeiro momento da estrutura que ¢ da ordem
de um real primitivo, um “real primordial, diremos, padece do significante” (p. 144), o campo
do Isso e o seu ponto de partida para a constitui¢do psiquica como sujeito. Isso nos remete a
um ponto mistico da estrutura. Lacan estabelece uma referéncia desse encontro com a Coisa a
logica do mito em Freud (1912-1913/2012) em Totem e tabu, o pai da horda primeva que foi

assassinado, o pai morto como aquele que interdita o gozo pleno e absoluto.

186



Lacan (1961-1962/2003) concebe as funcdes de privacao, frustracao e castracdo como
elementos fundamentais da estrutura psiquica, demonstrando o processo de identificagdo com
o Outro nos momentos 16gicos em que o sujeito se depara com a falta do objeto de satisfagao.

Lacan (1961-1962/2003) situa a privagdo enquanto primeiro momento 16gico no qual o
inconsciente se introduz na estruturagdo psiquica, referindo-se “ao ponto mais central da
estrutura da identificacdo do sujeito” (p. 177). Trata-se do ponto de origem da estrutura,
exercendo a funcao de base e ordenagdo desta. A privagdo constitui o lugar onde a Coisa se
coloca como interditada, na forma da interdi¢do do incesto, o que nos constitui como sujeitos
e como seres de linguagem. E o ponto pivo, o que da sustentagdo a estrutura como um discurso
inconsciente anterior a linguagem, articulando-se com os demais momentos, frustra¢do e
castragao.

Para Lacan (1961-1962/2003), “existe um -a no mundo, hd um objeto que falta a seu
lugar, o que ¢ bem concepc¢ao mais absurda do mundo, se se da seu sentido a palavra real” (p.
175). Podemos dizer que € o sujeito no lugar de privacdo real, “essa privagdo na Coisa” (p.
201), sem saber se podera contar com -1. O sujeito ndo tem acesso a “esse saber de sua rejeicao
original” (p. 200), j& que ¢ o lugar onde a Coisa (das Ding) se apresenta como interditada,
como interdi¢do do incesto, situando-o diante de um Outro da linguagem, “o Um como tal € o
Outro” (p. 49). Para isso, ¢ fundamental que o humano se submeta a essa rejeicao fundante,
que se mostra contingente, pois “a identificagdo ndo tem nada a ver com a unificagdo. Somente
distinguindo-a desta ¢ que pode dar-lhe, ndo somente seu destaque especial, como suas func¢des
e variedades” (p. 49). Disso, algo se destaca como condi¢do ndo-identificada ao Outro e que
pode inscrever o sujeito como desejante.

O que nos importa é que percebamos que o possivel de que se trata aqui ndo ¢ nada

sendo o possivel do sujeito. S6 o sujeito pode ser esse real negativizado por um possivel

que ndo ¢ real. O -1, constitutivo do ens privativum, ndés o vemos assim ligado a

187



estrutura a mais primitiva de nossa experiéncia do inconsciente, na medida em que ela

¢ aquela, ndo do interdito, nem do dito que ndo, mas do ndo-dito, do ponto onde o

sujeito ndo esta mais para dizer se ele ndo ¢ mais mestre dessa identificacdo ao 1, ou

dessa auséncia repentina do 1, que poderia marca-lo. Aqui se encontra sua for¢a e sua

raiz. (p. 176)

Nesse lugar de rejeicdo e exclusao, do real negativizado, do que ndo se inscreveu, mas
que persiste como marca, podemos identificar um traco extraido da identificagdo ao Outro,
posicionando-se como ponto de ndo-identidade para o sujeito, condi¢do mesma de sua
existéncia. Trata-se de seu ponto nodal e estruturante, a raiz (-1 constitutivo), o furo do toro (o
nada fundamental), como vimos no topico anterior, em torno do qual a cadeia circulara.

A dimensao do registro da privacdo refere-se a uma falta que se inscreve como furo de
ordem real (Lacan, 1956-1957/1995). Isto ¢, frente a falta do objeto, o real (fora) insiste em
retornar a cadeia porque nao foi simbolizado (dentro). Para o autor, o inconsciente se funda
nesta dialética fora-dentro. Como vimos no primeiro capitulo, o encontro do bebé com das
Ding leva-o a incorporar o que ¢ bom e prazeroso e expulsar o que lhe ¢ desprazeroso, o mal.
Esse desprazeroso, colocado para fora, ¢ o que identificamos como o e(x)tranho infamiliar.
Vorcaro (2004) destaca: “Ai, a repeticao busca o reencontro com das Ding, a revelacdo do real
pelo significante, fazendo-se ponto inicial da organizagdo do mundo no psiquismo, a partir
deste elemento originalmente isolado pelo sujeito como estranho, primeiro exterior, fora-do-
significado, portanto insubstituivel” (pp. 82-83).

Como demonstrado, o e(x)tranho infamiliar encontra nesse ponto real da estrutura
psiquica a moradia de das Ding. O sujeito insiste na busca desse momento inaugural e
desconhecido de sua experiéncia, que s6 depois podera se inscrever como simbolizacdao
primordial, o trago undrio. Esse aspecto nos interessa por revelar esse momento de borda, de

fronteira do e(x)tranho a simboliza¢do primordial de um significante primeiro.

188



Esse significante primeiro ¢ marcado pelo real interditado, e ¢ a partir dessa marca
primordial que se ordena a cadeia de significantes. Podemos dizer que os enunciados, ao se
desdobrarem em enunciagdo, podem ser a via por onde podemos acessar vestigios (flashes)
desse momento de constitui¢do do sujeito. No entanto, essa marca negativizada se apresenta na
forma de uma repeticdo continua e inconsciente. Lacan (1961-1962/2003) denomina essa
marca que insiste como traco unario, que enquanto “significante ¢ o apagador” (p. 198), pois o
sujeito, em suas tentativas de apagar os tragos oriundos da Coisa, do seu recalcado originario,
o institui como significante unério. Retornaremos a esse ponto de forma mais detalhada, pois
o esclarecimento desses momentos logicos da falta de objeto — privagdo, frustracdo e castragdo
— poderd nos ajudar a esclarecer como esse ponto de um real impossivel, associado ao
e(x)tranho infamiliar, pode fazer margem ao traco undrio, ponto de singularidade do sujeito na
estrutura.

A frustragdo, momento seguinte ao da privacdo, remete a uma repeticdo inconsciente
que ndo ¢ repeti¢do do mesmo, mas se da de forma diferenciada. Isso porque, a cada volta, ela
ndo emerge ao acaso, mas deriva da constitui¢do subjetiva, do nascimento do sujeito enquanto
alienado ao Outro (A). Lacan (1961-1962/2003) ressalta que inimeras sdo as tentativas de
frustracdo desse amor oferecido pela mde, como um primeiro tempo, como uma “negagao-
ligacdao” (p. 207) do sujeito por ndo conformar sua demanda ao desejo do Outro, ja que ele o
decepciona ao nao satisfazer o amor almejado. A frustragdo se apresenta como uma falta que
se inscreve como prejuizo imaginario. Essa ndo-satisfagdo do objeto do desejo pode colocar a
crianga em um caminho de perda e de relangcamento metonimico do desejo, em busca do objeto
perdido da experiéncia de satisfacdo descrita por Freud. A crianga tenta resgatar esse momento
da primeira experiéncia de mamada através de uma alucinagdo da Coisa. Na figura do toro,
expressa-se as voltas incessantes da demanda e do ndo acolhimento pelo Outro, o que, por sua

vez, desdobra-se no surgimento do desejo (Lacan, 1961-1962/2003).

189



A segunda parte do caminho deve conduzir-nos da frustragdo a essa relagao a definir,

que constitui como tal, o sujeito no desejo, e voc€s sabem que ¢ somente ai que

poderemos articular a castragdo. Portanto, s6 saberemos, em ultima andlise, o que quer

dizer esse lugar de ex-sisténcia, quando o caminho tiver terminado. (p. 212)

O desejo esta mais além e implica um desdobramento da demanda através da frustragao,
configurando o ponto de hidncia, da falta de objeto, para que o sujeito, diante do Che vuoi?,
vivencie os efeitos da castragdo. Sdo momentos articulados entre si, pois o caminho da
demanda na andlise ¢ a via para o desejo; ¢ com a demanda que o analista opera. De acordo
com Lacan (1961-1962/2003), esse momento de encontro pode revelar o sujeito como
excluido, para que, nesse mesmo campo, ele se reinsira como desejante. “O lugar do trago
unario esta ali reservado no vazio que pode responder a espera do desejo” (p. 217).

Lacan (1964/1990) destaca que a estrutura da fala do sujeito ¢ marcada por uma
cadéncia de presenca-auséncia de significantes em sua constitui¢do psiquica. O sujeito, a partir
do grito, busca inicialmente alucinar a Coisa, o objeto perdido, na tentativa de tamponar a
castracao do Outro. Esta dindmica esta delineada no grafo do desejo através da fantasia ($0a),
que opera como uma falta mascarada, onde um objeto imagindrio pode suturar o desejo do
Outro. Porém, nessa presenga significante manifesta na fala, o sujeito denuncia uma falta
(auséncia) de ordem real, como um primeiro encontro que ¢ revestido pela fantasia. Isso
porque, a0 mesmo tempo tenta velar, a fantasia desvela o desejo do Outro. O que ndo estd
representado se repete em busca de uma inscri¢do simbolica. Isso nos permite compreender
que a repeticdo do horror, suscitada nos intervalos na cadeia de significantes, pode estar
relacionada ao que se presentifica no inconsciente, em forma de um discurso.

Lacan (1961-1962/2003) aponta que o “vazio incluido no coragdo da demanda, quer
dizer, do além do Principio do Prazer, do que faz da sua demanda sua repeti¢ao eterna, isto &,

o constitui a pulsao” (p. 240). Os intervalos da cadeia de significantes trazem a marca pulsional

190



cadenciada: o grito do bebé, ao virar apelo, converte a necessidade em demanda, e a cadeia
pode circular em forma de rastros do real.

Para Lacan (1961-1962/2003), na clinica, a identificacdo ao Outro retorna no lago
analitico em diferentes versdes, mas sempre conservando a marca desse encontro com o Outro
(das Ding). No entanto, a experiéncia analitica pode nos levar a um além desse Outro, “ao mais
intimo de no6s mesmos, do que tentamos fazer o ancoradouro, a raiz, o fundamento do que
somos como sujeitos” (p. 53). Essa marca pulsional, expressa nos rastros do real que se repetem
em analise, pode nos trazer flashes do encontro mais éxtimo do ser, nossa esséncia como
sujeitos (marcas do trago negativizado), que se apresentam em forma de horror e infamiliar,
como ex-sistente, fora da cadeia de representagdo simbolica (significantes).

Lacan corrobora Freud (1915/2013), que nos destaca que a pulsdo da seu start na
estrutura do sujeito através das marcas resultantes dessa primeira relagdo com o Outro,
conforme vimos no grafo do desejo. Essa relagdo pulsional com o objeto se inaugura como um
ponto de fixagdo da libido. Para Lacan (1964/1990), esse ponto de fixacdo ¢ delineado por
zonas erdgenas eleitas pelo bebé, vindas de fora e que incidem sobre o corpo do bebé, como
olhar, voz, fezes etc., em forma de gozo.

Na topologia do grafo do desejo, compreendemos que o ponto de vacilagdo da fantasia
constitui-se como ponto pivd da estrutura, no qual o Che vuoi? pode abrir as portas para o
discurso inconsciente, j& que o acesso direto ao inconsciente e ao real ¢ impossivel. O
e(x)tranho pode ser o ponto de dobradica, o resto que pode cair, resultante da fantasia
construida pelo sujeito diante do desejo do Outro. Diante da falta do Outro, s6 resta o objeto
como sustentagdo para sua sobrevivéncia. Esse resto ¢ tomado como objeto a, como objeto
perdido, tomado aqui em sua vertente real, a partir do semindrio 4 angustia. Posteriormente,
Lacan (1968-1969/2008) o concebe como corte e descontinuidade na cadeia de significantes.

Para Soler (2013),

191



¢ do lado do corpo afetado que faz com que o sujeito se dé conta de que esse

inconsciente ¢ seu. Esse inconsciente ¢ feito de uns, enumeraveis, e que afetam o gozo.

Ao cifra-lo, eles o fragmentam e produzem as quedas do objeto a. (p. 80)

No conto fantastico O homem da areia, Nathaniel encarna momentos de queda
enquanto objeto a no campo escopico, pois a dimensao do olhar percorre todo o conto. O ponto
de partida estd no trauma infantil com a figura assustadora do Homem da Areia, representacao
da castracdo. Ele surge pelas palavras da mae como aquele que arranca os olhos das criangas,
que inscrevem uma interdicao, um S(A), repetida em diversos momentos de sua vida pela via
do objeto a. A cena da boneca Olimpia, cujos olhos se desprendem do corpo e caem, como o
objeto a, exemplifica essas voltas da repeti¢do. Esse encontro siderante lanca o personagem a
angustia. Diante do desejo do Outro, ha um ponto de desencontro, e somente pela via da
angustia, afeto que ndo engana, pode-se ter acesso ao objeto a de forma direta. Isso ocorre por
meio de flashes do nada fundamental, ponto éxtimo, o ponto nuclear do toro, ou seja, o furo
logico.

Estabelecem-se nesses momentos possibilidades de encontro entre a demanda e o
desejo, um momento de divisdo do sujeito, flashes do dentro-fora, éxtimo, estranho-familiar.
Lacan (1968-1969/2008) concebe:

num lugar que podemos designar pelo termo éxtimo, conjugando o intimo com a

exterioridade radical. Ou seja, isso se d4 na medida em que o objeto a € éxtimo, e

puramente na relagdo instaurada pela instituigdo do sujeito como efeito de significante,

e como determinado por si s6 no campo do Outro, uma estrutura de borda. (p. 241)

Esse éxtimo estd incluido de forma excluida na fala do sujeito em analise. De que
maneira? Vejamos sua forma topoldgica. Segundo Vaz (2021), a topologia, para Lacan,
constitui-se como recurso que permite o estudo dos espagos e das relagdes que os estruturam,

ndo sendo relevante para a topologia 0 movimento dessas relagdes, mas sim para a psicanalise.

192



Vaz corrobora Lacan quanto ao inconsciente estruturado como linguagem e o uso da topologia
no contexto da psicandlise para interrogar a relagdo entre enunciagao e enunciados, o que nos
permite acompanhar os movimentos de tor¢ao e de cortes nos discursos. Diante disso, algo
€xtimo pode se apresentar, tornando fundamental que caminhemos nessa dire¢do, pois isso nos
permitira compreender esse movimento de corte entre fala/discurso inconsciente, bem como a
marca negativizada na fala em andlise e a possibilidade de fazer borda do traco unario, que
constitui nosso interesse de pesquisa.

Na constitui¢do psiquica, esse momento de exclusao mantém um nucleo externo, de
forma éxtima; o sujeito se faz de — a, mas este lhe ¢ intimo, sendo seu e(x)tranho infamiliar,
um estranho que se torna familiar a posteriori. Como vimos no Seminario A angustia (Lacan,
1962-1963), o objeto a ¢ um ponto de estranhamento e horror na dessimetria especular, na
forma do menos phi (-9), que irrompe nos intervalos entre demanda e desejo na cadeia
significante como flashes do real. Trata-se da entrada do Che vuoi?, isto ¢, o sujeito diante da
falta e castragdo do Outro. Lacan representa graficamente a estrutura do desejo do sujeito, o
que podemos identificar como um movimento de corte em sua fala em andlise (Figura 8). Algo
novo emerge, revelando-se como proprio a ordem inconsciente.

Figura 8

Desenho Topologico da Estrutura do Desejo do Sujeito

a a -a

Nota: De O semindrio, 9: A identificagdo (p. 317), de Jacques Lacan, 2003, Centro de Estudos
Freudianos do Recife. (Trabalho original publicado em 1961-1962). Direitos autorais pertencem ao
autor.

193



Como aponta Lacan, o sujeito esta fora como -a, diante da falta do objeto a. Na falta
desse objeto, o sujeito se identifica com -a. O que foi excluido constitui-se como o primeiro
nucleo de das Ding (o real), como o impossivel de ser abordado sendo pelas marcas que podem
incidir pelo retorno do recalcado. Podemos dizer que a identificacdo remete a um futuro
anterior, expresso por a°, o nticleo central do oito interior, o 1 do significante que se apresenta
excluido de seu interior.

Vaz (2021) e Vorcaro (2004) demonstram que esse campo de recorte e delimitagdo,
constituido pelo bebé em seu processo de encontro com o Outro e de identificagdo, ocorre pela
via do objeto a, inscrito como marcas pelo desejo do Outro e que se apresenta como ponto de
enigma para o bebé. E possivel ilustrar esse processo através das infinitas voltas no toro, que
se fecham em um circulo que nao cessa de se inscrever, como um movimento da pulsao que,
por ndo encontrar satisfagdo nos objetos, contorna as zonas erogenas. Mas como o interior do
circulo - o 1 (o inconsciente), enquanto ponto ndo contavel, permanece excluido e a0 mesmo
tempo relacionado ao interior da cadeia de significantes na fala em analise?

Podemos dizer que esse gozo éxtimo e estranho em seu interior so se circunscreve pelo
gozo do corpo. Lacan (1961-1962/2003) estabelece que a fala ¢ atravessada por significantes e
gozo. Esse gozo ¢ silencioso, mas pode se apresentar pela fala em andlise, pela via da pulsdo
de morte, como uma repeti¢ao cadenciada a partir do encontro com o Outro.

Lacan (1961-1962/2003) aponta que um ciclo de eterno retorno

se perfila a sombra do ‘trauma’ que eu ndo coloco aqui sendo entre aspas, porque nao

¢ seu efeito traumadtico que o retém, mas apenas sua unicidade — aquele, portanto, que

se designa por um certo significante que pode sozinho suportar o que aprenderemos a

seguir como uma letra, instancia da letra no inconsciente, esse A maiusculo, o A inicial

enquanto ¢ numeravel, que aquele ciclo ai e ndo um outro, equivale a um certo

194



significante; ¢ nesse sentido que o comportamento se repete para fazer surgir esse

significante que ¢, como tal, o nimero que ele funda. (p. 77)

A repeti¢cdo, como vimos, se institui a partir de um encontro falho com o Outro e, para
Lacan, se manifesta como uma sombra. E tomada como uma borda do trauma e como o furo (a
Coisa) do inabordavel (do nada) e do que escapa. Tem por finalidade resgatar o unario primitivo
que o marcou. Com isso, inaugura-se o sujeito em um ponto de corte, um corte cujas bordas
sdo atravessadas pelo trago unario, de forma que este se situe para além da linha imaginaria, no
lugar do gozo, posicionando-se como objeto a. Esse trago desconhecido, que se repete como
uma tentativa de inscri¢do do unério primitivo, esta associado ao momento ldgico em que o
sujeito recebe uma marca desconhecida vinda do campo do Outro como elemento constituinte.
Segundo Lacan (1960-1961/1992),

Este olhar do Outro devemos concebé-lo como interiorizado por um signo. Isso basta.

Ein einziger Zug. Nao ha necessidade de todo um campo de organizagdo e de uma

introje¢do maciga. Esse ponto, grande I, do trago unico, este signo do assentimento do

Outro, da escolha de amor sobre a qual o sujeito pode operar, esta ali em algum lugar e

se regula na continuacao do jogo de espelho. Basta que o sujeito va coincidir ali em sua

relacdo com o Outro para que este pequeno signo, este einziger Zug, esteja a sua

disposigdo. (p. 344)

Lacan destaca que ¢ a medida que caminhamos pela errancia do significante, na
desconstrug¢do dos sentidos (significantes) na fala em andlise, que o sujeito pode entrever a
possibilidade de dirimir os efeitos de sombra do trauma. De certa forma, ndo passa de uma
sombra, um signo bordejado pelo real do desejo, que podera ser traduzido ao sujeito, o qual ¢
diferente de um significante. Nesse nexo de identificacdo do bebé em relagdao ao Outro, diante
dos intimeros significantes vindos do Outro, apenas um ele toma para si —aquele que se tornara

seu ponto de ndo-identificagdo ao Outro, marcada por um signo: a marca negativizada. E a

195



marca do Outro que incide sobre o sujeito nesse ponto de ndo-identificagdo, mas como um
lugar de nome proprio, conforme sustenta Lacan (1961-1962/2003). Vamos passo a passo.
Vamos trazer um pouco do que desse trago unario para fazer uma correlacdo com essa marca
negativizada, que nos parece ser o e(x)tranho infamiliar.

Lacan (1964/1990) destaca que a estrutura da fala do sujeito ¢ marcada por uma
cadéncia de presenga e auséncia do significante em sua constitui¢do psiquica. Para Chatelard
(2005), “o sujeito nasce e renasce, aparece ¢ desaparece numa pulsagdo sempre repetida, como
efeito do significante; esse sujeito se esvaece na hiancia entre auséncia e presenca” (p. 216). O
sujeito, a partir do grito, busca inicialmente alucinar a Coisa, o objeto perdido, tentando
tamponar a castragdo do Outro. No grafo do desejo, essa tentativa se delineia pela via da
fantasia (ficcdo), como uma falta mascarada — uma tentativa de tamponar, com um objeto
imaginario (o falo), o desejo do Outro. Mas, nessa presenca significante que o sujeito apresenta
em sua fala, ele denuncia uma falta (auséncia) da ordem do real, como um primeiro encontro
que € revestido pela fantasia. Isso porque, a0 mesmo tempo em que a fantasia busca velar, ela
também desvela o desejo do Outro. O que ndo estd representado retorna, em busca de uma
inscri¢do simbolica na forma desse futuro anterior ja marcado por um trago.

Para Lacan (1961-1962/2003), o einziger Zug

que ndo ¢ absolutamente, um neologismo, que ¢ empregado na teoria dita dos conjuntos,

a palavra unario [unaire] em lugar da palavra inico. Ao menos € util que me sirva hoje,

para fazé-los sentir esse nervo de que se trata na distingdo do estatuto do significante.

(p- 58)

Tem algo que se d& no processo de identificagdo e que esta relacionado ao trago que o
sujeito subtrai do encontro com o Outro, pois este Outro nao ¢ pleno, é parcial, ¢ apenas um
traco que o sujeito subtrai dele. Lacan localiza esse movimento na segunda identificagio

mencionada por Freud em Psicologia das massas e analise do eu, que esta relacionada ao trago

196



da pessoa amada. Em sua concep¢do de trago unario, Lacan nos convida a ir ao ponto
nevralgico do significante. Para ele, ¢ nesse ponto que se replicam os inumeraveis tragos que,
apenas mais tarde, poderdo encontrar os rastros do significante primeiro, ordenado no campo
do Outro. Isso nos interessa, pois esses tragcos tém relagdo com o que resta do encontro com a
Coisa, 0 nosso e(x)tranho, o0 mais intimo de ndés mesmos.

Sigamos nessa direcao do estatuto do significante, pois supomos que o e(x)tranho € o
que contribui como borda para a fundagao da trilha significante que pode se apresentar no
discurso do sujeito em analise. Podemos dizer que ele estd articulado ao traco subtraido e
recortado do Outro pelo sujeito, como ponto de enigma e desconhecimento, uma dimensao real
no simbolico. Isso porque o tragco remete a uma simboliza¢ao primordial, conforme vimos no
primeiro capitulo, no grafo dos quatro tempos logicos da Verneinung, ilustrado por Elia. O Um
(todo) estéd na linha de Eros e do Principio do Prazer, a Coisa. No encontro com a Coisa, uma
parte ¢ incorporada em forma simbolica, enquanto outra ¢ expulsa (infamiliar), retornando
posteriormente na forma do real. E pela via da negacio que o inconsciente se afirma como uma
simbolizacdo primordial (o trago unario).

Para Didier -Weill (1997),

O ato interior através do qual me deixo espantar ¢ um ato em que um movimento de

reconhecimento me faz dizer um ‘sim’ que ndo ¢ o efeito de um constrangimento ao

qual ndo posso resistir, mas em mim, o de um consentimento interior a uma presenga

outra, estranha, diante da qual descubro, estupefato, que ela ndo me ¢ estranha. (p. 7)

Didier -Weill (1997) destaca que o significante que deixa o sujeito siderado, marcado
pelo S(A), corresponde a um tempo 16gico em que o sujeito se afasta do Outro; ¢ um tempo
que passa a ser do sujeito e ndo mais do Outro. Para ele, o efeito desse significante siderante,
ao encarnar no corpo do sujeito, passa a ser “a causa do real desse sujeito” (p. 287). Frente ao

para-sempre perdido, o sujeito passa a alternar em forma de um fort-da, um sim e ndo,

197



presenca-auséncia. O e(x)tranho infamiliar poderia, a nosso ver, estar situado nessa alternancia
entre sim e nao, nesse momento logico, como uma possibilidade de entrada do discurso
inconsciente, que sera incidido por tragos a posteriori.

De acordo com Lacan (1961-1962/2003), os tracos ndo sao idénticos, pois “o
significante como tal serve para conotar a diferenca em estado puro, e a prova ¢ que, em sua
primeira apari¢ao, o um, manifestamente designa a multiplicidade como tal” (p. 61). Lacan traz
a histéria do cagador na época do Magdaleniano IV, referindo-se a dificuldade que havia em
cacar um animal. Ao captura-lo, era preciso ter uma maneira de aborda-lo até que ele
sucumbisse. Para o cagador, matar o primeiro poderia ser uma aventura; o segundo poderia
trazer tracos diferentes da primeira experiéncia, ainda que, em termos gerais, marcada por uma
mesma linha. Na quarta vez, poderia surgir uma confusdo em distinguir o que teria acontecido
na segunda aventura e, assim, ao chegar ao vigésimo animal, surge a questdo: “como € que eu
me situarei, ou mesmo, como ¢ que saberei que acabei com vinte?”.

Essa experiéncia que Lacan nos traz mostra que o traco se encontra na raiz do
significante. E um trago cujas marcas vio se diferenciando e sendo delineadas como rastros do
real, justamente por portarem, em seu ponto inicial, um carater de perda real. Nao estariamos
nos referindo a essa perda real como o nada fundamental do toro? Diante da falta, permanecem
os rastros, a repeticao diferenciada. De acordo com Lacan (1961-1962/2003), quanto a génese
do trago unario:

Ele ndo ¢ sendo um trago distintivo, traco justamente tanto mais distintivo quanto esta

apagado quase tudo o que ele distingue, exceto por ser um trago, acentuando esse fato

de que mais ele ¢ semelhante, mas ele funciona, eu ndo digo absolutamente como signo,

mas como suporte da diferenca. (p. 75)

Podemos dizer que o trago, por ndo ser idéntico a si mesmo, ao percorrer um caminho

de encontros entre demanda e desejo na anélise, vai se construindo sob a forma de letras, a

198



partir da sua inscri¢do no corpo em forma de gozo, € ndo como significantes, que estdo no
simbolico. Os significantes oriundos desse encontro com a perda radical (privacao)
permanecem como tragos que insistem apagar a Coisa — o traco apaga a Coisa.

O traco ndo corresponde a um significante que faz presenca. Ele se constitui a partir de
uma auséncia apagada, negativizada, de modo que, a cada volta dada pela repeti¢ao, ela incide
como a presen¢a de uma auséncia. Esse ponto de origem € o que Lacan atribui como o que ha
de mais arcaico na estrutura da identificacdo; o trago € um suporte da diferenga que se institui
na fala em andlise. Nesse ponto, podemos encontrar o sujeito do inconsciente, sob a forma de
discurso.

Para Lacan (1961-1962/2003),

A fungdo do traco undrio enquanto ela faz aparecer a génese da diferenca numa

operagdo que se pode dizer situar-se na linha de uma simplificagdo sempre crescente,

que esta num proposito que € o que leva a linha de bastdes, isto €, a repeticao do
aparentemente idéntico, que ¢ criado, destacado ndo de simbolo, mas de entrada no real
como significante inscrito- e € isso que quer dizer o termo primazia da escrita, da

diferenga absoluta enquanto ela ali estd. (p. 174)

Lacan toma como base o que Freud traz sobre o narcisismo das pequenas diferengas. E
a partir desse ponto que algo se repete, ndo como idéntico, mas como um traco diferenciado
dessa identificagdo que o constituiu (marca negativizada) e que podera se inscrever a partir da
unicidade do trago unario. Esse significante ¢ nomeado por Lacan como “pulsdo sexual,
privilégio, prevaléncia da fungdo erdtica do corpo na constitui¢do do sujeito” (Lacan, 1961 -
1962/2003, p. 175).

Segundo Lacan, esse ¢ o ponto estrutural e nevralgico do surgimento do sujeito no
discurso inconsciente; um ponto diferenciado, ndo-identificado, delineado a partir do real

inscrito em seu corpo em forma de trago, de uma marca negativizada, que sera a via pela qual

199



percorrera seu caminho em busca de sua causa, como sujeito destacado e separado do corpo do
Outro.

O autor concebe a letra como uma possibilidade de escrita do trago unario. Para Lacan
(1964/1990), “um significante ¢ o que representa um sujeito para outro significante (p. 197), e
assim sucessivamente, de modo que o significante nada mais € do que o que ele representa, ou
seja, na medida em que ele, “produzindo-se no campo do Outro faz surgir o sujeito de sua
significacao” (p. 197). Assim, essa concepcao do significante pertence ao registro do
simbdlico.

J4 a letra ¢ tomada de outra forma: pela via do gozo no corpo do sujeito. Trata-se da via
de expressdo do traco undrio “como esséncia do significante” (Lacan, 1961-1962/2003, p. 57),
ou seja, ela € o suporte do significante primeiro. O conceito de letra ja estd presente desde a A
instancia da letra no inconsciente e A Carta roubada, mas de forma indistinta do significante.
Contudo, ¢ em Lituraterra que se evidencia um avango em relagdo ao campo do gozo, no qual
a letra se destaca do campo simbdlico, de forma que a linguagem implica uma passagem do
litoral ao literal, como 0 momento de irrupcao da letra.

Para Lacan (1971/2003), em Lituraterra,

A borda do furo no saber, ndo ¢ isso que ela desenha? E como € que a psicandlise, se

justamente o que a letra diz por sua boca ‘ao pé da letra’ ndo lhe conveio desconhecer,

como poderia a psicanalise negar que ele existe, esse furo, posto que, para preenché-lo,

ela recorre a invocar nele o gozo? (p. 18)

Lacan aponta que essa fungdo de furo no saber coloca a letra em um lugar de suporte,
instrumento e contorno da escrita do sujeito do inconsciente. O autor nos traz duas dimensdes
que se apresentam na fala: a do saber (significantes) e a do gozo. A isso, ele compara o que ¢
considerado em Lituraterra como o fenomeno de escoamento das aguas por entre-as-nuvens,

que ocorre em dois momentos 16gicos. Um primeiro, em que hd o escoamento das aguas, o

200



surgimento da letra, em que o significante fica suspenso como rasura do trago primeiro, marca
negativizada em forma de estranhamento. Um segundo momento se dd com a irrupgdo das
nuvens, ou seja, com o rompimento do semblante no discurso: a chuva vem da rasura, que se
associa a origem, como marcas ou sulco no real. Chatelard (2005) assinala: “enquanto o
significante nao estiver mobilizado na fala, ele fica em suspensdo, nao faz efeito de
significacao” (p. 230). Acreditamos que o e(x)tranho possa ser esse significante em ponto de
suspensao, como borda da simbolizagdo primordial, a marca negativizada. Essa marca, com
dimensao de letra, s6 tem efeito de escrita a partir de uma ruptura do semblante, sustentado por
Lacan em seu Seminario 18, o que pode fazer com que a letra esteja assinada pelo gozo €xtimo.

Para Santos (2016),

O conceito de significante puro sustenta a impossibilidade da metalinguagem, pois ele

sO vale por ser contraditério, ou seja, ndo igual a si mesmo. Lacan funda a teoria da

constituicdo do sujeito sobre este conceito contraditorio. Seu principio diferenciador s6

vale por ser pura diferenca, e € por isso que o significante pode funcionar como uma

relha do arado no real. (p. 18)

Na concepgao de Lacan, o signo aponta para a ideia de que a fundacdo do simbdlico se
d4 a partir do encontro com o real; ele ¢ efeito da distintividade, e o traco unério passa a ser o
referente na linguagem e a esséncia do significante. Para o autor, “o sujeito nada mais ¢ que a
consequéncia de que ha significante e que o nascimento do sujeito prende-se a isso: que ele s6
pode se pensar como excluido do significante que o determina” (Lacan, 1961-1962/2003, p.
306).

Ou seja, ¢ no apagamento da Coisa que o sujeito faz rasura. A rasura se inscreve em
marcas e tragos como formas de desconhecimento, de um estranho que ¢ familiar, um estranho
éxtimo, mas que diz respeito ao mais intimo do ser. E através desse caminho que Lacan chega,

no Semindrio 9, a articulacdo entre o traco undrio e o nome proprio do sujeito.

201



Essa hipotese de Lacan ¢ sustentada por estudiosos como Mill:

O nome comum parece concernir o objeto enquanto, junto com ele, vem um sentido.

Se alguma coisa ¢ o nome proprio, € porque nao ¢ o sentido do objeto que ele traz

consigo, mas algo de uma marca aplicada ao objeto, superposto a ele, e que, por causa

disso lhe serad tanto mais estreitamente solidaria quanto menos for aberta, devido a

auséncia de sentido a toda participacdo com uma dimensao por onde esse objeto se

ultrapassa, se comunica com os outros objetos. (Lacan, 1961-1962/2003, p. 87)

Lacan (1961-1962/2003) aponta que essa defini¢cao parece se sustentar em uma falta de
sentido que da suporte & marca, o que o leva a recorrer a Gardiner para sustentar o fato de que
“um trago particular a fun¢ao de um nome proprio o fato dele, o nome proprio, ser composto
de sons distintivos, 0s quais nos permitem caracterizar um nome proprio como tal” (p. 88).

Contudo, Lacan (1961-1962/2003) critica Gardiner por se pautar no material sonoro e
por escapar, enquanto linguista, da funcao do sujeito em sua relagdo com o significante, que ¢
um sujeito “com tragos, com caracteristicas perfeitamente articulaveis e formalizaveis e que
devem permitir-nos captar, discernir como tal o carater ididtico” (p. 89).

Esse carater ididtico ¢ o que Lacan toma como referéncia para a escrita do nome
proprio. Ele articula o nome proprio ao carater distintivo dos tragos, expressos em forma de
letras. Esse esclarecimento implicaria em desdobramentos tedricos que ndo serdo abordados
neste trabalho. O que nos importa aqui ¢ destacar e sustentar nossa hipotese de que a dimensao
do real (das Ding), o e(x)tranho infamiliar como marca negativizada que incide na fala do
sujeito em analise em busca da escrita de um texto, pode fazer borda ao traco da singularidade,
ao nome proprio do sujeito.

Vaz (2021) destaca:

O Um do trago undrio se escreve em cada S1 da cadeia significante, demonstrando a

repeti¢do do mesmo, puro, sem sentido, mas sempre carregando o mesmo traco, o real

202



pode ser escrito pelo nimero zero, que escreve a perda, a falta. A escritura, portanto,

um artificio para fazer com que o real apareca nessa contabilidade — uma forma de dizer

o impossivel de ser dito. (p. 62)

O zero (o nada fundamental) ¢ o nimero que faz borda ao Um do trago unario; ¢ a sua
marca negativizada, mas essencial ao funcionamento da escritura do S1. O e(x)tranho
infamiliar ¢ essa marca negativizada, relacionada ao niumero zero como borda, algo que, a
primeira vista, poderia ser tomado como exterior, excluido do conjunto dos numeros, mas que,
ao mesmo tempo, € essencial, pois a propria cadeia de nimeros revela a falta e a essencialidade
do niimero zero. Podemos ter indicios disso pelo efeito produzido na cadeia de numeros, que,
através das inumeras rasuras diferenciadas que insistem em escrever um texto, denunciam que
existe uma marca (real) negativizada, presente como litoral e como ponto de partida da
simbolizacdo primordial do discurso inconsciente, do nascimento do sujeito.

Acreditamos que essa escrita das letras, enquanto forma de escritura, pode se dar de
forma contingente e ser suscitada em andlise, através das inumeras rasuras que o sujeito vai
construindo ao longo de seu percurso, tal como o movimento do toro em circulos. Ao trazer o
impossivel — “o que ndo para de ndo se escrever” (Lacan, 1972-1973/1985, p. 198) — em um
ponto de perda de sentido, esse impossivel pode ser transposto em um ato de contingéncia
(como encontro), de tor¢do e nominacao do sujeito, seu nome proprio, em uma escrita singular
que se transforma no necessario, o “que nao para de se escrever” (p. 198), pois o necessario
ndo ¢ o real. O ponto de torcdo ¢ viabilizado pelo desejo do analista, que se coloca como ato
analitico.

Vaz (2021) afirma sobre o ato analitico: “trata-se de figurar o trico torico e de revirar
o toro por perfuracao” (p. 108). O ato de reviramento — nomeado por Lacan em seu seminario

Momento de concluir — por parte do desejo do analista ¢ empurrar com uma luva a parte torica

203



(empurrar no sentido de tocar o real) de forma que alcance o outro lado, seu nucleo (Figura 9).

Para ela,
Ao tocar o buraco interior da estrutura psiquica de cada um, o campo do real, que ¢ um
lugar vazio, algo ressoa ali. Isso produz um reviramento, indicando que houve uma
apreensao, a passagem do enluvamento ao aperto de mao. (p. 109)

Figura 9

Reviramento de uma Luva (Vaz, 2021, p. 109)

Nota: De No: Uma leitura do Seminario Momento de concluir, de Jacques Lacan (p. 109), de
Gilda Vaz, 2021, Atos & Divas Edi¢des. Copyright 2021 de Atos e Divas Edigoes.

Essa tor¢do, em forma de reviramento, nos traz a dimensao de que algo foi tocado e
revirado. O ato analitico tem essa funcdo de aperto de mao, como efeito de que algo foi
marcado, selado e que tocou a alma do ser; “tocar na alma ¢ tocar no ser, no ponto em que
anima, ou seja, no desejo” (Vaz, 2021, p. 109). Podemos dizer que o e(x)tranho infamiliar diz
respeito a esse ponto da alma do ser a ser revirada pelo desejo do analista, de forma que o
analisante possa escrever seu texto em inumeras letras e possibilidades. O ato analitico, o
reviramento, toca a alma do ser, o que pode confirmar, pela presenca do analista, o

destacamento da psicanalise em relacdo a literatura fantastica.

204



Momento Logico de Concluir

Podemos pensar o e(x)tranho infamiliar na estética da literatura fantastica e no discurso
em analise como marca do nome préprio? Essa questdo, que atravessou a pesquisa desde o
inicio, pode nos remeter ao nosso percurso: ter cernido a travessia ¢ o desdobramento de uma
analise pela teoria de Freud e Lacan, para que pudéssemos delimitar nosso objeto de pesquisa,
o fendmeno infamiliar.

Procuramos sustentar, através de nossos argumentos, que este fenomeno clinico, o
infamiliar, nomeado por Freud em 1919, pode se apresentar como possibilidade de passagem
da fala para o discurso inconsciente a escuta do psicanalista. Trazer nossa investigacao € nosso
percurso de descoberta para o campo universitario tem como propdsito a transmissao e a
discussao da psicanalise em sua esséncia, com foco na clinica psicanalitica.

Nosso estudo sobre o infamiliar (Freud, 1919/2019) nos possibilitou trazer a tona esse
fendmeno clinico descoberto por Freud, em sua articulagdo com o afeto de angustia, afeto que
ndo engana, em sua dimensdo de real (Lacan, 1962-1963/2005). Partimos do célebre conto
fantastico O homem da areia, de E.T.A. Hoffmann, que nos conduziu ao estudo da literatura
fantastica e revelou a profundidade desse campo literdrio explorado por Freud para fazer
interlocu¢do com a clinica. Surpreenderam-nos os desdobramentos tedricos decorrentes deste
estudo, pois foi pela via do infamiliar que se tornou possivel pensar um estranho, um horror,
que atravessa a fala do sujeito em andlise, € que remete ao seu mais intimo: o discurso
inconsciente.

Uma das faces deste fendmeno, o infamiliar, faz com que Freud coloque em cena o
horror (angustia) dos contos fantasticos em sua articulacdo com a fantasia, evocando o conceito
de real. Embora Freud ndo o tenha nomeado assim, mas como das Ding, essa concepgao ja
estava presente desde o Projeto para uma psicologia cientifica, que, a nosso ver, fundamenta

a clinica psicanalitica freudiana. O infamiliar ¢ um fendémeno que possibilitou a Freud, em

205



1920, a elaboragdo do conceito de pulsdo de morte, sua grande virada teorica, que permitira
Lacan, no segundo momento da sua teoria, a partir do Seminario 11, de 1964, galgar avancos
com o conceito de real na clinica, instituindo quatro conceitos fundamentais: o inconsciente, a
repeticao, a pulsdo e a transferéncia.

Nossa escolha por caminhar nessa direcdo do conceito de real, do ndo-representavel
psiquicamente, tem a ver com o que Lacan afirma como causa do discurso psicanalitico. De
acordo com Elia (2023), quanto a pratica de pesquisa articulada ao discurso psicanalitico,
“dependera, por forca da estrutura, ou seja, do inconsciente, do tempo a posteriori, do
naghtrdglich freudiano” (pp. 271-272). Ou seja, o campo da pesquisa em psicandlise ndo se
coloca como uma questao tomada de forma a priori € consciente, mas atravessada pelos seus
efeitos que surgem em um s6 depois, de forma que a pergunta de pesquisa seja recolocada pelo
sujeito “a partir de algum encontro com algum ponto real da experiéncia, na vida, no trabalho,
na analise” (p. 272).

Podemos dizer que foi a partir desse encontro com algo da ordem real, para além da
fundamentacdo tedrica, que a travessia pela qual me dispus se colocou em movimento na escrita
da tese. Nao foi um percurso fécil, atravessado por angustia, sessdes psicanaliticas, paginas
rasuradas, reunides com a orientadora... Segui, no entanto, com a aposta de que esse real
atravessado na propria pele pudesse mobilizar a minha escrita. Foi nessa perspectiva que o meu
processo de pesquisa se encaminhou, visando levar a termo a pesquisa dos fundamentos
teodricos atravessados pelo real na escrita e na clinica psicanalitica, do litoral para o literal,
conforme Lacan nomeia seu texto Lituraterra, publicado nos Qutros escritos.

Propusemos, inicialmente, um aprofundamento dos conceitos psicanaliticos,
desenvolvido no primeiro capitulo desta tese, ndo com o intuito de esgotar o assunto, mas de
colocé-los como fundamentos da teoria de Freud e de Lacan, recorrendo a alguns

comentadores, para sustentar a hipdtese do infamiliar como moradia de das Ding, pois somente

206



pela representacdo de palavras e representacao de coisa podemos contorna-lo. O conceito de
das Ding, estabelecido no Projeto para uma psicologia cientifica, se estabelece como
fundamento da constitui¢do do sujeito na obra freudiana e lacaniana, marcando a relacao
psiquica entre o bebé e seu Outro.

A partir desse primeiro encontro, uma parte se inscreve psiquicamente € a outra parte
ndo se inscreve, mas permanece como marca que nao cessa de nao se escrever em busca de
sentido. Esse Outro, de inicio, coloca-se como barrado, ndo faz todo, esta interditado. Podemos
constatar que essa parte que ndo se inscreve € expulsa pelo bebé como algo estranho a ele,
apresentando-se como um fora-dentro, um estranho-familiar. Mas foi com a Verneinung, de
Freud e Lacan, bem como com o grafo de Elia sobre a Verneinung e seus quatro tempos logicos
na constituicdo do sujeito, que pudemos constatar que o infamiliar estd correlacionado a
Verneinung como participe da constitui¢do do sujeito pré-simbolizacdo primordial, o que nos
fez persistir na trilha de que o infamiliar ¢ fundamental a passagem da fala para o discurso
inconsciente.

A partir dessa fundamentagdo teorica, foi possivel avancar no fendmeno infamiliar,

articulando-o ao troumatico, segundo a teoria do Traumatisme de Lacan. Com essa sustentagao
tedrica, caminhamos com o infamiliar como o que evoca um furo no saber de forma estrutural
ao syjeito. Ou seja, € pela via imaginaria e simbolica que o real faz furo e insiste (repete) como
flashes do real para além do eu do sujeito, trazendo indicios de seu inconsciente em forma de
uma divisao psiquica. Podemos dizer que se tornou plausivel alcancar uma argumentagao mais
robusta a partir destes dois pontos tedricos: o infamiliar como moradia de das Ding e como
troumatico, e o infamiliar como constituinte na estrutura psiquica, como entrada do duplo, o
inconsciente do sujeito.

No segundo capitulo, nos debrugamos no estudo da estrutura narrativa fantastica como

possibilidade de compreender o caminho freudiano em sua face da angustia, demonstrado pelo

207



conto fantastico O homem da areia. Foi possivel observar que essa estrutura narrativa do conto
fantastico permite um jogo da fantasia com o objeto a, no campo da pulsao escopica. Hd uma
dobradi¢a que se apresenta na irrup¢do do horror no conto fantastico, a do sujeito diante do
Olhar do Outro, ou seja, do horror: os olhos que caem sdo daquele que v€, do personagem
principal. Esse lugar de fixagdo e identificagdo como objeto de gozo do Outro se coloca como
ponto de vacilacao da fantasia em seu encobrimento imaginario, € o sujeito se encontra diante
da castracdo. Uma rachadura se coloca nesse lugar e passa a repetir as marcas desse encontro
do sujeito diante da falta do Outro primordial. Esse ponto de corte ¢ o ponto em que fazemos
analogia com o percurso, em que algo pode se colocar na fala do sujeito em analise e desdobrar
o discurso em outro lugar e posicdo, a partir do seu duplo, seu inconsciente, via irrup¢ao do
infamiliar. Diante disso, pudemos fortalecer nossa argumentacdo de que o infamiliar (horror)
pode se dar em forma de repeticdo e como ponto de abertura do inconsciente que pode ocorrer
de forma andloga a literatura fantastica.

Nos propusemos a uma segunda demonstragdo tedrica por meio do conto fantastico O
diabo enamorado, de Jacques Cazotte, que refor¢a mais uma vez a fantasia (ficcdo) em seu
ponto de dobradiga com o real. E impossivel acessar o real de forma direta, e a vacilagdo da
fantasia (ficgd0) pode nos trazer flashes dele. Esse conto ¢ o que Lacan utiliza para a
fundamentag¢do e constru¢do do grafo do desejo, pois nos coloca no cerne da estrutura da fala
em dire¢do ao discurso inconsciente em uma analise.

Esse caminho tomado no segundo conto fantastico nos conduziu a uma diferenciagdo
fundamental entre o campo da literatura e o da psicandlise. Embora a literatura tenha a
possibilidade de evocar o horror e a angustia de forma cadenciada na escrita, seu movimento
de repeti¢do de forma incessante pode se estabelecer diferentemente de uma analise, na qual a
presenca do analista e as suas interpretacdes podem conduzir o sujeito em seu momento de

corte e abertura do discurso inconsciente. Ou seja, pode conduzir ao infamiliar, a um processo

208



de elaboragdo na repeticao em busca da singularidade, a marca do nome préprio do sujeito. Foi
possivel, ainda, acompanhar passo a passo pelo grafo do desejo e em seus dois patamares como
o ponto do enunciado pode ser atravessado pelo ponto de enunciagdo, evocando o
estranhamento na fala do sujeito a partir do $(A). Esse momento logico faz a virada na fala
para o discurso inconsciente.

Por fim, no tltimo capitulo, escolhemos nos dedicar a fundamentagao tedrica de Lacan
através da topologia do grafo do desejo e do desenho do toro em suas infinitas voltas, mas o
sujeito esquecendo a volta do 1, o seu nulcleo, o inconsciente, o nada fundamental. Foi nesse
ponto que conseguimos situar o infamiliar, nesse lugar do furo, o que veio a corroborar a
hipotese do infamiliar como moradia de das Ding. Um éxtimo-intimo, um fora-dentro, um
estranho-familiar que ndo ¢ pertencente a cadeia de repeticdo, ndo passa pela via dos
significantes, mas pelos encontros entre demanda e desejo, que pode se presentificar em um
ponto de vacilacdo da fantasia pela via das quedas do objeto a. Diante desse encontro como
falta do Outro, o sujeito se encontra em seu Che vuoi?, ponto em que pode incidir a experiéncia
de castracdo ao sujeito. Nesse lugar, o sujeito cai como objeto do gozo do Outro e se coloca
em forma de uma repeticdo undria, pela via do gozo.

Com isso, foi possivel compreender que o infamiliar diz de uma repeti¢do cadenciada
em forma de tigué e ndo de automaton. Esses encontros com a falta do Outro vao produzir
rasuras, marcas negativizadas que vao se inscrevendo em seu discurso inconsciente,
manifestadas na fala do sujeito em andlise. Essas rasuras remetem a uma marca unaria, o trago
unario que nos leva a responder que hd um principio norteador na cadeia do discurso
inconsciente, que insiste em falar e ser escutado pelo psicanalista (o que diferencia a literatura
da psicanalise), e que esta relacionado ao nome proprio. Esse discurso inconsciente nos levou
a constatar que o infamiliar estd localizado neste ponto, como uma marca divisoria da

simbolizag¢ao primordial na constitui¢do do sujeito. Um ponto litoral ao literal, como borda da

209



letra e da escrita do nome proprio. Isso nos leva a concluir que o estudo do fendomeno infamiliar
esta nos fundamentos tedricos, como participe da singularidade do sujeito em analise. Ele &,
alias, o fundamento da simbolizacdo primordial. Para isso, o desejo do analista ¢ que podera
conduzir o sujeito & experiencia de atravessamento do infamiliar a escrita do nome proprio. E
a partir de sua funcao de perfuragdo, como uma luva que toca a alma do ser, que o analisante
pode caminhar e afirmar suas marcas que lhe sdo proprias.

Evidentemente, ha muitos desdobramentos tedricos que podem ser feitos a partir deste
estudo sobre o infamiliar. Aqui, foi-nos possivel caminhar até a delimitagcao do infamiliar como
margem do trago undrio. Nosso propdsito inicial era de caminhar pela trilha do infamiliar em
sua face real, o que persistiu até este momento final de nossas conclusdes. Surpreendemo-nos
ao reler o trabalho, percebendo que uma das perguntas era sobre o infamiliar como essa
possibilidade de marca bordejada pelo traco. Diante disso, fizemos um caminho que veio a
responder essa investigagdo inicial e sustentar que so através das marcas negativizadas, das
rasuras, ¢ que vamos delineando nossa singularidade enquanto sujeitos, assumindo um nome
proprio.

No recorte ao qual nos propusemos em nossa pesquisa, consideramo-nos satisfeitos,
pois foi possivel constatar o fendmeno infamiliar como um fundamento da clinica psicanalitica.
A nosso ver, a andlise de Freud deixa nas entrelinhas que o infamiliar pode ser o farol que
orienta a escuta dos psicanalistas. Lacan retoma o tema em seu semindrio A angustia,
destacando-o como ponto nevralgico na escuta do discurso inconsciente. Trata-se de um
fendmeno que emerge em um momento de virada da teoria freudiana, revelando sua esséncia
e profundidade teodrica. Diante disso, nosso trabalho de pesquisa se encerra, mas com a aposta

em um a posteriori que pode, quem sabe, conduzir a outras possiblidades de estudos.

210



Referéncias Bibliograficas

Alfandary, 1. (2022). Ciéncia e fic¢ao em Freud: Qual epistemologia para a psicandlise?
Blucher.

Allouch, J. (2007). 4 clinica do escrito. Companhia de Freud.

Aristoteles. (1991). Etica a Nicémaco (L. Vallandro & G. Bonheim, Trads.). Nova Cultural.
(Trabalho original publicado em cerca de 300 a.C.)

Badiou, A. (1998). Pequeno manual de inestética. Instituto Piaget.

Batalha, M. C. (2003). A importancia de E.T.A. Hoffmann na cena romantica francesa.

Revista Alea: Estudos Latinos, 5(2), 257-271. https://doi.org/10.1590/S1517-

106X2003000200008

Baumgarten, A. G. (2012). Estética (M. S. Medeiros, Trad.). In R. Duarte (Org.), O belo
auténomo (2* ed., pp. 67-87. Auténtica. (Trabalho original publicado em 1750)

Beato, C. R. P, & Lazzarini, E. R. (2020). Uma revisita ao desejo do psicanalista em O banquete
de Platdo segundo o legado de Freud e Lacan. Revista de Psicandlise da SPPA, 27(3),

1-21. https://revista.sppa.org.br/RPdaSPPA /article/view/759

Berta, S. L. (2012). Um estudo psicanalitico sobre o trauma de Freud a Lacan. [Tese de
doutorado, Universidade de Sao Paulo]. Biblioteca Digital de Teses e Dissertagcdes da

USP. https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/47/47133/tde-29052012-

111901/publico/berta do corrigida.pdf

Bispo, F. S. (2012). Etica da contingéncia: A légica da ética da psicandlise. Jurua Editora.

Bokanowski, T. (2005). Variagdes do conceito de traumatismo: Traumatismo, traumatico,
trauma. Revista Brasileira de Psicanalise, 39(1).

Brum, J. C. (2019). Pensar a arte na analise de discurso: Uma analise n’O fantasma da

liberdade. Linguagem em (Dis)curso, 19(2), 255-272. https://doi.org/10.1590/1982-

4017-190202-2518

211


https://doi.org/10.1590/S1517-106X2003000200008
https://doi.org/10.1590/S1517-106X2003000200008
https://revista.sppa.org.br/RPdaSPPA/article/view/759
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/47/47133/tde-29052012-111901/publico/berta_do_corrigida.pdf
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/47/47133/tde-29052012-111901/publico/berta_do_corrigida.pdf
https://doi.org/10.1590/1982-4017-190202-2518
https://doi.org/10.1590/1982-4017-190202-2518

Calvino, 1. (2021). Contos fantasticos do século XIX. Companhia das Letras.

Casares, A. B., Borges, J. L., & Ocampo, S. (2013). Antologia da literatura fantdastica (J. V.
Baptista, Trad.). Cosac & Naify.

Cazotte, J. (1992). O diabo enamorado. Imago. (Trabalho original publicado em 1772)

Chaves, E. (2015). O paradigma estético de Freud. In E. Chaves (Trad.), Obras incompletas
de Sigmund Freud: Arte, literatura e os artistas (pp. 7-39). Auténtica.

Chatelard, D. S. (2005). O conceito de objeto na psicandlise: Do fenomeno a escrita. Editora
UnB.

Chediak, G. F. (2014). As identificagoes no processo de estruturagdo subjetiva: O encontro
contigente com o éxtimo e a invengdo sinthomatica. [Tese de doutorado, Universidade
de Brasilia]. Repositorio Institucional da UnB.

http://www.realp.unb.br/jspui/handle/10482/16999?mode=full

Didier-Weill, A. (1997). Os trés tempos da lei: O mandamento siderante, a injun¢do do
supereu e a invocagdo musical. Zahar.

Elia, L. (1992). Para além da sexualidade: A psicose na psicanalise [Tese de doutorado,
Pontificia Universidade Catolica do Rio de Janeiro]. PSI-PUC-Rio Teses e

Dissertagdes. https://ppg.psi.puc-rio.br/uploads/uploads/1969-12-

31/1992_807364b9d77234a11e92335f04d20615.pdf

Elia, L. (2020, novembro 25). A questdo da culpa, hoje [Comunicacdo apresentada no LAPSI
— Laboratorio de Psicandlise, Saude e Instituicdo do Instituto de Psicologia da USP, a
convite de Maria Livia Tourinho Moretto (coordenadora) e Enzo Pizzimenti
(pesquisador)].

Elia, L. (2023). 4 ciéncia da psicanalise: Metodologia e principios. Edigdes 70.

Fingermann, D. (2013) Prefacio. In C. Soler, 4 repeti¢do na experiencia psicanalitica (pp. 7-

18). Editora Escuta.

212


http://www.realp.unb.br/jspui/handle/10482/16999?mode=full
https://ppg.psi.puc-rio.br/uploads/uploads/1969-12-31/1992_807364b9d77234a11e92335f04d206f5.pdf
https://ppg.psi.puc-rio.br/uploads/uploads/1969-12-31/1992_807364b9d77234a11e92335f04d206f5.pdf

Freud, S. (1974). O inconsciente (J. O. de A. Abreu, Ed. & Trad.). In Edi¢do standard
brasileira das obras psicologicas completas de Sigmund Freud (Vol. 14, pp. 185-239)
Imago. (Trabalho original publicado em 1915)

Freud, S. (1976). A negativa (J. Salomao, Trad.). In Edi¢do standard brasileira das obras
psicologicas completas de Sigmund Freud (Vol. 19, pp. 293-300). Imago. (Trabalho
original publicado em 1925)

Freud, S. (1976). Delirios e sonhos na Gradiva de Jensen (J. Salomao, Trad.). In Gradiva de
Jensen e outros trabalhos (Edi¢do standard brasileira das obras psicologicas
completas de Sigmund Freud, Vol. 9, pp. 17-98). Imago. (Trabalho original publicado
em 1906)

Freud, S. (1976). Uma nota sobre o ‘Bloco magico’ (J. O. de A. Abreu, Ed. & Trad.). In
Obras completas de Sigmund Freud (Vol. 19, pp. 283-290). Imago. (Trabalho
original publicado em 1924)

Freud, S. (1976). Trés ensaios sobre a teoria da sexualidade (J. Salomao, Trad.). In Edi¢do
standard brasileira das obras psicoldgicas completas de Sigmund Freud (Vol. 7, pp.
118-230). Imago. (Trabalho original publicado em 1905)

Freud, S. (1987). Projeto para uma psicologia cientifica (V. Ribeiro, Trad.). In Publicacoes
pré-psicanaliticas e esbogos inéditos (Edi¢do standard brasileira das obras
psicologicas completas de Sigmund Freud, Vol. 1, pp. 314-400). Imago. (Trabalho
original publicado em 1895)

Freud, S. (2004). Formulagdes sobre os dois principios do acontecer psiquico (L. A. Hanns,
Trad.). In Escritos sobre a psicologia do inconsciente (Vol. 1, pp. 63—77). Auténtica.

(Trabalho original publicado em 1911)

213



Freud, S. (2004). O recalque (L. A. Hanns, Trad.). In Escritos sobre a psicologia do
inconsciente (Vol. 1, pp. 175-186). Auténtica. (Trabalho original publicado em 1915)

Freud, S. (2012). Totem e tabu (P. C. de Souza, Trad.). In Obras completas de Sigmund
Freud (Vol. 11, pp. 13-244). Companhia das Letras. (Trabalho original publicado em
1912-1913)

Freud, S. (2013). As pulsoes e seus destinos (P. H. Tavares, Trad.). Auténtica. (Trabalho
original publicado em 1915)

Freud, S. (2014). Inibi¢do, sintoma e angustia (P. C. de Souza, Trad.). In Sigmund Freud:
Obras completas, volume 17: Inibigdo, sintoma e angustia, o futuro de uma ilusdo e
outros textos (1926-1929) (pp. 13-123). Companhia das Letras. (Trabalho original
publicado em 1926)

Freud, S. (2015). O poeta e o fantasiar (E. Chaves, Trad.). In Obras incompletas de Sigmund
Freud: Arte, literatura e os artistas (pp. 53-68). Auténtica. (Trabalho original
publicado em 1908)

Freud, S. (2016). Estudos sobre a histeria (1893—1895) (P. C. de Souza & L. Barreto, Trads.).
In Obras completas de Sigmund Freud (Vol. 2, pp. 14-38). Companhia das Letras.
(Trabalho original publicado em 1893—1895)

Freud, S (2016). Lembrar, repetir e perlaborar (C. Dornbusch, Trad.). In Obras incompletas
de Sigmund Freud: Fundamentos da clinica psicanalitica (pp. 151-164). Auténtica.
(Trabalho original publicado em 1914)

Freud, S. (2019). A interpretacdo dos sonhos. In P. C. de Souza (Trad.), Sigmund Freud:
Obras completas, volume 4: A interpretagdo dos sonhos (1900). Companhia das

Letras. (Trabalho original publicado em 1900)

214



Freud, S. (2019). A negagao (M. R. S. Moraes, Trad.). In Obras incompletas de Sigmund
Freud: Neurose, psicose e perversdo (pp. 305-314). Auténtica. (Trabalho original
publicado em 1925)

Freud, S. (2019). O infamiliar (Das Unheimliche) (1919) (E. Chaves & P. H. Tavares,
Trads.). In G. lannini (Ed.), Obras incompletas de Sigmund Freud: O infamiliar [Das
Unheimliche], edi¢do bilingue (pp. 27-125). Auténtica. (Trabalho original publicado
em 1919)

Freud, S. (2020). Além do principio do principio de prazer. In Obras incompletas de Sigmund
Freud: Alem do principio de prazer [Jenseits des lustprinzips] (pp. 57-220).
Auténtica. (Trabalho original publicado em 1920)

Fuks, B. B. (2000). Freud e a judeidade: A vocagdo do exilio. Zahar.

Garcia-Roza, L. A. (1984). Freud e o inconsciente. Zahar.

Garcia- Roza, L. A. (1991). Introdugdo a metapsicologia freudiana 1: Sobre as afasias
(1891) / O projeto de 1895. Zahar.

Garcia-Roza, L. A. (1995). Introdugdo a metapsicologia freudiana 3: Artigos de
metapsicologia (1914-1917): Narcisismo, pulsdo, recalque, inconsciente. Zahar.

Goldstein, G. (2019). 4 experiéncia estética: Escritos sobre psicandlise e arte. Tridngulo
Grafica e Editora.

Hoffman, E. T. A. (2020). O homem da areia. In G. lannini (Ed.), Obras incompletas de
Sigmund Freud: O infamiliar [Das Unheimliche] (pp. 219-264). Auténtica.

Hoffmann, E. T. A. (2022). Os elixires do Diabo. Estacao Liberdade.

Iannini, G., & Tavares, P. H. (2019). Freud e o infamiliar. In G. lannini (Ed.), Obras
incompletas de Sigmund Freud: O infamiliar [Das Unheimliche] (pp. 7-25).
Auténtica.

Jimenez, M. (2006). O que é estética? Ed. Unisinos.

215



Jorge, M. A. C. (2010). Fundamentos da psicandlise de Freud a Lacan: Vol. 2. A clinica da
fantasia. Zahar.

Lacan, J. (1985). O seminario, livro 3: As psicoses (A. Menezes, Trad.). Zahar. (Trabalho
original publicado em 1955-1956)

Lacan, J. (1985). O seminario, livro 20.: Mais, ainda (M. D. Magno, Trad.). Zahar. (Trabalho
original publicado em 1972-1973)

Lacan, J. (1987). O seminario, livro 2: O eu na teoria de Freud e na técnica da psicanalise
(M. C. L. Penot, Trad). Zahar. (Trabalho original publicado em 1954-1955)

Lacan, J. (1990). O seminario, livro 11: Os quatro conceitos fundamentais da psicandlise (M.
D. Magno, Trad.). Zahar. (Trabalho original publicado em 1964)

Lacan, J. (1992). O seminario, livro 8: A transferéncia (D. D. Estrada, Trad.). Zahar.
(Trabalho original publicado em 1960-1961)

Lacan, J. (1992). O seminario, livro 17: O avesso da psicandlise (A. Roitman, Trad.) Zahar.
(Trabalho original publicado em 1969-1970)

Lacan, J. (1995). O seminario, livro 4: A relagdo de objeto (D. D. Estrada, Trad.). Zahar.
(Trabalho original publicado em 1956-1957)

Lacan, J. (1998). A ciéncia e a verdade. In V. Ribeiro (Trad.), Escritos (pp. 869-892). Zahar.
(Trabalho original publicado em 1965)

Lacan, J. (1998). A instancia da letra no inconsciente ou a razao desde Freud. In V. Ribeiro
(Trad.), Escritos (pp. 496-533). Zahar. (Trabalho original publicado em 1957)

Lacan, J. (1998). Func¢do e campo da fala e da linguagem em psicanalise. In V. Ribeiro
(Trad.), Escritos (pp. 238-324). Zahar. (Trabalho original publicado em 1953)

Lacan, J. (1998). O estadio do espelho como formador da fun¢do do eu tal como nos ¢
revelada na experiéncia psicanalitica. In V. Ribeiro (Trad.), Escritos (pp. 96-103).

Zahar. (Trabalho original publicado em 1949)

216



Lacan, J. (1998). Resposta ao comentario de Jean Hyppolite sobre a “Verneinung” de Freud.
In V. Ribeiro (Trad.), Escritos (pp. 383-401). Zahar. (Trabalho original publicado em
1954)

Lacan, J. (1998). Subversao do sujeito e dialética do desejo no inconsciente freudiano. In V.
Ribeiro (Trad.), Escritos (pp. 807-842). Zahar. (Trabalho original publicado em 1960)

Lacan, J. (1999). O seminario, livro 5: As formagoes do inconsciente (V. Ribeiro, Trad.).
Zahar. (Trabalho original publicado em 1957-1958)

Lacan, J. (2003). Lituraterra. In V. Ribeiro (Trad.), Outros escritos (pp. 15-25). Zahar.
(Trabalho original publicado em 1971)

Lacan, J. (2003). O seminario, livro 9: A identificagdo (1. Corréa & M. Bagno, Trads.).
Centro de Estudos Freudianos do Recife. (Trabalho original publicado em 1961-1962)

Lacan, J. (2005). Nomes-do-Pai (A. Telles, Trad.). Zahar. (Trabalho original publicado em
1953)

Lacan, J. (2005). O seminario, livro 10: A angustia (V. Ribeiro, Trad.). Zahar. (Trabalho
original publicado em 1962-1963)

Lacan, J. (2008). O seminario, livro 7: A ética da psicandlise (A. Quinet, Trad.). Zahar.
(Trabalho original publicado em 1959-1960)

Lacan, J. (2008). O seminario, livro 16: De um Outro ao outro (V. Ribeiro, Trad.). Zahar.
(Trabalho original publicado em 1968-1969)

Lacan, J. (2016). O seminario, livro 6: O desejo e sua interpretagdo (C. Berliner, Trad.).
Zahar. (Trabalho original publicado em 1958-1959)

Lacan, J. (2018). Os nao-tolos erram/Os nomes do pai (G. C. Volaco & F. Denez, Trads.). Fi.
(Trabalho original publicado em 1973-1974)

Lacan, J. (2023). O seminario 14, livro 14: A logica do fantasma (T. N. M. Prado, Trad.).

Zahar. (Trabalho original publicado em 1966-1967)

217



Loureiro, 1. (2002). Sobre a no¢do de “ironia romantica” e sua presenca na escrita de Freud.
Revista Latinoamericana de Psicopatologia Fundamental, 5(2), 78-91.

https://doi.org/10.1590/1415-47142002002006

Loureiro, 1. (2003). Sobre as varias nogoes sobre estética em Freud. Pulsional Revista de
Psicanalise, 16(175), 23-32.

Mannoni, O. (1992). Um espanto tdo intenso: A vergonha, o riso, a morte. Editora Campus.

Michaelis. (n.d.). Fenomeno. In Michaelis Dicionario Brasileiro da Lingua Portuguesa.

Recuperado em 12 Julho, 2022, de https://michaelis.uol.com.br/moderno-

portugues/busca/portugues-brasileiro/fen%C3%B4meno/

Michaelis. (n.d.). Juridico. In Michaelis Dicionario Brasileiro da Lingua Portuguesa.

Recuperado em 12 Julho, 2022, de https://michaelis.uol.com.br/moderno-

portugues/busca/portugues-brasileiro/jur%C3%ADdico/

Moisés, M. (2013). Dicionario de termos literarios. Cultrix. (Trabalho original publicado em
1974)
Monteiro, M. P. (2014). A topologia de Lacan. Estudos de Psicandlise, 41, 133—-140.

https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci abstract&pid=S0100-

34372014000100013

Pereira, L. S. (2011). Que queres tu de mim? Editora Unisinos.
Pereira, A. C. T. da S. de S. (2015). O “fantastico” em O Lago (2011). [Dissertacao de
Mestrado, Universidade Catdlica Portuguesa]. Institutional Repository of the

Universidade Catolica Portuguesa. http://hdl.handle.net/10400.14/18699

Portugal, A. M. (2006). O vidro da palavra: O estranho, literatura e psicandlise. Auténtica.
Pucciarelli, D. (2018). Da teoria estética a inestética: Conceito e funcao da estética em Adorno

e Badiou. Revista Doispontos, 15(2), 23-31. https://doi.org/10.5380/dp.v1512.62698

Rabélo, F. C. (2021). As arquiteturas do infamiliar: Da literatura fantastica a clinica

218


https://doi.org/10.1590/1415-47142002002006
https://michaelis.uol.com.br/moderno-portugues/busca/portugues-brasileiro/fen%C3%B4meno/
https://michaelis.uol.com.br/moderno-portugues/busca/portugues-brasileiro/fen%C3%B4meno/
https://michaelis.uol.com.br/moderno-portugues/busca/portugues-brasileiro/jur%C3%ADdico/
https://michaelis.uol.com.br/moderno-portugues/busca/portugues-brasileiro/jur%C3%ADdico/
https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S0100-34372014000100013
https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S0100-34372014000100013
http://hdl.handle.net/10400.14/18699
https://doi.org/10.5380/dp.v15i2.62698

psicanalitica. [Tese de doutorado, Universidade Federal do Ceard]. Repositorio

Institucional UFC. http://repositorio.ufc.br/handle/riufc/59883

Rabinovich, D. (2017). La angustia y el deseo del Otro [A angustia e o desejo do Outro].
Manantial.

Rilho, V. M. (2023). O olhar em (cena): Articulagoes sobre a angustia, a fantasia e a fic¢do
literaria. [Tese de doutorado, Universidade de Brasilia]. Repositorio Institucional da

UnB. http://repositorio.unb.br/handle/10482/49180

Rivera, T. (2013). O avesso do imaginario. Cosac Naify.

Rodrigues, S. C. (1988). O fantdstico. Atica.

Rodrigues, C. A. (1992). Introducao. In C. A. Rodrigues (Trad.), O diabo enamorado (pp.
1-162). Editora Imago.

Rodrigues, G. V. (2013). Cortes e suturas na operagdo psicanalitica. Ophicina de Arte e
Prosa.

Sales, C. F., & Rocha, G. M. (2019). Repeticao e contingéncia na clinica da psicanalise e na
arte da  performance. Revista  Psicologia  Clinica, 31(1), 189-202.

https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci arttext&pid=S0103-

56652019000100010

Sampaio, C. P. (2002). A incidéncia da literatura na interpretacdo psicanalitica. In G.
Bartucci (Org.), Psicandalise, arte e estéticas de subjetivacdo (pp. 153-175). Imago.

Santos, M. C. (2016). Passos em volta do Seminario A identificacdo: A logica da constitui¢do
do sujeito e a abertura ao campo do (im)possivel. [Tese de doutorado, Universidade
de Brasilia]. Repositorio Institucional da UnB.

https://repositorio.unb.br/handle/10482/21639

Seganfredo, G. F. C., & Chatelard, D. S. (2014). Das Ding: O mais primitivo dos éxtimos.

Cadernos de Psicandlise — CPRJ, 36(30), pp. 61-70.

219


http://repositorio.ufc.br/handle/riufc/59883
http://repositorio.unb.br/handle/10482/49180
https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-56652019000100010
https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-56652019000100010
https://repositorio.unb.br/handle/10482/21639

https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci abstract&pid=S1413-

62952014000100004

Silva, R. G. (2017). E.T.A. Hoffmann e Machado de Assis: Expoentes de uma mesma
tradigdo literaria. [Tese de doutorado, Universidade Estadual Paulista de

Araraquara]. Repositorio Institucional UNESP. http://hdl.handle.net/11449/151277

Soler, C. (2012). O inconsciente: O que é isso? Annablume.

Soler, C. (2013). 4 repeti¢dao na experiéncia analitica. Escuta.

Soler, C. (2021). De um trauma ao Outro. Blucher.

Tavares, J. M. W. (2021). 4 literariedade em psicandalise: Fic¢do e verdade na trama
analitica. [ Tese de doutorado, Universidade de Brasilia]. Repositorio Institucional da

UnB. https://repositorio.unb.br/handle/10482/42731

Teréncio, M. G. (2013). O horror e o outro: Um estudo psicanalitico sobre a angustia sob o
prisma do Unheimlich freudiano. [Tese de doutorado, Universidade Federal de Santa
Catarina]. Repositorio Institucional UFSC.

https://repositorio.ufsc.br/xmlui/handle/123456789/122622

Teréncio, M. G. (2022). A angustia e o estranho: Um estudo psicanalitico em dialogo com a
ficgdo de horror. Appris.

Todorov, T. (2006). As estruturas narrativas (L. Perrone-Moisés, Trad.; 4* ed.). Perspectiva.
(Trabalho original publicado em 1939)

Todorov, T. (2010). Introdugdo a literatura fantastica (M. C. C. Castello, Trad.). Perspectiva.
(Trabalho original publicado em 1939)

Uchitel, M. (1997). Além dos limites da interpretagdo: Indagacoes sobre a técnica
psicanalitica. Casa do Psicologo.

Valas, P. (2001). As dimensées do gozo. Zahar.

220


https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S1413-62952014000100004
https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S1413-62952014000100004
http://hdl.handle.net/11449/151277
https://repositorio.unb.br/handle/10482/42731
https://repositorio.ufsc.br/xmlui/handle/123456789/122622

Vaz, G. (2021). No.: Uma leitura do Seminario Momento de concluir, de Jacques Lacan. Atos
e Divas.

Vorcaro, A. (2004). 4 crianga na clinica psicanalitica. Companhia de Freud.

Vorsatz, 1. (2019). Freud e a ciéncia da literatura: Psicandlise, ciéncia e poesia. Revista
Tempo Psicanalitico, 51(1), 159-184.

https://pepsic.bvsalud.org/pdf/tpsi/v51nl/v51nl1a08.pdf

221


https://pepsic.bvsalud.org/pdf/tpsi/v51n1/v51n1a08.pdf

