
Licença 

Este trabalho está licenciado sob uma licença Creative Commons Atribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0 International  icense. Fonte: 
htps://livros.unb.br/inde..php/portal/catalo//book/89a. Acesso em: 15 jan. 2028.

Referência

NOGUEIRA, Mônica; PORTE A, Cristiane; SI VA, Ana Tereza Reis da; SAUER, Sér/io (or/.). 
Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no 
Brasil. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 2028. E-book (32a p.). (Pesquisa, Inovação & 
Ousadia). DOI: htps://doi.or//10.28512/. Disponível em: 
htps://livros.unb.br/inde..php/portal/catalo//book/89a. Acesso em: 15 jan. 2028.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://livros.unb.br/index.php/portal/catalog/book/689
https://livros.unb.br/index.php/portal/catalog/book/689
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/




Reitora
Vice-Reitor

Rozana Reigota Naves
Márcio Muniz de Faria

EDITORA

Conselho editorial Germana Henriques Pereira (Presidente)
Ana Flávia Magalhães Pinto
Andrey Rosenthal Schlee
César Lignelli
Fernando César Lima Leite
Gabriela Neves Delgado
Guilherme Sales Soares de Azevedo Melo
Liliane de Almeida Maia
Mônica Celeida Rabelo Nogueira
Roberto Brandão Cavalcanti
Sely Maria de Souza Costa



Pesquisa,
Inovação
& Ousadia

Mônica Nogueira
Cristiane Portela

Ana Tereza Reis da Silva
Sérgio Sauer

(organizadores)

EDITORA

Pensamento 
encarnado 

A luta e a produção intelectual 
de povos e comunidades 

tradicionais no Brasil



Equipe do projeto de extensão – Oficina de edição de obras digitais

Coordenação geral
Consultor de produção editorial

Coordenação de revisão
Coordenação de design

Revisão
Diagramação
Foto de capa

Thiago Affonso Silva de Almeida
Percio Savio Romualdo da Silva
Talita Guimaraes Sales Ribeiro
Cláudia Barbosa Dias
Julia Oliveira Neves
Beatriz Parente Barreto de Abreu
Jurábi Suiá Xandiary Karajá, do acervo de Lilian Brandt Calçavara.  
Autoria coletiva do grupo Ijadòkòma itxỹtè

© 2024 Editora Universidade de Brasília

Direitos exclusivos para esta edição: 
Editora Universidade de Brasília
Centro de Vivência, Bloco A - 2ª etapa, 1º andar 
Campus Darcy Ribeiro, Asa Norte, Brasília/DF 
CEP: 70910-900 
Site: www.editora.unb.br 
E-mail: contatoeditora@unb.br

Todos os direitos reservados. Nenhuma parte desta publicação poderá  
ser armazenada ou reproduzida por qualquer meio sem a autorização  
por escrito da Editora.

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 
(Biblioteca Central da Universidade de Brasília – BCE/UnB)

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

(Biblioteca Central da Universidade de Brasília – BCE/UNB) 

P418       Pensamento encarnado [recurso eletrônico] : a luta

e a produção intelectual de povos e comunidades 

tradicionais no Brasil / (organizadores) Mônica 

Nogueira … [et al.]. ‒ Brasília : Editora 

Universidade de Brasília, 2026.

329 p. - (Pesquisa, Inovação & Ousadia).       

       

              Inclui bibliografia.

   Formato PDF.

              ISBN 978-65-5846-230-9.

     

   1. Quilombolas - Brasil. 2. Indígenas da 

América do Sul - Brasil. 3. Vida intelectual. I. 

Nogueira, Mônica (org.). II. Série.

CDU 316.334.52 

Heloiza dos Santos – CRB 1/1913

Heloiza dos Santos  – Bibliotecária – CRB 1/1913



Sumário

Apresentação	 9
Mônica Nogueira
Cristiane Portela

Parte I - Vozes que se erguem e 
novas formas de fazer pesquisa
Quilombo dos Luízes confluindo identidades e travessias   17

Miriam Aprígio Pereira
Lilian Cristina Bernardo Gomes

“Tá linda como sempre, amg”: uma pesquisa-ação 
em audiovisual com as moças Karajá   37

Lilian Brandt Calçavara

Desapocadas: de palavra à categoria nativa e forma de ação 
política entre as mulheres do quilombo Puris, Minas Gerais   61

Sirlene Barbosa Corrêa
Cristiane Portela

Novas partidas e ponto de chegada: caminhos 
de encontro com a pesquisa colaborativa no 
quilombo de Conceição das Crioulas/PE   73

Maria Aparecida Mendes
Cristiane Portela



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

6

Parte II - Educação diferenciada 
e relações étnico-raciais
Educação para as relações étnico-raciais: a invisibilidade 
do estudante quilombola no estado do Pará   95

Daniele Conceição Sarmento de Sousa
Carlos Alexandre Barboza Plínio dos Santos
Givânia Maria da Silva

Transmitindo saberes: educação e conhecimento tradicional 
sobre plantas medicinais na comunidade São José/GO   113

Rosilda Alves Coutinho
Carlos Alexandre Barboza Plínio dos Santos

Língua, cultura e sustentabilidade: o caso dos 
Ndyuka em Diitabiki, Suriname   129

Ficenca Raquel Eliza
Ana Suelly Arruda Câmara Cabral

Parte III - Sistemas 
agroalimentares tradicionais
Produtos indígenas do sistema agrícola tradicional 
do Rio Negro – Amazonas/Brasil: experiências de 
valorização de um patrimônio cultural   153

Ilma Fernandes Neri
Janaína Deane de Abreu Sá Diniz
Laure Emperaire

Soberania e segurança alimentar na perspectiva de 
jovens kalungas da comunidade Vão de Almas   171

Valdir Fernandes da Cunha
Janaína Deane de Abreu Sá Diniz



﻿

7

Parte IV - Territórios tradicionais 
e as tensões com o Estado
Posse e usufruto das terras indígenas no Brasil: do 
juspositivismo ao constitucionalismo fraternal   191

Carolina Augusta de Mendonça Rodrigues

A resistência à Convenção 169 no Congresso Nacional: racismo 
contra os povos indígenas   207

Solange Ferreira Alves
Mariana Wiecko Volkmer de Castilho

Sobre o (mal)encontro de Belo Monte com o Rio Xingu   229
Thais Santi Cardoso da Silva

Identidade e protagonismo de povos e comunidades 
tradicionais: uma delicada relação com o Estado Brasileiro   245

Kátia Cristina Favilla
Ana Tereza Reis da Silva

Os Gerais no tempo e no espaço: um estudo 
interdisciplinar dessa toponímia do Cerrado   265

Rodrigo Martins dos Santos
Mônica Nogueira

Parte V - Em memória
Yakuigady: cultura e sustentabilidade nas 
máscaras rituais do povo Kurâ-Bakairi   287

Vitor Aurape Peruare 
Mônica Nogueira

Conclusão, mas não fim de conversa   319
Mônica Nogueira

Sobre os autores e organizadores   323





Apresentação
Mônica Nogueira
Cristiane Portela

Ao tratar do pensamento crítico como exercício que nos empodera, bell hooks nos 
convida a reconhecer em sua fotografia, ainda criança, “um retrato da intelectual quando 
garota”, a sua versão do clássico O pensador. Para ela, pensar é uma ação:

Para todas as pessoas que pretendem ser intelectuais, pensamentos são labo-
ratórios aonde se vai para formular perguntas e encontrar respostas, o lugar 
onde se unem visões de teoria e prática. O cerne do pensamento crítico é o 
anseio por saber – por compreender o funcionamento da vida [...] (2020, p. 31).

Hooks nos ensina que, para esse pensar se tornar pensamento crítico, é necessário o 
estímulo à autonomia, o entusiasmo e a atitude colaborativa, o que favorece a consciên-
cia de nós mesmos como intelectuais e a autodeterminação do que é mais significativo 
para se conhecer em cada contexto. Vislumbrando a formação para o pensar crítico, 
acreditamos que a sala de aula, também nas universidades, deve ser orientada pelo pro-
pósito de constituir comunidades de aprendizagem. Entendemos que comunidades que 
partilham ideias com potencial de transgressão se constroem a partir de pensamentos 
críticos encarnados, e que se apresentam em sua inteireza como intelecto, mas também 
por sentimentos e corpos presentes. Mais uma vez, recorremos a bell hooks: “antes de 
palavras serem ditas em sala de aula, nós nos encontramos como corpos, lemos uns 
aos outros pelo olhar [...]. Ser acontece a partir do corpo” (2020, p. 231). É o esforço 
de acionar modos de conhecer que se assumem encarnados que orienta o Mestrado em 
Sustentabilidade junto a Povos e Territórios Tradicionais (Mespt), programa de pós-
-graduação intercultural da Universidade de Brasília. Produzidos a partir deste lugar na 
Universidade e do grupo de pesquisa associado ao programa, o Cauim, Grupo de Estudos 
e Práticas Dialógicas no Contexto de Povos e Territórios Tradicionais, os textos aqui 
apresentados são uma mostra dos sentidos assumidos por parte da produção intelectual 
de (e a partir) de povos e comunidades tradicionais.

Em um esforço de amplificar o diálogo intercultural, a primeira versão dos textos 
produzidos para esta coletânea foi ainda lida e debatida por um conjunto de pesquisa-
dores do Grupo de Pesquisa Pluriepistemologias e Ensino de História no ano de 2022, 
indicando possibilidades de reflexão e uso didático dessas produções, o que reafirmou 



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

10

o potencial epistêmico destes escritos. Como contrapartida, o Grupo de Pesquisa nos 
apoiou com a primeira revisão textual do material.

Sendo uma iniciativa pioneira de educação e produção de conhecimentos em chave 
intercultural, o Mespt se realiza por meio da formação de turmas multiétnicas, compostas por 
indígenas, quilombolas e sujeitos abrangidos pela categoria povos e comunidades tradicionais 
(PCTs) no Brasil –, ao lado de profissionais que atuam como seus aliados em posições insti-
tucionais diversas: órgãos do poder executivo e judiciário, organizações da sociedade civil e 
movimentos sociais. Visa à formação de profissionais para o desenvolvimento de pesquisas 
e intervenções sociais, com base no diálogo de saberes (acadêmicos e tradicionais) e em prol 
do exercício de direitos, do fortalecimento de processos autogestionários da vida, do territó-
rio e dos bens naturais, da valorização da sociobiodiversidade e salvaguarda do patrimônio 
cultural (material e imaterial) de povos indígenas, quilombolas e comunidades tradicionais.

Desde a criação até o presente, o programa acumula resultados de pesquisa que inte-
gram diferentes disciplinas (antropologia, direito, educação, engenharia de produção, filo-
sofia, geografia), além de inovações teórico-metodológicas decorrentes das aproximações 
e interpelações entre sistemas de conhecimento (a ciência e os chamados conhecimentos 
tradicionais). Esta coletânea apresenta uma parcela de resultados de pesquisa da chamada 
fase pioneira do Mespt, correspondente aos 10 primeiros anos da iniciativa (entre 2011 e 
2021). Ao longo de 15 capítulos, revela a diversidade de vozes e abordagens que emergem 
desse lócus de formação interdisciplinar, intercultural, decolonial e antirracista. As autoras 
e autores são intelectuais indígenas, quilombolas e profissionais aliadas e aliados ao lado 
de professoras e professores do programa. Os capítulos foram produzidos em 2021, ano em 
que a comunidade intelectual, afetiva e política do Mespt celebrou 10 anos desde a criação 
do programa. Os capítulos estão ordenados nesta coletânea por afinidades temáticas e con-
forme um fio lógico estruturado em quatro blocos: partindo de inovações metodológicas 
nas pesquisas produzidas no âmbito do Mespt, passando por experiências acerca de formas 
educativas e sistemas agroalimentares coletivizados, até chegar em um debate sobre direitos 
e Estado a partir de contextos específicos.

A primeira parte é intitulada “Vozes que se erguem e novas formas de fazer pesquisa” 
e conta com quatro textos. Assim, a coletânea parte de um debate que problematiza as formas 
de fazer pesquisa no contexto de povos e comunidades tradicionais e oferece exemplos de 
inovações metodológicas. O primeiro texto, “Quilombo dos Luízes: confluindo identidades e 
travessias”, traz um relato da pesquisa histórica realizada junto a esta comunidade quilombola 
localizada na capital mineira, Belo Horizonte, e seus desdobramentos e trânsitos por circuitos 
diversos, sob a perspectiva de Miriam Aprígio Pereira, uma historiadora pertencente ao Luízes, 
em diálogo com Lilian Cristina Bernardo Gomes, também historiadora. O segundo texto, 
“Tá linda como sempre, amg”, uma pesquisa-ação em audiovisual com as moças Karajá, 
apresenta o percurso criativo e sensível da pesquisa realizada pela antropóloga e indigenista 
Lilian Brandt Calçavara, e demonstra o potencial de pesquisas colaborativas junto a jovens 
indígenas. No terceiro texto, “Desapocadas: de palavra à categoria nativa e forma de ação 



﻿

11

política entre as mulheres do quilombo Puris, Minas Gerais”, encontramos uma reflexão 
a quatro mãos sobre os sentidos da expressão “desapocada”, categoria acionada de forma 
recorrente pelas mulheres do Quilombo Puris, no Norte de Minas Gerais, enunciando como 
no processo de pesquisa a então mestranda Sirlene Barbosa Corrêa e sua orientadora, Cristiane 
de Assis Portela, se viram desafiadas a compreender os usos e significados dessa categoria 
conceitual. O quarto texto desta parte propõe retomar os passos de uma pesquisa realizada 
em 2017 e 2018, rememorando as escolhas metodológicas feitas em busca de um caminho 
colaborativo traçado por Maria Aparecida Mendes e Cristiane de Assis Portela, sob o título: 
Novas partidas e ponto de chegada: caminhos de encontro com a pesquisa colaborativa no 
quilombo de Conceição das Crioulas/PE.

A segunda parte, nomeada “Educação diferenciada e relações étnico-raciais”, oferece 
às leitoras três possibilidades de pensar formas educativas comunitárias, e permite encontrar 
aproximações e distanciamentos entre dois territórios quilombolas brasileiros e em uma 
comunidade maroon do Suriname. O primeiro texto desta parte, “Educação para as relações 
étnico-raciais: a invisibilidade do estudante quilombola no estado do Pará”, é de autoria 
de Daniele Conceição Sarmento de Sousa, Carlos Alexandre Barboza Plínio dos Santos e 
Givânia Maria da Silva, e apresenta dados que permitem compreender o longo caminho a 
ser trilhado para que se efetivem políticas para a educação quilombola no contexto da Ilha 
do Marajó. O segundo texto, “Transmitindo saberes: educação e conhecimento tradicio-
nal sobre plantas medicinais na comunidade São José/GO”, é um extrato da pesquisa de 
Rosilda Alves Coutinho, professora quilombola de Goiás que, sob orientação do pesquisa-
dor Carlos Alexandre Barboza Plínio dos Santos, conduz um trabalho investigativo junto 
à comunidade escolar de sua comunidade, envolvendo os estudantes em um mapeamento 
de conhecimentos tradicionais, por meio de uma metodologia integrativa e construtivista 
de trabalho, pautada no desenvolvimento do sujeito ativo/epistêmico. O texto que encerra 
a segunda parte da coletânea, “Língua, cultura e sustentabilidade: o caso dos Ndyuka em 
Diitabiki, Suriname”, é de autoria da pesquisadora surinamesa Ficenca Raquel Eliza e da 
linguista Ana Suelly Arruda Câmara Cabral, e possibilita compreender os modos pelos 
quais o povo inscreve uma forma de sustentabilidade, reivindicando não somente o uso e 
fortalecimento da língua Ndyuka no sistema educacional surinamês, mas também o reco-
nhecimento do Ndyuka como língua cooficial do Suriname.

Na terceira parte, denominada “Sistemas agroalimentares tradicionais”, aborda-se 
duas experiências que envolvem esses sistemas e trazem luz aos debates sobre patrimônio 
cultural, soberania e segurança alimentar. A primeira delas, intitulada “Produtos indígenas 
do Sistema Agrícola Tradicional do Rio Negro – Amazonas/Brasil: experiências de valo-
rização de um patrimônio cultural”, é apresentada por três pesquisadoras: Ilma Fernandes 
Neri, Janaína Deane de Abreu Sá Diniz e Laure Emperaire, como um desdobramento das 
reflexões desenvolvidas na pesquisa de mestrado da primeira autora, que tematiza o prota-
gonismo das agricultoras indígenas no manejo e na conservação da agrobiodiversidade e na 
constituição da paisagem das roças, exemplificando a partir de três situações no Médio Rio 

Apresentação﻿



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

12

Negro, Amazonas. Na segunda experiência, “Soberania e segurança alimentar na perspectiva 
de jovens Kalunga da Comunidade Vão de Almas”, trazida por Valdir Fernandes da Cunha 
e Janaína Deane de Abreu Sá Diniz, encontramos um diálogo de saberes produtivos entre 
gerações, o que resulta em uma observação profícua das possibilidades de fazer frente à 
insegurança alimentar a partir de uma pesquisa-ação.

Na sequência, há um bloco de debates conceituais, que constitui a quarta parte da 
coletânea intitulada “Territórios tradicionais e as tensões com o Estado”, composta por 
textos de profissionais aliadas que atuam em diferentes loci institucionais relacionados aos 
povos e territórios tradicionais. Os dois primeiros textos apresentam balanços históricos 
que permitem reconhecer avanços jurídicos no campo indigenista: o primeiro, “Posse e 
usufruto das Terras Indígenas no Brasil: do Juspositivismo ao Constitucionalismo Frater-
nal”, de Carolina Augusta de Mendonça Rodrigues; e o segundo texto, “A resistência à 
Convenção 169 no Congresso Nacional: racismo contra os povos indígenas”, de Solange 
Ferreira Alves e Mariana Wiecko Volkmer de Castilho, em que as autoras argumentam as 
razões pelas quais o mecanismo da Consulta Prévia Livre e Informada (CPLI) aos povos 
indígenas e comunidades tradicionais não é ainda efetivamente respeitado no Brasil, mesmo 
após a ratificação da Convenção 169 no país. Também a partir de um olhar sob a perspec-
tiva do direito, mas assumida a estrutura narrativa de um ensaio político-filosófico, temos 
o texto de Thais Santi Cardoso da Silva: “Sobre o (mal)encontro de Belo Monte com o rio 
Xingu”. Em seguida, “Identidade e protagonismo de Povos e Comunidades Tradicionais: 
uma delicada relação com o Estado brasileiro”, de Kátia Cristina Favilla e Ana Tereza Reis 
da Silva, abre espaço para um debate conceitual muito relevante, que indica as disputas 
e particularidades envoltas no reconhecimento oficial da categoria povos e comunidades 
tradicionais. Este bloco se encerra com o texto de Rodrigo Martins dos Santos e Mônica 
Nogueira, “Os Gerais no tempo e no espaço: um estudo interdisciplinar dessa toponímia 
do Cerrado”, um esforço conceitual que retoma a dissertação defendida por Rodrigo, em 
2013, e reavalia a categoria gerais a partir de um diálogo que aciona referências de dife-
rentes campos de conhecimento e, por meio delas, constrói uma reflexão bastante orgânica 
e inspiradora para outras pesquisas do campo interdisciplinar.

A coletânea é finalizada com a homenagem a Vitor Aurape Peruare, jornalista, indige-
nista, grande liderança Bakairi e egresso do Mespt, que nos deixou em 2021 em decorrência 
de complicações da Covid-19. Seu texto, resultado da pesquisa de mestrado na primeira 
turma do Mespt, é revisitado sob o olhar cuidadoso de sua orientadora, Mônica Nogueira. 
Em memória desta grande liderança, com o texto Yakuigady: cultura e sustentabilidade nas 
máscaras rituais do povo Kurâ-Bakairi, encerramos a leitura com as reflexões abertas pela 
percepção aguçada e sensível em torno dos mistérios que envolvem as máscaras de seu povo.

Referência

hooks, bell. Ensinando o pensamento crítico: sabedoria prática. Elefante, 2009.







Vozes que 
se erguem e 

novas formas 
de fazer 

pesquisa





Quilombo dos Luízes 
confluindo identidades e 

travessias
Miriam Aprígio Pereira 

Lilian Cristina Bernardo Gomes

O presente atua como interlocutor do passado e, consecutivamente, 
como locutor do futuro. 

Antônio Bispo Santos

Introdução

Este capítulo é baseado em uma pesquisa realizada entre os anos de 2017 e 2018, no Qui-
lombo Luízes em Belo Horizonte, e perpassa os processos de transformação de um quilombo 
rural para um quilombo em contexto urbano, principal categoria que atravessa o capítulo.

Tal categoria se contrapõe a um conceito que tem sido recorrente na teoria sobre quilombos 
no Brasil, qual seja: quilombo urbano. Ao utilizar a categoria quilombo em contexto urbano refe-
rimo-nos aos territórios pretos de ocupação ancestral presentes nesse tipo de contexto, mas que 
não têm formação associada aos processos de urbanização, até porque estão comumente ligados 
à verticalização das cidades e à associação entre terra e mercado (Gomes, 2009). Desse modo, 
se dependesse dos objetivos higienistas e elitistas impostos pela urbanização, no processo de 
expansão da cidade de Belo Horizonte, o Quilombo dos Luízes e os outros existentes no con-
texto urbano teriam desaparecido do referido cenário. Os Pretos das Piteiras ocupam parte das 
terras originais desde a fase anterior à construção da capital. Contudo, boa parte do território 
foi usurpado pelos interesses imobiliários na área que ocuparam e ainda ocupam.

Ao longo do capítulo será possível observar que o Quilombo dos Luízes tem itinerário 
marcado por uma articulação entre identidade, travessia, memória e reexistência. Os Pretos 
das Piteiras construíram uma história que está estruturada na base ancestral e tem seus 
processos semelhantes ao que Jean-Godefroy Bidima (2002) descreve, identificando a 
ideia de travessia com o cruzamento da objetividade e da subjetividade, sabendo que algo 
diferente pode ocorrer. Jean-Godefroy Bidima (2002) afirma:



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

18

A ideia de Travessia conjuga, de uma só vez, as possibilidades históricas 
existentes no tecido social e as tendências e motivações subjetivas que 
empurram os atores históricos para um outro lugar. (Bidima, 2002, p. 5).

Portanto, na articulação entre identidade, memória, travessia e reexistência, o Qui-
lombo dos Luízes passa por um processo de constante retomada de suas rotas diante 
das ações objetivas de modernização da cidade de Belo Horizonte, que podem ser lidas 
como valorização capitalista da terra. Isto ocorre, muitas vezes, através de conflitos e/ou 
parcerias com o poder público que, este capítulo se demonstrará, apresentam ações que 
podem ser contraditórias. Em inúmeros casos, órgãos públicos que deveriam defender 
o direito dos Luízes colocam-se ao lado dos interesses capitalistas, o que gerou e gera 
conflitos e denúncias dos quilombolas nas relações com essas entidades públicas. Por 
outro lado, há órgãos que desempenham seu papel como entes res-publicanos na defesa 
do direito histórico dos Pretos das Piteiras.

Desse modo, os Luízes necessitam constantemente desconstruir as concepções infor-
madas pela modernidade, que ligam terra a capital, e reiteradamente precisam afirmar 
que para eles o solo é território repleto de elementos subjetivos, muito diferente da lógica 
que o capitalismo dá à terra como bem imobiliário. Esses elementos dão sentido à existência 
dos quilombolas e, sem eles, não há história ou o que há é um modo de vida esvaziado de 
sentido. Assim, os ritos, as celebrações, as vivências, as dinâmicas sociais e simbólicas 
diversas são os elementos que se reafirmam diante da “cidade moderna”, são os signos do 
porquê os Luízes permanecem no território e devem ter seus direitos assegurados.

Mas, para além das lutas históricas pelo direito à territorialidade, há confluências 
constitutivas e construtivas nas negociações com as rotas que potencializam e ampliam as 
possibilidades, que primam por uma convivência grupal mais abrangente. O objetivo do 
presente capítulo é apresentar a trajetória histórica dos Pretos das Piteiras e tais confluências. 
Para isso, o capítulo se organiza em duas seções, sendo que a segunda se subdividirá em 
cinco subseções com as confluências. A primeira seção nomeada de “Pretos das Piteiras: 
uma narrativa de travessia” indica de que modo se constrói a dinâmica dos moradores 
da Fazenda das Piteiras na passagem de uma comunidade rural para urbana. A segunda 
seção, nomeada de “Confluindo identidade(s) em travessias”, trata das confluências com: 
i) a comunidade quilombola dos Kalungas, de Goiás; ii) a Festa de Sant’Anna como uma 
festa de resistência; iii) As religiões de matriz afro e iv) Os saberes tradicionais na Uni-
versidade Federal de Minas Gerais (UFMG). Finalmente passa-se às considerações finais.

Lócus da pesquisa

A escolha pelo Quilombo dos Luízes se deve ao fato de que a primeira autora desse 
capítulo nasceu, vive e é parte da própria história do quilombo. “Pretos das Piteiras” foi 
o nome primeiramente assumido pelos moradores da fazenda em questão, está na origem 
dos Luízes e, posteriormente foi atribuído por pessoas externas ao grupo. Piteira refere-se 



19

Quilombo dos Luízes confluindo identidades e travessias

a uma planta fibrosa utilizada para diversas finalidades cultivada na fazenda, e é também o 
nome atribuído ao córrego que margeia o local, afluente do Rio Arrudas, um dos principais 
da cidade de Belo Horizonte. A comunidade quilombola dos Luízes já foi nomeada como 
Vila Maria Luiza, onde hoje é o bairro Grajaú, área conhecida como sendo de classe média 
alta localizada na atual região oeste de Belo Horizonte.

A história do lugar começou em 1895, quando o casal Maria Luiza e Vitalino Nunes 
Moreira foi morar na fazenda Piteiras, em companhia de seus irmãos. O grupo surgiu 
quando Maria Luiza, Aurora e Eulália, filhas da ex-escravizada Anna Apolinária Lopes e 
do ex-escravizado Manoel Luiz se uniram aos três filhos de Nicolau Nunes Moreira com 
Felicíssima Angélica de Jesus: Vitalino, Francisco e Quirino. Dessas uniões, os Luízes 
traçaram descendência a partir do casal Maria Luiza Moreira e Vitalino Nunes Moreira, 
considerados fundadores da linhagem que resiste no quilombo.

Os Luízes não estão apenas no Grajaú, muitos residem em outros bairros, municípios 
e até fora do estado de Minas Gerais, especialmente em virtude da drástica diminuição do 
território, o que interfere na possibilidade de se manter vínculos com uma extensa rede 
de descendentes dos antepassados.

O nome “Luízes” vem de Manoel Luiz, e foi herdado por todos os filhos dele com 
Anna Apolinária. A linhagem materna é fundante do histórico de ocupação do território cuja 
principal referência é Maria Luiz(a)1 e fica bastante perceptível, quando os Luízes contam 
sua história, como sua figura é carregada de simbolismo para o grupo. Eles consideram-na 
uma grande matriarca e a principal protagonista da história da comunidade, fortemente 
marcada pela atuação das mulheres.

Desde a década de 1960, ocorre um crescimento da população da cidade de Belo 
Horizonte e a mudança da paisagem rural que ainda circundava a fazenda Piteiras, mas foi 
a abertura da Avenida Silva Lobo, em 1966, e a canalização do córrego Piteiras que mudou 
toda a relação com o entorno. A especulação imobiliária, a verticalização, o crescente 
interesse pelo bairro, que passou a ser composto por uma população predominantemente 
branca de classe média alta, fez com que as situações de racismo, usurpações e sentimento 
de exclusão aumentassem os desafios para os Pretos das Piteiras.

A passagem do cenário rural para o urbano foi acompanhada por muitos moradoras e 
moradores das Piteiras, que foram obrigadas e obrigados a fazerem os atravessamentos por 
causa das diversas formas de exclusão que lhes foram impostas. Viver naquele ambiente em 
transformação e crescimento do bairro e, consequentemente, da cidade que pareceria querer 
engoli-los, exigiu a afirmação dos modos tradicionais de criar, fazer e viver. É sobre essas tra-
vessias e tradições fincadas no chão dos Luízes que se tratará as seções seguintes neste capítulo.

Dados os limites deste trabalho, não nos é possível indicar todo o processo de trans-
formações do cenário rural para o urbano. Para exemplificar, pode-se indicar que um dos 
acontecimentos mais emblemáticos dessa mudança ocorreu no ano de 2008. Nesse ano, 

1	 Maria Luiz é o nome que consta no registro de nascimento e que foi alterado para Luiza após o casamento 
da mesma.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

20

uma construtora deu início a um grande empreendimento que seria construído em parte do 
território quilombola, cujo processo de retomada já estava em andamento.

O embate foi acompanhado pela comunidade e contou com aplicação e suspensão de 
liminar, protestos dos membros da comunidade e divulgação midiática. À época, a Defen-
soria Pública da União (DPU) apoiou a realização de um manifesto, que abriu portas para 
que fosse criado um canal de diálogo com o secretário de obras do município e com a 
gerente da Secretaria Municipal Adjunta de Regulação Urbana (Smaru), que assegurou 
a todos os presentes que o alvará concedido pela Prefeitura de Belo Horizonte (PBH) 
sofreria suspensão. Tal fato não se concretizou e a construção seguiu livre curso, o que 
culminou na ocupação de oito lotes para edificação de um prédio composto por 48 uni-
dades residenciais e 12 unidades comerciais (empreendimentos foram supervalorizados 
em virtude da alta cotização dos imóveis na região).

Tal ação, contudo, sofreu sanção por parte da DPU, que notificou a Fundação de Cultura 
do município, através de ordem judicial que exigia que ela procedesse aos encaminhamentos 
para que se desse o reconhecimento da comunidade na categoria de Patrimônio Imaterial 
da Cidade. O mecanismo atuaria como inibidor de ações contrárias às demandas do qui-
lombo, tomadas por parte da gestão pública municipal. É importante salientar que o fato 
aconteceu no ano de 2009 e, apesar das constantes solicitações da comunidade que exigia 
o seu cumprimento, sua concretização ocorreu somente no ano de 2017.

A elaboração do dossiê teve a participação de membros da comunidade e é um reco-
nhecimento oficial da cidade, que contou com unanimidade dos votos dos conselheiros 
presentes e com o apoio do presidente da Fundação de Cultura. Em entrevista concedida 
ao jornal Estado de Minas, a presidente do Instituto Estadual de Patrimônio Histórico e 
Artístico (Iepha), Michele Arroyo, disse que o conceito de patrimônio cultural configura 
“ação mais representativa que concilia a democratização e o reconhecimento histórico da 
importância dessas comunidades na compreensão de Belo Horizonte” (Guimarães, 2018).

Para os quilombolas, a importância deste reconhecimento consiste em assegurar visi-
bilidade ao segmento, valorização e respeito na luta. Segundo a Organização das Nações 
Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura (Unesco),

o Patrimônio Cultural Imaterial ou Intangível compreende as expressões de 
vida e tradições que comunidades, grupos e indivíduos em todas as partes 
do mundo recebem de seus ancestrais e passam seus conhecimentos a seus 
descendentes. O Patrimônio Cultural Imaterial não se constitui apenas de 
aspectos físicos da cultura. Há muito mais contido nas tradições, no fol-
clore, nos saberes, nas línguas, nas festas e em diversos outros aspectos e 
manifestações, transmitidos oral ou gestualmente, recriados coletivamente 
e modificados ao longo do tempo (Unesco, 2023).

Ainda na condição de referência, a ordem emitida a favor do Quilombo dos Luízes 
beneficiou os outros dois quilombos existentes na cidade, de modo a serem contemplados 



Quilombo dos Luízes confluindo identidades e travessias

21

pela mesma legislação. Assim, a passagem de um cenário rural para o urbano foi acompa-
nhada por muitos moradoras e moradores das Piteiras/Luízes, que foram obrigados/as a fazer 
os atravessamentos por causa de todas as formas de exclusão impostas a eles. Viver naquele 
ambiente em transformação, com o crescimento da cidade e do bairro exigia o fortaleci-
mento dos modos tradicionais de criar, fazer e viver. De alguma forma, a pressão externa 
fortalecia os sentidos de pertença e de necessidade de união para a defesa do território.

As seções que se seguem indicam alguns elementos de como se deram essas traves-
sias; de um lado, invadidas e invadidos pela dor e pelo sentimento de serem engolidos 
pelo dito progresso, mas, por outro, cada vez mais fincados no chão das tradições dos 
Pretos das Piteiras/Luízes.

Pretos das Piteiras: uma narrativa de travessia

De rural a urbana, a dinâmica dos moradores da fazenda Piteiras passa por drásticas 
mudanças no período pós-abolição da escravatura no Brasil. Grandes transformações advin-
das da construção da nova capital mineira aos fins do século XIX estimulam a transforma-
ção do cenário, nos aspectos sociais e econômicos, estabelecendo novas sociabilidades em 
função de questões contingenciais. Tal situação é agravada diante do fenômeno de migração 
do campo para a cidade que provoca o inchaço populacional nos centros urbanos.

Através da interação da comunidade com a sociedade do entorno, surgem novas práticas 
no âmbito do trabalho e geração de renda, mas, além disso, tem início uma disputa territo-
rial que incide diretamente sobre o modo de vida tradicional dos membros da comunidade 
Piteiras, atual Quilombo dos Luízes. As decorrências advindas do processo de urbanização 
promovem drásticas interferências sociais e territoriais, o que explica em grande parte as 
alterações vivenciadas pelo grupo e que impactam na percepção identitária destes sujeitos.

As intervenções externas e as intrusões ocorridas no espaço ancestral dos ocupan-
tes da antiga fazenda terminam por revelar certas complexidades que o coletivo passa a 
confrontar cotidianamente, sem se abster da manutenção dos costumes de base ancestral, 
mas compreendendo, contudo, a necessidade de se adequar ao novo. Sobre essa tensão, 
Kabengele Munanga (1999) considera que

[...] é sempre um processo e nunca um produto acabado, não será construída 
no vazio, pois seus constitutivos são escolhidos entre os elementos comuns 
aos membros do grupo: língua, história, território, cultura, religião, situação 
social, etc. Estes elementos não precisam estar concomitantemente reunidos 
para deflagrar o processo, pois as culturas em diáspora têm de contar ape-
nas com aqueles que resistiram, ou que elas conquistaram em seus novos 
territórios. (Munanga, 1999, p. 12).

Esse exercício de alteridade associado ao processo inacabado de formulação de uma 
outra realidade vivida pelos Luízes faz parte da travessia em curso na atualidade. Cabe 



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

22

ressaltar, no entanto, que resistir configura característica dos sujeitos oriundos da diás-
pora. Entre os desafios postos a partir das obstruções advindas da urbanização, a luta por 
direitos passa a representar um novo traço de identidade e enfrentamento que sustenta a 
comunidade dos Pretos das Piteiras. No âmbito das relações cotidianas, o território passa 
por modificações, e faz com que o coletivo se destaque localmente por suas moradias de 
arquitetura simples – se comparadas às demais construções do entorno – e contam com 
significativa área verde preservada, imagem que contrasta com a verticalização e todo 
o revestido de concreto que passa a predominar na região. A realidade socioeconômica 
dos quilombolas, em contraste com a elite usurpadora do espaço, é um outro aspecto 
dessa dissemelhança, fazendo com que o rearranjo da identidade deste agrupamento se 
projete sobre a questão étnico-racial. À luz da antropologia existe a seguinte explicação 
sobre a problemática da identidade:

A construção da identidade social dos Luízes, de conteúdo étnico-racial, 
é indistinguível das trajetórias espacial e social do grupo. [...] a construção 
da auto-imagem resulta da história das relações sociais mantidas com a 
sociedade envolvente, ao longo desse tempo, relações marcadas pela opres-
são, no contexto da sociedade escravocrata, e o conflito, o preconceito e a 
discriminação, que dominam após a abolição. A partir dessas relações de 
contradição, como uma maneira de representar simbolicamente essas dife-
renças, os Luízes se identificam sob um “nós”, em oposição aos “outros” 
atores sociais, acionando critérios ideológicos e de representação fundados 
no parentesco, na ancestralidade comum e em uma ligação histórica e afetiva 
com o território (Brasil; Incra, 2008, p. 158-159).

A relação estabelecida a partir dessa dicotomia intensifica o sentimento de pertença 
dos membros deste coletivo, ao mesmo tempo em que demarca fronteiras espaciais 
e sociais. Trata-se de uma encruzilhada, entendida como travessia, na medida em que o 
coletivo se encontra na transição entre aquilo que já se foi – e que muito revela sobre a 
história de tais sujeitos, a saber, o passado que estrutura sua formação identitária – e aquilo 
que virá a ser. É nessa busca, dentro da perspectiva de resistência, que alguns membros 
do coletivo empregam esforços na busca pela preservação do legado, destacando-se na 
luta pelo direito à propriedade. Tal como determina Jean-Godefroy Bidima (2002) em 
relação à formulação da filosofia africana, no caso do quilombo dos Luízes é preciso 
“articular identidade, travessia, memória”, mas também reexistência (atribuindo novo 
significado ao ato de resistir na cidade através de sua própria existência) para se pensar 
o novo, a saber, uma identidade ressignificada pela dinâmica social exercida no âmbito 
da alteridade, estruturada na base ancestral:

A ideia de Travessia conjuga, de uma só vez, as possibilidades históricas exis-
tentes no tecido social e as tendências e motivações subjetivas que empurram 
os atores históricos para um outro lugar. É no cruzamento da objetividade e 



Quilombo dos Luízes confluindo identidades e travessias

23

da subjetividade que alguma coisa de diferente pode advir. A Travessia [...] 
diz de quais plurais uma determinada história é feita (Bidima, 2002, p. 5).

Portanto, pode-se dizer que a história dos Pretos das Piteiras é uma narrativa de tra-
vessia que conflui com a transitoriedade do tempo e que se adequa à variação do contexto. 
Traço marcante desses atravessamentos sempre foi a atuação feminina, seja pelo fato das 
mulheres se destacarem na linha de frente da luta pela manutenção territorial, seja por-
que regem as práticas cotidianas que reforçam os laços de parentesco e pertencimento. 
O matriarcado de Luízes torna-se referência por protagonizar a luta pelo direito à pro-
priedade, pela preservação do legado e pela própria sobrevivência individual, familiar e 
coletiva, tendo como marcador deste processo os próprios traços identitários – a saber, seus 
corpos pretos. Esta luta segue sendo modelo na condição de referência enquanto território 
tradicional reconhecido na categoria quilombo presente em contexto urbano e referência de 
luta quilombola no estado de Minas Gerais, assunto que será detalhado adiante. Ao utilizar 
a categoria quilombo em contexto urbano, referimo-nos aos territórios pretos de ocupação 
ancestral presentes neste tipo de cenário urbano e que não têm sua formação associada 
a este fator, pois o grupo ocupa suas terras desde a fase anterior à construção da capital.

A transmissão dos saberes tradicionais ocorre através da oralidade, saberes esses 
disseminados aos mais jovens e que têm práticas de vivências advindas dos ancestrais 
que visam atender demandas comuns da vida cotidiana e de preservação de práticas 
comunais. Por ter se estabelecido em contexto urbano, seus ocupantes são submetidos à 
educação escolar convencional, que não tem um olhar voltado para a relevância histórica 
do quilombo. Às crianças da comunidade não são destinadas atividades que façam menção 
às suas especificidades, ainda que seja de conhecimento das instituições educacionais do 
entorno a existência da comunidade quilombola na região. Por não haver escolas insta-
ladas dentro do território, não há a oportunidade de assegurar que fossem ministrados 
conteúdos programáticos aos estudantes quilombolas que contemplem os seus próprios 
saberes. A presença da escola na comunidade seria útil também aos mais velhos, uma 
vez que parte considerável deles tem baixa escolaridade em função das dificuldades de 
acesso ao ensino nos tempos de outrora.

As características desta história de atravessamentos impõem aos quilombolas um 
dinâmico processo de mudanças, posto que sobre a identidade do grupo se processe 
uma espécie de hibridização em que um povo, com uma história e uma ancestralidade 
partilhadas, mantêm elementos em comum (Hall, 2017) ao mesmo tempo em que são 
afetados pelo crescimento da cidade. Ainda para o autor, trata-se de uma ideia que não 
pode ser pensada de forma essencialista, mas, sem a qual, certas questões-chave não 
podem ser sequer pensadas. Esse seria o momento auge daquilo que Stuart Hall (2017) 
chama de “negociação com nossas rotas”:

As identidades parecem invocar uma origem que residiria em um passado 
histórico com o qual elas continuariam a manter uma certa correspondên-
cia. Elas têm a ver, entretanto, com a questão da utilização dos recursos 



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

24

da história, da linguagem e da cultura para a produção não daquilo que 
nós somos, mas daquilo no qual nos tornamos. Têm a ver não tanto com 
as questões “quem nós somos” ou “de onde nós viemos”, mas muito mais 
com as questões “quem nós podemos nos tornar”, “como nós temos sido 
representados” e “como essa representação afeta a forma como nós podemos 
representar a nós próprios”. Elas têm tanto a ver com a invenção da tradição 
quanto com a própria tradição, a qual elas nos obrigam a ler não como uma 
incessante reiteração, mas como “o mesmo que se transforma” [...]: não o 
assim chamado “retorno às raízes”, mas uma negociação com nossas “rotas”. 
(Hall, 2017, p. 108-109).

A representação de si próprios se coloca como um desafio para se pensar a continuidade 
do coletivo Luízes, assim como ocorre com outros grupos componentes dos segmentos 
tradicionais. Uma reflexão sobre a definição do termo Travessia e na trama que daí surge 
– qual seja, a objetividade em oposição à subjetividade –, de acordo com a explicação do 
autor é possível manter o referencial identitário, ainda que em seu conceito não haja um 
caráter “essencialista, mas um conceito estratégico e posicional” (Hall, 2017) na medida 
em que destes tempos modernos emergem outras composições de sujeitos. Sobre esses 
agentes da história não pesa o imperativo de que sejam mantidas práticas do passado que 
impactam no desenvolvimento de outras ações que assegurem a perpetuação do legado 
visando à manutenção da identidade.

A negociação com essas novas rotas se aliam à tradição presente nas práticas do cole-
tivo Luízes que, em conformidade com os tempos atuais, são manifestadas através de seus 
ritos, celebrações, vivências, enfim, de suas dinâmicas sociais diversas. As confluências 
são elementos constitutivos desta negociação de rotas na associação com outros sujeitos, 
ampliando, assim, as possibilidades que primam por uma convivência grupal mais abran-
gente. Essa questão e seus desdobramentos serão relatados na sequência, na abordagem 
sobre as confluências de saberes que funcionam como canal de diálogo entre os diferentes 
e, na medida em que o cientificismo se contrapôs aos demais saberes ao longo da história, 
tal método vem oportunizar a interatividade com outros segmentos.

Confluindo identidade(s) em travessias

Para além de todas estas questões identitárias, Luízes é referencial de luta da população 
preta pelo direito ao território, uma vez que, na condição de quilombo reconhecido em 
contexto urbano, os demais quilombolas seguem o seu modelo nos pleitos que decorrem 
em nível de estado – modelo este presente na capital. Nesse ponto, é relevante destacar 
a importância do discurso, pois foi pela ocupação de espaços políticos, bem como pela 
oportunidade de dar voz ao clamor na luta por igualdade, que o matriarcado Luízes vem 
fazendo história na pauta de reivindicações por direitos. Stuart Hall (2017), ao falar da 
questão da identidade, partindo da análise da importância do discurso, esclarece que



Quilombo dos Luízes confluindo identidades e travessias

25

é precisamente porque as identidades são construídas dentro e não fora do 
discurso que nós precisamos compreendê-las como produzidas em locais 
históricos e institucionais específicos, no interior de formações e práticas 
discursivas específicas, por estratégias e iniciativas específicas. Além disso, 
elas emergem no interior do jogo de modalidades específicas de poder e são, 
assim, mais o produto da marcação da diferença e da exclusão do que o signo 
de uma unidade idêntica, naturalmente constituída, de uma “identidade” em 
seu significado tradicional [...] (Hall, 2017, p. 109).

No caso de Luízes, esse lugar que a diferença ocupa é fundamental, pois operam 
alguns movimentos importantes nesse processo de (auto)reconhecimento: trata-se de um 
primeiro movimento que, desde o fim do século XIX, constitui identidade construída 
pelo contraste com os “forasteiros” que chegam ao território. Destaca-se o fato de que, 
antes dessa fase, não era imposto a tais sujeitos a categorização acerca de “quem somos”. 
Entretanto, desde a luta política de comunidades negras que trouxe o reconhecimento 
da existência dos quilombos a partir da Constituição Federal de 1988, Luízes fomenta 
o debate sobre a identidade no sentido de “unidade idêntica”, ao se reconhecer como 
parte de uma comunidade mais ampla, que politiza as identidades e históricos que se 
aproximam apesar das singularidades.

Esses dois movimentos culminam em um terceiro, fundamentalmente operante do ponto 
de vista do discurso e das práticas contemporâneas: a afirmação de uma identidade políti-
co-cultural como Quilombo Luízes, alinhavada e fortalecida dentro da própria comunidade 
e da rede de parentesco, inclusive com aqueles que vivem fora. Todos esses movimentos, 
entrecruzados, enquadram a existência entendida como um processo de atravessamentos. 
Enfim, pensando nesta Travessia, refletindo sobre aspectos daquilo que não mais se é, 
dentro de uma perspectiva daquilo que se torna em termos de formação de identidade 
individual e coletiva, pode-se considerar, conforme afirma Jean-Godefroy Bidima (2002), 
que “a travessia se ocupa dos devires, das excrescências e das exuberâncias, ela diz de 
quais plurais uma determinada história é feita” (Bidima, 2002, p. 5).

Apesar de não haver demérito em não ser mais aquilo que já se foi – a saber, o que 
foram os ancestrais, determinados aspectos da modernidade apresentam-se como ameaça 
à continuidade do grupo em face da periculosidade da qual se reveste o momento histórico 
vivido. São tempos de incertezas, quebras de contratos, desvalorização da tradição, referên-
cias educacionais que atendem ao modelo capitalista e reforçam a hipervalorização deste 
sistema, entre outros fatores que podem contribuir para a fragmentação de grupos tradicio-
nais. No entanto, é na centralidade dos sujeitos, os de ontem e os de hoje, que se projeta 
a necessidade da continuidade que surge do novo advindo da travessia, cuja continuidade 
se dá pela oralidade, mas que pode se apropriar das novas linguagens que favorecem a 
transmissão de conhecimentos. Tal reflexão se traduziu no poema de Conceição Evaristo:



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

26

Do velho ao jovem
Na face do velho

as rugas são letras,
palavras escritas a carne,

abecedário do viver.

Na face do jovem
o frescor da pele,

e o brilho dos olhos,
são dúvidas.

Nas mãos entrelaçadas
de ambos, o velho tempo

funde-se ao novo,
e as falas silenciadas

explodem.

O que os livros escondem,
as palavras ditas libertam.

E não há quem ponha
um ponto final na história.

Infinitas são as personagens:
[...]

E também de Santana e de Belô
e mais e mais, outras e outros...

Nos olhos do jovem
também o brilho de muitas histórias.

e não há quem ponha
um ponto final no rap

é preciso eternizar as palavras
da liberdade ainda e agora
(Evaristo, 2017, p. 88-89).

Confluir os saberes dos mais velhos com as novas possibilidades empreendidas pela 
juventude é mobilizar recursos para que seja preservada a tradição dos Luízes. A lógica é 
promover a sustentabilidade cultural do grupo, na medida em que são agregados elemen-
tos do passado vivos na memória dos anciãos em consonância com as novas formas de se 



Quilombo dos Luízes confluindo identidades e travessias

27

posicionar no mundo embasadas pelas vivências dos mais jovens que promovem o enfrenta-
mento no cenário de segregação. A luta do povo preto ainda é pela busca e estabelecimento 
da liberdade. Dar vazão à afirmação de ser quem se é constitui desafio constante dentro de 
uma sociedade desigual e excludente. Kabengele Munanga (2006) afirma que é preciso 
unir as lutas sem renunciar às especificidades e, neste sentido, se valer das experiências de 
outros grupos tradicionais torna-se essencial para o fortalecimento da luta coletiva. Analisar 
aspectos do território quilombola Kalunga ilustra esta situação, e será abordada a seguir.

Confluência 1. Os Kalungas

Ainda no que se refere a esta noção de identidade, torna-se mais evidente sua com-
preensão se comparada ao histórico dos Kalungas,2 cujas características de sua formação 
ainda persistem no território. Pela narrativa de uma de suas moradoras é possível realizar um 
paralelo que exemplifica como a trajetória é conduzida, variando de acordo com o contexto. 
É perceptível ainda o fato de que, através da manutenção de práticas ancestrais se dá a reafir-
mação da identidade do grupo, o que evidencia o caráter ameaçador das mudanças impostas:

Ali isolados, vivemos por centenas de anos, arraigados no seio da natureza 
de uma forma diferente, preservando o que ali se encontrava e que podíamos 
todos os dias usar para curar nossos males. São várias famílias dentro de um 
mesmo território coletivo e houve muito esforço dos Kalungas para preser-
varem e permanecerem lá. A plantação das roças no território Kalunga é feita 
numa lógica sustentável de pequena escala, sem recorrer a agrotóxicos ou 
a outros produtos industriais. [...] a maior parte das sementes foi passando 
de geração em geração, com a utilização de técnicas sustentáveis de ori-
gem indígena. Isso permitiu que vivêssemos em equilíbrio com a natureza, 
contribuindo, assim, para a preservação de nossas matas e de uma cultura 
fortemente ligada ao uso da terra e de plantas medicinais, além da criação 
de galinhas, porco, gado, e da pesca e caça. (Dias, 2016, p. 28).

Sem essa estruturação identitária, a cultura se fragiliza e a luta pelo território enfra-
quece. Essa é a urgência dos Luízes, diluídos na urbanização e sofrendo com a pressão 
oriunda da especulação imobiliária que vem ao longo das últimas décadas tomando o 
território, inviabilizando sua reprodução cultural, impondo valores outros advindos das 
efemeridades, que coloca em xeque a perpetuação de sua história. A questão é muito 
ampla, pois envolve subjetividades, território, cultura, cultivo da memória e, nesse sentido, 
é novamente sobre a explicação de uma quilombola Kalunga que se torna possível analisar 
a complexidade da questão:

2	 “O povo Kalunga é uma comunidade de negros originalmente formada por descendentes de escravizados 
que fugiram do cativeiro e organizaram um quilombo, [...] na Chapada dos Veadeiros, no norte de Goiás” 
(Brasil; Mec, 2001).



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

28

Quando se fala em povos Kalungas, não estamos falando só de pessoas ou 
da população, mas de um conjunto, de território (população, terras, culturas, 
saberes, modo de vida etc.), e foi esse conjunto que nos manteve vivos até 
os dias atuais. Então, a luta pela proteção de nosso território não foi só por 
um pedaço de chão, mas pela sobrevivência, pois, para uma população que 
viveu e vive praticamente de uma agricultura de subsistência, a salvação era 
plantar tudo o que podia nascer e prosperar, sobreviver de uma cultura, que 
nos permitiu conservar nosso modo de vida tradicional, nossa identidade 
própria e nossas próprias normas, pois, para nós, a terra não possui apenas 
função social, mas também uma cultural. (Dias, 2016, p. 27).

Os elementos citados são estruturantes das bases de luta coletiva – a saber: propriedade, 
costumes, saberes e fazeres que proporcionam sentido a este tipo de embate. Os agrupa-
mentos étnicos e/ou tradicionais localizados em contexto urbano são afetados pelas pos-
sibilidades que surgem no âmbito do mercado de trabalho através da ocupação de outros 
espaços educacionais e de práticas sociais diversas, entre outros fatores, que destoam ou 
divergem de seu modus vivendi de base coletiva amoldada pela tradição. No caso dos 
Kalungas, a narrativa em questão aponta para a junção de esforços na manutenção de um 
conjunto de práticas que asseguram a preservação do grupo e da defesa do território.

Aqui, a mensagem principal a ser apreendida e transmitida fica por conta do valor 
social e afetivo que a terra possui, pois muito além do valor financeiro, é o estabelecimento 
destas ações de valorização do ser que se encontra o real sentido da guarda e preservação 
do espaço. Nesses locais e sobre esse território segue o constante ciclo da vida, entremeado 
por um movimento elíptico vital: nascimento, batizados, ritos de iniciação e passagem, 
casamentos, mortes, celebrações e solenidades diversas. Cenário privilegiado das vivên-
cias humanas, o território tradicional constitui elo entre o passado e o presente frente às 
perspectivas de futuro. Essa circularidade promove uma espécie de enraizamento cultural 
que lhes confere a marca de uma identidade individual e coletiva.

Tal qual ocorre com os Kalungas, a relação parental e o espaço delimitado pelos 
antigos Luízes, margeado pelo córrego Piteiras, assegurou a manutenção do espaço e das 
práticas comunais, preservando as alianças familiares e sociais e garantindo, assim, que 
fossem resguardadas as fronteiras territoriais. Esse status quo, salvaguardado por muitas 
décadas, passa a ser descaracterizado pela urbanização, fazendo com que o espaço ancestral 
dos Luízes se destaque nas representações sob um olhar de inferiorização do outro que o 
discrimina, especialmente pelo fato de desconhecer sua história. São os novos ocupantes 
do lugar que proporcionam este parecer, tema a ser abordado logo a seguir.

Confluência 2. Festa de Sant’Anna e Festa da Resistência

A Festa de Sant’Anna é a referência religiosa mais expressiva na memória dos mora-
dores do quilombo dos Luízes. A comunidade menciona a existência pretérita de rezas e 
benzeções, mas a ênfase de maior destaque diz da festividade, resultado do sincretismo 



Quilombo dos Luízes confluindo identidades e travessias

29

religioso. Ao ser questionada sobre a não prevalência da religião de matriz africana, evoca-se 
a questão da brasilidade, do novo que surge no território pindorâmico a partir da inserção 
de outros sujeitos – a saber, africanos e europeus. Os elementos na religiosidade dos povos 
que formam essa nação dão origem a uma religiosidade de caráter sui generis, que reúne 
elementos representativos desta diversidade, mas que, também, não deixam – em alguns 
casos, como o do Congado –, de terem sido iniciados ainda em solo africano. Corrobora 
com tal pensamento a afirmação presente no prefácio do livro do antropólogo Rubens Alves 
da Silva (2010) ao afirmar que:

o Congado mineiro é uma dessas experiências em que os sujeitos vivenciam 
o sentido do sagrado sempre se remetendo aos antepassados africanos que 
foram trazidos como escravos para o Brasil. E com essa referência, os con-
gadeiros elaboram um tipo de identidade negra nem sempre considerada 
como tal, em virtude dos fortes vínculos com o Catolicismo. O que pouco se 
sabe é que esses vínculos foram construídos e reelaborados no processo de 
africanização do Cristianismo ainda em solos africanos (Silva, 2010, p. 9).

Esforços são empreendidos sempre para que a tradição e a memória dos ancestrais 
não se percam no vazio do esquecimento. Acerca da preservação dos costumes antigos 
dos povos quilombolas, Maria Luiza Marcelio, do quilombo Namastê em Ubá, reproduz 
em seu escrito a frase de seu avô – ex-escravizado que faleceu aos 106 anos: “Minha fé 
os brancos não conseguiram me tirar”. (Marcelino, 2015, p. 28). Fato é que a apropriação 
religiosa formulada pelos sujeitos diaspóricos diz da genialidade de um povo que mesmo 
escravizado fez-se senhor de seus feitos e realizações.

Em 2017 ocorreu ainda a Festa da Resistência, que se deu no território objeto dos conflitos 
vividos pelos quilombolas neste mesmo ano, e que leva o nome de estacionamento cultural. 
Neste evento, que teve o apoio do Conselho Municipal da Igualdade Racial,3 diversos seg-
mentos culturais de resistência negra e simpatizantes da causa compartilharam com os qui-
lombolas de um domingo inteiro de danças, cantos, religiosidade afro, celebrado em torno de 
comensalidades típicas. Desse evento participaram instituições renomadas no circuito cultural 
da cidade, oportunizando a todos um dia para se comemorar o direito de se ter direitos, aqui 
caracterizado como sendo o direito a liberdade. Na ocasião, intelectuais e representantes de 
pautas em prol da luta por justiça social e étnica trouxeram temas relevantes para a causa.

Uma prática grupal exercida pelos Luízes ancestrais revela muito sobre a representação 
do Bem Viver, semelhante ao definido por Ailton Krenak como “um modo de estar na terra, 
um modo de estar no mundo” (2020, p. 6) que tem a ver com uma cosmovisão. Denominado 
“Junta”, a celebração é uma festividade, ou momento de partilha, realizada ocasionalmente no 
espaço denominado quadradão,4 um espaço de uso comunal do quilombo. Nessa dinâmica, 

3	 Miriam Aprígio Pereira, autora da dissertação que deu origem a esse capítulo, foi componente do conselho 
desde sua idealização e implantação ocorrida em 2010.

4	 Espaço destinado ao uso comunal localizado na parte interna da comunidade.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

30

todos se reúnem trazendo uma contribuição que geralmente é um prato e bebidas a serem 
compartilhadas por todos. Músicas, danças e muitos encontros que reúnem os quilombolas que 
residem fora completam este cenário de interação que segue o modelo dos Luízes Ancestrais, 
tudo em torno de muita fartura de alimentos para celebrar a vida comunal.

No mês de fevereiro ocorreu o primeiro “Junta” após a ação de retomada do espaço 
denominado Estacionamento Cultural, sendo o primeiro após as adversidades enfrentadas 
pelos quilombolas no ano de 2017. Se destaca, nesse evento, o despertar social revelado 
através de diálogos que redundaram em projetos de fortalecimento coletivo, uma vez que 
um dos quilombolas se dispôs a oferecer uma oficina de capoeira e um outro se ofereceu 
para iniciar uma horta comunitária. Ambos são filhos do quilombo, mas não residem nele. 
Práticas de cooperação mútua e associativismo como estas auxiliam o coletivo em seu 
processo de fortalecimento identitário. Elas ainda potencializam suas habilidades comunais, 
contribuindo fortemente para o restabelecimento do sentimento de pertença por parte de 
todos os membros do grupo. Aí se processa a confluência, “que rege o convívio regenerador 
dos elementos da natureza[...]” (Santos, 2015, p. 14).

A regência espiritual dos embates enfrentados pelos Povos e Comunidades Tradicionais 
se processa pelas vias da religião de matriz africana, e essa confluência com os Luízes será 
apresentada na próxima subseção.

Confluência 3. Religião de Matriz Africana

Relator de saberes, Nego Bispo (de batismo Antônio Bispo dos Santos) apresenta, 
através de seu enredo de conceitos, uma importante movimentação que os Povos e Comu-
nidades Tradicionais estão utilizando nos últimos tempos como táticas de autopreservação. 
Trata-se da Confluência, termo corriqueiro nos diálogos e interações entre os membros 
dos segmentos tradicionais de Belo Horizonte por causa da participação do mestre na dis-
ciplina Saberes Tradicionais da Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG). Partindo 
da elaboração de seu pensamento, tem-se a seguinte definição do termo:

Confluência é a lei que rege a relação de convivência entre os elementos da 
natureza e nos ensina que nem tudo que se ajunta se mistura, ou seja, nada é 
igual. Por assim ser, a confluência rege também os processos de mobilização 
provenientes do pensamento plurista dos povos politeístas (Santos, 2015, p. 89).

Tal conceituação traduz na medida exata a dinâmica que se instaurou entre os guar-
diães da ancestralidade do município, já que as articulações demandadas no coletivo 
anunciam o retorno às práticas próprias dos grupos dos quais os seguimentos tradicionais 
são oriundos. É como afirma Nego Bispo: “na perspectiva da resistência cultural, essas 
identidades vêm sendo ressignificadas como forma de enfrentar o preconceito e o etnocídio 
praticado contra povos afro-pindorâmicos e os seus descendentes” (Santos, 2015, p. 38). 



Quilombo dos Luízes confluindo identidades e travessias

31

É por essas confluências que se dá a formação de redes de apoio na promoção do avanço 
e enfrentamento da opressão historicamente sofrida.

Os registros históricos nos apontam sempre as diversas formas de resistência orques-
tradas pelos sujeitos oriundos da diáspora. Tais ações se davam ainda em território africano, 
esquivando-se das capturas; na travessia do Atlântico, quando muitos lançavam-se ao 
mar; nas fugas das fazendas e através da formação dos quilombos; através de levantes e 
insurreições; e através da criação do Movimento Negro e do Teatro Experimental do Negro 
(TEN). Esses últimos foram implementados por Abdias do Nascimento, que dedicou sua 
vida a lutar pelo direito do povo afro-brasileiro.

Nos tempos atuais, ocorre uma evolução e um desdobramento da ideologia preconizada 
pelos intelectuais do Movimento Negro, a saber, a capacitação intelectual e a inserção nos 
espaços de debate e representação política. Como já mencionado, as parcerias com outros 
segmentos também vão se revelando como fortes aliados na luta por direitos. Cabe salien-
tar, ainda, que se trata de uma via de mão dupla, pois os demais segmentos buscam apoio 
para que se amplie a rede, potencializando, assim, o debate e ampliando a possibilidade 
de alcance de políticas públicas específicas.

Seguir com a junção de esforços é o projeto de liberdade que se encontra em curso desde 
o século XVI tendo como referenciais as ações contracolonialistas (Santos, 2015) visando a 
emancipação dos quilombos. A estratégia aqui adotada diz dos recursos burocráticos e outros, 
utilizados pelo próprio Estado, para que se dê o custeio e manutenção de ações de defesa 
de direitos. A resistência manifestada por outras vias no pleito pela igualdade atua como 
recurso agregador de valores a subsidiar a luta da população preta. Nesse sentido, o femi-
nismo funciona como forte aparato de luta, com potencialidades de levar saberes até então 
silenciados nas universidades. Os saberes tradicionais na UFMG é a confluência seguinte.

Confluência 4. Saberes Tradicionais UFMG

Membros dos Luízes participaram do Programa de Formação Transversal da Univer-
sidade Federal de Minas Gerais (UFMG). O programa tem como inspiração a proposta do 
“Encontro de Saberes do Instituto Nacional de Ciência e Tecnologia” (INCTI) de inclu-
são no Ensino Superior e na Pesquisa da Universidade de Brasília (UnB). O curso, que é 
aberto aos alunos de todos os cursos da referida universidade, contempla as experiências de 
ensino e pesquisa pluriepistêmicas, lançando luz sobre os saberes dos povos tradicionais e 
populares. O curso foi ministrado pela autora da dissertação que dá origem a este capítulo 
e pela matriarca Maria Luzia Sidônio, que foi a protagonista na ação de recorrer à legisla-
ção quilombola para assegurar o direito sobre o território. Tendo sido a inventariante em 
décadas passadas, enfrentou de forma aguerrida muitos dos invasores, de tal forma que, em 
grande parte da documentação judicial, consta seu nome como outorgante. Estamos falando 
da luta dos Luízes, da luta quilombola, do protagonismo feminino e dos saberes e fazeres 
tradicionais. Utilizando como aparato a legislação que versa sobre os direitos dos povos 



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

32

tradicionais e quilombolas, os documentários, os trabalhos acadêmicos, as publicações e 
literaturas que abordam o seu histórico de resistência na cidade, pode-se considerar que se 
trata da elaboração de uma epistemologia própria.

Tão rica experiência tem várias vantagens: oferece subsídio para o desenvolvimento de 
estratégias de ensino-aprendizagem com o público acadêmico; oportuniza o diálogo com 
outros saberes – a primeira aula foi uma confluência com a liderança d. Tereza Amarília 
Flores, dos Guarani Kaiwoá; estimula a interação de saberes; transporta para dentro da 
academia os saberes tradicionais, enfim, trata-se da criação de um canal entre a academia 
e os segmentos tradicionais da sociedade. Causa-nos estranhamento o fato de a academia, 
noutros tempos não interagir com a sociedade – constituindo, assim, um universo paralelo, 
um mundo à parte, voltada para atender as demandas do poder hegemônico, mantendo-se 
distante das realidades sociais. Essa interação é crucial na aproximação das diversas pos-
sibilidades existentes em ambas as partes que podem impactar na melhoria da qualidade 
de vida das pessoas. A relação é horizontal, posto que não cabe hierarquização de saberes. 
Relevante é a cooperação mútua e a contemplação do alinhamento dos diversos saberes. 
Trata-se da valorização das artes e ofícios dos saberes tradicionais que tem como ementa:

Submetidos a processos históricos de expropriação, etnocídio e genocídio, 
os povos indígenas e comunidades afrodescendentes (quilombolas e dos 
terreiros de axé) são justamente aqueles que de modo mais contundente têm 
respondido aos impasses políticos em escala local e global. Em amplas mobi-
lizações, seja pela retomada e demarcação de suas terras, seja pela afirmação 
de seus direitos político-religiosos (crescentemente ameaçados pela conivên-
cia do Estado com o avanço do extrativismo, do agronegócio e dos discursos 
de intolerância), grupos indígenas e afrodescendentes valem-se dos saberes 
tradicionais para elaborar renovadas estratégias político-midiáticas; produzem 
práticas e discursos que apontam para alternativas de vida comum baseadas, 
não na mercadoria ou na propriedade, mas na aliança com outros povos, com 
a floresta, seus animais e espíritos (UFMG, 2023).

Essa ação positiva é de extrema relevância, pois viabiliza o compartilhamento e difusão 
da história dos sujeitos quilombolas e evidencia o modelo de resistência que o histórico 
quilombola representa. Destaca-se ainda o fato de que os quilombolas são os zeladores desta 
história que pertence à cidade e que, portanto, trata-se de um legado a ser defendido pela 
sociedade como um todo, posto que tal forma de resistência se apresenta como oposição ao 
sistema colonial e capitalista, esses mesmos que pretendem converter todos os brasileiros 
em massa de manobra e mão de obra barata para atender os anseios do capital estrangeiro. 
Ocupar o lugar privilegiado do saber, o espaço acadêmico, que sempre foi ocupado pela 
ideologia dominante, possibilita aos Mestres da Tradição lançarem luz sobre as diversas 
possibilidades de resistir ao sistema opressor.

Importante citar também a colaboração dos Luízes nas lutas pelo território e antirracis-
tas. Uma delas foi na conferência que resultou no Estatuto da Igualdade Racial (2012) e à 



Quilombo dos Luízes confluindo identidades e travessias

33

criação do conselho de mesmo nome – reivindicação antiga dos integrantes do Movimento 
Negro membros do coletivo de Luízes – na qual a autora da dissertação que dá origem a 
este capítulo esteve presente na condição de participante.

As aulas do Programa Saberes Tradicionais da UFMG, que contam com uma dinâ-
mica própria, visam ter como eixo norteador os temas que vão se desenhando ao longo 
das exposições. Porém, para uma melhor divisão de conteúdos e aproveitamento do tempo 
para exposição de nossa história, foi pensado o seguinte planejamento: Histórico de ocu-
pação; Luta feminina; Saberes e Fazeres; Pleito quilombola e participação política; Novas 
epistemologias e perspectiva decolonial; Ressignificações: tradição e modernidade Luízes 
e atual conjuntura e o modelo de enfrentamento quilombola.

As aulas, além de tematizadas, contam sempre com os recursos didáticos que compõem 
o acervo das guardiãs da memória Luízes e, nesse sentido, foram utilizados documentários, 
artigos diversos, publicações, acervo fotográfico, contribuições e histórico de participações 
em espaços de construção de políticas públicas.

Outros acontecimentos também dão conta da importância em assegurar visibilidade ao 
seguimento quilombola. Apenas alguns aqui foram destacados para ressaltar a relevância da 
existência do quilombo enquanto polo de história e cultura presente na cidade que sempre 
buscou invisibilizá-lo. A titulação definitiva do território impossibilitaria à gestão pública 
de dar sequência ao projeto de promover o apagamento do legado de resistência dos Luízes. 
Mas segue o cumprimento dos trâmites pela via da justiça, que reconhece a trajetória de 
luta histórica dos Pretos das Piteiras e emite ordem para que se dê o reconhecimento do 
quilombo enquanto Patrimônio Imaterial do município.

Considerações finais

Ao final deste capítulo indicou-se que o Quilombo de Luízes tem seu itinerário mar-
cado por uma articulação entre identidade, travessia, memória e reexistência. Os Pretos 
das Piteiras construíram uma história que está estruturada na base ancestral. Buscou-
-se apontar que este Quilombo em contexto urbano passou por diversas contingências 
dadas pelos processos de urbanização, de cunho higienista, capitalista e elitistas. Esses 
elementos, ligados ao racismo estrutural, se constituíam em uma perversa articulação 
que poderia fazer com que o Quilombo de Luízes desaparecesse do cenário urbano. 
Contudo, os Pretos das Piteiras resistiram e souberam fazer os atravessamentos vários. 
Os moradores continuam hoje a ocupar parte das terras originais desde a fase anterior 
à construção da capital. Contudo, boa parte do território foi usurpado pelos interesses 
imobiliários na área que ocuparam e ainda ocupam.

Diante de uma história de tanta força e resistência seria impossível aqui retomar todos 
os elementos constitutivos desse itinerário. Um dos aspectos centrais dessa resistência 
está na identidade que se forja em um processo de crescente sentimento de exclusão 
levada a cabo pelos “de fora” do quilombo que, paradoxalmente, fortalece os laços de 



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

34

parentesco fundados na ancestralidade, na ligação histórica e afetiva com o território. 
Por isso, ressalta-se o sentido trabalhado ao longo do texto de encruzilhada, entendida 
como travessias, na medida em que o coletivo se encontra na transição entre aquilo que já 
se foi e aquilo que virá a ser, em um processo de constante articulação entre identidade, 
travessia e memória inspirados na ancestralidade africana.

Assim, pode-se dizer que a história dos Pretos das Piteiras é uma narrativa de traves-
sia, que conflui com a transitoriedade do tempo e que se adequa à variação do contexto. 
Indicou-se que as práticas desse coletivo, com uma forte presença do protagonismo femi-
nino, se fortalecem através de seus ritos, celebrações, vivências, enfim, de suas dinâmicas 
sociais diversas. As confluências são elementos constitutivos desta negociação de rotas na 
associação com outros sujeitos, ampliando, assim, as possibilidades que primam por uma 
convivência grupal mais abrangente. Ao longo do texto indicou-se a potência de algumas 
dessas confluências, como aquela que se estabelece com o Quilombo dos Kalungas e que, 
embora em termos geográficos distantes um do outro, guardam semelhanças no modo de 
concepção afetiva da relação com o território e nas relações de parentesco.

A confluência 2 é aquela da Festa de Sant’Anna, que se constitui a referência religiosa 
mais expressiva na memória dos moradores do quilombo de Luízes, fruto do sincretismo 
religioso que dá sentido profundo para os laços de pertença do Quilombo.

As confluências 3 e 4, respectivamente, Religião de Matriz Africana e o Programa 
Saberes Tradicionais UFMG, dizem respeito aos vínculos com a matriz afrodiaspórica que, 
na força ancestralidade africana, potencializaram o poder feminino no quilombo em um pro-
cesso de fortalecimento dos saberes tradicionais os quais, apesar dos epistemicídios vários, 
rompe os muros da universidade levando os saberes à UFMG e aos academicismos vários.

Finalmente pode-se dizer que, apesar das dores causadas aos Pretos das Piteiras, todas 
as travessias e encruzilhadas têm sido centrais na tessitura das confluências e da luta 
política pelos direitos territoriais e do fortalecimento da identidade do quilombo. Assim, 
no longo processo de construção histórica, os Pretos das Piteiras/Luízes, têm articulado 
o “nós” do quilombo apontando que é possível para a cidade de Belo Horizonte e seus 
processos homogeneizantes e capitalistas, a construção do Bem Viver e os sentidos do ser 
em contraponto ao ter do capital.

Referências

BRASIL; INCRA – Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária. Relatório Técnico 
de Identificação e Delimitação da Comunidade Quilombola dos Luízes. 2008.

BRASIL; MEC – Ministério da Educação. Uma história do povo Kalunga. Brasília: SEF 
– Secretaria de Educação Fundamental, MEC, 2001. Disponível em: quilombokalunga.
org.br. Acesso em: 9 abr. 2023.



Quilombo dos Luízes confluindo identidades e travessias

35

BIDIMA, Jean-Godefroy. De La Traversée: raconter dês expériences, partager le sens. Rue 
Descartes, 2002/2, n. 36 pp. 7-17, 2002. Tradução para uso didático por Gabriel Silveira 
de Andrade Antunes.

DIAS, Vercilene Francisco. Os Kalungas por uma Kalunga. In: WOLKMER, Carlos Anto-
nio et al. (orgs.) Os Direitos Territoriais Quilombolas: além do marco temporal. Goiânia: 
Editora da PUC Goiás, 2016.

EVARISTO, Conceição. Becos da memória. Rio de Janeiro: Pallas, 2017.

Evaristo, Conceição. Poemas da recordação e outros movimentos. Rio de Janeiro, Malê, 2017.

GOMES. Lílian C. B. Justiça seja feita: direito quilombola ao território. Tese (Doutorado 
em Ciências Sociais). Belo Horizonte: Universidade Federal de Minas Gerais, 2009.

GUIMARÃES, Elian. BH reconhece três comunidades quilombolas como patrimônio 
cultural. Jornal Estado de Minas. Belo Horizonte, 12 de janeiro de 2018. Disponível em: 
https://www.em.com.br/app/noticia/gerais/2018/01/12/interna_gerais,930433/bh-reconhece 
-tres-comunidades-quilombolas-como-patrimonio-cultural.shtml. Acesso em: 9 abr. 2023.

HALL, Stuart. Quem precisa da identidade? In: SILVA, Tomaz Tadeu da (org.): Identidade 
e diferença: a perspectiva dos Estudos Culturais. Rio de Janeiro: Petropolis, Vozes, 2017.

KRENAK, Ailton. Caminhos para a cultura do Bem Viver. 2020. Disponível em: www.
culturadobemviver.org. Acesso em: 9 abr. 2023.

MARCELINO, Maria Luiza. Quilombola – lamento de um povo negro. Nossa Cultura, 2015.

MUNANGA, Kabengele. Identidade, cidadania e democracia: algumas reflexões sobre os 
discursos anti-racistas no Brasil. Resgate: Revista Interdisciplinar de Cultura, Campinas, 
SP, 5(1), pp. 17–24, 2006. Disponível em: https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/
resgate/article/view/8645505. Acesso em: 14 out. 2021.

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade nacional versus 
identidade negra. Petrópolis, RJ: Vozes, 1999.

NUQ/FAFICH/UFMG – Núcleo de Estudos em Populações Quilombolas e Tradicionais. 
Quilombos Urbanos em Belo Horizonte: as comunidades de Mangueiras e Luízes, Revista 
Pensar BH/Política Social, Belo Horizonte, n. 22, mai. 2009.

PEREIRA, Miriam Aprígio. Os Luízes: história e Memória. In: Prêmio Territórios Qui-
lombolas. Brasília: MDA – Ministério do Desenvolvimento Agrário, 2011.

SANTOS, Antônio Bispo dos. Colonização, Quilombos: modos e significações. Brasília: 
INCTI – Instituto Nacional de Ciência, Tecnologia e Inclusão, Universidade de Brasília, 2015.

SANTOS, Maria Rosalina dos. Relato sobre a realidade das comunidades quilombolas no 
Brasil. In: WOLKMER, Carlos Antonio et al. (org.) Os direitos territoriais quilombolas – 
além do marco temporal. Goiânia: Editora da PUC Goiás, 2016.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

36

SILVA, Rubens Alves da. Negros católicos ou Catolicismo negro? Um estudo sobre a 
construção da identidade negra no Congado mineiro. Belo Horizonte: Nandyala, 2010.

SIDÔNIO, Maria Luzia. Os Luízes. Belo Horizonte: FAT, 1998.

UFMG – Universidade Federal de Minas Gerais. Saberes Tradicionais UFMG. Disponível 
em: https://www.saberestradicionais.org/?fbclid=IwAR0ykxEjmf5m34mSqSzmDoVXx 
QoqIUfSheppDGO3hv6yKHFf9dEuTirkWrY. Acesso em: 9 abr. 2023.

UNESCO – Organização das Nações Unidas para a Educação, Ciência e Cultura. Patrimô-
nio Mundial no Brasil. Disponível em: https://pt.unesco.org/fieldoffice/brasilia/expertise/
world-heritage-brazil?fbclid=IwAR2a-3YuSwVqamu-QlsGT8Lfk-wmdrZhHBE_5WdU-
Pxo5gB5J6Ps7qni3EeQ. Acesso em: 9 abr. 2023.



“Tá linda como sempre, 
amg”: uma pesquisa-ação 

em audiovisual com as 
moças Karajá

Lilian Brandt Calçavara

Introdução

Este capítulo apresenta um recorte da dissertação “Ijadòkòma itxỹtè: as moças Karajá 
‘doidinhas’ e ‘lindas como sempre’. Durante a pesquisa, perguntei às moças Karajá qual 
o nome que elas gostariam que o trabalho tivesse, e uma moça gritou “Ijadòkòma itxỹtè”, 
ao que todas gargalharam e uma traduziu: “moça doida”. Elas seguiram rindo e insistiram 
que este deveria ser o nome do nosso grupo. Elas se chamavam assim: doidas, doidinhas, 
malucas e maluquinhas, palavras usadas, como elas explicaram, por serem “brincalhonas, 
divertidas, não terem vergonha, fazerem sem pensar e conversarem palhaçada”.

A dissertação é um dos resultados do trabalho que teve como objetivo apresentar, 
a partir de um horizonte colaborativo, um pouco do pluriverso das ijadòkòma, as moças 
Karajá. A metodologia utilizada foi a pesquisa-ação, e teve como ferramentas o diário de 
campo, a fotografia e o audiovisual. Busquei criar um processo com diversos encontros 
com um grupo de moças, em que cada encontro tratávamos de um tema proposto por elas, 
sobre o qual conversávamos e produzíamos fotografias e vídeos. A proposta era criar um 
espaço de produção, escuta e interlocução, a partir do desejo de compreender o mundo 
das ijadòkòma, como elas são e como se percebem. Por isso, para além das atividades do 
trabalho, busquei estar junto a elas nos momentos de brincadeiras, futebol, banhos no rio e 
conversas entre amigas. A relação mais próxima com elas trouxe à tona outros temas, que 
foram abordados a partir da etnografia: os rituais, os cuidados com a beleza, as amizades, 
os namoros, suas motivações e transformações.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

38

Figura 1 – Autorretrato das doidinhas1

Fonte: Acervo de Lilian Brandt Calçavara. Autoria coletiva do grupo Ijadòkòma itxỹtè.

Um dos primeiros temas que as ijadòkòma itxỹtè sugeriram para nosso trabalho foi “lugar”. 
Elas falaram das praias do Rio Araguaia, que só existem nos meses de seca. Os Karajá se juntam 
para jogar futebol nas ilhas de areia que se formam no meio do rio e as crianças atravessam de 
canoa para pescar. Em seguida, falaram do campo, onde jogam futebol; da quadra, onde a comu-
nidade se reúne; da escola, onde encontram suas amigas; e das casas, onde vivem com sua família. 
Por fim, falaram do “mato”, onde vão com suas famílias catar frutas do cerrado, como murici, 
mangaba e pequi. Mas a conversa não foi longe e logo elas disseram que esse assunto era chato.

No entanto, se é chato para elas, é necessário às leitoras e leitores que estejam inte-
ressados em mergulhar neste pluriverso. O lugar de onde as moças falam é a Aldeia Santa 
Isabel do Morro, na Ilha do Bananal, Tocantins. Falamos a partir do Rio Araguaia, cujas 
águas conduzem o ritmo de vida do povo Inỹ, como se autodenominam os Karajá.

1	 As fotografias que integram este capítulo são resultado do processo de pesquisa colaborativa realizada 
com moças Karajá e de autoria coletiva do grupo Ijadòkòma itxỹtè.

Figura 2 – Mergulhando no Rio Araguaia

Fonte: Acervo de Lilian Brandt Calçavara. Autoria coletiva do grupo Ijadòkòma itxỹtè.



“Tá linda como sempre, amg”: uma pesquisa-ação em audiovisual com as moças Karajá

39

O povo Inỹ é formado pelos grupos indígenas Karajá, Javaé e Xambioá. Juntos, os três grupos 
somam 6.123 indivíduos, sendo 1.542 indígenas Javaé, 4.326 Karajá e 255 Xambioá (IBGE, 
2010). Os Karajá, propriamente ditos, vivem em um grande território que abrange o Goiás, a 
Ilha do Bananal, no Tocantins, e regiões próximas à Ilha, em Mato Grosso, sempre à beira do 
rio. Desde que o mundo é mundo, os Inỹ vivem no Berohokỹ, como chamam o Rio Araguaia. 
A própria vida humana teve origem no “fundo do rio”, no Berahatxi, onde a vida era perfeita, 
todos eram imortais, eles não precisavam comer e não havia noites (Toral, 1992; Portela, 2006).

A Ilha do Bananal é a maior ilha fluvial do mundo, tendo 1.916.225 hectares. Dentro 
da Ilha há três Terras Indígenas (TI): Parque do Araguaia, Inãwébohona e Utaria Wyhyna/
Iròdu Iràna, sendo as duas últimas totalmente sobrepostas ao Parque Nacional do Araguaia. 
A Terra Indígena Parque do Araguaia foi homologada em 1998, com 1.358.500 ha, sendo 
a TI que concentra a maior parte da população indígena Karajá.

A Aldeia Santa Isabel do Morro, ou simplesmente Santa Isabel, é chamada pelos Inỹ de 
Hãwalò, que significa “morro”. É a aldeia Karajá mais populosa da Ilha, com 846 pessoas 
(Siasi, 2019). Atravessando o Rio Araguaia de voadeira, leva-se cerca de 10 minutos da 
aldeia a São Félix do Araguaia, no Mato Grosso. Devido a sua proximidade com a cidade, 
essa é a aldeia Karajá da Ilha do Bananal que historicamente recebe mais instituições, 
projetos e visitantes não indígenas, ou tori, como dizem os Karajá.

E lá fui eu, mais uma tori, atravessar tantas vezes o belíssimo Rio Araguaia levando um 
notebook, um projetor, três câmeras, um tripé e um caderninho de campo. O desejo de aproxi-
mação não era por mera curiosidade. Comecei a trabalhar com os Karajá em 2010,2 ano em que 
aconteceram os dois primeiros suicídios que são entendidos como parte do complexo conjunto 
de mortes autoprovocadas que se seguiram desde então. Infelizmente, conheci muitos jovens 
Karajá que atentaram contra suas próprias vidas, e também conheço muitos pais, mães, avós, 
irmãos, tios e primos que sofreram suas perdas. Houve um período em 2012 em que a morta-
lidade por suicídio dos Karajá teve a maior taxa entre povos indígenas, de aproximadamente 
231 para cada 100.000 habitantes (Soares, 2015). A maior parte deles eram rapazes ou adultos 
recém-casados, com idade entre 15 e 34 anos, que viviam em Santa Isabel (Sesai, 2014).

As lideranças entendem que os jovens passam por sérios problemas, como a falta 
de perspectiva de estudo e trabalho e a desestruturação familiar. Há ainda o que chamam 
de “choque cultural”: a tensa relação com a sociedade não indígena, marcada pelo precon-
ceito e pelo desejo de adquirir bens de consumo que não possuem condições financeiras 
de comprar. Alguns Karajá afirmam ainda que os suicídios estão relacionados ao feitiço, 
que pode ser colocado intencionalmente por algum hàri, o pajé.

Compreender os desafios que os jovens enfrentam não implica deixar de vê-los como 
um problema ou como problemáticos. Um dos mais graves, segundo as lideranças, é o abuso 
de álcool e drogas, como maconha, crack, cocaína, cola de sapateiro e gasolina inalada 
pura ou misturada com creme dental. Conforme Eduardo Nunes (2016), a visão que se tem 

2	 Trabalhei como indigenista especializada na Fundação Nacional do Índio, atuando com os Karajá de 2010 
a 2021 na Coordenação Técnica Local em São Félix do Araguaia.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

40

dos jovens Karajá de Santa Isabel é que eles não estão respeitando seus pais e avós, não 
querem saber da cultura, não escutam, não pensam, não estão preparados e estão perdidos.

As lideranças também entendem como um problema da juventude o desinteresse pela cultura. 
A pesquisa de Cristiane Portela junto aos Karajá de Aruanã, em Goiás, apresenta uma preocupação 
semelhante dos mais velhos quanto ao resguardo da tradição, pois eles acreditavam que os mais 
novos não se preocupavam em saber as “coisas do índio”. Para a autora, “é compreensível que os 
mais velhos considerem que assim seja, e quando o fazem estão assumindo um papel que foi das 
antigas lideranças [...]: o papel de ‘guardiões da memória e da tradição’” (Portela, 2006, p. 165).

Por serem guardiões da tradição, a antropologia costuma ter os anciãos como princi-
pais informantes. Gersem Baniwa (2017) afirma que a ideia de que os anciãos são sábios 
e detentores privilegiados de conhecimentos invisibiliza todos os outros indígenas, como 
se adultos, mulheres, jovens e crianças não fossem também sábios.

Kênide Souza (2013, p. 29) observa entre os Guarani:

Aos olhos dos mais velhos, os filhos abandonaram a tradição. Esse conflito 
de geração acaba por desencadear problemas de várias ordens. Por parte dos 
jovens, a alegação é de que as famílias em sua maioria não os acolhem e nem 
os escutam, pois os têm como rebeldes e como aqueles que não querem nada 
da vida. Nos relatos, temos que o fato de não se considerarem compreendidos 
por suas famílias, os levam à opção de ficar na rua junto com os amigos. 
Evidentemente, o conflito geracional não se restringe ao gênero masculino, 
sendo comum também às meninas da aldeia.

Baniwa afirma que a juventude indígena está dividida entre dois mundos completa-
mente distintos: um da tradição e outro da modernidade. Cabe aos jovens sobreviver às 
mudanças e atualizar as tradições, estando sob a pressão dos mais velhos, dos não indígenas 
e de si mesmos. Otimista, Baniwa aposta no potencial e na capacidade de criação dos jovens, 
que, revolucionários, “buscam (re)encontrar e nos (re)colocar nos caminhos da vida, dos 
valores, dos direitos humanos e da mãe natureza” (Baniwa, 2017, p. 8).

Figura 3 – Brincando no braço do rio

Fonte: Acervo de Lilian Brandt Calçavara. Autoria coletiva do grupo Ijadòkòma itxỹtè



“Tá linda como sempre, amg”: uma pesquisa-ação em audiovisual com as moças Karajá

41

Desejei dar vazão a essa “revolução” que Gersem Baniwa menciona, traçando um 
caminho diferente do que se encontrava nas notícias de jornais sobre os jovens Karajá, que 
os abordava exclusivamente para enfatizar o alcoolismo e o suicídio. Busquei abordar a 
juventude para além de seus problemas, criando uma narrativa que tivesse leveza, e ainda 
assim, fosse verdadeira. Para conhecer a realidade dos jovens, era preciso enxergar o que 
eles viam, e o que eu mais vi nas moças e nos rapazes foi o “vício no celular”, como eles 
dizem. Com o celular, eles tiram fotos, fazem vídeos e postam nas redes sociais. Por isso, 
o audiovisual me pareceu um bom mediador para criar um espaço de troca e para que 
pudéssemos enxergar um pouco de como eles enxergam a si mesmos e ao mundo.

O recorte de gênero foi feito em respeito à tradição, pois antigamente moças e rapazes 
não deveriam ter contato. Embora eles tenham passado a conviver a partir da implementação 
do ensino escolar, as moças ficam muito tímidas na presença dos rapazes e, sendo eu também 
uma mulher, era muito mais fácil construir uma relação mais íntima com as ijadòkòma.

Câmera, pesquisa e ação

Iniciei as atividades com um roteiro elaborado previamente, mas por tratar-se de uma 
pesquisa-ação, desde o início, esperava que essa proposta fosse transformada com a parti-
cipação das ijadòkòma. Ao todo, participaram do grupo mais de 30 moças, algumas com 
frequência, outras eventualmente, outras apenas uma vez. Na maior parte do tempo, estáva-
mos entre 10 moças, mas os maiores encontros chegaram a reunir cerca de 20 ijadòkòma.

Algumas falavam muito bem português e contribuíram para mediar a relação com as 
demais, que não compreendiam a língua portuguesa. E eu, por entender pouco a língua Karajá, 
perdi piadas engraçadíssimas e conversas muito interessantes, mas compreendo que nem tudo 
me diz respeito – entendi o que elas queriam que eu entendesse, e perceber que esses eram 
os temas que elas gostariam de incluir na pesquisa é mais um dado importante sobre elas.

Figura 4 – Luz, câmera e pesquisa-ação

Fonte: Acervo de Lilian Brandt Calçavara. Autoria coletiva do grupo Ijadòkòma itxỹtè.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

42

Eduardo Viveiros de Castro diz que “o antropólogo dá sentido ao material que ele 
está descrevendo nos termos de seu próprio aparelho conceitual, o qual deve ser afetado, 
deslocado e contaminado pelo aparelho conceitual alheio” (Castro, 2014, p. 158). O autor 
entende que traduzir é presumir que o equívoco sempre existe e que ele será enfatizado. 
Ao invés de presumir em um único sentido a semelhança essencial entre o que o Outro e 
Nós estamos dizendo, a tradução deve comunicar através das diferenças.

No intuito de que meu trabalho fosse “contaminado” pela epistemologia das moças, 
pedi que elas traduzissem todo o material produzido, incluindo algumas entrevistas. O que 
eu fiz, por exemplo, foi gravar em áudio (para posterior transcrição) uma moça traduzindo 
o que diziam duas anciãs escolhidas por elas para serem entrevistadas por elas diante de 
uma câmera sob o controle delas (e aqui há tem como meu texto não ser redundante: é 
“elas”, “elas”, “elas” e “elas”, mesmo). Adotei a técnica de projetar as imagens produzidas, 
o que também auxiliou o processo de comunicação, pois era a oportunidade de retomar 
alguns temas e aprofundar a discussão.

A partir das projeções, elas classificaram as imagens em awire sohe, imagens muito 
boas que deveriam ir para o filme; awire, imagens boas que seriam reavaliadas e; ibinare, 
que poderiam ser descartadas. Enquanto assistíamos aos vídeos, eu mostrava alguns exem-
plos de enquadramento, luz, cores, sujeiras na lente e ruídos no som. Mas o foco do trabalho 
não foi a produção técnica, e sim o significado por trás das imagens.

Jean Rouch é tido como o criador de um subgênero dos documentários, a etnoficção. 
Nesse tipo de filme são criados personagens fictícios inspirados na própria realidade. É uma 
possibilidade de falar de si a partir do outro, que poderia também ser ele, ou que ele conhece 
bem. Para Alexandrine Boudreault-Fournier, Rose Hikiji e Sylvia Novaes (2016) a etnoficção 
é estratégica para antropólogos que vão lidar com assuntos considerados tabus, nos quais não 
convém envolver diretamente as pessoas. As autoras dizem ainda que “A possibilidade de 
agir como se fosse um outro permite que questões delicadas sejam tratadas de forma mais 
livre, talvez mais perto da realidade” (Boudreault-Fournier; Hikiji; Novaes, 2016, p. 43).

Inspirada nessa leitura, durante o trabalho, fizemos muitos exercícios em que as 
ijadòkòma atuaram como moças Karajá. Por escolha delas, também interpretaram perso-
nagens diferentes delas: crianças Karajá e visitantes tori (não indígenas), que chegavam 
na aldeia e interagiam com os indígenas.

Boudreault-Fournier, Hikiji e Novaes (2016) dizem que a observação fílmica possui 
uma vantagem em relação à observação direta. Em uma experiência de observação direta, 
a antropóloga teria acesso a infinitas informações e, o que geralmente acontece, é que ela 
determina os temas que lhe interessam e faz o recorte a partir de seu olhar. No caso de um filme 
produzido pelos indígenas, foram eles que fizeram esse recorte. As autoras complementam 
com outra vantagem: aliar a dimensão sensível (a arte) ao inteligível que a ciência domina.

A exibição de vídeos se mostrou, de fato, ser uma excelente forma de reunir os jovens, 
que gargalhavam muito ao se verem. No entanto, ao longo dos encontros, a atividade passou 



“Tá linda como sempre, amg”: uma pesquisa-ação em audiovisual com as moças Karajá

43

a ser preterida pelas ijadòkòma, que ficavam agoniadas de ficarem sentadas por muito 
tempo e queriam logo sair da sala para fazer seus próprios vídeos.

As moças produziram dois filmes: O jacaré que namorava as mulheres e Casamento de 
antigamente. A história do jacaré é muito conhecida entre os Karajá. Em resumo, as mulhe-
res gostavam de namorar um jacaré, que, em troca, lhes dava sempre uma porção de pei-
xes. Ao saberem disso, seus maridos se vestiram como as mulheres e enganaram o jacaré, 
distraindo-o, para em seguida matá-lo. Quando as mulheres descobriram que seus maridos 
mataram o jacaré, elas travaram uma batalha e mataram todos os homens. Embora essa 
história possa parecer um tanto pesada aos olhos não indígenas, a comunidade ficou satis-
feita com a escolha de uma história tradicional. O filme foi classificado pelas ijadòkòma 
como uma comédia, e, de fato, todos riam muito quando assistíamos.

O outro filme se chama Casamento de antigamente, no qual as moças entrevistaram 
duas senhoras, Mahuederu e Koaxiru. O relato das senhoras aborda detalhes do ritual do 
hãrabiè, o casamento tradicional arranjado entre os pais sem que os jovens se conhecessem, 
prática que não existe atualmente. As duas senhoras também explicam no filme o kòta kòta,3 
o “casamento fugido”, forma de união comum na atualidade.

Lindas como sempre

O comentário mais comum no Facebook das ijadòkòma era: “tá linda como sempre, 
amg”, considerando variações possíveis, como o acréscimo da letra “h” ou a abreviação 
de “qq” palavra. Ao visitante que chega na aldeia, é essa a primeira imagem que se tem 
das moças: elas estão mesmo sempre lindas.

Apresentei às moças diversas fotografias, algumas antigas de seu povo, outras recentes, 
fotos de indígenas de todos os continentes e de não indígenas de diversas culturas. Entre 
as imagens, mostrei a cédula de 1000 cruzeiros, que circulou no Brasil de 1990 a 1994, e 
tem a imagem do sertanista Cândido Rondon em uma face e, na outra, duas moças Karajá. 
Ao verem a imagem, as ijadòkòma caíram em gargalhadas achando graça do rasi caído 
da ijadòkòma. As moças explicaram que rasi é um “topete”, um corte dos cabelos no topo 
da cabeça feito especialmente na ocasião da menarca. As ijadòkòma gostam que o rasi 
fique para cima e todo arrumadinho, sem nenhum fio de cabelo separado, bem diferente 
dos topetes das moças na cédula, que estão caídos.

3	 A língua Karajá apresenta uma diferença entre a fala do homem e da mulher. Parte significativa das pes-
quisas e materiais pedagógicos sobre este povo utilizam predominantemente a fala masculina. Nos meus 
trabalhos utilizo a linguagem feminina, trazendo a fala masculina como nota de rodapé, tanto em confor-
midade com o meu lugar de fala, quanto para reafirmar a fala das moças Karajá. Na variação masculina, 
a palavra kòta kòta é òta òta.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

44

Figura 5 – Comentários no Facebook e nota de 1000 cruzeiros

Fonte: Lilian Brandt Calçavara (2019)

A sabedoria das antigas Karajá para manter o topete alto é o uso da resina do kowoji (ames-
cla ou breu branco), que deixa o cabelo duro e possibilita que o topete fique alto, mas não tão 
alto como elas gostam. Assim, as ijadòkòma contemporâneas agregaram seus conhecimentos aos 
de suas avós e misturam ao kowoji um pouco de gel, desses que se compra em supermercado.

Figura 6 – Linda como sempre

Fonte: Acervo de Lilian Brandt Calçavara. Autoria coletiva do grupo Ijadòkòma itxỹtè.



“Tá linda como sempre, amg”: uma pesquisa-ação em audiovisual com as moças Karajá

45

Quem tem topete fica o tempo todo arrumando, até mesmo enquanto estão jogando 
bola ou tomando banho de rio. Às vezes, elas usam o celular como espelho, outras vezes, 
perguntam para suas amigas. Dá tanto trabalho manter o rasi levantado, que algumas ija-
dòkòma preferem nem fazer, ou tiram assim que sua família permite. Uma moça disse que 
prendia o cabelo para que ninguém visse que ela não cuidava, outra disse que sua mãe não 
queria que ela colocasse o topete porque ela não sabia cuidar, “mas ela contou que quando 
ela fez, ela tomava banho sem molhar, porque se molhar, tem que levantar ele de novo”. 
As moças que estavam junto gargalharam e se puserem a mostrar como tomavam banho 
e lavavam os cabelos sem molhar o topete.

Quando uma moça decide tirar o topete, isto é, abaixar o cabelo e deixá-lo crescer, 
elas dizem que ela “matou” o topete: “o topete dela já morreu?”; “eu matei logo o meu”. 
Para “matá-lo”, usam o tari, que é o óleo de tucum. Karajás de todas as idades usam tari 
nos cabelos, mas cada dia é mais difícil encontrar, porque poucas pessoas se dispõem a 
extrair o óleo artesanalmente. O tari nutre, dá brilho e escurece o cabelo, o que agrada aos 
Karajá, que não gostam de iradèxò, “cabelo vermelho” (Nunes, 2017, p. 196).

Elas contaram também de uma jovem que queria fazer o topete, mas não era mais 
moça, ou seja, não era mais virgem. Perguntei: “Mas e se ela fizer?”. A ideia gerou revolta 
nas ijadòkòma: “É errado, é errado demais, isso não pode acontecer, é fora de tudo. Topete 
quem pode usar é a moça”. “Mas se aquela jovem não é mais moça, mas também não é 
casada, o que ela é?”, perguntei. A pergunta ficou um bom tempo sem resposta.

Geralmente, quando uma ijadòkòma perde a virgindade, ela se casa. É isso que se 
espera e há um custo social de renunciar ao casamento, que pode provocar brigas entre 
as famílias e até punições, como o espancamento público do jovem ou de algum parente. 
A situação em que elas não se casam é quando os pais não ficam sabendo, ou quando a ija-
dòkòma se relaciona com um tori. Nestes casos, a família busca guardar segredo, e perante 
a sociedade ela continua sendo ijadòkòma até se casar. No entanto, as pessoas “maldosas” 
podem chamá-la de ijadòkòmani, que seria como dizer que ela é uma “falsa moça”. Nesse 
sentido, a palavra “ijadòkòma” não se refere apenas a uma categoria de idade das mulheres, 
é também sinônimo de virgindade, o que explica as risadinhas e os olhares cruzados a cada 
vez que eu generalizava o grupo com esse termo.

Hãlubu ou R

— Tô de férias – a gente fala assim, porque é feio falar hãlubu, não se fala isso. Aí a 
gente fala que tá de férias e ninguém entende. Ou então a gente fala que tá de R.

— R? – perguntei.
— É, R de hãlubu, mas a gente fala R que nem tori, pra disfarçar.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

46

Figura 7 – Frame de vídeo em que as moças estavam  
observando o obturador da câmera se abrindo

Fonte: Acervo de Lilian Brandt Calçavara. Autoria coletiva do grupo Ijadòkòma itxỹtè.

Logo após essa conversa, que aconteceu porque uma das moças disse que não tomaria 
banho de rio porque “estava de R”, assistimos algumas imagens gravadas por elas. Em 
determinado momento, no vídeo, essa mesma moça respondeu uma pergunta feita por outra 
ijadòkòma e usou a palavra hãlubu:

— Ai, ai, que vergonha, não gostei de falar isso. Apaga, apaga!
A palavra hãlubu se refere a vários tipos de sangue, inclusive à menstruação. Os Inỹ chamam 

de kyty o cheiro forte de sangue. Segundo Eduardo Nunes (2016), esse cheiro caracteriza estados 
liminares, como a menstruação e o resguardo após o parto. Durante os dias com kyty, as pessoas 
são submetidas a uma série de prescrições, a custo de atrair coisas estranhas ou perigosas.

As ijadòkòma dizem que, quando “estão de R”, devem “ficar mais em casa, bem 
calmas e fazer coisas tranquilas. Não pode ficar por aí correndo doida, gritando, jogando 
bola”. Além disso, elas devem cuidar da alimentação, não podem comer muita carne e nem 
doce, não podem beber muita água e “nem tomar refri”. Elas têm que dormir com a cabeça 
bem retinha e olhando pra cima, senão, elas ficam “toda torta”, e não podem acordar muito 
tarde, senão nasce espinha. Elas também não deveriam ficar muito tempo expostas ao sol, 
mas ficam mesmo assim, porque amam jogar futebol.

As moças também não podem ficar sorrindo, conversar muito e nem falar alto. Elas devem 
“sentar reta”, de perna fechada, e “mostrar que tem respeito”. Por fim, uma falou: “não pode 
tocar no peito, senão o peito fica muito grande” e todas concordaram. “Tocar no peito?”, 
perguntei, sem entender. “Sim, tia, os homens!”, responderam, entendendo tudo muito bem.

As ijadòkòma devem ser belas, recatadas e do lar, mas, ainda bem, ao modo Karajá. 
Conforme Eduardo Nunes (2016, p. 398), elas devem ter um “comportamento recatado e 
são alvo de um máximo de preocupação e aconselhamento por parte de suas mães e avós”. 
Elas não devem andar muito pela aldeia, muito menos sozinhas, e nunca durante a noite. 



“Tá linda como sempre, amg”: uma pesquisa-ação em audiovisual com as moças Karajá

47

Antigamente, raramente saíam de casa, e quando saíam, deveriam se cobrir com um manto 
feito de algodão (Nunes, 2016).

Para manter a moça em casa, muitas mães ou responsáveis são mais permissivos nesse 
período quanto ao uso da televisão, mas nem tudo pode ser assistido. Uma moça disse 
que não assiste filmes, porque são violentos e dão “pensamentos ruins”. Ela gosta de “se 
inspirar”: desenhar, ver coisas bonitas e assistir animes, os desenhos japoneses. Mas o que 
elas amam mesmo é ficar no Facebook e no WhatsApp. Uma moça disse:

Quando eu tô de “R” minha vó me bota pra trabalhar, lavar a roupa, a louça, 
fazer pulseira, artesanato. Porque na primeira menstruação que a moça tem, 
a vó dá alguma coisa pra menina fazer, pra ela, depois que sair da menstru-
ação, não ficar preguiçosa.

O que se faz no período da primeira menstruação é determinante para todos os dias 
da moça, para todos os outros períodos menstruais e até mesmo para a vida. Se uma moça 
fizer determinado caminho enquanto está menstruada, ela vai querer fazer aquele caminho 
sempre. “Se a gente fica nervosa, a menstruação se acostuma”, disse uma ijadòkòma; “se 
a gente conversar muito com uma pessoa, a gente fica tagarela”, disse outra. Elas falaram 
que o lugar onde moça estava quando menstruou pela primeira vez passa a ser seu lugar 
preferido. “Mas isso eu acho que é mentira, porque eu estava em casa, e eu não gosto tanto 
assim da minha casa”, ponderou uma ijadòkòma.

 A prisão

Quando comecei a pesquisa, pensava que a menarca era um evento que marcava o 
início do período em que se é ijadòkòma, mas com as moças entendi que a menarca não 
é apenas o início de um novo período: é algo que transforma a pessoa para toda a vida, 
o que se vive durante a primeira menstruação produz um novo ser.

A principal característica da menarca entre as Karajá é que neste momento elas ficam 
“presas”, como elas dizem, ou, “reclusas”, como geralmente dizem os antropólogos. A pri-
são, chamada na língua Karajá de rabrejura, dura quanto durar a menstruação. No entanto, 
caso a moça tenha colocado o dekobuté,4 adorno feito de algodão pintado de urucum, 
que fica amarrado abaixo do joelho, a prisão pode se estender por mais alguns dias. Por isso 
uma moça não gostou de usar: “eu tive cinco dias de menstruação, o dekobuté que ficou lá 
atrasando, daí fiquei oito dias presa”. Usar o dekobuté faz com que as pernas engrossem, 
mas, segundo elas, a maioria não gosta de usar e “mata” na hora que saem da prisão.

4	 Homens falam deobutè.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

48

Figura 8 – Moça desenhando moça

Fonte: Acervo de Lilian Brandt Calçavara. Autoria coletiva do grupo Ijadòkòma itxỹtè.

Toda a família da moça participa do rabrejura. Os enfeites são feitos pelas mães, avós 
e tias das moças e aos homens cabe buscar os materiais necessários para a confecção dos 
adornos, sejam extraídos da natureza ou adquiridos no mercado.

O ritual de iniciação das moças Karajá envolve também uma categoria fundamental 
para o povo Karajá: os bròtyrè. Os bròtyrè são familiares, geralmente pessoas mais velhas, 
que se engajam em rituais domésticos e coletivos, como o nascimento de uma criança, 
o término do resguardo da mulher após o nascimento de seu primeiro filho ou filha e a 
iniciação de rapazes e moças. Geralmente, bròtyrè são mulheres, sobretudo as tias e as 
avós, tanto por parte da mãe quanto do pai (Nunes, 2016).

André Toral (1992) afirma que os bròtyrè são conselheiros e defensores, aliados que 
atuam em situações liminares em que seres cosmológicos agressivos podem ameaçar a 
criança ou o jovem. Tudo que acontece à pessoa que está passando pelo ritual deve acon-
tecer ao bròtyrè também, sejam coisas boas ou ruins. No caso das ijadòkòma, por exem-
plo, a mesma mulher que cortou o rasi da moça, deverá também fazer o rasi nas bròtyrè, 
inclusive utilizando a mesma tesoura (Nunes, 2016).

As bròtyrè pedem à mãe da ijadòkòma seus enfeites. Uma das avós da moça pode 
chorar o ibruhukỹ, o “choro grande”, e pedir a esteira, tida como item valioso. Depois da 
cerimônia e da distribuição de comida, os enfeites e a esteira são entregues às bròtyrè. 
Esses objetos dados guardam a memória dessas ocasiões, a cada vez que o objeto é usado 
lembra-se com carinho dos familiares bròtyrè (Nunes, 2016).

As moças destacaram um momento do ritual que é tido por elas como o mais impor-
tante: a “alimentação”. Esse momento marca o encerramento do resguardo e é quando 
se elimina o kyty, o cheiro de sangue da menarca. Enquanto está presa, a dieta da moça 
se restringe a alimentos de base vegetal e somente após a saída ela pode se alimentar de 
carne. Nunes destaca, entretanto, que a restrição tende a pesar sobre o peixe e a tartaruga, 



“Tá linda como sempre, amg”: uma pesquisa-ação em audiovisual com as moças Karajá

49

alimentos propriamente Inỹ. A carne de frango seria considerada mais fraca, além de ser 
um alimento tori (Nunes, 2016).

A “alimentação” é um gesto simbólico em que a bròtyrè senta na frente da ijadòkòma 
sobre a esteira e passa um pedaço de peixe assado na boca da moça. Imediatamente a 
ijadòkòma se levanta e entra para o quarto. A partir de então, a comida é compartilhada 
como bròtyrè (Nunes, 2016).

A bròtyrè responsável por passar o peixe nos lábios da moça deve ser uma sènadu 
ityhyre, uma “velha verdadeira”, com qualidades que sejam desejáveis aos Karajá. Deve 
ser trabalhadora, cozinhar bem e ser uma boa contadora de mitos. Isso porque as caracte-
rísticas da bròtyrè são passadas para a moça (Nunes, 2016).

Uma das moças disse que a cultura está se perdendo, “a mãe ainda está fazendo a 
comida e chegam lá os convidados sem avisar”. A moça lamenta porque “nem sobra comida 
para os outros” e não ter comida para todos é uma vergonha. Essa fala encontra ressonância 
no trabalho de Nunes, que relata que durante a iniciação feminina algumas mulheres são 
convidadas para virem mais cedo para ajudar a enfeitar a menina. Essas mulheres recebem 
alimentos em troca, antes mesmo do momento de “distribuição”, geralmente pegando mais 
do que as bròtyrè que chegam depois. As mulheres que não são tão próximas à moça e aos 
seus pais, mas que também fazem bròtyrè, avançam “ferozmente” sobre as bacias e pegam 
o que conseguirem de comida. Conforme Eduardo Nunes (2016, p. 221), “a cena até então 
razoavelmente organizada, torna-se uma confusão”.

O bichinho

Quando o fluxo de sangue da menarca termina, a moça se prepara para a saída da pri-
são. Se a família dela quiser, a moça dança na Festa de Aruanã. Essa não é a única ocasião 
em que elas podem dançar com os aruanãs, as hirarihikỹ, meninas mais novas, também 
dançam, mas as moças são suas parceiras preferidas.

“Aruanã” é uma palavra de origem tupi que a língua portuguesa adotou para se referir 
a um peixe que é abundante no Araguaia. Na língua Karajá, esse peixe é chamado de ijasò, 
o mesmo nome que eles dão a esses “espíritos da natureza”, como os Karajá costumam 
falar sobre os ijasò. As moças disseram que aruanã é um bichinho que vem da água ou do 
mato, mas que é complicado explicar para tori, que aruanã não tem explicação.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

50

Figura 9 – Festa de Aruanã

Fonte: Acervo de Lilian Brandt Calçavara. Autoria coletiva do grupo Ijadòkòma itxỹtè.

Quando a menina fica moça, o ijasó é trazido para protegê-la. Os ijasó são cuidados por 
uma família sob a supervisão do pajé ou do ijoi, o grupo de praça formado pelos homens da 
aldeia. Bem cuidados, os ijasó passam a ser ixy nõhõ, “criação”, como animais de estima-
ção, ou ainda, xerimbabos do povo, e em particular, da pessoa que o recebeu (Toral, 1992).

As ijadòkòma são cuidadosamente preparadas para a dança. Além do dekobuté, as 
moças podem usar outra peça de algodão chamada wulairi, com franjas de algodão (barbante 
ou outra linha), que vai abaixo dos joelhos. Nos braços, como pulseiras, usa-se o dexi, feito 
de algodão e pintado de urucum, ou o wokudexi, que possui franjas de algodão. O brinco 
com penas é chamado kueju5 e a tanga, feita de fibra vegetal, se chama tuu.

Uma mulher da família, geralmente a mãe, prepara uma tinta de jenipapo e pinta a moça 
com grafismos. “Eu não gosto de pintar o corpo inteiro porque dá risadinha”, disse uma 
moça se referindo às cócegas. O padrão de pintura nessas ocasiões é o bènõra ràti, “pintura 
de tucunaré”: três listras pretas pintadas ao redor de suas pernas e/ou braços (Toral, 2012).

As moças disseram que “dançar ou não dançar, depende de mãe e pai querer”. É a 
família que decide e, naturalmente, algumas moças gostam, outras não. “Chorei pra não 
dançar. Eu já tinha dançado e odiei. Eu é que não vou dançar outra vez”, disse uma moça, 
que tinha dançado quando era menina. Mas a maioria das ijadòkòma gostam de dançar: 
“às vezes ficam com vergonha e dizem que não gostam, mas gostam sim”, me disseram. 
O maior constrangimento é a nudez. Uma moça disse que gostaria de ter dançado, mas a 
sua avó não deixou porque ela não queria que o pessoal da aldeia visse seu corpo.

5	  Na linguagem masculina, diz-se ueju.



“Tá linda como sempre, amg”: uma pesquisa-ação em audiovisual com as moças Karajá

51

Casou pelo Facebook

Em um dos vídeos que as moças produziram, uma ijadòkòma perguntou a outra como são 
os meninos e ela respondeu que são preguiçosos. Todo mundo concordou: “não faz nada, não 
trabalha, não pesca, não caça, não se emprega para cuidar de mulher, fica só jogando bola”. 
Disseram que “eles adoram mais jogar bola do que qualquer outra coisa” e são bagunceiros: 
não arrumam a casa, fazem bagunça na escola, atrapalham os professores e gritam. Também 
disseram que os rapazes ficam correndo de moto na aldeia e se encontram para beber cerveja, 
Kristoff, Corote e 51.6 Elas “dividem” os meninos entre “os que fumam e bebem ou não”. O 
menino que bebe, elas disseram, “vai ser um marido que vai brigar e vai bater”.

Depois de listar os defeitos, uma moça acrescentou algo importante sobre os “moços”; 
“eles são muito bonitos”. “Alguns!”, disse outra. “É, alguns!”, ponderou ela, suspirando 
entre os risinhos e olhares cúmplices das amigas. Quando os wèkyrybò,7os rapazes, veem 
o topete, já sabem que é moça e tratam diferente de um dia para o outro, ficando mais 
interessados nelas. Assim como as ijadòkòma são o auge da beleza feminina, os wèkyrybò 
são o auge da beleza masculina e ambos estão em idade “casável” (Nunes, 2016).

Figura 10 – Coraçãozinho

Fonte: Acervo de Lilian Brandt Calçavara. Autoria coletiva do grupo Ijadòkòma itxỹtè..

A gente que é tori pensa que é de se esperar que pessoas “casáveis” estejam pensando 
em namoro. Mas nos Karajá não existe tradicionalmente a ideia de “namoro” como nossa 
sociedade entende. Para algumas das moças, o namoro consiste apenas em conversar pelo 
celular usando Facebook e WhatsApp. Marcar um encontro já significa se casar sem a 

6	 “Kristoff” é uma vodka e “Corote” e “51” são cachaças.
7	 Homens falam weryrybò.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

52

aprovação da família. Há inúmeros relatos de jovens que foram forçados a casar porque 
se encontraram, se encostaram, ou até mesmo porque estavam conversando a sós.

“Antigamente não tinha beijo”, disseram, “mas hoje tem”. A maioria das moças dizia que 
nunca beijaram, mas volta e meia falavam disso em português no meio de uma conversa em 
Karajá: “quer aprender a beijar, é só chupar laranja”. As moças disseram que há casais na aldeia 
que namoram conforme “as regras da Igreja”: eles não podem ficar a sós e nem se encostar.

Como é proibido que as moças e rapazes fiquem a sós, é comum que seus familiares 
exijam que uma irmã ou prima fique sempre junta à outra, para vigiar. Às vezes, elas 
possuem uma relação de cumplicidade e permitem o namoro escondido, mas em algum 
momento de raiva, elas podem contar para a família. Namorar é bom, o problema é se 
alguém ficar sabendo, e sempre alguém fica sabendo, porque também não tem graça namorar 
e não contar para as amigas. E, como é de se esperar, pode acontecer da aldeia inteira vir 
a saber, e a consequência disso é ter que se casar.

Mas alguns jovens gostam de correr riscos. Algumas publicações no Facebook insinuam 
e provocam, como a de um rapaz, que publicou uma foto abraçando sua “namorada secreta”, 
que estava de costas, mas foi facilmente reconhecida por outros jovens. No Facebook há 
também muitas fotos em que as ijadòkòma se abraçam e se beijam no rosto. Alguns pais 
não gostam que as meninas tenham essa intimidade, mas, como disse uma moça, “no 
Facebook pode tudo, porque os pais não sabem, mas se os irmãos verem, ficam bravos”.

Quando comecei a trabalhar com os Karajá, em 2010, não havia energia elétrica na 
Aldeia Santa Isabel, tampouco acesso à internet. A energia chegou em 2012, mas o wi-fi só 
chegou em 2018. As lan houses de São Félix do Araguaia, sempre lotadas de jovens Karajá 
“viciados” em jogos online, de repente ficaram vazias. Na Aldeia Santa Isabel, muitas moças 
possuem celular, geralmente algum aparelho que era de seus pais e foi substituído por um 
modelo mais novo. As moças que não possuem celular ficam agrupadas em torno daquelas 
que têm. Ali elas assistem a vídeos, usam o Facebook e o WhatsApp,8 e tiram muitas fotos 
com filtros de carinha de cachorro, coroa de flores, coraçõezinhos etc. Rapazes e adultos 
também usam sem moderação este aplicativo de efeitos nas fotos.

Elas se chamam frequentemente de “viciadas”, às vezes de brincadeira, outras de 
modo sério. Quem tem celular fica, de fato, o tempo inteiro com os olhos na telinha: na 
sala de aula, durante nossos encontros, conversando com as amigas, andando na aldeia, 
jogando bola. Certa vez, uma moça pediu para ser a goleira, porque assim ela poderia ficar 
no celular enquanto a bola não estava perto. Eu estava fazendo um time-lapse atrás do gol 
e pude registrar o belo momento em que ela parou de olhar para o celular e em segundos 
rebateu a bola, voltando em seguida a olhar para ele.

8	 Na época da pesquisa as moças não conheciam Instagram nem outras redes sociais.



“Tá linda como sempre, amg”: uma pesquisa-ação em audiovisual com as moças Karajá

53

Figura 11 – Time-lapse de uma goleira viciada

Fonte: Acervo de Lilian Brandt Calçavara. Autoria coletiva do grupo Ijadòkòma itxỹtè.

O “vício” no celular de algumas meninas incomodou outras ao ponto de me pedirem 
(em segredo) que eu proibisse seu uso durante nossos encontros. Então, coloquei a ques-
tão para o grupo, separando o uso dos celulares em coisas boas e ruins – awire e ibinare. 
As moças consideraram awire a possibilidade de tirar fotos, conversar com os amigos, 
ouvir músicas, assistir filmes e vídeos engraçados e ligar para a família que mora em outras 
aldeias. Como ibinare, elas falaram que o celular tira a atenção, que a pessoa fica “viciada 
24 horas” e que são muitas mensagens, o que toma muito tempo. Por se tratar de um tra-
balho com o uso de fotografia, a conclusão que elas chegaram era que poderiam continuar 
levando o celular, mas que deveriam se esforçar para prestar atenção na atividade.

Recentemente, com o acesso à internet, criou-se uma categoria de relaciona-
mento: o “namoro pelo celular”, ou ainda, “namoro pelo Facebook”, uma alternativa para 
conhecer alguém sem que os pais saibam. Se a moça está muito viciada no celular, é um 
indício de que está namorado; “essa menina é viciada, ela só vive no Facebook, essa menina 
tá namorando” – as ijadòkòma diziam.

O namoro pelo celular consiste em ficar conversando e depois marcar de se encontrar. 
Quando se encontram, dizem que “casou pelo Facebook”. Durante este trabalho, uma das ija-
dòkòma que fazia parte do grupo “pediu o rapaz pelo Facebook”. Quando cheguei na aldeia no 
dia seguinte, só se falava dela: “casou pelo Facebook”. Pela conversa das meninas, esse rapaz 
“namorava pelo celular” com outra moça também, que ficou bem chateada com a situação.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

54

Figura 12 – Viciadas no celular

Fonte: Acervo de Lilian Brandt Calçavara. Autoria coletiva do grupo Ijadòkòma itxỹtè.

O “casamento pelo Facebook” é um tipo de “casamento fugido”, em que a pessoa foge 
para se casar, o que acontece desde antigamente. As ijadòkòma disseram que se casar fugindo 
não é fácil, pois a família briga muito. Para os jovens fazerem isso, geralmente é por pressupor 
que as famílias não concordariam com a união. No filme Casamento de antigamente, em que as 
moças entrevistaram duas anciãs, Mahuederu e Koaxiru, esse tipo de casamento é chamado de 
kòta kòta9, expressão que gerou constrangimento à moça que traduzia. Primeiro ela traduziu 
como “fazer amor”, mas depois corrigiu timidamente: “não seria bem ‘fazer amor’, mas tipo 
‘transar’ mesmo”. Eduardo Nunes (2016) traduz o termo como “‘sacanagem’, no sentido sexual”.

 O hãrabiè é o “casamento de antigamente”, arranjado pelas famílias, sem que os jovens 
se conheçam. Esse ritual não ocorre mais, apenas como encenação. No entanto, as falas de 
Mahuederu e Koaxiru mostram que há diferenças entre o casamento arranjado e o ritual em 
si, pois elas narram casos em que fugiram para casar e ainda assim os pais realizaram a festa. 
A festa, portanto, é tida como algo do passado e o casamento arranjado não é desejado por 
mais ninguém, nem mesmo as avós desejam isso para suas netas, segundo as ijadòkòma.

O casamento ideal hoje em dia é o “casamento de Inỹ”, que consiste em uma união 
consensual entre os noivos e as famílias, mas sem haver relações sexuais prévias.

Nunca conheci um rapaz ou moça que não desejasse se casar. Algumas moças manifes-
tam desejo de se casar “mais tarde” para terminarem os estudos, mas nunca de não se casar. 
Além do desejo de estudar, outro motivo para adiar o casamento é que, a partir dele, homens 
e mulheres passam a ter obrigações. Conforme Nunes (2016), o jovem casal deve trabalhar 
um para o outro. As mulheres devem cozinhar para seu marido, lavar suas roupas e cuidar 
da casa. Logo nascem os filhos, que também são cuidados pela mulher. Já os homens devem 
“colocar comida em casa”: trabalhar, produzir, pescar, construir casa e, hoje em dia, obter 
dinheiro para comprar tudo o que for necessário e/ou desejado pela esposa e seus filhos, 
incluindo comida, celulares, roupas e materiais para a confecção de adornos cerimoniais.

9	 Na variação masculina, diz-se òta òta



“Tá linda como sempre, amg”: uma pesquisa-ação em audiovisual com as moças Karajá

55

Figura 13 – Despedida

Fonte: Acervo de Lilian Brandt Calçavara. Autoria coletiva do grupo Ijadòkòma itxỹtè.

Conclusão

Além dos pontos abordados neste capítulo, a dissertação trata de outros temas que as 
moças trouxeram à tona, como a interação com os não indígenas, a mestiçagem, os sofri-
mentos causados pelas mortes dos entes queridos e a intenção suicida.

Independentemente de onde queremos chegar com qualquer pesquisa junto a povos 
indígenas, as transformações culturais são sempre o ponto de partida. Existe uma pressão 
dos tori sobre as ijadòkòma estarem “preservando a cultura”. Por exemplo, em relação 
aos artesanatos, já presenciei muitas vezes os tori perguntando a elas: “você sabe fazer 
esteira? Sabe fazer pote? Sabe fazer boneca? Sabe fazer pulseira?”. Muitas vezes a res-
posta é negativa e outras tantas vezes elas apenas abaixam a cabeça. Os tori acham ruim: 
“ah, mas tem que aprender com a sua avó, senão a cultura morre, senão perde a cultura”.

Eduardo Nunes (2016) diz que cada objeto produzido pelas mulheres Karajá possui 
seus conhecimentos associados e habilidades específicas que foram passados por sua mãe 
ou avó, no caso das mulheres, e de seu pai ou avô, no caso dos homens.

Uma mulher pode já ter visto sua mãe fazer esteira várias vezes, e já aju-
dou-a, mas nunca fez uma ela mesma. Em algum momento, na ocasião do 
nascimento de seu primeiro neto, por exemplo, ela simplesmente fará; outros, 
então, dirão que ela “sabe fazer esteira” (Nunes, 2016).

Tudo ao seu tempo. As “perdas culturais” e o intenso contato com a sociedade tori 
são vistos como problemas não só pela população da região, mas também pelos pesqui-
sadores e pelos próprios indígenas. Diz-se muito que os indígenas estão “perdendo sua 
cultura” e os próprios Karajá frequentemente repetem essa frase. A questão, no entanto, 



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

56

se mostra mais complexa sob o ponto de vista dos indígenas, e, aparentemente, bem mais 
simples do ponto de vista das moças.

As ijadòkòma trouxeram para o trabalho diversos temas da cultura Karajá, mas até 
onde pude perceber, essa busca não vinha como uma lamentação por algo que está se per-
dendo, mas sim como o interesse por algo bonito que ficou no passado. E, ao que parece, 
para as moças está tudo bem que algumas coisas de antigamente não aconteçam mais hoje. 
Está tudo bem que hoje elas vivam uma vida diferente da que suas avós viveram, porque 
a vida antes era mais “sofrida”. A história nos conta de guerras, de longas viagens a pé, 
de muito esforço físico para atravessar o rio remando e do trabalho que dava cultivar os 
alimentos para a família. Era um tempo sem celular, sem motor no barco, sem bicicleta, 
sem moto, sem televisão. As novidades são abraçadas porque tendem a facilitar a vida, e 
também torná-la mais divertida.

É curioso pensar em como o discurso do desinteresse pela cultura coloca, de alguma 
maneira, a culpa no jovem. No entanto, essa geração de jovens recebeu de seus pais uma 
educação muito diferente da que seus próprios pais receberam. Muitos pais dos jovens de 
hoje tiveram a oportunidade de estudar fora quando eles eram jovens. Santa Isabel já teve 
uma população não indígena próxima à população indígena e o convívio com os tori era 
mais intenso no passado do que nos dias de hoje. Não foi na geração atual que houve essa 
grande mudança cultural, ou, como dizem na região, “que a cultura entrou em choque”.

É quase impossível conversar com um Karajá sobre as festas tradicionais e não ouvir 
uma reclamação sobre o desinteresse dos jovens. Mas todos os anos as festas acontecem 
e os jovens estão lá. É impressionante a força e a presença da cultura Karajá. Após mais 
de 300 anos os Karajá se relacionam com a sociedade regional e a língua falada entre eles 
continua a ser o inỹrybè.

É certo, no entanto, que não temos uma relação de troca cultural justa com os 
indígenas. O impacto do nosso modo de vida reflete diretamente em suas vidas. Nunes 
afirma que não basta dizer que elementos do mundo tori causam impacto negativo sobre o 
mundo Inỹ; é preciso entender quais impactos são esses e como eles afetam esse mundo. 
Segundo o autor, a influência do contato é um ponto de partida e não uma conclusão da 
análise. A questão seria compreender como os Karajá têm logrado produzir coletivos 
propriamente humanos, ou seja, Inỹ.

Sobre isso, Eduardo Nunes afirma:

é preciso entender o entendimento indígena desta história. Caso contrário, 
corre-se o risco de simplesmente replicar um lamento melancólico pelos 
efeitos nefastos da colonização que, sem atentar para o modo concreto como 
o “contato” e seus “efeitos” se colocam, são vividos e produzidos pelas 
pessoas e pelos coletivos cotidianamente, não deixa aos últimos nenhuma 
saída, i.e., nenhum horizonte de futuro (Nunes, 2016, p. 122).



57

“Tá linda como sempre, amg”: uma pesquisa-ação em audiovisual com as moças Karajá

Não é papel dos não indígenas lançar críticas às transformações culturais, visto que 
fazemos mais parte do que nós estamos entendendo como problema do que da solução. 
É preciso fugir dos estereótipos, dar visibilidade aos aspectos positivos da cultura Karajá 
e, especialmente, aos jovens. Não se trata de negar os problemas, mas de explorar facetas 
que o discurso hegemônico não vê.

Encontrei no uso da metodologia da pesquisa-ação e no uso dos vídeos e da fotografia 
como mediadores da relação entre mim e as moças, a produção de algo resultante de um 
pensamento “nosso”. Seria um caminho no sentido de “pensar com elas”. Viveiros de Castro 
diz que a antropologia superou a fase em que se tratava de fazer os outros pensarem como 
nós, mas nem por isso devemos pensar que se trata de nós pensarmos como eles. O autor 
diz que o que podemos é pensar com eles, levar a diferença de seu pensamento a sério, 
pois acolhendo as diferenças é que constrói o comum (Castro, 2012).

Uma moça Karajá usando o Facebook está colocando sua cultura na vitrine do mundo. 
A cada interação com suas amigas, sejam elas Inỹ ou tori, eles produzem cultura.

O trabalho revelou o interesse das moças pela cultura de seus antepassados, não como 
um desejo de retorno à origem, mas sim de valorização de sua história e valorização das 
mulheres mais velhas, como legítimas conhecedoras dessa história, sènadu ityhyre, velhas 
verdadeiras. O jeito que elas olham para o passado é um jeito completamente novo, fruto 
da “transformação da transformação”.

Talvez não seja exatamente esse o tipo de interesse que os mais velhos gostariam que 
os jovens tivessem. Talvez quisessem que os jovens desejassem um retorno ao passado. 
Talvez tenham medo de que os jovens se percam nas novidades do mundo. Ou ainda, talvez, 
afirmar que a “tradição está se perdendo” e que “os jovens não se interessam pela cultura” 
seja uma forma “tradicional” de chamar a atenção dos jovens para a cultura. Afinal, os mais 
velhos dizem que os jovens têm o “ouvido tampado” e isso não se dá em decorrência do 
contato com o mundo dos tori – é uma característica intrínseca aos jovens.

Pensar com as ijadòkòma me ensinou a respeitar o tempo delas, dar tempo para elas 
conversarem entre si, falarem o que elas mesmas entendem como “bobagem” e “palhaçada”. 
Pensar com elas fez com que eu não me perdesse no frenesi da produção e seguisse o fluxo 
dos acontecimentos, deixando o desejo delas conduzir nossa caminhada.

Encerro este trabalho com a mesma pérola de Eduardo Viveiros de Castro (2012, 
p. 163) com a qual encerrei a dissertação:

(…) já não se trata mais de “emancipar o nativo”, de direito ou de fato, mas 
de emancipar a antropologia de sua própria história. Vacina antropofágica: é 
o índio que virá (que eu vi) nos emancipar de nós mesmos. Antes de sairmos 
a emancipar os outros (de nós mesmos), emancipemo-nos nós mesmos, com 
a indispensável ajuda dos outros (grifos do autor).



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

58

Quem poderia imaginar, naquele tempo em que vivíamos um mundo pré-pandêmico 
sem saber, que essa frase faria muito mais sentido agora. Duas doses de vacina antropo-
fágica no meu braço, por favor!

Figura 14: Ituere (acabou)

Fonte: Acervo de Lilian Brandt Calçavara. Autoria coletiva do grupo Ijadòkòma itxỹtè.

Referências

BANIWA, Gersem. Prefácio. In: OLIVEIRA, Assis da Costa; RANGEL, Lúcia Helena 
(orgs.). Juventudes Indígenas: estudos interdisciplinares, saberes interculturais. Conexões 
entre Brasil e México. Rio de Janeiro: E-papers, 2017. p. 5-12

BOUDREAULT-FOURNIER, A.; HIKIJI, R.S.G; NOVAES, S. C. Etnoficção: uma ponte 
entre fronteiras. In: BARBOSA, Andréa et al. Experiência da Imagem na Etnografia. Org. 
São Paulo: Terceiro Nome, 2016. p. 37– 58.

IBGE – Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. Indígenas. Disponível em: https://
indigenas.ibge.gov.br/piramide-etaria-2.html. Acesso em: 19 abr. 2019.

NUNES, Eduardo Soares. Transformações Karajá: Os “antigos” e o “pessoal de hoje” no 
mundo dos brancos. Tese (Doutorado em Antropologia Social). Brasília: Universidade de 
Brasília, 2016.

PORTELA, Cristiane de Assis. Nem ressurgidos, nem emergentes: a resistência histórica 
dos Karajá de Buridina em Aruanã – GO (1980-2006). Dissertação (Mestrado em História) 
Goiânia: Universidade Federal de Goiás, 2006.



59

﻿ ﻿

SESAI – Secretaria Especial de Saúde Indígena. Plano de Ação: saúde mental. DSEI 
Araguaia, Sesai/MS, 2014.

SIASI – Sistema de Informação da Atenção à Saúde Indígena. Ministério da Saúde. Censo 
populacional. Dados de 20 de maio de 2019.

SOARES, Tassio de Oliveira. A atuação do poder público frente ao comportamento sui-
cida entre os indígenas da Ilha do Bananal. Artigo (Especialização em Gestão Pública e 
Sociedade). Palmas: Universidade Federal do Tocantins, 2015.

SOUZA, Kênide Morais. “O meu rap está apenas começando”: juventude e sustentabilidade 
cultural na Reserva Indígena de Dourados – MS. Artigo Científico (Mestrado em Susten-
tabilidade junto a Povos e Terras Tradicionais). Brasília: Universidade de Brasília, 2013.

TORAL, André Amaral. Cosmologia e sociedade Karajá. Dissertação (Mestrado em Antro-
pologia Social). Rio de Janeiro: Museu Nacional/UFRJ, 1992.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. “Transformação” na Antropologia, transformação da 
“Antropologia”. Revista Mana, Rio de Janeiro, 18(2), p. 151-171, 2012.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Contra-antropologia, contra o Estado: uma entrevista 
com Eduardo Viveiros de Castro. Entrevista concedida a Paulo Bull. Revista Habitus. Rio 
de Janeiro, 12(2), p. 146-163, 2014.





Desapocadas: de palavra 
à categoria nativa e forma 

de ação política entre as 
mulheres do quilombo 

Puris, Minas Gerais
Sirlene Barbosa Corrêa 

Cristiane de Assis Portela

Introdução

Este capítulo apresenta reflexões partilhadas pelas autoras durante e depois da pro-
dução da pesquisa que resultou em uma dissertação de mestrado defendida pela primeira 
autora em 2017, no Mestrado em Sustentabilidade junto a Povos e Territórios Tradicionais 
(Mespt). Optamos pela coautoria neste texto e adotamos uma estratégia colaborativa na 
pesquisa, mobilizadas pela expectativa de compreender como as mulheres da comunidade 
do Quilombo Puris, localizado em Manga, no norte de Minas Gerais, constroem represen-
tações acerca da beleza, relacionando essas concepções com os conhecimentos tradicionais 
relativos ao embelezamento e cuidados com o corpo feminino. Em meio a esse processo, 
uma categoria ganhou força e destaque em nossas reflexões: desapocadas. É o encontro e 
ao mesmo tempo a busca por desnaturalizar, compreender e problematizar essa categoria 
nativa que trazemos aqui nesse texto, que é um relato de experiência e, ao mesmo tempo, 
um ensaio conceitual. Como estratégia de comunicação no texto, adotamos uma pouco 
convencional, mas que nos pareceu válida: intercalar observações de uma e da outra autora, 
como em um diálogo, compondo vinhetas como em um filme. A primeira vinheta desse 
diálogo é escrita por Sirlene Barbosa Corrêa Passold.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

62

Vinheta 1: “Quando me descobri uma mulher negra, quilombola… e 
desapocada”

Quando me descobri negra é o título do livro de Bianca Santana (2015), composto por 
28 pequenos relatos. No momento da escrita do texto, a autora tinha 30 anos e conta que só 
se descobriu negra aos 20, antes disso “era morena”, e esse processo foi doloroso e, por fim, 
libertador. Com a participação em um cursinho popular, o Educafro, ela foi estimulada a fazer 
uma reflexão mais profunda sobre suas origens, como conta em um desses relatos. Esses textos 
breves e profundos me ajudaram a pensar sobre mim, fazendo com que eu revisitasse a minha 
trajetória, buscando compreender como (ou desde quando) me “descobri” identitariamente. 
Diferentemente de Bianca, acredito que a descoberta mais impactante para mim não tenha sido 
me perceber negra, mesmo que, por vezes, se referissem a mim como “morena”, a identidade 
negra facilmente seria acionada, em especial, acrescida de algum adjetivo que geralmente fun-
cionava como forma de me destratar, parte dessas marcas do racismo à brasileira.

Por sua vez, pensei que seria válido fazer a mim mesma uma provocação do tipo: desde 
quando me tornei uma mulher quilombola? Fazer esse exercício me fez pensar que a identidade 
quilombola é algo mais complexo do que eu mesma conseguia perceber, porque ela sempre 
vai se articular com outras faces de uma mesma identidade. Então, reconhecer-se quilombola 
nunca parte de um lugar só, demanda que nos reconheçamos como parte de um coletivo comu-
nitário historicamente subalternizado, que é rural, que guarda marcas de tradicionalidade, que 
é étnica e racialmente constituído e que tem vínculos territoriais profundos, muitas vezes de 
presença imemorial, como no Puris. Além disso, se radicalizarmos a compreensão de que todo 
quilombo é terra de mulheres, poderíamos, ainda, acrescentar que é uma identidade marcada 
pelo gênero, não podendo nos esquivar de pensar sobre essa clivagem social.

Penso que para nós, mulheres negras, é preciso saber desde cedo quem somos e de onde 
viemos para não sucumbirmos diante dos desafios impostos, e é especialmente perigoso esse 
sentimento de vazio. Me ausentei do Puris ainda jovem e estive longe da minha comunidade 
por muito tempo e, nas entrelinhas deste tempo, procurei preencher um vazio que nunca soube 
na verdade de onde vinha, sinto que estava vivendo como uma folha seca solta ao vento, 
sem perspectiva de pouso tranquilo e seguro. Não me recordo onde li ou ouvi algo que dizia 
mais ou menos assim: “se não sabemos de onde viemos, como podemos saber para onde 
ir?”. Ao analisar a frase comecei a refletir sobre quem sou e para onde quero ir, e para seguir 
em frente precisei fazer o caminho de volta, porque estava me sentindo fraca, precisava me 
reconectar com minhas raízes, e tenho a certeza de que essa foi uma decisão muito acertada.

Retornei à minha comunidade depois de alguns anos, e, chegando ao Quilombo Puris, 
fui ocupar minha mente com os problemas da comunidade, me encontrei, me senti viva, 
corajosa, com a identidade ressignificada. Antes eu era “a moreninha” acompanhada de 
vários outros adjetivos, hoje eu tenho orgulho de dizer que sou uma mulher negra do 
Puris, sei quem sou, conheço minhas raízes. Foi nessa volta também que me tornei mulher 



63

quilombola. Comecei a atuar no movimento e conhecer as pautas quilombolas, me apro-
priando desta identidade aos poucos.

É importante lembrar que todas nós que nascemos em comunidades negras rurais antes 
de 1988 somos frutos anteriores à categoria jurídica “quilombola”. Portanto, não nascemos 
quilombolas. Eu nasci como parte do Puris. Se me perguntassem de onde eu vim, diria que 
cresci em uma comunidade rural. Até a afirmação de que se tratava de uma “comunidade 
rural negra” só faria sentido mais tarde, porque de algum modo é uma consciência que nos 
chega pelos movimentos sociais. E mesmo a partir de quando compreendo a identidade 
quilombola e levamos este debate para os quilombos dessa região de Manga, no Norte 
de Minas, não há uma compreensão inequívoca do que seja ser quilombola. Nesse retorno 
para a comunidade me acostumei a ouvir: “E aí, carambola! Lá vem a carambola”. Parece 
ironia, e tem mesmo um pouco desse humor espontâneo que é característico de contextos 
comunitários, mas é, antes de tudo, a tentativa de apropriação de uma expressão ainda pouco 
familiar para aqueles mais velhos e mais velhas. É uma forma deles e delas reagirem a um 
termo que se tornou fala recorrente entre as lideranças como eu. Então, de algum modo, 
trocar “quilombola” por “carambola” demarca um estranhamento, que indica que essa é 
uma identidade política ainda sob assimilação.

A partir do momento em que retornei ao Quilombo Puris e assumi compromissos mili-
tantes e atividades comunitárias dentro e fora da comunidade, fui me aproximando de pessoas 
bem engajadas com a pauta quilombola e isso me proporcionou encontrar com o Mespt. 
Entrar no mestrado intercultural foi uma possibilidade de me confrontar com vários desafios, 
sinto que a partir de então pude estabelecer alianças imprescindíveis em minha trajetória 
de vida, percebi que estava no lugar certo com as pessoas certas. Sempre digo que o Mespt 
é um mestrado inovador, acolhedor de novas epistemologias e isso o torna diferente, além 
de possuir uma energia contagiante que só quem passa por lá é capaz de sentir, só quem 
viveu e vive sabe do que estou falando, essa energia resplandece e ilumina toda a comuni-
dade mesptiana: coordenação, colegas, professores, colaboradores e outros. Entretanto, já 
compreendi que esse lugar não representa a universidade como um todo, já que ela também 
é múltipla. Em vez disso, talvez ele seja a anunciação de uma outra universidade que que-
remos, mas que ainda não está consolidada. Digo isso para explicitar como esta pesquisa 
se converteu para mim em lugar de acolhimento, ao contrário de causa de adoecimento, 
como já ouvi em outros relatos de pesquisadores quilombolas que adentram a universidade.

A minha dissertação foi intitulada Desapocadas: concepções de beleza e conhecimentos 
tradicionais de mulheres quilombolas do Puris-MG, e mostrou como as mulheres quilombolas 
do Puris definem, sob o termo “desapocadas”, a beleza da mulher. Na pesquisa, buscamos 
tornar visível as histórias da comunidade desde os tempos dos “troncos velhos” até os dias 
de hoje, possibilitando que as mulheres quilombolas contassem suas histórias pela oralidade, 
realizando uma espécie de viagem no tempo através da rememoração de suas vestimentas, 
do algodão, da chita, dos lenços, das práticas e conhecimentos tradicionais relativos à beleza.

Desapocadas: de palavra à categoria nativa e forma de ação 
política entre as mulheres do quilombo Puris, Minas Gerais



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

64

Além das entrevistas individuais, outra estratégia metodológica utilizada foi colocar em 
prática tudo que as entrevistadas falaram sobre as vestimentas e os lenços, já que as roupas 
descritas por elas foram confeccionadas por mim, observando cada detalhe rememorado e 
trazendo isso para a escolha dos tecidos, os cortes e os acessórios. Feitos os vestidos, organi-
zamos um desfile para toda a comunidade, em que as modelos fossem mulheres que tinham 
mais do que 50 anos de idade. Sem dúvida, foi uma feliz surpresa para elas verem materiali-
zadas as vestimentas que remetiam a suas vidas quando crianças e jovens. Foi momento de 
afirmação de meus vínculos profundos com o Puris, e em especial com aquelas mulheres. 
Ao mobilizarmos toda a comunidade, pudemos perceber tanto mulheres apocadas quanto 
desapocadas entre sorrisos alegres, palmas entusiasmadas, lágrimas de emoção e muitas 
brincadeiras entre si. Elas se sentiam valorizadas como eu nunca tinha visto antes.

Apesar de pertencer à comunidade e conhecer bem cada uma daquelas mulheres 
entrevistadas, seus relatos de vida me surpreenderam bastante. Todas as histórias preci-
sam ser contadas, isso faz com que cada voz ecoe. Mas, para isso, além de oportunizar a 
fala, é preciso que alguém as escute. Como diz nossa colega do Mespt Valdelice Veron, 
indígena do povo Guarani Kaiowá “é preciso fazer o papel falar!”. É nesse sentido que 
acredito que escrever minha pesquisa sobre as mulheres serviu para repercutir a minha 
própria voz e dar visibilidade a estas histórias de luta e resistência das quilombolas do 
Puris. Nos reconhecermos como mulheres desapocadas se tornou uma escolha narrativa 
para fazer o papel falar. Coletivamente, pela persistência das mulheres em trazerem essa 
expressão em seus relatos, e no diálogo entre orientanda e orientadora, ao percebermos 
o potencial analítico dessa categoria. Não foi, portanto, uma escolha aleatória ou ingê-
nua. Realizar este trabalho me fez preencher um vazio que eu sentia no peito, me fez me 
reencontrar comigo mesma através dessas mulheres e daquelas que vieram antes de nós, 
as nossas “troncos velhos” do Puris.

Hoje, eu sei que somos mulheres negras, quilombolas e desapocadas, e isso se tornou 
um divisor de águas para a forma que somos percebidas internamente e externamente à 
comunidade. Foi a teoria se articulando com a prática, desde aquele desfile que demarcou 
um jeito nosso de construir histórias. Confesso que eu não acreditava que contar histórias 
me tornaria uma pessoa realizada, por isso sou grata à leitura de bell hooks (2013 e 2015), 
por ter me ensinado que as histórias possuem uma mágica multidimensional, e que a vida 
se move quando elas são contadas. Antes, eu achava que minhas histórias e as histórias 
de vida de mulheres negras não seriam importantes e que ninguém gostaria de ouvir ou 
ler sobre elas. Esta experiência, iluminada pela leitura de autoras como bell hooks, me fez 
perceber que nossas vivências são âncoras que sustentam e dão base ao nosso pensamento, 
e é através dessas experiências de vida que nos tornamos intelectuais. Contar histórias, e 
escolher a forma de contá-las é, assim, um ato de resistência. Para problematizarmos mais 
essa compreensão, apresentamos a vinheta seguinte, escrita por Cristiane de Assis Portela.



65

Vinheta 2: O que é ser “desapocada”? De palavra rotinizada a cate-
goria analítica

Durante a realização de entrevistas para a produção da pesquisa de mestrado, nos cha-
mou atenção uma afirmação que apareceu na fala da primeira interlocutora do Puris: a de 
que a mulher bonita tem que ser “mulher desapocada”. Tratava-se de uma expressão tão 
comum para Sirlene Barbosa Corrêa Passold que, em primeiro momento, lhe pareceu trivial 
e até um pouco deslocada, a ponto de sugerir que, na transcrição, utilizássemos uma outra 
palavra para substituir aquela, compreendida como uma forma local de falar que não seria 
bem compreendida “pelos de fora”, inclusive por mim, como orientadora.

Em um primeiro momento pensei mesmo se tratar de algo pontual, que teria apare-
cido naquela primeira entrevista e que se tratava mesmo da “tradução” de uma expressão 
que faria Sirlene se sentir mais à vontade, escolhendo uma forma de falar que fosse mais 
representativa das próprias mulheres do Puris. Entretanto, no relato seguinte que Sirlene 
me apresentou, estava ali novamente a expressão “desapocadas”. Isso me intrigou, e fui 
checar as entrevistas preliminares que a pesquisadora havia realizado para um trabalho 
anterior ao mestrado, e eis que a palavra estava ali também. Tive então a convicção de que 
não se tratava simplesmente de uma palavra, mas sim de uma categoria conceitual, e ela 
parecia nos dizer muito mais do que simplesmente o sinônimo de algo.

O questionamento à expressão naturalizada, rotinizada pelo uso na comunidade, veio do 
estranhamento que a palavra, repetida reiteradas vezes, provocou a mim, como observadora 
privilegiada do processo de pesquisa. Decidimos dar vazão a essa forma de expressão, retornando 
a campo com olhar atento e escuta ainda mais sensível, de modo que as falas nos permitissem 
compreender os sentidos dessa afirmação. O desafio posto para Sirlene foi desfamiliarizar 
(para si mesma em um primeiro momento) essa categoria que lhe parecia trivial, incluindo nas 
conversas com as mulheres de sua comunidade o questionamento sobre o que é ser desapocada.

A persistência da expressão nessa segunda rodada de entrevistas nos convenceu de que 
se tratava mesmo de uma categoria nativa, mas ainda persistia um desafio: parecia pouco 
convincente para as mulheres que Sirlene estivesse sinceramente interessada em ouvir uma 
explicação mais delongada sobre o significado da expressão “desapocada”. Logo, ao ouvir 
as entrevistas, percebemos que o comentário durante a conversa se transformava em uma 
brincadeira interna, sem que se dissesse exatamente o que significava, contribuindo pouco 
com o desenvolvimento da narrativa.

Convencidas do potencial de investigar essa categoria, retornaríamos juntas ao Puris, 
na terceira etapa da pesquisa de campo, atuando como pesquisadora e orientadora, mas já 
imbuídas da tarefa de filmar as conversas entre Sirlene e as mulheres de sua comunidade 
para gerar um registro audiovisual. Nossas vivências na comunidade se converteram em 
um exercício intercultural em via de mão dupla: Sirlene se sentia provocada a ultrapassar 
aquilo que lhe parecia banal junto à comunidade e eu buscava observar mais as conversas 

Desapocadas: de palavra à categoria nativa e forma de ação 
política entre as mulheres do quilombo Puris, Minas Gerais



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

66

que fluíam tão espontaneamente entre Sirlene e aquelas mulheres que definiam umas às 
outras como apocadas ou desapocadas.

Me impressionou o clima de leveza mesmo ao tratar de temas muito difíceis, e também 
a enorme confiança depositada em Sirlene e no trabalho que ela fazia, mesmo quando não 
compreendiam bem no que consistia a pesquisa. Percebemos que a presença de alguém 
externo à comunidade favorecia o desenvolvimento da conversa, porque somente fazia sentido 
que se fizesse aquela explicação para alguém que ignorava coisas que lhes pareciam óbvias. 
Tomando como mote a filmagem, fomos perscrutando o tema, buscando compreender o que é 
ser uma mulher desapocada. Em alguns momentos, enquanto definiam, se reportavam a mim, 
reafirmando com Sirlene se aquela expressão estava sendo bem comunicada e, na maior parte 
das vezes, tomando-a como representação exemplar do oposto de uma “mulher apocada”.

E o quê, para as mulheres do Puris, caracteriza Sirlene como uma mulher desapocada? 
Ao conversarmos sobre as nossas impressões a partir desses diálogos, buscamos juntas uma 
definição preliminar: trata-se de uma categoria nativa que compreende que a beleza está asso-
ciada à desenvoltura, à capacidade de comunicação, de resolver problemas e executar seus 
compromissos, de não ter vergonha de se apresentar em lugares públicos e falar com qual-
quer um de forma descontraída, sem se submeter, inclusive, a interdições masculinas. Essas 
características reunidas se traduzem em “desapocada”, um elemento apontado como central 
para conferir sentido e designar aquilo que as mulheres do Puris conceituam como beleza.

Por meio dessa categoria, reconhecemos uma distinção em relação a outras definições 
que qualificam a beleza feminina. Argumentamos que, mais do que uma expressão que 
adjetiva mulheres, se converte em conceito que remete ao coletivo de mulheres, indicando 
formas de agência acionadas na comunidade do Puris e por meio das quais fazem frente às 
opressões cotidianas. Percebemos que a categoria “desapocada”, há muito utilizada pelas 
mulheres mais velhas da comunidade, poderia ganhar novos contornos, ao ser alçada a um 
lugar discursivo que permitisse dar destaque a narrativas identitárias que favorecessem uma 
política emancipatória, potencializando as formas próprias de falar de si como coletivo 
comunitário tradicional. O exercício de Sirlene, então, passa a ser o de instrumentalizar essa 
categoria, permitindo que ela seja mote para dialogar com outros contextos comunitários 
tradicionais. É o que Sirlene nos evidencia na vinheta seguinte.

Vinheta 3: Nem só de mulheres desapocadas se faz uma comunidade… 
o caso das Marias do Puris

O Puris é uma comunidade quilombola localizada na cidade de Manga, banhada pelo rio 
São Francisco, no extremo norte mineiro. O quilombo em questão é composto por aproxi-
madamente 80 famílias, e as mulheres são figuras importantes e marcantes dentro da comu-
nidade. Elas estão na direção da escola, na pastoral da juventude, na associação e em outros 
espaços políticos da comunidade. Uma parcela grande das mulheres chefia seus lares, já que 
a maioria dos homens exercem trabalhos sazonais e ficam fora da comunidade durante toda 



67

a semana. Outra parcela são mulheres com mais idade e que vivem com seus companheiros, 
às vezes ambos aposentados rurais. É nesse cenário que mulheres, também diversas entre si, 
nos falam sobre conhecimentos tradicionais, apocamentos e desapocamentos.

Quando o assunto é beleza, logo vem a imagem de uma mulher perfeita e idealizada, 
concebida por padrões eurocêntricos, afinal, o que é beleza para uma pessoa pode não 
ser para outra, por isso essas imagens são sempre estereotipadas. Amanda Braga (2015) 
nos diz que os conceitos de beleza são também historicamente dinâmicos, isso porque os 
padrões estão sempre se modificando, fazendo com que o que era belo ontem deixe de ser 
amanhã, em um processo permanente de continuidades e descontinuidades. Nesse processo, 
a influência midiática cumpre um papel importante na propagação de histórias únicas, mas 
elas não correspondem à diversidade de concepções. As mulheres quilombolas do Puris 
conceituam como bela a mulher desapocada, e essa concepção de beleza está associada 
ao fato de serem desinibidas, de se sentirem à vontade para falar, mas, sobretudo, para 
lutar pelos seus ideais, resolvendo os problemas cotidianos que se apresentam. São as que 
dão risadas, as que cantam, as que tem samba no pé, as que não deixam as dificuldades e 
nem os sofrimentos da vida apagarem seus brilhos e desbotar suas cores. Para além dos 
aspectos estéticos, ela se faz presente no modo de vida, na luta, na resistência, na história 
e na identidade. Apresentamos a seguir três mulheres do Puris, duas delas com seus nomes 
reais, Guilhermina e Zélia; e uma com um nome fictício, a nossa Maria.

Figura 1 – Dona Guilhermina no Quilombo Puris.

Fonte: Autoria de Cristiane de Assis Portela. Acervo do Projeto Desapocadas, 2018.

Guilhermina vive com três filhos em uma casa de alvenaria construída pelo projeto 
da Funasa, não tem água encanada e a energia é cedida pelo vizinho. Ela anda cerca de 
2 km todos os dias para pegar água para beber e cozinhar pelo menos três vezes ao dia. 
Guilhermina não deixa as dificuldades da vida apagarem o brilho e a beleza que carrega; 
é uma mulher forte, guerreira e de muita determinação, e está sempre de alto astral, tem 

Desapocadas: de palavra à categoria nativa e forma de ação 
política entre as mulheres do quilombo Puris, Minas Gerais



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

68

autoestima elevada, sempre sorrindo e cantando, anda avexada, pois o dia é curto para 
tanto afazeres, ora pegando água, ora pegando lenha, varrendo o quintal, lavando roupa. 
Em nossas conversas, sempre com as mãos trabalhando e as conversas fluindo, ela fala 
das dificuldades financeiras e dos cuidados com sua filha mais nova, que foi diagnosticada 
com esquizofrenia. Seja o assunto trágico ou uma notícia preocupante, ela dá gargalhada 
e repete para nós: “As menina… a vida é sofrida as menina, mas é boa!”. Guilhermina é 
reconhecida e apontada por todos no Puris como uma mulher desapocada.

Figura 2 – Zélia no Quilombo Puris.

Fonte: Autoria de Cristiane de Assis Portela. Acervo do Projeto Desapocadas (2018)

Zélia Rodrigues é mãe de quatro filhos, casada. Trabalha na escola da comunidade, 
onde exerce a função de serviço gerais, mas Zélia faz mais do que sua obrigação diária; 
já foi presidente da associação comunitária, conhece bem os seus direitos e sempre estimula 
a população a se movimentar no que diz respeito aos direitos quilombolas. No Puris, ela 
é referência para pesquisadores/as, antropólogos/as, professores/as e entidades, como o 
Centro de Agricultura Alternativa do Norte de Minas Gerais (CAA/NM). Zélia é daquelas 
pessoas de rir alto, dar gargalhada, ela é desinibida e muito hospitaleira. Vive com seus filhos 
numa casinha de enchimento, tudo simples e no maior capricho. Cuida da filha, uma pessoa 
com deficiencia, e da filha dela, sua neta, e cuidou também de sua mãe, que ficou doente e 
depois faleceu. Zélia também é sempre apontada como uma mulher desapocada no Puris.

Essas mulheres são protagonistas de suas histórias, construíram suas próprias formas 
de resistência, e o desapocamento é, sem dúvida, uma forma de elaborar o viver para elas. 
O contrário de ser desapocada, seria viver apocada. De forma apressada, identificamos que 
a palavra apocada/apocado parece ser uma expressão espanhola, cujo significado é adjetivo 
para denominar uma pessoa acanhada ou tímida, com sinônimos “coitado, infeliz, apagado, 
medroso e desventurado”. Por sua vez, a palavra apocada é muito usada pela população qui-
lombola do Puris e, além da timidez, está associada a medo, vergonha, repressão e opressão. 



69

É esse sentido que nos interessa, e aqui o definimos como o oposto da categoria nativa a qual 
trazemos destaque: desapocada. Utilizando nomes fictícios, a fim de preservar a identidade 
desta mulher, apresentamos uma mulher que é apontada pela comunidade como apocada.

Maria é uma mulher negra, mãe de 14 filhos, nasceu e se criou dentro da comunidade 
quilombola do Puris. Relata que não teve infância e que sua vida era só sofrimento, desde 
pequena cuidava dos afazeres da casa e dos irmãos menores enquanto os pais estavam 
cuidando da roça. Aos 16 anos se casou com José, que veio de outra cidade e fixou mora-
dia na comunidade após o casamento. Maria havia participado conosco das entrevistas e 
do desfile. Nesses encontros, ela comentava que estava feliz em participar das atividades, 
apesar de demonstrar certa timidez e desconforto em alguns momentos de fala. Na última 
visita que estava marcada para fecharmos o ciclo das entrevistas tivemos uma surpresa. 
Fomos abordadas por José, que nos recebeu na porta dizendo que a esposa estava ocupada 
fazendo o almoço, e que eu poderia falar com ele mesmo, pois dessa vez ela não poderia 
me receber. Ele então perguntou: Você está fazendo essas perguntas é para quê mesmo?

Gentilmente explicamos para ele a proposta da pesquisa, que era sobre as mulheres 
e que ele poderia acompanhar sem problemas as entrevistas, e que eu voltaria mais tarde 
para conversar com ela, dessa forma Maria teria tempo para terminar os afazeres da casa. 
No fim do dia, ao retornar à casa de Maria, a vejo se agachando atrás das plantações e ele 
novamente nos recebe, dizendo que ela tinha saído. Naquele momento, percebemos que 
ele não queria que ela continuasse com as entrevistas, e a coagia. Antes, ela estava feliz, 
animada, pois nunca tinha participado de um desfile, entusiasmada porque suas fotos iriam 
para a exposição e ela estaria no filme, e também no livro final.

Continuamos as entrevistas com as outras participantes, que sentiram falta da Maria, 
e a conversa fluiu: “ela é boba, tem medo dele”, “eu sabia que ele não ia deixar ela parti-
cipar até o final”, “ela é apocada demais”. As entrevistas foram concluídas, e a dissertação 
defendida. Meses depois, retornamos à comunidade para fazer a devolutiva. Todos esta-
vam presentes para a exposição de fotos e apresentação do filme. Foi dia de festa, muitas 
gargalhadas e lágrimas de emoção. Maria estava presente em um cantinho que quase não 
se notava sua presença, e antes do final foi embora. Depois, em uma conversa informal, 
tivemos oportunidade de perguntar por que não quis mais participar da entrevista final. 
Ela disse que a vida era assim mesmo, que tinha gostado muito, mas por querer viver bem e 
em paz, às vezes tinha que ser daquela forma, me pediu desculpas e finalizamos a conversa. 
Analisando a história de Maria, percebemos como é difícil para as mulheres serem compre-
endidas e respeitadas pelos seus parceiros, e essa situação é ainda mais agravada quando se 
trata de mulheres negras, que por muitas vezes se acham inferiores em relação às demais.

Frantz Fanon (2008) apresenta a história de Mayotte Capécia, que, de certa forma, tem 
semelhança com a história da Maria do Puris. Mayotte ama um homem branco, e aceita tudo 
dele, não exige e nem reclama nada, o que ela quer é só um pouco de sua brancura. Em outro 
ponto, o autor afirma que, enquanto não apagarmos esse sentimento de inferioridade, será 
impossível encontrarmos o amor verdadeiro. Mayotte é uma mulher negra das Antilhas que 

Desapocadas: de palavra à categoria nativa e forma de ação 
política entre as mulheres do quilombo Puris, Minas Gerais



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

70

acredita que a brancura de André basta para ser feliz. O que essa história tem a ver com Maria? 
O José do Puris não é rico, mas é o provedor da casa, não chega a ser branco, mas tem a pele 
mais clara, e o que ela busca nessa relação é manter o lar, a família, por isso nunca reclama, 
não faz exigências e recua quando confrontada por ele, assumindo o lugar da mulher apo-
cada. A Maria e o José do Puris, assim como a Mayotte e o André das Antilhas, são, ambos, 
vítimas do machismo associado ao racismo e patriarcado. São histórias de opressão, repres-
são, vulnerabilidade e silenciamentos, que produzem marcas irreparáveis no cotidiano das 
mulheres vítimas deste tipo de violência. Os relatos que ouvimos no Puris nos mostram que 
acionar o conceito “desapocadas” e afirmar politicamente a sua característica identitária das 
mulheres desta comunidade é uma forma de impulsionar mulheres apocadas a romperem com 
estas imposições. Para as Marias do Puris, aquelas desapocadas como Guilhermina e Zélia 
são esperanças ativas para dias mais leves e felizes. Por isso, acreditamos que a palavra que 
constrói a forma narrativa para a vida, também a transforma e permite sonhar outros mundos.

Por que sermos desapocadas?:  
dos conhecimentos tradicionais à ação política

Quilombos são comunidades tradicionais povoadas por grupos familiares que viven-
ciam em coletividade seus costumes, crenças, tradições, religiosidades e culturas. A exis-
tência dessas coletividades está associada à territorialidade e ancestralidade negra, oriundas 
de sujeitos que se refugiaram em contexto de escravidão ou daqueles que, em condição de 
liberdade, optaram por estabelecer comunidades em que pudessem compartilhar um modo 
de vida referenciado no pertencimento étnico-racial e na negritude. Sem dúvida, nessas 
comunidades se destaca o protagonismo feminino.

Além disso, os conhecimentos tradicionais repassados de geração a geração estão em 
suas vidas “desde o começo do mundo”, segundo expressão usada por Dona Martiliana, 
mulher quilombola do Puris que viveu até os 110 anos e que tivemos a honra de conhecer. 
Entre esses saberes tradicionais estão aqueles que ensinam a buscar na natureza elementos 
que nos proporcionem cuidados estéticos relativos à beleza capilar, corporal ou facial. Tais 
cuidados estéticos, diferentes das compreensões ocidentais, concebem o corpo a partir de 
uma visão ampla, que associa saúde, espiritualidade, bem-viver e estética.

Nesse sentido, apresenta-se uma concepção estética que, por conceber o corpo como 
um todo que nos inscreve identitariamente, se diferencia das representações hegemônico-
-ocidentais que a cultura midiática nos apresenta. Essas representações, propagadas pelas 
diferentes mídias desde os primeiros jornais impressos até surgirem as propagandas televisivas, 
e hoje nas redes sociais, estão historicamente estruturadas por leituras que nos indicam um 
ideal estético desejável, estabelecendo um modelo padrão e um desviante. O modelo padrão 
se refere a um corpo feminino idealizado: pele com tez clara, traços finos, cabelos lisos, 
associado a um padrão europeu. O desviante se refere a um corpo feminino desumanizado 



71

e/ou objetificado: tez escura, traços considerados “grosseiros” e cabelo crespo ou definido 
como “ruim”, associado a um padrão africano. Ambas as visões são estereotipadas.

Do padrão ao desviante, no Brasil se estabelece um gradiente daquilo que é considerado 
belo (associado à pureza e à bondade) ao que é considerado não belo (associado à sujeira, 
à maldade e até à animalidade). Segundo essa concepção, as mulheres negras e quilombolas 
não fazem parte dos padrões considerados “belos”, por estarem em maior ou menor grau 
mais próximas do fim deste gradiente. Essa inserção em um imaginário de depreciação e de 
negação da estética, violenta e deixa marcas difíceis de cicatrizar, violência que, associada 
a outras, opera no cotidiano da sociedade brasileira.

Considerando como violência a imposição de um padrão estético que não nos é acessí-
vel, podemos afirmar que opressões sobrepostas atingem historicamente as mulheres negras 
desde o período colonial, sendo esta mais uma entre essas formas. Entretanto, há algumas 
especificidades naquilo que se refere às formas de agência que operam na comunidade 
do Puris e por meio das quais fazem frente às opressões: a partir da politização da identi-
dade e pelas conquistas dos movimentos rurais, negros e de gênero, tomamos consciência 
de que muitas opressões se associam e acabam por marginalizar e colocar essas etnicidades 
em situação de vulnerabilidade que guarda peculiaridades em relação a outros segmentos, 
também impactados por essas opressões concomitantes. Portanto, reconhecer junto à comu-
nidade as opressões, consistiu em um primeiro passo, e o mote foi a afirmação de que aquela 
comunidade era, sim, caracterizada por mulheres desapocadas. A expressão desapocadas se 
tornou uma forma de politizar temas que de outro modo dificilmente seria possível: estética, 
racismo, machismo, capitalismo etc. Foi também um modo de falar sobre essas opressões 
com as mulheres da comunidade, sem dizer diretamente sobre esses temas, mas partindo do 
que parece ser o contrário, as formas de resistência, a exemplo das conversas sobre conhe-
cimentos tradicionais e estéticos. Aos poucos, a desnaturalização da palavra “desapocada” 
se converteu em ação política nesta pesquisa de mestrado, e também no Puris.

As interlocuções teóricas nos permitiram nomear aquilo que já conhecíamos como parte 
das imposições vivenciadas historicamente pela comunidade: a isso chamamos hoje de inter-
seccionalidades, nos referindo ao entrecruzamento e sobreposição de opressões que marcam 
o nosso cotidiano. Dando continuidade a essas reflexões, percebemos a categoria nativa 
“desapocada” – há muito utilizada pelas mulheres mais velhas da comunidade – como parte 
das narrativas construtoras de uma interseccionalidade emancipatória, experimentada por 
aquelas mulheres que vivem nos rincões do país e enfrentam diversos conflitos territoriais.

Buscamos demonstrar que as opressões sofridas pelas mulheres negras, quilombolas, 
indígenas, de outras comunidades tradicionais ou contextos urbanos periféricos, por mais 
que pudessem conduzir ao desempoderamento, acabam por ressignificar as relações iden-
titárias e de pertencimento, ao acionar uma compreensão compartilhada de que a beleza 
tenha como característica elementar o desapocamento.

Para além do uso dessa categoria como ato político, em que internamente questiona-
mos a imposição de um padrão estético hegemônico que deprecia a maior parte mulheres, 

Desapocadas: de palavra à categoria nativa e forma de ação 
política entre as mulheres do quilombo Puris, Minas Gerais



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

72

externamente, ao praticar aquilo que se espera de uma “mulher desapocada”, fazemos 
com que, a cada oportunidade de termos nossas narrativas visibilizadas e nossos espaços 
de fala garantidos, sejam utilizados como espaços de emancipação e empoderamento que 
fortalecem a nós mesmas e às comunidades tradicionais. Na pesquisa, ao assumirmos a 
ideia de pensar o corpo como patrimônio cultural, buscamos compreender o que essas 
mulheres conseguiram traduzir da estética naquilo que se refere aos ensinamentos, práti-
cas, saberes e cuidados com a beleza do corpo e da alma, indo muito além dos elementos 
físicos, sobretudo quando nos remetem a uma ancestralidade. Elas acreditam que a beleza 
está associada a uma beleza externalizada também pelos comportamentos, assim como é 
segundo os padrões clássicos europeizados. O que diferencia essas concepções, entretanto, 
é o tipo de atitudes que se espera das mulheres. Nesse sentido, as concepções de beleza 
entre as mulheres do Puris estão na contramão do padrão hegemônico que associa o belo 
ao recato e à submissão, percebidos como “bom comportamento” e atitude feminina dese-
jável. Para as mulheres do Puris, o comportamento adequado é aquele que associa o belo 
ao oposto do recato e da submissão, associado à característica de mulheres “desapocadas”.

Nessas comunidades se destaca o protagonismo feminino. Se a concepção hegemônica 
visa o corpo perfeito, a beleza ideal, para as mulheres do Puris, a beleza é também uma 
busca. No entanto, esse propósito vem da convivência, do coletivo, das práticas, dos saberes 
do território e conhecimentos tradicionais, sendo um conceito que está associado à atitude, 
ao comportamento protagonista e emancipador da mulher. É epistemologicamente potente 
pensar que mulheres negras e quilombolas do Puris, que passaram e passam por processos 
diversos de negação e violências desde muito tempo, sejam “teóricas nativas” de um conceito 
de beleza que nos emancipa e que pode inspirar mulheres de outras comunidades tradicionais.

Referências

BRAGA, Amanda. Histórias de beleza negra no Brasil: discursos, corpos e práticas. São 
Carlos: Editora UFSCar, 2015.

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2008.

HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. São Paulo: 
Martins Fontes, 2013.

HOOKS, bell. Mulheres negras: moldando a teoria feminista. Revista Brasileira de Ciência 
Política, n. 16, 2015.

CORRÊA PASSOLD, Sirlene Barbosa. Desapocadas: concepções de beleza e conhecimen-
tos tradicionais de mulheres quilombolas do Puris-MG. Dissertação (Mestrado em Sustenta-
bilidade junto a Povos e Territórios Tradicionais). Brasília: Universidade de Brasília, 2017.

SANTANA, Bianca. Quando me descobri negra. São Paulo: Editora SESI-SP, 2015.



Novas partidas e ponto 
de chegada: caminhos de 
encontro com a pesquisa 
colaborativa no quilombo 

de Conceição das 
Crioulas/PE

Maria Aparecida Mendes 
Cristiane de Assis Portela

Uma forma crioula de pesquisa? Caminhos de (re)encontro com o 
tema entre a comunidade e a universidade

O texto aqui apresentado traz um relato denso do processo colaborativo de uma pesquisa 
realizada na comunidade quilombola de Conceição das Crioulas, Pernambuco, buscando 
explicitar algumas inovações metodológicas e teóricas que foram gestadas no âmbito do Mes-
trado em Sustentabilidade junto a Povos e Territórios Tradicionais (Mespt). Focalizamos o 
percurso metodológico adotado no desenvolvimento da pesquisa de mestrado da primeira 
autora (Mendes, 2019), intitulada Marias Crioulas: emancipação e alianças entre mulheres no 
enfrentamento à violência doméstica em comunidades tradicionais, refletindo sobre os seus 
desdobramentos ético-políticos e epistemológicos. O texto apresenta uma variação de vozes 
enunciativas ao longo do manuscrito: ora na primeira pessoa do plural (nós como sujeito 
coletivo, seja de Conceição das Crioulas ou como parte da comunidade mesptiana), ora na 
terceira pessoa do singular, quando nos referimos a Maria Aparecida Mendes.

Parece lugar comum afirmar que tudo aquilo que vivenciamos antes do vínculo formal 
a um curso de pós-graduação repercute também em nossas decisões de pesquisa. A expe-
riência de produção da dissertação de Maria Aparecida Mendes, orientada pela professora 
Cristiane de Assis Portela, autoras que aqui partilham estas reflexões, reafirma esse estado 



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

74

de continuidade entre a vida antes, durante e depois do tempo formal do mestrado. Neste 
trabalho estão as dores partilhadas, as angústias e o reconhecimento das opressões vividas 
pessoalmente e comunitariamente, mas estão também – e sobretudo – a força das mulheres 
que inspiraram esta pesquisadora, a potencialidade das alianças e do apoio irrestrito que 
encontramos neste coletivo de mulheres, as quais, durante a pesquisa, decidimos chamar 
de Marias Crioulas, uma homenagem ao legado de mulheres do passado e do presente no 
Quilombo de Conceição das Crioulas, Pernambuco.

O desenvolvimento da pesquisa, ocorrido de forma efetivamente colaborativa, desloca 
a ideia de uma autoria individual, e revela um conjunto multifacetado de sentidos políticos 
e de pertencimento que fazem com que Maria Aparecida Mendes chegue até o Mespt muito 
consciente de sua existência e representação ali como sujeito coletivo. A proposta já nasce 
com o caráter coletivo que lhe seria característico, desde a definição do que seria o recorte 
temático: a violência doméstica contra mulheres em Conceição das Crioulas. Trata-se de 
um tema espinhoso e ainda repleto de tabus, o que demandaria a coragem de uma mulher 
que também sofreu e enfrentou em seu próprio lar esta forma de violência, tomando para 
si a tarefa de trazer a público a sua vida privada, e assim politizar o vivido em meio a sua 
comunidade, fortalecendo outras mulheres. Por outro lado, sem o apoio comunitário no 
enfrentamento ao tema, o voluntarismo da pesquisadora não seria suficiente. Por isso, foi 
imprescindível a decisão coletiva de que era chegada a hora de sistematizar internamente 
o debate que já ocorria timidamente nos espaços cotidianos das mulheres, acionando o 
conhecimento acadêmico como forma de aprofundar a compreensão sobre o tema e ampliar 
as possibilidades de intervir naquela realidade social incômoda.

Outros espaços de enfrentamento existem tradicionalmente nas comunidades e são 
acionados paralelamente a esse, portanto, é importante dizer que a universidade foi, na pes-
quisa de Maria Aparecida Mendes, uma escolha política. Não se pode pensar como óbvio 
que a universidade fosse acionada como locus impulsionador deste debate. Ao contrário, 
devemos lembrar que, durante muito tempo, comunidades tradicionais, ao se organizarem 
junto a movimentos sociais diversos, estabeleceram com a universidade uma relação de 
certa desconfiança ou descrédito em relação à efetividade de sua atuação. Essa configura-
ção faz com que sujeitos forjados na militância política de base comunitária assumissem, 
por muito tempo, uma compreensão de que a teoria se opõe à prática, ou pelo menos que 
aquela é “menos urgente” do que essa, mantendo em um segundo o plano a entrada nas 
universidades como estratégia política constitutiva da luta, conforme já ocorria com segmen-
tos de movimentos sociais negros urbanos pelo menos desde a década de 1980 no Brasil.

A reação é compreensível em função do “encastelamento” de alguns setores acadê-
micos, mas também porque muitos pesquisadores chegavam (e chegam) às comunidades, 
autocentrados em seus lugares hierárquicos e, mesmo que bem-intencionados, acabavam por 
reforçar a ideia de que fosse “natural” que os sujeitos que os acolhiam assumissem a condição 
de objetos de pesquisa. Parte desse olhar pode ser traduzido na afirmação, ainda presente, 
de que os limites de uma atuação comprometida pudessem se restringir ao compromisso 



75

social de “dar voz” a sujeitos que historicamente foram subalternizados. Sem dúvida, esse 
lugar da mediação do pesquisador externo como possibilidade de conferir visibilidade às 
pautas populares tem uma importância enorme. O problema está em pensar esta presença 
exterior como único lugar legítimo de fala, reforçando uma lógica tutelar e/ou colonizadora. 
Por isso, podemos reconhecer como uma espécie de guinada epistêmica, a reflexão crítica 
que desloca a condição desses/as interlocutores/as de comunidades tradicionais de objetos a 
sujeitos da pesquisa. Cada vez mais cientes da relevância de ocupar os espaços na produção 
do conhecimento acadêmico, sem assumir uma postura sectária em relação aos/às aliados/
as externos/as e estabelecendo diálogos cada vez mais simétricos, uma intelectualidade qui-
lombola já pode, hoje, ser reconhecida na pesquisa brasileira, a exemplo do protagonismo 
destes e destas pesquisadores/as na I Jornada Virtual Nacional de Educação Quilombola, 
realizada no ano de 2020 a partir de uma parceria entre a Universidade de Brasília (UnB) e a 
Coordenação Nacional de Articulação das Comunidades Negras Rurais Quilombolas (Conaq).

De modo mais amplo, podemos afirmar que essa relação se altera conforme os próprios 
sujeitos oriundos de contextos comunitários adentram a universidade em busca de formação 
específica. Entre comunidades rurais/camponesas brasileiras, o fenômeno ganha expressão 
nas três últimas décadas, inscrito em lutas sociais como aquelas que mobilizaram a criação do 
Programa Nacional de Educação na Reforma Agrária (Pronera), efetivado em 1998. Especifi-
camente, entre comunidades rurais negras etnicamente reconhecidas, esse movimento está em 
grande parte associado às lutas por uma educação com currículo diferenciado para as escolas 
quilombolas, e Conceição das Crioulas é uma das comunidades que protagonizam essas con-
quistas. Nela, se forja uma pedagogia crioula (Nascimento, 2017) que se estende para além da 
escola e dos limites do território, educando, inclusive, atores externos (indivíduos e instituições) 
que são aliados/as. Assim, podemos pensar que é constituída uma “forma crioula” de gerir as 
alianças internas e externas, organizando as relações cotidianas entre (e com) os diferentes atores 
sociais, bem como as demandas por pesquisas em torno de propósitos comuns.

Desenvolvendo uma pesquisa colaborativa em  
Conceição das Crioulas/PE

A literatura que trata o tema da pesquisa colaborativa no Brasil, predominantemente, 
faz referência a experiências voltadas para a formação de professores, propondo reflexões 
que subvertem as formas mais convencionais de relação entre a escola e a universidade, 
a exemplo do que propõe o canadense Serge Desgagné (1997 [2007]). Algumas coletâneas 
nos apresentam panoramas de como esse debate foi acolhido e desenvolvido no Brasil, entre 
elas Sueli Fidalgo e Alzira Shimoura (2006) e Ivana Ibiapina (2008), sendo verificável uma 
repercussão considerável no campo da educação e da linguística aplicada.

No âmbito das ciências humanas e sociais, podemos afirmar que a pesquisa cola-
borativa apresenta ainda lacunas do ponto de vista teórico-conceitual e desafios em suas 
formas de operacionalização, mas, há, sem dúvida, um potencial disruptivo do ponto de 

Novas partidas e ponto de chegada: caminhos de encontro com a pesquisa  
colaborativa no quilombo de Conceição das Crioulas/PE



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

76

vista metodológico e epistêmico. Apontando algumas imprecisões, a pesquisadora Elsa 
Lechner explica:

O termo “pesquisa colaborativa” designa, de forma abrangente, processos 
de investigação que recorrem a metodologias de investigação comprome-
tidas ativamente com comunidades e/ ou fazedores de políticas públicas. 
Uma pesquisa colaborativa, segundo o University of California Center for 
Collaborative Research, implica três elementos centrais, sem os quais não 
pode existir: 1) orientada para a equidade; 2) realizada em formatos cola-
borativos; 3) trabalhando com comunidades. Essa definição levanta várias 
questões que requerem precisão, desde logo no que se entende por “cola-
boração” e “comunidade” num contexto de investigação acadêmica e/ou 
científica. [...] No Brasil, os colegas Sergio Bairon e Caio Lazaneo utilizam 
o termo pesquisa partilhada no âmbito dos seus trabalhos em antropologia 
visual (Bairon; Lazaneo, 2012). A pesquisa partilhada é herdeira direta da 
Educação Popular de Paulo Freire (1987) e irmã da pesquisa participa-
tiva comummente utilizada no mundo anglo-saxónico (Chevalier; Buckles, 
2013). Os praticantes da pesquisa partilhada fazem um esforço concertado 
de integração de três aspectos básicos no seu trabalho: 1) a participação de 
todos os envolvidos na pesquisa, na sociedade e na democracia; 2) a ação 
(engajada com a experiência e a história); 3) a pesquisa para o avanço do 
pensamento e do conhecimento (Lechner, 2015, p. 224-225).

Em nosso caso, se trata de uma pesquisa colaborativa desenvolvida por meio de uma 
parceria profunda, que envolve processos de coautoria com lideranças mulheres com as quais 
constituímos um grupo ampliado de pesquisa, o que gerou uma escuta qualificada nos encon-
tros de formação realizados no território sobre o tema. Isso também nos conduziu por visitas 
partilhadas aos espaços nos quais as atividades são desenvolvidas pelas mulheres, construindo 
o que chamamos de “percursos comentados”, estratégia metodológica que ganhou destaque 
no processo. Para a pesquisa documental, nos apropriamos de documentos e informações 
extraídas da Associação Quilombola de Conceição da Crioulas (AQCC) e de órgãos oficiais 
que se relacionam com a organização social da comunidade, tendo o apoio operacional neces-
sário para acessar os documentos e compreendê-los em seu contexto de produção.

A pesquisa bibliográfica foi realizada em literatura especializada, dialogando com 
autoras e autores que tratam do tema, além de artigos disponíveis nos sites de buscas 
oficiais de pesquisas científicas, procurando sempre trazer visões plurais, inspiradas em 
intelectuais negras, quilombolas, indígenas, latino-americanas e africanas. Acerca dessas 
redes constituídas no processo de produção do trabalho de pesquisa, não podemos deixar 
de nos referir ao cotidiano de sala de aula no Mespt (e das alianças que estabelecemos 
fora dela, entre nossas comunidades), por isso a foto que abre este texto é para nós muito 
significativa. Partilhar as aprendizagens com mulheres de outros contextos comunitários, 
foi, sem dúvida, transformador e, em algum sentido, revolucionário.

Para além da sala de aula, a oportunidade de quase todas nós, mulheres oriundas de 
comunidades tradicionais, ficarmos no mesmo local (os apartamentos de trânsito da Colina 



77

no campus Darcy Ribeiro e o alojamento da Licenciatura de Educação do Campo – Ledoc, 
no campus de Planaltina), negociados com a UnB pela coordenação do Mespt durante os 
módulos, nas semanas em que nos encontramos nos anos de 2017 e 2018, possibilitou o esta-
belecimento de uma interação efetiva com as outras mulheres e, assim, colocamos em prática 
uma ideia que surgiu no processo de orientação. A proposta era compreender os contextos de 
violência doméstica em outras comunidades, conhecendo alternativas que se estabelecem em 
seus territórios para o enfrentamento das formas de violência a que estão expostas mulheres 
quilombolas em diferentes contextos, assim como as mulheres indígenas, as pescadoras ou 
aquelas pertencentes a comunidades de terreiro ou povos ciganos, por exemplo.

Tal interlocução foi metodologicamente importante para delimitar as possibilidades de 
pesquisa, estabelecendo escalas de aproximação e diferenciação em relação a situações já conhe-
cidas pela experiência vivida e observada em Conceição das Crioulas. De algum modo, essa 
ampliação dos espaços de diálogo permitiu, também, “estranhar” algumas práticas naturalizadas 
na comunidade, favorecendo a construção de uma contextualização histórica que identificasse 
caminhos possíveis para o combate à violência em comunidades tradicionais, bem como a 
possibilidade de emancipação social de mulheres vítimas das situações de violência. O primeiro 
passo foi a realização de entrevistas semiestruturadas com mulheres quilombolas, indígenas 
e uma pescadora, todas companheiras da quarta turma do Mespt. Essa etapa ocorreu durante 
o “Tempo Universidade”, uma das etapas que orientam o regime de alternância do Mespt.

Vale dizer que, no momento da pesquisa, Maria Aparecida Mendes estava vivendo fora 
do território, morando na periferia de São Paulo, mas em fevereiro conseguiu vivenciar 
o “Tempo Comunidade” da pesquisa integralmente na comunidade, o que oportunizou o 
segundo passo da pesquisa: a realização de uma roda de conversa que reuniu as mulheres 
do Quilombo de Conceição das Crioulas e a realização de entrevistas semiestruturadas 
individuais com algumas das mulheres participantes. A relação de confiança estabelecida 
foi fundamental para o diálogo, tanto com as mulheres do Mespt quanto com as de Con-
ceição das Crioulas. Percebemos que a identificação dessas mulheres com a história de 
luta no território seria determinante para fazer fluir o assunto sobre temas que ainda são 
tabus em nossas comunidades, deste modo, os temas mais amplos que envolvem a gestão 
e os cuidados com o território estavam sempre pautados em cada encontro ou entrevista.

A pesquisa teve como objeto de estudo a atuação das mulheres no enfrentamento à vio-
lência doméstica em contextos comunitários, partindo da hipótese de que o envolvimento na 
luta social comunitária se apresenta como parte imprescindível nesse processo. Vale ressaltar 
que todas as atividades realizadas na pesquisa do mestrado foram pensadas como estruturantes 
para ações que continuaram a ser desenvolvidas depois do término do curso. Por isso, dizemos 
que se trata de uma pesquisa implicada, já que ela tem um forte teor de intervenção, estando 
intrinsecamente associada às ações político-culturais desenvolvidas em Conceição das Criou-
las. Desse modo, a comunidade toda foi convidada a participar no desenvolvimento de todas 
as etapas das atividades de pesquisa. Juntas, mobilizamos outras mulheres para as rodas de 
conversa, organizamos os espaços, conseguimos a doação de alimentos para as atividades etc.

Novas partidas e ponto de chegada: caminhos de encontro com a pesquisa  
colaborativa no quilombo de Conceição das Crioulas/PE



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

78

A coordenação da Associação Quilombola de Conceição das Crioulas (AQCC) dispo-
nibilizou o acesso à internet, impressora, computador, o espaço físico da Casa Comunitária 
Francisca Ferreira, bem como a cantina do Centro de Produção Artesanal para preparar e 
servir a alimentação. Para facilitar o diálogo coletivo, nos dividimos em cinco pequenos 
grupos, cada um com perguntas norteadoras para a conversa. Cada grupo foi coordenado 
por uma mulher que fazia parte da equipe de pesquisa, e as falas eram gravadas para serem 
transcritas posteriormente. Essa iniciativa foi imprescindível, pois não teríamos condições 
de realizá-la sem a disponibilidade das mulheres e sem o uso dos equipamentos que foram 
mobilizados pela comunidade. As atividades ocorreram com maior intensidade no período 
entre fevereiro e abril de 2018, e tiveram continuidade no segundo semestre, culminando 
em uma ação concentrada em dezembro daquele mesmo ano.

Em 12 de fevereiro de 2018, tivemos o primeiro encontro formal com o grupo de 
mulheres que se tornaria a equipe de pesquisa, as Marias Crioulas. A ideia de assumir esta 
colaboração como parte constitutiva da pesquisa e o nome pelo qual definimos o coletivo 
surgiram no momento de prestação de contas da venda dos produtos artesanais durante o 
primeiro Tempo Universidade da turma no Mespt. Foi esse aporte financeiro que subsidiou 
a permanência de Maria Aparecida Mendes em Brasília durante toda a pesquisa. O grupo 
foi formado por seis mulheres, que, junto conosco, foram imprescindíveis para definir o 
recorte da pesquisa e as demais escolhas desta dissertação, todas imbuídas do comprome-
timento com a comunidade e estimuladas pelo desejo de contribuir com o enfrentamento 
à violência doméstica nas comunidades quilombolas. Os percursos adotados na pesquisa 
naquele momento já apontavam para uma abordagem qualitativa, com características de 
pesquisa-ação. Decidimos então que, a princípio, seriam realizadas rodas de conversas 
com um grupo de mulheres para ouvi-las sobre o tema. Foram realizados cinco encontros 
durante a pesquisa e, no primeiro, 36 mulheres participaram.

Por ser um tema de difícil aprofundamento nos debates coletivos, decidimos dialogar 
também através de entrevistas semiestruturadas individuais, destacando oito mulheres de 
Conceição das Crioulas, entre as que participaram da primeira roda de conversa. Essas 
entrevistas se agregaram então a outro conjunto de fontes: as entrevistas realizadas com 
outras seis mulheres, colegas do Mespt. Essas entrevistas com mulheres de outras comu-
nidades tradicionais constituíram o mote para a primeira etapa da pesquisa, resultando no 
capítulo analítico que abre a dissertação.

Novas partidas e pesquisa colaborativa na prática: Marias 
Crioulas estabelecendo uma rede de pesquisas e coautoria

A participação ativa das seis mulheres que compuseram a equipe de pesquisa, Marias 
Crioulas, trouxe novos rumos para a condução dos passos da pesquisa, e isso nos levou 
a debater sobre a importância de que elas fossem reconhecidas como coautoras neste tra-
balho. Apresentamos elas em seguida, começando por Valdeci Maria da Silva Oliveira. 



79

A mãe de Valdeci é Maria Enedina de Jesus. Ela foi agricultora, responsável pela criação 
de porcos, galinhas e produção nos quintais produtivos/ monturos (local onde se joga os 
restos orgânicos) e infelizmente faleceu muito nova. Seu pai é João Virgulino da Silva 
(curandeiro, benzedor e artesão de peneiras à base de palha de catolé (Syagrus oleracea). 
Entre os 12 irmãos e irmãs, Valdeci é a mais velha, sempre trabalhou como agricultora no 
roçado do pai e em fazendas da região. Se casou com José Francisco de Oliveira e com 
ele teve três filhas: Jocicleide, Jocilene e Josiclécia. Como ficou órfã muito nova, precisou 
assumir a responsabilidade de cuidar dos irmãos e irmãs mais novos. Dentre eles, uma se 
chama Espedita Silva, que mora com ela ainda hoje e a reconhece como mãe.

Diante das inúmeras dificuldades, Valdeci desenvolveu habilidades de liderança muito 
jovem, tanto em defesa da causa quilombola quanto no combate à violência doméstica. Junto 
com Maria Alzira e Maria Diva, foram pioneiras nas formas mais recentes de envolver, 
fortalecer e articular-se com outros segmentos de combate à violência doméstica, entre eles o 
Movimento de Mulheres Trabalhadoras Rurais do Sertão Central. Muitas mulheres atribuem 
a elas o encorajamento para enfrentar esse desafio. Em 2000, Valdeci começou a produzir 
artesanato com fibra de caroá, prática que aprendeu com a sogra e as cunhadas, mas, em 2009, 
precisou interromper a atividade para dedicar-se aos cuidados da saúde de Jociclécia (Clecinha), 
sua filha, que mais tarde faleceu vítima de leucemia. Ela encontrou forças para se erguer nova-
mente no re-envolvimento nas atividades comunitárias, principalmente na produção artesanal.

Depois disso, sua atuação foi interrompida por mais duas vezes, quando precisou fazer 
a cirurgia para retirar um mioma em estágio avançado, e depois por ocasião do acidente 
que limitou sua mobilidade. Atualmente, mesmo dependendo de cadeira de rodas e da 
colaboração de outras pessoas para se locomover, continua firme, incentivando e enco-
rajando outras mulheres a não desanimarem. Ela destaca que foi através da união com as 
outras mulheres na produção artesanal que ela se levantou da depressão que lhe consumia. 
Como antes, continua atuando em defesa dos direitos humanos dos homens e mulheres do 
território quilombola de Conceição das Crioulas.

A segunda pesquisadora que compôs a equipe foi Roseane Maria Mendes. Ela é a 
irmã mais nova de Maria Aparecida Mendes, mãe de Dandara Mendes e Dário Mendes. 
Ela afirma que foi estimulada por outras mulheres a participar da luta comunitária. Atuou 
no Movimento dos Pequenos Agricultores por um bom tempo, e também trabalhou como 
empregada doméstica. Atualmente é ativista da luta quilombola e faz parte da coordenação 
da Associação Quilombola de Conceição das Crioulas (AQCC). Representa a comunidade 
no Conselho Municipal de Desenvolvimento Rural Sustentável e participa das articulações 
de mulheres na luta contra a violência doméstica através da comissão de mulheres da AQCC. 
É filha de Maria da Natividade Mendes, trabalhadora rural aposentada que, quando mais 
jovem, trabalhava como diarista nos roçados de outras pessoas para colaborar com a renda 
familiar e conciliava essa atuação com o cultivo nos pequenos roçados próprios. Criava 
pequenos animais (porcos, galinhas, cabras), era extrativista de umbu para o complemento 
alimentar e para comercializar. Seu pai é João Francisco Mendes, também trabalhador nos 

Novas partidas e ponto de chegada: caminhos de encontro com a pesquisa  
colaborativa no quilombo de Conceição das Crioulas/PE



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

80

pequenos roçados, mas dedicado principalmente às atividades como diarista nas fazendas 
e como trocador de dia de serviço nos roçados de outras pessoas da comunidade.

A terceira pesquisadora é Márcia Jucilene do Nascimento. Nasceu no sítio Cruzeiro 
do Sul, próximo ao território hoje reconhecido como território Quilombola de Conceição 
das Crioulas. É filha da professora Cecília, em quem se inspirou para prosseguir nos 
estudos. O seu pai é Tarcísio do Nascimento, líder comunitário ativista da luta quilom-
bola através da AQCC. Márcia é professora concursada de Língua Portuguesa nas duas 
escolas quilombolas de Conceição das Crioulas, ativista do movimento quilombola há 
mais de 20 anos, principalmente através da Comissão de Educação da AQCC, instru-
mento importante de luta pela qualidade da educação quilombola. É colaboradora ativa 
de muitas ações que trouxeram resultados positivos para o povo quilombola, a exemplo 
da construção do Projeto Político Pedagógico das escolas do território Quilombola de 
Conceição das Crioulas. Foi diretora da Escola Professor José Mendes e coordenadora 
geral da Associação Quilombola de Conceição das Crioulas. É egressa da segunda turma 
do Mespt e adotou como tema da sua pesquisa a educação escolar quilombola, produzindo 
a dissertação Por uma pedagogia crioula: memória, identidade e resistência no Quilombo 
de Conceição das Crioulas – PE (Nascimento, 2017).

Em seguida, como quarta pesquisadora, apresentamos Fabiana Venceslau. Ela nasceu 
no sítio Mulungu, uma das comunidades localizadas no território Quilombola de Conceição 
das Crioulas. Sua mãe é Ana Maria da Silva, trabalhadora dos roçados próximos de casa. 
Seu pai é Venceslau José da Silva, que, além de trabalhar nas roças, era um dos tocado-
res da banda de pífano de Conceição das Crioulas. Fabiana Venceslau tem nove irmãos 
por parte de pai e mãe, ficou órfã de mãe aos seis anos, foi criada pela irmã mais velha, 
Maria José, de quem sempre recebeu estímulos para os estudos. Casou-se com Antonio 
João Mendes e com ele teve três filhos: Guilherme, José Akim e Benjamim. Atualmente 
mora na Vila do Território de Conceição das Crioulas. É uma mulher jovem e forte lide-
rança comunitária, atuante da causa quilombola através principalmente das Comissões 
de Juventude e Educação da AQCC. É formada em Letras e atualmente é professora de 
língua portuguesa na Escola Estadual Quilombola Rosa Doralina Mendes e na Escola 
Municipal Quilombola Professor José Mendes, no território Quilombola de Conceição 
das Crioulas, atuante na luta contra a violência doméstica e pelas políticas públicas para 
o território. Fabiana Venceslau também é sobrevivente do acidente de ônibus que ocorreu 
em 2010 e vitimou muitas pessoas da comunidade.

A quinta componente da equipe é Evania Antonia Oliveira Alencar, conhecida como 
Evinha. Sua mãe é Antonia Vitalina, uma trabalhadora na roça. Hoje, aposentada como 
trabalhadora rural, é extrativista de fibra de caroá (Syagrus oleracea) para a produção arte-
sanal. O seu pai é Alberto Simão de Oliveira, que é agricultor aposentado. Evania é casada 
com Tadeu Alencar, com quem teve um filho, Talys. É formada em Geografia, leciona nas 
escolas quilombolas municipal e estadual professor José Mendes e Rosa Doralina Men-
des. Assim como a maioria das mulheres, ela é integrante das comissões de Mulheres, 



81

Educação e Geração de Trabalho e Renda da AQCC. Ela é uma das grandes mobilizadoras 
da comunidade, atuando na recepção e mobilização de parcerias para a luta comunitária.

Por fim, a equipe foi composta também por Maria dos Santos Oliveira. Sua mãe é 
Bernadina Firmiana de Oliveira, mulher que utiliza a cerâmica para produzir artesanato, 
trabalhadora na roça, praticante do extrativismo do umbu, contadora de história e é ben-
zedeira, “meizinheira” (que faz medicamentos caseiros). O seu pai é João Antonio de 
Oliveira, também benzedor, trabalhador nos pequenos roçados próprios, trocador de dias 
de serviços. Maria dos Santos aprendeu bem os ofícios da mãe e do pai, tornando-se uma 
das principais produtoras de medicamentos caseiros a partir da extração de partes das 
plantas naturais do território. A arte de associar a produção agrícola, o quintal produtivo, 
a produção e comercialização do artesanato contribuiu para que ela (com o apoio de seu 
pai e sua mãe) criasse seus quatro filhos, Victor, de 21, Maycom, de 17, Mateus, de 14 e 
Kauã, de 12 anos, sem a colaboração dos pais.

Estas mulheres são todas lideranças ativas no território Quilombola de Conceição das 
Crioulas. Mesmo em meio a tantos afazeres, as mulheres atuaram em todas as atividades 
envolvendo a pesquisa, com exceção da revisão bibliográfica. Após cada roda de conversa, 
avaliamos juntas os resultados e definimos os próximos passos, por exemplo, a escolha das 
entrevistadas individuais e quais temáticas poderiam ser aprofundadas em cada uma destas 
entrevistas, sistematizando em seguida os resultados de cada uma destas etapas. O apoio 
logístico foi dado pela AQCC, que disponibilizou os espaços e equipamentos necessários, 
tais como computador, impressora e acesso à internet. Além das mulheres acima citadas, 
tivemos a colaboração da mãe de Cida, Maria da Natividade, que fez questão de ficar 
inteiramente à disposição para apoiar o trabalho de pesquisa.

Figura 1 – Roda de Conversa no Quilombo de Conceição das Crioulas, 2018

Fonte: Acervo de Maria Aparecida Mendes.

Estar fisicamente distante da comunidade não impediu Maria Aparecida Mendes de 
continuar exercendo o seu papel como liderança (agora conciliado com a nova atribuição 
de pesquisadora), pois o uso da internet e do celular possibilitou permanecer em diálogo 

Novas partidas e ponto de chegada: caminhos de encontro com a pesquisa  
colaborativa no quilombo de Conceição das Crioulas/PE



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

82

constante com a equipe de pesquisa e demais lideranças, atuando o tempo todo nas deman-
das da comunidade. Sabemos que nem sempre a conciliação destas atividades ocorre com 
tranquilidade, mas destacamos este aspecto para enfatizar que há uma presença que é sempre 
dupla, já que a pesquisadora, mesmo no momento da produção de dados e da investigação, 
não deixa de ser reconhecida por seus outros papéis sociais na comunidade. Isso é ainda 
mais significativo quando tratamos de pesquisadoras oriundas de contextos comunitários e 
que carregam consigo relações de parentesco e o reconhecimento social como lideranças. 
Estamos cientes que há uma implicação dada por essa condição, o que merece reflexão 
mais aprofundada, mas, por ora, somente queremos destacar a impossibilidade de fatiar as 
partes da vida e as identidades que as constituem, para nos forjarmos como pesquisadoras.

O trabalho de campo aconteceu tanto presencialmente quanto à distância, mas foi a 
vivência que potencializou os diálogos e gerou sistematizações coletivas sobre o tema da 
pesquisa. Por meio do celular foram realizadas entrevistas com Maria Francisca, Maria 
Gonzalez, Maria Magá, Maria Margarida Alves e Maria de Benguela. Tanto os diálogos 
presenciais quanto aqueles que ocorreram em formato remoto foram gravados para a 
transcrição literal dos relatos, passo seguinte da pesquisa e que resultou em mais de 130 
páginas de fontes orais produzidas.

As rodas de conversas foram realizadas em sessões compostas por grupos menores 
de diálogo e retorno à plenária para compartilhamento e deliberações. Os encontros foram 
realizados na Casa Comunitária Francisca Ferreira e no Centro de Produção Artesanal 
localizados na Vila Centro do Quilombo de Conceição das Crioulas. No dia 17 de fevereiro 
de 2018, reunimos 36 mulheres e três homens. A segunda roda de conversa aconteceu no 
dia 21 de abril com a participação de 27 mulheres e quatro homens e a terceira em 16 de 
dezembro de 2018 com 30 mulheres e dois homens. As duas últimas ocorreram com número 
menor de participantes, mas foram igualmente produtivas e bem representativas.

Fazer reuniões parece algo trivial para quem convive em ambientes universitários ou em 
comunidades com experiência em formação política de base, mas não é assim que acontece 
em muitos contextos comunitários tradicionais. E nem sempre foi assim em Conceição das 
Crioulas, fomos experimentando práticas que fizessem sentido em cada contexto. Desde 
a década de 1980, a prática de realizar reuniões com convite e pauta previamente escrita 
foi se tornando costumeira em função da formação política e da atuação das Comunida-
des Eclesiais de Base (CEB), vinculadas à Igreja Católica na região. Antes, os encontros 
ocorriam nos mutirões, nas construções das casas, nas festas de casamentos e novenários. 
Por isso, atualmente é fácil reunir um grupo considerável de pessoas da comunidade para 
dialogar. Assim também aconteceu na mobilização para as Rodas de Conversa.

A articulação das participantes foi feita por convites verbais e enviados por escrito. 
As atividades de formação em Conceição geralmente ocorrem durante um dia inteiro ou em 
mais de um dia. Como as pessoas se deslocam de distâncias relativamente grandes, se faz 
necessário viabilizar a alimentação para os encontros relacionados à pesquisa. Cada uma 
das participantes assumiu a responsabilidade de colaborar com parte dos ingredientes e 



83

dividimos a responsabilidade de preparar os alimentos, assim, as mulheres puderam se con-
centrar nas atividades. Parece um detalhe menor, mas essa logística se torna determinante 
para a realização de atividades de pesquisa em contextos comunitários.

No primeiro encontro, que contou com um número maior de participantes, iniciamos 
com a leitura de um trecho do livro de bell hooks (2000), O feminismo é para todos. Em 
seguida, realizamos a apresentação do projeto de pesquisa da dissertação e o tempo seguinte 
foi destinado para questionamentos e sugestões, com intervalo de uma hora para o almoço. 
Para nortear o diálogo na primeira roda de conversa, elaboramos as seguintes perguntas, 
para serem respondidas em grupos de trabalho:

•	 Já sofreu ou conhece alguém que passa por situação de violência doméstica?
•	 Quais as estratégias adotadas conjuntamente para combater as violações sofridas 

pelas mulheres?
•	 Quais são os impactos da forma como a Lei Maria da Penha é aplicada nos casos 

de violência cometidos contra as mulheres quilombolas?
•	 Qual seria na sua opinião o método adequado para o estado adotar no combate à 

violência doméstica contra as mulheres quilombolas?
•	 Que sugestões podemos indicar para o combate à violência doméstica em comu-

nidades tradicionais?
Formamos seis grupos, e cada um foi coordenado por uma componente da equipe de 

pesquisa. Para não perder o registro dos diálogos, cada uma de nós disponibilizou um celular 
para gravar as falas em cada equipe, designando uma responsável em cada grupo para fazer 
os registros que seriam a mim entregues para sistematização e análise. Após meia hora de 
diálogo em cada grupo, foi momento de socializar para o grande grupo. Apesar de cada 
equipe ter escolhido uma representante para sintetizar e apresentar o resultado do trabalho 
em grupo, todas estavam inspiradas e fizeram importantes intervenções relacionadas às 
formas com as quais conseguiram enfrentar e superar as situações de violência doméstica. 
Os resultados superaram as nossas expectativas e saímos de lá bastante entusiasmadas.

Durante esse encontro, decidimos que seria importante fazermos o que nomeamos como 
Percursos Comentados pelo Território. O percurso tinha como objetivo caminhar pelos locais 
onde as mulheres praticam o extrativismo de umbu e de várias outras matérias-primas que 
contribuem para a emancipação alimentar e financeira em Conceição. Os locais onde se 
pratica o extrativismo são espaços importantes de sociabilidade das mulheres, locais onde 
elas trocam ideias, socializam suas dores e uma encoraja a outra para superar os problemas 
individuais. Portanto, saímos daquele primeiro encontro já com uma tarefa inicialmente 
não prevista. Para essas atividades, contamos com a colaboração do pai de Cida, João 
Francisco Mendes, além do tio e padrinho de batismo, Andrelino Antonio Mendes, e de 
Maria de Benguela, Maria Gonzalez, Salviana Mendes e Maria de Lourdes (Lourdinha).

Novas partidas e ponto de chegada: caminhos de encontro com a pesquisa  
colaborativa no quilombo de Conceição das Crioulas/PE



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

84

Figura 2 – Percurso comentado pelo território (2018)

Fonte: Acervo de Maria Aparecida Mendes.

Saímos às 6h da manhã do domingo do dia 18 de fevereiro e caminhamos pelos roçados 
do Sr. Andrelino e de Maria de Benguela. Aproveitamos, também, para ir até a Pedra do 
Matame, um dos pontos altos do território, lugar que possibilita uma boa vista do território, 
principalmente da área que, por muito tempo, tivemos o acesso negado pelos fazendeiros. 
Finalizamos as atividades do dia no quintal produtivo de Maria dos Santos. Foi um dia de 
ricos diálogos sobre as vivências e as atividades desenvolvidas naqueles espaços.

No dia 19 de fevereiro, realizamos visita à área chamada Serrote do Minador, local em 
que, assim como a Pedra do Matame, faz parte de uma das fazendas retomadas em 2014, 
após desintrusão pelo Instituto de Colonização e Reforma Agrária (Incra). Já no dia 26 de 
fevereiro, foi dia de visitar o quintal produtivo e o roçado de Lourdinha. Como dissemos 
anteriormente, em 2018, retornaríamos mais duas vezes à comunidade, sendo uma em abril 
e outra em dezembro, após a conclusão do quarto e do quinto módulos do Mespt.

Foi grande a quantidade de conhecimentos produzidos nas rodas de conversas e nesses 
percursos comentados dos quais participamos, entretanto, percebemos que as mulheres 
ainda permaneciam com muitas dificuldades para expressar os assuntos que envolvem a 
violência doméstica, se dispersando por muitas outras temáticas, igualmente interessantes, 
mas menos propositivas para a pesquisa. Então resolvemos que seria importante realizar 
visitas individuais a algumas mulheres, com o intuito de aprofundar o assunto. As atividades 
de realização das entrevistas ocorreram concomitantemente com a transcrição dos áudios 
e a permanente revisão de literatura, conforme os temas se desenvolviam.

Outra atividade, não prevista diretamente na pesquisa, mas que nos trouxe importantes 
resultados, foram os eventos formativos promovidos pelas escolas Professor José Men-
des e Professora Rosa Doralina Mendes. No dia 17 de dezembro, ocorreu a apresentação 
dos trabalhos de conclusão do Ensino Fundamental – TCF, momento em que tivemos a 



85

oportunidade de participar como banca avaliadora. Cada estudante apresentou o resultado 
da pesquisa que realizou entre o 6º e o 9º ano, desenvolvendo um tema local com o qual 
guardam afinidade. Os trabalhos tinham como objetivo preparar os alunos para os futuros 
trabalhos de conclusão de curso superior. Entre os temas por eles abordados, nos desper-
taram atenção a história dos vaqueiros, as alternativas de convivência com a seca, o pre-
conceito racial, a sexualidade, a homofobia, a violência contra as mulheres e a liderança 
das mulheres na luta por políticas públicas.

Em 18 de dezembro, na escola Rosa Doralina Mendes, participamos da conclusão de 
um projeto que trazia como tema a importância das plantas nativas como medicina natu-
ral. Este trabalho foi desenvolvido por alunos e alunas que estudam em tempo integral na 
escola. A metodologia desse projeto envolveu a participação das pessoas da comunidade 
que têm conhecimento sobre o uso das plantas medicinais do território. Segundo a profes-
sora Cirlene, coordenadora do projeto, os trabalhos foram executados em várias etapas. 
Primeiro, definiram quais pessoas seriam mobilizadas para participar do projeto com os 
alunos. As professoras visitaram as líderes comunitárias Maria dos Santos e Valdeci Gomes, 
com objetivo de sensibilizá-las a transmitir os conhecimentos. A partir da concordância 
delas, definiram um cronograma de atividades.

Do mesmo modo que em nossa proposta metodológica, os estudantes, junto com a 
equipe de professoras, realizaram um percurso comentado pelo território, onde as mulhe-
res orientavam sobre como se deve extrair as plantas para a produção dos medicamentos. 
De posse das matérias-primas, todos se reuniram nas residências das “meizinheiras” e, sob 
orientação delas, produziram medicamentos para serem apresentados durante a culminância 
do Projeto. A conclusão dos trabalhos ocorreu em 18 de dezembro de 2018 e as mulheres 
quilombolas realizaram palestras, transmitindo conhecimentos importantes sobre o uso 
das plantas medicinais. As professoras trabalharam para que os alunos compreendessem a 
importância da manutenção das plantas nativas para o bem da natureza e das futuras gera-
ções do nosso povo no quilombo. Os alunos e alunas também fizeram suas intervenções 
sobre os aprendizados adquiridos na execução do projeto.

Depois das falas, todas as pessoas presentes foram convidadas a conhecer os medi-
camentos produzidos junto com a educadora da comunidade Valdeci Gomes, visitando 
a exposição de medicamentos caseiros e os canteiros no pátio da escola onde estavam 
as plantas medicinais. Essa atividade mostra como as escolas administradas por pessoas 
comprometidas com os interesses locais geram resultados positivos. Como sugere Givâ-
nia Silva (2016), elas procuram associar os conhecimentos através das trocas de saberes 
por processos de interação entre as escolas e as mulheres detentoras de outros saberes. 
É a pesquisa constituindo parte do modo identitário cotidiano em Conceição das Crioulas. 
Essa experiência reforçou algumas definições e foi debatida na equipe de pesquisa por sua 
potencialidade de inspirar os rumos finais do trabalho em curso.

Novas partidas e ponto de chegada: caminhos de encontro com a pesquisa  
colaborativa no quilombo de Conceição das Crioulas/PE



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

86

Figura 3 – Encontro de Mulheres em Conceição das Crioulas, 2018

Fonte: Acervo de Maria Aparecida Mendes.

A última etapa da pesquisa no Tempo Comunidade foi realizada entre os dias 6 e 14 
de abril de 2019. Dessa vez, aproveitamos para realizar um encontro de formação sobre a 
Lei Maria da Penha. Por ser dia de domingo, algumas mulheres não participaram porque 
a celebração da missa coincidiu com o horário da nossa atividade. O encontro contou com 
22 participantes, com um número considerável de pessoas jovens. Depois da acolhida, 
colocamos o vídeo A violência contra a mulher negra no âmbito social, (publicado por 
W4 Produções em 8 de dezembro de 2016) para estimular uma reflexão sobre a violência 
contra a mulher negra. Estabelecemos um tempo para que as mulheres expressassem suas 
compreensões sobre o vídeo. Em seguida, nos dividimos em quatro grupos, cuja finalidade 
era estudar alguns pontos da Lei nº 11.340/2006, conhecida como Lei Maria da Penha, 
e analisar sua aplicabilidade em nosso contexto comunitário.

Depois, todos os grupos socializaram as suas impressões, sempre com olhar voltado 
para a realidade da comunidade. Foi um momento muito forte do encontro, porque, a partir 
da leitura e dos diálogos nos grupos, as mulheres voltaram com muita inspiração e desejo 
de expor as suas histórias de vida. Relatos sobre situações de violência foram expostos, 
destacando os passos percorridos para a superação. Geralmente, esses são momentos muito 
emocionantes porque expressam um misto de dor e alegria, ao encontrar umas nas outras 
o apoio necessário para a superação. Foi um dia de muita troca, aprendizado e inclusão de 
novas pessoas nas formações sobre temas que nos afetam.

https://www.youtube.com/channel/UCxywVp_9VNHOIZrEtHsmjeg


87

Ponto de chegada: aprendizados mobilizados pela pesquisa 
colaborativa no Mespt, UnB

Historicamente, os encontros dos mais jovens com as pessoas idosas no território 
representam a possibilidade de trocas de saberes e, durante a pesquisa, essa prática foi 
constante e de grande relevância. Percebemos neste intercâmbio de gerações uma enorme 
potencialidade para a popularização e aprofundamento do tema, e estamos convictas de que 
podemos formar novas gerações, que pensem a história das mulheres sob outras perspectivas 
e que estas conseguirão em grande medida superar as armadilhas da masculinidade tóxica.

Boa parte das mulheres com as quais dialogamos tem idade acima de 60 anos, mas os 
diálogos foram alargados informalmente com outras pessoas mais idosas. São mulheres e 
homens que se dedicam a contar as histórias que ouviram dos seus antepassados para os mais 
jovens. Verdadeiras fontes vivas, semelhante aos detentores de sabedoria africanos, descritos 
por Amadou Hampaté Bá, (2010), corroborado por Conceição Evaristo (2017), através da frase: 
“Eu não nasci rodeada de livros, mas eu nasci rodeada de palavras”, palavras que representam 
conhecimentos que só os intelectuais da oralidade podem ter. Por outro lado, pudemos reforçar 
o estímulo a este encontro geracional, favorecendo a presença de meninas e meninos mais 
jovens, em especial, depois de vermos as suas atuações nas pesquisas realizadas na escola.

Estabelecemos como meta a realização de visitas a algumas dessas pessoas do território 
no decorrer da pesquisa, em algumas delas, acompanhadas de jovens da comunidade. Então, 
no período de fevereiro de 2018 a abril de 2019, ora na companhia do pai João Francisco 
Mendes, ora na companhia do cunhado João Emídio ou da irmã Rozeane, dos irmãos 
Francisco e Cícero ou dos sobrinhos e sobrinhas de Maria Aparecida Mendes, realizamos 
visitas à dona Maria de Lourdes, conhecida por todos como madrinha Lourdes. Visitamos 
também o senhor João Emídio e sua esposa, dona Maria do Carmo, ao Seu João Pedro e 
sua esposa dona Socorro. Também visitamos a dona Francisca, conhecida por tia Tica, a tia 
Marina e ao senhor Vicente José Ferreira.

A última visita foi à dona Liosa, em abril de 2019, e, naquele momento, ela buscava 
forças para superar a dor das perdas de dois entes queridos: a filha Maria Aparecida e seu neto 
Humberto Erik, cruelmente assassinados havia 20 dias, na cidade de Salgueiro-PE. O obje-
tivo da visita era estender a mão amiga, algo que ela sempre fez com todos nós do território. 
Naquele momento, mesmo em meio a tanta dor, ela se esforçava para contar a história do 
território quilombola de Conceição das Crioulas, como sempre gostou de fazer. Sua fala firme 
apesar da tristeza foi mais uma inspiração para prosseguir e dar continuidade à pesquisa.

Sabemos que a universidade e os territórios tradicionais são espaços importantes de 
compartilhamento de saberes. Na vivência comunitária aprende-se sobre a luta dos ante-
passados. Mesmo sem ter frequentado a escola, os mestres e as mestras da vivência e da 
oralidade ensinam a interpretar a linguagem da natureza como fonte de segurança alimen-
tar, geração de trabalho e renda. Os espaços de sociabilidade das mulheres também são 
territórios estratégicos de encorajamento para enfrentar as violências. Nos quilombos, 

Novas partidas e ponto de chegada: caminhos de encontro com a pesquisa  
colaborativa no quilombo de Conceição das Crioulas/PE



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

88

os ensinamentos são passados por meio da oralidade de geração para geração. O momento 
atual é de avanço tecnológico. O rádio, a televisão e a internet conectada ao celular deixam 
cada vez mais evidente a limitação do tempo de sociabilidade e troca de saberes comu-
nitários, mas trazem consigo também as possibilidades de transgressão desse cenário. 
É igualmente importante entender que a tecnologia e a academia são potenciais ferramentas 
a serem usadas como formas de valorização da luta dos povos e comunidades tradicionais.

Ocupar a universidade (na graduação e na pós-graduação) e lutar pela qualidade da 
educação na escola desde as séries iniciais fazem parte de um mesmo processo, sendo locus 
complementares e não hierarquizáveis. Para que o currículo, na escola e na universidade, 
seja fruto de uma produção coletiva, é necessário partir do olhar dos próprios quilombolas, 
sem deixar de fortalecer alianças com companheiras e companheiros, mas trazendo luz às 
formas de produzir conhecimento gestadas em contextos comunitários.

Nos parece importante situar o processo histórico em que Conceição das Crioulas 
assume lugar de agenciamento de suas relações com os atores externos, entre estes, a univer-
sidade. Acreditamos que de algum modo, aos poucos, Conceição “criouliza” a presença de 
seus sujeitos na universidade, constituindo uma forma de produzir conhecimento acadêmico 
e colocá-lo em uma relação dinâmica e recíproca com os conhecimentos tradicionais, mas 
também com as formas de fazer política aprendidas historicamente pelo coletivo. Maria 
Aparecida Mendes faz parte do que já podemos reconhecer como uma primeira geração de 
intelectuais crioulas, e é interessante entender esse processo para que não pareça forçoso 
argumentar que já existiam formas metodológicas gestadas na comunidade e que foram 
incorporadas à pesquisa que aqui comentamos. O relato autobiográfico da pesquisadora, 
inserido em sua dissertação, evidencia desde criança a sua fé na educação como lugar de 
transformação, e o desejo de ocupar as salas de aula como sonho que parecia distante e 
que se orientava pela possibilidade de “trabalhar na sombra”. Seu relato nos diz, também, 
sobre uma recusa inicial à militância política e sobre como esta luta se converte depois 
em pedagogia libertadora, inclusive da condição de violência doméstica. Não se dissocia 
no trabalho de Maria Aparecida Mendes – e nem em Conceição das Crioulas – a tríade 
educação, militância política e formação acadêmica.

A educação, interditada às pessoas de Conceição das Crioulas durante tanto tempo, 
de sonho distante se torna realidade alcançável a partir da primeira escola “crioulizada” na 
década de 1990, a Escola Professor José Mendes. De lá para cá, outras utopias constroem 
caminhos: o acesso ao ensino superior em diversas áreas, os cursos de especialização, mestrado 
e doutorado em universidades públicas. Lado a lado com a atuação crescente de diferentes 
pessoas da comunidade nos movimentos sociais, vemos surgir entre as mulheres crioulas 
novas identidades sociais, que se entrecruzam e se complementam. São lideranças políticas e 
pesquisadoras, mulheres que protagonizam esses lugares identitários e demonstram serem eles 
indissociáveis. O trabalho que aqui comentamos enfatiza esses pertencimentos, potencializando 
as experiências de cada mulher que atua na equipe de trabalho que resulta nesta pesquisa: as 
Marias Crioulas. Para além dos percursos adotados como procedimentos de pesquisa, naquele 



89

processo, Maria Aparecida Mendes se reconhece e é reconhecida como pesquisadora, e essa 
é também é uma dimensão fundamental do processo de produção da dissertação.

De modo colaborativo, mas também pensado como via de mão dupla, o coletivo 
decidiu como o trabalho seria conduzido, indicando caminhos metodológicos que fossem 
condizentes com as próprias práticas coletivas aprendidas historicamente em Conceição 
das Crioulas. A universidade aprende com estas formas pesquisadoras, mas o que Maria 
Aparecida Mendes conhece na universidade também retorna à comunidade para nutrir outras 
possibilidades de conhecer, inclusive na partilha de leituras. Uma inovação nesse sentido 
foi a experiência de socializar as leituras aprendidas na universidade com as mulheres de 
Conceição das Crioulas, aproveitando cada oportunidade de retorno à comunidade durante o 
mestrado para fazer reverberar entre estas mulheres as leituras acessadas no Mespt, fazendo 
circulá-las entre as diferentes gerações e segmentos comunitários em rodas de partilha de 
leituras. Apesar de não conseguir conduzir esta prática de maneira mais sistemática, ficou 
delineado para nós o potencial de investir nessa experiência de reverberar teorias que sirvam 
para a vida prática e possam fortalecer nossas lutas.

É sobre esta experiência que quisemos falar neste texto. Coube a nós, como pesqui-
sadora e orientadora da pesquisa, decidir sobre como colocar no papel todas essas coisas, 
que são vivas e preexistentes como práticas na comunidade, e apresentar-lhes outras pos-
sibilidades de construir conhecimentos. Portanto, fizemos escolhas narrativas, buscando, 
na diversidade de formas possíveis, aquelas que melhor traduzissem esses sentidos de 
pesquisa coletivizada e que, ao mesmo tempo, fosse uma pesquisa assumidamente impli-
cada, já que envolve diretamente “a mim e a minha comunidade”, o que aparece sob a 
forma dos usos mistos de um “eu” e de um “nós”. Este último, que guarda a representação 
de coletivos distintos: é o “nós” da academia (geralmente a pesquisadora e a orientadora), 
o nós crioulas (referente ao coletivo de pesquisa ou à comunidade como um todo), o nós 
político (das mulheres negras, dos sujeitos subalternizados, dos/das quilombolas etc.) e 
por vezes o “nós” da comunidade de aprendizagem que constituímos nestes dois anos (dos 
sentidos e sentimentos compartilhados com colegas do Mespt, reconhecemos um “nós 
mesptianas e mesptianos”). Hoje percebemos que estes “nós” foram ponto de partida, mas 
se tornaram lugares de novas chegadas. Deste modo, quando colaborativa, a pesquisa será 
sempre também um processo identitário, não somente para a pesquisadora que se forja 
nesse processo, mas também para a docente que orienta a pesquisa e para a comunidade 
que se torna coautora neste percurso.

Referências

DESGAGNÉ, Serge. O conceito de pesquisa colaborativa: a ideia de uma aproximação 
entre pesquisadores universitários e professores práticos. Revista Educação em Questão. 
29(15), p. 7-35, maio/ago., 2007. Disponível em: https://periodicos.ufrn.br/educacaoem-
questao/article/view/4443/3629. Acesso em: 9 abr. 2023.

Novas partidas e ponto de chegada: caminhos de encontro com a pesquisa  
colaborativa no quilombo de Conceição das Crioulas/PE



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

90

EVARISTO, Conceição. Becos da Memória. Rio de Janeiro: Pallas, 2017.

FIDALGO, Sueli S.; SHIMOURA, Alzira. da S. (orgs.) Pesquisa crítica de colaboração: 
um percurso da formação docente. São Paulo: Doctor, 2006.

IBIAPIANA, Ivana M. L de M. (org.). Pesquisa colaborativa: investigação, formação e 
produção de conhecimentos. Brasília: Líder Livro, 2008.

HAMPATÉ BÂ, Amadou. A tradição viva. In: KI-ZERBO, Joseph (ed.). História Geral da 
África I. Metodologia e Pré-história da África. Brasília: Unesco, 2010.

HAMPATÉ BÁ, Amadou. Amkoullel, o menino Fula. Tradução de Xina Smith de Vascon-
cellos. 3ª ed. São Paulo: Palas Athena, 2013.

HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. São Paulo: 
Martins Fontes, 2013.

HOOKS, bell. Mulheres negras: moldando a teoria feminista. Revista Brasileira de Ciência 
Política, n. 16, 2015.

HORIKAWA, Alice Yoko. Pesquisa colaborativa: uma construção compartilhada de ins-
trumentos. Revista Intercâmbio. Vol. XVIII. São Paulo: LAEL PUC-SP, 2008.

MENDES, Maria Aparecida. Marias Crioulas: emancipação e aliança entre mulheres no 
enfrentamento à violência doméstica em comunidades tradicionais. Dissertação (Mestrado 
em Sustentabilidade Junto a Povos e Territórios Tradicionais). Brasília: Universidade de 
Brasília, 2019.

NASCIMENTO, Márcia Jucilene do. Por uma pedagogia crioula: memória, identidade e 
resistência no Quilombo de Conceição das Crioulas – PE. Dissertação (Mestrado em Susten-
tabilidade junto a Povos e Territórios Tradicionais). Brasília: Universidade de Brasília, 2017.

SILVA, Givânia Maria da. Educação e luta política no Quilombo de Conceição das Criou-
las. Curitiba: Appris, 2016.







Educação 
diferenciada 

e relações 
étnico-raciais





Educação para as  
relações étnico-raciais:  

A invisibilidade do 
estudante quilombola no 

estado do Pará
Daniele Conceição Sarmento de Sousa 

Carlos Alexandre Barboza Plínio dos Santos 
Givânia Maria da Silva

Introdução

No século XVI, os europeus expansionistas criaram um sistema cujos valores e objeti-
vos visavam sua supremacia, e lhes permitiam criar mecanismos de dominação sobre outros 
povos e nações (Silva, 2011). A ideia de supremacia cultural e o conceito de civilização1 
foram criados pelos europeus para apresentar a sua cultura como a melhor e, também, como 
um modelo a ser adotado ou imposto a todos os outros (Elias, 1994).

Segundo Norbert Elias (1994), o projeto colonizador adotado pelas nações europeias 
e imposto às demais nações por elas exploradas é fruto das mudanças na estrutura da 
sociedade e no comportamento ou “civilização dos costumes” europeus. O conceito de 
civilização “inclui a função de dar expressão a uma tendência continuamente expansionista 
de grupos colonizadores” (Elias, 1994, p. 25).

Dessa forma, a construção do Estado brasileiro se deu na tentativa de uma homoge-
neização cultural. Para a efetivação desse projeto hegemônico, foram utilizadas, desde o 
período da colonização até os dias de hoje, diversas estratégias para exterminar e subjugar 

1	 O conceito de “civilização” refere-se a uma grande variedade de fatos: ao nível da tecnologia, ao tipo de 
maneiras, ao desenvolvimento dos conhecimentos científicos, às ideias religiosas e aos costumes. Pode 
se referir ao tipo de habitações ou à maneira como homens e mulheres vivem juntos, a forma de punição 
determinada pelo sistema judiciário ou ao modo como são preparados os alimentos (Elias, 1994).



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

96

os indivíduos que não se adequassem ao padrão exigido. Tida como uma das principais 
ferramentas usadas para a dominação e difusão do pensamento eurocêntrico, a educação 
– escolar e não escolar – ainda desconsidera e invisibiliza culturas, saberes e fazeres dos 
demais povos. Portanto, é indispensável pensar formas de quebrar a lógica eurocêntrica na 
produção e difusão do conhecimento, bem como abrir espaço para os demais pensamentos 
e conhecimentos, como o afrocêntrico2 e indigenocêntrico. E colocar esses conhecimentos 
em “pé de igualdade” com o modelo eurocêntrico se torna um dos desafios para povos e 
comunidades tradicionais, como uma das suas tarefas políticas.

Em vista disso, o presente capítulo coaduna-se com os esforços de diversas/os intelec-
tuais comprometidas/os com uma educação escolar mais democrática no contexto brasileiro, 
que tenha por escopo e filosofia a libertação de corpos e mentes das vítimas do sistema 
moderno-colonial.3 Uma educação que tenha o compromisso institucional de formar cida-
dãos críticos e reflexivos, capazes de fazer, no devir, mas também no hoje, as transformações 
que o país precisa para tornar-se mais equânime e menos inócuo no que concerne à distri-
buição de renda, acesso às políticas públicas e garantia dos direitos dos cidadãos e cidadãs.

Nesse sentido, este capítulo busca evidenciar os processos históricos e sociais que cola-
boraram e colaboram para a invisibilidade dos estudantes quilombolas no estado do Pará. 
Além disso, demonstra como ocorreu e ocorre o processo de elaboração e implementação 
das Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Quilombola (DCNEEQ) e 
como acontece a efetivação no referido estado, e sua relação com os anseios dos quilom-
bolas por uma educação que valorize suas especificidades.

Há a necessidade de evidenciar as diretrizes para a educação escolar quilombola, por 
compreender que as políticas públicas implementadas ao longo do século passado e atual 
estiveram e estão eivadas pelo ideário da igualdade, mas que de certa maneira funcionam 
para invisibilizar as diferenças, marcadamente derivadas de fatores histórico-sociais que 
sempre estiveram afetando as parcelas mais desfavorecidas da população nacional (entre 
os quais se situam negros, indígenas e demais grupos nominados tradicionais). Entre tais 
fatores histórico-sociais, ressaltamos a divisão social do trabalho, que relega a população 
negra os piores postos e, portanto, as piores rendas; sistemas e políticas educacionais que 
desprezam suas histórias, memórias e saberes e fazeres; sistemas culturais que desvalorizam 
suas artes, modas, estéticas, comidas, lazeres e devoções (vistas na maioria das vezes como 
“pitorescas” e “exóticas” e inferiores às originadas das descendências europeias). Enfim, 
políticas que desconsideram a diversidade étnico-racial do Brasil.

2	 A cosmovisão afrocentrada significa pensar a territorialidade, ou seja, as referências socioculturais oriun-
das de África e de saberes baseados em costumes e modos de vida africanos. Afrocentricidade remonta, 
igualmente, à ideia de que o ser humano se origina no continente africano.

3	 Intelectuais decoloniais da América Latina, nomes como Walter Mignolo, Aníbal Quijano, Edgardo Lander, 
Arturo Escobar, Catherine Walsh, e outros, postulam a ideia de que o sistema moderno-colonial se encontra 
na base da estrutura social vigente no mundo desde o século XV, quando da invasão do continente americano 
e submissão de corpos e mentes de povos não europeus a fim de servirem ao projeto moderno-colonial.



Educação para as relações étnico-raciais: A invisibilidade do estudante quilombola no estado do Pará

97

Entretanto, consideramos que as Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação 
para as Relações Étnico-Raciais (DCNERER) e as Diretrizes Curriculares Nacionais para 
a Educação Escolar Quilombola veiculam a necessidade de se pensar essas diferenças, 
positivando-as de forma que os grupos socialmente e etnicamente diferenciados possam 
se enxergar em tais políticas.

Na pesquisa, realizada para a dissertação de mestrado e base deste capítulo, foi realizado 
um levantamento bibliográfico e documental (normas, diretrizes, pareceres, minutas) acerca 
da oferta da educação escolar quilombola no estado do Pará, em órgãos governamentais e não 
governamentais.4 Paralelamente à pesquisa documental, foram feitas entrevistas semiestru-
turadas com coordenadores e técnicos educacionais que trabalham com a educação para as 
relações étnico-raciais na Secretaria Especial de Promoção de Políticas da Igualdade Racial 
(Seppir/MEC) e na Coordenadoria de Educação para a Promoção da Igualdade Racial (Copir/
Seduc/PA). As perguntas das entrevistas foram direcionadas com o intuito de saber como 
funcionava a oferta e a implementação da Educação Escolar Quilombola no estado do Pará.

Em suma, este capítulo foi estruturado em três partes. A primeira tem com objetivo 
apresentar uma breve história da luta do Movimento Negro e do Movimento Quilombola por 
políticas de reparação, em especial pela educação para as relações étnico-raciais. Na segunda, 
a Educação Escolar Quilombola (EEQ) é abordada enquanto política pública nacional pensada 
para atender esse segmento étnico da população brasileira. A última parte analisa a implemen-
tação da Educação Escolar Quilombola no estado do Pará, considerando os diversos instru-
mentos que cooperam para a invisibilidade dos estudantes quilombolas e a negação de direitos, 
enfatizando a atuação da Secretaria de Educação frente à efetivação dessa política pública.

A construção da educação para as relações étnico-raciais no Brasil

O processo histórico de construção da identidade brasileira, assim como dos outros 
países da América Latina, se desenvolveu em meio a uma violência etnocêntrica que tinha 
como propósito invisibilizar todos os segmentos que não se adequassem ao modelo hege-
mônico europeu (Grosfoguel, 2016). Pouco tempo após a chegada dos colonizadores com 
suas atividades econômicas no Brasil, também se iniciou o forte processo de vinda forçada 
de inúmeros grupos étnicos negros africanos para servir como mão de obra escravizada ao 
processo colonizador. De acordo com Reis (2007, p. 81),

o Brasil foi, no continente americano, que mais escravizados africanos 
importou durante os mais de 300 anos de duração do tráfico transatlântico, 

4	 Ministério da Educação (MEC); Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira 
(Inep); Conselho Nacional de Educação (CNE), Secretaria Especial de Promoção de Políticas da Igualdade 
Racial (Seppir); Secretaria de Estado de Educação do Estado do Pará (Seduc/PA); Conselho Estadual de 
Educação; Coordenadoria de Educação para a Promoção da Igualdade Racial (Copir/Seduc/PA); e Sistema 
Integrado de Informações (Sigep).



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

98

entre os séculos XVI e meados do XIX. Foram, segundo estimativas mais 
recentes, em torno de quatro milhões de homens, mulheres e crianças.

Foram, segundo estimativas mais recentes, em torno de quatro milhões de homens, 
mulheres e crianças.

No projeto colonizador europeu, os povos indígenas e a população negra escravizada 
eram dominados pela força e pela imposição de uma educação religiosa monoteísta, refor-
çada ainda pela suposta missão cristã de “salvar almas” (Silva, 2011). Nesse processo de 
colonização, a educação teve papel crucial, assumindo a função de difundir e solidificar a 
cultura europeia. Assim, a educação foi usada como arma de dominação e destruição de 
todos e quaisquer outros saberes e fazeres que não fossem os europeus (Fonseca, 2012).

Segundo Alain Fonseca (2012, p. 72), “a educação era concebida como um elemento 
fundamental na constituição de um povo civilizado, e esta não era uma característica 
atribuída à população negra” e nem indígena. Durante o período do Brasil Império, algu-
mas escolas, principalmente nas províncias de Minas Gerais e Rio de Janeiro, aceitavam 
crianças negras escravizadas. Entretanto, o espaço escolar materializava, em termos peda-
gógicos, a hierarquia e os preconceitos presentes em um mundo organizado a partir das 
influências da escravidão” (Fonseca, 2012).

Porém, ao contrário de Minas (em que a oferta da educação formal era uma demanda do 
Estado), no Rio de Janeiro ela era uma demanda das famílias negras, que já viam na educação 
um bem de valor e principalmente uma forma de adquirir um mínimo de dignidade. E essa rei-
vindicação passou a ser uma das principais demandas do Movimento Negro na pós-abolição.

A trajetória de luta dos negros durante o período escravocrata se deu principalmente 
por meio da formação dos quilombos; já na pós-abolição, o processo de luta ocorreu através 
da organização de frentes de luta pela busca de seus direitos de cidadania. Foi atribuída a 
denominação de Movimento Negro a essas organizações.

Segundo Florestan Fernandes (1978), na pós-abolição, estados como São Paulo e Rio 
de Janeiro se tornaram centros de atuação das organizações negras, onde foi mais visível 
o surgimento de mobilizações organizadas coletivamente. Inicialmente, estas associações 
estavam mais ligadas às áreas de lazer e recreações (clubes sociais, bailes, clubes de fute-
bol), e contavam com a publicação de pequenos folhetins, o que possibilitou a criação dos 
primeiros jornais negros. A partir de então, a Imprensa Negra se tornou a principal arma 
de protesto e propagação dos anseios da população negra, e também ajudou a alicerçar os 
caminhos para o nascimento de uma das organizações mais fundamentais dos movimentos 
negros no início da instauração da República, que foi a Frente Negra Brasileira (FNB).

A FNB foi fundada em 1931, no estado de São Paulo, e desde o seu nascimento já 
adotou como uma de suas principais bandeiras de luta a oferta da educação formal para 
o povo negro, assim como o combate de práticas discriminatórias sofridas no ambiente 
escolar. Como bem apregoa Sales Santos (2014, p. 66),



Educação para as relações étnico-raciais: A invisibilidade do estudante quilombola no estado do Pará

99

Como a maioria das principais entidades negras brasileiras, a Frente também 
se preocupou com a educação formal. Desse modo, tomou a educação um 
de seus objetivos nucleares, condição necessária para a ascensão moral e o 
progresso material dos negros.

Já na década de 1940, se institui na cidade do Rio de Janeiro o Teatro Experimental 
do Negro (TEN), fundado por Abdias do Nascimento. Este tinha como principais objetivos 
discutir a formação global das pessoas negras, assim como resgatar e valorizar a herança 
africana (Nascimento, 1980).

Outro importante marco na luta do povo negro, conforme Amilcar Pereira (2010), foi a 
realização de um ato público no estado de São Paulo, em julho de 1978. O ato tinha como 
objetivo protestar contra o racismo sofrido pela população negra em pleno Regime Militar. 
As articulações posteriores resultaram na criação do Movimento Negro Unificado (MNU), 
que visava à realização de eventos políticos para lutar contra a opressão racial, a violência, 
o desemprego e o subemprego e a marginalização da população negra.

Ao longo da década de 1980, o debate sobre a questão racial ganhou ainda mais força, 
com o apoio de intelectuais e pesquisadores que ajudaram na formulação de um conjunto 
de propostas concretas e objetivas de combate ao racismo, junto do questionamento sobre 
a suposta democracia racial brasileira e também contestando a ausência dos negros nos 
cursos de graduação superior. No que tange à educação, o MNU afirma que

a educação deve ser um instrumento de libertação e não de alienação do 
povo. Portanto, devemos lutar pela transformação não só da estrutura, como 
dos conteúdos do sistema educacional brasileiro, exigindo a colocação, no 
mesmo nível da história Europeia, a história da África, assim como a ênfase 
sobre a participação do Negro e do Índio na formação sociocultural do Brasil. 
(MNU apud Santos, Sales, 2014, p. 98)

Logo, é imprescindível salientar que essas propostas também serviram como base 
dos processos de reivindicações apresentados na Assembleia Nacional Constituinte para a 
elaboração da Constituição Federal de 1988.

Outra importante reivindicação do Movimento Negro foi o reconhecimento jurídico 
das comunidades quilombolas como sujeitos de direitos. A reivindicação foi atendida na 
Constituição Federal de 1988, no Ato das Disposições Constitucionais Transitórias (ADCT) 
em seu artigo 68, que institui que “aos remanescentes das comunidades dos quilombos que 
estejam ocupando suas terras é reconhecida a propriedade definitiva, devendo o Estado 
emitir-lhes os títulos respectivos”.

Porém, mesmo após a promulgação da nova Constituição, a questão racial ainda não 
havia sido integralmente incluída na agenda política brasileira. E mais uma vez foi necessá-
ria uma mobilização nacional do Movimento Negro para dar visibilidade às suas demandas, 
com a realização da Marcha Zumbi contra o Racismo, pela Cidadania e a Vida, em 1995. 
A Marcha Zumbi foi um momento de reivindicações com apresentação de propostas de 



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

100

políticas públicas voltadas para o povo negro, sugeridas diretamente ao governo federal. 
De acordo com Givânia Silva (2012), foi na Marcha que o movimento quilombola se 
estruturou nacionalmente pela primeira vez.

Nesse contexto, as comunidades quilombolas que já vinham em processo 
de organização, em vários estados, construindo suas próprias organizações 
representativas, participaram ativamente da coordenação da Marcha Zumbi 
300 anos, apoiadas pelas organizações negras, setores da Igreja Católica 
ligados às lutas sociais e sindicatos, e realizaram o I Encontro Nacional. 
Foi a primeira vez que o segmento das comunidades quilombolas se apre-
sentou como organização nacional, expondo uma pauta de reivindicação para 
o Governo brasileiro, pelo cumprimento dos dispositivos constitucionais, 
principalmente pela aplicação do Art. 68 do ADCT (Silva, 2012, p. 46).

Portanto, foi deste processo histórico marcado pelas lutas por justiça social, efetivadas 
pelo Movimento Negro, que nasceu a Lei nº 10.639/2003, que teve como missão promover 
a igualdade racial no Brasil, tendo como linha mestra a educação para diversidade étni-
co-racial. Essa lei alterou a Lei nº 9.394 de 1996, que estabeleceu as diretrizes e bases da 
educação nacional, e incluiu os seguintes artigos:

Art. 26 – A. Nos estabelecimentos de ensino fundamental e médio, ofi-
ciais e particulares, torna-se obrigatório o ensino sobre História e Cultura 
Afro-brasileira.

§ 1º O conteúdo programático a que se refere o caput deste artigo incluirá 
o estudo da História da África e dos Africanos, a luta dos negros no Brasil, 
a cultura negra brasileira e o negro na formação da sociedade nacional, res-
gatando a contribuição do povo negro nas áreas social, econômica e política 
pertinentes a História do Brasil.

§ 2º Os conteúdos referentes à História e Cultura Afro-brasileira serão 
ministrados no âmbito de todo o currículo escolar, em especial nas áreas de 
Educação Artística e de Literatura e História Brasileira.

[...]

Art. 79-B. O calendário escolar incluirá o dia 20 de novembro como “Dia 
Nacional da Consciência Negra” (Brasil, 2013, p. 75-76).

Mas a efetivação de leis na federação brasileira muitas vezes sofre empecilhos – em espe-
cial quando se trata de legislações e questões ligadas aos grupos historicamente desfavorecidos 
–, e com a Lei nº 10.639/2003 não foi diferente. Para que ela fosse devidamente aplicada, 
foi necessária a criação de um Plano Nacional de Implementação das Diretrizes Curriculares 
para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-
-brasileira e Africana. Esse plano foi constituído para orientar os sistemas e as instituições a 



Educação para as relações étnico-raciais: A invisibilidade do estudante quilombola no estado do Pará

101

usar os procedimentos corretos para a aplicação da lei. Entretanto, mesmo com a criação do 
plano com metas de curto e longo prazo, grande parte das instituições de ensino ainda não 
conseguiram implementá-lo em sua completude, frequentemente sofrendo resistência por 
parte de gestores e professores, que ainda apresentam posturas preconceituosas e racistas.

Com relação às comunidades negras rurais que atualmente se autoidentificam como qui-
lombolas, a efetivação da Lei nº 10.639/2003 deve levar em consideração as especificidades 
de seus territórios. Isso porque, de acordo com Convenção nº 169 da Organização Internacio-
nal do Trabalho (OIT), promulgada no Brasil por meio do Decreto nº 5.051, de 19/04/2004,

deverão ser adotadas medidas para garantir aos membros dos povos tradi-
cionais a possibilidade de adquirirem educação em todos os níveis, pelo 
menos em condições de igualdade com o restante da comunidade nacional 
e que os programas e os serviços de educação destinados aos povos inte-
ressados deverão ser desenvolvidos e aplicados em cooperação com eles 
a fim de responder às suas necessidades particulares, e deverão abranger 
a sua história, seus conhecimentos e técnicas, seus sistemas de valores e 
todas suas demais aspirações sociais, econômicas e culturais (Organização 
Internacional do Trabalho [OIT] 1989, art. 27, 1).

Considerando essas recomendações da OIT, assim como as demais legislações especí-
ficas, manifestações e contribuições de representantes das comunidades quilombolas, orga-
nizações governamentais, pesquisadores e a sociedade civil, em 20 de novembro de 2012, 
foram estabelecidas as Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Quilom-
bola na Educação Básica, na forma da Resolução nº 8 do Conselho Nacional de Educação.

Assim sendo, as Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Quilom-
bola foram criadas para atender de forma específica a população quilombola, respeitando 
sua forma de fazer e repassar conhecimento, através de uma educação libertadora e de 
valorização de seus saberes. A Educação Escolar Quilombola procura desenvolver as ações 
para assegurar que os sistemas de ensino garantam o suporte de infraestrutura, formação 
de professores e aquisição de materiais didáticos específicos às escolas localizadas em 
comunidades quilombolas (Brasil, 2013).

Atualmente, uma educação para promoção da diversidade étnico-racial é uma exigên-
cia de grupos socialmente desfavorecidos, tais como: negros e negras, povos indígenas 
e comunidades tradicionais. São segmentos da sociedade que batalham há muitos anos 
para o reconhecimento de que o povo brasileiro é composto por muitos grupos humanos, 
construído a partir da contribuição de diversas etnias, e não somente de uma.

Sem dúvida, ainda há muito que se fazer, principalmente insistir na busca por práticas 
pedagógicas e processos educacionais que promovam a igualdade racial e o combate ao 
racismo. Portanto, o desafio agora é “realizar uma mudança epistemológica, no campo 
da formação de professores(as) no Brasil” (Gomes, 2011, p. 57); para que, a partir daí, 
a educação para a diversidade étnico-racial possa nos ensinar os caminhos de um mundo 
mais igualitário, multicultural e emancipatório.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

102

Do quilombo à educação escolar quilombola no estado do Pará

Com os direitos adquiridos pelos quilombolas na Constituição de 1988, a ação de 
organização política pela reivindicação territorial quilombola no estado do Pará ficou a 
cargo inicialmente do Centro de Defesa e Estudo dos Negros no Pará (Cedenpa). Esse 
órgão, fundado pelo movimento negro em Belém em 1980, vem contribuindo no processo 
de superação do racismo, preconceito e discriminação que produzem desigualdades socior-
raciais, de gênero e outras, prejudicando, sobretudo, a população negra e indígena em todos 
os aspectos da sociedade brasileira.5

Posteriormente, com a organização e autonomia do movimento quilombola, foi criada 
a Coordenação Estadual das Associações das Comunidades Remanescentes de Quilombo 
do Pará (Malungu). Essa entidade foi oficialmente fundada em 2004, porém a organização 
estadual dos quilombolas já havia sido articulada em caráter provisório desde 1999.6

Atualmente, segundo a Fundação Cultural Palmares, existem 264 comunidades quilom-
bolas no estado do Pará.7 No ano de 2018, foi realizado um estudo denominado Atlas das 
Comunidades Quilombolas do Estado do Pará, realizado pelo Núcleo de Apoio aos Povos 
Indígenas, Comunidades Negras e Remanescentes de Quilombos (Nupinq). A pesquisa 
apresenta os 355 quilombos, presentes em pelo menos 55 dos 144 municípios paraenses, 
distribuídos em nove Regiões de Integração.

Ao se analisar a situação social e econômica da população quilombola, percebe-se que, 
até a Constituição de 1988, os quilombolas sequer eram reconhecidos como sujeitos de 
direitos. Logo, essa invisibilidade perpetuada por séculos pelo Estado brasileiro transfor-
mou os quilombolas naquilo que Givânia Silva chamou de “sujeitos de direitos presentes/
ausentes perante as ações do Estado” (2016, p. 61). A autora comenta, ainda, que

esses fatos fizeram com que os quilombos sofressem perdas tanto do ponto de 
vista material quanto imaterial, tais como: deslocamentos de seus territórios, 
deturpação dos bens herdados material e imaterialmente, cemitérios, sítios 
arqueológicos, territórios usurpados, conhecimentos tradicionais aliciados 
sem que pudessem recorrer às leis. Isso contribui para que os quilombos 
pertencessem a um mundo presente/visível/invisível (Silva, 2016, p. 61).

Ou seja, os quilombolas existem e resistem a séculos espalhados pelo território nacio-
nal, mas nunca foram enxergados pelo Estado como sujeitos de direitos e por isso estão em 
constante ameaça de sofrer perdas, principalmente o direito ao território por eles ocupado. 

5	 Mais informações sobre o Centro de Defesa e Estudo dos Negros de Pará podem ser encontradas em: 
https://cedenpa.org.br/sobre/. Acesso em: 1 abr. 2023.

6	 Mais informações sobre a atuação da organização Malungu podem ser encontradas em: https://malungu-
para.wordpress.com/quemsomos-2/. Acesso em: 1 abr. 2023.

7	 O portal institucional da Fundação Palmares traz mais informações sobre a Certificação Quilombola em: 
https://www.palmares.gov.br/?page_id=37551. Acesso em: 1 abr. 2023.



Educação para as relações étnico-raciais: A invisibilidade do estudante quilombola no estado do Pará

103

Mesmo após a promulgação da Constituição de 1988, e a garantia de direitos pela Conven-
ção 169 da OIT, os quilombos ainda fazem parte de um presente visível/invisível.

Quanto ao direito à educação, percebe-se que esse também foi negado à população 
quilombola, resultado de um processo histórico de desigualdade e racismo que se consolidou 
sobre o povo negro no Brasil. Mas, assim como o direito à terra e à identidade, a educação 
passou a ser compreendida como uma das principais bandeiras de luta do Movimento Negro 
e Quilombola. Nas palavras de Nilma Gomes (2011, p. 41),

Estes grupos partilham da concepção de que a escola é uma das instituições 
sociais responsáveis pela construção de representações positivas dos afro-
-brasileiros e por uma educação que tenha o respeito à diversidade como 
parte de uma formação cidadã. Acreditam que a escola, sobretudo a publica, 
exerce papel fundamental na construção de uma educação para a diversidade.

A obrigatoriedade do ensino da educação das relações étnico-raciais, garantida pela 
Lei nº 10.639/2003, estende-se também às escolas das comunidades quilombolas, e como 
princípio deve levar em consideração as especificidades de seus territórios. A Educação 
Escolar Quilombola foi incluída como modalidade de ensino na Educação Básica pelo 
Parecer CNE/CEB nº 07/2010 e na Resolução nº CNE/CEB 04/2010, que instituem as 
Diretrizes Curriculares Gerais para a Educação Básica. Fundamentada no Parecer CNE/CEB 
nº 16/2012, foi homologada a Resolução nº 08 em 20 de novembro de 2012, que define as 
Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Quilombola na Educação Básica.

Portanto, implementar a educação escolar quilombola na educação básica é garantir 
o fortalecimento educacional e social dos estudantes quilombolas, visando ao desenvolvi-
mento de uma educação adequada à sua realidade e propondo a permanência da história e 
cultura afro-brasileira e africana no currículo da escola. Isso contribui para a elevação do 
ensino, o que amplia o acesso e a permanência dos estudantes, diminui os índices de eva-
são e repetência; e, consequentemente, fomenta mais possibilidades de sucesso nos outros 
níveis de ensino e no mercado de trabalho. A educação escolar quilombola na educação 
básica ainda se destaca por trabalhar a valorização e autoestima do estudante quilombola, 
proporcionando o autorreconhecimento de sua identidade étnica.

As diretrizes definem ainda que cabe à União, aos Estados e Municípios e aos sistemas 
de ensino garantir:

apoio técnico-pedagógico aos estudantes, professores e gestores em atuação 
nas escolas quilombolas; recursos didáticos, pedagógicos, tecnológicos, 
culturais e literários que atendam às especificidades das comunidades qui-
lombolas” e “a construção de propostas de Educação Escolar Quilombola 
contextualizadas (Brasil, 2012).

Porém, muitas vezes as políticas públicas e seus programas não são aplicados da forma 
como deveriam, e muito do que foi estipulado pelas diretrizes ainda enfrentam diversas 



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

104

dificuldades para serem efetivadas. Mesmo sendo uma exigência sua regulamentação e 
implementação, a realidade na maioria dos estados é de descaso e precariedade, levando 
em consideração a grande quantidade de quilombos que não têm escolas e, quando pos-
suem, é com estrutura mínima e de péssima qualidade. O próprio Ministério da Educação, 
em seu portal institucional na internet, reconhece que a educação ofertada para a população 
quilombola ainda é de baixa qualidade.

Estudos realizados sobre a situação dessas localidades demonstram que 
as unidades educacionais estão longe das residências dos alunos e as con-
dições de estrutura são precárias, geralmente construídas de palha ou de 
pau-a-pique. Há escassez de água potável e as instalações sanitárias são 
inadequadas. [...] A maioria dos professores não é capacitada adequa-
damente e o número é insuficiente para atender à demanda. Em muitos 
casos, uma professora ministra aulas para turmas multisseriadas. Poucas 
comunidades têm unidade educacional com o ensino fundamental completo 
(Ministério da Educação).

Na maioria dos órgãos e sites, as informações e dados oficiais sobre escolas e alunos 
quilombolas ainda são muito escassos e desatualizados (MEC, Inep, Educacenso, Seduc). 
Segundo o Censo Data Escola Brasil, até o ano de 2019 existiam 2.556 escolas quilombolas 
espalhadas pelo território brasileiro. Os estados com maior quantidade de escolas quilom-
bolas são: Maranhão, Bahia, Pará e Minas Gerais. De forma desproporcional, existe um 
número muito maior de escolas quilombolas que ofertam o Ensino Fundamental (2.174), 
frente às que ofertam o Ensino Médio (74). Assim como a grande maioria está localizada 
no espaço rural (2.135) e depende administrativamente do governo municipal (2.097).

O alto número de escolas quilombolas no espaço rural pode ser explicado pelo fato de 
que a maioria das comunidades quilombolas foi formada em locais de difícil acesso. Já a pre-
dominância de escolas de Ensino Fundamental deve-se ao fato de que, no Brasil, as escolas 
que funcionam nas comunidades rurais recebem estrutura para ofertar somente até o 6º ano do 
Ensino Fundamental, com casos raros de oferta até o 9º ano. Essa situação força a transferência 
desses alunos para escolas polos ou nucleadas em outras comunidades ou na sede do município.

A dependência administrativa majoritariamente do governo municipal deve-se ao fato 
de que no sistema educacional brasileiro, de acordo com o que versa a Lei de Diretrizes e 
Bases (Lei nº 9.349/1996), a oferta do Ensino Fundamental é prioritariamente responsabi-
lidade dos municípios, e aos estados cabe ofertar com prioridade o Ensino Médio. Quanto 
à estrutura das escolas quilombolas, os dados coletados no censo escolar de 2014 revelam 
a ausência de boas condições de espaço físico. Em média, as unidades escolares dispõem 
de duas a três salas de aula, funcionando em regime multisseriado, sem energia elétrica, 
água potável e saneamento básico (Inep, 2014).

Em relação ao Ensino Médio, cabe destacar a preocupante precariedade na oferta 
dessa modalidade de ensino: Amazonas, Ceará, Espírito Santo, Pará, Paraíba, Rio Grande 
do Norte, Rondônia e Santa Catarina não contam com nenhuma escola de Ensino Médio 



Educação para as relações étnico-raciais: A invisibilidade do estudante quilombola no estado do Pará

105

dedicada à comunidade quilombola. Além disso, há estados com no máximo três escolas 
dessa modalidade e nível de ensino, sendo eles: Alagoas, Goiás, Mato Grosso do Sul, 
Paraná, Pernambuco, Piauí, Rio Grande do Sul, São Paulo, Sergipe e Tocantins.

Dessa forma, os jovens estudantes acabam desistindo de continuar os estudos, seja 
porque as escolas no espaço urbano não estão adequadas a sua realidade, ou o acesso a 
essas escolas se torna inviável em razão da distância ou de transporte escolar inadequado, 
ou por diversas situações de preconceito e racismo que ele venha sofrer.

Outro problema identificado na pesquisa é a ausência de um campo na ficha de coleta 
do censo escolar para indicar a existência de estudantes quilombolas cursando o Ensino 
Médio em escolas que não estão no território. Isso é uma forma de invisibilização desses 
indivíduos por parte do Estado brasileiro, que segue negando a eles direitos a recursos 
específicos, como alimentação escolar, transporte adequado, material didático. Ações como 
essas colaboram para a descaracterização da identidade quilombola do estudante.

A educação escolar quilombola no Pará

A luta do Movimento Negro por direitos, em especial a educação formal, e a introdução 
da história e cultura afro-brasileira no currículo escolar foi uma constante na pós-abolição, 
e no Pará não foi diferente. O Movimento Negro criou no estado diversas estratégias e 
mobilizações articuladas com o restante do país. O Cedenpa já estava atuando com proje-
tos educacionais nas secretarias e nos sistemas estaduais e municipais de ensino. Embora 
esses projetos fossem desenvolvidos com alunos, eles foram experiências que mostraram 
a necessidade de se trabalhar com os professores.

A partir daí, o Movimento Negro passou a lutar pela criação de espaço nos sistemas 
estaduais e municipais de ensino, alcançando êxito com a criação de um setor para tratar 
especificadamente da educação para relações étnico-raciais dentro da Secretaria de Estado de 
Educação do Pará (Seduc). Esta inicialmente funcionou como Sessão Técnico-pedagógico 
de Relações Raciais, e posteriormente foi transformada na Coordenadoria de Educação para 
a Promoção da Igualdade Racial (Copir). Embora enfrentando adversidades e atuando em 
espaços com estratégias pontuais, a iniciativa do Movimento Negro paraense foi pioneira 
de demandas na luta por educação.

Nesse sentido, a Copir passou a desenvolver diversos projetos de promoção da educação 
para diversidade ético-racial nos municípios do estado do Pará, fazendo formação continuada 
de gestores, técnicos e professores, além de auxiliar as escolas nos processos de implementa-
ção das Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação para as Relações Étnico-Raciais.8

Até então não havia sido criado algo específico para a população quilombola. Somente 
em 2012 a educação escolar quilombola foi regulamentada com a criação das Diretrizes 
Curriculares Nacionais. O trato com a questão quilombola no Pará só teve mais visibilidade 

8 Veja mais informações sobre a Coordenadoria de Educação para a Promoção da Igualdade Racial (Copir) 
em: https://copirseduc.blogspot.com/p/quem-somos-e-o-que-fazemos.html. Acesso em: 2 abr. 2023.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

106

a partir do Programa Raízes, criado pelo governo federal – também fruto da pressão do 
Movimento Negro, para atender indígenas e quilombolas.

Então a Copir passou a atuar em parceria com o Programa Raízes, fazendo levanta-
mento de comunidades quilombolas, escolhendo as comunidades onde os trabalhos deve-
riam ser desenvolvidos, fazendo formação de continuada de gestores, técnicos e professores, 
buscando dialogar com as lideranças das comunidades. Além disso, auxiliou e auxilia as 
escolas nos processos de implementação das Diretrizes Curriculares Nacionais para a 
Educação para as Relações Étnico-Raciais.

Todavia, mesmo com toda a mobilização e conquistas do Movimento Negro, ao analisar 
a situação educacional dos estudantes quilombolas do estado do Pará, vemos que ainda 
há muito a ser feito. Os governos municipais e estaduais ainda encontram dificuldades em 
ofertar todos os níveis da educação básica em todo o seu território, principalmente nas 
regiões mais distantes e de difícil acesso, sendo os territórios tradicionais os mais prejudi-
cados. Segundo o estudo do Atlas das Comunidades Quilombolas do Estado do Pará, feito 
por meio de um censo domiciliar parcial em 105 quilombos de 17 municípios do estado,

as Prefeituras Municipais, responsáveis pela garantia do acesso e pela quali-
dade do ensino fundamental nos municípios paraenses – compete ao governo 
do Estado a responsabilidade pela implantação do ensino médio – que, na sua 
maioria, não disponibilizam sequer recursos suficientes para a manutenção 
da estrutura física das escolas ou para a garantia da merenda e do transporte 
escolar, valorizam menos ainda os aspectos sociais e culturais da formação 
de crianças e adolescente (Pará, 2018, p. 35).

De acordo com esse estudo, a estrutura oferecida pelos municípios para atender as 
comunidades quilombolas ainda é demasiadamente precária, e a preocupação com os 
aspectos sociais e culturais na formação da educação básica desses indivíduos está longe 
de alcançar os objetivos esperados. O estado do Pará, até o ano de 2014, contava com 298 
escolas quilombolas, todas localizadas no espaço rural. Entretanto, o que mais chama a 
atenção é que todas essas escolas são de Ensino Fundamental e com dependência adminis-
trativa do governo municipal. Ou seja, a rede estadual de ensino não possui nenhuma escola 
quilombola sob sua jurisdição, e ainda enfrenta dificuldade para identificar os estudantes 
quilombolas que cursam o Ensino Médio em escolas fora do território, devido à imprecisão 
e ineficiência das informações coletas no ato da matrícula (o que dificulta a elaboração 
orçamentária e de projetos, além de impossibilitar o recebimento de recursos específicos, 
do Governo Federal, para escolas e estudantes quilombolas).

Como a rede estadual de educação, responsável por ofertar o Ensino Médio, não tem 
nenhuma escola quilombola desse nível de ensino, os estudantes quilombolas concluintes do 
Ensino Fundamental precisam ser matriculados em escolas de Ensino Médio localizadas na 
cidade (zona urbana). Porém, essas unidades educacionais não estão pedagogicamente prepa-
radas para receber os estudantes, que acabam sendo somente mais um em meio a tantos outros.



Educação para as relações étnico-raciais: A invisibilidade do estudante quilombola no estado do Pará

107

Na tentativa de dar visibilidade a esses estudantes, em 2014 a Copir sugeriu que o 
sistema da Seduc/PA (o Sigep – banco de dados informatizado da rede estadual) disponi-
bilizasse um campo na ficha de matrícula para identificação dos estudantes quilombolas. 
Porém, ainda existem falhas que podem levar a diversas questões problemáticas.

A opção de identificação para o estudante quilombola apresentada na ficha de matrí-
cula e no sistema informatizado é simplificada em uma pergunta: Morador de Comunidade 
Quilombola? Sim/Não; Qual? Essa questão é falha não somente por não identificar etni-
camente o estudante, mas também por desconsiderar aquele que não mora na comunidade 
no momento da matrícula, dificultado a correta quantificação desses estudantes.

Mesmo para os que respondem que moram no quilombo, quando esta informação for 
repassada para o banco de dados (Sigep), pode ocorrer outro problema, uma vez que o 
sistema está desatualizado e só contempla os nomes de alguns quilombos. Por esse motivo, 
o agente matriculador, ao registrar as informações do formulário no sistema, é obrigado a 
desconsiderar que o estudante é residente em determinado quilombo (não constante da base 
de dados do sistema) para poder finalizar a matrícula. Novamente, vemos um apagamento 
identitário, além da grave a imprecisão quanto ao quantitativo de estudantes quilombolas 
que estudam na rede estadual de ensino.

Quanto aos estudantes quilombolas que não moram mais no quilombo, a pergunta gera 
mais invisibilidade. Muitos deles precisam deixar seus quilombos para morar na cidade 
por diversos motivos, inclusive por problemas agrários enfrentados por todo o estado. 
É muito comum fazendeiros e mineradores se apropriarem dos territórios quilombolas 
que ainda não foram titulados, ocupando principalmente as áreas de cultivo, caça e pesca 
e provocando levas de êxodo para as cidades.

Nesse sentido, se esses quilombolas moram na cidade, presentarão no matrícula com-
provante de residência de seu endereço atual. Dessa forma, a pergunta, tal como formulada 
na ficha de matrícula, desqualifica, imediatamente, esse estudante como quilombola e 
interfere na sua autodefinição, ato exclusivo do quilombola, independentemente de onde 
mora no momento da resposta. Ou seja, é um estudante quilombola que não pode se iden-
tificar como tal porque uma simples pergunta mal formulada causa a sua invisibilidade, 
e condiciona o ser quilombola somente ao fato de morar em quilombo.

A simplificação da pergunta que identifica o quilombola traz outras questões. Por exem-
plo, se o filho de um fazendeiro ou minerador que se apropriou de território quilombola e 
está morando em uma parte dele se matricular em uma escola da rede estadual, ele poderá 
responder, no ato da matrícula, que é morador do quilombo (tendo, inclusive, comprovante 
de residência). Logo, para os dados gerais de matrícula da rede estadual, esse estudante será 
considerado quilombola, o que gera uma apropriação de identidade e de direitos.

Além dos problemas já apresentados, os estudantes quilombolas enfrentam outros 
desafios para completar seus estudos formais. Aqueles estudantes que permanecem no 
quilombo e frequentam as escolas da cidade precisam de transporte. A saída é a oferta de 
transporte escolar (ônibus ou barco), que é financiado pelo Programa Nacional de Apoio ao 



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

108

Transporte Escolar (PNATE)9 – uma parceria entre o governo federal, estadual e municipal. 
O ideal seria a padronização da frota com transportes do programa Caminho da Escola,10 
porém ainda são poucos os ônibus e barcos de frota própria dos municípios e, para sanar 
esta necessidade, são feitos contratos com empresas ou pessoas particulares. No entanto, 
os ônibus e barcos dessas empresas não estão adequados para transportar estudantes; são 
de péssima qualidade, e não atendem a qualquer norma de segurança, o que gera diversos 
acidentes e falhas no atendimento.

Além disso, existe a questão das estradas e vicinais que ligam as comunidades à 
cidade. Geralmente, são estradas de piçarra, que no verão têm muita poeira, e no inverno 
amazônico se tornam intrafegáveis por conta da lama e dos buracos formados pelas fortes 
chuvas. Em alguns municípios, como Salvaterra, os alunos chegam a ficar dois meses sem 
conseguir chegar até as escolas, comprometendo o seu aprendizado.

Outro agravante é o tempo gasto no percurso. Em alguns casos os estudantes precisam 
sair com até três horas de antecedência de sua casa para poder chegar a tempo de assistir às 
aulas, e depois mais horas de retorno para casa. Essa rotina é desgastante e afeta diretamente 
o rendimento e aproveitamento do ensino-aprendizado do estudante.

Buscando sanar tais dificuldades, desde 2012, a Secretaria de Estado de Educação, 
impulsionada pela sociedade civil e o Movimento Negro, especialmente, envida esforços 
através da realização de fóruns e conferências estaduais e municipais, que culminaram 
na adequação dos planos de educação que servirão como instrumento para a melhoria da 
educação no estado e nos municípios.

No sentido de buscar atender normativas nacionais acerca das demandas de povos e 
comunidades tradicionais em relação à oferta de educação diferenciada, o governo do estado 
do Pará, através do Plano Estadual de Educação (PEE), postula como uma de suas estratégias:

elevar a escolaridade média da população de 18 (dezoito) a 29 (vinte e nove) 
anos, de modo a alcançar, no mínimo, 12 (doze) anos de estudo no último 
ano de vigência deste Plano, para as populações do campo, da região de 
menor escolaridade no País e dos 25% (vinte cinco por cento) mais pobres, 
e igualar a escolaridade média entre negros e não negros declarados à Fun-
dação Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (Pará, 2015).

9	 O Programa Nacional de Apoio ao Transporte do Escolar (PNATE) consiste na transferência automática de 
recursos financeiros para custear despesas com contratos, manutenção, seguros, licenciamento, impostos 
e taxas dos veículos utilizados para o transporte de alunos da educação básica pública residentes em área 
rural. Disponível em: https://www.gov.br/fnde/pt-br/acesso-a-informacao/acoes-e-programas/programas/
pnate. Acesso em: 2 abril 2023.

10	 O programa Caminho da Escola objetiva renovar, padronizar e ampliar a frota de veículos escolares das redes 
municipal, do DF e estadual de educação básica pública. Voltado a estudantes residentes, prioritariamente, 
em áreas rurais e ribeirinhas, o programa oferece ônibus, lanchas e bicicletas fabricados especialmente 
para o tráfego nestas regiões, sempre visando à segurança e à qualidade do transporte. Disponível em: 
https://www.gov.br/fnde/pt-br/acesso-a-informacao/acoes-e-programas/programas/caminho-da-escola. 
Acesso em: 2 abril 2023.



Educação para as relações étnico-raciais: A invisibilidade do estudante quilombola no estado do Pará

109

Entretanto, os estudos apresentados no Atlas das Comunidades Quilombolas do Estado 
do Pará (Pará, 2018) revelaram que na faixa etária de 15 a 18 anos,

os jovens pesquisados (2016 pessoas), 29% dos homens e 20% das mulheres 
não possuem ensino fundamental completo. Quando observamos a faixa etá-
ria exclusiva de 14 anos [...]: apenas 11% dos homens e 9,7% das mulheres 
completaram este grau na idade esperada (Pará, 2018, p. 38).

Em relação ao Ensino Médio a situação permanece:

além da baixa frequência a essa modalidade, considerando os jovens de 18 
a 24 anos, [...], 11,2% dos homens e 12,5% das mulheres concluíram este 
grau. [...] do total de jovens entre 18 e 24 anos (3.992) 989 não concluíram 
o ensino médio (Pará, 2018, p. 38).

Nesse sentido, o governo do estado não só não consegue ofertar a educação básica para 
esta população, como ainda tem dificuldade de a ofertar na idade correta (o ideal seria que o 
estudante completasse o Ensino Fundamental até os 14 anos, e o Ensino Médio até os 17 anos). 
Percebemos com isso o descaso e desconsideração do estado paraense com a população qui-
lombola. E como foi notado até aqui, são vários os artifícios que o racismo institucional utiliza 
para descaracterizar e negar direitos aos quilombolas. E mesmo quando se propõem a atender 
este público, é comumente feito com muitas limitações e em ações bem pontuais e rarefeitas.

Quando apresentamos a falta de informações e dados sobre os estudantes quilombolas do 
estado Pará, não só a precariedade na oferta da educação básica, mas a presença/ausência dos 
quilombolas evidencia as tramas do racismo que insistem em tramitar em nossas instituições.

Na oportunidade do acontecimento do II Seminário Internacional América Latina: 
políticas e conflitos contemporâneos, em 2017, o técnico em gestão pública da Copir Tony 
Vilhena e a professora e pesquisadora Giovana dos Anjos Ferreira apresentaram um artigo 
intitulado “Educação para a Territorialidade: uma análise dos projetos pedagógicos da 
Secretaria de Estado de Educação do Pará”. Nesse artigo, os autores evidenciam a neces-
sidade de se refletir sobre as práticas invisibilizantes, racistas e negadoras de direitos que 
acometem a população quilombola do estado do Pará.

Entretanto, a situação ainda pode piorar, pois atualmente a rede estadual de ensino está 
num processo de desmonte do Sistema de Organização Modular de Ensino (Some) para 
implementar um novo projeto: o Sistema Educacional Interativo (SEI). O SEI é um modelo 
copiado do estado do Amazonas, que visa ofertar a educação básica para os estudantes do 
campo através de aulas mediadas por tecnologia (aulas online) com professores sediados em 
Belém. Porém, o programa não oferece qualquer interação com a realidade social e cultural 
do estudante, pois apresenta um sistema com aulas padronizadas e verticalizadas, nas quais 
a realidade regional e cultural do estudante estará totalmente fora da sala de aula. Com isso, 
é possível vislumbrar que mais uma vez os estudantes quilombolas serão sub-registrados 
e invisibilizados por um sistema que só procura aumentar índices educacionais a qualquer 



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

110

preço sem ouvir ou atentar para as reais demandas e especificidades do povo quilombola 
e demais populações do campo.

Considerações finais

Acompanhar a oferta da educação básica, em especial da educação escolar quilom-
bola no Pará, serviu como lupa de observação do que está sendo feito, como está sendo 
feito, e o que ainda precisa ser feito para que essa modalidade de ensino possa render os 
frutos para o qual foi idealizada.

Apesar da criação e implementação da educação escolar quilombola ainda ser relati-
vamente recente, já é considerável o número de escolas quilombolas existentes no estado 
do Pará. Porém, o quantitativo relevante de escolas quilombolas não revela de que forma 
e em que condições a educação escolar quilombola está sendo desenvolvida nesses espa-
ços. Como percebido, o estado paraense continua negligente no atendimento à educação 
básica do público quilombola.

E se a Secretaria de Educação paraense não consegue sequer enxergar a presença dos 
estudantes quilombolas, é porque a sociedade paraense se estruturou sob a ótica do racismo. 
Consciente ou inconscientemente, essa instituição segue reproduzindo práticas racistas que 
foram se formando ao longo da história. E uma dessas práticas é desconsiderar a existência 
dessa população e a obrigatoriedade de ofertar uma educação diferenciada para esse público.

Acreditamos que se a Malungu, enquanto movimento social quilombola, compuser 
uma coordenação de educação articulada com o estado, poderia colaborar na imple-
mentação da educação escolar quilombola. Isso porque, se as condições estruturais e 
pedagógicas são melhoradas, elas podem se tornar eficientes e proporcionar uma prática 
educacional de acordo com o previsto nas diretrizes curriculares. Ademais, estando a 
escola comprometida com práticas pedagógicas emancipatórias e eficientes, a educação 
de fato pode colaborar para o fortalecimento dos quilombolas e garantir o esclarecimento 
necessário, a permanência e a resistência dos quilombolas na luta por seus direitos e 
manutenção do seu modo de ser e viver.

Referências

BRASIL. Ministério da Educação. Câmara de Educação Básica do Conselho Nacional de 
Educação (CNE). Parecer CNE/CEB nº 16/2012. Trata sobre as Diretrizes Curriculares 
Nacionais para a Educação Escolar Quilombola. Brasília, DF: CNE, 2012.

BRASIL. Plano nacional de implementação das diretrizes curriculares para a educação 
das relações étnico-raciais e para o ensino de História e Cultura Afro-brasileira e Africana. 
Brasília: MEC, SECADI, 2013.



Educação para as relações étnico-raciais: A invisibilidade do estudante quilombola no estado do Pará

111

CEDENPA: Centro de Defesa e Estudo dos Negros do Pará. Sobre Cedenpa. Disponível 
em: https://cedenpa.org.br/sobre/. Acesso em: 1 abr. 2023.

COPIR: Coordenadoria de Educação para a Promoção da Igualdade Racial. Atuação. Dis-
ponível em: https://copirseduc.blogspot.com/p/quem-somos-e-o-que-fazemos.html. Acesso 
em: 2 abr. 2023.

ELIAS, Norbert. O processo civilizador. 2 ed. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1994.

FERNANDES, Florestan. A integração do negro na sociedade de classes. 3 ed. São Paulo: 
Ática, 1978. 2v. [1965].

FONSECA, Alain M. de Lima. Histórias do Marajó Colonial. In: PACHECO, Sarraf A.; 
SCHAAN, Denise P.; BELTRÃO, Jane F. (orgs.). Remando por campos e florestas: patri-
mônios marajoaras em narrativas e vivências: ensino médio. Belém: GKNoronha, 2012.

FUNDAÇÃO PALMARES. Certificação quilombola. Disponível em: https://www.palma-
res.gov.br/?page_id=37551. Acesso em: 1 abr. 2023.

GOMES, Nilma Lino. Diversidade étnico-racial: por um projeto educativo emancipatório. 
In: FONSECA, Marcus V.; SILVA, Carolina M. N. da; FERNANDES, Alexsandra B. (orgs). 
Relações étnico-raciais e educação no Brasil. Belo Horizonte: Mazza, 2011.

GROSFOGUEL, Ramón. A estrutura do conhecimento nas universidades ocidentalizadas: 
racismo/sexismo epistêmico e os quatro genocídios/epistemicídios do longo século XVI. 
Revista Sociedade e Estado. 31(1), jan./abr., 2016.

INEP – Instituto de Pesquisa Educacionais Anísio Teixeira. Censo Escolar 2014. Disponível 
em: https://www.gov.br/inep/pt-br/areas-de-atuacao/pesquisas-estatisticas-e-indicadores/
censo-escolar/resultados. Acesso em: 6 abr. 2023.

MALUNGU: Coordenação Estadual das Associações das Comunidades Remanescentes 
de Quilombo do Pará. Quem somos. Disponível em: https://malungupara.wordpress.com/
quemsomos-2/. Acesso em: 1 abr. 2023.

MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO. Educação quilombola – apresentação. Disponível em: 
http://portal.mec.gov.br/educacao-quilombola-. Acesso em: 1 abr. 2023.

NASCIMENTO, Abdias. O quilombismo. Petrópolis: Vozes, 1980.

PARÁ. Atlas das comunidades quilombolas do estado do Pará. Belém – PA: Casa Civil/ 
NUPINQ: 2018.

PARÁ. Lei n º 8186 de 23 de junho de 2015. Aprova o Plano Estadual de Educação e dá 
outras providências. Diário Oficial do Estado do Pará: edição extra, Belém, PA, ano 125, 
nº 32.913, p.1-32, 24 jun. 2015.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

112

PEREIRA, Amilcar Araujo. “O mundo Negro”: a constituição do movimento negro con-
temporâneo no Brasil (1970-1995). Tese (Doutorado em História). Niterói: Universidade 
Federal Fluminense, 2010.

REIS, João J. A presença negra: encontros e conflitos. In: IBGE – Instituto Brasileiro de 
Geografia e Estatística. Brasil: 500 anos de povoamento. Rio de Janeiro, 2007.

SANTOS, Sales Augusto dos. Educação: um pensamento negro contemporâneo. Jundiaí: 
Paco, 2014.

SILVA, Givânia Maria da. Educação como processo de luta política: experiência de “edu-
cação diferenciada” do território quilombola de Conceição das Crioulas. Dissertação (Mes-
trado em Educação). Brasília: Universidade de Brasília, 2012.

SILVA, Givânia Maria da. Educação e luta política no quilombo de Conceição das Criou-
las. Curitiba: Appris, 2016.

SILVA, Petronilha B, G. Aprender, ensinar e relações étnico-raciais no Brasil. In: FON-
SECA, Marcus V.; SILVA, Carolina M. N. da; FERNANDES, Alexsandra B. (orgs.). Rela-
ções étnico-raciais e educação no Brasil. Belo Horizonte: Mazza, 2011.

SOUSA, Daniele Conceição Sarmento de. Um mergulho nos rios do esquecimento: a invisi-
bilidade do estudante quilombola no estado do Pará. 2019. Dissertação (Mestrado em Susten-
tabilidade junto a Povos e Territórios Tradicionais). Brasília: Universidade de Brasília, 2019.



Transmitindo saberes: 
educação e conhecimento 

tradicional sobre plantas 
medicinais na comunidade 

São José/GO1

Rosilda Alves Coutinho 
Carlos Alexandre Barboza Plínio dos Santos

Introdução

As plantas medicinais, além de servirem de base para a produção de medicamentos 
na indústria farmacêutica, o que foi potencializado pela evolução científica dos últimos 
séculos, estão associadas aos usos e costumes dos povos e comunidades tradicionais, que 
identificaram nesses recursos naturais potencialidades para tratarem e prevenirem doenças 
(Oliveira, 2012). Os conhecimentos adquiridos por essas comunidades são repassados de 
geração em geração por especialistas locais estimulando as práticas sustentáveis.

A pesquisa, norteadora deste capítulo, surgiu justamente em aprofundar o entendimento e 
a interação das pessoas com as práticas medicinais advindas das plantas, mais especificamente 
das plantas medicinais do bioma cerrado. Nesse sentido, este capítulo tem como objetivo 
demonstrar como os conhecimentos empíricos referentes às plantas medicinais, com seus 
modos e usos, são transmitidos na comunidade rural de São José, localizada no município de 
Cavalcante/GO. Com tal propósito, foi utilizada, na pesquisa, uma metodologia integrativa e 
construtivista de trabalho, pautada no desenvolvimento do sujeito ativo/epistêmico. O sujeito 

1	 O presente capítulo tem como base o trabalho de conclusão de curso elaborado por Rosilda Alves Coutinho, 
Transmitindo saberes: educação e conhecimento tradicional sobre plantas medicinais na comunidade São José/
GO (2019), sob a orientação de Carlos Alexandre Barboza Plínio dos Santos no âmbito do Mestrado Profissional 
em Sustentabilidade Junto a Povos e Territórios Tradicionais (Mespt). Como resultado também do curso foi 
construída uma cartilha para ser distribuída na comunidade São José e em escolas da região. A cartilha pode 
ser acessada pelo link: https://www.mespt.unb.br/images/Dissertacoes/Apendice-compactado.pdf.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

114

ativo/epistêmico leva o educando a ser protagonista de sua própria história, o qual constrói e 
assimila conhecimento utilizando, para isso, sua realidade (Piaget, 1998). Além disso, foram 
usados métodos procedimentais de pesquisa de campo, da pesquisa-ação, compreendendo 
atividades de interação, evidenciadas na pedagogia ativa e construtivista.

Essa metodologia foi praticada na referida comunidade envolvendo homens e mulheres 
(especialistas locais, raizeiras), alunos e professores da Escola Estadual Calunga I – Exten-
são João de Deus Coutinho. Foram também realizadas atividades coletivas e individuais 
com as turmas do 6º ano do Ensino Fundamental (EF) até a 1ª série do Ensino Médio (EM), 
bem como visitas e coletas de dados em campo, baseando-se em estudos metodológicos de 
Denise Silveira e Fernanda Córdova (2009), Antônio Carlos Gil (2010), Denise Bergamas-
chi e José Maria Souza (2010) e Fabiana Pauletti, Marcelo Rosa e Roniere Fenner (2014).

O trabalho com as turmas do 6º ano do Ensino Fundamental (EF) até a 1ª série do 
Ensino Médio (EM) deu-se de forma integrada entre agosto de 2018 a março de 2019, de 
forma que a observação participante e os registros em caderno de campo foram os princi-
pais instrumentos de coleta das informações, posteriormente tratadas e apresentadas como 
textos analíticos, em tabelas e figuras.

Desse modo, é relevante trabalhar esta temática, a partir de tais metodologias, para 
ser possível compartilhar saberes, práticas tradicionais e culturais relacionadas às plantas 
medicinais com as gerações mais jovens, o que é útil para repensar a didática escolar na 
localidade. De certo modo, a escola, por estar instalada numa área rural, tem a oportunidade 
de explorar os potenciais pedagógicos oferecidos pela natureza, que de fato disponibiliza 
uma biblioteca ao ar livre a alunos, professores e demais integrantes da comunidade.

O presente capítulo está dividido em nove partes. A primeira é a introdução. A segunda 
apresenta a revisão de uma literatura que destaca autores que exploraram em seus estu-
dos a temática em questão. Na terceira há uma apresentação da comunidade São José e 
os processos metodológicos da pesquisa desenvolvida. Da quarta até a oitava parte são 
apresentados os resultados obtidos e as discussões, entre comunidade e escola, em torno 
do desenvolvimento do estudo das plantas medicinais. Por último, as considerações finais.

Plantas medicinais e povos tradicionais, breve histórico

O uso das plantas medicinais não é algo recente ou que tenha surgido mediante as 
imposições da ciência convencional. Portanto, sabe-se com base em Hans Werner Oliveira 
(2011) que essa prática remonta aos anos 2.838 – 2.698 a.C. no âmbito da medicina chinesa 
e aos anos de 1500 a.C. na medicina hinduísta. Nesse cenário histórico, as mulheres eram 
as principais responsáveis pelo processo de coleta e extração dos princípios ativos presentes 
nas plantas consideradas aplicáveis no tratamento das doenças daquela época na China. 
Os chineses já tinham catalogado cerca de 365 espécies de plantas medicinais, bem como 
venenos, de modo que tais ervas eram dedicadas ao deus Pan Ku, que, segunda a crença, 
ordenava o uso das espécies a partir dos polos chamados yin e yang (Oliveira, 2012).



115

De certo modo, as plantas medicinais, eram utilizadas de forma rustica e intensiva até 
mesmo pelos médicos no campo da medicina antiga, sendo parcialmente substituídas pelos 
remédios sintéticos através dos avanços que ocorreram com aplicação da química experimental 
no século XIX, sob o propósito de prevenir ou curar doenças (Vieira; Sousa, Lemos, 2015).

Não sendo surpresa, os avanços que aconteciam nas nações mais desenvolvidas tec-
nologicamente na medicina demoravam muito para alcançar os povos rurais, e isso fazia 
com que cada vez mais os sujeitos desses ambientes recorressem à medicina natural para 
solucionarem os problemas de saúde que os acometiam. Esse aspecto fortaleceu a parceria 
entre esses povos e as plantas presentes em seus biomas (Evangelista; Laureano, 2007).

Os povos do campo, ao interagirem com as plantas e com os conhecimentos repassados 
através de seus antepassados e de suas próprias experiências, construíram novos saberes e 
adaptaram o aglomerado de informações às necessidades de suas comunidades (Carvalho, 
2001). Esse tipo de construção de sabedorias tradicionais é entendido no âmbito do pro-
cesso de formação de sujeitos epistêmicos, o que é pontuado como fundamental na teoria 
construtivista de Jean Piaget na qual os indivíduos ressignificam e protagonizam o próprio 
conhecimento (Pauletti; Rosa; Fenner, 2014).

As plantas medicinais ocupam, de certo modo, lugar de destaque nas vivências dos 
povos tradicionais. Nesse pensar, Telma Grandi et al. (1989) afirmam que o conhecimento 
em torno das ervas se desenvolveu juntamente com o homem do campo, e que a partir de 
erros e acertos aderiu-as aos costumes repassados de geração em geração.

Os saberes construídos por comunidades tradicionais e povos indígenas continuamente 
estiveram associados ao domínio dos usos referentes às ervas medicinais, esses processos 
são bases primordiais nas concepções científicas que levaram à produção de medicamentos 
cada vez mais avançados e pujantes em seus efeitos ativos no combate e prevenção das 
mais diversas moléstias que acometiam a vida em sociedade (Carvalho, 2001; Brasil, 2009).

A partir das contribuições de Hans Werner Oliveira (2011), é relevante salientar que as 
plantas medicinais, como instrumentos de transmissão de saberes junto a povos e comuni-
dades tradicionais, não são objetos autônomos que por si mesmos ocuparam a importância 
nas relações sociais. Doutra sorte, inclui-se que essas ervas contaram, antes de tudo, com a 
participação humana para que viessem a ter um impacto tão representativo na preservação 
de outras vidas no planeta (Oliveira, 2011).

No entendimento do Ministério da Saúde (Brasil, 2006) o fato de se ter um país 
diverso em biomas, povos e culturas, faz com que a nação brasileira obtenha uma varie-
dade de saberes em todas as áreas de conhecimento, inclusive no que se remete aos usos 
e costumes em torno das plantas medicinais.

Em estudos levantados por Vieira, Sousa e Lemos (2015) em relação às ervas medi-
cinais conhecidas por especialistas locais numa comunidade maranhense, entendeu-se que 
os sujeitos locais possuíam uma gama de informações sobre as herbáceas que, por vezes, 
até superavam informações científicas já registradas.

Transmitindo saberes: educação e conhecimento tradicional  
sobre plantas medicinais na comunidade São José/GO



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

116

Esse tipo de pesquisa termina por apontar a dinamicidade que há na construção de uma 
sabedoria pela experiência no contexto em que vivem os povos e comunidades tradicionais, 
bem como indica possibilidades de ampliar tais saberes e torná-los acessíveis a grupos de 
outros cenários e realidades. Nesse panorama, é fundamental o respeito à grandeza des-
ses chamados especialistas locais (Vieira; Sousa; Lemos, 2015), de modo a se trabalhar 
com políticas que possam de fato resguardar a esses indivíduos de potenciais infiltrações 
daqueles interesses adversos cujas finalidades sejam o usufruir desordenado dessas plantas.

O processo de valorização dos saberes dos povos e comunidades tradicionais deve andar 
junto com às medidas de respeito e defesa ao meio ambiente (Borges, 2013). Enfim, que 
possam colaborar para a continuidade das espécies e dos conhecimentos cultivados no decor-
rer de longos anos de experiências, de erros e acertos no uso dessas ervas. Nesse sentido, é 
importante compreender que as plantas medicinais, uma vez reconhecidas como essenciais 
para a prevenção e combate às doenças, precisam de políticas públicas que possam contribuir 
cada vez mais para a valorização cultural de seus usos e fortalecimento do protagonismo dos 
saberes dos povos e comunidades tradicionais. Para tais propósitos é que surgem as chamadas 
políticas públicas, que nascem das lutas sociais e da atenção dada pelo Estado aos interesses da 
coletividade, que demanda posicionamento e defesa de seus grupos na sociedade (Brasil, 2009).

De acordo com Jaqueline Evangelista e Lourdes Laureano (2007), mesmo tendo uma 
importância milenar para a sobrevivência humana e mesmo faunístico no mundo, nem 
todas as nações mobilizaram-se em favor da preservação dos costumes em torno do uso 
das ervas medicinais, e no Brasil isso também não foi diferente, pois demorou muito para 
firmar políticas em torno desse processo.

A princípio, tem-se que as manifestações dos organismos internacionais como é o caso 
da Organização Mundial da Saúde (OMS) e do Fundo das Nações Unidas para a Infância 
(Unicef) começaram a ganhar impactos especialmente no final dos anos 1970 a partir de 
Conferência Internacional sobre Atenção Primária em Saúde em Alma-Ata ocorrida em 
Genebra durante o ano de 1978 (Brasil, 2006).

Anos antes, em 1970, a OMS criou o Programa de Medicina Tradicional cujo ideal 
era facilitar a integração entre a medicina tradicional e a medicina alternativa no contexto 
das políticas de atenção à saúde, isso até mesmo serviu para que na Conferência realizada 
em Genebra houvesse a seguinte recomendação aos estados-membros:

[...] formulação de políticas e regulamentações nacionais referentes à uti-
lização de remédios tradicionais de eficácia comprovada e exploração das 
possibilidades de se incorporar os detentores de conhecimento tradicional 
às atividades de atenção primária em saúde, fornecendo-lhes treinamento 
correspondente (OMS, 1979 apud Brasil, 2006, p. 11).

Tal processo defendido pela OMS culminou no desenvolvimento de outras medidas de 
reforço à valorização dos saberes tradicionais que foram defendidas no cenário da Assem-
bleia Mundial da Saúde (AMS) realizada em 1987, em que se destacou a necessidade de 



117

“avaliação, preparo, cultivo e conservação de plantas usadas em medicina tradicional” 
(Brasil, 2006, p. 11). No geral, a OMS teve, desde o início, papel crucial para que países 
como o Brasil adotassem políticas mais específicas em torno da valorização do uso das 
plantas medicinais em interação com os atendimentos da medicina avançada. Em 1991, 
a organização buscou fortalecer a importância em torno das contribuições dadas pela medi-
cina tradicional aos serviços de assistência social vinculados às comunidades que possuíam 
acesso limitado aos atendimentos em saúde (Macedo; Gemal, 2009).

Por outro lado, tem-se que a OMS, entre 2002 e 2005, buscou estimular políticas 
públicas em torno do desenvolvimento das estratégias adotadas pela medicina tradicional, 
complementar e alternativa, tais objetivos foram disseminados entre os 191 estados-mem-
bros. No entanto, até o ano de 2006 apenas 25 desses já possuíam política em nível nacional 
que compreendesse essa temática (Brasil, 2006). O Brasil, por sua vez, embora fizesse parte 
desses Estados vinculados à OMS, também fazia parte dos países que não tinham tomado 
nenhuma medida relacionada ao uso da medicina tradicional. Ainda não havia, enfim, 
legislação específica que tratasse do uso das ervas medicinais, mesmo que se entendesse 
essa necessidade de maneira mais específica (Bueno; Martinez; Bueno, 2016).

Por conseguinte, o Brasil despertou para a importância dessa questão na agenda gover-
namental, sob influências internacionais da OMS, bem como através de impulsos advindos 
de movimentos sociais erigidos pelas comunidades do campo (Brasil, 2006). E ainda, esse 
aspecto decorreu de um cenário democrático pautado no desenvolvimento da universa-
lidade e integralidade nos atendimentos do Sistema Único de Saúde (SUS), através de 
contribuições dos fundamentos da própria Constituição Federal de 1988 (Brasil, 2010) e 
entre outros eventos (Carvalho, 2001).

Outros pontos relevantes para as decisões em torno de políticas públicas referentes 
às plantas medicinais foram: o entendimento da necessidade dessas para a produção de 
medicamentos na indústria farmacêutica, a qual faturava bilhões de dólares já nos anos 
1990 em decorrência da exploração dessas ervas tradicionais, e o reconhecimento do altís-
simo potencial produtivo que o Brasil tinha em nível interno e externo e que deveria ser 
valorizado e mais bem regulamentado (Brasil, 2006). Enfim, todo esse cenário permitiu 
que fosse criada a Política Nacional de Plantas Medicinais e Fitoterápicos (PNPMF), que 
teve aprovação a partir do Decreto de Lei nº 5.813, em 22 de junho de 2006.

Assim, principalmente com essa política específica, tem acontecido um maior con-
trole em torno do uso sustentável das plantas medicinais nos diferentes seguimentos da 
economia, o que é fundamental para a continuidade e preservação das espécies vegetais 
e consequentemente do ser humano.

Considerando os aspectos relacionados ao desenvolvimento de políticas para a defesa 
e valorização da medicina tradicional praticada mediante o uso das ervas medicinais, 
é perceptível ter acontecido avanços importantes até mesmo para garantir às gerações 
presentes e futuras a continuidade dessa cultura. O fato de se ter política nacional para 
esse fim acaba por contribuir para a construção de arranjos produtivos que equilibram 

Transmitindo saberes: educação e conhecimento tradicional  
sobre plantas medicinais na comunidade São José/GO



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

118

e racionalizam o uso das plantas medicinais e dos fitoterápicos no Brasil, o que permite 
enxergar um maior cuidado em garantir sustentabilidade nas ações e a segurança nas 
medicações ofertadas à sociedade (Macedo; Gemal , 2009).

Noutra vertente, sabe-se ter limites em torno do processo de valorização das plantas 
medicinais no contexto da geração de conhecimentos à sociedade. A falta de dissemina-
ção e de consideração da essencialidade dessas plantas no processo educacional desen-
volvido nas escolas brasileiras é um exemplo de dificuldade que se opõe à apreciação 
de saberes locais (Carvalho, 2001).

É fundamental o alinhamento dos valores dos povos tradicionais, como o caso do 
uso das plantas medicinais, com os saberes oferecidos no ensino padrão desenvolvido 
em espaços escolares rurais, aspecto que traz à tona as políticas em torno da Educação 
do Campo e da valorização das especificidades que compreendem dos sujeitos locais no 
processo educativo (Molina, 2006).

É preciso haver maiores investimentos do Estado no desenvolvimento de medidas que 
possam, de fato, contribuir para o resgate da história e da memória relacionadas aos usos 
e costumes das ervas medicinais no âmbito das vivências das comunidades quilombolas, 
indígenas, dentre outras que formaram a nação brasileira (Brasil, 2009).

A pesquisa sobre plantas medicinais na comunidade São José/GO

São José foi fundada a partir da família de uma senhora chamada dona Edivirge, há 
mais de um século. Não há informações específicas relacionadas ao seu processo de funda-
ção, e é através de pessoas mais idosas da comunidade que destaques em torno da história 
relacionada com os Kalunga puderam ser evidenciados, tendo-se raríssimos trabalhos 
acadêmicos desenvolvidos na localidade.

Sabe-se que, por meio de Dona Edivirge e de seus filhos, outros aglomerados surgiram 
no contexto de São José, como é o caso de Agaús, Araras, Traíra e Cana Brava, processo que 
se estimulou pelo interesse em encontrar terras boas para o plantio em nível de subsistência.

São José possui aproximadamente 180 pessoas distribuídas entre cerca de 70 famí-
lias e, apesar de ainda não estar certificada como comunidade quilombola, entende-se 
que, por suas origens e culturas, é uma das localidades de Cavalcante que integra os 
remanescentes de quilombos. De certa maneira, o reconhecimento dessa região como 
terra quilombola esbarra-se em receios locais de haver perda de imóveis e de que haja 
interferências diversas em suas relações sociais.

Quanto à economia, os moradores de São José sobrevivem a partir de ganhos da agricul-
tura familiar, atividades agropastoris, de aposentadorias e do trabalho público. Em relação à 
sua diversidade em recursos naturais e culturais, a comunidade possui uma riqueza inigua-
lável, além de ser acolhedora e hospitaleira, tendo as plantas medicinais como principais 
recursos no combate às doenças. Com relação à cultura, na localidade, são manifestas as tra-
dições das folias, dos festejos religiosos de São José e devoções a outros santos. A plantação, 



119

a culinária, as festas e as diversas atividades realizadas pelas famílias baseiam-se nas trocas, 
no companheirismo e em outros valores tomados como cultura para a vida comunitária.

No que toca ao uso das plantas medicinais, os moradores reverenciam até hoje à Dona 
Cercunda (†/2001), vista como uma mãe nas habilidades relacionadas ao cuidado da saúde dos 
moradores, enquanto viveu, foi parteira e cuidadora tradicional de seu povo em épocas em que 
os recursos e o acesso a medicamentos e às cidades eram mais escassos. Por pessoas como dona 
Cercunda é que a comunidade de São José construiu os processos de transmissão de conheci-
mentos, especialmente no que toca às ervas medicinais, que são os pontos centrais deste estudo.

Para completar essa contextualização, é preciso salientar que a culminância das ações 
de pesquisa desenvolvidas na comunidade em questão se deu na Escola Estadual Calunga 
I – Extensão João de Deus Coutinho, que oferece o ensino básico a crianças e jovens 
desde a Educação Infantil até o Ensino Médio, e desenvolve o trabalho educativo em salas 
multisseriadas. As turmas que abrangem este estudo – as do Ensino fundamental (6º ao 9º 
ano) e a 1ª série do Ensino Médio –, funcionam no período matutino, e quatro funcionários 
atuam no período integral: três professores e uma merendeira.

Nessa unidade educacional trabalha-se com o currículo que atende a todo estado de 
Goiás. Não há currículo diferenciado devido à carência de investimentos governamentais 
na educação realizada nas escolas Calungas. Todavia, os direitos embasados nas Diretrizes 
Curriculares da Educação Escolar Quilombola são conhecidos pelos educadores e, de acordo 
com essas diretrizes, é importante desenvolver diversas ações e demonstrar as diversidades 
interculturais da comunidade. Percebe-se a necessidade de se trabalhar em prol do melhor 
para os estudantes locais e de levar em conta o modo de vida tradicional para se fortalecer 
esse conhecimento que representa uma forte cultura.

A pesquisa teve como participantes específicos de campo: três professoras e 26 alunos 
integrantes das turmas multisseriadas que compreendem a educação do 6º ano do Ensino Funda-
mental (EF) até a 1ª série do Ensino Médio (EM); e 13 mulheres especialistas locais no uso das 
plantas medicinais. Houve outras participações complementares, que envolveram uma senhora 
raizeira de 89 anos e alguns moradores que trouxeram contribuições gerais sobre a localidade.

Com intuito de fortalecer os laços culturais e tradicionais referentes às ervas medicinais 
na escola, bem como para obter a concessão da gestão escolar quanto às ações pertinentes, 
foi realizada uma reunião para discutir a metodologia a ser utilizada e a questão dos dias 
em que seriam desenvolvidas as ações coletivas. Foi concedida a prévia autorização do 
coordenador da instituição e da comunidade para a realização das atividades sobre as plantas 
dentro e fora da unidade de ensino. E, com o apoio de dois professores (Ana Carolina e 
Lusmar), as tarefas foram iniciadas.

As atividades caracterizaram-se por ações individuais com as turmas do 6º e 7º ano do EF, 
a saber: notícias (teatro) e receitas medicinais em forma de exsicatas simples e vídeos com recei-
tas medicinais e visitas às casas das mulheres para dialogar sobre seu conhecimento medicinal; 
por ações individuais com as turmas do 8º e 9º ano do EF, que se deram por divisão de grupos 
para os trabalhos, visitas às casas de dona França e dona Joaquina por um grupo e às casas 

Transmitindo saberes: educação e conhecimento tradicional  
sobre plantas medicinais na comunidade São José/GO



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

120

de dona Diolina e dona Darlete por outro, realização de perguntas a essas especialistas sobre 
os remédios conhecidos e usados no combate às doenças; e por último a coleta dos remédios.

Outra ação individual ocorreu na 1ª série do EM, a qual compreendeu cartografia, divisão 
de três grupos para atividades de visitas domiciliares, de modo que o primeiro grupo visitou 
dona Marcelina, Neta, Dorama e Cristiane, o segundo grupo visitou Reis, dona Francilina, 
Joaquina e Dita e o terceiro deles visitou Diolina, Joana e Niquinha. Além disso, foram fei-
tas anotações sobre as plantas, seus usos, registros de imagens e a montagem de gráficos de 
linha, barra e pizza demonstrando as plantas incomuns e comuns em cada quintal pesquisado.

A sequência deu-se por atividades coletivas com as turmas do 6º ano do EF à 1ª série do 
EM, de forma que a primeira ação geral abrangeu as seguintes atividades: proposta de análise 
da relação das plantas medicinais com os estudantes da escola e com a comunidade, visitas 
às casas das especialistas locais, e aula de campo com as raizeiras Dorama e dona Marcelina.

A segunda ação coletiva com essas turmas compreendeu diálogo entre professores e 
estudantes, aula de campo, divisão de três grupos, cada um desses acompanhado por uma 
professora e uma ou duas mulheres (dona Marcelina, Joana, Niquinha e Cristiane), visita 
ao quintal e ao Cerrado local, recolhimento de remédios, definição das tarefas que seriam 
desenvolvidas no dia seguinte, apresentações das especialistas locais e dos estudantes, 
exposição dos poemas e dos agradecimentos. As ações complementares se deram pela aula 
ministrada por dona Sebastiana aos alunos da escola, bem como por visitas domiciliares e 
diálogos livres com outros moradores.

Em suma, o processo metodológico abrangeu todas as turmas da instituição. Entre as 
ações desenvolvidas estão, ainda, aula de campo, teatro, poemas, paródias, abordagem oral dos 
estudantes e das mulheres que participaram do processo, além de diversas outras atividades 
feitas em gêneros textuais distintos, bem como por apresentações orais e em forma de vídeo.

Metodologias participativas (remédios, receitas e vídeos)

As ações individuais foram realizadas nas turmas de 6º e 7º ano do Ensino Funda-
mental (turma multisseriada). Dentro do conteúdo dessas turmas do 1º bimestre (notícias 
e receitas culinárias), desenvolvemos algumas atividades com os alunos do 6º ano do EF. 
Primeiramente, tivemos uma conversa com os estudantes sobre o que seria feito. Depois, 
promovemos as tarefas em dois grupos, em que cada um recolheu os remédios casei-
ros próximos da escola para que fizessem as tarefas em sala. A professora Ana Carolina 
acompanhou um grupo e a pesquisadora acompanhou outro grupo. Ao retornar para a sala, 
buscamos a receita com alguns parentes próximos à escola, enquanto outros estudantes 
tentaram aprender entre si mesmos e compartilharam o aprendizado juntamente com as 
professoras, que ajudaram nesse processo de produção do conhecimento coletivo.

Nessa atividade, o primeiro grupo fixou as plantas numa folha branca e escreveu seus 
nomes e suas utilidades ao lado da respectiva colagem. O segundo grupo teve a oportunidade de 
fazer algo diferente, ou seja, optou por trabalhar com a produção de vídeo, então os integrantes 



121

ficaram debaixo de uma árvore, onde puderam desenvolver esse gênero. No vídeo, eles expli-
cavam as utilidades das plantas que eram demonstradas. No geral, os educandos aprendiam de 
forma bem dinâmica e lúdica, o que, de acordo com Fabiana Pauletti, Marcelo Rosa e Roniere 
Fenner (2014), é fundamental numa aprendizagem construtiva e significativa para o sujeito.

Atendendo ao que se programou, esses alunos trabalharam com receitas medicinais 
em forma de exsicatas simples e com a produção de vídeos que expressavam orientações 
e receituários a partir das plantas medicinais, contexto no qual desenvolveu-se visitas às 
casas das mulheres para dialogar sobre seu conhecimento medicinal, obtendo-se um texto 
explicativo do processo de trabalho e a produção de um vídeo em forma de reportagem.2

O 7º ano produziu uma notícia em forma de teatro. A tarefa inicial era uma notícia 
escrita sobre os remédios caseiros, mas os alunos pediram para usar o gênero textual a 
partir de outro: no caso, um teatro. O pedido dos alunos foi atendido, até porque o estudo 
pretendia colaborar para a formação epistêmica dos educandos (Piaget, 1998).

Essas atividades estimularam a criatividade dos educandos e possibilitaram um prévio 
acesso deles aos conhecimentos peculiares que fazem parte desta comunidade do Cerrado 
e aos saberes pertinentes às plantas medicinais (Evangelista; Laureano, 2007). pôde-se 
observar, por exemplo, que os alunos do 7º ano, estimulados pela metodologia epistêmica 
(Pauletti; Rosa; Fenner, 2014), terminam por criar uma didática própria, inspirados pela 
liberdade de aprendizagem oferecida neste processo, o que tornou uma prática exaustiva 
em algo produtivo e interessante no âmbito cognitivo.

O conhecimento na prática (entrevistas, o fazer e o vídeo)

Nessa etapa, as ações individuais foram realizadas por turmas do 8º ao 9º ano do ensino 
fundamental (turma multisseriada). No 8º ano do EF, 1º bimestre, por meio do conteúdo 
reportagem, fizemos um trabalho conjunto sobre as plantas, que equivaleu a três horas-aulas. 
A turma foi dividida em dois grupos, sendo que cada um desses fez um roteiro antes de ir 
à visita junto às mulheres da comunidade. O primeiro grupo visitou dona França e dona 
Joaquina. O segundo visitou dona Diolina e dona Darlete. A tarefa deles era perguntar quais 
remédios elas conheciam e como eram usados no combate e prevenção de doenças. Após a 
pesquisa com as mulheres, os alunos coletaram algumas plantas cujas propriedades foram 
aprendidas durante as visitas. Eles seguiram as receitas e fizeram os remédios em casa e os 
trouxeram para a aula do dia seguinte. No outro dia, com os remédios já preparados, os alu-
nos apresentaram oralmente os entendimentos obtidos junto às turmas do 6º e do 7º ano.

Após a apresentação, os alunos gravaram o vídeo explicando o caminho percorrido 
até chegarem à reportagem e como aprenderam sobre as plantas medicinais. Os grupos 
fizeram também uma produção de texto sobre essas aulas, relatando o processo do traba-
lho da pesquisa, que serviu para a fixação da aprendizagem sobre as ervas (Grandi et al., 

2	 A tabela Receitas e vídeos apresentados pelos alunos do 6º ano do Ensino Fundamental pode ser consultada 
em Rosilda Alves Coutinho (2019, p. 16).

Transmitindo saberes: educação e conhecimento tradicional  
sobre plantas medicinais na comunidade São José/GO



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

122

1989). No vídeo, os alunos destacaram quais foram as mulheres pesquisadas e quais eram 
as doenças e os efeitos dos remédios em prol dessas.

Algo importante em todo esse processo de pesquisa e de geração de conhecimentos a 
partir das plantas medicinais é que em todas as turmas ocorreu a interação entre os saberes 
locais que constroem uma farmacopeia popular (Brasil, 2009) e a metodologia de ensino 
padrão, que se adapta à realidade e aos objetivos do estudo em questão. De acordo com 
Ângela Kleiman (2005), tais características ajudam a fortalecer os letramentos sociais e 
o enfrentamento do tradicionalismo educacional, extremamente recluso a padrões que 
limitam a valorização dos diferentes saberes.

Os quintais das famílias: mapeando as plantas medicinais

As próximas ações individuais foram realizadas pela turma da 1ª série do Ensino Médio. 
A partir de conteúdos ministrados em sala junto a essa turma na disciplina de Geografia 
sobre cartografia (mapas, croquis, obra de arte, cartas topográficas, plantas e gráficos), 
fizemos um trabalho diferenciado que teve início em sala de aula, trabalhamos com o tema 
mapeamento das ervas medicinais dos quintais das famílias da comunidade São José. Após 
o levantamento inicial, fizemos um gráfico representando as plantas que eram em comum 
e as que eram diferentes nos quintais das famílias da comunidade.

Dividimos a turma em três grupos, cada grupo visitou quatro famílias. O primeiro grupo 
visitou dona Marcelina, Neta, Dorama e Cristiane. O segundo grupo visitou Reis, dona 
Francilina, Joaquina e Dita. O terceiro grupo visitou Diolina, Joana, tia Lorença e Niquinha. 
O propósito das visitas era anotar os nomes das plantas e os modos de utilizá-las/utilidades, 
registrando-se os saberes de forma aplicada (Carvalho, 2001; Silveira; Córdova, 2009). 3

O segundo grupo trouxe falas de uma moradora (Reis): “conheço pessoas que foram 
curadas de cisto no ovário usando o baço de algodão”. Nesse momento, uma estudante 
(Darlene) afirmou: “aprendi muita coisa, conheci remédios que não conhecia, aprendi o 
nome deles e ainda vou levando remédio para meu ouvido, a folha santa”. Nisso, a senhora 
Reis, uma das mulheres que recebeu a visita de um grupo, observou que os alunos levaram 
para si conhecimentos de seu quintal.4

Escola e comunidade: a interação dos conhecimentos

As atividades desenvolvidas, pela primeira ação coletiva do 6º ano do Ensino Funda-
mental e da 1ª série do Ensino Médio, colaboram para o desenvolvimento de conhecimentos 
sólidos e para o maior acesso dos educandos ao bioma Cerrado e aos saberes tradicionais 

3	 A tabela Plantas e suas utilidades medicinais apresentadas pelos alunos da 1ª série EM pode ser consultada 
em Rosilda Alves Coutinho (2019, p. 20).

4	 A tabela Sumário de doenças e dos respectivos remédios que possibilitam cura pode ser consultada em 
Rosilda Alves Coutinho (2019, p. 20).



123

presentes na comunidade local. Segundo Jaqueline Carvalho (2001), essas atividades for-
talecem a responsabilidade em comum dessas novas gerações, que podem contribuir para 
preservar aquilo que também é útil para suas vidas, como bem é o caso das plantas medi-
cinais, por eles levantadas neste estudo procedimental e epistêmico.

Tendo o aval da coordenação da escola para seguir com a proposta de aulas diferencia-
das e entre outros pontos que necessitaram de ajustes, continuamos a fazer visitas às casas 
dos moradores da comunidade para saber mais sobre os modos cotidianos de suas vidas, 
tendo como foco a exploração dos usos das plantas medicinais. Além disso, buscamos 
perceber a interação entre a escola e a comunidade no contexto de troca de conhecimen-
tos, o que resultou no convite de algumas pessoas para participarem da aula de campo que 
seria ministrada no dia seguinte juntamente com todo o grupo (estudantes, professores, 
funcionários, pais e moradores da comunidade) na unidade de ensino. Por conseguinte, 
visitamos a casa dos seguintes moradores:

Jó e Marizete – um casal conhecedor de ervas medicinais. Seu Jó faz garrafadas para 
homens no sentido de fortalecer sua autoestima.

Diolanda e Abenil – Diolanda é a atendente/agente comunitária do posto de saúde. 
Dialogamos sobre o uso diário do estabelecimento, que funciona de segunda a sexta-feira, 
das 13h às 17h, e quase não tem remédios para doar à comunidade em decorrência do 
financiamento precário da saúde pública. Ela visita as casas das pessoas para aferir a pres-
são e dar algumas orientações sobre a saúde. Diolanda contou que, na maioria das vezes, 
recomenda o uso de remédios caseiros, que são mais acessíveis e gratuitos, além de terem 
bons efeitos para a saúde. Já Abenil salientou sobre dona Cercunda, considerada por todos 
como mãe, já que tinha pegado nos braços quase todos os mais novos da comunidade por ser 
a grande parteira e conselheira de todo povo local e das regiões circunvizinhas, sem contar 
o seu enorme conhecimento sobre as ervas.

Dorama – Destacou sobre algumas ervas que têm propriedade de cura, como a raspa-
gem da goiaba, que é boa para as aftas (feridas na boca), além de ser eficaz no combate 
à gastrite. Para testar, a jornalista Thaíse utilizou o remédio, no intuito de combater 
uma afta. Para sua surpresa, no dia seguinte já estava quase curada, o que comprova a 
aplicabilidade dessas plantas (Borges, 2013).

Dona Marcelina mostrou algumas habilidades com a roda de fiar e contou que já havia 
feito muitas roupas para os filhos através do fio e da tecelagem do algodão, sendo tudo feito 
em casa, indicando as diversidades dos usos do bioma Cerrado (Oliveira, 2011).

Katiane e Elismar destacaram sobre o cotidiano vivenciado no campo, com produtos 
colhidos da roça. Acompanhamos a vida corriqueira das crianças que se juntam para brincar 
de queimada nos fins de tarde.

Jaqueline enfatizou os diversos usos de plantas do dia a dia, como é o caso do entre casca 
da laranja da terra para o diabetes mellitus, e da casca para o sistema digestivo (intestino 
preso); o remédio no álcool para sinusite com buchinha/paulistinha, lima de cheiro, umburana, 
milona, arnica, resina de amesca; para gripe citou o xarope feito com muitas ervas medicinais, 

Transmitindo saberes: educação e conhecimento tradicional  
sobre plantas medicinais na comunidade São José/GO



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

124

como a casca de manga, a folha de acerola, a folha de dipirona, de laranja, de limão, da manga 
comum, o hortelã gordo, hortelãzinho, o capim de cheiro, o capim linhaço, a erva-cidreira, 
o capim eucalipto, o canelão, o quioiô, a alfavaca, o vick, o poejo, a rapadura, entre outros.

No dia 30 de janeiro de 2019, nos reunimos na escola para executar uma tarefa em 
comum junto aos professores e estudantes: conduzir uma aula de campo usando o que 
tínhamos na comunidade. Nesse caso, fizemos uma caminhada no local, especialmente 
no Cerrado, tendo a oportunidade de falarmos sobre este bioma e as suas peculiaridades.

Tivemos conosco a moradora Dorama, que nos prestigiou com o seu conhecimento 
tradicional sobre as plantas medicinais e nos contou que os aprendizados vieram de sua avó, 
de sua mãe e de sua sogra, e na sequência apresentou-nos seu quintal. Lá foram observadas 
muitas diversidades de plantas medicinais, e aprendemos receitas com abacate, a acerola, 
jaboticaba, jaca, taioba, umburana, babosa, limão, entre outras. As demais visitas foram 
realizadas nas residências de dona Marcelina; Evaldino, Francilina e Dorama.

Após essa aula de campo, voltamos para a escola, e lá desenvolvemos algumas ati-
vidades relacionadas às visitas às raizeiras dona Dorama5 e dona Marcelina.6 Os alunos 
produziram e apresentaram atividades do teatro e do poema sobre as ervas medicinais. 
Percebemos que não apenas as mulheres raizeiras, consideradas especialistas locais, envol-
veram-se em todo o processo como também foi possível influenciar outros moradores da 
região, que demonstraram que a transmissão do conhecimento sobre as plantas medicinais 
é algo rotineiro e que faz parte da existência do povo do Cerrado (Brasil, 2006). Portanto, 
é preciso valorizar essa dinâmica social como meio para incentivar um ensino escolar 
diferenciado e ajudar na preservação dessa cultura e desse bioma.

Juntos, todos aprendem

A segunda ação, que envolveu os alunos do 6º ano do EF à 1ª série do EM, compreen-
deu a visita às casas das mulheres especialistas locais em plantas. Na ocasião, elas foram 
convidadas para a aula de campo, e mais uma vez tiveram o desafio de transmitirem seus 
conhecimentos para alunos e professores. Nessa etapa foram três horas-aulas nas tarefas 
de campo, tendo-se o ao final o compartilhamento de experiências e de aprendizados entre 
todos os envolvidos nesse estudo.

Antes, numa quarta-feira, os alunos foram estimulados a falarem e a avaliarem as 
aulas diferenciadas que estavam tendo. Eles também foram orientados quanto ao próximo 
trabalho, que seria desenvolvido direto no Cerrado sobre as plantas medicinais.

No dia seguinte, logo pela manhã, todos os professores se reuniram para combinar os 
detalhes finais. Em seguida dividimos os estudantes em três grandes grupos, de forma que 

5	 A tabela Plantas medicinais e utilidades apresentadas por dona Dorama, pode ser consultada em Rosilda 
Alves Coutinho (2019, p. 24).

6	 A tabela Plantas medicinais e utilidades apontadas por dona Marcelina, pode ser consultada em Rosilda 
Alves Coutinho (2019, p. 27).



125

cada educador acompanhou um desses grupos juntamente com as mulheres que puderam 
participar das atividades de campo. Estavam presentes: dona Marcelina, Cristiane, Niqui-
nha e Joana. Na divisão dos grupos, repassamos algumas regras a cada um dos estudantes, 
como prestar atenção nas explicações das mulheres e ficar sempre junto aos professores, 
a fim de evitar dispersões e outros incidentes.

Nesse contexto, o professor Lusmar ficou com um grupo que estava mais próximo 
da escola e que também foi acompanhado por dona Marcelina. A equipe teve a tarefa de 
fazer um relatório de todo processo. Os outros dois grupos foram para o Cerrado em busca 
das ervas que estavam mais longes. A professora Ana Carolina esteve acompanhada por 
dona Joana e Niquinha, e a tarefa do grupo delas foi fazer uma propaganda dos remédios 
caseiros. Já o grupo com qual estive envolvida como professora e também pesquisadora 
foi acompanhado pela moradora Cristiane, e a nossa tarefa foi fazer uma cartilha (parte 
integrante da pesquisa em questão). Os três grupos tinham em comum a tarefa de, junto 
às mulheres, recolher as ervas encontradas pelo caminho de estudo. As plantas recolhidas 
foram utilizadas na apresentação feita no dia seguinte pelos estudantes e também pelas 
mulheres, que analisaram e verificaram o que eles tinham aprendido com elas.7

No processo de apresentação, cada grupo se posicionou atrás da mesa onde estavam 
os remédios recolhidos em campo. Os participantes explicaram sobre as propriedades 
medicinais das plantas que conheceram, encerrando com a declamação de um poema que 
aborda toda a trajetória das tarefas feitas. Ao final, agradecimentos coletivos pela colabo-
ração de todos no desenvolvimento de atividades diversificadas e pela contribuição para a 
valorização dos saberes e dos sujeitos do Cerrado (Borges, 2013).

Em geral, as ações promovidas possibilitaram um importante vínculo dos educandos 
com a comunidade e com o meio social que compreende os usos e os costumes em torno 
das plantas medicinais (Oliveira, 2012), que são empregadas nos mais distintos tipos de 
doenças, como bem foi possível identificar nos tópicos anteriores.

Considerações finais

O conhecimento tradicional das plantas acompanha a humanidade desde os tempos 
mais remotos. É um saber transmitido ao longo das gerações e que salva vidas por seus 
valores e possibilidades de cura de diversos tipos de doenças. São ervas que demonstram 
probabilidades de melhores condições de vida para quem vive em comunidades tradicionais.

A prática da aprendizagem coletiva e partilhada, como pode ser percebido no presente 
capítulo, é fundamental no processo do ensino-aprendizagem dos estudantes. Essa prática 
inovadora/diferenciada tem demonstrado a valorização do conhecimento local na cons-
trução de uma rede entre comunidade e escola, base de uma epistemologia que favorece a 
interação e a construção do conhecimento.

7	 A tabela Variedades de plantas localizadas nos quintais da comunidade São José pode ser consultada em 
Rosilda Alves Coutinho (2019, p. 32).

Transmitindo saberes: educação e conhecimento tradicional  
sobre plantas medicinais na comunidade São José/GO



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

126

Portanto, temos que dar voz aos sujeitos que são protagonistas e que fazem parte das 
práticas interculturais ligadas ao uso sustentável do bioma Cerrado. É gratificante poder 
contribuir para o cunho deste trabalho colaborativo e participativo. Sendo assim, por esse 
entendimento, temos a chance de dar a oportunidade para as próximas gerações continuarem 
a fortalecer a transmissão dos saberes empíricos de forma a interligar a educação escolar 
com as sabedorias da comunidade.

O presente trabalho baseou-se em conhecimentos tradicionais sobre as plantas medici-
nais transmitidos ao longo das gerações pelos ancestrais da comunidade estudada, formada 
por núcleos familiares que são unidos pelo parentesco e pela relação com esses recursos 
naturais que trazem sobrevivência e cura a seu povo.

Por intermédio deste estudo, percebemos que a comunidade e os seus conhecimentos 
sobre as plantas medicinais vêm modificando os hábitos alimentares e os cuidados com 
a natureza de modo geral. Nesse contexto, preservar as plantas medicinais, bem como o 
bioma Cerrado, é uma forma de manter viva essa cultura.

Referências

BERGAMASCHI, Denise Pimentel; SOUZA, José Maria Pacheco de. População, amos-
tra, variável, coleta de dados, apuração de dados e apresentação tabular. FSP/USP. HEP 
103-Bioestatística aplicada a Nutrição – 2010. Disponível em: https://www.fsp.usp.br/
hep103/Apostila_2011.pdf. Acesso em: 02 jan 2019.

Borges, Viviane Custódia. O Cerrado de “pé”: potencialidades das plantas medicinais. 
Ateliê Geográfico. Goiânia, 7(1), p. 25-58, abr., 2013.

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil. Brasília: Senado Federal, 2010.

BRASIL. Ministério do Meio Ambiente. Farmacopeia Popular do Cerrado. Goiás: Articu-
lação Pacari (Associação Pacari), 2009. Disponível em: https://www.mma.gov.br/estruturas/
sbf_agrobio/_publicacao/89_publicacao010.820.11054912.pdf. Acesso em: 1 set. 2019.

BRASIL. Ministério da Saúde. Secretaria de Ciência, Tecnologia e Insumos Estratégicos. 
Departamento de Assistência Farmacêutica. Política nacional de plantas medicinais e 
fitoterápicos. Brasília: Ministério da Saúde, 2006.

bueno, Maria José Adami; MARTÍNEZ; Beatriz. B.; BUENO, José Carlos. Manual de plantas 
medicinais e fitoterápicos utilizados na cicatrização de feridas. Pouso Alegre: Univás, 2016.

Carvalho, Jacqueline Viana de. Fitoterápicos do Cerrado. Trabalho de Conclusão de Curso 
(Licenciatura em Biologia). Instituto de Ciência e Psicologia do Centro Universitário de 
Brasília, 2001. Disponível em: https://repositorio.uniceub.br/jspui/bitstream/123456789/
2399/2/9658510.pdf. Acesso em: 5 set. 2019.



127

COUTINHO, Rosilda Alves. Transmitindo saberes: educação e conhecimento tradicional 
sobre plantas medicinais na comunidade São José/GO. Dissertação (Mestrado em Sustenta-
bilidade Junto a Povos e Territórios Tradicionais), Brasília: Universidade de Brasília, 2019.

Evangelista, Jaqueline; Laureano, Lourdes. Medicina popular e biodiversidade no Cerrado. 
Agriculturas, 4(4), dez. 2007. Disponível em: http://aspta.org.br/wp-content/uploads/2014/10/
Artigo-2-Medicina-popular-e-biodiversidade-no-Cerrado.pdf. Acesso em: 5 set. 2019.

GIL, Antônio Carlos. Como elaborar projetos de pesquisa? 5 ed. São Paulo: Atlas, 2010.

Grandi, Telma Sueli Mesquita et al. Plantas Medicinais de Minas Gerais, Brasil. Acta boto 
bras. 3(2): 185-224, 1989. Disponível em: http://www.scielo.br/pdf/abb/v3n2s1/v3n2s1a18.
pdf. Acesso em: 5 set. 2019.

KLEIMAN, Angela B. Preciso “ensinar” o letramento? Não basta ensinar a ler e a escre-
ver? Campinas: Unicamp, 2005.

Macedo, Elizabeth Valverde; Gemal, André Luis. A produção de fitomedicamentos e a Política 
Nacional de Plantas Medicinais e Fitoterápicos. In: Rev. Bras. Farm., 90(4), p. 290-297, 2009.

MOLINA, Mônica Castagna. (org.). Educação do Campo e Pesquisa II: questões para 
reflexão. Brasília: Ministério do Desenvolvimento Agrário, 2006.

Oliveira, Hans Werner C.; Viveiro, Alessandra Aparecida. Cerrado e plantas medicinais: algumas 
reflexões sobre o uso e a conservação. Ensino, Saúde e Ambiente. 5(3), p. 102-120, dez. 2012.

Oliveira, Hans Werner C. Cerrado e Plantas Medicinais: Algumas Reflexões sobre 
o Uso e a Conservação. Trabalho de Conclusão de Curso (Licenciatura em Ciências 
Naturais). Brasília: Universidade de Brasília, 2011. Disponível em: https://bdm.unb.br/
bitstream/10483/4504/1/2011_HansWernerCastroOliveira.pdf. Acesso em: 1 set. 2019.

PAULETTI, Fabiana; ROSA, Marcelo Pedro A.; FENNER, Roniere dos Santos. O Sujeito 
epistêmico e a aprendizagem. Revista Eletrônica de Psicologia e Epistemologia Genética, 6(1), 
p. 4-26, jan./jul. 2014. Disponível em: www.marilia.unesp.br/scheme. Acesso em: 2 set. 2019.

PIAGET, Jean. Pedagogia. Tradução Joana Chaves. Lisboa: Instituto Piaget, 1998.

SILVEIRA, Denise T.; CÓRDOVA, Fernanda. P. Unidade 2 – a pesquisa científica. In: 
GERHARDT, Tatiana E.; SILVEIRA, Denise T. Métodos de pesquisa. Coordenado pela 
Universidade Aberta do Brasil – UAB/UFRGS e pelo Curso de Graduação Tecnológica – 
Planejamento e Gestão para o Desenvolvimento Rural da SEAD/UFRGS. Porto Alegre: 
Editora da UFRGS, 2009, p. 31-42.

VIEIRA, L. S.; SOUSA, R. S.; LEMOS, Jesus Rodrigues. Plantas medicinais conhecidas 
por especialistas locais de uma comunidade rural maranhense. Rev. Bras. Pl. Med., Campi-
nas, 17(4), supl. III, p. 1061-1068, 2015. Disponível em: https://www.scielo.br/pdf/rbpm/
v17n4s3/1516-0572-rbpm-17-4-s3-1061.pdf. Acesso em: 2 set. 2019.

Transmitindo saberes: educação e conhecimento tradicional  
sobre plantas medicinais na comunidade São José/GO

http://www.scielo.br/pdf/abb/v3n2s1/v3n2s1a18.pdf
http://www.scielo.br/pdf/abb/v3n2s1/v3n2s1a18.pdf




Língua, cultura e 
sustentabilidade:  

o caso dos Ndyuka em 
Diitabiki, Suriname

Ficenca Raquel Eliza 
Ana Suelly Arruda Câmara Cabral

 Introdução

O Suriname é um país multilíngue, onde são faladas línguas de diferentes origens – 
Aarai, Tiriyó e Wayana (indígenas), Industâni [Hindi-Urdu], Javanês, Português, Inglês, 
Francês, Espanhol, Chinês (Hacá, Cantonês e Mandarim), e as línguas crioulas Saramac-
can, Sranan ou Sranan tongo, Aluku, Kwinti, Paamaka, Matawai e o Ndyuka . Entretanto, 
o Holandês é a única língua oficial do país, e se constitui em uma grande barreira para muitos 
quilombolas e crianças indígenas, falantes de suas respectivas línguas nativas. Soma-se a 
isso o fator de exclusão relativa à qualidade da educação dentro das áreas rurais, que está 
muito abaixo do nível educação oferecida em áreas urbanas.

O presente artigo trata do povo quilombola Ndyuka, focaliza aspectos de sua histó-
ria, língua e cultura, e apresenta dados que mostram como esse povo se diferenciou e se 
fortaleceu como um grupo étnico distinto, fazendo sua própria história, longe do habitar 
milenar de seus ancestrais, com um modelo próprio de sustentabilidade. A pesquisa base 
deste estudo foi empreendida pela primeira autora deste capítulo para a sua dissertação 
de mestrado, defendida em 2017, no âmbito do Mestrado Profissional em Sustentabilidade 
junto a Povos e Territórios Tradicionais (Mespt), da Universidade de Brasília, cuja pre-
ocupação principal foi o uso e fortalecimento da língua Ndyuka no sistema educacional 
surinamês, assim como o reconhecimento do Ndyuka como língua cooficial do Suriname.

Como é fato conhecido, os Ndyuka, assim como os demais povos quilombolas e os povos 
indígenas, têm seu próprio modo de ver o mundo e suas próprias técnicas e metodologias de 

https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_hindust%C3%A2ni
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_hindi
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_urdu
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_javanesa
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_portuguesa
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_inglesa
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_francesa
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_castelhana
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_chinesa
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_hac%C3%A1
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_cantonesa
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_mandarim


Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

130

sustentabilidade, embora vários aspectos de seu patrimônio cultural tenham sido afetados 
pelo processo de colonização ao longo de séculos. As forças externas que agem contra a cul-
tura tradicional Ndyuka têm promovido, entre outras perdas, o deslocamento progressivo de 
sua língua nativa de suas funções naturais, assim como o enfraquecimento de parte de suas 
práticas culturais, embora a força identitária do povo Ndyuka o tenha protegido de perdas 
mais graves dos seus bens culturais, fortalecendo-o, a cada dia, contra as forças externas 
destrutivas das sociedades de povos tradicionais.

Breve histórico do povo Ndyuka

O povo Ndyuka é descendente de africanos escravizados que escaparam das planta-
ções de açúcar durante o século XVIII. Foi o primeiro grupo de escravos fugitivos com os 
quais o governo colonial holandês assinou um tratado de paz, em 1760 (Eersel, 2002). Uma 
característica dos quilombolas, segundo André Köbben (1979), é que seus assentamentos se 
localizam no interior, às margens dos rios, como é o caso dos Ndyuka, que vivem ao longo 
dos rios Tapanahony, Marowijne, Cottica e Lawa. A organização econômica dos Ndyuka 
sempre se baseou no cultivo itinerante, principal meio de vida a agricultura, realizada 
exclusivamente por mulheres, são responsáveis por toda a produção nas parcelas agrícolas.

Os Ndyuka e outros grupos quilombolas e indígenas são vistos como grupos étnicos 
minoritários no Suriname, mas em realidade são todos minorizados e não minoritários. 
Na área costeira, o conceito Ndyuka é usado para os diferentes grupos Marrons em geral. 
Os Ndyuka também são chamados de Aucaners pelos holandeses. O governo colonial cha-
mou os Ndyuka de “negros livres por trás de Auka”, em homenagem à plantação da qual 
os tratados de paz foram assinados. Esse nome foi posteriormente encurtado para Aukans 
e adotado pelos Ndyuka como Okanisi (Velzen; Hoogbergen, 2011). O nome Ndyuka é 
derivado do riacho Mama Ndyuka, onde o grupo se estabeleceu durante os seus primeiros 
40 anos no Suriname, após a fuga das plantações. O riacho, por sua vez, recebeu o nome 
de um pássaro da África, que emite um som semelhante a pronúncia da palavra “Ndyuka” 
(Pakosie, 1998), de forma que Ndyuká tem valor ideofônico.

 A cultura do povo Ndyuka

Comunidades quilombolas foram destruídas em todo o mundo, por meio de força 
militar brutal, sendo seus sobreviventes forçados a se assimilarem à sociedade mais ampla, 
para que sua própria cultura fosse esquecida. Mas muitos povos quilombolas resistiram 
às tentativas de extermínio e encontram-se, na atualidade em processo crescente de forta-
lecimento de sua luta pelos seus direitos. No Suriname, os Ndyuka sobreviveram cultural 
e politicamente, como comunidades quilombolas autônomos, preservando muito de sua 
cultura africana fora da África (ST-Hilaire, 2000). Os Ndyuka lutaram muito para manter 
sua identidade, que se traduz pelo orgulho de sua origem, de seus costumes, rituais, crenças 



Língua, cultura e sustentabilidade: o caso dos Ndyuka em Diitabiki, Suriname

131

e demais bens culturais. Assim, os Ndyuka mantêm fortemente sua identidade étnica, pre-
servando características fundamentais de sua cultura africana ancestral.

Nas comunidades Ndyuka, cada estabelecimento é uma aldeia se os seguintes bens 
materiais estão presentes: um kee-osu ou gaanwan osu ‘mortuária’ e um faaka tiki ‘santu-
ário ancestral’. Sem um Kee osu e um faaka tiki, os rituais que precisam acontecer antes 
de um funeral não podem ser feitos. Os assentamentos que não têm o status de aldeia são 
chamados kampu ‘acampamento’, considerados acampamentos de trabalho. Em cada cami-
nho que vai do rio à aldeia, há uma barreira de folhas entrelaçadas sob a qual cada pessoa 
deve passar. A barreira serve para afastar os espíritos do mal e, também, para limpar o 
visitante de quaisquer más intenções em relação aos ocupantes da aldeia. No faaka tiki, 
sacrifícios são feitos pelos ancestrais. Pode-se buscar ajuda por diferentes motivos, como 
doença, acidente ou outras razões, como quando alguém deixa a aldeia por muito tempo. 
Quem sentir necessidade, pode oferecer sacrifícios aos antepassados. Eles vão até ajudar 
um bakaa1 ou alguém que pertença a outro grupo étnico.2

Entretanto, o princípio estrutural mais importante na organização social dos Ndyuka é a 
matrilinearidade, em que o núcleo do grupo é formado pelos descendentes na linha feminina 
de uma mãe ancestral conjunta (Köbben, 1979, p. 26). A sua estrutura social é a seguinte:

•	 Nasi ou Gaan Lo: O Gaan lo é composto de clãs matrilineares. O tronco é formado por 
grupos de pessoas que se sentem conectadas por relações de vínculo desde o período 
após o estabelecimento permanente dos Ndyuka como uma comunidade nacional.

•	 Lo: A unidade familiar primária na sociedade Ndyuka é o Lo e cada clã contém 
parentes que são parentes matrilineares. Eles usam o Lo e o Bee para indicar que 
pertencem a uma família. Como afirma André Köbben (1979), a origem dos clãs 
matrilineares no Suriname é única. Eles foram criados aproximadamente na primeira 
metade do século XVIII por fugitivos de uma ou várias plantações. Os nomes dos 
clãs são derivados do nome da plantação ou do dono da plantação. Por exemplo, 
os Otoo lo eram escravos do senhor Oto; já o Pinasi lo veio do nome de um dono da 
plantação L’Espinasse, o Dyu lo trabalhava para os donos das plantações de judeus 
portugueses e os Misidyan lo eram escravos do fazendeiro John.

•	 Os Lo são subdivididos em matrilinhagens chamadas bee, que é a palavra Ndyuka 
para barriga. Uma bee é composta por uma mulher e seus filhos e, também, seus netos, 
por meio de uma sucessão de filhas. Membros da bee (bee sama), cujos mais velhos 
geralmente podem identificar uma determinada mulher como ancestral do grupo, 
compartilham direitos à terra, uma divindade de linhagem e um santuário ancestral.

•	 Segundo André Köbben (1979), a osu ‘casa’/ ‘família’ é formada pela mãe e seus 
filhos, pertencentes à mesma linha materna, junto com seu marido, que pertence a 
uma linha materna diferente.

1	 Um bakaa é um estrangeiro ou uma pessoa do um outro povo.
2	 Dados coletados durante uma entrevista com um idoso de diitabiki, em fevereiro de 2017.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

132

 A organização política e religiosa dos Ndyuka

Embora as sociedades quilombolas do Suriname sejam matrilineares, os homens ocu-
pam as posições mais importantes nos níveis administrativo e político. A hierarquia política 
dos seus membros se caracteriza como segue:

•	 Gaanman (chefe Paramount, Kondee masaa);
•	 O Ede Kabiten (Capitão Principal);
•	 O Kabiten (Capitão ou Chefe da aldeia);
•	 O Basia (Assistente).
Esses membros são nomeados em conselhos tribais chamados kuutu. A designação des-

sas funções ocorre de acordo com a tradição Ndyuka. Após a nomeação, cada membro, por 
recomendação, tem sua nomeação confirmada pelo governo do Suriname, a fim de receber o 
reconhecimento oficial e o pagamento de um salário. (Elzen; Wetering, 2004). A sucessão destes 
líderes tradicionais é herdada por meio da linha matrilinear e sua nomeação é para toda a sua vida.

Os Ndyuka têm rituais para os momentos mais importantes de suas vidas. São rituais relati-
vos aos estágios da vida – nascimento, puberdade, idade adulta – ao casamento e à morte. Esses 
rituais são muito extensos e abrangentes e, neles, a família desempenha um papel importante.

Ainda no campo da religiosidade, a influência dos sacerdotes durante os rituais é muito 
importante e há uma hierarquia das entidades religiosas dos Ndyuka, estruturada conforme 
descrita a seguir:

•	 Masaa Gadu ou Gaan Gadu é o único e Altíssimo Deus da religião Ndyuka. Na lín-
gua Kumanti, ele é conhecido como “Kedi Ama Kedi Ampon”. Ele é a fonte de 
todas as criaturas vivas. Cada Ndyuka pode pedir ajuda a este “Ser Supremo” sem 
a intervenção de outros.

•	 Wenti/Panteões: Existem quatro panteões que funcionam de acordo com os Ndyuka, 
em nome de Gaan Gadu. A tarefa desses panteões é supervisionar e proteger a 
comunidade Ndyuka; para fazer conexões com esses espíritos (também chamados 
de Deuses mediadores), quando se precisa da ajuda de um médium – padres espe-
cializados em um desses espíritos em particular.

•	 Obia ou tyai a ede ‘carregue o oráculo’: o oráculo é um pacote sagrado feito de 
objetos luminosos colocados e carregados na cabeça de dois homens. De acordo 
com o Ndyuka, este oráculo foi usado pelos Ndyuka durante o tempo de fuga das 
plantações, para ajudá-los a obter sua liberdade (ênfase nossa).

Assim como outros Marrons, os Ndyuka têm sua autoridade tradicional possuidora 
de suas próprias leis e justiça em seu território, entretanto, os direitos coletivos à terra não 
são reconhecidos, pois o Suriname não possui uma política coerente para com o direito ao 
território pelos povos indígenas e marrons, nem políticas de desenvolvimento ou gestão 
sustentável dos recursos naturais por comunidades tradicionais.



Língua, cultura e sustentabilidade: o caso dos Ndyuka em Diitabiki, Suriname

133

A tradição oral dos Ndyuka

Os Ndyuka são pessoas que herdaram as tradições orais de seus ancestrais africanos. 
Na transmissão do conhecimento tradicional, que se dá pela oralidade, o treinamento da 
memória é fundamental, e os idosos desempenham um papel importante na sociedade, 
na qualidade de principais transmissores do conhecimento tradicional para as novas gera-
ções. Acontece que alguns aspectos da tradição cultural Ndyuka são conhecimentos secretos, 
de modo que só são transmitidos em osu toli (histórias caseiras) aos membros pertencentes 
ao mesmo grupo matrilinear. Excepcionalmente, um Ndyuka pertencente a outro grupo 
matrilinear pode receber esse conhecimento, um privilégio nunca concedido a um estrangeiro.

O sistema de escrita dos Ndyuka: O Afaka

Segundo George Huttar (1992), a escrita da língua Ndyuka foi organizada de acordo 
com um sistema silabário, e recebeu o nome Afaka, do nome de seu próprio inventor, Afaka 
Atumisi. O sistema é constituído de 56 sílabas signo, revelados a ele por meio de sonhos, 
em 1908. O uso do sistema da escrita Afaka havia sido proibido pelo chefe supremo dos 
Ndyuka, Gaanman3Amakti, em resposta à missão liderada por Franciscus Morssink, da Igreja 
Católica Romana, cujo objetivo era usar esse sistema como instrumento na pregação do 
evangelho para cristianização dos Ndyuka. O Gaanman queria manter sua cultura. Hoje 
em dia, a escrita é usada apenas por artistas em suas pinturas ou outros trabalhos artísticos.

A origem da língua Ndyuka

Ndyuka é uma das sete línguas crioulas originadas do Proto-Crioulo do Suriname. 
As línguas dele derivadas são o Saramaccan, o Sranan ou Sranan tongo, o Aluku, o Kwinti, 
o Paamaka e o Matawai. A origem do Proto-Crioulo ainda é uma incógnita, embora vários 
linguistas tenham levantado diferentes hipóteses sobre como ela poderia ter-se desenvolvido. 
Para a maioria dos linguistas, o crioulo inicial teria sido formado por volta do final do século 
XVII e início do século XVIII. Essa é a visão de Bettina Migge e Laurence Goury (2008), 
que consideraram as informações históricas disponíveis e sugeriram que o crioulo se formou 
por volta do final do século XVII, durante a transição da aldeia para o cultivo agrícola.

Para George Huttar (1994), um dos primeiros estudiosos da língua Ndyuka, o primeiro 
estágio do Proto-Crioulo do Suriname teria surgido na primeira metade do século XVIII, 
quando muitos escravos fugiram das plantações. Norval Smith (2002, p. 131) apresenta 
um quadro temporal dos eventos linguísticos importantes na história do Suriname, que 
reproduzimos a seguir:

3	 Gaanman é título designativo do chefe supremo dos quilombolas do Suriname e da Guiana Francesa: 
Ndyuka, Saramaccan, Matawai, Aluku, Paramaka e Kwinti.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

134

Data Evento

1651 Estabelecimento dos ingleses no Suriname

C. 1660 Marronagem do grupo de Jerme na região do Para no Suriname

C. 1665 Crioulo Sranan do Caribe em plantações, pidgin com base lexical  
inglesa (uma hipótese defendida em Norval Smith (1999a)

1665 Chegada de colonos judeus (de Cayenne com escravos que falam a 
língua crioula portuguesa (hipótese defendida em Norval Smith, 1999b)

1667 O Tratado de Breda relativo ao Suriname foi entregue aos holandeses

1668 O início efetivo da administração holandesa

1668-75 Mais de 90% dos ingleses saem com 1650 escravos

C. 1680 Sranan relexificou parcialmente para o português, resultando no  
Dju-tongo (‘língua judaica’) nas plantações do Médio Rio Suriname 
(uma hipótese defendida em Norval Smith 1999b)

1690 Fuga em massa de escravos que fundaram o clã Matjáu da tribo  
Saramaccan (falando Dju-tongo); este clã é o mais antigo dos clãs 
Saramaccan

1712 Fuga em massa de escravos que fundaram o povo Ndyuka (falando 
Sranan em Plantações)

Fonte: George Huttar (1994)

De acordo com Norval Smith (2002), a origem do Proto-Crioulo do Suriname teria 
ocorrido após 1651. Smith levantou a hipótese de que a base para o Sranan tinha sido um 
pidgin da área do Caribe colonizada pelos ingleses. Para Smith, Sranan teria aparecido 
no Suriname, baseado nesse pidgin. Ele lembra que há dois pontos competitivos para a 
região a partir da qual o pidgin de base inglesa teria se expandido: St. Kitts, proposto por 
Baker e Barbados (Smith, 1999a). Smith lutou contra a ideia de que o Saramaccan havia 
se tornado um crioulo antes do Sranan, por considerar o Saramaccan a mesma língua 
Dju-tongo, ou seja, a mesma língua falada nas plantações judaicas do Suriname, já que os 
judeus só chegaram lá em 1665. Ele também argumentou (Smith, 2002) que se Dju-tongo 
foi criado em 1680 com base no Sranan pré-existente, o período de crioulização teria sido 
entre 1651 e 1680, portanto, durante período de 30 anos.

No que diz respeito à presença de elementos portugueses nas línguas Marron, Morris 
Goodman (1987) e Norval Smith (1987) defenderam a ideia de que a formação do Sara-
maccan teria ocorrido com a presença de judeus portugueses no contexto da crioulização 
da língua. Para Smith (1999a), os judeus de Caiena e seus escravos teriam vindo de Per-
nambuco, outra colônia holandesa da época. Norval Smith (2002) observou que sua tese foi 



Língua, cultura e sustentabilidade: o caso dos Ndyuka em Diitabiki, Suriname

135

questionada por Jaques Arends (1999), John Ladhams (1999) e William Jennings (1999), 
que argumentaram contrariamente sua hipótese, alegando razões históricas. No entanto, para 
Norval Smith (2002), que acreditava que “uma peça sólida de evidência linguística deve 
sempre ter precedência sobre uma construção histórica”, sua tese certamente sustentava, 
mesmo sem evidência histórica, uma crença de que os elementos portugueses no Ndyuka 
decorrem da presença judaica portuguesa no Suriname.

Norval Smith (2002) propôs uma tabela que descreve os efeitos da “marronagem” no 
Suriname, reproduzida de forma adaptada, no quadro seguinte:

Período de marronagem Efeitos linguísticos da marronagem

1650-1667 Línguas ameríndias

1690-1710 Um misto de Inglês – crioulo português

1710-1800 Crioulo baseado no Inglês

1800-1863 Crioulo baseado no Inglês
Fonte: Norval Smith (2002)

As fontes linguísticas no desenvolvimento da língua Ndyuka

Nesta seção, apresentamos exemplos de palavras provenientes de línguas africanas que 
contribuíram para a formação do léxico Ndyuka. A contribuição dessas línguas na formação 
do Ndyuka é de natureza lexical, fonológica, prosódica e morfossintática. Considerações sobre 
esses tipos de influências são feitas no capítulo que trata de um esboço da língua Ndyuka.

Algumas palavras africanas que constituem o léxico Ndyuka, por George Huttar (1985):

Ndyuka Kwa Bantu

Mamíferos

Nyuundu - ǹ-yuundú  
‘lontra/otter’

Nzaú - Nzawu  
‘elefante/elephant’

Pingi - Mpingi ‘rato/mouse’

Púkúsu - lu-mpukusu  
‘morcego/bat’



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

136

Ndyuka Kwa Bantu

Pássaros

Mbakí - Nuni a mbáki ‘ave 
de rapina’

Kitikoóma Gã á-klomá Nkiti – nkiti  
‘pequeno falcão/
small gam’

Répteis

Ángama 
‘camaleão/lizard’

Adangme gama 
‘chameleon’

-

Ndyuka Kwa Bantu

Anyooká - Nyóka ‘ 
cobra/serpent’

Mboma ‘sucurí/
boa constrictor’

- Mboma  
‘cobra (família Py-
thonidae)/python’

Invertebrados

Anainsi  
‘aranha/spider’

Akan anansi -

Muntyáma ‘arco 
iris/rainbow’

- Mu-kyáma

Puulú ‘bolha/
bubble’

- K pulúlu

Partes do 
corpo

Ágba, ágwa  
‘mandíbula/jaw’

Igbo àgbà -

Agana ‘coxa/thigh’ - Other: bisa gan 
‘perna/leg’

Bánsa ‘lado/side’ 
‘costela/rib’

- mbaansya

Búba ‘pele/skin’ Yor. Bubá Búuba ‘coelho/habit’

Fukufúku  
‘pulmões/lungs’

Yor. Fùkúfúkù -

Fonte: George Huttar (1985)

Embora o Inglês seja a principal língua lexificadora dos crioulos do Suriname, as outras 
línguas também contaram fundamentalmente para o desenvolvimento dessas línguas, como 



Língua, cultura e sustentabilidade: o caso dos Ndyuka em Diitabiki, Suriname

137

foram os casos do Holandês, do Português e de línguas africanas4. Foram também fontes 
de empréstimo as línguas Tupi-Guarani, Aruák e Karíb, conforme mostramos em seguida:

Ndyuka Inglês Glossário

osu house ‘casa’

doo door ‘porta’

bika because ‘porque’

peeti plate ‘prato’

tapu top ‘alto’

sitali star ‘estrela’

mun moon ‘lua’

san sun ‘sol’

liba river ‘rio’

booko break ‘quebrar’

baala brother ‘irmão’

wataa water ‘água’

faya fire ‘fogo’

dyali yard ‘jardim’

4	 Peter Bakker (2009) encontrou 473 verbos em Saramaccan, no total. Segundo ele, “é sem dúvida verdade que 
minha lista não contém o léxico completo dos verbos do Saramaccan, mas a lista certamente contém a maior parte 
dos verbos existentes. A maioria dos verbos é do Português (174; 37%) ou do Inglês (159; 33%). Estranhamente, 
os verbos em Português superam os verbos em Inglês, embora o vocabulário básico do Saramaccan possa conter 
mais itens em Inglês do que em Português. Norval Smith e Hugo Cardoso (2004, p. 120) chegaram independen-
temente à mesma conclusão: contaram 275 verbos de origem inglesa e portuguesa, em que 121 (44%) eram de 
origem inglesa e 154 (56%) do Português. Se eu restringir minha contagem aos verbos derivados do Português 
e do Inglês, minhas porcentagens são comparáveis (52% Português, 48% Inglês). O terceiro maior conjunto 
consiste nos verbos de etimologia desconhecida (55). Muitos deles são provavelmente africanos, mas também 
pode haver alguns verbos portugueses ou ingleses não reconhecidos e verbos de outras fontes. O quarto maior 
conjunto contém os verbos holandeses (35) e o quinto os do Gbe (27). As fontes menores são Kik.ongo (5 verbos), 
Ameríndio (1 verbo de Kalina), Ingrediente X (1) e Twi (1). Em vários casos, foi impossível decidir sobre uma fonte 
etimológica devido à existência de palavras de origem semelhantes. Estes pares etimológicos são numerados: 
Holandês-Inglês (n), Holandês-Português (1), Inglês-Português (I), Português-Gbe (1), 1’wi-Gbe (I). Dois por cento 
das etimologias são ambíguas, mas nenhuma dessas ambiguidades afetaria a hierarquia subsequente, que é 
baseada no número de etimologias identificáveis de todos os verbos identificados.”



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

138

Ndyuka Inglês Glossário

udu wood ‘madeira’
Fonte: Ficenca Raquel Eliza (2017)

Algumas palavras Ndyuka derivadas do Holandês:

Ndyuka Holandês Glossário

kasi kaas/ kast ‘armário’

bon boom  ‘árvore’

tafaa tafel ‘mesa’

kelisi kers ‘cereja’

nanasi ananas ‘abacaxi’

apeesina sinaasappel ‘laranja’

nangaa nagel ‘unha’

fanafu vanaf ‘afastando-se de’

gaw gauw ‘rápido’

kuguu kogel ‘bala’

piisii plezier ‘prazer’

yapon japon ‘vestir’

puubei proberen ‘tentar’
Fonte: Ficenca Raquel Eliza (2017)

Palavras Ndyuka derivadas do Português:

Ndyuka Português

kodo ‘cada’

kaba ‘acabar’

adyosi ‘adios’



Língua, cultura e sustentabilidade: o caso dos Ndyuka em Diitabiki, Suriname

139

Ndyuka Português

guyaba ‘goiaba	‘

saaka ‘salgar’

kama ‘cama’

sukuma ‘espuma’

kaabita ‘cabrita’

geme ‘gemer’

siponsu ‘esponja’

gotoo ‘esgoto’

gagu ‘gago’

pikin ‘pequeno’

kai ‘cair’

subi ‘subir’

feba ‘febre’

tyupa ‘chupar’

pina ‘penar’

tan ‘estar/ estão’

pasa ‘passar’

taa ‘outra’

gaan ‘grande’

te ‘até’

kaka ‘caca’

afo ‘avó’

tiyu ‘tio’

tiya ‘tia’



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

140

Ndyuka Português

pai ‘pai da esposa ou do esposo’

mai ‘mãe da esposa ou esposo’

baba ‘babar’

baiba ‘barba’

guli ‘engolir’

bakiyaw ‘bacalhau’

sabi ‘saber’

fula ‘furar’

gafa ‘gabar’

bun ‘bom’
Fonte: Ficenca Raquel Eliza (2017)

Algumas palavras Ndyuka de origem indígena:

Ndyuka Tupí-Guaraní Glossário

maakusa marakujá ‘maracujá’

anamu inamú ‘nambu’

tamanuwa tamanduá ‘tamanduá’

kasun acaju ‘caju’

Ndyuka Aruák

amaka hamaca ‘rede’

Ndyuka Karíb

kaiman kaman ‘crocodilo’

sipali sipari ‘arraia’

nyamaa aimara ‘espécie de peixe’
Fonte: Ficenca Raquel Eliza (2017)



Língua, cultura e sustentabilidade: o caso dos Ndyuka em Diitabiki, Suriname

141

Um esboço da língua Ndyuka

Apresentamos, nesta seção, um esboço da fonologia, morfologia e morfossintaxe da 
língua Ndyuka.

Fonologia

Ndyuka tem vogais orais e nasais, classificam-se com respeito ao avanço/recuo e levan-
tamento/abaixamento da língua em vogais anteriores, centrais e posteriores, + altas e – altas:

Vogais:

Anterior Central Posterior

+ Alta /i/ [i] /u/ [u]

 – Alta /e/ [ɛ] [e] /a/ [a] /o/ [ɔ] [o]
Fonte: Ficenca Raquel Eliza (2017)

São 14 os fonemas consonantais do Ndyuka, cujas realizações fonéticas se distribuem 
por seis pontos de articulação e sete modos de articulação: 

Ponto de 
articulação

Labial Labio-
dental

Dental Palatal Velar Glotal

Modo de 
articulação

Oclusiva surdas
sonoras

 /p/ [p]
/b/ [b]

 /t/ [t]
 /d/ [d]

 /k/ [k]
 /g/ [g]

Africada

Fricativa surdas /f/ [f] /s/ [ʃ] 
[s]

/h/ [h]

Nasal sonoras  /m/ 
[ḿ]
[m]

/n/ [ŋ] 
[ń] [ŋ] 
[n]

Lateral sonora /l/ [l]

Aproxi-
mante

sonoras /w/ [w] /j/ [j]

Fonte: Ficenca Raquel Eliza (2017)



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

142

Alguns processos fonológicos

Consonantes nasais tornam-se silábicas em início de palavras, precedendo oclusivas:
/ndyuka/ [ńdʒu’ka]	 ‘Ndyuka’
/mboma/ [ḿbo’ma]	‘sucuri’

Consoantes nasais tornam-se homorgânicas precedendo oclusivas em meio de palavras:
/nangaa/	 [naŋ’gãã] 	 ‘unha’
/bansa/ 	 [ban’sa]	‘lado’

Vogais se nasalizam precedendo consonantes nasais:
/aini/ 	 [aἶ’ni]		  ‘em’
/kambaa/ 	 [kãm’baa]	 ‘room’
/pen/	 [pẽŋ]		  ‘pain’

A estrutura silábica do Ndyuka é (C1)(C2)(V)(C3) em que C3 é uma nasal velar 
(n -> ŋ / _# consonante, ou w:

/mun/	 [muŋ]		  ‘lua’
/pen/	 [pẽŋ]		  ‘pain’
/silow/	 [si’low]	‘lento’

Ndyuka apresenta sequências de duas vogais idênticas:
mangii	 ‘fino’
seefi	 ‘se mesmo’
gaandi	 ‘idoso’
koo		 ‘frio’
tuu 	 ‘verdadeiro’

Acento

O acento Ndyuka cai na última sílaba de uma palavra:
/finga/	 [fiŋ’ga] 	‘dedo’
/bansa/ 	 [ban’sa]	‘lado’
/ndyuka/ 	 [ńdʒu’ka]	 ‘Ndyuka’

Morfologia e morfossintaxe

O perfil morfológico geral do Ndyuka é típico das línguas crioulas. É uma língua 
isolante, com poucos casos de derivação. Predicados podem ser encabeçados por verbos, 
bem como por substantivos e adjetivos. Ndyuka possui preposições, adjetivos precedem 



Língua, cultura e sustentabilidade: o caso dos Ndyuka em Diitabiki, Suriname

143

o substantivo principal, assim como artigos, pronomes possessivos e quantificadores. 
Os advérbios seguem o predicado, seja o verbo intransitivo ou transitivo. Expressões inter-
rogativas são constituintes iniciais de orações. Ndyuka tem um sistema de alinhamento 
nominativo e a ordem básica das palavras é S V O DAT ou S V DAT O.

As classes de palavras abertas do Ndyuka incluem substantivos e verbos (exceto auxilia-
res e cópulas). As classes fechadas incluem adjetivos, advérbios, pronomes pessoais, artigos/
demonstrativos, preposições, conjunções, exclamações, ideofones e partículas discursivas.

Os substantivos têm referentes que podem ser coisas, sentimentos, sensações, dias da 
semana e meses. Os substantivos são modificados por artigos/demonstrativos, pronomes, 
adjetivos e quantificadores. Todos eles precedem o substantivo principal.

Ndyuka tem duas partículas que cumprem o papel de artigos: um a “definido” e um 
wan “indefinido”. Exemplos:

Definido Indefinido

a osu wan osu

a casa uma casa

a faya wan faya

o fogo um fogo

a lobi wan lobi

o amor um amor

a pen wan pen

a dor uma dor

a koo wan koo

o frio um frio
Fonte: Ficenca Raquel Eliza (2017)



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

144

Os pronomes possessivos Ndyuka são os seguintes:

mi ‘meu/minha’

yu ‘de você’

en ‘dele, dela’’

wi ‘nosso’

yu ‘de vocês’

den ‘deles/delas’
Fonte: Ficenca Raquel Eliza (2017)

Exemplos:
Mi osu ‘Minha casa’
En pen ‘Dor de você’
Den uman pikin ‘Filhas de vocês’
Wi mati ‘Nossos amigos’
Mi e go a mi kambaa ‘Eu vou para meu quarto’

As construções possessivas Ndyuka podem consistir em uma construção com a 
preposição fu:

A wagi fu en booko ‘O carro dela quebrou’

Os demonstrativos são expressos pela partícula a – que também funciona como um 
artigo definido –, pelos pronomes possessivos da terceira pessoa ‘dele / dela’, e por disi 
‘este’ e dati ‘aquela’. Por exemplo:

A disi moi moo a dati ‘Este é mais bonito que aquele’

Exemplo de pronomes com verbos intransitivos:
Mi	e	 siibi
eu	 prog	 dormir
‘Eu estou dormindo’

Exemplos de pronomes com verbos transitivos:
Mi	e	 aliki	 a	 poku
eu	 prog	 ouço	 a	 música
‘Estou ouvindo música’



Língua, cultura e sustentabilidade: o caso dos Ndyuka em Diitabiki, Suriname

145

Exemplo de pronome com verbo ditransitivo:
Mi	e	 sende	 wan	 buku	 gi	 yu
eu	 prog	 mandar	um	 livro	 para	 você
‘Estou enviando um livro para você’

O poder da língua Ndyuka em Diitabiki

Esta pesquisa da língua Ndyuka foi pioneira e única até o presente. Foi realizada na 
aldeia Diitabiki, um lugar ideal para observar o uso da língua e as atitudes linguísticas do 
povo Ndyuka. Crianças das aldeias vizinhas estudam na escola da aldeia Diitabiki. Quase não 
há contato com as áreas urbanas. Diitabiki é uma comunidade do resort Tapanahony (distrito 
Sipaliwini), localizada ao longo do rio Tapanahony, no sudeste do Suriname. Ela tem sido 
uma aldeia muito importante porque é a residência do Gaanman – chefe Paramount do povo 
Ndyuka. Anteriormente, esta aldeia era chamada de Lukubun (cuidado) (Pakosie, 2003).

A comunidade tem um aeroporto, uma escola primária e um moderno centro médico. A escola 
é pública e está localizada ao lado da clínica em Dataa Kondee ‘Aldeia médica’. Recebeu seu 
nome em homenagem a um Gaanman anterior, Akontoe Velantie. Também existe uma estação 
de transmissão de rádio chamada “Rádio Paakati“. Paakati significa transmissão ou anúncio.

Pelo que foi observado durante a pesquisa, a língua Ndyuka é fundamental para a 
identidade do povo Ndyuka. É usada como um meio de comunicação diário, e as pessoas 
dificilmente se comunicam umas com as outras em outro idioma. O Ndyuka em Diitabiki 
é usado nos seguintes contextos sociais:

•	 Kuutu ‘reuniões’: reuniões internas na aldeia, bem como reuniões com estranhos. 
Por exemplo, durante o kuutu, há sempre um pikiman (alguém que age como um interme-
diário), que confirma repetidamente o que ambas as partes disseram. Embora o Gaanman 
entenda e fale Holandês e Sranan tongo, é o pikiman que fala para os convidados.

•	 Comunicações em grupo: os membros da aldeia se comunicam em Ndyuka em 
todos os contextos sociais: em casa, quando estão pescando, caçando, fazendo 
artesanato, praticando agricultura, fazendo tarefas no rio, durante viagens com o 
barco ou durante o almoço ou jantar etc.

•	 Festas tradicionais na aldeia: dançar, cantar, tocar bateria no booko, durante a inau-
guração de um Gaanman, durante rituais ou festividades como o puu a doo.

•	 Cerimônias religiosas tradicionais: rituais no faakatiki, rituais quando alguém morre, 
ou durante cerimônias de cura.

•	 Nas lojas: compra e venda de mercadorias nas lojas.
•	 Educação: Embora 45,8% da instrução seja ministrada em Holandês, os professores 

usam regularmente a língua Ndyuka como meio de instrução durante as aulas, e as 
crianças usam o Ndyuka para se comunicar durante a hora do lanche, e enquanto 
brincam no pátio da escola.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

146

Em resumo, a maioria dos habitantes da aldeia não fala Holandês. Quem fala Holandês 
usa esta língua para falar com os professores dos filhos, ocasionalmente com familiares 
(filhos com os pais ou tia) ou com alguém que conheçam que fale Holandês.

Opiniões de professores sobre multilinguismo e educação

A maioria dos professores, quando questionada sobre o multilinguismo, expressou sua 
opinião de que o Holandês deve ser a língua de ensino. No entanto, concordam que deve 
haver mais atenção ao multilinguismo na educação. Existem alguns professores que são 
neutros ou não têm opinião exata sobre a combinação do uso da língua materna e do Holan-
dês na educação. Resumidamente, a maioria dos professores também acha que cabe aos 
pais criarem os filhos na língua que quiserem, mas, segundo eles, os alunos terão melhor 
desempenho na escola se falarem Holandês durante as aulas.

Foi observado que os professores mudam constantemente do Holandês para o Ndyuka, 
a língua materna das crianças. Não é norma usar outras línguas durante as aulas no sistema 
educacional do Suriname, mas é uma solução para os professores se fazerem compreen-
síveis para as crianças.

Os professores reconhecem que o ambiente onde as crianças vivem influencia a língua 
que as crianças usam durante as aulas e compreendem o porquê de existir uma barreira 
linguística entre as crianças. Portanto, eles sabem qual abordagem é necessária para aten-
der às necessidades linguísticas dessas crianças. Todos os professores dizem: “Eu permito 
que meus alunos usem sua língua materna durante as aulas”, mas observaram que, quando 
corrigem as crianças, elas ficam constrangidos e se retraem.

A língua que as crianças usam dentro e fora da sala de aula é o Ndyuka. No pátio da 
escola não ouvimos uma palavra em Holandês. O que temos também observado é que os 
professores não corrigem as crianças nos intervalos, como fazem nas salas de aula. Isso 
está de acordo com a observação feita por um dos professores Ndyuka:

Eles podem falar sua língua materna o quanto quiserem fora das salas de 
aula. Depois que o intervalo termina, eles sabem que não podem mais fazer 
isso. Então eles têm que falar Holandês. Somente se eles não entendem algo, 
estão autorizados a falar sua língua materna.

Durante as entrevistas, todos os professores reconheceram que a troca de código fre-
quentemente acontece em sua sala de aula. Essa situação sociolinguística se tornou um 
hábito. Os professores permitem que os alunos respondam em Ndyuka se não conseguirem 
se expressar em Holandês. Uma das professoras da sexta série disse: “Às vezes eles sabem 
as respostas, mas, porque sabem que não são bons em Holandês, têm medo de cometer 
erros e optam por não participar”. Ela também disse que tenta encorajá-los tanto quanto 
possível, permitindo que eles se expressem usando a língua Ndyuka com mais frequência. 
Ela observa que as crianças estão dispostas a participar mais durante as aulas.



Língua, cultura e sustentabilidade: o caso dos Ndyuka em Diitabiki, Suriname

147

Cem por cento dos professores entrevistados respondeu: “Se eu não usar outra língua 
como auxiliar, não terei a participação das crianças; elas nem sempre entendem o que digo 
se só uso Holandês, e os resultados não serão bons”. As línguas auxiliares usadas nas salas 
de aula são Ndyuka e Sranan tongo.

Quanto à pergunta “O que deve ser feito para preservar a língua?”, a maioria dos homens 
e mulheres pensam que as pessoas devem ensinar seus filhos por meio da língua Ndyuka, se 
quiserem manter viva a sua língua nativa. Outras ideias são a necessidade de registrar a língua, 
escrevê-la em forma de livros, de forma que possam ser implementados como uma fonte de 
aprendizagem ou de apoio no futuro. Por último, mas não menos importante, um dos entrevistados 
que tive a honra de entrevistar, o Gaanman dos Ndyuka, Gaanman Da Bono Velantie, observou:

A língua Ndyuka nunca morrerá enquanto o povo Ndyuka falar a língua e 
ensinar seus filhos. O que pode acontecer é que o estado original da língua 
pode se perder. O estado puro da língua já está parcialmente perdido. Vemos 
que ela se misturou com o Sranan. Para preservar a língua Ndyuka, primeiro 
faça uma pesquisa sobre a língua e escreva-a. Escreva o máximo possível. 
Essa é a melhor forma de manter nossa língua materna sempre viva.

Considerações finais

Neste capítulo retomamos os principais temas abordados na dissertação de mestrado 
de Ficenca Raquel Eliza, revendo alguns pontos, com o objetivo de pôr em evidência o 
estado da arte da vitalidade da língua e cultura dos Ndyuka, que reflete o modo próprio 
como as comunidades Ndyuka garantem a sua sustentabilidade.

São destacados no artigo aspectos da organização social, política e religiosa do povo, 
esteio de sua fortaleza identitária. É essa organização que mantém viva as tradições mile-
nares africanas do povo Ndyuka.

Destacamos também a sua língua, também conhecida como Ndyuka, cuja constituição 
é reveladora do processo histórico vivido pelo povo, desde sua chegada involuntária na 
América do Sul. A língua Ndyuka, fruto da diversificação de sua língua mãe, nascida de 
uma situação de contato entre diferentes povos africanos e ingleses, teve em sua forma-
ção a contribuição do Holandês, do Português e de línguas nativas do Suriname. A língua 
Ndyuka continua fortemente usada como língua de comunicação nas comunidades Ndyuka.

Os aspectos linguísticos destacados ampliam o que já se conhecia da língua Ndyuka, 
principalmente quanto ao conhecimento de elementos lexicais oriundos do Português, 
do Holandês e de línguas indígenas específicas. Ao trazermos para este capítulo aspectos 
do estudo linguístico da língua Ndyuka desenvolvido pela primeira autora, buscamos res-
saltar a importância do protagonismo pioneiro de uma Ndyuka no estudo linguístico de 
sua língua nativa, além de socializar parte de seus resultados em português, uma vez que 
a literatura linguística sobre o Ndyuka está em Inglês, Holandês ou Francês.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

148

Finalmente, destacamos algumas atitudes linguísticas dos professores e pais de alunos 
das escolas Ndyuka entrevistados, que expressam uma certa preferência pelo Holandês 
como língua de instrução, muito provavelmente pelos benefícios que têm os Marrons 
que dominam bem a língua oficial. Mas a pesquisa revelou atitudes condizentes com a 
liberdade de expressão em qualquer das línguas, a oficial, o Ndyuka ou o Sranan tongo. 
Entretanto, os professores entrevistados concordaram que o ensino em Holandês requer o 
uso de línguas auxiliares – o Ndyuka e o Sranan tongo –, o que é forte evidência da vita-
lidade do Ndyuka e de outras línguas Marrons do Suriname.

Com esse artigo, pomos em relevo uma questão fundamental para a sustentabilidade 
em sociedades de povos tradicionais do Suriname, que é a sua organização social, política 
e religiosa associada e fortalecedora de sua língua e cultura.

Referências

ARENDS, Jacques. The origin of the Portuguese element in the Suriname Creoles. In: 
HUBER, M.; PARKYALL, M. (eds.) Spreading the word: the issue of diffusion among the 
Atlantic Creoles. London: University of Westminster Press, 1999, p. 195-208.

BAKKER, Peter. The Saramaccan lexicon: verbs. In: SELBACH, Rachel; CARDOSO, 
Hugo C.; BERG, Margot van den. Gradual creolization: studies celebration Jacquess 
Arends. Johns Benjamins, 2009, p. 155-172.

EERSEL, Hein. Taal en Mensen in de Surinaamse Samenleving. Stichting, 2002.

ELIZA, Ficenca Raquel. Language, culture and sustainability: the case of the Ndyuka in 
Diitabiki, Suriname. Dissertação (Mestrado em Sustentabilidade junto a Povos e Territórios 
Tradicionais) Brasília: Universidade de Brasília, 2017.

GOODMAN, Morris. The Portuguese element in the American creoles. In: GLENN, Gil-
bert (ed.). Pidgin and creole languages: Essays in memory of John E. Reinecke. Honolulu: 
University of Hawai’i Press, 1987, p. 361-405.

HUTTAR, George L. Fuentes del vocabulario africano Ndjuka. Nieuwe West-Indische 
Gids/New West Indian Guide. 59(1/2), p. 45-71, 1985.

HUTTAR, George L. Afaka y su silabario criollo: El contexto social de un sistema de 
escritura. In: Idioma en contexto: Ensayos de Robert E. Longacre, 1992, p.593-604.

HUTTAR, George L. Préstamo léxico, criollización y vocabulario básico. 1994.

HUTTAR, George L. Language in context: Essays for Robert. E. Longacre, Robert E. 
Longacre and Shin Ja Joo Hwang. Texas, The United States of America, 2005.

JENNINGS, William. The role of Cayenne in the Pernambuco-Surinam hypothesis. In: 
HUBER, Magnus; PARKVALL, Mikael (eds.). Spreading the word: papers on the issue 
of diffusion of Atlantic Creoles. pp. 141–150, 1999.



Língua, cultura e sustentabilidade: o caso dos Ndyuka em Diitabiki, Suriname

149

KÖBBEN, André. J. F. In vrijheid en gebondenheid samenleving en cultuur van de djoeka 
aan de cottica. Instituut voor Culturele Antropologie, Utrecht, 1979.

LADHAMS, John. The Pernambuco connection? An examination of the nature and origin 
of the Portuguese element in the Surinam Creoles. In: HUBER, M.; PARKVALL, M. 
(eds.), 1999, p. 209–240.

MIGGE, Bettina.; GOURY, Laurence. Between contact and internal development: towards 
a multi-layered explanation for the development of the TMA system in the Creoles of Suri-
name. In: MICHAELIS, S. (ed.). Roots of creole structures: weighing the contribution of 
substrates and superstrates. Amsterdam: J. Benjamins, 2008, p. 301-331.

PAKOSIE, Andre R. M. Writing in Ndyukatongo: a creole language in South America. 
Conference Ecrire Les Langues de Guyane, held in Cayenne, French Guiana, 2003.

PAKOSIE, André R. M.; SIBOGA. Cultuurbeleving van Marrons in Nederland. Jaargang 
8(1), 1998.

SMITH, Norval S. H. The genesis of the creole languages of Surinam. Thesis. University 
of Amsterdam, 1987.

SMITH, Norval S. H. Pernambuco to Suriname 1654–1665. The Jewish slave controversy. 
In: HUBER, Magnus; PARKVALL, Mikael (eds.). Spreading the word: the issue of diffusion 
among the Atlantic Creoles. London: University of Westminster Press, 1999a, p. 251–298.

SMITH, Norval S. H. The vowel system of 18th century St. Kitts Creole: evidence for the 
history of the English Creoles. In: BAKER, Philip; BRUYN, Adrienne (eds.). St. Kitts and 
the Atlantic Creoles: the texts of Samuel Mathews in perspective. London: University of 
Westminster Press, 1999b, p. 145–172.

SMITH, Norval S. H. The linguistic effects of early marronnage. In: Society for Caribbean 
Linguistics 13th Biennial Conference Presentations. Mona: University of the West Indies, 
2000, p. 288–301.

SMITH, Norval S. H. The history of the Suriname Creoles II: origin and differentiation. In: 
CARLIN, Ethne; ARENDS, Jacques (eds.). Atlas of the Languages of Suriname. Leiden: 
KITLV Press, 2002, p. 131–151.

SMITH, Norval; CARDOSO, Hugo C. A new look at the Portuguese element in Saramac-
can. Journal of Portuguese Linguistics. 3(2), pp. 115-147, 2004.

ST-HILAIRE, Aonghas. Global Incorporation and Cultural Survival: The Surinamese Maroons 
at the Margins of the World-System. Journal of world-systems research. vol 1, spring, 2000.

THODEN VAN VELZEN, Hendrik Ulbo Eric; HOOGBERGEN, Wim. Een Zwarte Vrijstaat 
in Suriname: De Okaanse Samenleving in de achttiende eeuw. Leiden: KITLV Uitgeverij, 2011.

THODEN VAN VELZEN, Hendrik Ulbo Eric; VAN WETERING, Ineke. In the Shadow of the 
Oracle. Religion As Politics in a Suriname Maroon Society. Long Grove, III: Waveland Press, 2004.





Sistemas 
agroalimentares 

tradicionais





Produtos indígenas 
do sistema agrícola 

tradicional do Rio 
Negro – Amazonas/
Brasil: experiências 

de valorização de um 
patrimônio cultural

Ilma Fernandes Neri 
Janaína Deane de Abreu Sá Diniz 

Laure Emperaire

Introdução

A população indígena é amplamente majoritária na região do Médio e Alto Rio Negro 
(Dias, 2008). A agricultura praticada, seja em sítios, comunidades ou na periferia das sedes 
dos municípios, mobiliza saberes e práticas agrícolas indígenas. Esse conjunto de saberes 
e práticas em torno da agrobiodiversidade, denominado Sistema Agrícola Tradicional do 
Rio Negro (SAT-RN), foi reconhecido pelo Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico 
Nacional (Iphan) como Patrimônio Cultural Imaterial do Brasil em 2010. Nossa pesquisa 
se insere no contexto de ações de salvaguarda do SAT-RN, assim como de mudanças 
relacionadas à valorização e comercialização de produtos originários das roças indígenas.

A agricultura periurbana nos municípios do Rio Negro tem se ampliado (Eloy, 2008a), 
assim como a mobilidade floresta–cidade (Eloy, 2008b), em grande parte devido ao acesso 
aos serviços de base em saúde e educação. Em decorrência dessas mudanças, iniciativas 
voltadas para a valorização econômica de produtos têm sido implementadas na região, 
com diferentes desdobramentos em termos de organização dos atores e valorização dos 
produtos, de suas cadeias produtivas e circuitos de comercialização.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

154

Enquanto no Alto Rio Negro, com destaque para a cidade de São Gabriel da Cachoeira, 
diversos projetos de valorização local dos produtos indígenas têm mobilizado produtores 
e sensibilizado consumidores locais e de outras regiões, em Santa Isabel do Rio Negro, 
no Médio Rio Negro, os produtos indígenas permanecem invisíveis para o comércio local 
desde os anos 2010, mostrando que a cidade projeta modelos alimentares que não valorizam 
os recursos locais (Eloy, 2008a; Katz, 2009). A produção das famílias, quando comercia-
lizada, é muitas vezes vendida por meio de encomendas e no mercado municipal ainda é 
pequena a participação dos produtos oriundos das roças indígenas.

Numa tentativa de melhor entender os processos em torno do plano de salvaguarda 
do SAT-RN, o presente trabalho aborda experiências de valorização de produtos das roças 
indígenas no Médio e Alto Rio Negro. Em um primeiro momento, a pesquisa se serviu de 
revisão de literatura sobre diferentes experiências de valorização de produtos da agrobiodi-
versidade indígena,1 principalmente na região do Rio Negro. Em seguida, foram realizadas 
entrevistas com atores-chave que participam dessas iniciativas. No caso de Santa Isabel 
do Rio Negro, parte das informações aqui apresentadas também se deve ao envolvimento 
pessoal de Ilma Fernandes Neri em duas das experiências relatadas.

O texto está organizado em seis seções, incluindo esta introdução. Na segunda seção 
introduzimos os elementos que caracterizam o Sistema Agrícola Tradicional do Rio Negro 
(SAT-RN). Na terceira, insistimos sobre o papel das agricultoras indígenas no manejo e 
na conservação da agrobiodiversidade e na constituição da paisagem das roças. A quarta 
seção descreve duas iniciativas conduzidas na região do Alto Rio Negro, uma delas sobre a 
comercialização direta de produtos indígenas em São Gabriel da Cachoeira e outra relacio-
nada à valorização econômica e manutenção da diversidade das pimentas pelas mulheres 
da etnia Baniwa. Na quinta seção apresentamos quatro experiências de comercialização e 
valorização da produção das roças indígenas do entorno da cidade de Santa Isabel do Rio 
Negro, no Médio Rio Negro. Nas considerações finais, buscamos entender os gargalos 
dessas experiências para apontar oportunidades nos dois casos.

O Sistema Agrícola Tradicional do Rio Negro (SAT-RN)

Entende-se por Sistema Agrícola Tradicional um “conjunto de campo de expressões de 
saberes diferenciados que tratam do manejo do espaço, do manejo das plantas cultivadas, da 
cultura material associada e das formas de alimentar-se decorrentes” (Emperaire et al., 2010, 
p. 9). A palavra “sistema” evidencia a interdependência desses domínios de formas de fazer.

1	 Na pesquisa de mestrado que deu origem a este trabalho, foram estudadas experiências em outras regiões, 
como a comida dos indígenas mixtecos em Oaxaca, México (Katz, 2009), os projetos de valorização do 
mel (Villas-Bôas; Junqueira; Martins, 2017) e do óleo de pequi (Villas-Bôas; Campos Filho, 2017) na Terra 
Indígena do Xingu, e ainda experiências de agricultura e alimentação andina em visita ao Equador em 
outubro de 2016. Por questões de limitação de espaço e foco nas experiências do Rio Negro, selecionamos 
apenas as experiências regionais do Rio Negro para compor o presente capítulo.



155

A região do Médio e Alto Rio Negro (Figura 1) é caracterizada por uma ampla diver-
sidade étnica (Cabalzar; Ricardo, 2006; Dias, 2008) e uma alta diversidade de plantas 
cultivadas, principalmente de variedades de mandioca (Emperaire et al., 2010). Apesar 
de os produtos tradicionais serem consumidos por famílias indígenas da região, estão 
pouco presentes no prato do cidadão indígena no dia a dia, ou seja, são consumidos apenas 
ocasionalmente. No decorrer dos anos, os hábitos alimentares dos brancos foram sendo 
incorporados, devido ao poder de consumo atrativo de produtos, como bolachas, sucos, 
doces, arroz, macarrão, refrigerantes, frangos, entre outros.

Figura 1 – A região noroeste da Amazônia com as sedes dos municípios de Barcelos, 
Santa Isabel do Rio Negro e São Gabriel da Cachoeira

Fonte: Adaptado de Emperaire e Eloy (2008)

A alimentação indígena passa, de certa forma, despercebida nas comunidades e nas 
áreas urbanas, pois, ao percorrer os municípios, não encontramos comidas tradicionais e 
tampouco espaços específicos para comercialização desses produtos, à exceção de uma 
experiência em São Gabriel da Cachoeira, que será descrita mais à frente. Nos comércios 
locais também há poucos produtos de alimentação indígena para venda aos consumido-
res. Existem mais produtos industrializados trazidos de Manaus de barco e comprados 
pelos comerciantes locais, como aqueles já citados. Os agricultores indígenas vendem nos 
comércios locais apenas farinha d’água amarela, tapioca e goma, além de poucas frutas, 
como cupuaçu, banana e abacaxi, e uma pequena quantidade de pimenta jiquitaia. Só é 
possível encontrar comida indígena quando se visita as roças das agricultoras indígenas 
nas estradas do entorno do município (Katz, 2009).

Produtos indígenas do sistema agrícola tradicional do Rio Negro – Amazonas/Brasil:  
experiências de valorização de um patrimônio cultural



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

156

A agricultura é de queima e pousio.2 Até as roças são pouco visíveis na paisagem flores-
tal. De pequeno tamanho, formam um espaço circular aberto na floresta de um terço de hec-
tare em média (Emperaire; Eloy, 2015), integradas em um ciclo contínuo cultivo–floresta. 
Cada família tem entre duas e quatro roças em vários estágios de desenvolvimento para 
responder as necessidades da unidade doméstica. Os principais cultivos são as mandiocas 
(as manivas), os carás, e outras plantas feculentas e diversas frutíferas (abacaxi, banana, 
cucura) e inúmeras outras plantas alimentares, entre as quais as pimentas se destacam por 
serem um elemento central da alimentação indígena. Há também espécies medicinais, para 
tinguijar, para fornecer fibras como o curauá, entre outras.

Muitos dos produtos retirados diretamente das roças são consumidos no próprio local, como 
ingá, cubiu, banana, cucura, pimenta. Além destes há ainda as macaxeiras, representadas por 
poucas variedades em relação à mandioca brava, as batatas doces, os inhames e os carás, que são 
consumidos na roça, sendo assados no fogo feito enquanto as donas de roça estão trabalhando.

Os produtos levados para casa são as frutas para consumo próprio e aqueles doados 
para seus parentes e vizinhos. Uma quantidade muito pequena é comercializada, pois a 
maioria das pessoas não tem costume de venda, ainda que, numa escala da Amazônia, 
Eduardo Brondízio et al. (2009) ressaltem a importância da comercialização dos pequenos 
produtores. Suas produções representam a principal fonte de renda para a grande maioria 
da população amazônica, uma vez que na região não há indústrias fora do polo industrial 
de Manaus, e são poucos os empregos, até mesmo os informais.

Neste contexto, o objetivo da patrimonialização do SAT-RN foi manter vivo o conjunto 
de saberes e práticas sobre o qual repousa essa agricultura caracterizada por uma altíssima 
diversidade de plantas e tentar assegurar às populações o direito de praticar a agricultura 
tal como é pensada na região. Outro objetivo foi dar visibilidade nacional à riqueza dessas 
agriculturas, com seus saberes, práticas e a diversidade das plantas cultivadas associadas, 
bem como sua sustentabilidade ecológica e social. Com esses objetivos, foi criado um 
conselho da roça, composto principalmente por mulheres indígenas donas de roças, gran-
des especialistas da agricultura local, para pensar ações que permitirão manter e garantir 
a adaptação ao contexto atual dos modos de plantar e das tradições. O conselho da roça 
funciona na escala municipal e é formado por pessoas de várias áreas dos municípios que 
fazem parte do SAT-RN (São Gabriel da Cachoeira, Santa Isabel do Rio Negro e Barcelos). 
A atuação da Federação das Organizações Indígenas do Rio Negro (Foirn), da Associação 
das Comunidades Indígenas do Médio Rio Negro (ACIMRN) e da Associação Indígena de 

2	 Também conhecida como agricultura itinerante. Técnica de agricultura rotativa onde a terra é limpa para 
cultivo (normalmente pelo fogo) e deixada para regenerar após alguns anos. Para Manuela Carneiro da 
Cunha (2019), o termo agricultura de queima e pousio é pejorativo e vem sendo substituído pela noção 
de agricultura itinerante, considerada mais politicamente correta. Entretanto, a discussão vai além do fato 
desta prática apresentar efeitos bons ou ruins. Ao invés de representar um retrocesso ou resultado de um 
desastre (desmatamento), a possibilidade de uso contínuo e sustentável da floresta seria mantida pelo 
próprio manejo de agricultores indígenas.



157

Barcelos (Asiba) foi fundamental tanto no registro do SAT-RN como patrimônio quanto na 
definição dos instrumentos de salvaguarda dos quais faz parte este conselho.

Os conselhos da roça são instâncias consultivas envolvendo grupos de detentoras deste 
bem cultural para avaliar, legitimar e propor as ações de salvaguarda, assim como acompa-
nhar a situação do SAT-RN, patrimônio cultural do Brasil. Um ponto central identificado 
no processo de registro e revitalização cultural do SAT-RN relaciona-se à questão da sua 
viabilidade econômica (Emperaire et al., 2010) em um contexto de mudanças globais e 
locais, socioculturais e ambientais.

No próximo tópico abordamos algumas transformações nas paisagens locais, que resulta-
ram, de certa forma, desses processos de mudanças socioeconômicas, culturais e ambientais.

Agrobiodiversidade nas roças: patrimônio e paisagens em 
transformação

As roças do entorno de Santa Isabel do Rio Negro estão localizadas principalmente ao 
longo de três estradas, orientadas para o Oeste (Jabuti), Norte (Aeroporto) e Leste (Tibaha) 
da cidade. Segundo o cadastro da Secretaria de Produção e Abastecimento de Santa Isabel do 
Rio Negro (Sempa) de 2018, na estrada do Tibaha há 30 famílias de agricultores, enquanto 
nas estradas do Jabuti e do Aeroporto estão cadastradas no programa de Desenvolvimento 
Agroflorestal Sustentável, respectivamente, 23 e 18 famílias. Essas famílias são moradoras 
dos bairros do entorno e formadas por indígenas principalmente dos povos Arapasso, Baré, 
Piratapuia, Tukano, Baniwa, Arapasso, Dessano, Tariano e Tuyuka.

O principal produto cultivado é a mandioca brava. As roças são circulares e a forma 
de trabalho é o sistema tradicional, desde a escolha da terra, roçagem, derruba, queima e 
plantio, até a feitura e o modo de fazer a farinha.

A partir do momento em que se faz uma roça, a dona da roça sabe quais são os frutos 
que irá plantar. Plantas de tubérculos (carás, batatas doces, ariás, duhtu, taiobas) também 
são considerados frutos para a dona da roça. As manivas, dominantes na roça, formam uma 
categoria à parte da dos frutos. Assim, as principais plantas de uma roça são as manivas, 
seguidas por frutos e frutas como a banana com suas diversas variedades (maçã, inajá, guariba 
verde, guariba vermelha, governo, prata, costela, sapo, nanica etc). Também há diversos tipos 
de abacaxis, como o abacaxi comum e o abacaxi serrote. Do abacaxi se faz mingau, suco, 
e serve também para a alimentação das crianças. Outro fruto bastante apreciado e consumido 
pelas comunidades locais é o cubiu, que serve para fazer doces, saladas e outros derivados.

Nos quintais dos bairros ou nas comunidades são plantadas fruteiras como açaí, jambu, 
coco, manga, cupuaçu, abacate, carambola, cacau, bacaba, mamão, araçá, laranja, pimentas, 
cebolinha, chicória, além de remédios para diarreia, mordida de cobra, hortelã, capim santo, 
erva cidreira, limão, entre outros. Os principais frutos são mesmo o açaí e a bacaba, entretanto, 
em função das mudanças climáticas, as épocas de floração e frutificação já foram afetadas.

Produtos indígenas do sistema agrícola tradicional do Rio Negro – Amazonas/Brasil:  
experiências de valorização de um patrimônio cultural



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

158

O consumo de produtos da agrobiodiversidade local se mostra importante para toda a 
população da região de Santa Isabel do Rio Negro, incluindo as urbanas, pois existem trocas 
de produtos com as comunidades e uma significativa venda por encomenda. Entretanto, 
esta circulação de produtos ocorre em circuitos paralelos às redes comerciais locais, com 
exceção da farinha de mandioca amarela, da qual os comerciantes são bastante dependentes 
de sua entrega pelos agricultores indígenas (Katz, 2017).

Uma rede de encomenda também funciona como um circuito de comercialização acessí-
vel tanto para produtores como para moradores de Santa Isabel do Rio Negro, pois quando o 
agricultor volta de sua roça, já traz o produto encomendado por algum conhecido da cidade. 
Assim vai se construindo essa rede de pedidos que, por não passar por um circuito formalizado, 
funciona como um circuito invisível de comercialização. Os produtores geralmente fazem a 
venda de seus produtos ainda na roça, na sua casa, na rua ou diretamente na casa do consumidor.

Hoje muitos agricultores que moram na cidade procuram ter mais frutas para colher 
e para futuras vendas. Há 20 anos, poucas pessoas possuíam açaí plantado na capoeira. 
Após a fase de cultivo da mandioca, antigamente se plantava pupunha, ingá, abiu, umari e 
cucura. Em torno das casas de farinha, o que mais encontramos é o açaí-do-pará (Euterpe 
oleracea), espécie introduzida, enquanto na floresta ou no entorno das comunidades cresce 
o açaí comum (Euterpe edulis). Nas estradas com destino às roças, se destaca esta nova 
paisagem relacionada ao grande consumo do vinho de açaí pela população, e que resulta 
no aumento da espécie no entorno da cidade.

Hoje em dia, a preparação do vinho de açaí já é feita com uma despolpadeira e o pro-
duto é higienizado para venda. O vinho é entregue pelo vendedor diretamente na casa do 
consumidor. O açaí também é comercializado em locais específicos identificados por uma 
placa de venda de açaí. Nesses casos, geralmente é comprado pelos vizinhos e por quem 
passa na rua. A venda do açaí por pessoas que são ambulantes também é bem aceita pelos 
moradores do município. Nesse caso o açaí é comercializado em copos.3

A mudança na paisagem da roça deve-se ao aumento de plantas que vieram de quintais 
e hoje ocupam o espaço da capoeira, mostrando-se como nova oportunidade de renda na 
agricultura familiar indígena e, também, como marcador territorial.

Antes de apresentar as experiências de comercialização de produtos das roças indígenas 
de Santa Isabel do Rio Negro, abordaremos a seguir duas experiências mais consolidadas 
na região do Alto Rio Negro.

3	 Em 2018 o valor de um copo de 280ml era de R$3,00.



159

Valorização da produção indígena do Alto Rio Negro: Feira “Direto 
da Roça” e Pimenta Jiquitaia Baniwa

Atualmente existem diversos projetos de valorização do patrimônio cultural na região do 
Rio Negro, com inserção em circuitos locais ou de comércio justo. O projeto Arte Baniwa4 
e a loja Wariró5 são mais voltados para o artesanato indígena, enquanto, em termos de pro-
dutos alimentícios, destacamos os projetos Pimenta Jiquitaia6 Baniwa e, mais recentemente, 
o Cogumelo Yanomami.7 Essas iniciativas, apesar de contarem com pontos de venda locais, 
visam principalmente mercados externos, em regiões mais distantes e, por isso, se servem da 
internet como um importante canal de comercialização. Já a feira “Direto da roça”, em São 
Gabriel da Cachoeira, foi criada com a proposta de ser um ponto de venda de produtos das 
comunidades da região, com forte incentivo ao consumo local. Neste tópico iremos enfatizar 
duas iniciativas mais relacionadas à circulação da produção alimentícia com origem nas roças 
indígenas, sendo o caso da feira Direto da Roça e o da Pimenta Jiquitaia Baniwa.

A feira Direto da Roça foi idealizada por um grupo de indígenas de diferentes etnias do 
município de São Gabriel da Cachoeira no ano de 2006, a partir de uma pesquisa conduzida 
entre 2005 e 2009 em que se constatou a falta de um espaço para a venda de seus produtos 
(Eloy, 2008b). A finalidade da feira era oferecer um espaço na cidade onde poderia se vender 
e mostrar os produtos trazidos pelos próprios agricultores. O local, ao lado do campo de 
futebol onde construíram uma casa de forno, funcionou durante quatro anos, sempre aos 
sábados. A diferença de preços dos produtos era significativa, pois produtos como beiju feito 
na hora, frutas, farinhas, carás fritos e outros eram vendidos pelos próprios agricultores, 
não deixando, assim, atravessadores ou outros comerciantes praticarem preços abusivos.

A divulgação da feira ganhou espaço na rádio local, recebeu apoio do Instituto Socio-
ambiental (ISA), da loja Wariró e da própria Foirn. Pouco a pouco outras instituições tam-
bém foram apoiando a iniciativa, como a Fundação Nacional do Índio (Funai) e a Secretaria 
Municipal de Turismo. A feira representou um marco no município, pois se localizava bem 
no centro de São Gabriel, num espaço bastante visível e acessível.

Esse mesmo espaço foi usado para vender outros trabalhos dos indígenas, como o arte-
sanato. Música e dança também foram incorporadas neste espaço como um principal ponto 

4	 Parceria entre a Organização Indígena da Bacia do Içana (Oibi), a Federação das Organizações Indígenas 
do Rio Negro (Foirn) e o ISA voltada para a valorização do artesanato em arumã dos Baniwa e inserção em 
circuitos de comércio justo.

5	 Loja de produtos da Federação das Organizações Indígenas do Rio Negro (Foirn) fundada em 2005. A maioria 
dos artesãos são mulheres indígenas, vindas de 23 etnias espalhadas ao longo do Rio Negro e de suas 5 
calhas principais.

6	 Jiquitaia (ou juquitaia, giquitaia, jiquitaya, jektaia): Palavra de origem tupi para se referir a uma mistura em 
pó de sal (yuki) com pimento (taya) (Cunha apud ISA, 2016).

7	 Produto do sistema agrícola Yanomami, coletado pelo povo Sanöma. Trata-se de um mix de mais de 10 
espécies de cogumelos. Atualmente são comercializados quase que exclusivamente no Mercado Pinheiros, 
em São Paulo, ou pelo site do ISA, dependendo da disponibilidade.

Produtos indígenas do sistema agrícola tradicional do Rio Negro – Amazonas/Brasil:  
experiências de valorização de um patrimônio cultural



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

160

de encontro dos agricultores do entorno de São Gabriel e das estradas, com participação 
principalmente das etnias Tukano, Dessano e Baniwa e falantes das línguas Tukano, Baniwa 
e Nheengatu. As pessoas que frequentavam a feira eram indígenas que migraram para o 
centro urbano e não trabalhavam mais na roça devido às suas funções como funcionários 
públicos (agentes de saúde e professores, por exemplo).

Nos finais de semana, na maloca de venda, aconteciam danças, oferecia-se bebidas 
típicas como o caxiri8 e era feito o dabucuri9 com danças regionais e pintura corporal, 
com participação de todos os presentes na feira. O almoço era coletivo e todos contribuíam 
para que pudesse ser degustado por aqueles que foram convidados a participar do evento.

A feira teve o fim no ano de 2015, quando a maioria das pessoas já tinha essa feira 
como referência para encontrar produtos direto do agricultor e com bons preços, pois quem 
vendia era o próprio indígena, sem atravessador. Ao longo dos anos, foi-se valorizando e 
reconhecendo quem produzia, trazia e vendia os seus produtos na hora, como os beijus. 
Outros produtos, como frutas e bebidas, também eram bem apreciados pelos consumidores 
locais, tanto indígenas como não indígenas.

O fim desta feira foi causado por um incêndio criminoso que até hoje não é muito bem 
explicado, mas há várias especulações que indicam que quem o provocou foi um grupo de 
pessoas que não gostavam do estilo como a feira era feita, com danças, bebidas tradicionais, 
e se sentiam incomodadas. Até hoje o fato ficou na memória da população.

Geralmente as pessoas que mais trabalham nas suas roças são pessoas de meia-idade 
que fazem a venda na cidade também para gerar renda para suas famílias. Com a venda 
de produtos, os donos de roças pagam suas contas referentes às compras de produtos dos 
brancos, como açúcar, arroz, café, leite, entre outros. Esse dinheiro, oriundo da venda 
de produtos das roças, também contribui para a manutenção de seus filhos na escola, 
a compra de material escolar e de utensílios domésticos para suas casas, como televisão, 
geladeira, fogão e até para construir suas casas.

A ideia do projeto da feira surgiu como um processo de experimentação com a cul-
tura do branco, a partir do momento em que o indígena migra para a área urbana e adota 
os hábitos do cotidiano dos brancos, o que acontece em outras regiões do Brasil. Ferraz 
(2018), em pesquisa sobre os espaços de trocas comerciais entre os indígenas de São 
Gabriel da Cachoeira, relata que outras feiras10 também são intensamente frequentadas 
pelos produtores indígenas, e conclui que “a valorização dos produtos indígenas colabora 

8	 Bebida fermentada indígena, à base de mandioca, preparada em grandes quantidades pelas mulheres, 
durante festas indígenas e mutirões (https://www.dicionariotupiguarani.com.br/dicionario/caxiri/).

9	 Cerimônia milenar dos povos indígenas do Alto Rio Negro, onde ocorrem trocas de saberes e conhecimentos 
relativos às “narrativas de criação da humanidade, territórios, casas ancestrais, alianças matrimoniais, 
ritos de passagens, origens das roças, mandioca, pupunha, umari, dos pássaros, animais, seres míticos, 
astros, estrelas, rios e da mata” (Pereira, 2016, p. 1).

10	 Como a feira organizada pela Associação Indígena da Etnia Tuyuka (Aietum) na BR 307 ou em diversos 
eventos realizados na cidade (Ferraz, 2018).



161

com o fortalecimento do autorreconhecimento, a autoidentificação dos parentes indígenas 
na zona urbana” (Ferraz, 2018, p. 84).

O projeto Pimenta Baniwa teve início no ano de 2005, a partir de uma parceria entre o 
Instituto Socioambiental (ISA), a Organização Indígena da Bacia do Içana (Oibi), a Coorde-
nadoria das Associações Baniwa e Coripaco (CABC), a Federação das Organizações Indí-
genas do Rio Negro (Foirn), a Escola Indígena Baniwa e Coripaco Pamáali (Eibc-Pamáali), 
a Associação Baniwa do Rio Içana e Cuiari/Comunidade Tunui Cachoeira (Abric), o Centro 
de Estudo e Divulgação da Escola Herieni/comunidade Ucuqui Cachoeira (Cedeh), a Escola 
Indígena Paraattana (EIBP), a Escola Indígena Mádzeero, a Escola Indígena Waliperedake-
nai/Comunidade Canadá, a Escola Indígena Eenawi e a comunidade do Yamado (ISA, 2016). 
A demanda partiu das mulheres, que cobravam uma participação feminina no projeto Arte 
Baniwa, em que só os homens vinham sendo envolvidos no artesanato. Assim, foi apresen-
tada uma demanda de pesquisa e desenvolvimento em uma assembleia da Oibi em 2005, 
para um projeto com a pimenta, que poderia ser outro potencial de geração de renda, com 
produtos feitos pelas mulheres Baniwa, inicialmente na bacia do Içana-Ayari.

Pensou-se então na pimenta, que é um produto que todos consomem, já existe em 
abundância e em diversidade de variedades e espécies em suas roças e que pode ser plantado 
nas roças ou nos quintais. Atendendo à demanda das mulheres, a proposta foi levada para 
a sede do ISA e, a partir daí, foi feita uma proposta de pesquisa11 sobre pimenta e encami-
nhada à Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado do Amazonas (Fapeam), e foi aprovada.

Com a aprovação da proposta foram envolvidas cinco escolas de comunidades 
do ensino fundamental já citadas, com dois pesquisadores em cada escola. O objetivo da 
pesquisa foi acompanhar as espécies e variedades plantadas pelas famílias em cada roça e 
avaliar o calendário de produção das pimentas.

As donas de roças têm diversos afazeres, como plantar, capinar, preparar a farinha e 
seus derivados, cuidar das plantas em torno da casa de farinha, principalmente das pimentas. 
O processo de secagem, tanto para pimentas (secadas no forno e depois socadas), como para 
peixes moqueados (secados ao fogo durante dias), sempre foi feito de forma artesanal para 
conservar alimentos por períodos mais longos. A principal mudança proposta no projeto 
foi promover maior integração dos processos entre as famílias participantes.

A partir da assessoria do ISA na divulgação, que levou a pimenta jiquitaia aos restau-
rantes e anunciou no seu site ou via suas redes “boca a boca” de amigos do ISA, a pimenta 
Baniwa se tornou atualmente bastante conhecida. É vendida em diversos restaurantes de 
Manaus, de Minas Gerais, Rio de Janeiro e São Paulo; é exportada para Estados Unidos e 
Holanda, além de ser comercializada no site do ISA. Hoje o produto é apresentado com o 
selo do Sistema Agrícola do Rio Negro (SAT-RN).

Entre as principais dificuldades materiais e organizacionais de manutenção do projeto 
Pimenta Baniwa, Alfredo Baniwa, gerente-geral da casa de Pimenta, destaca que o que 

11	 Projeto Pimentas na Bacia do Içana-Ayari: bases para a sustentabilidade da produção e comercialização 
(Programa Jovem Cientista Amazônida, Edital 10/2006), desenvolvido entre 2007 e 2009.

Produtos indígenas do sistema agrícola tradicional do Rio Negro – Amazonas/Brasil:  
experiências de valorização de um patrimônio cultural



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

162

dificulta a produção é o protocolo da produção, pois nele deve se seguir o que o projeto 
inicial rege. A colheita deve ser feita por mulheres indígenas e não se pode comprar pimenta 
de outro povo, somente dos baniwas que estão cadastrados no projeto da casa de pimenta.

Devido a esse fato, a produção fica dependendo das casas de pimenta, porém, devido à 
logística de funcionamento e escoamento dos produtos das casas, fica difícil de a produção 
ser intensa para quem faz o processo somente nas casas de pimenta. Existe ainda um casal 
de gerentes que fazem o processo de recebimento, pesagem, secagem, pilar, registros dos 
lotes e a formalização do negócio.

Dois anos de investimento foram necessários para chegar à inauguração da primeira 
Casa de Pimenta, em 2013, com grandes dificuldades para formar o capital de giro e fazer 
ajustes nos preços. Foi um longo processo e de grande aprendizagem.

O projeto continua e consegue envolver e apoiar os produtores sem que eles precisem 
sair de suas comunidades, pois o pagamento é feito pelo gerente nas casas de pimenta. 
Um dos pontos relevantes dessa experiência, já consolidada, é que a escolha de um derivado 
das pimentas como produto a ser comercializado não gerava uma especialização no sistema 
produtivo indígena, não alterava seu funcionamento e permitia dar ênfase à diversidade de 
variedades de pimentas, principalmente da espécie Capsicum chinense.

Com experiências mais recentes de comercialização em feiras e no mercado munici-
pal de Santa Isabel, as comunidades indígenas do Médio Rio Negro tentam se basear nos 
projetos do Alto Rio Negro, ao mesmo tempo em que se organizam em torno de uma nova 
empreitada para diversificação de produtos da roça e de seus circuitos de comercialização. 
Em 2021 foi criado dentro da estrutura da Foirn o Departamento de Negócios Socioam-
bientais, que será dedicado à gestão dos projetos na região do Rio Negro, sendo o caso do 
projeto da Casa de Frutas de Santa Isabel do Rio Negro.

Experiências de comercialização de produtos das roças indígenas 
em Santa Isabel do Rio Negro

Muitos produtos locais oriundos das famílias de agricultores de Santa Isabel do Rio 
Negro são entregues aos consumidores na forma de encomendas, pois, apesar de a maioria 
da população possuir roça, são poucos aqueles que as frequentam diariamente. Devido a esse 
fato, muitos agricultores já têm seus compradores fixos para entrega de seus produtos, como 
farinha amarela e farinha de tapioca (vendidas em litro), beiju seco, beiju curadá, goma, 
tucupi e frutas da estação. Essa é uma das formas de comércio direto, pois o agricultor já 
entrega ao consumidor diretamente da sua roça, sem passar por intermediários. Apesar de 
vários agricultores viverem desse sistema de vendas, o poder público local não reconhece 
as vendas por encomenda como uma produção das famílias locais.

Outra forma de circulação da produção das roças é a troca de produtos agrícolas por 
produtos comerciais, o que se dá no comércio local, quando uma família indígena produz 



163

várias latas de farinha a R$85,00 cada.12 Porém, ao trocar no comércio, consegue somente 
o correspondente a R$60,00 em produtos do rancho.13 Com isso, o agricultor perde ao pagar 
sua conta e infelizmente fica no prejuízo.

Na sequência, descrevemos experiências ligadas à comercialização de produtos das 
roças indígenas em diferentes âmbitos: feira municipal, mercado municipal, feira no Bairro 
São José e Projeto Frutas Secas.

No dia 28 de julho de 2010, em comemoração ao Dia do Agricultor familiar (consi-
derado modelo de referência da agricultura indígena pelas instituições), a unidade local do 
Instituto de Desenvolvimento Agropecuário e Florestal Sustentável do Amazonas (Idam) 
resolveu mobilizar agricultores e agricultoras para a realização de uma feira no ginásio 
coberto localizado em frente à Prefeitura Municipal, onde participaram mais de 60 agri-
cultores familiares para venderem seus produtos.

A primeira feira foi um sucesso, mas houve muitas dificuldades, pois não havia parcei-
ros que apoiassem os agricultores, como a Secretaria de Produção e a Prefeitura Municipal. 
No ano seguinte, a Secretaria de Produção assumiu a feira, não ficando mais a cargo do 
Idam local. A Secretaria de Produção passou a realizar a feira todo fim de mês na quadra 
municipal a partir das 5h da manhã. Atualmente, a feira está sendo realizada no mercado 
municipal. Inicialmente havia divulgação em carro de som, porém, hoje em dia, a divul-
gação acontece somente por distribuição do calendário das feiras, que muitas vezes sofre 
alterações, causando problemas de comunicação e por vezes até prejuízos para algumas 
famílias de produtores. Problemas logísticos, de acesso ao mercado e no transporte dos 
produtos limitaram essa experiência.

O mercado municipal de Santa Isabel do Rio Negro foi reformado em 201314 e hoje 
está sob responsabilidade da Secretaria de Produção e entregue aos cuidados de permis-
sionários que trabalham diariamente. Nenhum vendedor é agricultor, e os permissionários 
são pessoas que compram para revender, geralmente de agricultores locais não indígenas, 
e alguns poucos itens trazidos das comunidades.

O mercado atualmente funciona de segunda a sábado no horário comercial, e o respon-
sável pela administração da parte funcional é um dos próprios feirantes. Os permissionários 
dos boxes vendem principalmente goma, banana, cará, abacaxi, molho de pimentas, peixes, 
frango, além de alguns utensílios de roça como abanos, waturás (cestos cargueiros) e outros.

Com esta estrutura atual, a inclusão dos agricultores indígenas nas atividades do mer-
cado municipal é mínima. Mesmo com a realização da feira municipal nas instalações 
do mercado, a participação é relativamente pequena, devido a questões de divulgação e 

12	 Valor de 2020. Em 2018 (quando ocorreu a pesquisa de campo) e em 2019, os valores médios de uma lata 
de farinha eram de R$ 70,00 e R$ 75,00, respectivamente.

13	 Conjunto de itens da cesta básica.
14	 O prédio do atual mercado foi construído em 1977 e passou por três reformas (1996, 2007 e 2013), condu-

zidas por administrações diferentes da prefeitura municipal. Apesar da última reforma ter sido finalizada 
em 2013, o mercado somente voltou a funcionar em 2014, abrindo esporadicamente à época.

Produtos indígenas do sistema agrícola tradicional do Rio Negro – Amazonas/Brasil:  
experiências de valorização de um patrimônio cultural



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

164

de organização das comunidades, mas também devido a disputas de poderes econômicos 
e políticas pela ocupação desse espaço. Mais recentemente, entretanto, por conta de proble-
mas de comunicação ou por maior interesse de algumas famílias em vender seus produtos, 
aos domingos, quando o mercado está fechado, é possível encontrar alguns agricultores 
comercializando espontaneamente sua produção na parte externa, porém sem nenhuma 
coordenação do município ou dos responsáveis pelo mercado. A situação demonstra que 
existe de fato alguma demanda pelos produtos oriundos das roças indígenas de Santa Isabel, 
porém não há esforço das instituições locais para facilitar a disponibilização desses produtos, 
fazendo com que os agricultores frequentem informalmente o mercado municipal, quando 
este não está em funcionamento, a fim de garantir uma parte da população que dificilmente 
frequenta o estabelecimento durante a semana.

No bairro São José, também em Santa Isabel do Rio Negro, onde há maior número de 
agricultores (Dias, 2008), a maioria das famílias faz sua venda na feira ou por encomenda. 
Quando possuem produtos excedentes, também vendem em frente às suas casas. Vendem, 
assim, banana, maracujá do mato, macaxeira, cucura, cará, vinho de açaí, vinho de bacaba, 
beiju, pé de moleque, entre outros produtos.

A venda direta ao consumidor está em fase de crescimento na feira do produtor do 
bairro São José, onde ocorre quinzenalmente desde o início de 2016. Esta forma de venda 
ocorre com o incentivo do presidente do bairro e de uma família de produtores, que fazem 
a divulgação à população em geral e aos agricultores, incentivando-os a prepararem seus 
produtos para o dia marcado, que acontece geralmente todo último sábado de cada mês. 
Apesar de existirem outros agricultores em outras estradas, a articulação com os agricultores 
na estrada do Tibaha é a mais organizada.

Geralmente é feito o aviso à população sobre o dia em que ocorrerá a feira, com o 
carro de som circulando pelas ruas de Santa Isabel e informando a hora e quais produtos 
haverá na feira “direto do produtor”, como: farinha de tapioca, beijus, pé de moleque, 
beiju com castanha, goma, vinho de açaí, cubiu, cará, banana comprida, banana-maçã, 
peixe moqueado e peixe fresco. Normalmente é vendido o que está no período de safra, 
respeitando a sazonalidade local.

Como principais problemas, a exemplo da organização das feiras no mercado munici-
pal, na feira do Bairro São José também há dificuldades de divulgação entre os agricultores, 
já que não existe um calendário pré-fixado. Assim, a feira somente é confirmada quando 
é possível preparar os boxes e quando os agricultores conseguem transporte para seus 
produtos. Algumas vezes, o presidente do bairro vai buscar os agricultores em veículo 
próprio, pois o apoio logístico da prefeitura dificilmente é garantido.

Depois do reconhecimento do SAT-RN como patrimônio cultural pelo Instituto do 
Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (Iphan) em 2010, com o apoio da ACIMRN, 
foram pensadas inicialmente ações no âmbito do projeto científico Pacta,15 que promovessem 

15	 Projeto Populações Locais, Agrobiodiversidade e Conhecimentos Tradicionais (Projeto de cooperação bilateral 
do CNPq Brasil-França entre Unicamp e IRD) iniciado em 2005. Na terceira fase do projeto (Pacta III, de 



165

a salvaguarda deste patrimônio. Um grande desafio se mostrava para os atores envolvidos 
preservar, conservar e valorizar os recursos naturais, mantendo as características estruturais 
desse sistema agrícola e suas capacidades de adaptação.

O projeto Cadeia Produtiva do Rio Negro foi apresentado à ACIMRN depois de muita 
reivindicação dos comunitários que possuíam produtos e não tinham opção para venda. 
Está sendo desenvolvido no município de Santa Isabel do Rio Negro com produtos do 
SAT-RN, sendo mais conhecido como projeto Frutas Secas. O objetivo do projeto é reali-
zar a pesquisa de frutos oriundos da roça que possam ganhar mercado na forma de frutas 
secas, barras de frutas e farinhas. A ideia de cadeia considera a produção e a transformação 
de produtos que pudessem atender às demandas variadas, tanto de consumidores rurais 
como urbanos, contribuindo para o fortalecimento das atividades da agricultura indígena 
e a valorização dos produtos do sistema agrícola.

Com base nas diversas atividades econômicas, a exemplo da agricultura de Santa 
Isabel do Rio Negro, o projeto se propõe a trabalhar junto às comunidades, por meio de 
uma pesquisa-ação, na busca de alternativas de valorização e geração de renda às famílias 
indígenas desta região. Mais recentemente, a ACIMRN também foi contemplada com o 
primeiro lugar na segunda edição do Prêmio BNDES de boas práticas para sistemas agrí-
colas tradicionais (IPHAN, 2021). Além do apoio do ISA à Foirn e à ACIMRN, o projeto 
Frutas Secas contou com financiamento da Fundação Hermès/França (Projeto Iniciativa 
compartilhada para o reconhecimento dos saberes locais sobre a diversidade agrícola na 
Amazônia brasileira: o médio Rio Negro) até 2018, para desenvolvimento de produtos e 
aquisição de equipamentos e, em 2019 foi contemplado em chamada da Embaixada da 
França para projetos de Desenvolvimento Sustentável, Direitos Humanos e Saúde.

Ainda há dificuldades de acompanhamento por parte da associação e da coordenação 
do projeto, porém, com a continuidade dos apoios das últimas chamadas (Embaixada da 
França e BNDES), com coordenação do ISA, ACIMRN e Foirn, espera-se que vários 
desafios sejam superados. O envolvimento de mais pessoas no projeto, tanto na área 
urbana como rural, poderia, futuramente, ser trabalhado com maior articulação entre a 
coordenação, a associação e demais atores envolvidos, para dar continuidade aos trabalhos 
de valorização e salvaguarda dos produtos do SAT-RN.

A construção da casa de frutas se deu entre 2018 e 2019. A parte estrutural foi finali-
zada com recurso da embaixada da Noruega gerido pelo ISA, porém, em 2020, devido à 
pandemia de covid-19, todas as atividades voltadas ao projeto foram suspensas, incluindo 
o processo de licitação para compra de equipamentos. Em 2021 o projeto foi retomado 
e em maio a casa de frutas começou a ser mobilhada, foi iniciada a montagem e instala-
ção dos equipamentos e em breve começarão os testes de processamento de produtos no 
município de Santa Isabel do Rio Negro.

2014 a 2018), a questão principal abordada foi o futuro dos sistemas agrícolas tradicionais no contexto da 
globalização (https://projetopacta.wordpress.com/).

Produtos indígenas do sistema agrícola tradicional do Rio Negro – Amazonas/Brasil:  
experiências de valorização de um patrimônio cultural



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

166

Com a casa de frutas em operação e com o avanço das ações da Comissão de Alimentos 
Tradicionais dos Povos no Amazonas (Catrapoa)16 na região do Rio Negro, espera-se que 
as produções das roças, como cará, macaxeira, banana, abacaxi, cupuaçu, açaí e farinha, 
também possam voltar a ser vendidas às escolas como na década passada, quando também 
podiam ser trocadas por rancho. Muito do que é fornecido para a alimentação escolar ainda 
vem de outros municípios produtores mais próximos de Manaus, mais integrados às lógicas 
institucionais. Os produtos viajam vários dias de barco para chegar no Médio ou no Alto 
Rio Negro e acabam chegando às escolas já em estado de conservação comprometido.

Em 2017 foi expedida pela Catrapoa uma nota técnica, que destaca o rigor da legislação 
do Programa Nacional de Alimentação Escolar (Pnae)17 quanto ao cumprimento da compra 
de, no mínimo, 30% de produtos alimentícios da agricultura familiar, com o objetivo de 
viabilizar o acesso dos povos indígenas à alimentação escolar adequada, respeitando seus 
processos próprios de produção e por meio de contração com recursos do Fundo Nacional 
de Desenvolvimento da Educação (FNDE). Um dos desafios da casa de frutas de Santa 
Isabel do Rio Negro será viabilizar a inserção dos produtos lá reunidos e processados em 
circuitos de comercialização como o do Pnae, como um “direito de agricultores familiares 
e comunidades tradicionais à alimentação escolar adequada aos seus processos próprios 
de produção e à sua cultura alimentar” (Semeghini et al., 2020, p. 11). Espera-se também 
que este circuito de atendimento a compras institucionais possa estimular a organização 
coletiva, assim como aprendizados em termos de processos de comercialização.

Considerações finais

Existem muitos projetos voltados à questão indígena que vêm sendo desenvolvidos 
de Norte a Sul do país com foco na sustentabilidade e valorização cultural (Gallois, 2005). 
Poucas políticas públicas são sensíveis às especificidades das demandas das populações 
indígenas em termos de assistência técnica para produção e a valorização econômica de 
produtos com seus aspectos logísticos e socioculturais.

Os projetos voltados à sustentabilidade e mantidos pelos indígenas geralmente envolvem 
produtos de consumo, como pimenta, tucupi, artesanato, entre outros. Para Dominique Gallois 
(2005), um dos motivos do fracasso de alguns projetos é que a maioria não consegue se sustentar 
e então se iniciam novos projetos para dar continuidade sem avaliar precisamente as causas da 

16	 “Articulação entre instituições dos governos federal, estadual e municipal, movimentos e lideranças indí-
genas, de comunidades tradicionais e organizações da sociedade civil” (Brasil, 2020, p. 11). A Comissão se 
reúne desde 2016 na busca de soluções para a alimentação escolar para povos indígenas e comunidades 
tradicionais no Amazonas, assim como para viabilizar o acesso desse público às compras institucionais. 
Mais recentemente foi instituída, pela Câmara de Populações Indígenas e Comunidades Tradicionais do 
Ministério Público Federal (MPF), a Mesa de Diálogo Permanente Catrapovos Brasil, formada por repre-
sentantes de órgão públicos e da sociedade civil, sob a coordenação do MPF, para discutir essas ações e 
medidas relacionadas à alimentação escolar indígena em âmbito nacional.

17	 Lei nº 11.947, de 16 de junho de 2009 (Brasil, 2009).



167

insustentabilidade. Um desafio que se coloca é como manter mobilizados os coletivos indíge-
nas para os quais são destinadas essas ações, de forma que consigam ter autonomia para gerir 
e planejar de acordo com suas demandas, mas também sem se distanciarem de suas culturas.

Os produtos provenientes de territórios indígenas muitas vezes são discriminados ou 
pouco valorizados no âmbito nacional e regional. O mesmo ocorre com o modo de manejo de 
seus recursos naturais e da agrobiodiversidade dos sistemas tradicionais diante das tecnologias 
“modernas” que chegam às suas comunidades. Frente a essa onda de modernização, os saberes 
podem se fragmentar, perder sua coerência, cair no esquecimento, ou ainda se reconfigurar 
como o fizeram pelo passado frente às múltiplas inovações tecnológicas ou biológicas com 
integração de novas plantas, por exemplo, que marcaram a trajetória das agriculturas indígenas.

Os produtos que vão para o mercado têm origem principalmente nas roças, sendo que 
os novos produtos integrando saberes tradicionais se mostram interessantes para outros 
segmentos da população brasileira, o que revela novas relações com os povos indígenas, 
muitas vezes em uma perspectiva de elitização dos produtos indígenas. As novas cadeias 
induzem transformações no contexto indígena, mas sem mudar as formas de produção 
nos seus territórios. Os produtos correm risco de perder sua autenticidade, ou de ganhar 
novas legitimidades, porém continuam sendo elaborados. Hoje, apesar de não atenderem 
às demandas de um mercado formal, inicialmente podem não ser reconhecidos ou aceitos 
pelas próprias comunidades indígenas. No entanto, há uma expectativa de que tenham boa 
aceitação por consumidores de produtos sustentáveis.

Com as diversas experiências já desenvolvidas no Rio Negro, o Projeto Frutas Secas 
e outras iniciativas podem aproveitar do seu legado para melhor refletir e se organizar a 
partir da introdução de novidades nos modos de vida tradicionais. A introdução desse pro-
jeto piloto em Santa Isabel do Rio Negro é uma iniciativa inovadora e, ao mesmo tempo, 
um grande desafio, uma vez que está sendo possível introduzir novas tecnologias aplicadas 
a produtos tradicionais e inovar tanto nas formas de preparo como no público consumidor, 
o que lhes confere um novo significado. Não é mais destinado a um consumo familiar, 
mas a consumidores “de fora”. No entanto, a demanda de novas fontes de renda por parte 
dos agricultores é importante. Eles deverão abastecer a nova casa de frutas do rio Negro, 
com sede em Santa Isabel do Rio Negro, e que contará com o fornecimento de frutas (secas 
e in natura) de agricultores da área periurbana de Santa Isabel do Rio Negro e também de 
comunidades próximas, como Cartucho e Acariquara.

Olhar para este sistema de saberes faz com que se mantenha vivo o modo de vida 
dos povos do Rio Negro. A valorização não visa apenas produtos, mas modos de produzir 
tanto plantas quanto utensílios e saberes. Este entendimento e apoio institucional para a 
conservação e valorização do Sistema Agrícola Tradicional do Rio Negro é reforçado por 
Eduardo Brondízio et al. (2009, p.24), ao afirmarem que

a qualidade e a seriedade de políticas públicas relativas às necessidades 
econômicas e sociais de pequenos produtores continuarão a influenciar o 
seu papel e os seus sistemas de uso da terra e desmatamento regional.

Produtos indígenas do sistema agrícola tradicional do Rio Negro – Amazonas/Brasil:  
experiências de valorização de um patrimônio cultural



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

168

Referências

BRASIL. Lei nº 11.947/2009, de 16 de junho de 2009. Dispõe sobre o atendimento da ali-
mentação escolar e do Programa Dinheiro Direto na Escola aos alunos da educação básica. 
Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2009/lei/l11947.htm. 
Acesso em: 10 jul. 2021.

BRASIL. Ministério da Agricultura, Pecuária e Abastecimento. Guia prático: alimenta-
ção escolar indígena e de comunidades tradicionais. Secretaria de Agricultura Familiar e 
Cooperativismo. Brasília: MAPA/AECS, 2020.

BRONDÍZIO, Eduardo Sonnewend; CAK, Anthony; CALDAS, Marcellus Marques; 
MENA, Carlos; BILSBORROW, Richard; FUTEMMA, Célia Tomiko; LUDEWIGS, 
Thomas; MORAN, Emilio Federico; BATISTELLA, Mateus. Small farmers and defores-
tation in Amazonia. Amazonia and Global Change, Geophysical Monograph Series, 2009, 
v. 186, p. 117-143.

CABALZAR, Aloisio; RICARDO, Carlos Alberto. Povos indígenas do alto e médio Rio 
Negro: uma introdução à diversidade cultural e ambiental do noroeste da Amazônia bra-
sileira. São Gabriel da Cachoeira; São Paulo: Foirn; ISA, 2006.

CARNEIRO DA CUNHA, Maria Manuela. Antidomestication in the Amazon: Swidden and 
its foes. HAU-Journal of Ethnographic Theory, 9(1), p. 126-136, 2019, doi:10.1086/703870.

DIAS, Carla de Jesus (org.). Santa Isabel do Rio Negro (AM): situação socioambiental de 
uma cidade ribeirinha no noroeste da Amazônia brasileira. São Paulo; Santa Isabel do Rio 
Negro; São Gabriel da Cachoeira: ISA; ACIMRN; Foirn, 2008.

DICIONÁRIO ILUSTRADO TUPI GUARANI. Disponível em: https://www.dicionario 
tupiguarani.com.br/dicionario/. Acesso em: 14 jun. 2021.

ECOAMAZÔNIA. Indígenas e gestores públicos debatem educação e recursos pesqueiros 
no Médio Rio Negro. Disponível em: https://www.ecoamazonia.org.br/2013/05/indigenas 
-gestores-publicos-debatem-educacao-recursos-pesqueiros-medio-rio-negro/. Acesso em: 
30 jun. 2021.

ELOY, Ludivine. Resiliência dos sistemas indígenas de agricultura itinerante em contexto 
de urbanização no noroeste da Amazônia brasileira. Confins 2(2), 2008a. Disponível em: 
https://agritrop.cirad.fr/549952/1/document_549952.pdf. Acesso em: 10 jun. 2018.

ELOY, Ludivine. Diversité alimentaire et urbanisation. Le rôle des mobilités circulaires des 
Amérindiens dans le Nord-Ouest Amazonien. Anthropology of food, S4, Online, May 2008b.

EMPERAIRE, Laure; VELTHEM, Lúcia Hussak van; OLIVEIRA, Ana Gita de; SANTILLI, 
Juliana; CARNEIRO DA CUNHA, Manuela; KATZ, Esther. Dossiê de registro do sistema 
agrícola tradicional do Rio Negro. Brasília: ACIMRN, IRD, IPHAN, Unicamp-CNPq, 2010.

https://agritrop.cirad.fr/549952/1/document_549952.pdf


169

EMPERAIRE Laure; ELOY Ludivine. A cidade: um foco de diversidade agrícola no Rio 
Negro (Amazonas, Brasil). Boletim do Museu Paraense Emílio Goeldi. Ciências Humanas. 
v. 3, n. 2, p. 195-211, mai-ago, 2008.

EMPERAIRE Laure; ELOY Ludivine. Amerindian Agriculture in an Urbanising Amazonia 
(Rio Negro, Brazil). Bulletin of Latin American Research 34(1), pp. 70-84, 2015.

FERRAZ, Flávio Pereira. Marĩ mahsĩa, Marĩ da’raá, Marĩ dua’a (Nosso conhecimento, 
Nosso trabalho, Nossa venda): atividades econômicas dos grupos indígenas na zona urbana 
de São Gabriel da Cachoeira – AM. Dissertação (Mestrado em Sustentabilidade junto a 
Povos e Territórios Tradicionais). Brasília: Universidade de Brasília, 2018.

GALLOIS, Dominique Tilkin. Cultura “indígena” e sustentabilidade: alguns desafios. 
Campo Grande – MS, Tellus, ano 5, n. 8/9, p. 29-36, abr./ out., 2005.

ISA – Instituto Socioambiental. Pimenta Jiquitaia Baniwa. São Paulo: Instituto Socioam-
biental; São Gabriel da Cachoeira, AM: Oibi; Rio Negro: Foirn, 2016.

ISA – Instituto Socioambiental. Sistema agrícola do Rio Negro é fortalecido. Disponível em: 
https://www.socioambiental.org/pt-br/blog/blog-do-rio-negro/sistema-agricola-tradicional-
-do-rio-negro-e-fortalecido. Acesso em: 30 jun. 2021.

IPHAN – Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional. Prêmio BNDES de Boas 
Práticas para Sistemas Agrícolas Tradicionais. 2 ed: ações exemplares de salvaguarda do 
patrimônio cultural imaterial e conservação dinâmica de sistemas agrícolas tradicionais. 
Brasília: IPHAN, 2021. Disponível em: http://portal.iphan.gov.br/uploads/publicacao/
premio_bndes_boas_praticas_sat_2a_edicao.pdf. Acesso em: 14 jun. 2021.

KATZ, Esther. Alimentar-se em uma pequena cidade amazônica: entre a urbanidade, o rio e 
a floresta. In: COLLAÇO, J. H.L.; BARBOSA, F.A.C.; ROIM, T.P.D. Cidades e consumo 
alimentar. v. 2. Tradição e modernidade do comer contemporâneo. Universidade Federal 
de Goiás. Editora da Imprensa Universitária, 2017, p. 19-52.

KATZ, Esther. Alimentação Indígena na América Latina: comida invisível comida de pobre 
ou Patrimônio Culinário? Espaço Ameríndio, 3(1), p. 25-41, jan./jun. 2009.

NERI, Ilma Fernandes. Valorização dos produtos do Sistema Agrícola Tradicional do 
Médio Rio Negro no Amazonas: de circuitos invisíveis a novas alternativas de mercado. 
Dissertação (Mestrado em Sustentabilidade junto a Povos e Territórios Tradicionais). Bra-
sília: Universidade de Brasília, 2018.

PEREIRA, Rosilene Fonseca. Cerimônia do Dabucuri: uma reflexão sobre patrimônio 
imaterial do Alto Rio Negro. Cadernos NAUI, 5(9), jul./dez., 2016.

Produtos indígenas do sistema agrícola tradicional do Rio Negro – Amazonas/Brasil:  
experiências de valorização de um patrimônio cultural



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

170

SEMEGHINI, Mariana Gama; MENEZES, Mario Arthur Oliveira de; SOUZA, Claudia de; 
SOAVE, Fernando Merloto; CANHOTO, Olinda Figueira; MELLO, Mariana Dettmer de 
Castro; BALZON, Tatiana; SANTOS; Karine Silva dos; SANTOS; Maria Sineide Neres 
dos. Guia prático alimentação escolar indígena e de escolas de comunidades tradicionais. 
Brasília: MAPA/GIZ, 2020.

VILLAS-BÔAS, André; JUNQUEIRA, Paulo; MARTINS, Marcelo. Apicultura: o primeiro 
negócio dos índios no TIX. In: VILLAS-BÔAS, André; GUERRERO, Natalia Ribas; 
JUNQUEIRA, Rodrigo Gravina Prates; POSTIGO, Augusto. Xingu: histórias da floresta. 
São Paulo: Instituto Socioambiental, 2017, p. 57-92.

VILLAS-BÔAS, André; CAMPOS FILHO, Eduardo Malta. Óleo de pequi com os Kisêdjê 
do Xingu. In: VILLAS-BÔAS, André; GUERRERO, Natalia Ribas; JUNQUEIRA, Rodrigo 
Gravina Prates; POSTIGO, Augusto. Xingu: histórias da floresta. São Paulo: Instituto 
Socioambiental, 2017, p. 121-152.



Soberania e segurança 
alimentar na perspectiva 

de jovens kalungas da 
comunidade Vão de Almas

Valdir Fernandes da Cunha 
Janaína Deane de Abreu Sá Diniz

Introdução

Criado em 1991 pela Lei Estadual Complementar 11.409, o Sítio Histórico e Patrimônio 
Cultural Kalunga (SHPCK) é formado originalmente por negros descendentes de pessoas 
escravizadas que fugiram do cativeiro e organizaram um quilombo, há mais de 300 anos, 
na região da Chapada dos Veadeiros, no Nordeste goiano. O território Kalunga ocupa uma 
área de 261.000 hectares com aproximadamente 1.600 famílias distribuídas em 39 comu-
nidades (IEB, 2021), a maioria de difícil acesso. Considerado o maior quilombo do país, 
sua área está situada em três municípios: Cavalcante, Teresina de Goiás e Monte Alegre, 
todos no estado de Goiás. Traçado por serras e rios em todo o seu território, o Quilombo 
Kalunga é considerado não apenas uma riqueza cultural, mas também natural, já que seu 
território é bastante preservado e cheio de riquezas naturais.

Os Kalungas são povos tradicionais que praticam a agricultura familiar e compartilham 
situações de sobrevivência com a produção de alimentos nas roças de toco (Costa, 2013; 
Fernandes, 2014). Por meio do uso sustentável dos recursos naturais, desenvolveram e 
desenvolvem até hoje um sistema produtivo que combina práticas de agricultura, caça, 
pesca, produção de utensílios domésticos e outros voltados para o autoconsumo das comu-
nidades. Este contexto de conservação de paisagens e práticas sustentáveis contribuiu para 
que o SHPCK fosse reconhecido em 2021 como o primeiro Território e Área Conservada 
por Comunidades Indígenas e Locais (TICCA) do Brasil (IEB, 2021).

Na comunidade Vão de Almas, diversas famílias são assalariadas e, mesmo assim, 
não deixam de cultivar e coletar seus mantimentos. Algumas vezes chegam a reduzir a 



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

172

quantidade produzida devido a alguns fatores, como envelhecimento da população, diminui-
ção das chuvas, tempo escasso, entre outros. Enquanto algumas pessoas saem da comuni-
dade em busca de emprego para exercer funções como empregadas domésticas, as famílias 
que ficam residindo na comunidade continuam produzindo seus alimentos locais. Geral-
mente na comunidade é comum haver a troca de produtos e mercadorias, principalmente 
na época da plantação. Também é frequente a troca de sementes entre os produtores.

Entretanto, observa-se uma baixa participação da juventude na produção e no consumo 
de alimentos locais. Isto se deve à realidade atual da comunidade e, também, aos diferentes 
perfis dos jovens ali nascidos. Sem a participação da juventude fica mais complicado produzir 
em quantidade que atenda às demandas da comunidade, pois os mais velhos vão ficando mais 
fracos e, se há pouca produção, o consumo dos produtos locais também vai sendo reduzido.

Nesse sentido, o objetivo do presente trabalho foi realizar uma análise, a partir da pers-
pectiva dos jovens kalungas, da relação entre as mudanças das práticas alimentares da 
comunidade Kalunga Vão de Almas e seu modo de produção, a partir de aspectos da sobe-
rania e segurança alimentar e nutricional. Durante o desenvolvimento da pesquisa foram 
identificadas as principais mudanças nas práticas alimentares kalungas, assim como os fatores 
que vêm influenciando na redução da produção de alimentos na comunidade. Desta forma, 
foi proposto um diálogo de saberes produtivos entre gerações, a fim de identificar estratégias 
alternativas de manutenção da produção e do abastecimento local de alimentos tradicionais.

O texto está organizado em cinco seções, incluindo esta introdução. Na seção 2 descre-
vemos a metodologia da pesquisa, que consistiu numa pesquisa-ação e buscou promover 
o diálogo entre jovens e adultos da comunidade Vão de Almas em torno da temática da 
produção de alimentos tradicionais e da soberania e segurança alimentar. Na seção 3 traze-
mos uma revisão da literatura sobre juventude rural, acompanhada de uma contextualização 
sobre juventude Kalunga. Na seção 4 discutimos os conceitos e resultados relacionados 
ao contexto da segurança alimentar e nutricional na comunidade Kalunga Vão de Almas, 
a partir das perspectivas de seus jovens. A seção 5 apresenta as considerações finais.

Pesquisa-ação na comunidade Vão de Almas: diálogo entre 
gerações

A pesquisa foi desenvolvida na comunidade Vão de Almas, território Kalunga (Figura 1) 
situado no município de Cavalcante, a 76 km de distância da área urbana. O acesso à comu-
nidade não é dos melhores, pois para chegar lá é necessário passar por uma serra onde só é 
possível subir carro traçado, motos ou mesmo montado no burro. Somente no ano 2000 foi 
instalada infraestrutura básica, como estradas e escolas, mas ainda é uma região de difícil 
locomoção, baixa eletrificação e limitado acesso a políticas públicas (Fernandes; Eloy, 
2020). Em trabalho realizado por Costa em 2013, naquele ano viviam na comunidade 215 
famílias, cerca de 1.075 pessoas.



Soberania e segurança alimentar na perspectiva de jovens kalungas da comunidade Vão de Almas

173

Figura 1 – Distribuição espacial das comunidades no SHPCK 
 

Elaboração: Rudi van Els, a partir da base de dados da Associação Quilombo Kalunga (AQK).

Objetivando encontrar alternativas relacionadas à produção e ao consumo alimentar 
kalunga, o presente trabalho foi desenvolvido no contexto da práxis, isto é, foram desen-
volvidas atividades relacionadas à teoria e à prática das famílias da comunidade. Por meio 
de uma pesquisa-ação, este artigo buscou aproximar a teoria e a prática das gerações kalun-
gas da comunidade Vão de Almas, desenvolvendo um maior diálogo produtivo, a fim de 
amenizar e, eventualmente, sanar algumas mudanças na comunidade.

A pesquisa foi desenvolvida entre 2017 e 2018, em três momentos. Inicialmente, 
ao longo de 2017, foi realizado um primeiro levantamento de campo, a fim de contextua-
lizar as temáticas de soberania e segurança alimentar e juventude rural com a realidade das 
comunidades Kalungas. O segundo momento, em dezembro de 2017, consistiu na realização 
de uma roda de conversa com a comunidade, seguida de práticas de campo nas roças dos 
produtores. Em um terceiro momento, em fevereiro de 2018, foi organizado um grupo focal, 
formado por jovens da comunidade Vão de Almas, que participaram por interesse próprio. 
Também foi realizada entrevista com o agente comunitário mais velho da comunidade.

A roda de conversa foi animada por Valdir Fernandes da Cunha, e contou com a 
presença dos participantes de um grupo focal de jovens e de outros membros da comu-
nidade, numa de suas unidades de ensino, a Escola Municipal Fazenda Coco, em um 
sábado pela manhã, fora de seu horário de funcionamento. Contou com a participação 
de pessoas de todas as faixas etárias e gêneros.

Os dados da pesquisa foram coletados a partir do auxílio de gravador de voz, além de regis-
tros fotográficos e anotações em diário de campo. No desenvolver do trabalho, foi importante 
gravar os momentos de falas das pessoas para que os momentos das entrevistas e da roda de 
conversa não deixassem de ser registrados de forma consistente. Não foi realizada filmagem 
para que não se intimidasse as pessoas, ou seja, para que elas não ficassem acanhadas em frente 
às câmeras, pelo fato de não serem tão acostumadas com esse tipo de atividade e registro.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

174

Finalizada a roda de conversa, a atividade seguinte consistiu nas práticas de campo. 
Durante o momento de diálogo entre os membros da comunidade, foi acordado por ambas 
as partes que essa atividade iria acontecer nas roças de três casais, com a participação 
somente do grupo de jovens, do pesquisador Kalunga primeiro autor deste capítulo e dos 
produtores donos das roças, pois não seria possível desenvolver as práticas de plantios 
nas roças de todas as famílias. Foram realizadas práticas de plantio dos cincos principais 
alimentos kalungas, sendo eles o arroz, o milho, a mandioca, o feijão e o gergelim.

O momento final entre o grupo focal e o pesquisador Kalunga aconteceu na semana seguinte, 
no Colégio Kalunga I, com duração de duas horas e 20 minutos. Contou com a presença de oito 
jovens, estudantes dessa instituição. A escolha desse espaço se deveu ao acesso mais estável à 
internet, pela estrutura física e, principalmente, pela maior identificação do grupo com o local. 
Os jovens estudantes se dispuseram a participar do momento por livre e espontânea vontade.

Como o colégio possui dois prédios contendo seis salas de aulas, tomou-se cuidado para 
que o momento final fosse de extrema tranquilidade. Esse momento entre o grupo focal e o 
pesquisador aconteceu da seguinte maneira: de início foi passado um vídeo com duração de 
cerca de 20 minutos que aborda os conceitos de Soberania e Segurança Alimentar (Paulino, 
2015), relacionando-os com a agricultura camponesa e comunidades tradicionais. Enquanto 
assistiam ao vídeo, os jovens refletiam sobre a relação deste com os momentos anteriores e, 
principalmente, com a realidade das comunidades Kalungas. Em seguida, na forma de um 
círculo, foram discutidos e socializados o vídeo e os resultados obtidos nos diálogos anteriores 
entre gerações, na roda de conversa com a comunidade e nas práticas de campo.

Na discussão, foi possível estabelecer uma relação entre soberania e segurança alimen-
tar e as atividades desenvolvidas, com a realidade da comunidade, onde o grupo de jovens 
fez uma reflexão em torno dos conceitos e do dia a dia local. Após reflexão e socialização 
das ideias, foram coletados os relatos sobre as perspectivas de cada membro do grupo sobre 
soberania e segurança alimentar da comunidade Kalunga Vão de Almas.

Foi disponibilizada uma segunda sala de aula no prédio em que não havia pessoas, uma 
vez que os participantes estavam concentrados em outro prédio, onde foi passado o vídeo. 
Cada membro do grupo se deslocou até esta sala vazia para gravar a sua perspectiva sobre 
soberania e segurança alimentar da comunidade. Com o auxílio de um gravador de voz, 
sem tempo limitado, ficou a critério de cada participante registrar suas perspectivas sem se 
preocupar com o tempo. Na sala de coleta dos relatos, os jovens gravavam sozinhos seus 
relatos no gravador de voz, para que se sentissem à vontade para registrar tranquilamente 
suas visões sobre parte da nossa cultura, em especial a alimentar, no futuro.

A entrevista com o agente comunitário mais velho da comunidade aconteceu em outro 
momento, na sua própria residência. Durante a realização da entrevista o agente confirmou 
a realidade da saúde da comunidade, fazendo uma análise sobre a saúde das pessoas mais 
velhas. No ponto de vista do entrevistado a principal fonte que leva à fragilidade da saúde 
das pessoas Kalungas é o aumento no consumo de alimentos industrializados.



Soberania e segurança alimentar na perspectiva de jovens kalungas da comunidade Vão de Almas

175

Nas duas seções seguintes serão abordados, de forma integrada, o referencial teórico 
sobre juventude rural, soberania e segurança alimentar e a realidade da comunidade Kalunga 
Vão de Almas.

Juventude, juventude rural e juventude Kalunga

A relevância da caracterização de juventude como categoria social é estabelecida para a 
contestação do mundo apenas a partir da Revolução Francesa, simbolizando a liberdade e o novo 
em oposição à servidão e ao antigo, com aspectos que surgem da possibilidade de um recomeço 
político e social. A juventude passa a ser caracterizada como um grupo com elementos comuns, 
mas com suas peculiaridades (Ribeiro, 2004). Nessa caracterização há diversas abordagens, 
como a de que a juventude é uma fase da vida composta por liberdade de busca pelo novo e por 
poder de contestação, com constituição estética de elementos como corpo, saúde e liberdade.

Nas comunidades tradicionais, a falta de políticas públicas é um dos fatores que influen-
cia bastante a saída dos jovens do campo para a cidade. Na comunidade Vão de Almas não 
é diferente. Os jovens saem muito cedo para a cidade em busca de formação acadêmica, 
profissional e de outras melhorias que a comunidade não oferece. Com a saída da juventude, 
acabam ficando no campo somente os adultos e idosos, que muitas vezes também acabam 
saindo por não aguentarem de tanta saudade de seus filhos e quererem ficar mais próximos. 
No entanto, com a entrada do Ensino Médio na comunidade no ano de 2016, já houve 
muitos avanços. A juventude que saía cedo para concluir os estudos na cidade não precisa 
mais sair. O Ensino Médio está, ainda, influenciando positivamente a vida na comunidade.

Sabine Cardoso (2015) reconhece que, apesar de a juventude rural ser bastante hete-
rogênea, há pontos em comum que aproximam esses jovens, como

a identificação com a agricultura, as vivências com a família e com a comu-
nidade, as relações de trabalho, os estudos, as possibilidades existentes nos 
grupos de jovens como movimento e atuação política (Cardoso, 2015, p. 38).

 Essa identificação é importante para que a organização da juventude se fortaleça como 
categoria para realizar suas ações e escolhas.

A juventude na comunidade Kalunga Vão de Almas é entendida como a fase da vida em 
que os jovens têm a liberdade de trilhar novos caminhos, buscar melhorias para a vida pessoal, 
para a família e a comunidade. Também é o tempo de inovar, planejar e colocar em prática 
aquilo que querem viver realmente nas próximas fases da vida. Nesta fase é quando acontece 
o maior fluxo referente ao êxodo rural, ou seja, a saída dos jovens do campo para a cidade. 
Na comunidade Vão de Almas é frequente a saída da juventude em busca de viver novas 
realidades em outros ambientes diferentes do campo. Essa saída dos jovens acaba influen-
ciando nas práticas de vida da comunidade, como, por exemplo, na produção de alimentos.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

176

A baixa perspectiva de uma vida melhor nas comunidades camponesas, em relação 
à economia e oportunidades de trabalho, faz com que a juventude rural vá em busca de 
alternativas que podem levar essa mocidade a sair da condição de vulnerabilidade econô-
mica (Carneiro, 2007). Muitos jovens de Vão de Almas saem em busca de melhorias fora 
da comunidade porque não querem levar a vida que seus pais levam. A busca por melho-
res alternativas em termos econômicos, e até mesmo de um bom emprego, faz com que 
muitas pessoas saiam novinhas deixando as suas famílias para trás, encarando um mundo 
desconhecido e muitas vezes acabam sofrendo consequências no futuro.

Grande parte da juventude Kalunga não acredita em melhorias que possam acontecer na 
comunidade, pois seus pais já foram testemunhas de tantas promessas que nunca chegaram. 
Isso deixa os jovens com certa desconfiança e acabam optando por buscar alternativas fora 
da realidade camponesa. Conforme observado por Sabine Cardoso (2015), muitos desses 
jovens optam em sair do campo porque não querem dar continuidade ao trabalho de seus 
pais na agricultura, além do interesse pelos atrativos da vida urbana. A juventude vê a cidade 
como um local onde pode crescer na vida, além do fato de ser involuntariamente expulsa 
do campo, devido às dificuldades encontradas no meio rural, tanto econômicas como as 
relacionadas ao trabalho em si para realização das atividades agrícolas.

Soberania e segurança alimentar na comunidade Vão de Almas

Neste tópico é apresentada uma breve contextualização dos conceitos de soberania 
alimentar e segurança alimentar, seguido de descrição de práticas e principais alimentos 
produzidos ou coletados no território Kalunga e, por fim, uma discussão sobre soberania 
e segurança alimentar na perspectiva de jovens kalungas da comunidade Vão de Almas.

Soberania e segurança alimentar e práticas alimentares kalungas

A Via Campesina (2007) define soberania alimentar como o direito dos povos a 
decidir suas próprias políticas e estratégias sustentáveis de produção, distribuição e 
consumo de alimentos, que garantam o direito à alimentação a toda a população, com 
base na pequena e média produção, respeitando suas próprias culturas e a diversidade 
dos modos camponeses de produção, de comercialização e de gestão, nos quais a mulher 
desempenha papel fundamental.

De acordo com o art. 2º da Lei nº 11.346/2006,1 a alimentação adequada é direito 
fundamental do ser humano, inerente à dignidade da pessoa humana e indispensável à 
realização dos direitos consagrados na Constituição Federal, devendo o poder público 
adotar as políticas e ações que se façam necessárias para promover e garantir a segurança 
alimentar e nutricional da população.

1	 Lei Orgânica de Segurança Alimentar e Nutricional (Losan) (Brasil, 2006).



Soberania e segurança alimentar na perspectiva de jovens kalungas da comunidade Vão de Almas

177

A alimentação adequada e saudável é a realização de um direito humano básico,2 com 
a garantia do acesso permanente e regular, de forma socialmente justa, a uma prática ali-
mentar adequada aos aspectos biológicos e sociais dos indivíduos, de acordo com o ciclo de 
vida e as necessidades alimentares especiais, pautada no referencial tradicional local. Deve 
atender aos princípios da variedade, equilíbrio, moderação, prazer (sabor), às dimensões de 
gênero e etnia, e às formas de produção ambientalmente sustentáveis, livre de contaminantes 
físicos, químicos, biológicos e de organismos geneticamente modificado (Consea, 2007).

Os Kalunga ainda são soberanos quando se trata de produzir alimentos na comunidade, 
mesmo havendo redução na produção nos últimos 20 anos. Possuem autonomia para produzir 
e consumir os alimentos saudáveis cultivados por eles nas roças de toco. Ainda são cultiva-
das nas roças diversas espécies alimentícias, tais como mandioca, arroz, milho, amendoim, 
abóbora, jiló, quiabo, melão, melancia e muitos outros, que garantem a sobrevivência da 
população Kalunga de forma sustentável e orgânica (Brasil, 2000). Em torno das roças, a 
vegetação predominante é o cerrado, mata de várzea, campo, capoeira e campina. É dali 
que os Kalungas colhem frutos nativos, fazem uso das plantas medicinais, criam gado para 
consumir e vender, além de criar cavalos e burros usados como meio de transporte.

Decidir o que plantar e consumir faz parte da cultura do território Kalunga e, por isso, 
a soberania alimentar nesse território é vivida diariamente. A boa relação dos quilombolas 
com a natureza permite que até os dias de hoje o povo viva cultivando o seu sistema pro-
dutivo e alimentar. A vida dos Kalungas está atrelada à soberania alimentar local desde a 
existência do quilombo até hoje, mantendo, assim, sua importância na vida da população.

Na comunidade Vão de Almas, os alimentos são produzidos pelas famílias e isso faz 
com que não dependam tanto dos mercados da cidade. Nesse sentido, Cecília Fernandes 
(2014) reconhece a importância da manutenção dessa autonomia na produção de alimentos 
pelas famílias kalungas, ao definir soberania alimentar, que também significa “comercializar 
e produzir alimento localmente de forma integrada com as culturas locais, afastando-se da 
dependência dos grandes mercados internacionais” (Fernandes 2014, p. 126).

A segurança alimentar e nutricional Kalunga está diretamente ligada à soberania alimentar 
local, pois quase toda a alimentação kalunga é retirada da produção de alimentos na comunidade. 
No território, a soberania ainda está sendo preservada, pois os alimentos produzidos pelos Kalungas, 
além de possibilitarem a manutenção de tradições culturais, não geram impactos ao meio ambiente, 
isto é, não fazem uso de fertilizantes, agrotóxicos ou sementes modificadas. Como destacado por 
Cecília Fernandes e Ludivine Eloy (2020), o ponto forte da região de Vão de Almas é o plantio da 
mandioca e a confecção de sua farinha, assim como o extrativismo e o processamento de frutas 
nativas, a pesca e as roças de vazantes, além do turismo religioso e cultural.

Segundo Cecília Fernandes (2014), o extrativismo é um termo geralmente utilizado 
para designar uma atividade econômica baseada na coleta ou extração de recursos naturais, 
diretamente do ambiente. No presente trabalho, esse termo é empregado de forma mais 

2	 Direito Humano à Alimentação Adequada (DHAA), também de acordo com a Losan (Brasil, 2006).



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

178

ampla, sem ligação direta com a comercialização de produtos, uma vez que são poucos os 
produtos dessa atividade cuja finalidade é a troca monetária, dentro do território Kalunga. 
O cerrado é muito importante para a comunidade, pois é dele que o povo Kalunga retira parte 
dos elementos que complementam a alimentação das famílias e também para fazer outros 
produtos, como, sabão, remédios etc. O quadro 1 destaca as principais espécies alimentícias 
do cerrado extraídas pelas famílias de Vão de Almas, diferenciadas entre espécies somente 
para consumo das famílias e espécies consumidas e comercializadas. Serão apresentados 
apenas os nomes comuns de uso dessas espécies junto ao povo Kalunga, uma vez que não 
foi possível confirmar os nomes científicos para a totalidade de espécies levantadas.

Quadro 1 – Espécies vegetais extraídas pelas famílias de Vão de Almas

Consumo Consumo Consumo e  
comércio

1 – Pinha brutão 17 – Pitomba 33 – Garioba

2 – Marmelada de bezerro 18 – Baquari 34 – Garioba verdadeira

3 – Marmelada de cachorro 19 – Bico de tucano 35 – Garioba indaiá

4 – Coco macaúba 20 – Birro 36 – Buriti

5 – Coco licuri 21 – Canjica 37 – Pequi

6 – Baquari do campo 22 – Pinha de porca 38 – Caju

7 – Murta 23 – Gravatá 39 – Cagaita

8 – Pinha rasteira 24 – Coco catolé 40 – Baru

9 – Puxa-puxa 25 – Murici 41 – Mangaba

10 – Azedinha 26 – Cajá 42 – Coco indaiá

11 – Mutamba 27 – Xixá 43 – Jatobá

12 – Baquari de Guariba 28 – Pulsá

13 – Quina 29 – Sambaíba

14 – Genipapo 30 – Foguinho

15 – Unha de boi 31 – Ananás

16 – Marinheiro 32 – Araçá
 
Fonte: Levantamento de campo (Cunha, 2018)



Soberania e segurança alimentar na perspectiva de jovens kalungas da comunidade Vão de Almas

179

Diversas espécies são consumidas in natura, cozidas e também são usadas para extra-
ção de óleos. Entre elas destaca-se o pequi, o coco indaiá, o baru e o buriti, das quais os 
Kalungas utilizam a polpa e a castanha. O pequi ainda é utilizado para fazer sabão. Algumas 
variedades, além de serem consumidas in natura, também são usadas como sucos. É o 
caso da cagaita, da mangaba, do cajá, do caju e da azedinha. As demais plantas frutíferas 
do cerrado, como a murta, o baquari, a canjica, as marmeladas, a pitomba e outras, são 
consumidas somente cruas mesmo. As variedades de plantas do cerrado listadas anterior-
mente são extremamente importantes na vida dos Kalunga.

Apesar de toda esta abundância e diversidade de alimentos, Cecília Fernandes (2014) 
pesquisou a situação da segurança alimentar das comunidades Kalungas Engenho II e Vão 
de Almas e identificou que 58% da população dessas comunidades apresentava insegurança 
alimentar leve, enquanto 8% possuíam insegurança alimentar moderada.

A autora comenta que a principal causa da insegurança alimentar “está relacionada à 
qualidade e variedade do alimento, assim como a inconstância produtiva ao longo do ano” 
(Fernandes, 2014, p. 124). Em Vão de Almas, e também em todas as demais comunidades 
Kalungas, as mudanças climáticas frente à produção de alimentos nos últimos 20 anos 
têm sido um dos principais fatores que vem provocando a redução do cultivo, o que acaba 
levando os Kalungas a buscarem outros tipos de alimentos fora do território.

Entre os alimentos vindos de fora, e que são mais consumidos na comunidade Vão 
de Almas, estão o frango de granja, feijão, arroz, macarrão, óleo de soja, fubá de milho, 
farinha de trigo, massas para bolos, sucos e bolachas. Esses produtos alimentícios estão 
substituindo, de alguma forma, em maior ou menor quantidade, os alimentos tradicionais 
da comunidade, influenciando nas mudanças do paladar tradicional dos Kalungas. O quadro 
2 apresenta algumas mudanças nas práticas alimentares kalungas.

Quadro 2 – Mudanças nas práticas alimentares entre as comunidades Kalungas

Produtos Nos tempos anteriores Nos tempos atuais

Arroz Arroz de pilão, ferventado, feito 
na panela de barro, arroz seca-
do no forno, todos produzidos 
na comunidade.

Entrada do arroz de pacote, 
limpo na máquina, cozido em 
panelas de alumínio (não usa 
mais folhas de bananas e sam-
baíba para tampar).

Feijão Feijão com quiabo, feijão com 
angu de milho, feijão verde, feijão 
com farinha de mandioca, todos 
produzidos na comunidade.

Entrada do feijão de pacote 
vindo de fora da comunidade.

Milho Fazia-se angu, mingau, bolos, 
canjicas, pamonhas, todos pro-
duzidos na comunidade. Comia-
-se assado, cozido, frito ou como 
beiju para comer com leite.

Não se faz mais angu do milho, 
apenas poucos bolos e min-
gaus. Utiliza-se mais massa de 
bolo pronta e fubá de pacote.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

180

Produtos Nos tempos anteriores Nos tempos atuais

Mandioca Beiju na pedra do forno e na pa-
nela, comia-se cozida. Da man-
dioca in natura fazia-se farinha, 
que era consumida pura, ou em 
sopas, paçocas, com leite, com 
café, e vários frutos do Cerrado 
e das roças, como a casta-
nha do coco indaiá e diversos 
outros. A farinha era a base da 
alimentação das famílias, ou 
seja, combinava com diversas 
práticas alimentares kalungas.

Atualmente a mandioca conti-
nua sendo o alimento com mais 
influência na alimentação da 
comunidade, porém algumas 
práticas alimentares, como 
comer farinha com café, com 
manga, com melancia, tem 
reduzido bastante.

Coco 
indaiá

Retirava-se todo o óleo para 
temperar comida. Tomava-se 
seu leite, fazia-se paçoca, co-
mia-se in natura, fazia-se beiju 
da polpa (mesocarpo). Quando 
não havia óleo do coco, tempe-
rava-se com toucinho de porcos 
criados na comunidade.

Entrada do óleo de soja nos 
temperos kalungas.

Carnes Consumo somente de carnes 
de gados, galinhas e porcos 
criados na comunidade, além 
da caça e da pesca.

Consumo de carnes vindas de 
fora da comunidade, como fran-
gos congelados, carne bovina e 
mortadelas.

Fonte: Levantamento de campo (Cunha, 2018)

As famílias de Vão de Almas confirmam que os fatores destacados que vêm influen-
ciando na redução de alimentos locais foram as mudanças climáticas (falta de chuva), baixa 
participação da juventude e pouca disponibilidade das pessoas assalariadas na comunidade. 
De fato, esses fatores são os motivos que direta ou indiretamente têm influenciado na redu-
ção da produção de alimentos na comunidade nas últimas décadas, segundo as famílias. 
A existência desses fatores identificados, em geral, segundo as famílias, tem aumentado 
nas últimas décadas devido às transformações vividas pela comunidade.

Na entrevista com o agente de saúde comunitário (aqui identificado com as iniciais 
A.P.D.), este relatou que a comunidade antigamente “não tinha acompanhamento médico, 
ninguém sabia o que era pré-natal e nem tinham vacinas” (A.P.D., Vão de Almas, feve-
reiro/2018). Ele ainda acrescenta que as doenças que existiam no Vão de Almas nessa época 
eram a maleita e o sarampo, que eram curadas somente com os remédios do mato prepara-
dos pelas pessoas que ali viviam e ainda vivem, através de seus próprios conhecimentos. 
Segundo ele, para as doenças de hoje, “esses remédios não dão volta nelas”, por isso a 
comunidade se encontra preocupada com a saúde de todos diante da realidade atual.



Soberania e segurança alimentar na perspectiva de jovens kalungas da comunidade Vão de Almas

181

Soberania e segurança alimentar na perspectiva dos jovens kalungas

Visando a sustentabilidade econômica, social e ambiental no quilombo, é necessário 
que a soberania e a segurança alimentar quilombola tenham continuidade para a vida do 
quilombo. Essas comunidades dependem do sistema produtivo local, ou seja, da autonomia 
produtiva para garantir a alimentação e o comércio interno e externo de alguns produtos 
da comunidade, contribuindo para a economia local.

Com o objetivo de melhorar a prática produtiva kalunga, a pesquisa foi desenvolvida 
com perfil de investigação-ação, no intuito de adequar o cultivo local com as transformações 
influenciadas na comunidade com o passar dos anos. A pesquisa contou com a participação 
da comunidade em geral, ou seja, famílias de Vão de Almas de todas as gerações tiveram 
participação direta na sua construção.

Nesse contexto, a pesquisa objetivou realizar uma análise dos aspectos relacionados 
com a produção de alimentos locais e o consumo das famílias. A pesquisa consistiu em 
identificar as principais mudanças nas práticas alimentares kalungas e os fatores que vêm 
influenciando na redução da produção de alimentos da comunidade. Durante a roda de 
conversa, foi possível atingir esse objetivo do trabalho de forma coletiva, ou seja, atra-
vés das discussões e das falas da comunidade as famílias chegaram a um senso comum. 
Na discussão, chegou-se à conclusão de que as principais mudanças na alimentação em 
geral estão ligadas à redução da produção dos alimentos, pois os produtos alimentícios da 
atualidade não estão suprindo a alimentação das famílias até a produção do ano seguinte.

Separamos dois relatos de jovens da comunidade Vão de Almas sobre as perspectivas 
para a soberania e segurança alimentar Kalunga obtidos individualmente, quando cada jovem 
deixava um áudio em gravador disponibilizado em uma sala na escola da comunidade.

No primeiro relato, é interessante destacar como a possibilidade de integrar estudos com 
a produção de alimentos e outras atividades da família no território já promove melhorias 
nos níveis de segurança alimentar, além de um resgate quanto aos alimentos produzidos 
em períodos anteriores. A alternância entre o tempo dedicado à escola ou universidade e 
o tempo voltado para as atividades junto às suas famílias e comunidade é imprescindível 
para garantir a permanência da juventude no campo.

Curso Licenciatura em Educação do Campo – Artes Visuais e Músicas na 
Universidade Federal do Tocantins (UFT). Sou professora aqui na comuni-
dade no Colégio Santo Antônio, extensão desse colégio aqui (Kalunga I). 
Morei uns anos fora daqui e depois voltei porque vi que meu lugar é aqui 
e voltei novamente a morar com a minha família. Hoje não penso mais 
em sair, moro aqui e quero permanecer aqui na comunidade. Em relação 
à soberania e segurança alimentar, acredito que com a entrada do Ensino 
Médio vai ser bem melhor, os jovens vão permanecer aqui na comunidade e 
vai ter um melhor desenvolvimento na agricultura, eles vão poder produzir 
seus alimentos, ajudar seus pais. Por exemplo, eu moro aqui, mas eu ajudo 
a minha mãe na roça. Com a permanência dos jovens aqui na comunidade, 



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

182

a produção de alimentos vai permanecer mais forte (S.F.P, 19 anos, solteira 
– Relato registrado em fevereiro de 2018).

Mais recentemente, as escolas presentes no território quilombola Kalunga têm buscado 
cada vez mais ajustar o calendário de atividades. Com o retorno de um importante número 
de jovens já graduados em Educação do campo, a conscientização e valorização de sua 
identidade e cultura tem estimulado a elaboração de demandas aos poderes públicos para 
que atendam às especificidades do seu povo. No segundo relato selecionado, também desta-
camos a importância de adequação não apenas dos métodos e ferramentas de ensino, como 
também favorecer um diálogo entre gerações, para que as tradições tenham vez e sejam 
valorizadas, assim como as tecnologias sejam adequadas ao contexto das comunidades 
kalungas e possibilitem sua manutenção no território, de forma sustentável.

Sou professor aqui na comunidade, egresso do curso Licenciatura em Educa-
ção do Campo (LEdoC), na área de linguagens na Universidade de Brasília 
(UnB). Vejo que os modos de produção, de certo tempo pra cá, mudou bas-
tante. Quando digo mudança é em algumas técnicas de plantios e ferramentas. 
É o caso do aumento da plantação de algumas espécies que se adaptam melhor 
com o período de pouca chuva, por exemplo, o gergelim, o arroz três meses 
e outros. Antigamente plantava o arroz com a enxada e hoje temos algumas 
ferramentas que para nossa realidade aqui é tecnológico, como a plantadeira 
manual, que auxilia na plantação do arroz e de outras variedades. Os jovens 
hoje não estão tendo tanto tempo para produzir porque a maior parte está 
estudando, e, também, muitos querem sair para conhecer novas realidades lá 
fora. A realidade atual é que a juventude que atua na comunidade Kalunga Vão 
de Almas está participando ativamente do modo de produção alimentar, sendo 
na forma direta ou indireta, visto que alguns não fazem sua roça, mas ajudam 
seus pais e outros jovens bem novos já fazem suas próprias roças e decidem 
o que vão plantar, como plantar e como consumir ou comercializar. Vendo 
que segurança alimentar e nutricional para o governo é sortir a mesa do 
consumidor de comida e não estar preocupado se o alimento é de qualidade 
ou não, só quer saber se está matando a fome das pessoas e que aos poucos 
está matando a população em geral por causa dos alimentos industrializados 
(E.F.S., 23 anos, solteiro – Relato registrado em fevereiro de 2018).

A pandemia de covid-19 forçou muitos jovens kalungas que geralmente residem e 
estudam fora a retornarem a suas comunidades. Dessa forma, tem sido relatado um inte-
ressante aumento na produção das roças kalungas, mostrando que é possível se garantir a 
autonomia na produção de alimentos pelas famílias, desde que haja uma maior presença 
e disponibilidade de pessoas nas comunidades, além de condições climáticas favoráveis. 
Outra importante mudança relacionada ao povo Kalunga é a recente eleição do primeiro 
prefeito Kalunga, Vilmar Souza Costa, no município de Cavalcante (Geledés, 2020). Além 
de representar importante parcela da população do município, o atual prefeito também é 
um dos muitos jovens kalungas que deixaram o território para trabalhar e realizar seus 



Soberania e segurança alimentar na perspectiva de jovens kalungas da comunidade Vão de Almas

183

estudos, porém retornou com a consciência e vontade de trabalhar pelo fortalecimento das 
comunidades e do território Kalunga.

Considerações finais

A proposta da pesquisa foi desenvolver um estudo direcionado à soberania e segurança ali-
mentar na perspectiva dos jovens da comunidade Kalunga Vão de Almas. Através de entrevistas, 
atividades de campo em roças de alguns produtores e rodas de conversa, buscamos identificar 
os processos que vêm provocando mudanças no abastecimento e consumo dos Kalungas.

A partir do entendimento da comunidade, os motivos da baixa participação da juven-
tude Kalunga na produção de alimentos estão vinculados às mudanças no perfil dos jovens. 
A falta de políticas públicas para que se possa promover melhorias como educação, empre-
gos e outras oportunidades de vida em Vão de Almas fazem com que a juventude local saia 
da comunidade em busca desses fatores. As novas gerações têm saído bastante da comu-
nidade nas últimas décadas, permanecendo, na grande maioria, as gerações mais velhas. 
Nesse contexto, a participação da juventude no cultivo das roças é muito relevante, pois 
as gerações mais velhas vão perdendo as forças e, com isso, a permanência dos jovens no 
território é muito importante, não apenas em relação à produção alimentar, mas também 
para continuarem a conviver com os saberes tradicionais.

O desenvolvimento do diálogo de saberes produtivos entre gerações aconteceu durante 
toda a pesquisa, principalmente na roda de conversa e nas práticas de plantios. Foram 
momentos da pesquisa em que os conhecimentos foram construídos e repassados entre as 
pessoas de todas as idades. A identificação das estratégias alternativas de manutenção da 
produção local de alimentos tradicionais aconteceu no momento de conversas entre toda 
a comunidade. Entre as estratégias, as famílias de Vão de Almas pensaram coletivamente 
e chegaram às seguintes conclusões: devem praticar o cultivo de espécies que chegam ao 
ponto de colheita em curto prazo, que necessitam de pouca chuva para ganhar, além de 
realizar ajustes das datas de plantios e fazer as roças em terrenos mais frescos e outras.

A cultura Kalunga tem passado constantemente por processos de mudanças. Essa trans-
formação tem se concentrado fortemente nas últimas duas décadas, fazendo com que alguns 
hábitos das famílias que vêm desde seus ancestrais sofram alterações. No decorrer do trabalho 
e realização das atividades, foi possível identificar as principais mudanças nas práticas ali-
mentares kalungas e os fatores que vêm influenciando na redução da produção de alimentos 
da comunidade, possibilitando o entendimento dos motivos da baixa participação da juven-
tude Kalunga na produção para, assim, desenvolver um diálogo de saberes produtivos entre 
gerações, identificando estratégias alternativas de manutenção da produção local de alimentos 
tradicionais. Por fim, foram analisados os aspectos relacionados à soberania e segurança 
alimentar da comunidade Kalunga Vão de Almas a partir das perspectivas dos jovens.

Os principais limites da pesquisa foram a adaptação do tempo, a demora da chuva 
a chegar à comunidade e o difícil acesso. O tempo foi um fator que limitou bastante as 



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

184

atividades da pesquisa-ação, tanto entre os membros do grupo focal como também das 
famílias produtoras, especialmente aquelas que iam participar das práticas de plantio. Por 
parte do grupo focal, a dificuldade se deu devido aos diferentes perfis dos jovens, enquanto 
para as famílias de Vão de Almas foi devido à época dos plantios. A chuva demorou a 
chegar à comunidade, e quando chegou foi uma correria total das famílias com os plantios 
que já estavam atrasados, demandando flexibilidade e diálogo para que a pesquisa fosse 
desenvolvida. O difícil acesso impactou no transporte de todas as famílias para participa-
rem das atividades, pois a comunidade é traçada por rios onde só passam carros na seca, 
e quando começa a chover o transporte é interrompido.

Apesar dos limites, esta pesquisa trouxe contribuições para a comunidade de Vão de 
Almas. Na parte da produção alimentar foi extremamente importante que todas as gerações 
juntas dialogassem sobre aspectos da cultura Kalunga que tem sofrido alterações cons-
tantes nos últimos anos. O diálogo sobre as mudanças nas práticas alimentares, os fatores 
que influenciam na redução da produção e a baixa participação dos jovens fez com que a 
população identificasse estratégias alternativas para manutenção da produção de alimentos 
diante da realidade atual. Entre as contribuições destaca-se a aproximação entre as gerações 
para dialogar, fazendo uma adaptação entre o saber tradicional e o científico, para solucionar 
problemas e ameaças que venham a comprometer a vida dos Kalungas, partindo sempre 
do conhecimento empírico das pessoas mais velhas.

Este trabalho propõe ações futuras não apenas para a comunidade Vão de Almas, mas 
também para outras do território Kalunga e diferentes localidades quilombolas, como o 
intercâmbio entre gerações e a formação de mais grupos. Esses também podem ser for-
mados e mantidos para resgatar/manter outras práticas produtivas (tecelagem, confecção 
de ferramentas) e culturais (danças, confecção de instrumentos etc.). Na comunidade Vão de 
Almas, em todo o território quilombola Kalunga e em outras localidades remanescentes 
de quilombo, necessita-se do intercâmbio das gerações para que haja as trocas de saberes 
tradicionais ligados à cultura e à identidade tradicional. Para essa continuidade é importante 
o envolvimento das associações Kalungas.

Algumas abordagens metodológicas de pesquisa foram fundamentais para a realização 
deste trabalho. Entre elas estão a não utilização de filmagem durante as atividades, pois a 
grande maioria das pessoas não se sente à vontade para expressar tudo o que sabe diante 
das câmeras, principalmente em se tratando de comunidades quilombolas. Muitas pessoas 
ficam inibidas e, com isso, corre-se o risco de não se conseguir coletar os dados necessários 
com uma riqueza elevada.

Outra prática interessante é promover práticas de plantios reunindo três níveis de 
gerações – jovens, adultos e idosos –, numa troca de saberes intergeracionais, importante 
em termos de pesquisa, mas principalmente para a comunidade. Durante as atividades em 
roças de produtores, sugere-se permitir que eles comecem a realizar os plantios enquanto 
as gerações mais jovens observam, para depois o grupo realizar a atividade sob observação 



Soberania e segurança alimentar na perspectiva de jovens kalungas da comunidade Vão de Almas

185

dos produtores. No fim de cada plantio é importante deixar que os produtores façam uma 
avaliação sobre o desempenho do grupo e a importância da atividade no seu ponto de vista.

Uma terceira sugestão é coletar perspectivas em um espaço onde seja disponibilizado 
somente um gravador de voz, seja em uma sala, quarto, debaixo de uma árvore, desde que 
a pessoa fique bem tranquila para registrar tudo o que desejar de forma significativa para a 
pesquisa. Essa foi uma técnica metodológica utilizada nesta pesquisa que deu muito certo 
na parte final das atividades. A metodologia aqui adotada gerou os resultados esperados, 
porém, com o avanço tecnológico, podem ser utilizados outros métodos de coleta de dados, 
como, por exemplo, os próprios jovens fazerem filmagens deles mesmos com celulares ou 
câmeras, gravação de áudios por eles mesmos, entre outras formas de expressão.

Nesta pesquisa concluímos que é possível manter e aumentar a produção alimentar 
kalunga na comunidade quilombola Vão de Almas, bem como o consumo de alimentos 
locais, reduzindo a procura por alimentos industrializados fora do território. Porém, para 
que isso aconteça, é preciso que as políticas públicas na comunidade avancem nesse sentido, 
utilizando como ponto de partida o conhecimento dos modos de produção e consumo ali-
mentar desse povo, compreendendo a dinamização, os produtos e produtores, e adequando 
o calendário de atividades produtivas e acadêmicas, como já é feito no período dos festejos. 
Com a intervenção das políticas públicas que são relevantes para a comunidade, é possível 
assegurar a permanência da juventude Kalunga no campo, pois para que aconteça a manuten-
ção e o aumento da produção e do consumo de alimentos locais é necessário que os jovens 
estejam na comunidade e que esta continue a fazer parte de suas perspectivas de futuro.

Referências

ALVES, Iara Cristina da Silva. Políticas públicas, territorialidade e liberdade dos remanes-
centes de Quilombo Kalunga Dissertação (Mestrado em Geografia). Brasília: Universidade 
de Brasília, 2015.

BRASIL. Uma história do povo Kalunga. Brasília: Ministério da Educação (MEC), Secre-
taria de Ensino Fundamental (SEF), 2000.

BRASIL. Lei nº 11.346, de 15 de setembro de 2006. Cria o Sistema Nacional de Segurança 
Alimentar e Nutricional – SISAN com vistas em assegurar o Direito Humano à Alimentação 
Adequada. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2004-2006/2006/lei/
l11346.htm. Acesso em: 30 jun. 2021.

CARDOSO, Sabine Ruth Popov. Juventude rural e perspectivas de novas realidades por 
meio de ações presentes: experiência com jovens do assentamento Sílvio Rodrigues Dis-
sertação (Mestrado em Meio Ambiente e Desenvolvimento Rural). Brasília: Universidade 
de Brasília, 2015.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

186

CARNEIRO, Maria José. Juventude e novas mentalidades no cenário rural. In: CARNEIRO, 
Maria José, CASTRO, Elisa Guaraná de. Juventude rural em perspectiva. Rio de Janeiro: 
Mauad X, 2007, p. 53-78.

CONSEA – Conselho Nacional de Segurança Alimentar e Nutricional. GT Promoção da 
Alimentação Adequada e Saudável: documento final. Brasília: CONSEA, 2007.

COSTA, Vilmar Souza. A luta pelo território: histórias e memórias do povo Kalunga. (Mono-
grafia). Licenciatura em Educação do Campo. Brasília: Universidade de Brasília, 2013.

CUNHA, Valdir Fernandes da. Soberania e Segurança Alimentar na perspectiva dos jovens 
Kalunga da Comunidade Vão de Almas Dissertação (Mestrado em Sustentabilidade junto 
a Povos e Territórios Tradicionais). Brasília: Universidade de Brasília, 2018.

FERNANDES, Cecília Ricardo. Saberes e sabores Kalungas: origens e consequências das 
alterações nos sistemas alimentares Dissertação (Mestrado em Desenvolvimento Susten-
tável). Brasília: Universidade de Brasília, 2014.

FERNANDES, Cecília Ricardo; ELOY, Ludivine. A diferenciação territorial e integração 
ao mercado dos produtores agroextrativistas Kalungas, Goiás. In: GUÉNEAU, Stéphane; 
DINIZ, Janaína Deane de Abreu Sá; PASSOS, Carlos José Sousa (orgs.). Alternativas para 
o bioma Cerrado: agroextrativismo e uso sustentável da sociobiodiversidade. Brasília: IEB 
Mil Folhas, 2020, p. 287-325.

GELEDÉS. Portal de Notícias. Maior quilombo do Brasil elege pela 1ª vez o prefeito de 
cidade de Goiás, 18 nov. 2020. Disponível em: https://www.geledes.org.br/maior-quilom-
bo-do-brasil-elege-pela-1a-vez-o-prefeito-de-cidade-de-goias/. Acesso em: 10 jul. 2021.

IEB – Instituto Internacional de Educação do Brasil. Território Kalunga é reconhecido pelo 
Programa Ambiental da ONU como primeiro TICCA do Brasil, 3 fev. 2021. Disponível 
em: http://cepfcerrado.iieb.org.br/en/territorio-kalunga-e-reconhecido-pelo-programa-am-
biental-da-onu-como-primeiro-ticca-do-brasil/. Acesso em: 10 jul. 2021.

PAULINO, Eliane Tomiasi. Soberania alimentar em contraponto à segurança alimentar. 
YouTube, 1 dez. 2015. Disponível em:

https://www.youtube.com/watch?v=q_AaA1AiKMY. Acesso em: 24 fev. 2018.

RIBEIRO, Renato Janine. Política e juventude: o que fica da energia. In: NOVAES, Regina; 
VANNUCHI, Paulo (orgs). Juventude e sociedade: trabalho, educação, cultura e partici-
pação. São Paulo: Fundação Perseu Abramo, 2004. p. 19-33.

TRIPP, David. Pesquisa-ação: uma introdução metodológica. Educação e Pesquisa, São 
Paulo, v. 31, n. 3, pp. 443-466, set./dez. 2005.

VIA CAMPESINA. Soberania alimentar, os agrocombustíveis e a soberania energética. 
Brasil: Via Campesina Internacional, 2007.







Territórios 
tradicionais 

e as tensões 
com o Estado





Posse e usufruto das 
terras indígenas no 

Brasil: Do juspositivismo 
ao constitucionalismo 

fraternal
Carolina Augusta de Mendonça Rodrigues

Introdução

O presente capítulo pretende trazer luz sobre os conceitos de posse e usufruto das terras 
indígenas no Brasil, bem como discutir seus limites e possibilidades. A Constituição de 
1988 avançou significativamente ao reconhecer aos índios os direitos originários sobre as 
terras que ocupam, destinando-as à sua posse permanente e garantindo o usufruto exclu-
sivo das riquezas do solo, dos rios e dos lagos nelas existentes, resguardada à União a nua 
propriedade dessas áreas. No entanto, a tradição jurídica privatista brasileira tem, de várias 
formas, impedido o pleno exercício da autonomia e até mesmo a posse dos territórios pelos 
povos indígenas. No dizer de Boaventura de Sousa Santos (2007), não importa ver como o 
conhecimento representa o real, mas o que o conhecimento produz na realidade.

Este artigo, que integra originalmente a dissertação apresentada como requisito de 
conclusão do Mestrado Profissional junto a Povos e Terras Tradicionais (Mespt) (Santos, 
2017), inicia analisando a tradição civilista do sistema jurídico nacional, que fundamenta 
a proteção das terras indígenas na legislação, com o objetivo de apontar as contradições 
e paradoxos advindos dessa cultura colonialista, apresentados na segunda parte. Ao final, 
partindo de uma reflexão a partir do direito à autodeterminação, propõe uma rediscussão 
do direito posto sob uma ótica libertadora de reconhecimento da alteridade.

A relevância de priorizar a discussão sobre esse tema fica evidente quando se cons-
tata que praticamente não existe produção teórica em âmbito jurídico sobre o conceito de 
usufruto indígena, principalmente. O obscurecimento desse assunto na doutrina se reflete 



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

192

numa jurisprudência refratária a ir além do marco civilista que domina a compreensão 
sobre os direitos reais. Aliado a tais fatos, o tradicional hermetismo do meio jurídico 
impede que as descobertas da antropologia sobre as cosmologias dos povos tradicionais 
tragam novos ares aos velhos e empoeirados institutos jurídicos coloniais, que apenas 
perpetuam os modelos de dominação e exclusão.

Para o sucesso desse debate, é indispensável compreender as origens desses instru-
mentos jurídicos, os paradoxos e as contradições existentes. As reflexões propostas são 
um convite a uma releitura do texto constitucional, na perspectiva de que estamos ainda 
apenas engatinhando rumo a um direito verdadeiramente plural e inclusivo.

O usufruto, a posse e o Direito Civil

A Constituição Federal tem uma orientação pós-positivista, que agrega elementos jus-
naturalistas e do positivismo, sendo que vários conceitos por ela adotados procedem direta-
mente do Direito Civil, historicamente considerado como o alicerce do positivismo jurídico.

Posse e usufruto têm sua origem no Direito Romano e na modernidade foram transpor-
tados ao Direito Civil, que regula as relações de ordem privada entre os cidadãos. O Direito 
Civil desempenha papel fundamental na manutenção das estruturas de poder em torno das 
noções de pessoa, família e propriedade privada (Silva, 2014). O modo de produção capita-
lista erigiu um sistema jurídico apto a sustentar o conceito de propriedade privada, que tem 
uma evidente centralidade em relação aos demais direitos no modelo normativo hegemônico.

O direito romano é apropriado pelo positivismo jurídico, como referen-
cial indiscutível de racionalidade legislativa. [...] A cultura urbana do baixo 
medievo, de inspiração burguesa, propiciou aliança entre papas e mercadores 
(Tigar; LEVY, 2000, p. 101), fornecendo as bases conceituais para uma 
cultura jurídica formalista, garantidora do bom andamento das relações 
negociais (Godoy, 2004, s/p).

Hans Kelsen, na sua Teoria pura do Direito, que é a grande obra do positivismo 
jurídico, proclama o direito como estatal, neutro, dogmático e afastado dos fatos sociais, 
alienado da discussão moral e ética. A despolitização que o positivismo jurídico provocou 
no debate jurídico favoreceu a manutenção do status quo e a permanência das estruturas 
sociais baseadas na exploração do trabalho e na apropriação do capital.

Ao mesmo tempo, os pensadores iluministas se dedicaram a vincular a ideia de liber-
dade com a de propriedade privada, no sentido de que apenas o cidadão que fosse capaz de 
tirar sua subsistência da sua própria terra poderia ser verdadeiramente livre, aproximando 
a propriedade privada da ideia de um direito natural. Hegel chega a classificar a proprie-
dade privada como “atributo essencial da efetividade do indivíduo enquanto pessoa em 
sentido estrito” (Alves, 2008, p. 3).



Posse e usufruto das terras indígenas no Brasil: Do juspositivismo ao constitucionalismo fraternal

193

A definição de coisa, por sua vez, tem importância central na epistemologia jurídica, 
na medida em que se diferencia da noção de sujeito, mas lhe confere qualificação: o sujei-
to-proprietário. Como aponta Herman Benjamin (2011), o Direito clássico, pós-Revolução 
Francesa, é fundamentado em um modelo antropocêntrico que situa a natureza e seus com-
ponentes na categoria de coisa ou bem, os quais se encontram a serviço direto da pessoa, 
com a única função de satisfazer os desejos humanos.

Para Clóvis Beviláqua, o Direito das Coisas, principal ramo do Direito Civil, é “o com-
plexo de normas reguladoras das relações jurídicas referentes às coisas susceptíveis de apro-
priação pelo homem” (2003, p. 9). Nesse sentido, essa disciplina jurídica tem como escopo 
criar as normas sobre a apropriação, o controle e o domínio da natureza pelo homem, o qual, 
via de regra, é considerado individualmente e não com pertencente a uma coletividade.

O Direito das Coisas engloba os chamados direitos reais,3 os quais, segundo a teoria 
realista (Gomes, 1998), se caracterizam por se constituírem em um poder absoluto da pes-
soa sobre a coisa em si, sendo oponíveis contra todos os outros sujeitos, ou seja, podem 
ser exercidos em face das demais pessoas.

Para a teoria personalista, os direitos reais apenas se distinguiriam dos direitos pessoais 
na medida em que não possuem um sujeito passivo certo e determinado contra quem se 
pode exercer a obrigação. O direito real geraria uma obrigação passiva universal negativa, 
ou seja, todos os outros sujeitos devem se abster de praticar condutas em desacordo com o 
conteúdo do direito real, diferentemente do que acontece nas obrigações contratuais, exemplo 
clássico de direito pessoal, em que somente as partes se obrigam às estipulações acordadas.

Em que pese a doutrina divergir sobre o mérito das classificações entre direitos reais e 
pessoais, Orlando Gomes aponta acertadamente para a importância prioritária de se discutir 
o aspecto interno dos direitos reais, bem como sobre seus modos de exercício. Sob essa 
perspectiva, uma das características essenciais dos direitos reais é “o fato de se exercer 
diretamente, sem interposição de quem quer que seja, enquanto o direito pessoal supõe 
necessariamente a intervenção de outro sujeito de direito” (Gomes, 1998, p. 5).

Assim, os direitos reais representam a expressão máxima da vontade do homem sobre 
a coisa, na medida em que o sujeito não se submete a qualquer interferência de terceiros 
para exercer o poder imediato sobre o bem. Essa supremacia do interesse individual sobre 
os bens materiais/natureza em detrimento dos direitos da coletividade lastreia toda a legis-
lação civilista e é a base ideológica do positivismo jurídico, que se estabeleceu no contexto 
histórico da ascensão do iluminismo, do racionalismo e do liberalismo econômico.

Para compreender os demais direitos reais, é essencial entender primeiramente a impor-
tância da propriedade privada como paradigma do direito das coisas, constituindo-se no 
pilar do Direito Civil.

O direito de propriedade é o mais importante e o mais sólido de todos os 
direitos subjetivos outorgados ao indivíduo; é o direito real por excelência, 

3	 Real vem do latim res, que significa coisa.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

194

o eixo em torno do qual gravita o Direito das Coisas. Dele se pode dizer, com 
CARMELO SCUTO, ser a pedra fundamental de todo o Direito Privado. 
Sua importância é tão grande no direito, como na sociologia e na economia 
política; suas raízes se aprofundam tanto no terreno do direito privado como 
do Direito Público (Monteiro, 1958, p. 88).

Segundo Washington de Barros Monteiro (1958), a propriedade apresenta caráter de 
plenitude e se aplica não só a bens corpóreos, mas também a bens incorpóreos. O caráter 
histórico absoluto do direito de propriedade, que confere a seu titular o conjunto dos direi-
tos sobre a coisa em face de toda a coletividade, se mostrou, contudo, incompatível com o 
constitucionalismo contemporâneo, após a assunção dos direitos sociais.

Conforme apontam José Antônio Gediel e Adriana Corrêa (2015), a Constituição 
Federal, como um instrumento de mediação política do Estado Social Democrático de 
Direito, introduziu o conceito de função social da propriedade de modo a compatibilizar o 
exercício desse instituto eminentemente liberal com os demais valores sociais. Entretanto, 
a propriedade privada continua a ocupar um lugar de destaque no discurso jurídico dos 
tribunais, os quais têm sistematicamente esvaziado o conceito de função social, deixando 
de concebê-la também como um dever e não só como um direito.

Segundo o artigo 1.228 do Código Civil de 2002, o proprietário tem a faculdade de 
usar, gozar e dispor da coisa (jus utendi, fruendi et abutendi), e o direito de reavê-la do 
poder de quem quer que injustamente a possua ou detenha, devendo a propriedade ser 
exercida “em consonância com as suas finalidades econômicas e sociais”. A função social 
não apenas limita a propriedade, mas integra definitivamente seu conceito.

No que se refere às faculdades do proprietário, o direito de usar se constitui na possi-
bilidade de dar o emprego regular ao bem, de utilizar a coisa para todas as suas finalidades, 
sem a possibilidade de alterar sua essência. O direito de gozar diz respeito à possibilidade de 
aproveitar os frutos que o bem possa render, na sua posse ou na de terceiros. O proprietário 
pode, além disso, alienar o bem, transferindo a propriedade para outra pessoa.

Criado no Direito Romano, o usufruto é categorizado como um direito real limitado, pois 
não confere a seu titular a plenitude dos direitos de que o proprietário dispõe, embora também 
possua natureza jurídica similar à da propriedade. O usufruto possibilita o uso e gozo de um 
bem alheio, conservando o dono apenas a substância e o poder de alienação (Monteiro, 1958). 
Segundo Petit (2003 apud Fiorilli, 2009), o usufruto é classificado como jus utendi, ou seja, 
uma servidão pessoal que dá ao titular o amplo direito de retirar toda a utilidade da coisa e de 
seus acessórios além dos frutos (como o direito de habitar) e o jus fruendi, ou seja, o direito 
de perceber os frutos da coisa (frutos naturais, industriais ou civis), sem alterar a sua essência.

O artigo 1.394 do Código Civil de 2002 também confere ao usufrutuário o direito 
de administração. Para Orlando Gomes, o usufruto excede as definições mais restritivas, 
constituindo-se em um “direito real de desfrutar um objeto na totalidade de suas relações, 
sem lhe alterar a substância”. (Gomes, 1998, p. 293)



Posse e usufruto das terras indígenas no Brasil: Do juspositivismo ao constitucionalismo fraternal

195

O direito de transferir a terceiros o bem (jus abutendi) é o único poder que resta ao 
nu-proprietário, pois é vedado ao usufrutuário aliená-lo. Como se percebe, o direito de 
propriedade e o usufruto incidem simultaneamente sobre um único bem, sendo atribuída 
a nua propriedade a pessoa diversa do usufrutuário. Embora o usufruto seja concebido 
como um “poder menor” do que a propriedade, o usufrutuário é quem verdadeiramente dá 
a destinação concreta ao bem, enquanto o nu-proprietário tem apenas o domínio abstrato, 
transcendente, típico do capitalismo financeiro e especulativo.

Outros direitos reais, como o uso e a habitação, ou mesmo direitos reais de garantia, 
também podem coexistir sobre um bem. Entretanto, o regramento jurídico tem privilegiado 
a propriedade privada em detrimento dos demais direitos reais limitados, tendo em vista 
que esses direitos se destinam tão somente, via de regra, a garantir usos para sustento ou 
sobrevivência, distintamente da propriedade privada, que favorece e permite a circulação de 
riquezas (Gomes, 1998), meta principal do modo de produção capitalista. Por esse motivo, 
o usufruto civil é normalmente constituído como um direito temporário e sua transferência 
é vedada, visando sempre à consolidação da propriedade.

O usufruto pressupõe, então, a posse direta, restando ao nu-proprietário a posse indireta 
sobre a coisa. Nesse sentido, importante tratar brevemente sobre o conceito civilista de 
posse, que também se encontra na previsão do artigo 231 da Constituição Federal sobre 
os direitos territoriais indígenas.

O estudo da posse tem uma considerável magnitude no Direito Civil, sendo objeto tradi-
cionalmente de duas principais teorias que disputam sua conceituação: a teoria subjetiva de 
Savigny e a teoria objetiva, de Rudolf Von Ihering. Segundo a teoria subjetiva, em suma, a posse 
é resultado da coexistência do corpus e do animus. Assim, o mero poder físico sobre a coisa 
não pode ser definido como posse se o sujeito não tiver a vontade de ter como próprio o bem. 
Para a teoria objetiva, em contrapartida, apenas a destinação econômica da coisa e sua exterio-
rização caracterizam a posse, sendo desnecessário investigar o domínio subjetivo do agente.

As controvérsias sobre a natureza jurídica da posse também se estendem quanto à sua 
constituição como fato ou direito, ou mesmo se é um direito real ou pessoal. O Código Civil 
atual adotou majoritariamente a teoria objetiva, considerando possuidor “aquele que tem de 
fato o exercício, pleno ou não, de algum dos poderes inerentes à propriedade”, mas existem 
menções claras à teoria subjetiva, especialmente quando se considera o regramento da usucapião.

Entretanto, a nova teoria sociológica da posse mostra que a posse é um fenômeno 
social e anterior à propriedade. Para o jurista argentino Guillermo Borda, “en el possedor, 
no hay uma pretensión de apropriación jurídica de la cosa, sino um propósito de apro-
priación económica” (2003, p. 33).

Tem-se discutido também sobre a existência de uma função social da posse, superior 
à da propriedade, tendo em vista que o escopo maior do direito de propriedade é a circula-
ção de riqueza, enquanto a posse se estabelece na ocupação e no uso efetivo do bem. Luiz 
Edson Fachin afirma isso, a partir das lições de Hernández Gil:



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

196

Antes e acima de tudo, aduz, a posse tem um sentido distinto da propriedade, 
qual seja o de ser uma forma atributiva da utilização das coisas ligadas 
às necessidades comuns de todos os seres humanos e dar-lhe autonomia 
significa constituir um contraponto humano e social de uma propriedade 
concentrada e despersonalizada, pois, do ponto de vista dos fatos e da exte-
riorização, não há distinção fundamental entre o possuidor proprietário e 
o possuidor não proprietário. A posse assume então uma perspectiva que 
não se reduz a mero efeito, nem a ser encarnação da riqueza e muito menos 
manifestação de poder: é uma concessão à necessidade (Fachin, 1988, p. 21).

Dessa forma, a Constituição de 1988 inegavelmente tutela a posse quando prevê a 
função social da propriedade, privilegiando a utilização do bem em detrimento da acu-
mulação patrimonial (Zavascki, 2005). Pode-se dizer, então, que a posse é a essência da 
função social da propriedade.

Os obstáculos ao pleno reconhecimento dos direitos territoriais 
indígenas

Ainda que se tenha avançado significativamente na legislação fundiária ao integrar 
o conceito de função social, é preciso registrar que a utilização de institutos civilistas e 
agrários para viabilizar direitos territoriais dos povos indígenas demonstra a dificuldade 
do Estado em lidar com concepções plurais de terra e ocupação, o que acaba por criar 
obstáculos à plena efetivação dos direitos que pretende tutelar,

Essas categorias – posse e usufruto – foram transportadas à Constituição Federal como 
instrumentos de garantia de direitos aos indígenas. Contudo, essa condução deveria ter 
implicado uma necessária ressignificação desses conceitos, tendo em vista a especificidade 
dos direitos territoriais étnicos e coletivos.

O Direito Civil parte de um viés liberal, fruto de uma racionalidade colonial euro-
peia eminentemente individualista, que privilegia o mérito, a acumulação de riquezas e a 
exploração dos recursos naturais.

O Direito do homem sozinho, centrado numa hipotética auto-regulamentação de 
seus interesses privados, e conduzido pela insustentável igualdade formal, serviu 
para emoldurar o bem acabado sistema jurídico privado (Fachin, 2003, p. 211).

O paradigma cartesiano patriarcal, base do sistema capitalista, supõe em essência a 
separação entre mente e matéria, o que resulta numa concepção de que o homem deve 
exercer o domínio e controle sobre o mundo material.4

A discussão sobre a oposição entre natureza e cultura foi por décadas um princípio 
central na antropologia, porque essa dicotomia se mostra como uma característica distintiva 

4	 “A concepção cartesiana do universo como sistema mecânico forneceu uma sanção ‘científica’ para a mani-
pulação e a exploração da natureza que se tornaram típicas da cultura ocidental”. (Capra, 2002, p. 36)



Posse e usufruto das terras indígenas no Brasil: Do juspositivismo ao constitucionalismo fraternal

197

dos discursos sociais do Ocidente em relação às cosmologias de outras populações do 
planeta (Barretto Filho, 2012). O antagonismo entre natureza/matéria e cultura/razão não 
é um fenômeno cultural universal, mas subjaz ao pensamento europeu, que é matriz da 
lógica econômica da exploração da natureza pelo homem. Nessa senda, o direito das coi-
sas se dedica a disciplinar a apropriação do sujeito sobre o espaço físico, a partir de uma 
visão objetificante da natureza, que favorece a privatização e a competição pelos recursos 
naturais, de forma essencialmente distinta de como ocorre nas tradições indígenas.

José Luiz Quadros (Magalhães, 2012) alerta para o caráter uniformizador do direito 
moderno que se reflete no direito de família e no direito de propriedade e que exclui outras 
formas de conceber a relação com o mundo, como é o caso dos povos indígenas. A construção 
dos Estados Nacionais ao longo dos séculos XIX e XX foi acompanhada de uma tentativa de 
homogeneização das identidades sociais, à sombra de um direito estatal branco e colonial.

O discurso do logos ocidental tende a destacar a existência de um processo 
civilizatório que penetrou no continente, desqualificando a presença do 
desenvolvimento civilizatório local, que foram tragicamente bloqueados 
pela expansão mercantil europeia (Bartolomé, 1998, p. 174).

Como mostra Antônio Carlos Souza Lima (1991), o pensamento nacionalista que ense-
jou a criação do SPILTN5 e, posteriormente, da Funai, almejava “integrar” os índios ao 
ideal de uma nação homogênea e harmoniosa. Esse fenômeno que se seguiu à formação dos 
estados-nações aconteceu em toda a América Latina, com a fragmentação política e cultural 
das populações nativas (Bartolomé, 1998), em razão da obsessão em buscar uma “identidade 
nacional”. No entanto, as plúrimas identidades locais não deixaram de existir, mesmo sob a 
bandeira de um Estado Nacional homogeneizador, mas representam hoje um grande desafio 
para as democracias pluralistas de como aceitar e fazer coexistir as diferenças.

Os indígenas, invisibilizados pelas ações integracionistas e tratados como cidadãos 
inferiores, foram submetidos à tutela orfanológica do Estado, um instrumento de dominação 
que lhes impediu por séculos a assunção da emancipação política necessária para atuar 
como únicos protagonistas na construção dos seus direitos. A atribuição de capacidade 
civil, que sempre foi utilizada como instrumento de controle da vontade dos cidadãos nos 
Estados Nacionais, também esteve atrelada aos regimes de proteção patrimonial previstos 
no Código Civil, como pontua Rosane Lacerda (2007, p. 294):

tal proteção era então implementada através de sua inclusão no rol dos 
relativamente incapazes, a fim de que, mediante o regime tutelar, pudesse se 
manter a salvo o seu patrimônio, até o momento em que, repita-se, estivesse 
o índio completamente adaptado à civilização do país.

5	 Criado em 1910 pelo Marechal Rondon, o Serviço de Proteção ao Índio e Localização de Trabalhadores 
Nacionais (SPILTN) foi o primeiro órgão indigenista do Estado Brasileiro.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

198

O direito à propriedade, por outro lado, sempre foi reservado aos cidadãos que ocu-
pavam o patamar superior na hierarquia social, os homens brancos detentores do capital, 
via de regra. Nesse sentido, a Lei de Terras teve um papel fundamental no processo histórico 
de concentração de terras no país e de ocultação étnica por meio das políticas de imigração 
e de embranquecimento da população.

Além disso, é preciso recordar que a legislação brasileira nunca conferiu aos indígenas o 
direito de propriedade, mas tão somente reconheceu a mera posse dos seus territórios. Como 
afirma Carlos Frederico Marés (2002, p. 7), “se a política era de integração, o conceito de 
terra indígena era provisório, até o dia em que todos os indivíduos do povo fossem integrados 
e, passando a terra a ser disponível com as outras”. O indigenato, tão festejado instituto que 
outorgou os direitos originários sobre seus territórios, impediu qualquer direito de disposição 
destes (jus abutendi), numa clara intenção tutelar, sob o pretexto de resguardar a permanência 
temporária dos índios na posse das suas terras e de garantir a soberania nacional.

O dilema artificialmente criado entre autodeterminação dos povos indígenas e o pro-
jeto de um Estado soberano é, em suma, uma evidente tentativa de submeter os povos 
originários ao controle do poder hegemônico e de lhes negar o acesso à terra. A discussão 
sobre autonomia dos povos indígenas não implica um pleito de soberania estatal, mas tão 
somente em um direito à existência na diferença.

Autônomo significa autorregular-se, dar-se regras, autodeterminação, auto-
governo; autonomia é, então, sinônimo de autodeterminação e autogoverno. 
Em nada representa uma orientação para a configuração de separatismos ou 
comunidades políticas independentes dos Estados que agora os integram6 
(BARTOLOMÉ, Miguel, 1998, p. 185, tradução nossa).

No emblemático julgamento do caso Raposa Serra do Sol (PET 3.388) pelo Supremo 
Tribunal Federal, em 2009, é patente a preocupação da Corte Suprema em afastar a deno-
minação “povos indígenas” ante o receio por várias vezes manifesto de risco à soberania 
nacional, que recorrentemente foi explicitado no julgado:

É certa a necessidade de interpretação dos dispositivos que conferem proteção 
aos índios em conjunto com os demais princípios e regras constitucionais, 
de maneira a favorecer a integração social e a unidade política em todo o 
território brasileiro. O convívio harmônico dos homens, mesmo ante raças 
diferentes, presente a natural miscigenação, tem sido, no Brasil, responsável 
pela inexistência de ambiente belicoso. [...] Mas a problemática maior está na 
cláusula reveladora da autodeterminação dos povos indígenas, o que sugere a 
vinda à balha de independência mitigadora da soberania nacional (PET 3.388).

6	 No original: “Autónomos significa autorregularse, darse reglas, autodeterminarse, autogobernarse; autonomia 
és entonces sinônimo de autodeterminación y de autogobierno. De ninguna manera representa uma orientación 
necesaria hacia la configuración de separatismos o de comunidades políticas independizadas de los Estados 
que ahora las incluyen” (Bartolomé, 1998, p. 185).



Posse e usufruto das terras indígenas no Brasil: Do juspositivismo ao constitucionalismo fraternal

199

Além disso, o acórdão proferido tornou inequívoca a orientação privatista da Corte Suprema, 
em que pese tenha reconhecido a legalidade da demarcação da terra indígena. Ao adotar a tese 
do “marco temporal da ocupação”, que exige a presença indígena em seus territórios na data 
certa de 1988 para configuração do direito à terra, o Supremo Tribunal Federal claramente optou 
por privilegiar a propriedade privada em detrimento do direito originário indígena, ignorando 
por completo o contexto histórico de esbulho territorial sofrido por essas populações.

Essa inclinação teórica, evidente no acórdão da corte constitucional, tem ganhado 
espaço em diversos precedentes jurisprudenciais, contrariando antiga orientação do pró-
prio Supremo Tribunal Federal, que em 1967 já considerava a especificidade dos direitos 
territoriais atribuídos aos povos indígenas em âmbito supralegal:

Não está envolvido, no caso, uma simples questão de direito patrimonial, 
mas também um problema de ordem cultural, no sentido antropológico, 
porque essas terras são o habitat dos remanescentes das populações indíge-
nas do País. A permanência dessas terras em sua posse é condição de vida e 
de sobrevivência desses grupos, já tão dizimados pelo tratamento recebido 
dos civilizados e pelo abandono em que ficaram.

A Constituição atual foi além da anterior, que só protegia a posse, porque ela também 
protege o usufruto exclusivo, pelos índios, dos recursos naturais e de todas as utilidades 
existentes nas terras. Pela Constituição, mesmo a alienação de certos frutos dessas áreas 
pode ficar dependendo de condições que não sejam normalmente exigidas para alienação 
de bens públicos em geral (Leal, 1967).7

Com base nesse entendimento, Gilmar Mendes8 chegou a declarar que a posse indígena 
“não pode ser reduzida ao conceito de posse do Direito Civil” (1988, p. 56). Contudo, o pos-
terior julgamento do caso Raposa Serra do Sol tornou visível um processo político que visa 
reduzir as garantias territoriais indígenas, por meio da criação de novas teses jurídicas que 
privilegiam a propriedade privada em detrimento de formas contramajoritárias de ocupação 
da terra. A propriedade privada, elevada à qualidade de direito fundamental pelo artigo 5º da 
Constituição Federal, sempre se sobrepôs às demais garantias territoriais na prática jurídica, 
ainda que o texto constitucional tenha sublinhado a originariedade do usufruto e da posse 
indígenas, o que lhes confere uma condição de primazia em relação aos demais direitos.

Além disso, o recente passado tutelar a que foram submetidos os índios ainda reverbera 
no discurso estatal e acadêmico, principalmente no que diz respeito à gestão de seus territórios. 
A naturalização das práticas tutelares engendra interpretações flagrantemente mais restritivas 
do usufruto indígena, que tem sede constitucional, do que a conferida ao usufruto civilista, 
quando a lógica hermenêutica obrigaria ao inverso. Enquanto o usufruto civil permite ao 

7	 Mandado de Segurança nº 16.443/1967, voto do ministro Victor Nunes Leal.
8	 Atualmente ministro do Supremo Tribunal Federal e, à época, procurador da República.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

200

usufrutuário uma ampla gama de faculdades,9 sendo possível, inclusive, alugar, arrendar, 
permitir a ocupação gratuita ou onerosa de terras por terceiros e explorar todos os frutos 
econômicos da terra, os indígenas sofrem diversas limitações ao uso de suas terras, expressas 
cotidianamente na legislação, em normativas da Fundação Nacional do Índio, em recomen-
dações expedidas pelo Ministério Público ou até mesmo em decisões judiciais.

A atribuição constitucional da nua propriedade à União é corrente no discurso esta-
tal como justificativa para um controle externo sobre as atividades desenvolvidas pelos 
índios em suas terras (Santos, 2017), sendo que, do ponto de vista estritamente jurídico, 
o domínio não autoriza à União o uso e gozo das terras indígenas, pois estas estão gravadas 
com exclusividade aos índios, que poderão utilizá-las segundo seus costumes e tradições, 
tradução do texto constitucional para o princípio da autonomia cultural.

Para Marco Antonio Barbosa (2001), o Estado brasileiro não tem qualquer direito 
de disponibilidade, uso ou gozo sobre as terras indígenas, sendo inadequado associar o 
termo propriedade à clássica utilização civilista. A propriedade da União equivale a um 
protetorado a cargo do Estado, de forma que “há que se ver nesta propriedade da União 
apenas e tão somente um expediente de ordem prática de maior proteção à guarda e garantia 
das terras indígenas” (2001, p. 122).

No entanto, como consequência do discurso tutelar, o direito ao pleno usufruto tem 
sido obstaculizado de várias maneiras, ora no que se refere a tentativas de proibição de 
atividades econômicas tidas como “não tradicionais”, tais como o turismo, o arrendamento 
e o manejo florestal, ora por meio da criminalização de práticas culturais como a caça, 
o comércio de artesanato com partes de animais silvestres e o uso do fogo na agricultura, 
ou, ainda, por meio de políticas públicas que incentivam a adoção de práticas capitalistas 
predatórias ao meio ambiente nas terras indígenas.

A concepção de que os territórios indígenas estariam reservados apenas às “práticas 
tradicionais” revela um discurso funcionalista e essencializante de cultura, que se presta, 
ao fim e ao cabo, tão somente para lhes negar autonomia sob o argumento de preservação 
da cultura, que é reduzida a um conceito abstrato e desconectado da realidade, categoria 
reservada aos índios estereotipados, performáticos e “hiper-reais” (Ramos, 1995).

O discurso da sustentabilidade é outra estratégia utilizada para justificar as barreiras ao 
livre usufruto, fundadas numa suposta tutela de direitos, que tem como objetivo sujeitá-los 
à aplicação da legislação ambiental genérica, em desrespeito às suas formas ancestrais de 
manejo dos territórios. Nesse sentido, as expectativas de sustentabilidade10 são usadas como 
imperativos morais a esses povos, sobrepondo-se até mesmo à ideia de pluralismo e alteridade.

9	 “Direito de gozar, quer dizer, tirar para si os frutos, cedê-los a outrem. Gozar importa em fruir. E se trata de 
coisas que dão renda, os frutos são as rendas do arrendamento. Quando alugo minha casa, estou fruindo 
dela, gozando dela, não por via de uso, mas por outra que o arrendamento produz.” (Americano, 1956, p. 99).

10	 O ambientalismo se apropriou da concepção de um índio genérico congelado no tempo e hermetizado 
numa cultura pré-definida, definido como detentor do conhecimento harmônico não destrutivo da natureza 
(Ribeiro, 1992). José Pimenta (2018) mostra como os movimentos ambientalista e indígena se aproximaram 
sustentados nessas ideias pré-concebidas sobre os índios.



Posse e usufruto das terras indígenas no Brasil: Do juspositivismo ao constitucionalismo fraternal

201

Por outro lado, a abertura radical desses territórios para a exploração capitalista por 
meio de agricultura mecanizada e de monocultura, sem que tenham sido ofertadas políticas 
públicas de incentivo a práticas ambientais sustentáveis como alternativa de desenvolvi-
mento, constitui grave conduta atentatória ao direito de livre determinação desses povos e 
configura desrespeito às formas tradicionais de uso da terra e do meio ambiente.

Por fim, é preciso lembrar que essas categorias jurídicas civilistas não foram projetadas 
para admitir usos compartilhados da terra, práticas ancestrais adotadas pelos povos indíge-
nas e tradicionais. Direitos de propriedade, posse e usufruto são por natureza excludentes, 
em razão da incidência do princípio da exclusividade.11 Os processos de demarcação e de 
regularização fundiária, baseados em modelos jurídicos abstratos, coloniais e pouco per-
meáveis às realidades locais, acabam por investir de poder alguns sujeitos em prejuízo de 
outros, desestabilizando relações de vizinhança e de reciprocidade na partilha dos territórios.

Ao qualificar como “exclusivo” o usufruto indígena, as Constituições de 1967 e de 1988 
favoreceram interpretações que impedem a comunhão de vida e de interesses entre comunida-
des potencialmente aliadas, ainda que tenham objetivado apenas garantir a plenitude do gozo 
dos territórios aos povos originários. A exclusividade do usufruto deveria ser entendida como 
uma garantia de autonomia indígena sobre aquele espaço físico e não como uma proibição 
do compartilhamento e de convivência. O atributo de exclusividade impede a apropriação 
do território por outros sujeitos, destinando-o para o uso e a fruição dos indígenas, mas não 
veta em absoluto a coexistência pacífica e o manejo conjunto dos recursos naturais.

A demarcação das terras indígenas tem historicamente forçado a sedentarização de 
grupos que tradicionalmente tinham por costume o deslocamento em grandes espaços, 
visando buscar melhores condições de sobrevivência ou mesmo estabelecer relações sociais. 
A criação de marcos e divisas físicas intransponíveis impactou sensivelmente as formas 
de relação com o espaço físico, constituindo-se em mais um tipo de ação integracionista 
estatal que impõe aos povos indígenas um sistema único de ocupação.

Vê-se, portanto, que os institutos jurídicos que se destinam a garantir o direito de 
ocupação tradicional sobre os territórios indígenas carregam em si diversos problemas e 
contradições, derivados principalmente de suas origens coloniais. Não se pode desconsiderar 
que a relação dos indígenas com seus territórios ostenta um caráter peculiar e reverenciado 
pela antropologia, de modo que sua assunção a uma esfera normativa deve implicar um 
inevitável diálogo entre o entendimento estatal e as concepções nativas (Oliveira, 2012), 
as quais frequentemente são desconsideradas.

11	 “O segundo atributo desse direito é ser exclusivo; a mesma coisa não pode pertencer com exclusividade e 
simultaneamente a duas ou mais pessoas ao mesmo tempo (duorum vel plurium dominium in solidum esse non 
potest); o proprietário pode excluir da ciosa, objeto de seu direito, a ação de outrem” (Monteiro, 1958, p. 89).



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

202

O “direito como liberdade”: notas para uma conclusão

As questões abordadas no presente artigo apenas ilustram algumas das dificuldades que 
os indígenas têm enfrentado para desfrutar de seus territórios com dignidade e soberania. 
Tais circunstâncias, somadas às limitações inerentes à teoria contemporânea do Direito, 
mostram a incapacidade do Estado brasileiro de produzir mecanismos jurídicos que asse-
gurem uma condição mínima de autonomia para esses povos.

A imensa confusão na doutrina acerca da natureza jurídica das terras indígenas (Caval-
cante Filho, 2007) também aponta para o limbo na legislação brasileira no que se refere à 
construção de instrumentos jurídicos interculturais que considerem diferentes realidades 
com paridade hierárquica.

Essa constatação traz luz à crise paradigmática do direito posto, evidenciada no impasse 
entre uma proposta constitucional fraterna, pluralista e inclusiva e a tradição privatista do 
juspositivismo, entranhada na legislação infraconstitucional e nas práticas judiciais. No dizer 
de Carlos Frederico Marés de Souza Filho (2009), “os direitos coletivos que não sejam a 
soma dos direitos individuais são invisíveis ainda nos dias de hoje”.

Esses questionamentos ao atual modelo constitucional não se prestam a justificar retro-
cessos nas conquistas obtidas na luta política do movimento indígena, tal como a demarcação 
das terras indígenas e a garantia de usufruto desses territórios. Ao contrário, essa discussão 
tem o papel de apontar para a necessidade de se pensar em interpretações mais inclusivas 
desses instrumentais, que estejam em maior sintonia com as diferentes formas de ocupação 
do espaço e que levem em conta as diversas identidades e territorialidades existentes.

Ainda que esse debate possa parecer secundário em um momento político em que os 
ataques ao direito à terra em si se mostram mais prementes, ele tem que se manter sempre 
no horizonte da luta política, pois se trata do substrato essencial da disputa sobre a existência 
dos povos indígenas. A própria discussão sobre os parâmetros de demarcação traz, como 
pano de fundo, o questionamento sobre a autonomia cultural dos povos originários em 
definir, com base em seus usos, costumes e tradições, os seus territórios. Nesse sentido, os 
processos administrativos de definição de limites de terras indígenas devem ser pensados 
com base em mecanismos interculturais que permitam que as comunidades possam se 
expressar com base em suas próprias espacialidades e temporalidades.

Diante disso, algumas questões emergem como desafios para a efetivação desses direi-
tos. Os direitos dos povos indígenas sobre suas terras não podem ser considerados senão 
à luz do direito à autodeterminação, numa perspectiva de reconhecimento da alteridade.

O direito ao território está diretamente relacionado ao direito à autodetermi-
nação e à existência, tanto física quanto cultural, que é o que obriga a reco-
nhecê-los como povos culturalmente diferenciados, pois sua localização em 
determinados territórios define como eles querem viver e o que podem fazer, 
assim como as características geográficas, que determinam significativamente 
as atividades que poderão realizar, as safras que poderão plantar, as atividades 



Posse e usufruto das terras indígenas no Brasil: Do juspositivismo ao constitucionalismo fraternal

203

de subsistência que deverão realizar, os alimentos que poderão consumir e os 
rituais que poderão praticar [...]12 (Santamaria, 2015, p. 32, tradução nossa)

Além disso, é indispensável reavaliar a forma com que o discurso jurídico vem impos-
sibilitando que os índios sejam considerados sujeitos de direito plenos, com poder de voz 
e de escolhas, apesar das relevantes conquistas históricas que viabilizaram o acesso à terra 
e a assunção de capacidade civil. É importante, nesse caminho, discutir qual é a autodeter-
minação que esses povos desejam e podem, de fato, exercer. Só assim será possível apre-
sentar reflexões e instrumentais que considerem os indígenas como reais protagonistas na 
dicção jurídica sobre seus direitos territoriais, ancorados numa concepção do direito “não 
como uma ordem estagnada, mas como a positivação, em luta, dos princípios libertadores, 
na totalidade social em movimento” (Lyra Filho, 1982, p. 86).

Para construção de um direito justo, é necessário questionar a monocultura universa-
lista do saber jurídico. É preciso um modelo de pluralismo que permita “constantes tran-
sições e transgressões no campo dos direitos humanos, referidos estes a práticas sociais 
emancipatórias nas quais as transgressões concretas são sempre, [...], produto de uma 
negociação e de um juízo político” (Sousa Júnior, 2002, p. 25). Propõe-se, então, lançar 
um olhar decolonial e intercultural sobre o direito indígena ao usufruto e à posse de suas 
terras, de modo a abandonar a concepção civilista e ir além, na perspectiva de construção 
do direito como instrumento de autonomia, de justiça e de libertação.

Referências

ALVES, Antônio JP. Propriedade privada e liberdade em Hegel e Marx. Intuitio, v. 1, n. 2. 
p. 49-67, 2008.

AMERICANO, Jorge. Direito Civil. São Paulo: C.A. XI de Agosto. 1956.

BARTOLOMÉ, Miguel A. Procesos civilizatorios, pluralismo cultural y autonomías étnicas 
en América Latina. Andes 9. 1998.

BARRETTO FILHO, Henyo Trindade. Natureza. In: SOUZA LIMA, A. C.; Antropologia e 
Direito: temas antropológicos para estudos jurídicos. Rio de Janeiro/Brasília: Contra Capa 
/ LACED/ABA. p. 369-374. 2012.

BARROSO, Luís Roberto. Neoconstitucionalismo e constitucionalização do direito (o triunfo 
tardio do direito constitucional no Brasil). Rio de Janeiro: R. Dir. Adm. pp. 1-42, 2005.

12	  “El derecho al territorio se encuentra directamente relacionado con el derecho a La libre determinación y a 
la existencia, tanto física, como cultural, que es aquella que hace preceptivo el reconocerlos como pueblos 
culturalmente diferenciados, pues al ubicarse en determinados territorios se define cómo quieren vivir y qué 
pueden hacer, así como características geográficas que determinan significativamente las actividades que 
podrán realizar, los cultivos que podrán sembrar, las actividades de subsistencia que deberán llevar a cabo, 
los alimentos que podrán consumir y los rituales que podrán practicar y agrega El magistrado Humberto Antonio 
Sierra Porto en la Sentencia T-513 de 2012”



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

204

BENJAMIN, Antonio H. A natureza no direito brasileiro: coisa, sujeito ou nada disso. 
Revista do Programa de Pós-Graduação em Direito da Universidade Federal do Ceará, 
v. 31, n. 1, 2011. Nomos. 2011.

BEVILÁQUA, Clóvis. Direito das Coisas. Brasília: Senado Federal, Conselho Editorial. 2003.

BARBOSA, Marco Antônio. Direito antropológico e terras indígenas no Brasil. São Paulo: 
Plêiade. 2001.

BORDA, Guillermo. Manual de Derechos Reales. Buenos Aires: Abeledo-Perrot. 2003.

CAPRA, Fritjof. O ponto de mutação: A Ciência, a Sociedade e a Cultura emergente. 23 ed. 
São Paulo: Cultrix, 2002.

CAVALCANTE FILHO, João Trindade. Usufruto exclusivo das terras indígenas. Natureza 
jurídica, alcance e objeto. 2007. Disponível em: https://jus.com.br/artigos/10804/usufruto 
-exclusivo-das-terras-indigenas. Acesso em: 8 nov. 2016.

COELHO, Luiz Fernando. Teoria crítica do direito. Editora del Rey, 2003.

COSTA, Alexandre B. e ASSIS, Vivian A. O direito achado na rua: reflexões para uma her-
menêutica crítica. Trabalho publicado nos Anais do XIX Encontro Nacional do CONPEDI 
realizado em Fortaleza – CE nos dias 09, 10, 11 e 12 de Junho de 2010.

FACHIN, Luiz Edson. A função social da posse e a propriedade contemporânea (uma 
perspectiva da usucapião imobiliária rural). Porto Alegre: Fabris. 1998.

FACHIN, Luiz Edson. Teoria Crítica do Direito Civil. 2 ed. Rio de Janeiro: Renovar. 2003.

FIORILLI, Celso Antônio P. O usufruto ambiental: meio ambiente cultural, terras tradicio-
nalmente ocupadas pelos índios e o usufruto constitucional dos recursos ambientais. Fiuza: 
Revista Brasileira de Direito Civil Constitucional e Relações de Consumo – Doutrina e 
Jurisprudência. v. 03, ano 1. 2009.

GEDIEL, José Antônio AP e CORRÊA, Adriana E. Reforma agrária e o Judiciário brasi-
leiro: tensões entre propriedade liberal e o princípio da função social = Land reform and 
Brazilian judiciary: tensions between liberal property and the social function principle. 
Revista de Direito Civil Contemporâneo, v. 3/2015, p. 81-97. 2015.

GODOY, Arnaldo S. M. O positivismo jurídico. Disponível em: http://jus.com.br/arti-
gos/10060/o-positivismo-juridico. 2004. Acesso em: 8 jun. 2025.

GOMES, Orlando. Direitos reais. Rio de Janeiro: Forense. 1998.

KELSEN, Hans. Teoria pura do direito. Tradução de João Baptista Machado. Coimbra: 
Armédio Amado. 1998.



Posse e usufruto das terras indígenas no Brasil: Do juspositivismo ao constitucionalismo fraternal

205

LACERDA, Rosane F. Diferença não é incapacidade: gênese e trajetória histórica da 
concepção da incapacidade indígena e sua insustentabilidade nos marcos do protagonismo 
dos povos indígenas e do texto constitucional de 1988. Dissertação (Mestrado em Direito). 
Brasília: Universidade de Brasília, 2007.

LYRA FILHO, Roberto. A Nova Escola Jurídica Brasileira. Brasília: Revista Direito e 
Avesso – Boletim da Nova Escola Jurídica Brasileira, ano 1, nº 1, Ed. Nair. 1982.

LYRA FILHO, Roberto. O que é Direito. Rio de Janeiro: Brasiliense. 1982.

MAGALHÃES, José Luiz Q. e AFONSO, Henrique W. Reflexões sobre o novo 
constitucionalismo na América do Sul: Bolívia e Equador. Disponível em: https://
joseluizquadrosdemagalhaes.blogspot.com.br/2011/11/802-reflexoes-sobre-o-novo.html 
2012. Acesso em: 6 de abr. 2023.

MENDES, Gilmar F. O domínio da União sobre as terras indígenas: o Parque Nacional 
do Xingu. Brasília: Ministério Público Federal, 1988.

MONTEIRO, Washington de B. Curso de Direito Civil – Direito das Coisas. 3 ed. São 
Paulo: Saraiva. 1958

OLIVEIRA, João P. Terras Indígenas. Em SOUZA LIMA, A. C. Antropologia e Direito: 
temas antropológicos para estudos jurídicos. Rio de Janeiro/Brasília: Contra Capa / LACED 
/ ABA, 2012, p. 369-374.

OLIVEIRA, Luís Roberto C. A dimensão simbólica dos direitos e a análise de conflitos. 
Revista de Antropologia, USP, São Paulo: v. 53 nº 2. 2010.

PIMENTA, José. Desenvolvimento sustentável e povos indígenas: os paradoxos de um 
exemplo amazônico. Anuário Antropológico, 28(1), 115–150. 2018.

RAMOS, Alcida R. O índio hiper-real. Revista Brasileira de Ciências Sociais. 28(10) 1995.

RIBEIRO, Gustavo L. Ambientalismo e desenvolvimento sustentado: ideologia e utopia 
no final do século XX. Ciência da Informação. 21(1), 1992.

RODRIGUES DOS SANTOS, Carolina Augusta de Mendonça. Terra e autodeterminação: 
o usufruto indígena na Constituição de 1988. Dissertação (Mestrado em Sustentabilidade 
junto a Povos e Terras Tradicionais). Brasília: Universidade de Brasília, 2017.

SANTAMARIA, Rosembert AS. El régimen jurídico de las tierras, la convención 169 de 
la oit y la actuación del poder judicial frente a los derechos del território. Direitos em 
conflito: movimentos sociais, resistência e casos judicializados: artigos e ensaios – v.2 = 
Conflicting rights : social movements, resistance and case law: articles and essays – v.2 / 
Organização de José Antônio Peres Gediel et al. — Curitiba: Kairós. 2015.

SANTOS, Boaventura S. Renovar a teoria crítica e reinventar a emancipação social; 
Cap. I – A Sociologia das Ausências e a Sociologia das Emergências: Para uma ecologia 
de saberes. Tradução Mouzar Benedito. São Paulo: Boitempo. 2007.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

206

SILVA, Rodrigo Daniel F. A formação do direito civil pelo capitalismo: uma análise crítica 
marxista. Revista da Faculdade de Direito – UFPR. Curitiba, 59(3), pp. 55-83, 2014.

SOUZA FILHO, Carlos Frederico M. O Renascer dos Povos Indígenas para o Direito. 
6ª reimpr. Curitiba: Juruá. 2009.

SOUZA FILHO, Carlos Frederico M. As novas questões jurídicas nas relações dos Estados 
Nacionais com os índios. BARROS-HOFFMAN, Maria. Além da Tutela, bases para uma 
nova política indigenista III. Rio de Janeiro: Contra Capa Livraria/LACED. 2002.

SOUSA JÚNIOR, José Geraldo. O Direito Achado na Rua: terra, trabalho, justiça e paz. 
In MOLINA, Monica Castagna; SOUSA JÚNIOR, José Geraldo; TOURINHO NETO, 
Fernando da Costa (org.). Introdução Crítica ao Direito Agrário. Brasília, Universidade 
de Brasília, Decanato de Extensão, Grupo de Trabalho de apoio à Reforma Agrária, São 
Paulo: Imprensa Oficial do Estado. 2002.

SOUSA JÚNIOR, José Geraldo de. Direito como liberdade: o Direito achado na rua: expe-
riências populares emancipatórias de criação do Direito. 2008. 338 f. Tese (Doutorado em 
Direito). Universidade de Brasília, Brasília, 2008.

SOUZA LIMA, Antônio Carlos. On indigenism and nationality in Brazil. Nation States 
and Indians in Latin America. Greg Urban and Joel Sherzer Eds.. 1991.

VENTURINI, José Ali. Naturaleza jurídica del usufructo indigena. Revista Derecho y 
Reforma Agraria. Universidad de los Andes. Instituto Iberamericano de Derecho y Reforma 
Agraria, n. 14, p. 203. 1984.

ZAVASCKI, Teori A. A tutela da posse na Constituição e no Novo Código Civil. Disponível 
em: http://bdjur.stj.jus.br/jspui/bitstream/2011/6723/1/A_Tutela_da_Posse_na_Constituição.
pdf. Acesso em: 6 de abr. 2023.



A resistência à  
Convenção 169 no 

Congresso Nacional:  
racismo contra os  

povos indígenas
Solange Ferreira Alves 

Mariana Wiecko Volkmer de Castilho

Introdução

A República Federativa do Brasil é um Estado Democrático de Direito, conforme definido 
na Constituição Federal de 1988 (CF/88), e tem como fundamentos a soberania, a cidadania, 
a dignidade da pessoa humana, os valores sociais do trabalho e da livre iniciativa e o plura-
lismo político (art. 3º). A CF/88 é chamada de “cidadã” por ter sido concebida no processo 
de redemocratização. Assegura às e aos brasileiros direitos individuais e sociais essenciais ao 
exercício da cidadania e estabelece mecanismos para garantir o cumprimento destes.

Na CF/88, os direitos dos povos indígenas estão expressos em capítulo específico 
(Capítulo VIII, Dos Índios) que assegura o respeito à organização social, aos costumes, 
às línguas, crenças e tradições, além do direito originário sobre as terras que tradicional-
mente ocupam (art. 231). Há garantias aos povos indígenas em outros dispositivos ao longo 
da Constituição (arts. 232; 129, V; 22 XIV; 215; 210, §2º). Entre outros instrumentos norma-
tivos complementares, destaca-se o Decreto nº 6.861/2009, sobre o direito a uma educação 
escolar diferenciada, intercultural, bilíngue/multilíngue e comunitária; Lei nº 9.836/1999, 
sobre atenção diferenciada à saúde; Decreto nº 7.747/2012, que institui a Política Nacional 
de Gestão Territorial e Ambiental de Terras Indígenas (PNGATI).

A proposta deste capítulo é compreender o porquê de o mecanismo da Consulta Prévia 
Livre e Informada (CPLI) aos povos indígenas e povos e comunidades tradicionais não ser 
respeitado no Brasil, mesmo com a Constituição de 1988 e com a Convenção 169/OIT.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

208

Nossa hipótese é de que o empreendimento colonial que constituiu a Europa estabeleceu 
a classificação social e a hierarquização dos povos. E, assim, num processo histórico, se estru-
turou o racismo na sociedade brasileira, que está na base do desrespeito ao direito à CLPI.

Antes de mais nada, situamos nosso lugar de fala: somos mulheres militantes, apoiamos 
as lutas de povos indígenas, de camponeses/as, de quilombolas, de povos e comunidades 
tradicionais; somos andarilhas, vivenciamos os sertões do Brasil; somos mães, feministas, 
antirracistas; fazemos parte da classe média; uma de nós é servidora pública; também 
estamos na academia, buscando romper padrões seculares; somos sonhadoras, queremos 
contribuir para um mundo, um país, como dizem os zapatistas, donde quepan otros mundos.

Este texto tem o intuito de sensibilizar leitores/as para a importância da escuta dos 
povos indígenas e dos povos e comunidades tradicionais, para que a sociedade brasileira 
esteja sempre vigilante às propostas de alteração legislativa que os prejudiquem.

No primeiro momento, apresentamos teorizações decoloniais sobre a ideia de raça e de 
povos inferiorizados. Depois, trazemos o conteúdo, a importância e os desafios na imple-
mentação da Convenção 169 no Brasil. No terceiro momento, demonstramos a ameaça que 
representam os projetos de lei e as medidas administrativas que pretendem retirar direitos 
indígenas, já assegurados pela CF/88, especialmente o PDL nº 177/2021 que denuncia a 
Convenção 169. Por fim, avaliamos que o racismo que estrutura a sociedade brasileira 
explica a resistência oposta à aplicação da Convenção 169.

A invenção da raça e o racismo contra os povos indígenas

Para entender por que a Convenção 169 não é respeitada e aplicada no Brasil, faz-se 
mister olhar com profundidade o país em que vivemos: uma sociedade marcada pelo 
racismo estrutural, pelo machismo, pelo patriarcado, por profundas desigualdades sociais 
e, como afirma a filósofa Marilena Chauí (2008), pelo autoritarismo, pela oligarquia, pela 
hierarquia e pela violência, contrariando a imagem de uma sociedade acolhedora e cordial.

O racismo se estrutura, no Brasil e nas Américas, com a conquista do Novo Mundo e 
da colonização ibero-cristã, na passagem do século XV ao XVI. É estabelecido um padrão 
de relações entre os invasores e os autóctones, que o sociólogo peruano Aníbal Quijano 
chama de “colonialidade do poder”. Nele, a primeira característica é a ideia de raça, a partir 
do fenótipo, tendo sido utilizada como critério fundamental para classificação social da 
população da América (Quijano, 2005). A ideia nasceu num contexto relacional e histórico, 
marcado pela exploração dos corpos físicos e mentais de homens e mulheres – primeiro, 
de originários da terra e, na sequência, de negros/as traficados/as de África – e, dos bens 
(riquezas) naturais, pelos colonizadores europeus, quando chegaram às Américas.

Serviu para naturalizar as relações sociais de dominação e exploração, produzidas pela 
conquista. Todos os povos conquistados foram despojados de suas próprias e singulares 
identidades e culturas históricas: suas vozes foram apagadas ou silenciadas; suas memórias 
suprimidas, suas histórias negadas. Foram incorporados a uma identidade racial colonial e 



A resistência à Convenção 169 no Congresso Nacional: racismo contra os povos indígenas

209

negativa (inferiores, primitivos). Povos originários e africanos eram descritos como seres 
bestiais, ferozes, sem alma, sem história, legitimando a conquista como práxis de domi-
nação de pessoas e povos negados. Tal processo de desumanização antecedeu as práticas 
de discriminação racial1 ou genocídios dos dias de hoje.

Para Aníbal Quijano (2009, p. 107),

 A “racialização” das relações de poder entre as novas identidades sociais 
e geoculturais foi o sustento e a referência legitimadora fundamental do 
carácter eurocentrado do padrão de poder, material e intersubjetivo. Ou seja, 
da sua colonialidade.

Continuando, Quijano atesta:

as diferenças fenotípicas foram usadas como expressão externa das diferenças 
“raciais”. Num primeiro período, principalmente a cor da pele e do cabelo e 
a forma e cor dos olhos. Mais tarde, nos séculos XIX e XX, também outros 
traços, como a forma do rosto, o tamanho do crânio, a forma e o tamanho do 
nariz. A cor da pele foi definida como marca “racial” mais significativa, por 
ser mais visível, entre os dominantes/superiores ou “europeus”, de um lado, e 
o conjunto dos dominados/inferiores “não-europeus”, do outro (2009, p. 107).

Em Dom Quixote e os moinhos de vento na América Latina, Aníbal Quijano (2005, 
p. 17) diz que a ideia de raça

foi tão profunda e continuamente imposta nos séculos seguintes e sobre o 
conjunto da espécie que, para muitos, ficou associada não só à materiali-
dade das relações sociais, mas, à materialidade das próprias pessoas, que 
são tidas como inferiores.

Continuando, o autor lamenta:

A vasta e plural história de identidades e memórias do mundo conquistado 
foi deliberadamente destruída e sobre toda a população sobrevivente foi 
imposta uma única identidade racial, colonial e derrogatória, “índios”. Assim, 
além da destruição de seu mundo histórico-cultural prévio, foi imposta a 
esses povos a ideia de raça e uma identidade racial, como emblema de seu 
novo lugar no universo do poder. E pior, durante quinhentos anos lhes foi 
ensinado a olhar-se com os olhos do dominador (2005, p. 17).

Apesar de muito diferente, houve também destruição histórico-cultural das etnias 
africanas e a produção de identidades radicalizadas (“negros”).

1	 Atribuição de tratamento diferenciado a membros de grupos racialmente identificados. Tem como requisito 
fundamental o poder e pode ser direta (repudio ostensivo a indivíduos ou grupos, motivado pela condição 
racial) ou indireta (ausência de intencionalidade explícita de discriminar pessoas) (Almeida, 2018).



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

210

Aimé Césaire, afro-caribenho, nascido no início do século XX, na Martinica, elucida a 
opressão/alienação/sujeição sofrida pelos negros por meio da modernidade/colonialidade. 
Césaire era um crítico ferrenho do colonialismo, visto como a matriz na qual emerge e 
opera o racismo, ou seja, o racismo é produto do colonialismo (Césaire, 1978).

A noção de negritude, elaborada por Césaire, foi uma forma crucial de combater o 
colonialismo. Expressa uma reação contra a opressão do sistema colonial e o racismo que 
reinava no mundo das metrópoles e de suas colônias ou regiões libertadas. Visa reconhe-
cer e libertar a cultura negra e todo o imaginário moderno relacionado ao negro como o 
negativo, o inverso do branco, a antítese do civilizado, imposta por anos de colonialismo 
e naturalizada pela prática hegemônica e dominação.

Césaire discute uma relação de poder que está implícita/explícita na discussão de 
colonialidade de poder cunhada por Aníbal Quijano, pois a humanização dos negros passa 
necessariamente por uma descolonização do poder, do saber e do ser. Para ele, a grande 
dicotomia da modernidade/colonialidade está entre humanos-não humanos. Retrata uma 
dominação europeia, dada como história, como civilização, baseada numa realidade que 
é branca, com base na qual milhões de vidas foram subjugadas e devastadas. A ideia de 
branquitude forjou a homogeneização de uma identidade pretendida. O outro, a outra, 
negros/as, os/as indígenas são invisibilizados/as, desumanizados/as, dominados/as, e pre-
cisam ser transformados/as.

De acordo com o Projeto “Racismo e Antirracismo no Brasil: o caso dos povos indí-
genas”,2 que tem por foco o racismo no dia a dia, o racismo institucional e a violência 
contra os povos indígenas no país,

para os povos indígenas, é de suma importância reconhecer o racismo como 
um sistema estruturado contra essas populações. Sistema esse que se cons-
titui em várias dimensões, como a epistêmica, a política, cosmológica, a 
institucional, e assim por diante, e a elas são somados eixos articuladores 
como, por exemplo, o machismo. De forma que os espaços e situações em 
que violências e negações de direitos são constantes, e vêm às vezes de forma 
silenciosa, camuflada de desculpas sem fundamentos. No caso do racismo 
em relação a pessoas e formas de viver dos indígenas, não se trata de des-
conhecimento de parte da sociedade não indígena, mas sim da arrogância 
no sentido de uma construção cultural pela desvalorização e desrespeito às 
pessoas ditas de culturas diferentes (Milanez et al., 2019, p. 2.178).

Além de estrutural (Almeida, 2018) o racismo, no Brasil, “é ambíguo e alicerçado em 
uma constante contradição: a de negar a existência de práticas racistas, e a existência de 
preconceito racial” (Milanez et al. 2019, p. 2.168).

2	 O projeto foi elaborado por pesquisadores indígenas e não indígenas, e é financiado pelas agências públicas 
AHRC Conselho de Pesquisa em Artes e Humanidades (AHRC) e Fundo de Pesquisa para Desafios Globais 
(GCRF) da Grã-Bretanha (Milanez et al. 2019, p. 2.163).



A resistência à Convenção 169 no Congresso Nacional: racismo contra os povos indígenas

211

O projeto, anteriormente mencionado, chama atenção ao assunto como “segregação 
da vida”; “negação de existência”; “religião”; “fossilização da cultura indígena”, termos 
objetos de diálogo, em experiências concretas. Ailton Krenak, um dos coautores, diz:

a epidemia global do racismo se originou na nossa separação da natureza, 
quando nós nos separamos da natureza a ponto de não compartilharmos mais 
com a natureza a riqueza da diferença. Quando se disse que a diferença é 
o outro, é a impossibilidade de aceitar a diferença, de aceitar o outro como 
diferença – isso gerou o que nós reconhecemos historicamente como racismo 
(Milanez et al., 2019, p. 2.172).

Para Kum Tum Akroá Gamela, o racismo estabelecido pelo Estado e sustentado por 
várias instituições faz com que os indígenas tenham que provar, no dia a dia, a sua própria 
existência, desde o registro de uma criança, até reuniões com a Funai (Milanez et al., 2019). 
O racismo, diz Akroá, “é produzido por quem tem poder e distribuído para todo o mundo 
beber e, às vezes, a gente mesmo bebe desse veneno que eles produziram para a gente, e 
a gente fica cheio de receio, de vergonha de falar da gente mesmo” (Milanez et al., 2019, 
p. 2.173). Por isso, “falar de racismo contra povos indígenas significa adentrar em uma 
amálgama de práticas e discursos cujo elemento comum tem sido a violência estrutural que 
marca os cotidianos indígenas de Norte a Sul do Brasil” (Milanez et al., 2019, p. 2.176).

O que diz a Convenção 169, da Organização Internacional do 
Trabalho (OIT)

A Convenção 169, de 1989, foi a primeira Convenção da OIT a tratar, amplamente, dos 
direitos dos povos indígenas e tribais. Ela revê a Convenção 107 de 1957, “rompe expli-
citamente com o integracionismo e estabelece as bases de um modelo pluralista, baseado 
no controle indígena de suas próprias instituições e modelo de desenvolvimento, e na sua 
participação nas políticas estatais” (Fajardo, 2009, p. 15).

Para Joênia Wapichana – primeira indígena mulher deputada federal (REDE/RR), no Par-
lamento brasileiro – e José Francisco Calí Tzay – indígena Maya guatemalteco, advogado e 
diplomata –, a Convenção é importante pois é a primeira vez que um tratado internacional 
reconhece os direitos coletivos dos povos indígenas, incluindo a proteção de seus territórios, 
seus conhecimentos, sua cultura, seus idiomas, bem como o direito de decidir suas próprias 
prioridades em relação ao processo de desenvolvimento (Webinário MPF, 1º/06/2021).

Eloy Terena afirma que o momento histórico e político em que a Convenção 169 foi 
concebida influenciou a própria CF/88:

A convenção 169 foi concebida em 1989, mas as suas discussões já eram 
muito antes dessa data, tanto é que esse movimento internacional influenciou 
a Constituinte de 1988 e rompendo com uma tradição jurídica de integração 
e assimilação, reconheceu aos povos indígenas o direito à diferença; rompeu 



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

212

também com a tutela e afastou de vez essa dimensão, de certa forma, auto-
ritária e racista, que orientava a relação do Estado com os povos originários 
[...] (Webinário MPF, 01/06/2021).

A Convenção 169 visa superar as práticas discriminatórias que afetam povos indígenas 
e tribais e possibilitar a participação destes na adoção de decisões que afetem suas vidas, 
assegurando igualdade de tratamento e de oportunidades no pleno exercício dos direitos 
humanos e liberdades fundamentais, sem obstáculos ou discriminação. Ela adota o termo 
“povos”, que caracteriza segmentos nacionais com identidade e organização próprias, 
cosmovisão específica e relação especial com a terra que habitam, os quais devem ser 
reconhecidos e respeitados em suas diferenças.

Foi assinada e ratificada por 23 países – em sua maioria latino-americanos (15) – entre 
os quais o Brasil.3 Ao ratificarem a Convenção, os Estados comprometem-se a adequar sua 
legislação e práticas nacionais a seus termos e disposições e a desenvolver ações com vistas 
à sua aplicação integral. Possui caráter vinculante para os estados que a ratificam, além 
de ser autoaplicável, ou seja, independe de lei, decreto ou regulamentação complementar, 
para que seja observada e cumprida pelos estados.

No Brasil, a Convenção 169 entrou em vigor em julho de 2003, um ano após sua 
ratificação, por meio do Decreto Legislativo nº 143/2002,4 tendo sido promulgada pelo 
Decreto nº 5.051, de 19/4/2004. Aplica-se aos 305 povos indígenas, cujos direitos originários 
estão previstos na CF/ 88, nos artigos 231 e 232, e à diversidade de Povos e Comunidades 
Tradicionais (PCT)5 mediante o Decreto nº 6.040/2007.6

A Convenção traz dois princípios fundamentais, observados por Eloy Terena:

O princípio da autodeterminação dos povos e o princípio da participação. 
O princípio da autodeterminação é justamente reconhecer os povos indígenas 
como detentores de governos próprios, sistemas políticos próprios e a necessi-
dade de se respeitar a sua especificidade. É do princípio da autodeterminação 
dos povos que decorre o princípio do direito à consulta, o consentimento 
prévio, livre e informado. Ou seja, você para entrar na casa de alguém mini-
mamente você precisa pedir uma autorização. Isso é o mínimo de respeito. 

3	 Para Tzay: “Los Estados que ratificaran el Convenio 169 son Estados que em momento determinado son recono-
cido en avanzado por respetar los derechos humanos de los pueblos indígenas” (Webnario MPF, 01/06/2021).

4	 O texto completo da Convenção 169 pode ser acessado no portal institucional da Câmara dos Depu-
tados, em: https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decleg/2002/decretolegislativo-143-20-junho 
-2002-458771-convencao-1-pl.html. Acesso em: 4 abr. 2023.

5	 São as comunidades quilombolas; as e os pescadores artesanais de lagos, rios e mares; as e os ciganos; as 
comunidades de terreiros; as e os faxinalenses; as e os caiçaras; as e os pomeranos/as; as comunidades 
de fundos de pasto; as e os geraizeiros; as e os pantaneiros/as; as quebradeiras de coco babaçu; as e os 
extrativistas (seringueiros, andirobeiras, castanheiros, açaizeiros, raizeiros); as e os retireiros do Araguaia, 
entre outras coletividades.

6	 Tal decreto instituiu a Política Nacional de Desenvolvimento Sustentável dos Povos e Comunidades Tradi-
cionais (PNPCT). Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2007/decreto/d6040.
htm. Acesso em: 4 abr. 2023.



A resistência à Convenção 169 no Congresso Nacional: racismo contra os povos indígenas

213

Por que com os povos indígenas tem que ser diferente? Então, todas as vezes 
que eu vou ingressar uma TI, ou vou adotar alguma medida administrativa 
ou legislativa eu tenho o dever de consultá-los. Assim também é o direito de 
participação que o Supremo trouxe a categoria jurídica, mas é uma categoria 
antropológica, também, de diálogo intercultural. Porque o Estado precisa se 
despir da sua posição desse homem forte, robusto, que Thomas Robes cha-
mou de Leviatã e se sentar à mesa com os povos indígenas para dialogar? 
Justamente por reconhecer estes povos como povos soberanos, com língua 
própria e sistemas próprios. Isso em nada tem a ver com ameaça à soberania 
lá da teoria geral do Estado. Mas, sim, na capacidade de dialogar, respeitando 
a diversidade presente no estado brasileiro (Webinário MPF, 01/06/2021).

Terena ressalta que, assim como a CF/88, a Convenção 169 “reconhece os territórios 
tradicionais como espaços vitais para a reprodução física e cultural dos povos indígenas e 
das demais comunidades tradicionais”. Ambas afastaram:

qualquer tipo de elementos temporais que as pessoas tentam levantar para 
defender uma proposta de prevalência de direitos adquiridos em detrimento 
dos direitos originários dos povos indígenas [...] A Convenção 169 está abaixo 
da CF88, mas está acima das leis, do decreto e dos códigos que nós temos no 
Brasil. Ela é um importante instrumento para a proteção dos direitos, não só os 
territoriais, mas direitos como identidade cultural (Webinário MPF, 01/06/2021).

A Convenção prevê que povos indígenas e tribais deverão ser consultados sempre que 
sejam previstas medidas administrativas7 ou legislativas,8 com potencialidade de afetá-los 
diretamente (art. 6o). A implementação de determinada política pública, dentro de território 
indígena ou tribal, depende de anuência dessas coletividades.

A consulta deve ser prévia (realizada na fase de planejamento do projeto, plano ou 
medida correspondente, com suficiente antecedência ao começo das atividades de execu-
ção); ocorra de maneira livre de qualquer pressão; bem-informada (conduzida de boa-fé, 
em que haja confiança entre as partes, transparência, honestidade e respeito mútuo), cultu-
ralmente situada (adequada às circunstâncias) e tendente a chegar a um acordo ou consen-
timento sobre a medida proposta. Não há um modelo único de consulta; ao contrário, ela 
se desenvolve de acordo com as peculiaridades de cada grupo. Não é algo simples, fácil 
e rápido. As consultas devem ser realizadas mediante “procedimentos apropriados” e por 
meio das “instituições representativas” dos sujeitos interessados (artigo 6º). Por exemplo, 
a consulta exige tradução, seja de língua ou linguagem; o tempo para a tomada de decisões 

7	 São “atos com efeitos concretos e específicos, como a construção de usinas hidrelétricas, projetos de 
mineração, construção de postos de saúde ou escolas, mas também de abrangência geral, como decre-
tos ministeriais, portarias, ou instruções normativas, que pretendem detalhar ou regulamentar direitos, 
ou políticas públicas para povos indígenas e tribais” (Garzón et al., 2016, p. 22).

8	 São “atos gerais e abstratos, como a edição de leis (municipais, estaduais ou federais), decretos legislativos 
e emendas constitucionais” (Garzón et al., 2016, p. 22).



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

214

se diferencia, uma vez que não se está diante de totalidades homogêneas. Visa garantir 
o diálogo intercultural e institui o direito de povos indígenas e tribais de influenciar nas 
tomadas de decisões, fazendo respeitar seus modos de vida, seus planos de futuro, suas 
especificidades étnicas e socioculturais.

O princípio da participação considera os povos indígenas e tribais como sujeitos de 
processos decisórios, capazes de decidir sobre suas vidas e destinos e o Estado como 
responsável por elaborar políticas públicas, levando em conta as especificidades/parti-
cularidades e necessidades desses povos, a partir de um diálogo horizontal, permitindo 
maior participação e controle social. A obrigação de consultar é do governo; as autoridades 
estatais devem ser capazes de dialogar, escutar e considerar a presença, os planos de vida 
e os direitos dos povos culturalmente diferenciados.

Biviany Rojas Garzón et al. (2016, p. 37) afirmam que o direito à consulta

não se confunde nem exclui o direito de participação cidadã, resguardado 
por outros instrumentos e procedimentos de participação da sociedade civil, 
como audiências públicas e conselhos paritários.

Infelizmente, no Brasil, a Convenção tem sido reiteradamente negligenciada. Inexiste, 
por parte do Estado, procedimento de consulta com relação a medidas legislativas e admi-
nistrativas que impactam diretamente esses povos. Infelizmente, no Brasil, a Convenção 
tem sido reiteradamente negligenciada. Há um descompasso das políticas e procedimentos 
de caráter nacional, que são formulados sem a participação dos atores sociais locais, e que 
não preveem, para sua execução e avaliação, mecanismos que permitam identificar ações 
reparadoras para uma orientação mais eficaz do agir governamental. A formulação das 
políticas públicas, geralmente, acontece longe da realidade (geográfica e de cosmovisão) 
dos povos indígenas e dos povos e comunidades tradicionais.

Biviany Rojas Garzón et al. (2016) avaliam que os desafios para a implementação 
do direito à CPLI, de povos indígenas e tribais, incluem a dificuldade do Estado em reco-
nhecê-los como sujeitos deste direito; a definição dos alcances de cada consulta; o não 
entendimento de oportunidades legítimas para a efetiva participação indígena e de outros 
sujeitos nos processos de tomadas de decisão administrativa e legislativa.

A partir dos anos 1990, o fortalecimento da sociedade civil, de maneira geral, e dos movi-
mentos sociais, permitiu a ampliação da participação social e política de povos indígenas e de 
PCT em espaços colegiados, que debatem as ações, programas e políticas de governo, a fim 
de realizar o controle social das ações, programas e políticas públicas que lhes dizem respeito.

Durante o período 2003-2016, houve abertura à participação indígena nos debates nacio-
nais e na implementação de políticas de seu interesse. Dezenas de instâncias colegiadas 
nacionais, estaduais e municipais foram criadas para manter a participação das/dos indígenas, 



A resistência à Convenção 169 no Congresso Nacional: racismo contra os povos indígenas

215

ainda que em algumas delas a representação seja ínfima. Como uma ou duas lideranças de 
dois povos podem representar o conjunto de 305 etnias? Nas palavras de Valéria Payê:

A questão indígena nunca foi uma prioridade, de fato, para o Estado brasi-
leiro. A temática indígena nunca foi prioridade, tanto é que a gente verifica 
como se deu esse processo de construção. O Estado brasileiro não é um 
Estado preocupado em respeitar a diversidade e construir as políticas públi-
cas atendendo minimamente essa diversidade. Então, o que a gente percebe 
é que todas as políticas são pensadas de uma forma única, de uma forma 
geral, ou seja, todos os povos são tratados iguais (Sousa, 2010, p. 209).

Quando o Estado se senta para dialogar com os representantes de 305 povos indígenas 
sobre políticas públicas, como garantir a observância do pluriculturalismo nas políticas? 
Como garantir instrumentalmente as perspectivas universais de direitos, sem anular ou 
negar, os direitos específicos de grupos étnicos distintos? Para Gersem dos Santos Luciano 
Baniwa (2012, p. 218),

seria necessário pensar e constituir novos instrumentos de atendimento aos 
direitos indígenas, fundamentados em autonomias administrativas que têm 
como referência e base as autonomias territoriais e étnicas dos povos indígenas, 
denominadas de distritos territoriais indígenas nos marcos do Estado brasileiro.

A participação política dos Povos Indígenas e PCT, em todas as fases do ciclo das 
políticas públicas, é extremamente importante, uma vez que os contextos reais e específi-
cos, nos quais cada um desses povos está imerso, apontarão sempre para a diversidade e 
para a complexidade de situações, estejam os gestores públicos ocupados em observar as 
políticas públicas voltadas para regularização fundiária, atendimento à saúde, fiscalização 
e vigilância territorial, geração de renda, gestão ambiental, valorização do patrimônio 
cultural etc. A grande diversidade de agentes e de impactos desencadeados pelas políticas 
constituem arenas políticas nas quais os povos indígenas e povos e comunidades tradicionais 
reivindicam o direito de participar das políticas governamentais que os atingem. Como 
bem observa Cristhian Silva (2012), são políticas públicas que possuem um caráter linear 
e vertical, desenvolvidas de “cima para baixo”.

A formulação e a execução das políticas públicas pelo Estado brasileiro, nos níveis 
federal, estadual e municipal, no caso dos povos indígenas, geram impactos, na maioria 
das vezes, negativos, haja vista o não cumprimento da CPLI. O desenho e a execução das 
ações, programas e políticas públicas para esse público, em todas as esferas é, ainda, tarefa 
complexa para gestores públicos, haja vista a dificuldade destes em lidar com a diversidade 
de culturas e saberes e o anseio de cada uma delas. Além disso, há sempre a desculpa pelos 
órgãos públicos de que o princípio de consulta carece de mecanismo legal que estabeleça 
como a consulta deve ocorrer e quais os procedimentos a serem adotados.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

216

No intento de ampliar a discussão do governo sobre o tema da Consulta aos povos 
indígenas e aos PCT, mediante procedimentos apropriados, no caso de medidas legislativas 
e administrativas suscetíveis de afetá-los, a Secretaria Geral da Presidência da República 
(SGPR) e o Ministério das Relações Exteriores (MRE), assinaram, em 2012, a Portaria 
Interministerial n. 35,9 que estabeleceu o Grupo de Trabalho Interministerial (GTI) com a 
finalidade de estudar, avaliar e apresentar proposta de regulamentação da Convenção 169, 
no que tange aos procedimentos de consulta prévia aos povos indígenas e PCT. Em 2014, 
o diálogo com os povos indígenas foi paralisado diante das críticas feitas contra a Portaria 
AGU n. 303/2012, que estabeleceu condicionantes para a demarcação e uso de terras indíge-
nas. E, no governo Bolsonaro, em 2019, a participação indígena e de PCT foi inviabilizada 
com a extinção dos conselhos de participação popular na gestão pública.

Diante das ameaças e violações aos seus direitos, Povos Indígenas e PCT têm elabo-
rado, desde 2014, protocolos próprios de consulta e consentimento (protocolo comunitário 
ou mandato de consulta prévia) em que apresentam as regras mínimas de interlocução entre 
o povo ou comunidade interessada e o Estado, de como se deve respeitar o direito próprio, 
suas jurisdições próprias e formas de organização social em um processo de consulta prévia.

O Congresso Nacional e a Convenção 169

À época da assinatura, aprovação e ratificação da Convenção 169, da OIT, o contexto 
político, como o de agora, não era favorável. Joênia Wapichana lembra:

A gente sabe que desde o primeiro momento, houve uma resistência na ratifi-
cação da Convenção 169. Eu ainda era uma recém-formada [em direito], mas 
já havia um encaminhamento de assembleias indígenas, para que houvesse 
a ratificação da Convenção 169 por conta da importância na vida dos povos 
indígenas, dos atropelos no dia a dia, que se via uma intensidade de projetos e 
sequer havia uma consulta pra saber a opinião dos povos indígenas. Então, essa 
era uma primeira demanda da importância de terem o seu direito de consulta 
prévia, livre e informada e ser, principalmente, protagonista da própria vida 
(Webinário MPF, 01/06/2021).

Desde 1º de janeiro de 2019, quando o Congresso Nacional (CN) tomou uma nova 
cara – mais conservadora e cujos interesses estão voltados ao agronegócio e à mineração 
–, são apresentados projetos de ei que ameaçam e violam direitos dos povos indígenas já 
assegurados pela CF/88. A atual composição do CN é, majoritariamente, masculina (505) 
e branca (452); as mulheres representam 15% do total.

9	 Texto completo da Portaria Ministerial nº 35 disponível em: https://cpisp.org.br/portaria-interministerial 
-no-35-de-27-de-janeiro-de-2012/. Acesso em: 4 abr. 2023.

https://cpisp.org.br/portaria-interministerial-no-35-de-27-de-janeiro-de-2012/
https://cpisp.org.br/portaria-interministerial-no-35-de-27-de-janeiro-de-2012/


A resistência à Convenção 169 no Congresso Nacional: racismo contra os povos indígenas

217

De 1º de janeiro de 2019 até 1º de abril de 2021 foram levantadas 76 proposições,10 
cujos temas dizem respeito à mineração em terra indígena; ações de combate à covid-19; 
sustação de atos do poder executivo, que violam direitos dos povos indígenas, entre outros. 
Para fins deste texto serão objeto de discussão apenas os PL e os PDL que apresentam 
riscos à integridade física e cultural aos povos indígenas.

Proposições legais e seus efeitos

Segue o panorama das proposições feitas por parlamentares alinhados ou não com o 
governo federal, com alvo nos Povos Indígenas.

O PL 1443/2021, de autoria da deputada Carla Zambelli (PSL/SP), “dispõe sobre a 
liberdade econômica indígena, garantindo a autonomia das comunidades na gestão e uso 
de suas terras e patrimônio”.11 Visa à liberação de roças mecanizadas em Terras Indígenas 
(TI), objetivando a autorização de plantio de grãos e legalização do arrendamento de terras 
e plantio de sementes geneticamente modificadas, atualmente proibidas por lei. Esse PL 
se coaduna com a Instrução Normativa Conjunta Funai/Ibama n. 01/2021 e reflete os inte-
resses do modelo de produção do agronegócio, que traz preocupações quanto à segurança 
e soberania alimentar dos povos indígenas.

Estudos realizados em 2020, por organizações não governamentais, apresentam os 
impactos do modelo de produção do agronegócio sobre os biomas Cerrado e Amazônia. 
Os dados de “Soja e carne por trás do desmatamento do Cerrado em 2020” mostram que a 
agropecuária é a principal atividade responsável pelo desmatamento no Brasil.12 Em “Cum-
plicidade na destruição III”, a Articulação dos Povos Indígenas do Brasil (APIB) e a 
Amazon Watch13 afirmam: “o desmatamento ilegal e as queimadas criminosas são usadas 
para converter vastas áreas de floresta primária em áreas agrícolas, beneficiando atores 
poderosos” (Apib; Amazon Watch, 2020, p. 4).

O modelo de produção em larga escala vem ganhando adeptos entre os povos indígenas, 
no estado de Mato Grosso – Pareci, Xavante (TI Sangradouro/Volta Grande) e Bakairi (TI 
Santana). Em parceria com a Fundação Nacional do Índio (Funai), o Sindicato Rural de 
Primavera do Leste e o Governo de Mato Grosso, a Cooperativa Indígena Sangradouro e 

10	 35 são projetos de lei; 21 são projetos de decreto legislativo; 2 são medidas provisórias; 11 são requerimen-
tos, 1 proposta de fiscalização e controle, e 1 projeto de lei da Câmara dos Deputados.

11	 Texto completo do Projeto de Lei nº 3.045/2019 disponível em: https://www.camara.leg.br/propostas 
-legislativas/2278494. Acesso em: 4 abr. 2023.

12	 Em 2020 foram desmatados 141.186 ha em áreas de Assentamentos Rurais, Terras Indígenas, Unidades de 
Conservação (UCs). O bioma Cerrado perdeu 734.010 ha de sua vegetação nativa, sendo a monocultura 
da soja o principal elemento de destruição (p. 4).

13	 O arquivo de Cumplicidade na destruição III está disponível em: https://amazonwatch.org/assets/files/
2020-cumplicidade-na-destruicao. Acesso em: 4 abr. 2023.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

218

Volta Grande está empreendendo o Projeto “Independência Indígena”14 para plantio meca-
nizado de arroz, que deverá utilizar cerca de 1.000 ha da TI Sangradouro.15 Há expectativa 
do setor empresarial rural para que o arroz produzido seja comercializado. Para o presidente 
da Funai, Marcelo Xavier, “o projeto é inovador, empreendido pela própria comunidade 
indígena, que garante a segurança alimentar das aldeias”.16

Em 09 de abril de 2020, em Audiência Pública, realizada, virtualmente, pela Frente 
Parlamentar Mista de Povos Indígenas,17 Xavier postulou:

[...] os Pareci geram 20 milhões de reais ao ano com a produção de soja. 
Os Umutina, também, na região de Barra do Bugres, estão colhendo arroz 
e comendo banana. Essas iniciativas agora servem para a gente repensar o 
que a gente quer para o futuro dessas comunidades. É muito louvável que 
estas comunidades tenham sua independência. Nesse momento agora é que 
a gente está vendo o fortalecimento dessas comunidades na produção de 
alimentos é muito boa. Muitas delas não vão depender do governo federal. 
Vão passar tranquilamente. Estou aberto para receber parcerias para que a 
gente possa fortalecer o etnodesenvolvimento nas terras indígenas. Este é 
o meu objetivo. E mais, busca por conhecimento, busca por independência 
econômica, busca por dignidade não representa perda de identidade étnica 
(FPMDDPI, 09/04/20).

Mário Nicácio Wapichana, vice-coordenador da Coiab18 contestou:

[...] Todos os povos indígenas têm seu modo de vida e precisa ser respeitado 
e fortalecido pela Funai e todos os outros órgãos do governo federal. Deixar 
bem claro, não é soja, não é arroz que vai sustentar os povos indígenas. 
Se deu certo em uma aldeia tem seus motivos, tem suas razões. Mas, para 
nós, povos indígenas, em sua maioria, temos especificidades que precisam 
ser fortalecidas. Não adianta falar em sustentabilidade se tem mais de 20 mil 
garimpeiros hoje, na terra indígena Yanomami, no Estado de Roraima [...] 
(FPMDDPI, 09/04/20).

14	 Lançado em fins de 2020, objetiva “levar desenvolvimento, segurança alimentar e qualidade de vida a 
comunidades Xavante, do Mato Grosso, por meio do incentivo à produção sustentável nas aldeias. Entre 
as ações, o projeto disponibiliza ferramentas e maquinários utilizados no plantio e colheita de alimentos, 
bem como capacitação de indígenas para operar tratores e práticas de cultivo” (Funai, 2021).

15	 Ali vivem aproximadamente 900 indígenas dos Povos Bororo e Xavante (dados do Censo IBGE 2010). A terra 
indígena possui 100 mil ha e abrange os municípios de General Carneiro, Novo São Joaquim, Poxoréo/MT. Infor-
mações disponíveis em: https://terrasindigenas.org.br/pt-br/terras-indigenas/3794. Acesso em: 4 abr. 2023.

16	 A reportagem completa está disponível em https://www.secom.mt.gov.br/en/-/16918834-xavantes-dao 
-inicio-a-primeira-colheita-de-arroz-e-isso-que-queremos-. Acesso em: 4 abr 2023.

17	 Espaço de diálogo, debates, proposições e deliberações sobre as questões indígenas no Congresso Nacio-
nal. Composta por 237 membros, 210 deputados e 27 senadores, além da participação das organizações 
indígenas e sociedade civil. Foi lançada no dia 4 de abril de 2019, coordenada pela então deputada federal 
Joenia Wapichana (Rede/RR).

18	 Coordenação das Organizações Indígenas da Amazônia Brasileira, organização indígena criada em 1989, 
abrange os nove estados da Amazônia legal.



A resistência à Convenção 169 no Congresso Nacional: racismo contra os povos indígenas

219

O termo etnodesenvolvimento tem uma acepção bastante distinta da apresentada por 
Marcelo Xavier. De acordo com Guillermo Bonfill Batalla, considerado o formulador da 
ideia de etnodesenvolvimento:

é o exercício da capacidade social dos povos indígenas para construir seu futuro, 
aproveitando suas experiências históricas e os recursos reais e potenciais de 
sua cultura, de acordo com projetos definidos segundo seus próprios valores 
e aspirações. Isto é, a capacidade autônoma de uma sociedade culturalmente 
diferenciada para guiar seu desenvolvimento (apud Verdum, 2002, p. 88).

Desde então, o etnodesenvolvimento tem sido difundido, pelo mundo afora, como solu-
ção para um processo de desenvolvimento que não colida com os interesses e os direitos de 
populações ou povos, alvos de programas, levando em conta a participação desses povos, nas 
diferentes etapas de “planejamento, execução e avaliação” dos programas (Oliveira, 2000).

Para Paul Little (2002), a noção de autonomia cultural deve estar na base de qualquer 
programa de etnodesenvolvimento, além de reconhecer a necessidade de os povos indígenas 
elaborarem estratégias de interação com os mercados regional, nacional e internacional.

Pautados em premissas de participação, autonomia e autodeterminação dos povos indíge-
nas, na proteção ambiental e controle territorial, foram criados os Planos de Gestão Territorial 
e Ambiental de Terras Indígenas (PGTA),19 estratégicos para a reflexão e planejamento do uso 
sustentável dos territórios indígenas, de forma a assegurar a melhoria da qualidade de vida e 
as condições plenas de reprodução física e cultural das atuais e futuras gerações.

O Projeto Independência Indígena não demonstra características de um PGTA,20 
ao contrário, traz características semelhantes ao Plano de Desenvolvimento da Nação 
Xavante (Funai/1977), quando a ditadura militar priorizou o Leste matogrossense para o 
desenvolvimento econômico. A pecuária extensiva e a agricultura de subsistência foram 
substituídas por áreas de monocultura de arroz, dominadas por grandes empresas nacionais 
e estrangeiras. Houve investimento maciço para ocupação dessa região, atingindo em cheio 
os territórios Xavante. A Funai propôs, em 1977, um projeto de rizicultura mecanizada, 
conhecido como Projeto Xavante,21 que visava transformar as terras indígenas em áreas 
“produtivas”, por meio do desenvolvimento da monocultura; da produção mecanizada, 
em larga escala, e da introdução de investimentos de capital, de forma a possibilitar que 
os índios alcançassem a autossuficiência econômica (Garfield, 2011). Era baseado na uti-
lização de insumos sintéticos, sementes melhoradas e uso intenso de máquinas agrícolas, 
condições que os indígenas não poderiam manter, devido aos altos custos necessários para 
a produção, acarretando dependência das comunidades ao órgão tutelar.

19	 Instrumentos para implementação da Política Nacional de Gestão Territorial e Ambiental Indígena (PNGATI).
20	O Plano de Gestão Territorial e Ambiental (PGTA) é um instrumento da PNGATI, instituída pelo 

Decreto nº 7.747, de 5 de junho de 2012.
21	 A política oficial do Estado à época – que se estendeu até a promulgação da CF88 – era a integração dos 

Povos Indígenas a comunhão nacional (Garfield, 2011).



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

220

O projeto não levou em consideração a lógica material, o modo de vida e a relação 
dos Xavante com os espaços sagrados. Criou uma dependência com o governo federal e 
provocou alterações e reelaborações no modo de vida Xavante, especialmente nos padrões 
tradicionais de organização do trabalho, na distribuição dos produtos das lavouras, na frag-
mentação/cisão de aldeias, bem como, nos padrões de subsistência e da dieta Xavante (Silva, 
1992). Além disso, acarretou a erosão genética de variedades tradicionais, como o milho.

Desde 2003, os Xavante têm recorrido à Embrapa em busca de sementes tradicionais 
perdidas ao longo do tempo. A dieta dos Xavante, antes baseada em tubérculos, caça e 
frutas, foi substituída por arroz, às expensas de alimentos tradicionais, contribuindo para 
a ocorrência de diabetes e outras doenças (Silva; Garavello, 2015).

Em 2019, o senador Zequinha Marinho (PSC/PA) apresentou o PL 5624/2019, que pro-
põe alteração na Lei nº 9.985, de 18/7/2000, objetivando retirar do Executivo a atribuição 
de criar Unidades de Conservação (UC); demarcar e homologar terras indígenas; fortalecer 
o papel do legislativo na criação, ampliação, transformação, desafetação ou redução dos 
limites das UC, e de homologação da demarcação de terras indígenas.22

Os efeitos deste PL podem ser nefastos aos povos indígenas e PCT que vivem em UC 
de Uso Sustentável. Nesse sentido, chama atenção a Portaria MMA no 73, de 25/2/2021, 
que torna pública a seleção das UC federais da Amazônia Legal, para adoção, via Programa 
Adote um Parque, por pessoa física ou jurídica (nacional ou estrangeira). O programa ambi-
ciona “beneficiar” 132 UC, de uso sustentável ou não (15% do território), mas, o Decreto 
de criação n. 10.623, de 9/2/2021, e a Portaria n. 73/2021 “não explicitam se há distinções 
na adoção de UC de uso sustentável, que incluem a presença de povos e comunidades 
tradicionais” (Carta de Belém, 2021).23 Os povos e comunidades tradicionais não foram 
escutados sobre a implantação do programa.

A rede de supermercados Carrefour, de origem francesa,24 foi a primeira empresa de 
capital estrangeiro a desembolsar quase 4 milhões de reais para promover a governança 
privada sobre territórios de interesse coletivo e social, no Lago do Cuniã (75,9 mil ha), 
em Rondônia.25 Até o início de abril de 2021 cinco empresas assinaram contrato com o 
MMA para participar do Programa Adote um Parque.26 A gestão das UC é de competência 

22	 Veja a íntegra do Projeto de Lei nº 5.624/2019 em: https://www25.senado.leg.br/web/atividade/materias/-/
materia/139527. Acesso em: 4 abr. 2023.

23	 Saiba mais sobre o Grupo Carta de Belém em: https://www.cartadebelem.org.br/saldao-do-governo-bolso-
naro-sobre-as-unidades-de-conservacao-organizacoes-e-movimentos-sociais-se-mobilizam-contra-o-pro-
grama-adote-um-parque/. Acesso em: 20 mai 2021.

24	 O Grupo Carta de Belém (mar. 2021) alerta: “rede de supermercados possui uma série de violações socioam-
bientais em sua cadeia produtiva, além de estar associada a graves episódios de racismo, como no espanca-
mento até a morte de João Alberto Silveira Freitas em Porto Alegre – RS em novembro de 2020”.

25	 Disponível em: https://www.brasildefato.com.br/2021/02/12/salles-coloca-15-da-amazonia-para-adocao 
-e-deixa-perguntas-centrais-sem-resposta. Acesso em: 20 maio 2021.

26	 Mais informações sobre o projeto Adote um Parque em: https://www.gov.br/pt-br/noticias/meio-ambiente 
-e-clima/2021/03/adote-um-parque-ganha-nova-adesao. Acesso em: 4 abr. 2023.

https://www.cartadebelem.org.br/saldao-do-governo-bolsonaro-sobre-as-unidades-de-conservacao-organizacoes-e-movimentos-sociais-se-mobilizam-contra-o-programa-adote-um-parque/
https://www.cartadebelem.org.br/saldao-do-governo-bolsonaro-sobre-as-unidades-de-conservacao-organizacoes-e-movimentos-sociais-se-mobilizam-contra-o-programa-adote-um-parque/
https://www.cartadebelem.org.br/saldao-do-governo-bolsonaro-sobre-as-unidades-de-conservacao-organizacoes-e-movimentos-sociais-se-mobilizam-contra-o-programa-adote-um-parque/
https://www.brasildefato.com.br/2021/02/12/salles-coloca-15-da-amazonia-para-adocao-e-deixa-perguntas-centrais-sem-resposta
https://www.brasildefato.com.br/2021/02/12/salles-coloca-15-da-amazonia-para-adocao-e-deixa-perguntas-centrais-sem-resposta


A resistência à Convenção 169 no Congresso Nacional: racismo contra os povos indígenas

221

do Instituto Chico Mendes da Conservação da Biodiversidade (ICMBio) que, nos últimos 
anos, “vem sofrendo com sucateamento e sendo direcionado ao cumprimento de agendas 
de financeirização da natureza, por intermédio de empresas interessadas em investimentos 
em serviços ambientais” (Carta de Belém, 2021).

Projetos de Decreto Legislativo: o que está em “jogo”?

Do total de 20 Projetos de Decreto Legislativo (PDL) apresentados, 12 foram manifes-
tados por partidos de oposição ao governo, com objetivo de sustar Atos do Poder Executivo 
que ferem direitos assegurados na CF/88 ou tratados internacionais.

O PDL 92/2020,27 de autoria de José Ricardo (PT/AM) e Airton Faleiro (PT/PA), 
susta o art. 4º da Portaria n. 419/PRES/FUNAI, de 17 de março de 2020,28 que estabelece 
medidas temporárias de prevenção à infecção e propagação do novo corona vírus (covid-
19) no âmbito da Funai. Os parlamentares justificam que esse artigo representa uma dupla 
afronta: à política indigenista e ao próprio Regimento Interno da Fundação, além de violar 
marcos jurídicos nacionais e internacionais. Foi solicitada imediata revogação do art. 4º pelo 
Ministério Público Federal (MPF), pelo Conselho Nacional de Saúde (CNS) e pela APIB.

O PDL 98/2021,29 de autoria da bancada do PT, pede a sustação da aplicação da Ins-
trução Normativa Conjunta Funai/Ibama 01, de 22 de fevereiro de 2021,30 que

dispõe sobre os procedimentos a serem adotados durante o processo de 
licenciamento ambiental de empreendimentos ou atividades localizados ou 
desenvolvidos no interior de Terras Indígenas cujo empreendedor sejam 
organizações indígenas.

 A IN permite formas de organizações associativas e de parcerias entre índios e não índios, 
ferindo o direito e a garantia constitucional do usufruto exclusivo dessas terras pelas comuni-
dades indígenas. Ela “viabiliza, por vias transversas e camuflada, o arrendamento das terras 
indígenas” (PDL 98/2021, p. 3), como explica a advogada indígena Fernanda Kaingang,31

27	 Íntegra do Projeto de Decreto Legislativo nº 92/2020 disponível em: https://www.camara.leg.br/
proposicoesWeb/prop_mostrarintegra?codteor=1869949. Acesso em: 4 abr. 2023.

28	 Art. 4º. Ficam suspensas todas as atividades que impliquem o contato com comunidades indígenas iso-
ladas. Parágrafo Único. O comando do caput pode ser excepcionado caso a atividade seja essencial à 
sobrevivência do grupo isolado e deve ser autorizada pela CR por ato justificado.

29	 Íntegra do Projeto de Decreto Legislativo nº 98/2021 disponível em: https://www.camara.leg.br/proposico-
esWeb/prop_mostrarintegra?codteor=1970067. Acesso em: 4 abr. 2023.

30	 Íntegra da Instrução Normativa Conjunta Funai/Ibama 01/2021, disponível em https://www.in.gov.br/en/web/
dou/-/instrucao-normativa-conjunta-n-1-de-22-de-fevereiro-de-2021.304.921201. Acesso em: 4 abr. 2023.

31	 Live realizada pela Articulação Nacional Mulheres Guerreiras da Ancestralidade (ANMIGA). As originárias 
da Terra: Mulheres Semente (Mulheres Indígenas da Mata Atlântica, Caatinga e Pampas). 23 de março de 
2021. Disponível em: https://www.facebook.com/watch/live/?v=152.856.186711217&ref=watch_permalink. 
Acesso em: 23 mar. 2021.

https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/prop_mostrarintegra?codteor=1869949
https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/prop_mostrarintegra?codteor=1869949
https://www.in.gov.br/en/web/dou/-/instrucao-normativa-conjunta-n-1-de-22-de-fevereiro-de-2021-304921201
https://www.in.gov.br/en/web/dou/-/instrucao-normativa-conjunta-n-1-de-22-de-fevereiro-de-2021-304921201


Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

222

essa Instrução Normativa retoma a política de arrendamento, que é ilegal, 
e esbulho dos territórios indígenas. [...] Viola o usufruto exclusivo que os 
povos indígenas têm sobre o seu território. Coloca em risco a proteção e o 
equilíbrio dos nossos territórios. Ela viola a Convenção 169 da OIT ao não 
consultar os povos indígenas sobre as nossas prioridades e as nossas neces-
sidades, priorizando empreendimentos econômicos em prejuízo dos nossos 
territórios. O uso de defensivos agrícolas – glifosato – nas terras indígenas, 
assim como o arrendamento para monocultura de soja, produz miséria, pro-
duz concentração de renda. A renda gerada por essa riqueza fica nas mãos de 
alguns. [...] Os defensivos que são utilizados nas lavouras são cancerígenos, 
contaminam os mananciais de água. [...] Ela coloca em risco a nossa saúde; 
coloca em risco o equilíbrio ambiental dos nossos territórios. Queremos a 
revogação da Instrução Normativa. Nossos direitos são pré-existentes, eles 
não precisam ser criados, eles são reconhecidos pela CF88 [...].

O PDL 19/202132 de autoria da bancada do PSOL, pede a sustação da Resolu-
ção nº 4/2021, de 22 de janeiro de 2021,33 que “disciplina os critérios específicos de hete-
roidentificação, a serem observados pela Funai, na execução de políticas públicas.34 
A resolução contraria dispositivos constitucionais (art. 215, 216, 231e 232), e tratados 
internacionais, violando direitos fundamentais dos povos indígenas, uma vez que:

a identidade étnica é única e exclusivamente definida por meio da autoiden-
tificação. Não cabe, portanto, qualquer possibilidade de agente externo ao 
próprio grupo definir a identidade deste grupo ou de pessoa a ele pertencente. 
A autoidentificação, esclareça-se, não significa que basta um indivíduo qual-
quer se dizer indígena, mas em ser também reconhecido como pertencendo 
a uma coletividade (ABA, 2021).

O PDL 247/202035 de autoria da bancada do PT, pede a sustação dos efeitos da Instrução 
Normativa (IN) 9, de 16 de abril de 2020, da Funai. A IN 9 altera o regime de emissão do 
documento chamado Declaração de Reconhecimento de Limites e determina que apenas 
as terras indígenas homologadas deverão constar no Sistema de Gestão Fundiária (Sigef36). 

32	 Íntegra do Projeto de Decreto Legislativo nº 19/2021. Disponível em: https://www.camara.leg.br/
proposicoesWeb/prop_mostrarintegra?codteor=1963743. Acesso em: 4 abr. 2023.

33	 Íntegra da Resolução nº 4/2021 disponível em https://www.in.gov.br/en/web/dou/-/resolucao-n-4-de-22-de 
-janeiro-de-2021.300.748949. Acesso em: 4 abr. 2023.

34	 De acordo com a Resolução, são critérios: “i) Vínculo histórico e tradicional de ocupação ou habitação entre 
a etnia e algum ponto do território soberano brasileiro; ii) Consciência íntima declarada sobre ser índio 
(autodeclaração); iii) Origem e ascendência pré-colombiana; iv) Identificação do indivíduo por grupo étnico 
existente, conforme definição lastreada em critérios técnicos/científicos, e cujas características culturais 
sejam distintas daquelas presentes na sociedade não índia.

35	 Íntegra do Projeto de Decreto Legislativo nº 247/2020 disponível em https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/
prop_mostrarintegra?codteor=1898904&filename=Tramitacao-PDL+247/2020. Acesso em: 4 abr. 2023.

36	O Sigef foi desenvolvido pelo MDA em parceria com o Incra com objetivo de uniformizar procedimentos, 
mapear e centralizar as informações sobre os imóveis rurais. Nesse sistema, são efetuadas a recepção, 



A resistência à Convenção 169 no Congresso Nacional: racismo contra os povos indígenas

223

A IN 9 foi editada logo em seguida à MP 910/2019, conhecida como MP da Regularização 
Fundiária ou da “grilagem”. Ela desconsidera os artigos da Constituição que tratam dos 
direitos indígenas e o Decreto nº 1.775/1996, que regulamenta o processo de identifica-
ção, demarcação e homologação das terras indígenas. Impacta em num grande número de 
territórios indígenas, quilombolas e UC que estão em processo de regularização. A subpro-
curadora-geral da República Deborah Duprat (maio 2020)37 lamenta:

o campo foi pensado com forte investimento de terras públicas para reforma 
agrária, demarcação de terras indígenas, quilombolas, outros povos e comu-
nidades tradicionais e UCs, com o intuito de tornar os espaços mais plurais 
e com igualdade, mas, infelizmente, não é isso que tem sido visto.

O PDL 423/2020,38 de autoria de Joênia Wapichana (Rede/RR), pede a sustação dos 
“efeitos do item “B, do Plano 3.4”, da Portaria n. 354, de 29 de setembro de 2020, do Minis-
tério de Minas e Energia, que aprova o Programa Mineração e Desenvolvimento – PMD”. 
O Plano B contraria os dispositivos constitucionais e infraconstitucionais, observando-se o 
interesse do Governo Federal em invisibilizar os povos indígenas em face de planejamen-
tos minerários em suas terras, sem o direito à CPLI, mostrando à sociedade nacional que 
os povos indígenas são empecilhos ao desenvolvimento nacional. De acordo com o PDL, 
o PMD foi apresentado sem qualquer planejamento prévio; participação da sociedade civil, 
cientistas e órgãos de pesquisa; muito menos estabeleceu ações para reprimir as invasões 
e fiscalizar as terras indígenas para garantir às comunidades a manutenção dos recursos 
naturais necessários ao seu desenvolvimento físico e cultural.

Por sua vez, em 5 de fevereiro de 2020, para marcar os 400 dias de governo, o presi-
dente Bolsonaro assinou o Projeto de Lei n. 191/2020,39, que visa “estabelecer as condições 
específicas para a realização da pesquisa e da lavra de recursos minerais e hidrocarbonetos 
e para o aproveitamento de recursos hídricos, para geração de energia elétrica, em terras 
indígenas e institui a indenização pela restrição do usufruto de terras indígenas”. Tal Projeto 
fere os §§ 4º e 6º do art. 231 da CF/88.

Em 1989, foi apresentado o primeiro PL visando legalizar a exploração de recursos 
minerais em terras indígenas. Desde então, oito projetos foram apresentados. Mas, mesmo 
sem regulamentação, os territórios indígenas, em várias partes do país, têm sido alvo de garim-
pagem ilegal, com contaminação de cursos d’água, solo, animais e dos próprios indígenas. 

validação, organização, regularização e disponibilização das informações georreferenciadas de limites 
de imóveis rurais.

37	 Os riscos da Medida Provisória da Grilagem (MP910), 11/05/2020. Terra de Direitos. Disponível em: https://
www.youtube.com/watch?v=Nb87xAK_MV0&t=1680s. Acesso em: 4 abr. 2023.

38	 Íntegra do Projeto de Decreto Legislativo nº 423/2020 disponível em https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/
prop_mostrarintegra?codteor=1933582&filename=Tramitacao-PDL+423/2020. Acesso em: 4 abr. 2023.

39	 Íntegra do Projeto de Lei nº 191/2020 disponível em https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/prop_mos-
trarintegra?codteor=1855498&filename=PL+191/2020. Acesso em: 4 abr. 2023.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

224

O tema é complexo e os interesses de grupos envolvidos devem ser considerados, bem como 
a desvinculação/separação de outros temas que não estão sendo tratados com a devida impor-
tância – Código Mineral, Estatuto do Índio, Licenciamento Ambiental – enfim, temas que 
estão interligados e que não deveriam ser tratados separadamente e em momentos distintos.

O debate deve ser amplo e não se restringir à exploração dos recursos naturais, mas à 
integridade dos Povos Indígenas como um todo, ou seja, saúde, educação, alimentação, terra. 
Em estados como Pará e Roraima, garimpeiros invadem territórios indígenas, ameaçando 
a segurança física dos povos. Há que se considerar ainda, que a exploração minerária, 
historicamente, tem criado passivos ambientais graves que, em terras indígenas, podem 
ser catastróficos para o bem-estar físico e cultural das comunidades.

Os parlamentares alinhados com o governo federal também apresentaram PDL (8): 
dois deles pretendem autorização para aproveitamento de recursos hidroelétricos no interior 
de duas terras indígenas, e seis com objetivo de sustar atos de governos anteriores, refe-
rentes a determinadas terras indígenas, demarcadas ou não. O mais recente PDL, o de no 
177/2021,40 do deputado Alceu Moreira (MDB/RS), ex-presidente da Frente Parlamentar 
da Agricultura (FPA), autoriza o presidente da República a denunciar a Convenção 169. 
É a proposição mais ameaçadora aos preceitos fundamentais de participação direta dos 
povos indígenas, reforçando um argumento de ranço colonizador, textualmente descrito:

a restrição de acesso do Poder Público e dos particulares nas terras indígenas 
sem o consentimento desses indivíduos, assim como o fato de se necessitar 
de prévia autorização para qualquer ação governamental na Terra Indígena, 
acaba por inviabilizar o projeto de crescimento do Brasil (grifos nossos).

Nos argumentos apresentados41 percebe-se incitação ao ódio, à violência e ao pre-
conceito contra os povos indígenas, uma constante em discursos e ações coordenadas por 
membros da bancada ruralista, constituindo força política bastante expressiva no CN, sendo 
real a possibilidade de o PDL ser aprovado.

A exemplo da ratificação, a denúncia é um ato unilateral, de efeito jurídico inverso, 
onde o Estado manifesta sua vontade de deixar de ser parte no acordo internacional, o que, 
na atual conjuntura política, vivenciada pelos povos indígenas, é dado como certo o apoio 
incondicional do Poder Executivo.

O procurador da República Ubiratan Cazetta (Webinário MPF, 1º/06/2021) considera 
que o pedido de renúncia da Convenção 169 é um:

erro de premissa para aqueles que enxergam nas populações tradicionais 
um entrave, um dificultador de qualquer processo de desenvolvimento no 
país. Essas populações foram durante muito tempo invisibilizadas em nosso 

40	 Íntegra do Projeto de Decreto Legislativo nº 177/2021 disponível em: https://www.camara.leg.br/propostas 
-legislativas/2279486. Acesso em: 8 maio 2021.

41	 “Destaca-se que o Brasil é um país que precisa investir em infraestrutura para atrair investimentos, prin-
cipalmente para a região norte [...]”



A resistência à Convenção 169 no Congresso Nacional: racismo contra os povos indígenas

225

país e precisam ser ouvidas/escutadas e respeitadas. É um erro tão evidente 
que chega a ser difícil qualquer tipo de análise sobre a proposta de decreto 
legislativo para retirar o Brasil do âmbito da Convenção 169.

Para Eloy Terena, a Convenção 169 é um

 importante instrumento de defesa dos direitos dos povos indígenas e, qualquer 
ataque a esses direitos, sem dúvida, é inconstitucional, porque ela tem força nor-
mativa de proteção constitucional e isso representa um notório retrocesso social.

Tzay vai adiante e reforça o argumento explicitado por Terena:

el momento que un Estado quiera renunciar el Convenio 169 o denunciar 
jurídicamente estaría siendo visto como un retroceso en respeto a los dere-
chos humanos, no solo de los pueblos indígenas, sino en contexto grande de 
los derechos humanos universales. Si un Estado renuncia a un instrumento 
de derechos humanos se coloca em la vista internacional de organismos de la 
ONU y del sistema interamericano de derechos humanos. Eso no sería nada 
bueno para Brasil. El momento es de fortalecer el Convenio y no renunciarlo 
(Webinário MPF, 1º/06/2021).

Conclusão

O panorama que acabamos de apresentar reflete a história de 521 anos de opressão e 
de menosprezo aos Povos Indígenas. O cumprimento do dispositivo da CPLI não depende 
apenas do Poder Legislativo, mas, também, do Executivo, do Judiciário e da sociedade 
brasileira, cuja população, percentualmente, se declara ou é declarada branca (47,5%), 
parda (43,4%), preta (7,5%), indígena (2,17%) (Censo IBGE, 2012).

Os aportes teóricos decoloniais nos dão uma chave de compreensão porque somos 
assim, como somos, no Brasil e nas Américas, divididos entre os que sabem e os que são 
considerados ignorantes, entre os que possuem bens e os que não podem possuí-los, entre 
os que pensam ser o progresso/desenvolvimento e os que são e sempre serão atrasados e 
impedem o progresso. Também permitem compreender porque é tão difícil aceitar a auto-
determinação dos povos indígenas e o direito à diversidade.

O racismo faz parte de uma ordem social que se reinventa há mais de cinco séculos 
em um processo (re)produzido nas esferas econômicas, políticas e jurídicas, de exclusão 
das populações negras e indígenas. Os movimentos indígena, negro e camponês resistem e 
se articulam, embora em posição de inferioridade, para que o Congresso Nacional reverta 
ou deixe de aprofundar esse modelo opressor.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

226

Referências

ASSOCIAÇÃO BRASILEIRA DE ANTROPOLOGIA – ABA. Nota da ABA contra a 
Resolução no 4 de 21 de janeiro de 2021/ Funai. Disponível em: http://www.portal.abant.
org.br/2021/02/01/nota-da-aba-contra-a-resolucao-no-4-de-22-de-janeiro-de-2021-funai/. 
Acesso em: 6 abr. 2023.

ALMEIDA, Silvio. O que é racismo estrutural? Belo Horizonte: Letramento, 2018. Cole-
ção Feminismos Plurais.

ARTICULAÇÃO DOS POVOS INDÍGENAS DO BRASIL – APIB; AMAZON WATCH. 
Cumplicidade na destruição III: como corporações globais contribuem para violações 
de direitos dos povos indígenas na Amazônia brasileira. 2020. Disponível em https://
amazonwatch.org/assets/files/2020-cumplicidade-na-destruicao. Acesso em: 4 abr. 2023.

BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do Brasil. Brasília, 
DF: Senado Federal: Centro Gráfico, 1988.

CÉSAIRE Aimé. Discurso sobre la negritud. Negritud, etnicidad y culturas afroamericana. 
Nandayala. 1987.

CÉSAIRE Aimé. Discurso ao colonialismo. Cadernos Livros. N. 15. Livraria Sá da Costa: 
Lisboa. 1978.

CHAUÍ, Marilena. Cultura e democracia. In: Crítica y emancipación: Revista Latino-
americana de Ciencias Sociales. Año 1, no. 1 (jun. 2008 – ). Buenos Aires: CLACSO, 
2008. Disponible en: http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/secret/CyE/cye3S2a.
pdf. Acesso em: 29 maio 2021.

FAJARDO, Raquel Z. Yrigoyen. Aos 20 anos do Convênio 169 da OIT: Balanço e desafios 
da implementação dos direitos dos povos Indígenas na América Latina. In: VERDUM, 
Ricardo (org.) Povos Indígenas: Constituições e Reformas Políticas na América Latina. 
Brasília: Inesc, 2009, p. 9-62.

FPMDDPI – Frente Parlamentar Mista em Defesa dos Direitos dos Povos Indígenas. Memória 
de Reunião. 9 de abril de 2020, plataforma Zoom (anotações de Mariana W. V. de Castilho).

FUNAI – Fundação Nacional dos Povos Indígenas. Projeto Independência Indígena incen-
tiva a produção em comunidades Xavante. 3 dez 2021. Disponível em: https://www.gov.
br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2021/projeto-independencia-indigena-incentiva-a-producao 
-em-comunidades-xavante. Acesso em: 4 abr. 2023.

GARFIELD, Seth. A luta indígena no coração do Brasil: política indigenista, a Marcha 
para o Oeste e os índios Xavante (1937-1988). São Paulo: Unesp, 2011.



A resistência à Convenção 169 no Congresso Nacional: racismo contra os povos indígenas

227

GARZÓN, Biviany Rojas; YAMADA, Erika; OLIVEIRA, Rodrigo. Direito à consulta e 
consentimento de Povos Indígenas, Quilombolas e Comunidades Tradicionais. São Paulo: 
RCA; Wahington DC: Due Process of Law Foundation, 2016.

IBGE – Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. Censo Brasileiro de 2010. Rio de 
Janeiro: IBGE, 2012.

LITTLE. Paul E. Etnodesenvolvimento local: autonomia cultural na era do neoliberalismo 
global. Tellus 2(3), p. 35–52. 2002.

LOPES DA SILVA, Aracy. Dois séculos e meio de história Xavante. In: CARNEIRO 
DA CUNHA, Manuela. História dos Índios no Brasil. São Paulo: Companhia das Letras; 
Secretaria Municipal de Cultura: FAPESP, 1992, p. 357-378.

LUCIANO BANIWA, Gersem dos Santos. A conquista da Cidadania Indígena e o fan-
tasma da Tutela no Brasil Contemporâneo. In: RAMOS, Alcida Rita (org.). Constituições 
Nacionais e povos indígenas. Belo Horizonte: UFMG, 2012, p. 206-227.

MILANEZ, Felipe; SÁ, Lucia; KRENAK, Ailton; CRUZ, Felipe, URBANO, Elisa; DOS SAN-
TOS PATAXÓ, Genilson. Existência e diferença: o racismo contra os povos indígenas. Revista 
Direito e Práxis, Rio de Janeiro, Vol. 10, N. 03, 2019 p. 2161-2181. Disponível em: https://
www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/revistaceaju/article/view/43886. Acesso em: 1 jun. 2021.

MINISTÉRIO PÚBLICO FEDERAL – MPF. Webinário – importância da Convenção OIT 
169 para a proteção dos direitos dos Povos Indígenas e Comunidades Tradicionais. 1º jun. 
2021. Disponível em: https://youtu.be/FEQx0JJSn9k?t=4349. Acesso em: 6 abr. 2023.

ORGANIZAÇÃO INTERNACIONAL DO TRABALHO – OIT. Convenção 169 sobre 
povos indígenas e tribais e Resolução referente à ação da OIT. Brasília: OIT, 2011.

OLIVEIRA, Roberto Cardoso. Ação indigenista, eticidade e o diálogo interétnico. In: 
Estudos Avançados, 14 (40), 2000.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, 
Edgardo (org.) A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas 
latino-americanas. Buenos Aires: Clacso, 2005. p. 107-127. Disponível em: https://edisci-
plinas.usp.br/pluginfile.php/2591382/mod_resource/content/1/colonialidade_do_saber_euro 
centrismo_ciencias_sociais.pdf. Acesso em: 2 jun. 2021.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do Poder e Classificação Social. In: SOUSA SANTOS, 
Boaventura; MENESES, Maria Paula (org.) Epistemologias do Sul. (CES). ISBN 978-972-
40-3738-7. Coimbra. 2009, p. 73-114.

QUIJANO, Aníbal. Dom Quixote e os moinhos de vento na América Latina. Dossiê América 
Latina. Estudos Avançados 19 (55), 2005, p. 19-31.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

228

SILVA, Cristhian Teófilo da. Políticas públicas em perspectiva comparada: notas para a 
construção de um conceito ampliado. In: PINTO, Simone Rodrigues (org.) et alii. Políticas 
Públicas e desigualdades sociais. Brasília: Paralelo 15. 2012, p. 199-207.

SILVA, Rafael José Navas da; GARAVELLO. Maria Elisa de Paula. Eduardo. Alterações 
nas Estratégias de Subsistência: O Caso dos Índios Brasileiros Xavantes. Segurança Ali-
mentar e Nutricional, 16 (1), 32-48.

SOUSA, Cássio Noronha Inglez de. Perspectiva indígena sobre projetos, desenvolvimento e 
povos indígenas. Entrevista com Valéria Paye Pereira Kaxuyana e Euclides Pereira Macuxi. 
In: SOUSA, Cássio Noronha Inglez de; ALMEIDA, Fábio Vaz Ribeiro de; LIMA, Anto-
nio Carlos de Souza e MATOS, Maria Helena Ortolan (orgs). Povos indígenas: projetos e 
desenvolvimento II / Brasília: Paralelo 15, Rio de Janeiro: Laced, 2010, p. 201-233.

VERDUM, Ricardo. Etnodesenvolvimento e mecanismos de fomento do desenvolvimento 
dospovos indígenas: a contribuição do subprograma Projetos Demonstrativos. (PDA). In: 
LIMA, Carlos Sousa; BARROSO-HOFFMANN, Maria. (Org.). Etnodesenvolvimento e 
políticas públicas: bases para uma nova política indigenista. Rio de Janeiro: Contracapa/ 
LACED, 2002. p. 87-105.



Sobre o (mal)encontro  
de Belo Monte  

com o Rio Xingu
Thais Santi Cardoso da Silva

Introdução

Quem dera eu dominasse a arte da pintura. E fosse capaz de expressar, como 
que num único ato, o movimento e a dinâmica, a morte e a reafirmação da 
violência – real e histórica – presentes no (mal)encontro de Belo Monte 
com o rio Xingu. Resumir toda a guerra numa só imagem. E toda a beleza 
numa mistura de cores. Intensa na medida exata para que todos penetrassem 
nos olhos daqueles que são parte do Xingu. E sentissem a dor da sua perda. 
Experimentassem pelo brilho de uma imagem as percepções e compreensões 
de momentos que pareciam tudo resumir [Silva, 2020, p. 18].

Com essas palavras abro a dissertação de mestrado apresentada ao Mespt, em abril de 
2020, e busco expor as limitações dos textos que ali sucedem, enquanto “exercício da expres-
são pela palavra, na falta de melhor recurso. Uma tentativa de construção daquela imagem; 
de letra em letra. Com detalhes. Diluídos no tempo e nas páginas...” (Silva, 2020, p. 18).

Sob a forma de um poema dissertativo, o (mal)encontro de Belo Monte com o rio Xingu é 
descrito a partir da minha aproximação com ambos. E, na medida em que vivencio as diversas 
dimensões desse conflito, ressignifico o meu próprio lugar, enquanto procuradora da República.

Essa descrição é conduzida por um olhar que se apoia na tese de Hannah Arendt sobre 
um mundo em que tudo é possível. Tese essa transposta para a Terra do Meio1 a partir 
do signo do inexorável que Belo Monte carrega e que permite associá-la aos domínios 
totalitários descritos pela filósofa. Sirvo-me ainda da noção arendtiana de mundo. Como 
um solo firme para o agir em liberdade. Apenas possível quando preservadas as condições 
para a vida de uma paradoxal pluralidade de seres singulares. O que torna inevitável a 
afirmação de que existem mundos dentro do mundo. Mundos coexistindo neste mundo, 
sem que fosse dado a qualquer deles agir para eliminação dos demais.

1	 A referência à Terra do Meio é uma alusão à região do médio Xingu, área de impacto da UHE Belo Monte.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

230

E essas categorias, quando transpostas à Terra do Meio, são perpassadas por uma terri-
torialidade peculiar. O rio Xingu: um território de águas e ilhas, que nutre e sustenta a vida 
de seus povos. Sirvo-me das minhas experiências na Terra do Meio para acessar o Xingu. 
Uma viagem que efetivamente ocorreu em março de 2013. E que ainda não terminou... 
É, portanto, a partir de trabalhos de campo que rememoro as lições que índios, ribeirinhos 
e pescadores, magistral e naturalmente, nos concedem em seus atos e falas de re-existência.

Toda a narrativa é perpassada pela obra de Davi Kopenawa. Como se o xamã, ele 
sim, e somente ele, fosse capaz de descrever a imagem do trágico encontro de Belo Monte 
com o rio Xingu. Que é parte daquele (mal)encontro do branco com o Yanomami. Dos do 
povo da floresta com o povo da mercadoria. O xamã dá imagem àquilo que eu não con-
sigo desenhar. E, acima de tudo, àquilo que eu não consigo ver. Sua narrativa é primorosa 
para descrever as forças que dão cor, brilho e proteção a esse mundo dentro do mundo. 
Ora resgato fragmentos dessa imagem.

A partir de pequenas narrativas, não lineares, os textos que seguem buscam trazer 
elementos que permitam aproximar o leitor desse (mal)encontro. Expor algumas de suas 
tantas dimensões. A ação etnocida que chegou até a última aldeia, do igarapé mais remoto do 
médio Xingu. As etapas de destruição de um peculiar modo de vida, que historicamente se 
estabeleceu nos rios da Amazônia. A negação. A invisibilidade. O silêncio. O esfacelamento.

Em meio às descrições empíricas, o texto propõe uma reinterpretação desse (mal)
encontro segundo categorias filosóficas de Hannah Arendt, que permitem associar aos 
domínios totalitários o estado de coisas que Belo Monte instaura no Xingu. Em especial 
pela inexorabilidade que o projeto anuncia, para fazer de si mesmo um fato consumado. 
E pelo modo com que seus obstáculos foram sendo suprimidos.

O texto traz ainda uma reflexão sobre o domínio que Belo Monte impôs sobre a Terra 
do Meio, usando o Fausto de Goethe como referência comparativa. E, na medida em que 
se desnudam as camadas desse projeto fáustico, a previsão arendtiana de um mundo em 
que tudo é possível assume uma nova dimensão, uma vez alçada a escala do poder confe-
rido à empresa de Belo Monte. Um poder sobre o pulso da vida do rio Xingu, que remete 
à concepção exposta por Michel Foucault, de um poder de fazer viver e deixar morrer, 
o que nos impõe a realidade da morte do Xingu, que no fim das contas estamos a tratar.

O encontro com Belo Monte

Antes de entrar na aldeia Iriri, eu conhecia Belo Monte de longe, embora estivesse há 
oitos meses no olho do furacão. Os conflitos em torno da instalação da usina aconteciam 
na cidade. Ou nos canteiros de obras. Então, parecia que a guerra era travada ali. Protestos 
de indígenas, oleiros, pescadores, ribeirinhos, moradores. Greve de trabalhadores. Toda 
ordem de reação. A cidade fervia. Era como se tivesse entrado em colapso. Em ebulição.

A quantidade de pessoas fez dobrar o número de habitantes do município. Não parava 
de chegar gente... Alguns em busca de oportunidade. Outros, já acertados para trabalhar nas 



Sobre o (mal)encontro de Belo Monte com o Rio Xingu

231

obras. Entre estes, havia aqueles mais graduados, engenheiros, que vestiam uma camisa 
polo com o símbolo da empresa e a bandeira nacional bordada no braço.

Mas havia aqueles que, de todos os lugares, vinham para trabalhar nos canteiros. 
Vestiam um uniforme, um macacão sem cor, e eram em número muito maior. Aos da camisa 
polo era garantida uma casa de aluguel, na cidade, e voos de saída para estarem com a 
família, em finais de semana. Já àqueles que vieram aos milhares e que ficavam alojados 
nos canteiros de obras, longe do centro, com os muros protegidos pela força de segurança 
do Estado, a eles era garantido um transporte. Para irem até a cidade nas horas vagas.

Os trabalhadores, então, sobravam nas esquinas, aos montes. Ficavam nas ruas, nas calça-
das. Muitas garagens se transformaram em bares, para lucrar com esses que não tinham lugar ali.

Aos domingos, eu observava um ir e vir de homens de macacão sem cor, tingidos pela 
terra das estradas. Uma imagem que me transportava ao distópico mundo de Aldous Huxley, 
em que as castas de humanos eram identificadas pelas suas vestimentas. E aos seres ipslon, 
feitos sob medida para os piores trabalhos, sob o calor intenso das minas, eram fornecidos 
os macacões de cor suja (Huxley, 2001, p. 92).

E o morador da cidade, acostumado a ficar sentado num banco na calçada, de onde 
observava o tráfego de bicicletas e motos, agora se recolhia em casa e se protegia do intenso 
fluxo de caminhões, carros e ônibus. Em ruas e comércios aglomerados.

Sem o saneamento previsto, as fossas se misturavam com os poços. Dava medo a 
água que saia da torneira. E o sistema de saúde, já precário, transbordava, fechando as 
portas para quem mais precisou.

As marcas da concessionária de Belo Monte estavam por toda parte. Para onde se 
olhasse, havia um símbolo do Grande Irmão (Orwel, 2002).2 Uma figura nebulosa, criada 
pelo governo na forma de empresa, que recebeu o maior financiamento da história dos 
bancos públicos. Fez promessas de um futuro grandioso, e agora todos eram atraídos aos 
seus balcões. Decidia sobre suas obrigações como se favores fossem, com a espada do 
Leviatã ao seu lado, usando como parâmetro, tão somente, a sua conveniência.

E no meio disso tudo, circulavam os indígenas – Xikrin, Parakanã, Assurini, Araweté, 
Juruna, Arara, Kayapó, Xipaya, Curuaya –, que passaram a frequentar a cidade aos milha-
res, pois havia toda sorte de incentivo para que saíssem de suas terras. A empresa tinha 
distribuído os barcos, depois garantia o combustível. E ainda oferecia refeições a vontade. 
Bastava dizer quantos vinham.

Os Araweté andavam com as famílias. As crianças de pés descalços. Pisavam exata-
mente onde corria tudo o que transbordava das fossas. E lotavam ainda mais as unidades 
de saúde já precárias.

Mas tal qual os trabalhadores, os indígenas não tinham lugar ali. Alguns dormiam na 
Funai – que tinha que ser estruturada, mas não foi e operava num prédio, com banheiro 

2	  A associação do símbolo da UHE Belo Monte com o Grande Irmão é feita tomando de empréstimo da nar-
rativa de George Orwell a imagem que está em toda parte e que é parte de tudo, associada a um cenário 
de domínio e violência totalitários.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

232

interditado, localizado dentro do campus da universidade. Outros superlotavam a Casa do 
Índio, que estaria reformada se as promessas fossem cumpridas. Outros, ainda, acompanha-
vam seus doentes. E ficavam na Casa de Saúde Indígena, que ocupava um local insalubre, 
numa casa antiga de bairro, construída para abrigar uma família de no máximo dez pessoas. 
As doenças aumentaram. Novas epidemias assolavam as aldeias. E os indígenas vinham a 
toda hora, lotavam seus barcos. E naquela casa ficavam os doentes, aguardando por uma 
vaga nos hospitais ou em recuperação para voltar para a aldeia. Com muita gente junto.

O Grande Irmão, que veio cheio de promessas para este sertão amazônico, esquecido 
por tantos governos, agora começava a assumir outra veste. E se recusava cumprir suas 
obrigações. Negava-se a construir a nova sede prevista para a Casa de Saúde. Embora ele 
mesmo tenha afirmado ser indispensável essa medida, no documento que apresentou ao 
licenciador, na época em que se dedicara a provar que sua empreitada seria viável.

Enquanto isso, a torneira da distribuição de mercadorias mantinha o sistema de balcão, 
por meio do qual os indígenas eram atraídos para a cidade. Demandar. Consumir. Trocar. 
Levar de volta às aldeias o que tinham recebido. Ficavam pela rua. Às vezes passavam-se 
dias para a tal da reunião. Cobravam as obrigações não cumpridas, como se estivessem 
em guerra. O agente de endemias, relatou, certa vez, que as campanhas de vacinação che-
gavam nas aldeias e só encontravam os velhos, com algumas poucas mulheres e crianças.

Foi nesse contexto que então visitei a Terra Indígena Cachoeira Seca, em março de 2013. 
Chegar à aldeia Iriri era como seguir o rastro da mercadoria. Tirar o véu que encobria o seu 
destino e entender como aquele sistema operava, o que ele representava e o que punha em curso.

Sinto por não ter visitado o canteiro de obras da usina, para ver com meus próprios 
olhos como eram conduzidos aqueles milhares de trabalhadores que ergueram esse monu-
mento em plena Amazônia. Nunca acessei como aquelas relações operavam. Então, minha 
imagem desses canteiros foi forjada por relatos, por denúncias genéricas, de greves reprimi-
das e de vidas perdidas. Nunca conheci essa face de Belo Monte. Nem sei dizer se aquele 
macacão sujo, sem cor, também estampava bordado o símbolo da bandeira nacional.

Sei que somente relatos não seriam capazes de me fazer ver até onde Belo Monte 
tinha chegado e o quão profundamente violava a Terra do Meio. Talvez, se eu não tivesse 
estado naquele dia, naquela aldeia, eu jamais compreendesse que, na cidade, eu presenciava 
conflitos, mas que a verdadeira guerra de Belo Monte era travada no Xingu.

O que estava em curso na aldeia Iriri é parte de uma omissão histórica do Estado, que 
testa a capacidade de resistência da Terra do Meio. Mas, agora, o que era omissão tornou-se 
ação. De um gigantesco projeto fáustico, catalisado pela sua empreitada mais simbólica e 
que passa a operar, instrumentalizando por um eficaz mecanismo: a mercadoria.

Sem amarras, segue o fluxo do inexorável

No contexto do domínio total que se impôs sobre o Xingu, a aldeia Arara pode ser 
analisada como um campo, em que Belo Monte põe em curso a experiência de um mundo 



Sobre o (mal)encontro de Belo Monte com o Rio Xingu

233

em que tudo é possível (Arendt, 1990).3 Um lugar cujo destino liga-se inexoravelmente à 
lei do movimento, que faz girar um projeto predestinado a se realizar e a estar em toda parte.

A primeira marca de Belo Monte é o pressuposto de que a obra tinha que acontecer 
a todo custo. Soava como se houvesse algo mais forte do que tudo e todos. Uma decisão 
inquestionável, que está além das alçadas da intervenção dos seres humanos. Era como se 
de um ponto para trás não se discutisse. Não houvesse nada a ser dito e feito. Apenas um 
pressuposto. Uma certeza. Um dogma.

Arendt fala de um mundo em que tudo é possível. Mas expõe, antes de mais nada, a con-
dição humana para um outro mundo possível (Arendt, 2001), ao considerar o milagre de cada 
nascimento, resultado da espontaneidade, que marca a história com a possibilidade constante 
da abertura para o novo. Para um porquê. Um não. Um outro caminho. Diante da liberdade 
não há lugar para pactos intangíveis. Ou projetos desenhados por leis sobre-humanas.

Porém, eventos de violência radical levaram a filósofa a descrever um mundo onde toda 
resistência precisa ser suprimida para deixar fluir o inexorável. E o campo é o experimento 
da redução da espontaneidade à nudez da vida animal de réplicas de uma matriz humana. 
Desprotegida. Supérflua. E o que está além da possibilidade do imaginável, que nos força 
a dizer, com perplexidade: o que é isso? Como é possível? É a violência e a destruição 
autorizadas. Para retirar do caminho desse fluxo todos os obstáculos que lhe impuserem 
resistência. Então, Arendt define esse tudo é possível a partir da supressão daquilo que põe 
limite. Que possa pôr em questão. Negar autorização. Apontar outra possibilidade.

Segundo a filósofa, o mundo em que tudo é possível realiza a lei do movimento. E seu 
objetivo principal é permitir “à força da natureza ou da história propagar-se livremente por 
toda a humanidade. Sem o estorvo de qualquer ação humana espontânea” (Arendt, 1990, 
p. 517). Procura “estabilizar” os homens a fim de liberar as forças das leis que regem o 
inevitável (Arendt, 1990). O movimento se realiza, quando suprimida a oposição. Reina 
supremo, quando ninguém mais lhe barra o caminho. Sua finalidade ulterior “não é o 
bem-estar dos homens nem o interesse de um homem, mas a fabricação da humanidade. 
Elimina os indivíduos pelo bem da espécie. Sacrifica as ‘partes’ em benefício do ‘todo’” 
(ARENDT, 1990, p. 517).

Arendt descreve a essência do regime totalitário: proporcionar a essas forças sobre-
-humanas um meio de acelerar seu movimento.

O qual, transcorrendo segundo sua própria lei, não pode ser tolhido a longo 
prazo. Pois, no fim, a sua força se mostrará sempre mais poderosa que as 

3	 Segundo Hannah Arendt, “os campos de concentração e de extermínio dos regimes totalitários servem como 
laboratórios onde se demonstra a crença fundamental do totalitarismo de que tudo é possível. [...] Os homens, 
na medida em que são mais do que simples reações animais e realização de funções, são inteiramente supér-
fluos para os regimes totalitários” (Arendt, 1990, p. 489/508). A utilização da categoria campo remete ainda às 
reflexões de Giorgio Agambén, em especial quando se refere ao espaço que abriga a vida nua. Desprotegida. 
Supérflua. E que, ao ingressar nesse campo torna-se matável. Excluída por sua inclusão (Agamben, 2002).



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

234

mais poderosas forças engendradas pela ação e pela vontade do homem 
(Arendt, 1990, p. 517).

 Mas pode ser retardado, e é retardado quase inevitavelmente pela pluralidade humana. 
A liberdade criativa e criadora.

No fim das contas, do relato arendtiano nos deparamos com o que há de mais estar-
recedor: o genocídio transforma-se num processo natural. Inevitável. E, no caso, o papel 
de Hitler e sua única responsabilidade seria “executar as sentenças de morte que a lei da 
natureza pronunciou” (Arendt, 1990, p. 517). Removendo os obstáculos que impediam o 
fluir do inexorável. Imprimindo-lhe uma velocidade que ele, por si mesmo, jamais atingiria.

São várias as amarras que põem limites ao projeto único de sociedade que Belo Monte 
sustenta tomando o Xingu como combustível. A legislação ambiental é uma delas. Assim 
como a existência de mundos dentro do mundo, que, por si só, e originalmente, são incom-
patíveis com a lei do movimento, o que faz os povos do Xingu, em suas variadas relações 
com o rio e suas águas, emergirem como obstáculo à usina. Uma forte resistência que 
durante décadas fez com que o projeto de Belo Monte retornasse à gaveta.

Nesse contexto, o uso da mercadoria como estratégia de silenciamento e pacificação dos 
povos indígenas é muito mais do que simbólica. Belo Monte guarda uma relação intrínseca 
com a forma mercadoria. Como se um alimentasse o outro. Porque a usina é combustível de 
um projeto fáustico, que se serve da potência do Xingu para satisfazer os desejos infinitos 
daqueles que Kopenawa chamou de “povo da mercadoria” (Kopenawa, 2015).

Então, fazendo uso dos vultuosos recursos de mitigação, a ação de distribuição de 
bens de consumo tornou muito mais destrutivo o mais forte braço de Belo Monte. E o 
desvio do plano mitigatório emergencial foi uma arma potente para levar a fumaça dessa 
epidemia aos sertões do Xingu.

A imagem daquela aldeia no Iriri era de um povo desnudo, que havia sido violenta-
mente sugado de seu mundo e de seu território, e arremessado ao apelo da mercadoria, 
numa velocidade que não permitiu que interiorizassem, assimilassem ou ressignificassem 
tudo aquilo, que não fazia sentido para eles. E agora não havia nem um mundo nem outro. 
Eram as ruínas de um e o lixo de outro. E os indígenas estavam nesse limbo.

A imagem da aldeia Arara me ocupa o pensamento. Tantas vezes me pergunto: como 
conseguiram chegar tão longe? Ir tão fundo? Só consigo ter como resposta esse mundo 
em que tudo é possível, onde os meios são desmedidos para garantir a inexorabilidade do 
projeto e a materialização da lei do movimento.

Por fim, assusta na descrição arendtiana do domínio total o fato de aquela engrenagem 
não ter sido posta em movimento por nazistas fervorosos ou assassinos sanguinários, mas 
por pessoas normais, tomadas por uma absoluta incapacidade de pensar e de se colocar no 
lugar do outro, e, então, pôr limites ao possível (Arendt, 2003).

Do mesmo modo, impressiona em Belo Monte o silêncio daqueles que passiva-
mente aceitam a destruição desses diferentes mundos que insistem em coexistir no Xingu. 



Sobre o (mal)encontro de Belo Monte com o Rio Xingu

235

Acreditando que Belo Monte cumpre seu inevitável destino, acelerando um processo natural. 
Catalisando o inevitável, que pela Lei deveria ser contido.

O pescador sem rio

Demorei quase três anos para compreender que o que estava em questão era a expro-
priação do rio Xingu, de seu modo de vida, de suas águas, de sua história. E de seu futuro.

Iniciava o ano de 2015, numa manhã de sábado, quando um rolo compressor evacu-
ava os antigos bairros da cidade. Fui até a Invasão dos Padres, o bairro do antigo baixão, 
erguido na beira do Xingu, banhado pelos igarapés, por onde o pescador entrava com seu 
barco que atracava logo perto de sua casa. Ou sob o olhar do seu vizinho.

Ali, um dia, num passado ainda mais remoto, quando Altamira era ainda a antiga Mis-
são Tavaquara, esse grande terreno pertenceu à Igreja. Com o tempo, foi sendo povoado 
por índios, pescadores, ribeirinhos. Todo tipo de gente que estava ali pelo rio. E por aqueles 
que o rio trazia, de seus territórios distantes.

As casas eram de madeira. Assim como os longos corredores que ligavam umas às 
outras. Palafitas, construídas na experiência da sazonalidade do rio Xingu. Parte do ano tudo 
embaixo ficava seco. Dava até para plantar. E o mato crescia. No inverno, as águas subiam, 
às vezes passavam da porta. Era baixo, mas perto do centro. Na verdade, era como se as ruas 
de Altamira levassem para aquele lugar. E ali se transformassem todas na Rua da Peixaria.

Lembro do homem que passava com os peixes presos nas pontas de um cabo de 
vassoura que cruzava a garupa da bicicleta. Eles brilhavam, como se o sol espelhasse nas 
escamas. Esse bairro, que antes vivia entre o rio e a centro, agora teria que desaparecer. 
Daria dar lugar a um parque. Um lindo, verde e grande parque, que faria beirar os igara-
pés e embelezar a entrada da cidade. Mas nesse dia, entre o mundo das palafitas que Belo 
Monte orgulhosamente decidiu que deveria ser extirpado e apagado da história. E o futuro 
que anunciavam, junto de todas as promessas que traziam ao Xingu. Entre aquilo que não 
existia mais e o futuro prometido que jamais aconteceu, havia um vazio. Um nada.

E o bairro então agora era um barro. Parecia que as casas estavam debaixo dessa lama. 
Só se via umas poucas partes. Pedaços de telha. Tijolos. Madeira. Espalhados e esquecidos, 
junto de todo o lixo que foi deixado ali. Era um ex-bairro. Não havia mais luz, não chegava 
mais água. As escolas tinham sido demolidas. O posto de saúde desativado. A vida tinha 
sido levada dali. Para longe do rio e do centro. Para recomeçar, de um outro jeito, com 
novos vizinhos, em casas de cozinha americana, construídas à margem da cidade.

Pela lei de Belo Monte, alguns não teriam direito a esse reassentamento. Suas coisas 
não seriam levadas para esse novo mundo. Esses teriam que se virar, com os valores inde-
nizados pela palafita, descontado o terreno, que era da Igreja.

Naquele dia, a Invasão dos Padres não era mais um lugar para se viver. A máquina de 
remoção, ligada numa engrenagem que deveria operar com velocidade máxima, trabalhou 



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

236

dia e noite. E seguia incólume. Os questionamentos eclodiam; mas ficavam para depois 
porque não poderiam interferir nesse fluxo.

Então eu percebi que aqueles que lutavam por um reassentamento na margem do 
Xingu ou que, por algum motivo, negavam-se a celebrar o acordo com a concessionária, 
ali permaneciam. No meio disso tudo, desse nada, assistiam seus vizinhos irem embora. 
Um a um. Resistir ao Grande Irmão impunha um ônus pesado demais. A casa ficava cada 
dia mais só. Como uma ilha, no meio da lama.

Entramos na casa da Sra. Laura, que se apresentou como extrativista moradora da Resex 
do Rio Iriri. A ribeirinha então lamentou ver seus vizinhos partirem. “Desistindo”. Disse 
que sentia medo de deixar a filha sozinha, naquela escuridão. Que ficava ali, cuidando da 
sua casa. Apresentou com orgulho cada canto daquele lugar, onde os sapatos sujos de barro 
ficavam do lado de fora; os tecidos floridos coloriam as portas e separavam os cômodos.

A casa da Sra. Laura, que ela cuidava com tanta estima, já tinha abrigado muita gente 
do beiradão. Era a casa da cidade de uma família ribeirinha que usavam quando traziam a 
farinha, a castanha, vinham buscar aposentadoria, acessar um serviço de saúde, deixar o 
filho para estudar. Aquela senhora rememorava o esforço que lhe custou conseguir aquele 
lugar... Dizia que a coisa mais importante para o ribeirinho é uma casa na cidade. E que 
esperava não ter que ir para a casa dos outros. Ficar de favor. Passar o que já tinha passado.

Explicou que a regra da concessionária não entendia o seu lado. Porque diziam que 
a casa que ela tinha ali não valia como moradia. Porque ela já tinha uma casa no rio Iriri. 
Distante, há dias de barco dali. Então a sua única opção era uma indenização, que ela não 
aceitava. Então ela estava ali, sendo testada no limite de sua capacidade de resistência. Tendo 
que permanecer naquelas condições. Perdendo de tirar sua roça. Seu sustento. Humilhada. 
Porque o valor que lhe ofereciam não garantia nem a compra de um terreno.

A cerca de uns 200 metros, uma outra casa. Era uma construção boa, de tijolos, que 
estavam aparentes, mostrando que aquele teto fora galgado de pouco em pouco. Ali morava 
o pescador do furo o pau rolado. Seu João. A pele enrugada, queimada do sol, trazia um 
pouco da sua história. E seus olhos azuis expressavam uma indignação profunda. Mostrou a 
casa que havia construído, tijolo a tijolo. Estava angustiado, por se sentir velho para começar 
tudo de novo. Ele tremia ao descrever a história da sua negociação, que narrava um processo 
que não chegava ao fim e que o matava a cada novo encontro. A negação. O desrespeito. 
A falta de palavra. Sua raiva era tanta, que parecia que o corpo não ia resistir. Ele então 
se levanta... Caminha até o lado do sofá para mostrar o motor do seu barco, que ele havia 
recolhido para dentro de casa e agora ficava escondido debaixo de um emaranhado de fios. 
Metros e mais metros de rede, que ele vai levantando enquanto fala.

A imagem de Seu João segurando e sacudindo a sua rede de pesca é para mim a marca 
desse (mal)encontro de Belo Monte com o rio Xingu. Porque ali eu me deparava com o 
pescador sem rio. Quando seu João segura aquela rede e começa a falar de sua ilha. Seus 
olhos mudam de expressão. A raiva transborda. E ele chora. O pescador já tinha perdido sua 
casa na ilha, o lugar que era parte de sua identidade, onde seus filhos cresceram, onde tinha 



Sobre o (mal)encontro de Belo Monte com o Rio Xingu

237

seus pés de murici. Sua vida estava rompida. Não podia mais voltar para o rio. Sua história 
havia sido negada e agora tinha que ter um preço. E ele não aceitava que tudo se reduzisse 
a tão pouco. Como também não aceitava ter que viver de outro jeito. “Viúva de marido 
vivo!” Era assim que a sua esposa, Raimunda Ribeirinha, comentava sua própria desgraça.

Dias depois encontrei outra Raimunda. Também Ribeirinha. Ela estava na cidade, numa 
casinha na Praia do Pepino que era sua há décadas, e que agora ela temia perder. Dizia que 
tinha que ficar esperando a concessionária passar. Ou ela se portava como moradora urbana, 
ou perderia o direito a uma nova casa. E teria que aceitar uma indenização irrisória. O que 
a senhora Raimunda fazia, outros os ribeirinhos do beiradão que tinham casa na cidade 
também precisavam fazer. Permaneciam esperando, sem renda, porque a nova lei da terra 
não entendia o que significava uma casa fechada neste mundo do Xingu. Estava claro: 
o Grande Irmão espalhava outdoors e propagandas pelas esquinas Brasil afora, mostrando 
o futuro com casinhas coloridas, as quais contrapunha à imagem do passado, representada 
naquelas palafitas de madeira, sem pintura.

Mas o que o Grande Irmão não entendia, e nem pretendia entender. É que as palafitas 
não simbolizam pobreza, mas traduzem uma forma criativa de viver, que é parte da estra-
tégia de sobrevivência nas margens dos rios sazonais da Amazônia.

Então, uma casa fechada na beira do Xingu, na ilha ou na cidade, é o símbolo dessa 
vida construída na alternância. Uma vida ribeirinha. De um ir e vir. Entre a floresta e a 
beira. A beira e o centro. O rio e a rua. Todos igualmente essenciais.

Não compreendia que aquela casinha fechada estava aberta em outro lugar. E que 
ambas, embora separadas, eram uma. E sustentavam, em igual medida, a vida ribeirinha. 
Então, a escolha entre ser rural ou ser urbano era algo que o ribeirinho não podia fazer, 
porque ele não é repartido. Essa opção representava uma renúncia total. Ele é um. E se 
tiver que se dividir, deixa de ser. E a ilha, quando enche, embora tenha cultura ali, é como 
se ela não tivesse nada. Mas é uma falsa ilusão do nada. A depender do momento que você 
chegar pode não ter nem vestígio. A água levou. E você pode chegar e se surpreender.

Isso tudo faz parte daquela beleza descrita por Kopenawa (2015). Inacessível, por 
óbvio, ao olhar do Grande Irmão, que negava a ilha como moradia e calculava o seu valor 
pelo que encontrava de benfeitorias construtivas, quando identificadas nos itens de seus 
cadastros, elaborados por sua lei vinda de fora.

Belo Monte não via. Não reconhecia, que a dupla moradia abrigava e sustentava a 
vida no rio Xingu. A estratégia do cadastro único, que forçava o ribeirinho a escolher entre 
ser rural ou ser urbano, era mais do que um mecanismo para baixar os custos da remoção. 
E as indenizações ínfimas eram calculadas descontando o terreno dos padres e as ilhas 
da União. Mas para além disso, a negação da dupla moradia é a forma mais explícita da 
violência que Belo Monte impôs à Terra do Meio. É o sintoma mais evidente do massacre 
que traduz a disputa pela água do Xingu, numa partilha conduzida por uma lei vinda de 
fora, que se funda na invisibilidade dos povos do Xingu.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

238

Belo Monte impõe a universalização de seu próprio olhar, condicionado a só enxergar 
a si mesmo. E a ver o Xingu como um vazio, pleno do combustível para sua ganância. 
Com essa lei vinda de fora é fácil ao Grande Irmão promover a evacuação forçada de um 
território, de águas e ilhas. Esfacelando um modo de viver. E inviabilizando a vida que 
constitui a marca dos rios da Amazônia.

E nessa partilha das águas do Xingu, estava em curso uma diáspora ribeirinha, que, 
de pouco em pouco, se mostrava nos detalhes de um cenário em que a realidade ia ganhando 
luz. Era um grande desafio enxergar o que tinha sido feito invisível e ouvir o que tinha 
sido silenciado. E mesmo quando isso vem à luz, e se torna inegável, a empresa insistia 
em manter intocável a sua lei, negando-se a reconhecer a dupla moradia.

O deslinde do caso da Sra. Laura, que aconteceu numa audiência de conciliação, diante 
do juiz, é daqueles momentos que se bastam para resumir esse mundo que se instalou no 
Xingu. Naquele dia, o Grande Irmão violentou a todos, que recuaram porque não conse-
guiram reagir ao preço imposto à Sra. Laura.

Era um espetáculo cruel, porque quanto mais Belo Monte oferecia à ribeirinha, mais 
forte se negava a reconhecer a vida no Xingu. O que aquela senhora queria era uma casa 
em troca da casa que perdia. Era o reconhecimento de sua moradia. E do direito a uma 
realocação. Era tão simples dar uma daquelas tantas casinhas coloridas para a Sra. Laura. 
Mas isso não era possível, porque teriam então que reconhecer a dupla moradia. Admitir 
a peculiar vida do Xingu seria um precedente que ainda não sabiam quanto custaria. E de 
repente ficou claro: era então a última casa do baixão. E Belo Monte pagaria para aquela 
ribeirinha quanto ela pedisse, desde que abrisse mão da sua história e de sua identidade.

Era um ciclo perverso. Fácil de explicar: a ribeirinha mantinha seu cadastro único, 
como rural, pegaria o dinheiro e ela própria compraria uma casinha colorida num reas-
sentamento. O juiz parecia surpreso com a atitude benevolente da concessionária, porque, 
afinal, era um fato inédito. O valor que se negociava era maior do que o valor da causa, 
tirando o dano moral. E ao final, quando o magistrado, naquela postura de imparcialidade, 
falando docemente, coloca as duas mãos sobre a mesa e parabeniza as partes pela atitude 
conciliatória, ele autorizava o Grande Irmão a seguir. Incólume.

Naquela hora, era o meu grito que não tinha eco. Me retirei do processo, para não ter que 
selar aquele acordo, num triste momento em que o balcão de Belo Monte se instalava na sala 
da Justiça Federal. Sem a certeza de uma decisão rápida e eficaz, ninguém ali poderia suportar 
o ônus de devolver aquela senhora para aquele mar de lama. Porque ela não suportava mais.



Sobre o (mal)encontro de Belo Monte com o Rio Xingu

239

O domínio de Belo Monte sobre o território chamado Xingu

Golpes sob o sol ressoavam, mas em vão.  
Em noite fria, mil luzinhas enxameavam. 

Diques vias no outro dia.

Carne humana ao luar sangrava, 
De ais ecoava a dor mortal, 

Fluía ao mar um mar de lava, 
de manhã era um canal 

(Goethe, 2015, p. 903-905.)

Na versão goethiana da História Trágica do Dr. Fausto, esses versos denunciam o 
ambicioso projeto fáustico. Uma utopia permeada pela crença do anti-herói na luz que 
carrega dentro de si. Que ilumina com brilho seu caminho. Paradoxalmente impulsionada 
por um pacto. Um pacto com o demônio, incumbido de concretizar o sonho de redenção 
da humanidade. Em glória que viria do desencanto do mundo. E da destruição de tudo o 
que remete ao passado. Pré-história do homem.

Fausto visualiza um gigantesco canteiro de obras, condicionando as forças da natu-
reza para o sentido certo. Canaliza e enlaça a energia do mar, até então desperdiçada no 
seu vai e vem interminável (Goethe, 2015). À “terra sem homens”, Fausto levará todos os 
“homens sem terra”, que aderirem à liberdade que seu projeto enuncia. No fim das contas, 
o que Fausto pretende é devolver a terra para si própria: acelerar o inevitável. É estabelecer 
fronteiras para as ondas. E colocar um anel ao redor do oceano. Algo que apenas um certo 
Homem ousaria sonhar fazer.4

Moderno! Vai fundo o projeto fáustico... Pretende recriar a sociedade à sua imagem. 
Libertá-la. Vai longe... Literalmente até onde os olhos conseguem ver. Ao sem-fim da terra! 
Abre estradas. Constrói portos e canais. Novas cidades emergem ali... Onde o sol ainda 
não havia chegado. Destrói os muros. Cria luz. Gera energia...

Desde o pacto, Mefisto fizera da vida de Fausto um movimento incessante. Na busca do 
momento pleno em que este se realizaria e teria enfim que entregar sua alma, como prome-
tido. Mas, quando Fausto anuncia que pretende mover o próprio mundo, até o demônio se 
põe perplexo. Atordoado. Sem palavras. Esmorece enquanto Fausto renasce... Agora, não é o 
diabo ou o pacto que o impulsionam, mas a necessidade de romper a angústia que desafia o seu 
espírito. Desespero de ter força, e não agir para subjugar tudo o que deveria estar a seu serviço.

No fim das contas, Fausto se deslumbra diante da profecia de se tornar “Senhor e Pos-
suidor da Natureza”. Uma profecia que se fez verbo pela descoberta do método (Descartes, 
1999, p. 87), pronto a iluminar o caminho único. Alicerce da modernidade, que brota da tra-
vessia empreendida por Descartes. Transposto da dúvida absoluta à única certeza possível. 
Descrita no discurso em que o filósofo renasce, ao compreender sua própria existência de 

4	  A interpretação do texto de Goethe toma como base as reflexões de Marshall Berman (1986).



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

240

ser pensante. Ser que independe de tudo o mais, que faz do mundo uma imagem projetada 
única e exclusivamente pelo seu próprio pensamento, e que funda toda a verdade na certeza 
dessa representação (Descartes, 1999).

Profecia! Mas sem encanto! Que anuncia um miserável mundo novo. Destinado a sobre-
viver aos efeitos da brutal separação entre o Ser e o Ente. E a conviver com o risco de os entes, 
agora esvaziados de tudo o que é sagrado, estarem sob controle e à disposição de um sujeito 
que se lança a povoar o mundo, como um solo pouco explorado. A ser destruído e recriado... 
E que concebe a natureza tão somente como fonte de recursos para o seu desenvolvimento.

Encoraja Fausto o vislumbre dos meios que tornariam realidade seus fins. A técnica e 
planos operacionais para transformar a terra e o oceano. O pacto com Mefisto: era a garantia 
do capital necessário e do trabalho sujo. O pacto com o Estado: a segurança de que seriam 
contornados os entraves burocráticos e as barreiras para o controle de grandes porções de 
terra. É um projeto territorial, de expansão de um interminável canteiro de obras, sustentado 
na certeza de uma representação que exclui outras representações possíveis. Da natureza. 
Da terra. Da água. Do rio. E que anuncia o caminho único.

O resto. Tudo o que ficou para trás na passagem cartesiana é posto em dúvida, feito 
mito ou crendice. Desqualificado. Apagado da história e da memória. Como os reinos do 
passado ou que remetem ao passado. Definitivamente, o velho está fadado a ser história de 
papel. O projeto moderno é de universalidade. É o prenúncio da chegada do novo mundo 
aos sertões da terra. E a certeza da representação é o argumento que desqualifica tudo que 
não cabe neste tempo. Não vale para este tempo. Onde todo ente é moeda a ser trocada. 
Combustível. Instrumento. Elemento apropriável.

Na obra de Goethe, o velho emerge como um obstáculo à conquista final de Fausto. 
Nega-lhe o prazer de contemplar a sua glória. O direito ao ritual narcísico por meio do 
qual consagraria seu próprio mérito. E ali, nessa porção de terra onde projetara um mirante 
com vistas ao infinito, nessa pequena parte que não coube no seu latifúndio, um “par de 
velhos... teimosos!” (Goethe, 2015, p. 925) não aceita dar preço ao seu lugar.

A imagem da pequena cabana, sozinha no meio da vastidão do domínio de Fausto, é 
facilmente transposta para muitos canteiros de obras, tão reais quanto atuais. Ilhas de sombra 
diante de ambiciosos projetos redentores. Onde o velho e o novo se encontram. Em que 
figuras como o campesino, o pescador, o índio, o ribeirinho, a quilombola, a quebradeira 
insistem em existir... do seu modo.

Pessoas obsoletas! Diria um certo Fausto, que escolheram manter-se fechadas ao 
novo mundo. Que não aceitam deixar seu miserável lugar. Que não admitem o que são e 
o que estão destinadas a ser, desaparecendo. Que, enfim, se colocam frente ao inexorável 
processo de desenvolvimento. Como os velhos teimosos Filemon e Baucis, que ousaram 
desafiar Fausto, ao enunciarem seu Direito a ter Direitos. Pretendendo ganhar proteção 
neste mundo, sem deixar de ser o que são. Vivendo e morrendo do seu modo. Cultuando, 
mais que os entes quantificáveis, suas próprias representações da natureza.



Sobre o (mal)encontro de Belo Monte com o Rio Xingu

241

Tal qual o encontro de Fausto com o par de velhos (e tantos outros), o (mal)encontro 
de Belo Monte com os Povos do Xingu é o encontro entre duas representações distintas de 
um mesmo ambiente natural. Uma, herdeira do Método e da separação entre Ser e Ente, 
tem a natureza como meio para os fins de assenhoramento. A outra, tem a natureza como 
um lugar de vida. O rio como essência. O Ente como Ser. Ancestral. Encantado...

Demorei a entender os Juruna – Yudjá. Povo das águas. Canoeiro. Quando dizem que 
o rio corre em suas veias. É seu Sangue e sua Alma. E afirmam que o Xingu não existe 
sem os Juruna, nem os Juruna sem o Xingu. Descobri que perguntar ao ribeirinho porque 
ele preserva o seu lugar é como indagar às mães porque elas protegem seus filhos. Quando 
insistem que o rio Xingu não está à venda, estão dizendo que ele é da ordem do que não 
se negocia. Não é meio para se obter algo. É vida. Uma só vida. Que liga umbilicalmente 
a terra ao índio. A ilha ao pescador. E o rio a ambos.

Se assim é, então, definitivamente, o rio de Belo Monte não é o rio Xingu. Belo Monte 
toma as águas do Xingu como combustível. Puro recurso energético. Um ente que pode 
ser destruído e recriado em canais de cimento, na crença de que será dado a uma empresa 
mantê-lo vivo por um hidrograma ecológico artificial, que não tem a vida como impera-
tivo, mas que foi concebido para a conquista de dividendos suficientes a garantir. retorno 
financeiro a um projeto sem viabilidade afirmada, gestado nos corredores das trocas de 
favores dos palácios federais.

O rio de Belo Monte é um Ente qualquer. Substituível. O Xingu não!
Do outro lado do paredão, o povo das águas – Yudjá – chama de fim de mundo o ano 

em que o Xingu foi partilhado, em que seu sangue foi sugado para abastecer as turbinas 
de Fausto. Debaixo de suas águas, o carvão das ilhas incendiadas. O babaçu, o murici, 
o galinheiro, o chão batido da casa. E todo resto deste sertão de mundo que pela narrativa 
fáustica estaria destinado a submergir.

O índio pode “gritar de horror”. O ribeirinho pode “esbravejar”. O pescador pode 
“ecoar a dor mortal” (Goethe, 2015, p. 903-905). O xamã alerta, em vão, que o céu vai 
cair sobre todos (Kopenawa, 2015). Seu eco é silenciado, e o Xingu, sacrificado. Mas 
insistem... reexistem. Mantendo viva sua representação da água, do céu e da terra. Numa 
perspectiva que se vale de tudo o mais, para além do pensar e que guarda o saber no tempo, 
transmitido por uma ancestralidade que une o presente ao passado. E o passado ao futuro.

Sua insistência em existir desafia, a este e a tantos projetos fáusticos, simplesmente por 
fugir à regra proclamada pelo Método e cogitar outro caminho. E enunciar outro destino 
para o rio e para espaços de vida que ainda tem algum valor. Afronta. Confronta a certeza 
de uma representação do mundo, que depende da ficção de que a natureza ofertará infini-
tamente suas dádivas ao gozo daqueles que se intitularam senhores.

Volto à imagem da pequena cabana, mas agora como um feixe de vida na penumbra da 
terra queimada. Ilhas sobreviventes num mar de lama da barragem de água tóxica, herança de 
outro Fausto, que também se anuncia belo... O novo e o velho então se confundem. E aquele 
grito de que o Xingu não está à venda ecoa como semente à espera de ser semeada. Ecoa 



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

242

como afirmação espontânea de que a vida tem que ser protegida. Não a sua, a minha ou a 
de alguns, mas toda a vida. Daqueles que já morreram e daqueles que ainda não nasceram. 
Ecoa como a pergunta pelo sentido. Como indagação sobre a proporcionalidade do sacrifício.

O ódio de Fausto ao par de velhos serve para dimensionar o desafio que a resistência 
dos povos do Xingu impõe a Belo Monte. Está entendido porque a sua voz faz estremecer 
as toneladas de concreto que sustentam as casas da usina. Está entendido também porque 
foi necessário silenciá-los para a obra seguir. Desorganizá-los. Enfraquecê-los quase à 
dependência completa dos donos do projeto.

Por isso, é tão importante a um certo Fausto fazê-los acreditar que todos querem a mesma 
coisa, que só há um uso possível a ser dado às suas terras. Que fazê-las produzir até a última 
gota de vida é o único caminho possível. Que arrendá-las é jogada de mestre. Que ficar olhando 
o vai e vem do vento nas florestas é algo que não cabe neste tempo. Há que se silenciar o eco... 
É preciso forjar consensos, ou o projeto seria inevitavelmente lançado à luz do debate público.

Na versão goethiana, o consenso é imposto pela aniquilação do par de velhos. Saída 
diabólica! Que Mefisto justifica lembrando a Fausto que seu projeto é colonizador (Goethe, 
2015). Violência! Que Goethe resume na fumaça que amanheceu no lugar da velha cabana. 
Porque é óbvio: de tudo que Fausto cogita, não vislumbra levar seu projeto à discussão com 
o par de velhos. Ouvi-los? Se a decisão já foi previamente tomada? Resta saber como fazer!

No Xingu, quanto mais descobrimos sobre Belo Monte, menos encontramos de aber-
tura para o debate sobre os porquês do projeto. Sobre a prova da viabilidade do sacrifício 
pretendido. Sobre as necessidades de se otimizar o que já se tem. As alternativas do uso 
da técnica para proteger a vida. A decisão prévia é tornada consenso, e, quando imposta a 
troca impossível, toda diplomacia é inócua e serve para mais violência. Assim como cada 
decisão proferida com base na decisão prévia.

Em Belo Monte, a segurança de Fausto é a certeza de que, faça-se o que fizer, seu pro-
jeto estará garantido. De que sob seu domínio instaura-se um mundo em que tudo é possível. 
O pacto com o Estado é a garantia de que cada limite seria transposto, sem necessidade 
de honrar a lei e os compromissos assumidos. É a garantia do uso do slogan da Vontade 
Geral para suspensão da ordem jurídica. Permitindo prosseguir a violência sob o olhar da 
Justiça. O pacto com o capital e a grande mídia garante que a pergunta seja desfeita tão 
logo levantada. Resposta pronta. Prévia. Consenso forjado. Debate silenciado.

Nos raros momentos em que a intervenção no Xingu chega às telas dos centros urbanos, 
o preâmbulo da notícia traz a imagem do apagão. E o que se noticia é a absoluta necessi-
dade do projeto. Ou a vida confortável posta em risco. O retorno à lamparina, ao ferro a 
carvão... O debate conduzido pelo medo do escuro é infantilizado, banalizado, em torno de 
uma pseudodisputa forjada por quem reduz o mundo a coisas calculáveis e pretende reduzir 
a números a batalha que se trava no Xingu. Propondo. Impondo. A ideia de justificar tal 
intervenção na crença do sacrifício de poucos para o benefício de muitos.

Assim conduzido, o debate não descobre para quem é Belo Monte. Não reflete sobre o 
alerta de que secar o Xingu é um risco não permitido e que a morte de um grande rio pode 



Sobre o (mal)encontro de Belo Monte com o Rio Xingu

243

ser a sede de outros tantos rios que dele dependem., num ciclo da natureza. Que está além do 
controle de Fausto e de Mefisto. É do futuro que se trata. Mas o medo apenas sugere o temido 
retorno ao passado. O debate assim desfoca o diálogo de perspectivas que se trava no Xingu. 
A batalha epistêmica, que faz da disputa pela água uma disputa pelo significado da água.

Um impasse que na versão goethiana teve a solução conferida a Mefisto. Em Belo 
Monte, a decisão sobre o uso que será autorizado ao território chamado Xingu é tomada 
pelo próprio governo, num processo administrativo tornado arena, onde se decide sobre a 
prevalência de uma narrativa, sobre o poder de um saber.

Mas nesse mundo em que o direito perdeu a capacidade de pôr limite, o devido pro-
cesso de licenciamento é flexibilizado para dar legitimidade à decisão prévia. Renomeá-la 
e gravá-la com o signo de sustentável. Assim, a disputa entre as narrativas é decidida, pela 
certeza de uma representação, a favor de si própria.

Conclusão

Da imagem de Raimunda Ribeirinha guardo o olhar desafiador, com a bandeira de 
seu país presa à testa no solo incendiado de sua ilha. Ela canta… Expressa as “dores que 
sente”. Lamenta a “espinheira danada”. A tristeza, de quem é vítima. Reafirma a narrativa 
silenciada. E indaga: “Que diabo é esse? Que se coloca no lugar de Deus!”

Não há dúvida de que Fausto se sentiria em casa nos nossos dias. E que a reconstrução 
de um dos principais rios da Amazônia por canais artificiais poderia perfeitamente figurar 
entre os sonhos de Goethe. Mas ambos – Fausto e Goethe – esmoreceriam diante do que 
se instaura no Xingu. Porque o caso é daqueles em que o discípulo supera o mestre.

A empreitada de Belo Monte neste imenso território está além do universo imagina-
tivo das utopias de séculos atrás. Porque o Xingu não foi apenas dividido. O fluxo de um 
rio sazonal é posto sob o domínio de uma empresa soberana, que passa a ter o controle 
da água. A prerrogativa de imitar a chuva. O poder de sozinha fazer verão e dirigir toda a 
forma de vida que depende do ciclo da natureza.

A Tragédia de Belo Monte atualiza o projeto fáustico! O amplia para além do que os 
olhos conseguem ver. Materializa as utopias negativas do século XX que anunciam uma 
outra escala de destruição. Definitivamente. Sob o silêncio de um consenso forjado, condu-
zido por um emaranhado de pactos. O domínio que se impõe sobre o Xingu é um poder sobre 
o pulso da vida. Um biopoder de “fazer viver e deixar morrer” (Foucault, 1999, p. 286).

Essa afirmação de que é da morte do Xingu que estamos a falar traz à luz o ecocídio 
em curso. Um conceito que subjaz todo o texto da dissertação apresentada ao Mespt, como 
um desafio ainda em aberto. Que é narrado a partir da descrição de Kopenawa sobre a 
“Queda do Céu” (Kopenawa, 2015, p. 464).

Fazendo coro à advertência do Xamã Yanomami, que ecoa no grito do Yudjá e de todos os 
povos do Xingu, trazemos o alerta de que se não cessarem com a destruição do mundo e dos 



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

244

mundos, chegará o dia em que não haverá mais proteção. “Então o céu, tão doente quanto nós 
por causa da fumaça dos brancos, vai começar a gemer e se rasgar.” (Kopenawa, 2015, p. 464).

Referências

AGAMBEN, Giorgio. Homo sacer: o poder soberano e a vida nua. Trad. E. Burigo. Belo 
Horizonte: UFMG, 2002.

ARENDT, Hannah. Responsabilidade e julgamento. Trad. R. Eichenberg. São Paulo: Com-
panhia das Letras, 2004.

ARENDT, Hannah. A condição humana, Trad. R Raposo. Rio de Janeiro: Forense Uni-
versitária, 2001.

ARENDT, Hannah. Eichmann em Jerusalém: um relato sobre a banalidade do mal. Tradução 
de J. R. Siqueira. São Paulo: Companhia das Letras, 2003.

ARENDT, Hannah. Origens do totalitarismo. Tradução de R. Raposo. São Paulo: Com-
panhia das Letras, 1990.

BERMAN, Marshall. Tudo o que é sólido desmancha no ar – a aventura da modernidade. 
São Paulo: Companhia das Letras, 1986.

DESCARTES, René. O discurso do método. In: Os Pensadores – Descartes. São Paulo: 
Nova Cultural, 1999.

FOUCAULT, Michel. Em defesa da sociedade. Tradução de M. E. Galvão. São Paulo: 
Martins Fontes, 1999.

GOETHE, Johann Wolfgang von. Fausto. São Paulo: Editora 34, 2015.

HUXLEY, Aldous. Admirável mundo novo. Tradução de L. Vallandro e V. Serrano. São 
Paulo: Globo, 2001

KOPENAWA, Davi e ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de um xamã yanomami. 
Tradução de B. P. Moisés. São Paulo: Companhia das Letras, 2015

ORWELL, George. 1984. Tradução de W. Velloso. São Paulo: Companhia Nacional, 2002.

SILVA, Thais Santi Cardoso da. Viagem à Terra do Meio: um olhar sobre o (mal)encontro 
de Belo Monte com o rio Xingu. Dissertação (Mestrado em Sustentabilidade junto a Povos 
e Territórios Tradicionais). Brasília: Universidade de Brasília, 2020.



Identidade e protagonismo 
de povos e comunidades 

tradicionais: uma delicada 
relação com o Estado 

Brasileiro
Kátia Cristina Favilla 

Ana Tereza Reis da Silva

Para encontros nos quais a assimetria de poder gerou algum tipo de violência, 
física, espacial, cognitiva ou simbólica. Proponho chamar esses momentos 
de Encontros Neocolonias e reconhecer neles o choque de duas lógicas: 
a Lógica do Estado e a Lógica das Sociedades Civis (Lobão, 2010, p. 225).

Introdução

O debate sobre a construção e implementação de políticas públicas voltadas aos povos 
e comunidades tradicionais, perpassa, quase que necessariamente, por um processo de tra-
dução das demandas em planos para execução da ação estatal. Pode também ser entendido 
como um diálogo entre sistemas epistêmicos distintos e valorados de maneira assimétrica, 
sobre a necessidade de inclusão de outras formas de pensamento que não as hegemônicas, 
no caso específico, a racionalidade ocidental operante nas instituições estatais.

Neste artigo analisamos o processo de construção do conceito de Povos e Comunida-
des Tradicionais (PCTs) visando à formalização e implementação de uma política pública 
nacional voltada a esses segmentos sociais. Demonstramos como se deu o debate em torno 
da formulação conceitual da categoria PCT, a ação estatal como mecanismo que reproduz 
relações neocoloniais na atualidade e a luta constante dos povos e comunidades tradicionais 
por reconhecimento e garantias perante o Estado brasileiro.

No período de janeiro de 2003 a maio de 2016, o Estado brasileiro alterou a forma de 
conduzir a gestão de políticas públicas voltadas para povos e comunidades tradicionais, 



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

246

incluindo a participação social, em conformidade com parâmetros presentes na Constituição 
Federal de 1988, a exemplo do que já ocorria na gestão das políticas de Saúde e Educação. 
A participação social se deu, prioritariamente, por meio dos colegiados, instâncias criadas no 
âmbito da administração pública com o intuito de realizar consultas, acompanhar e monitorar 
a implementação e a avaliação de políticas públicas, congregando governo e sociedade civil.

Nesta tendência foi criada, em 2004 e reformulada em 2006, a Comissão Nacional de 
Desenvolvimento Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais (CNPCT),1 que ampliou 
os debates sobre reconhecimento identitário, destinação territorial e formulação de políticas 
públicas pelo Estado brasileiro, buscando, entre outras questões, avançar na construção de 
novas formas de regularização de territórios tradicionalmente ocupados e especificar as políti-
cas públicas. Essa mudança de rumo representava um passo importante visando a garantia dos 
direitos dos PCT ainda que, até o momento, não tenha se traduzido em avanços significativos.

Nas seções que se seguem serão narrados e analisados o período compreendido entre 
a criação da CNPCT e a decretação da Política Nacional de Desenvolvimento Sustentável 
dos Povos e Comunidades Tradicionais (PNPCT), com destaque para o processo de cons-
trução conceitual de PCT presente na Política Nacional.

Os debates sobre o reconhecimento por parte do Estado brasileiro das distintas identi-
dades de PCTs, de suas formas de ocupação territorial e das políticas públicas específicas 
foram realizados a partir das discussões ocorridas no âmbito da CNPCT, por meio de atos 
normativos, processos avaliativos, e entrevistas com atores do processo.

A narrativa que se segue será apresentada na primeira pessoa, com base na experiência da 
primeira autora junto à CNPCT, onde atuou por onze anos como secretária executiva da Comis-
são e depois do Conselho, exercendo funções estatais na condução de discussões e construção 
de políticas públicas, refletindo um processo auto avaliativo, de um retorno aos acontecimentos 
vividos e agora reanalisados, ressignificados e dialogados entre as duas autoras.

Os documentos da CNPCT foram tratados com o objetivo de desvelar e interpretar 
seus significados, entendendo que “[...] o discurso não é simplesmente aquilo que traduz 
as lutas ou os sistemas de dominação, mas é aquilo por que, pelo que se luta, o poder do 
qual nos queremos apoderar”. (Foucault, 1999, p. 10). Desta forma, dado que a análise 
realizada apresenta uma grande carga de interpretação pessoal “Não é possível uma leitura 
neutra. Toda leitura se constitui numa interpretação” (Moraes, 1999, p. 3).

Cabe, ainda destacar que o processo de construção do texto foi inspirado em Pierre 
Bourdieu (2004), que em seu Esboço para uma autoanálise sugere:

[...] ao impor assim a minha interpretação, pretendo facultar esta experiência, 
enunciada tão honestamente quanto possível, à confrontação crítica, como 
se se tratasse de qualquer outro objeto. [...] Ora, sei bem, nada farei para 

1	 A CNPCT foi criada primeiramente em 27 de dezembro de 2004 (Decreto s/no) com uma composição que não 
abrigava entidades representativas de povos e comunidades tradicionais. Após muito diálogo e a realização 
do I Encontro de Comunidades Tradicionais, em agosto de 2005, foi reformulada, com mudança de nome e 
composição atendendo ao solicitado pelos representantes de PCT (Decreto s/no de 13 de julho de 2006).



247

o ocultar, que na verdade foi apenas gradualmente que descobri, mesmo 
no domínio da investigação, os princípios que orientavam a minha prática 
(Bourdieu, 2004, p. 11-12).

Assim, este artigo foi construído de modo a realizar um diálogo entre a experiência pes-
soal, a experiência acadêmica e o protagonismo dos povos e comunidades tradicionais e essa 
delicada relação com o Estado brasileiro, visando garantir seus direitos fundamentais e manter 
a autonomia e modos próprios de gerir suas vidas. As reflexões que se seguem são possíveis 
pelo olhar de dentro do Estado e, também, pelo olhar de fora, e a partir de lentes emprestadas 
e visões distintas construídas ao longo do caminho, todas prontas a críticas e discordâncias, 
mas que falam sobre importantes compreensões sobre os processos vividos e vivenciados.

Cenário de criação da CNPCT

Dois fatores devem ser considerados para a compreensão do processo de instituição 
da CNPCT e a busca do Estado brasileiro pela ampliação do diálogo e da participação de 
PCT na construção de políticas públicas. O primeiro foi a ratificação da Convenção 169 
da Organização Internacional do Trabalho (OIT).2 O segundo foi a mudança na forma de 
gestão do executivo federal, que buscou ampliar a participação da sociedade civil criando 
instâncias que propiciassem a interação entre o poder público e a sociedade, aumentando 
a transparência e o controle social sobre a ação estatal.

Ao ratificar a Convenção 169 da OIT, em 2002, o Estado brasileiro reconheceu sua 
diversidade sociocultural e os direitos que estes segmentos diferenciados possuem, obrigan-
do-se a adotar medidas para salvaguardar os direitos territoriais desses segmentos, sejam 
eles territórios de ocupação ou territórios transitórios, utilizados pelos povos “nômades”3 
ou acessados para suas práticas culturais, produtivas ou ligadas às suas cosmovisões. Desta 
forma, o Brasil se comprometeu a cumpri-la, buscando adequações em sua legislação e 
políticas públicas voltadas para garantir o compromisso assumido.

A junção desses fatores culminou em um cenário de novas identidades sendo reconhe-
cidas pelo Estado brasileiro e na geração de ou explicitação, de passivos territoriais e de 
políticas públicas, além de maior visibilidade aos conflitos socioambientais.

2	 A Convenção 169 da OIT apresenta elementos sobre Povos Indígenas e Tribais e relações com sociedades 
envolventes. A Convenção foi ratificada pelo Brasil e vigora desde 2003 como importante legislação na 
garantia dos direitos desses povos a, entre outras questões, consulta livre, prévia e informada sobre quais-
quer medidas administrativas e legislativas que impactem, direta e indiretamente, suas vidas e territórios. 
É uma vitória e importante ferramenta de luta de povos e comunidades tradicionais na sua relação com 
Estado e grandes empresas e corporações.

3	 O termo nômade é utilizado no texto da Convenção 169, entretanto, como pondera Alcida Ramos 
(1997), os termos são utilizados de forma a tornar verdades científicas, atributos que podem não condizer 
exatamente com os modos de vida dos nominados, dos conceituados. Esta visão do nomadismo dos povos 
tem sido objeto de diversas pesquisas não somente no Brasil, para entender como categorizamos os povos 
nômades quase remetendo a uma errância, que quase nunca condiz exatamente com a realidade destes.

Identidade e protagonismo de povos e comunidades tradicionais:  
uma delicada relação com o Estado Brasileiro



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

248

Encontrando o Estado e construindo conceitos

Não se trata de preservar a natureza e sim a alma desse país (Zimmermann, 
2005, p. 17).

Antecedentes: lutas e conquistas

É necessário iniciar a presente narrativa destacando as lutas dos movimentos sociais, 
que foram se constituindo diante das ameaças aos seus territórios, aos seus modos de 
vida, às suas identidades. Portanto, a etapa que se concretiza na constituição da CNPCT é 
apenas um pequeno capítulo em séculos de batalhas e não pode ser reduzido apenas a esse 
momento. Nesse sentido, iniciamos fazendo referência a um momento anterior de batalhas 
vencidas, a Constituição Federal de 1988.

Graças às lutas históricas dos movimentos indígenas, negro e quilombola, a Carta 
Magna de 1988 assegura a esses povos o direito ao reconhecimento. Do mesmo modo, 
a luta de outros movimentos sociais garante a inclusão, artigos 215 e 216, de garantias 
que o Estado deve assegurar para o exercício pleno dos direitos culturais e para a proteção 
do patrimônio cultural brasileiro, abrindo com isso a possibilidade de reconhecimento de 
outras sociodiversidades constituintes da nação brasileira.

Posteriormente, com a Lei nº 9.985, de 18 de julho de 2000, que criou o Sistema 
Nacional de Unidades de Conservação (SNUC), houve o reconhecimento do direito de 
permanência destas populações em seus territórios tradicionalmente conservados. A fun-
ção primordial do SNUC é o de conservar e preservar os recursos naturais, mas a partir 
das diversas lutas de movimentos ambientalistas que se agregaram às lutas de comunida-
des tradicionais, como é o caso do movimento dos seringueiros, o sistema reconheceu a 
importância de assegurar a sustentabilidade destas comunidades que estão inseridas em 
territórios com grande conservação dos recursos naturais, distinguindo a criação de uma 
categoria específica de Unidades de Conservação de Uso Sustentável.4

Importante ressaltar que a concepção da reserva extrativista como unidade de conser-
vação foi construída pelo movimento social. Houve uma agregação das lutas do movimento 
dos seringueiros, tendo como líder mais conhecido Chico Mendes, que realizou diversos 
empates5 nos anos 1980, e buscou, nas lutas do movimento ambientalista, agregar forças para 

4	 Não serão tratadas nesse artigo, mas salienta-se que esse reconhecimento feito pelo SNUC e a criação de 
diversas unidades de conservação de uso sustentável não excluíram a criação de outras tantas unidades 
de proteção integral que se sobrepõem a territórios tradicionalmente ocupados por povos e comunidades 
tradicionais, sendo constituídas de maneira arbitrária e sem envolvimento das comunidades locais, res-
tringindo modos de vida tradicionais e gerando novos conflitos.

5	 “‘Empates’ são ações coletivas para impedir a derrubada de florestas, a qual era precedida pela expulsão 
de seringueiros e apropriação de terras. As primeiras iniciativas desse tipo de ação ocorreram no município 
da Brasiléia com Wilson Pinheiro, e tiveram continuidade com Chico Mendes. Ambos foram assassinados 
a mando de fazendeiros.” (Almeida, 2004, p. 50)



249

garantir que seus territórios fossem reconhecidos para o uso sustentável dos recursos naturais, 
incluindo a extração do látex. A ideia central era de que as reservas extrativistas (Almeida, 
2004) seriam semelhantes às reservas de terras indígenas, onde os direitos dos extrativistas 
estariam garantidos, incluindo o usufruto exclusivo, mas a propriedade da terra permaneceria 
sendo da União, dos Estados e Municípios, dependendo da instância e área onde fossem criadas.

Após o SNUC, no âmbito do Ministério do Meio Ambiente (MMA), houve a ampliação 
do debate sobre programas e ações voltadas às populações extrativistas.6 Esses debates 
foram primordiais na negociação e construção de ações que se inseriram no programa 
social da gestão do então presidente Fernando Henrique Cardoso, o Comunidade Solidária, 
que para esse segmento recebeu o nome de Amazônia Solidária, visto que o foco era o 
atendimento às/aos extrativistas da Amazônia Legal.

O desenvolvimento deste programa, associado às ações que vinham sendo desenvol-
vidas em conjunto com a cooperação técnica internacional por meio do Programa Piloto 
para a Proteção das Florestas Tropicais do Brasil (PPG7), gerou um aumento do diálogo 
com as comunidades extrativistas e ribeirinhas da Amazônia, que neste momento eram 
representadas por duas grandes associações ou movimentos sociais: o Conselho Nacional 
dos Seringueiros (CNS)7 e o Grupo de Trabalho Amazônico (GTA).

Dessa forma, o diálogo que tinha uma pauta essencialmente ambiental foi ganhando 
contornos sociais mais fortes, demonstrando a necessidade de articular outras ações e 
políticas, além das ações ambientais, e de buscar maior reconhecimento das demais identi-
dades que estavam inseridas nesta grande nominação extrativista, mas que começavam a se 
enxergar de maneira distinta, com peculiaridades que a simples denominação generalizante 
não mais dava conta de exprimir.

A partir de 2003, outros movimentos sociais foram inseridos no debate, priorizando-se 
a criação e/ou recriação de instâncias de participação e controle social. Leonardo Avritzer 
e Boaventura de Sousa Santos (2002) tratam sobre os processos de redemocratização 
pelos quais passaram alguns países do Sul, ressaltando que a partir das décadas de 1980 
e 1990, no Brasil, houve aumento destes processos com novos significados e formas de 
exercer a democracia participativa:

[...] é possível mostrar que, apesar das muitas diferenças entre os vários 
processos políticos analisados, há algo que os une, um traço comum que 
remete à teoria contra-hegemônica da democracia: os atores que implanta-
ram as experiências de democracia participativa colocaram em questão uma 
identidade que lhes fora atribuída externamente por um Estado colonial ou 
por um Estado autoritário e discriminador. Reivindicar direitos [...] implica 
questionar uma gramática social e estatal de exclusão e propor, como alter-
nativa, um outra mais inclusiva (Avritzer; Santos, 2002, p. 57).

6	 Termo utilizado pelo SNUC.
7	 Atualmente Conselho Nacional das Populações Extrativistas, mantendo-se a sigla CNS.

Identidade e protagonismo de povos e comunidades tradicionais:  
uma delicada relação com o Estado Brasileiro



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

250

Os autores destacam, ainda, que, no caso do Brasil, os processos de redemocratiza-
ção pediam para a institucionalização da participação, de modo que esta fosse feita para 
influenciar nos processos decisórios.

Comissão criada: mas e os povos e comunidades tradicionais?

Nesse sentido, em 2004, após a criação do Ministério do Desenvolvimento Social e 
Combate à Fome (MDS), o Ministério do Meio Ambiente (MMA) iniciou um diálogo no 
sentido de buscar esta integração das ações governamentais voltadas às comunidades tra-
dicionais, especialmente ao público já atendido pela área ambiental, como as comunidades 
extrativistas e ribeirinhas. Havia a intenção de criação de uma instância para realizar esta 
articulação e, desta forma, em 27 de dezembro de 2004, por meio de decreto presidencial, 
é criada a Comissão Nacional de Desenvolvimento Sustentável das Comunidades Tradi-
cionais. Como destaca um dos protagonistas desta fase:

Este acordo inicial para criação da comissão nacional que seria responsá-
vel pela instituição da política nacional de desenvolvimento sustentável das 
comunidades tradicionais se deu entre os ministros Patrus e Marina Silva. 
Não havia outros interlocutores naquele momento, apenas os dois ministérios. 
Mas, eu e Jörg Zimmermann estávamos conversando em como seria, sabía-
mos que havia uma minuta de decreto circulando, já havíamos nos debruçado 
sobre ela para identificar potencialidades e fragilidades, mas não foi constru-
ída por nós. [...] de forma que quando nós soubemos havia sido decretada a 
criação da comissão, estávamos já em processo (Costa Filho, 2017).

A concretização da criação da primeira versão da Comissão Nacional refletiu a urgên-
cia do tema no âmbito do governo federal, entretanto, não respeitou processos internos 
aos ministérios, conforme citado acima por um dos protagonistas à época, que estava 
conduzindo um processo de discussão sobre como deveria ser a instância: nomenclatura, 
composição, atribuições. De maneira surpreendente o decreto foi publicado sem que 
houvesse um amadurecimento da discussão sobre a comissão, o que gerou reivindicações 
dos movimentos sociais que culminaram na realização, em agosto de 2005, do I Encon-
tro Nacional de Comunidades Tradicionais: pautas para políticas públicas, na cidade 
de Luziânia/GO. O encontro configurou-se como marco na redefinição da composição da 
CNPCT e no início do processo de ampliação do escopo de participação dos segmentos 
tradicionais nas discussões com o Estado brasileiro.

O I Encontro teve o mérito de ser a primeira reunião ampliada que o Estado realizou 
com diversos segmentos, indo além dos povos indígenas, comunidades quilombolas e 
povos da floresta Amazônica. O relatório do evento apresenta alguns aspectos que são 
importantes para compreender este momento e, principalmente, os anseios que permeavam 
as comunidades ali presentes e o governo, que também estava iniciando um processo de 



251

maior reconhecimento da sociodiversidade constituinte do país, assumindo compromissos 
como depositário de demandas destes segmentos sociais.

Abrindo o Encontro, começando nova página

A abertura do I Encontro apresentou falas governamentais pautadas no reforço de que 
as políticas públicas devem ser construídas em parceria com os PCT.

[...] salto de qualidade representado pelo esforço de reconhecer e de trans-
formar as experiências e práticas vividas pelas comunidades em políticas 
públicas, a fim de reforçar as suas estruturas sociais próprias (Marina Silva, 
então ministra do Meio Ambiente, Relatório I Encontro de Comunidades 
Tradicionais, 2005, p. 2, grifos nossos).

[...] Busca-se a construção de uma política nacional para as comunidades tradi-
cionais [...] É imprescindível o envolvimento total de ambas as partes (Márcia 
Lopes, representante do Ministério do Desenvolvimento Social (MDS), Rela-
tório do I Encontro de Comunidades Tradicionais, 2005, p. 3, grifos nossos).

[...] o encontro não deve ser considerado um início, mas sim um avanço na defesa 
dos interesses dos que muitas vezes são esquecidos (Matilde Ribeiro, então 
ministra da Secretaria Especial de Promoção de Políticas de Igualdade Racial, 
Relatório do I Encontro de Comunidades Tradicionais, 2005, p. 4, grifos nossos).

As falas governamentais podem, ainda, ser vistas como nova reparação ao fato do 
primeiro decreto de criação da CNPCT simplesmente não ter contemplado a participação 
dos PCT como protagonistas do processo de construção de políticas públicas.

Por sua vez, as falas de representantes de povos e comunidades tradicionais foram mais 
contidas na descrição do relatório e no momento do Encontro, mas os dois trechos desta-
cados abaixo reforçam a noção de identidade, de território. Conceitos basilares para todo o 
processo de (re)constituição da CNPCT e da política gerada a partir dessa comissão nacional.

[...] a quilombola Josilene lembrou que sempre foi imposta a idéia de tradi-
cional como isolado (Josilene Brandão, Relatório do I Encontro de Comu-
nidades Tradicionais, 2005, p. 7)

Claudionor Terena, representante dos povos indígenas, [...]. Sobre a questão 
da identidade, lembrou que o vínculo com o território não se limita à posse 
de um espaço de terra, mas é onde se afirma a reprodução de uma identidade 
comunitária [...] (Claudionor Terena, Relatório do I Encontro de Comuni-
dades Tradicionais, 2005, p. 7).

Também é possível perceber como o envolvimento das pessoas presentes neste primeiro 
momento se dava a partir de anos de participação por outros meios, seja por fazerem parte 

Identidade e protagonismo de povos e comunidades tradicionais:  
uma delicada relação com o Estado Brasileiro



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

252

de movimentos sociais, por terem composto lutas de movimentos sociais, ou somente por 
serem membros da academia com estudos focados em povos e comunidades tradicionais.

[...] a idéia de um encontro como esse foi justamente tirar da marginalidade 
as comunidades tradicionais em suas diferentes manifestações (Paul Little, 
Relatório do I Encontro de Comunidades Tradicionais, 2005, p. 7)

[...] Lembrou que todos os presentes haviam sido chamados, mas antes disso 
estavam ali pelo envolvimento, pela luta pelo reconhecimento. É difícil 
fechar uma lista de membros para o acordo social entre o Governo e os 
grupos marginalizados. A Constituição reconhece os direitos dos indígenas, 
mas não delimita critérios capazes de dizer se um indivíduo é indígena 
ou não. O presente movimento é parte de um movimento internacional de 
inclusão social (Mauro Almeida, Relatório do I Encontro de Comunidades 
Tradicionais, 2005, p. 8, grifos nossos).

[...] a realização do encontro só se fez possível por causa da luta das comuni-
dades pelo reconhecimento da sociedade brasileira de suas especificidades e 
direitos. Além disso, frisou que “se não há movimento social que fundamente 
a política, dificilmente a política pode vingar” (Paul Little, Relatório do I 
Encontro de Comunidades Tradicionais, 2005, p. 8).

Os trechos foram retirados dos pronunciamentos feitos na abertura dos trabalhos, 
no primeiro momento em que estavam juntos o Governo Federal, as comunidades tra-
dicionais e a academia.

No I Encontro, apesar de todo o ineditismo de reunir diversos segmentos historica-
mente excluídos das discussões de construção de políticas públicas, a estrutura hierárquica 
e de palco para pronunciamento de autoridades foi mantida. Importa, entretanto, destacar 
que as falas tratavam do momento marcante, das expectativas que ele envolvia quanto à 
importância da visibilidade dos PCT e da discussão sobre políticas públicas e o conceito 
de comunidades tradicionais. Remetiam, também, aos anos de luta enfrentados pelos seg-
mentos até chegar àquele momento.

Destaca-se, ainda, sobre esse momento inicial, algo importante sobre as pessoas pre-
sentes na mesa de abertura. Tanto Marina Silva quanto Matilde Ribeiro, que estavam como 
ministras naquele momento, tiveram suas vidas públicas marcadas pela militância em 
movimentos sociais. Marina Silva no movimento dos seringueiros e extrativistas e Matilde 
Ribeiro no movimento negro.

A entrada dessas lideranças na estrutura estatal acarretava algumas situações. Por um 
lado, elas levavam para o centro do poder de decisão estatal as pautas dos movimentos 
sociais, fazendo com que o governo se deparasse com novas situações de inclusão e respeito 
à diversidade, com as quais não havia sido confrontado antes. Por outro, elas precisavam 
agir de acordo com as regras dessas estruturas, muitas vezes estabelecendo relações assi-
métricas com o próprio movimento social do qual se originaram.



253

A nova composição

O encontro foi marcante justamente por trazer à tona a junção das lutas de distintos 
segmentos e, também, por unir diferentes órgãos do Governo Federal na perspectiva de 
escuta de demandas, compreensão da diversidade e busca de construção de políticas públicas 
específicas que pudessem atender a toda esta diversidade sociocultural.

O debate sobre a nominação e composição da comissão gerou muitos embates até que 
se chegasse a um consenso. O governo havia preparado uma proposta de composição com 
13 vagas para segmentos representativos de PCT e os movimentos fizeram uma proposta de 
15 vagas. O debate em torno das diversidades dentro de determinados segmentos alargava 
ainda mais o número de vagas. Chegou-se, por fim, à conclusão de que as vagas nunca 
seriam suficientes para contemplar todos os segmentos e que o importante era buscar uma 
maior representatividade da diversidade e não somente uma diversidade dentro de cada 
grande segmento (como povos indígenas, quilombolas, extrativistas). A primeira secretá-
ria-executiva da CNPCT analisou a discussão em torno da composição:

Os pomeranos geraram um desconforto enorme [...]. Havia uma grande questão 
naquele momento que era com as identidades serem afirmadas não somente 
por questões culturais, mas pela sua relação com o meio ambiente, e por este 
viés as comunidades pomeranas do Espírito Santo e sua relação com a Mata 
Atlântica tinham naquele momento distinção com comunidades italianas ou 
japoneses, por exemplo. Os distinguia era sua relação estreita com a conserva-
ção dos recursos naturais da Mata Atlântica. [...] A própria criação da comissão 
fez aflorar o reconhecimento de outras categorias, como as catadoras de man-
gaba. Tinha sempre a discussão de que não podia ser somente as comunidades 
de fundo de pasto, tinham outras categorias no Nordeste. Mas, entende, houve 
menos reivindicações do que imaginávamos que teríamos. [...] Outra questão 
que sempre pairou para o meio ambiente, era para além da questão cultural 
de que forma os ciganos entravam na comissão, pois não ficou clara a relação 
que mantinham com o meio ambiente que justificasse estar na comissão de 
desenvolvimento sustentável. Os outros grupos já remetiam de forma mais 
direta à sua relação com o meio ambiente, com o uso dos recursos naturais. 
Os ciganos e os pomeranos eram os grupos que exigiam mais fortemente esta 
busca pela relação com o meio ambiente (Moreira, 2017).

O momento de debate sobre a composição da comissão foi extremamente rico para 
as comunidades tradicionais presentes e para os membros do governo. Havia, no âmbito 
governamental, duas correntes: uma mais pautada nas questões ambientais e nas relações de 
sustentabilidade que estes segmentos mantinham com os recursos naturais e como depen-
diam deles para sua reprodução física, social, econômica, ancestral; outra, mais pautada 
no aspecto sociocultural, ou seja, agregando questões das distinções sociais e culturais que 
estes grupos tinham em relação à sociedade de maneira geral.

Entre as lideranças presentes também se notava uma profusão de sentimentos ambí-
guos e desconfianças. Alguns entendiam que participar de um grupo com tantos segmentos 

Identidade e protagonismo de povos e comunidades tradicionais:  
uma delicada relação com o Estado Brasileiro



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

254

poderia diminuir o peso das lutas individuais. Outros demonstravam desconhecimento 
das diversas comunidades ali presentes, além das já conhecidas. Outros, ainda, manifesta-
vam profundo reconhecimento no outro; se viam no que o outro era e como vivia, na sua 
relação com a terra/território:

quando a gente se olhava no encontro de Luziânia, a gente se enxergava 
um no outro, acho que isso que era e continua sendo muito importante, nos 
encontrar, encontrar no outro a força que necessita para continuar na luta, 
mas também encontrar no outro a força de que tem solução, de que junto 
somos mais fortes [...] o problema do outro também é problema meu, porque 
atinge estas identidades múltiplas, muito pela fala da Dona Dijé, da Lucely, 
quilombola e raizeira (Pinho, 2017).

Nominar a nova comissão

O debate sobre o conceito e nominação da Comissão foi importante para balizar as etapas 
subsequentes de formalização do conteúdo da PNPCT, pois, apesar de dialogado e participativo, 
o processo gerava diversas discussões e aberturas para novas conceituações, reconhecimentos 
e autorreconhecimentos. Como sugere Cláudia de Pinho, a discussão estava sendo tratada nos 
meios acadêmicos e governamentais e, mesmo que ainda não estivesse com este nome nas 
comunidades, estava presente na necessidade de se afirmarem perante o Estado, buscando 
garantias para seus direitos territoriais e de reprodução social, cultural, econômica e ambiental.

Neste momento a gente já estava discutindo o que era ser tradicional ou 
não, porque a universidade já tinha falado isso, e havia muita resistência na 
minha comunidade sobre o que era tradicional, pois tinha-se a visão de que 
tradicional era o atrasado (Pinho, 2017).

Para ajudar no processo de formulação de um conceito que fosse viável e desse conta 
de acolher os anseios dos segmentos e das necessidades da burocracia, foram feitos três 
movimentos buscando agregar o meio acadêmico na sua construção. O primeiro foi a con-
tratação do professor do Departamento de Antropologia da Universidade de Brasília Paul 
Little, que realizou um levantamento bibliográfico sobre o conceito. Segundo Paul Little 
(2006), “O mapeamento conceitual pretende identificar os principais problemas na elabo-
ração e implementação do conceito no âmbito das políticas públicas.” (Little, 2006, p. 4).

A segunda medida foi a realização de reuniões com pesquisadores e segmentos repre-
sentativos, além de gestores governamentais. A primeira reunião, com especialistas da 
área de Antropologia, foi realizada em Brasília em 17 de junho de 2005 (antecedendo o 
I Encontro), e contou com a participação dos seguintes pesquisadores: Alfredo Wagner 
Berno de Almeida, Maria Emília Pacheco, Henyo Barreto, Paul Little, Mauro Almeida e 
Antonio Carlos Diegues. Uma nova reunião destes com representantes dos segmentos foi 
realizada no dia 4 de julho de 2005.



255

A terceira medida foi justamente colocar como um dos temas a serem debatidos durante 
o I Encontro a questão da definição conceitual de comunidades tradicionais, que, como 
destacavam alguns autores, apresentava, e permanece apresentando, uma questão técnica 
e ao mesmo tempo política.

É importante destacar que, incialmente, a construção de um conceito unificador dos 
segmentos sociais estava a cargo do Estado brasileiro. As políticas estavam sendo imple-
mentadas, ainda que poucas e dispersas, e já havia uma reivindicação pela integração e 
ampliação desta agenda. Contudo, para a burocracia estatal é necessário nominar para 
quem se dirigia a política. Assim, da mesma forma que chamamos de povos indígenas 
um conjunto de distintas etnias com identidades próprias, e de comunidades quilombo-
las, um conjunto de comunidades negras, em sua maioria rurais, que se identificavam de 
maneiras distintas, também era preciso que tivéssemos um “conceito único”, em que os 
segmentos, as identidades distintas conseguissem se enxergar e para as quais o Estado 
direcionaria ações, programas e recursos financeiros.

Outro desafio naquele momento de construção do conceito de comunidades tradicionais 
é que este deveria estar associado ao conceito de sustentabilidade, visto que o decreto que 
criou a comissão incluiu em sua denominação o termo “desenvolvimento sustentável”. 
Assim, além dos aspectos socioculturais definidores das comunidades, estas deveriam 
apresentar também uma ligação próxima e simbiótica com o uso sustentável dos recursos 
naturais. Aqui cabe um destaque. No momento da construção do Conselho Nacional dos 
Povos e Comunidades Tradicionais, ocorrido no ano de 2016 em substituição à Comissão 
Nacional, a questão voltou à tona, havendo uma opção pela supressão do termo “desen-
volvimento sustentável” na nominação do Conselho. Essa supressão tem relação direta 
com a ampliação do escopo de atuação e representatividade da comissão ao longo de sua 
existência, como também com os longos debates aí travados sobre o que é ser e ter um 
“desenvolvimento sustentável”. Aos poucos foi se construindo uma compreensão de que 
este conceito não mais se encaixava no âmbito das discussões sobre PCT.

Naquele momento inicial de construção conceitual, havia ainda uma outra preocupação: 
não fechar tanto o conceito a ponto de excluir segmentos que não estavam organizados o 
suficiente para reivindicar participação e inclusão, e, também, não o deixar tão amplo que 
coubessem todos os setores economicamente marginalizados, mas não identitariamente 
distintos. Questionava-se, ainda, a unidade a ser utilizada, se seria povos, etnias ou comu-
nidades. Optou-se, em um primeiro momento, pelo termo comunidades, apontado pelo 
antropólogo Mauro Almeida, no encontro dos especialistas, como sendo “um grupo que 
interage diretamente – face a face – e que é capaz de agir coletivamente a partir dessas 
interações”. (Little, 2006, p. 9). Posteriormente ao I Encontro, e como resultado das dis-
cussões deste e das oficinas de trabalho para construção da Política Nacional, a unidade 
foi ampliada, sendo incluídas as identidades étnicas, passando a ser povos e comunidades:

Identidade e protagonismo de povos e comunidades tradicionais:  
uma delicada relação com o Estado Brasileiro



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

256

O que seria minimamente do ponto de vista teórico e metodológico, iden-
titário do que viriam a ser povos e comunidades tradicionais, então como 
ele8 tinha acúmulo, sensibilidade e compromisso com o tema, ele preparou 
um relatório, um documento a partir do qual foi feita a primeira intervenção 
por ocasião do encontro nacional. Quais seriam os parâmetros, inclusive 
para ver, tudo experimentalmente, se as comunidades ali representadas se 
identificavam com aqueles parâmetros, a questão territorial, a identidade, 
uma identidade política, mas também com um background em termos de 
práticas, de saberes, de modos de vida (Costa Filho, 2017).

Uma proposta de conceito a ser debatido

Assim, durante o I Encontro de Comunidades Tradicionais, o consultor apresentou seu 
primeiro esboço para construção do conceito de comunidades tradicionais para que fosse 
discutido pelos representantes da sociedade civil, buscando maior consenso sobre os termos 
e unidades para o próximo momento das oficinas de construção da PNPCT.

Na busca de um mecanismo para definição de um conceito a esse respeito, 
propôs-se a realização desse mapeamento bibliográfico. Seus resultados 
deverão dinamizar as discussões com o intuito de se construir de forma par-
ticipativa uma definição para o termo “comunidades tradicionais”. Trata-se 
de um termo recente, usado pelos ambientalistas que procuram parceiros 
para a realização de atividades de conservação.

Houve dúvidas quanto a unidade social a ser utilizada, sendo possibilidades: 
populações, povos, comunidades, associações, colônias, etnias e habitantes 
de um ecossistema. Chegou-se à conclusão de que “comunidades” seria um 
termo que abrange a maioria. Em seguida, deve-se definir o que significa ser 
tradicional, pois diferentes perspectivas sociais geram conceitos distintos, 
não existindo uma definição correta. A definição e delimitação do conceito é 
uma questão política e técnica. Foram apresentados possíveis critérios para 
definição de comunidades tradicionais: uso sustentável da terra, destino da 
produção, vínculo territorial, situação fundiária, organização social, expres-
sões culturais, inter-relações com outros grupos da região e autoidentificação. 
Lembrou-se que existem várias maneiras de se pensar a tradicionalidade e que 
cada grupo vai ter um conjunto diferente dos elementos acima, que pode ser 
usado para se alcançar uma definição da tradicionalidade (Little, 2005, p. 31).

Após o I Encontro e com base no apanhado das discussões que foram realizadas em 
todas as etapas acima citadas, Paulo Little (2006) propôs alguns critérios que deveriam ser 
considerados sobre tradicionalidade de um povo ou comunidade, fazendo algumas ressalvas 
sobre estes critérios, quais sejam: que não poderiam ser vistos de forma burocrática, como 
cláusulas pétreas; que necessitavam ser vistos de maneira “holística”, ou seja, de maneira 

8	 Aderval Costa Filho está se referindo ao professor Paul E. Little, que havia sido contrato como consultor 
para o processo de construção do I Encontro Nacional de Comunidades Tradicionais.



257

integrada ao cotidiano das comunidades, visto que eles se articulam nos processos organi-
zativos delas; e que não devem ser vistos de forma isolada como inclusivos ou exclusivos 
da comunidade na categoria de comunidade tradicional, mas serem observados no todo.

Os critérios definidos naquele momento foram: uso sustentável da terra, destino da pro-
dução, vínculo territorial, situação fundiária, organização social, expressões culturais, inter-
relações com outros grupos e autoidentificação. Estes critérios aparecem, com outra redação, 
na definição de Povos e Comunidades Tradicionais presente no Decreto nº 6.040/2007, 
sendo acrescidos de alguns termos que foram incorporados nas oficinas de escuta aos PCTs 
nas regiões e nas reuniões da Comissão Nacional.

O conceito de povos e comunidades tradicionais utilizado pelo Estado brasileiro está 
contido no supramencionado Decreto nº 6.040/2007, sendo esta a base legal fundamental 
para a atuação política e reivindicatória dos PCTs e para o cumprimento, por parte do 
Estado brasileiro, das demandas desses segmentos sociais, em consonância com os preceitos 
constitucionais e acordos internacionais por ele ratificados.

A amplitude do conceito

A conceituação foi sendo construída ao longo dos últimos anos e é possível remeter 
ao conceito de cultura, que também sofreu modificações na sua compreensão e foi sendo 
percebida como dinâmica e relacional, não estando, portanto, estanque, mas sim em 
constante mudança e adaptações.

Marshall Sahlins (1997) apresenta justamente esta crítica à visão de que as culturas são 
estanques e estão se perdendo. Em seu entendimento, as culturas são dinâmicas e o contato 
pode ressignificá-las; e pode gerar uma indeginização do que é o moderno. Isto é, segundo 
o autor, há um desenvolvimento simultâneo de integração global e de diferenciação local. 
Dessa maneira, ao mesmo tempo em que ficamos mais próximos globalmente, ficamos 
também mais distintos, já que as identidades são mais fortemente reafirmadas. “Integração 
e diferenciação são co-evolucionárias” (Sahlins, 1997, p. 58).

A abordagem que Sahlins (1997) propõe acerca da manutenção e reformulação cul-
tural é importante para se pensar em como grupos culturalmente diferenciados foram 
se autodefinindo e autorreconhecendo como pertencentes à grande categoria de povos e 
comunidades tradicionais e como esta categoria também foi sendo moldada para dar conta 
da diversidade cultural desses segmentos.

O trabalho com povos e comunidades tradicionais tem demonstrado que a não nominação 
à exaustão dos segmentos existentes tem se revelado como boa estratégia, ainda que possa vir 
a ser revista. As identidades de muitos segmentos ainda estão em construção, o que significa 
dizer que a percepção de que são diferentes, de que têm distinções culturais significativas 
que não os enquadram no mesmo nível que a sociedade englobante, é um processo em aberto 
que emerge, muitas vezes, em razão das ameaças que alçam esses povos e seus territórios.

Identidade e protagonismo de povos e comunidades tradicionais:  
uma delicada relação com o Estado Brasileiro



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

258

Importante salientar que, ao invés de estar em curso uma homogeneização cultural, 
o que tem acontecido é justamente o inverso, ou seja, há um crescente processo de “des-
cobrimento” de novas identidades, de etnogênese crescente, como mencionado por Paul 
Little (2002), incluindo identidades de comunidades tradicionais em contextos urbanos.

Paul Little (2002) e Antonio Carlos Diegues (2000) trazem uma discussão sobre o 
conceito de povos ou comunidades tradicionais, ou comunidades locais, que dialoga com 
a questão da diferenciação cultural proveniente dos usos distintos que esses segmentos 
fazem do território e dos recursos naturais.

Diegues propõe um conceito que em muito se assemelha, e não de forma casual,9 ao 
exposto no Decreto nº 6.040/2007:

[...] grupos humanos culturalmente diferenciados que historicamente repro-
duzem seu modo de vida, de forma mais ou menos isolada, com base em 
modos de cooperação social e formas específicas de relações com a natureza, 
caracterizados tradicionalmente pelo manejo sustentado do meio ambiente 
(Diegues, 2000, p. 22).

Paul Little (2002, p. 23), ao buscar descrever estas comunidades, fala sobre fatores 
como “a existência de regimes de propriedade comum, o sentido de pertencimento a um 
lugar, a procura de autonomia cultural e práticas adaptativas sustentáveis que os variados 
grupos sociais analisados mostram na atualidade”.

Os processos de resistência e sincretismo cultural que dão origem a novas categorias 
étnicas, raciais e grupos sociais distintos, tal como proposto por Paul Little (2002), tam-
bém dialogam fortemente com os grupos que estavam presentes no momento inicial da 
formação da Comissão Nacional e com os que conformam ainda hoje o Conselho Nacional. 
Os processos acima mencionados trazem visibilidade às “etnogênese”10 e aos grupos que 
utilizaram justamente a invisibilidade como estratégia de sobrevivência, mas que hoje têm 
aflorado e buscado a visibilidade como caminho para a reivindicação e garantia de direitos.

Desde o início do processo de construção da Comissão Nacional e do I Encontro Nacional, 
havia uma polêmica sobre a conceituação, em si. Paul Little (2006) faz a seguinte ponderação:

Há uma série de dificuldades em definir o conceito “comunidades tradicionais”. 
Primeiro, o uso do conceito é recente – já que data das últimas duas décadas 
– e não se consolidou ainda num significado único. Segundo, o conteúdo do 
conceito varia de acordo com as diferentes perspectivas sociais utilizadas para 
definir o conceito. Não existe uma definição “correta” do conceito porque 
cada definição vai incorporar os interesses de grupos sociais específicos na 

9	 Antonio Carlos Diegues foi um dos membros da academia que ajudou no processo de construção e debate 
sobre o conceito de PCTs.

10	 Aqui utilizamos aspas para pontuar que o fato de muitas comunidades reivindicarem o reconhecimento 
identitário não significa especificamente um processo de nascimento para essa nova identidade étnica, 
mas, sim, um posicionamento diante da sociedade envolvente da distinção sociocultural dessa comunidade 
e não de criação de uma identidade, apenas de visibilização dessa identidade.



259

sua delimitação. Para tanto, a definição e delimitação do conceito é simul-
taneamente um problema técnico e uma questão política (Little, 2006, p. 5).

Ainda sobre a polêmica da conceituação, ou sobre o risco de homogeneização da 
diversidade em um único conceito, Alfredo Wagner Almeida (2006, p. 25-26) pondera que o 
termo tradicional não pode ser reduzido a questões históricas e laços coletivos primordiais, 
mas se relaciona com identidades que são redefinidas de maneira constante e em acordo 
com as situações apresentadas. Nesse sentido, para o autor,

 o critério político-organizativo se sobressai, combinado com uma política 
de identidades, da qual lançam mão os agentes sociais objetivados em movi-
mento, para fazer frente aos seus antagonistas e aos aparatos de Estado.

Sobre a questão da construção política do conceito e sobre como dialoga com os grupos, 
Aderval Costa Filho (2015) ressalta que a categoria povos e comunidades tradicionais se 
configura de fato como uma construção política

[...] respaldada por lastros da ordem da tradição desses grupos e seus modos 
de vida, memória social, práticas sociais e produtivas, territorialidades espe-
cíficas, enfim, todas as características que lhes conferem distinção cultural 
e política e lhes assegurem proteção especial (Costa Filho, 2015, p. 83).

Destaque-se, ainda, que outras categorias hoje consolidadas no ordenamento jurídico tam-
bém foram criações que, em um primeiro momento, pareceram artificiais, como indígenas e qui-
lombolas, mas que hoje são apropriadas e legitimadas pelos próprios segmentos e movimentos.

Esta apropriação, após mais de 14 anos de construção da PNPCT, já pode ser sentida 
em diversas esferas. Mas é importante, ainda, destacar que o uso da categoria povos e comu-
nidades tradicionais não significa que o conceito esteja pacificado, seja entre os próprios 
segmentos assim categorizados, seja no meio acadêmico. Pelo contrário, ele continua sendo 
uma construção, um arcabouço, que busca dar unicidade para o tratamento estatal das socio-
diversidades, no direcionamento de políticas públicas. Nesse sentido, é notável que os povos 
e comunidades tradicionais primeiro se autoidentificam como pertencentes aos PCT para, em 
seguida, buscarem formas de inclusão estatal, r confirmar essa compreensão de que o conceito 
é antes uma identidade político-jurídica que tem valor estratégico na luta por direitos coletivos.

Para que o diálogo entre Estado e sociedade civil pudesse ocorrer, fez-se imperativo o 
estabelecimento formal de conceitos, objetivos, princípios e diretrizes que poderiam nor-
tear não só as ações do poder público como da sociedade como um todo junto aos povos 
e comunidades tradicionais, fazendo-se, assim, justiça à relevância de sua participação na 
sociedade brasileira, dando, finalmente, visibilidade a esses segmentos.

A questão do regramento, da normatividade do Estado frente aos povos e comunidades 
tradicionais apresenta uma outra questão posta por Boaventura de Sousa Santos (2007), 
qual seja, até que ponto o que se aprende, o que se ganha, vale à pena frente ao que se 

Identidade e protagonismo de povos e comunidades tradicionais:  
uma delicada relação com o Estado Brasileiro



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

260

perde? Entre as muitas formas de olhar para essa questão, o debate sobre interculturalidade, 
tal como proposto por Catherine Walsh (2012), oferece potentes caminhos analíticos.

Para a autora, a interculturalidade pode ser relacional, funcional e crítica. Ou seja, pode 
se dar como mera celebração da diversidade e constatação do caráter relacional do encontro 
entre povos, o que não implica questionar as hierarquias e estruturas de poder vigentes; pode 
ser funcional ao sistema e que ganha operacionalidade à medida que o Estado incorpora 
as demandas dos subalternizados, sem que isso produza qualquer alteração nas estruturas 
de poder; ou, ainda, pode ser forjada como um exercício político e pedagógico crítico que 
resulta da coexistência entre os povos, no reconhecimento dos conflitos aí implicados e 
no enfrentamento das desigualdades que são produzidas nas e em razão das diferenças.

Essa visão é de extrema importância para pensar as relações do Estado brasileiro 
com os povos e comunidades tradicionais. A Constituição Federal de 1988 é um grande 
marco de abertura do Estado brasileiro para as sociodiversidades, indígenas, quilombolas e 
socioculturais, mas ainda é um ideal a ser conquistado. Embora reconheça o direito desses 
povos à diferença, o Estado avançava11 muito lentamente na construção de uma cidadania 
de fato dialogada. Entendemos que o diálogo só é possível em contextos em que as relações 
simétricas são favorecidas, e essa ainda é uma realidade distante na relação entre o Estado 
brasileiro e os Povos e Comunidades Tradicionais.

No Brasil, a luta pela garantia dos territórios tradicionais e pela manutenção da cultura 
pressupõe a regulação estatal sobre os direitos e à destinação de territórios. Este caminho, 
embora assegure alguns direitos, não é garantidor da autonomia dos povos e muitas vezes, 
mostra-se orientado por uma lógica monocultural (Santos, 2007). Os desafios atuais envol-
vem, de um lado, entender como as novas formas de ocupação e concepção territorial dos 
PCT escapam, ou não, à normatividade da racionalidade moderna e seus instrumentos; 
de outro, analisar os impactos das ações atuais de fragmentação dos territórios coletivos 
com ofertas de regularização de pequenos lotes de terras, que garantiriam uma titulação 
individual frente às lutas pela regularização de territórios coletivos. São pontos ainda em 
aberto, mas que dialogam com os desafios que se intensificaram e estão sendo enfrentados 
pelos PCT na relação com o Estado brasileiro.

Considerações finais

Nestas considerações finais, focalizamos a atual situação dos Povos e Comunidades 
Tradicionais no Brasil, refletindo sobre os aprendizados que o processo histórico aqui narrado 
e analisado podem oferecer à construção de novas chaves de compreensão e cenários futuros.

11	 Na atual conjuntura política brasileira é absolutamente impossível tratar sobre qualquer avanço na cons-
trução de diálogo entre PCT e Estado. Há, no momento, um recrudescimento da relação e uso deliberado 
da força e coerção contra os povos e comunidades tradicionais pelo Estado brasileiro. Tornando ainda mais 
assimétrica a relação e impossibilitando qualquer canal de diálogo.



261

Diante da conjuntura nacional absolutamente desfavorável aos PCT, é necessário inten-
sificar as articulações com parceiros internacionais. Uma dessas frentes é o acionamento de 
organismos para denunciar o não cumprimento de normativas internacionais das quais o Brasil 
é signatário, como a Convenção 169 da OIT. Bem como a utilização das cortes internacionais, 
como a exemplo da recente denúncia de genocídio dos povos indígenas pelo governo de Jair 
Bolsonaro, protocolada por juristas brasileiros junto ao Tribunal Penal Internacional, em Haia.

Outra frente seria a retomada e o fortalecimento da rede de apoio e parceria entre PCT 
e academia, que foi iniciada em 2008/2009 ao longo do processo de construção política e 
conceitual da PNPCT. Entendendo que a relação com o Estado brasileiro ainda é assimé-
trica, esta rede poderia funcionar como um espaço de ressonância das demandas dos povos 
e comunidades tradicionais, bem como de assessoramento jurídico e técnico.

Nossa aposta é que esta rede poderia ser articulada pelo Mespt, que lidera há mais 
de 10 anos um exitoso projeto de formação acadêmica de lideranças PCT e profissionais 
aliados, em nível de pós-graduação. Seria uma forma de gerar duplo reforço para a luta 
por direitos: de lado alimentando as lideranças com o apoio e os aportes necessários; 
de outro, trazendo lideranças para dentro da academia de modo a ampliar a rede de pes-
quisadores PCT, com o importante ganho para a academia de ter a possibilidade de se 
refazer e aprender novas formas de fazer ciência

Esse é um caminho que se mostra promissor para decolonizar, quebrar as estruturas de 
saber/poder do Estado e das universidades. Podem, com efeito, fomentar a experimentação 
de novas abordagens metodológicas e a construção de novos mecanismos de negociação 
entre o Estado e a sociedade civil, garantindo que os povos e comunidades tradicionais 
sejam os protagonistas desse diálogo e assumam a dianteira como tradutores e representan-
tes de suas reivindicações e aspirações. Isso envolve entender, inclusive, que há questões 
passíveis de serem negociadas com o Estado, enquanto outras demandam a insurgência, 
a desobediência política, civil e epistêmica.

Nesse processo de busca por autonomia, os territórios regularizados – como as unidades 
de conservação de uso sustentável – deveriam ter a gestão assumida por seus moradores. 
Contra a visão prevalecente de que o Estado precisa tutelar as comunidades que residem 
nas unidades, é urgente que se difunda a compreensão de que elas efetivamente existem 
porque foram conservadas pela gestão territorial e ambiental tradicional realizada pelas 
próprias comunidades, e não pela ação do Estado.

A esse respeito, lembremos que a criação de categorias conceituais é uma necessidade 
do Estado e não dos povos e comunidades tradicionais. Por isso mesmo, é preciso cuidar 
para que essas conceituações não se convertam em autocolonização, para que não venham 
a ofuscar, por exemplo, as cosmovisões que definem e orientam conteúdos da religiosidade, 
ancestralidade, senioralidade que foram unificadoras dos povos africanos em diáspora nas 
terras brasileiras, para se enquadrar em uma categoria de laicidade do Estado.

O debate sobre os tímidos avanços na criação de políticas públicas específicas para 
PCT também precisa ser retomado. É necessário enfrentar o desafio de desconstruir algumas 

Identidade e protagonismo de povos e comunidades tradicionais:  
uma delicada relação com o Estado Brasileiro



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

262

estruturas que funcionam para uma enorme parte da população brasileira, mas que apre-
senta enormes problemas na implementação junto aos segmentos de povos e comunidades 
tradicionais. Pesquisas realizadas pelo próprio Estado brasileiro demonstram os limites de 
algumas dessas políticas.12 Portanto, é urgente que se avance de forma mais significativa 
na compreensão da sociodiversidade da população brasileira e no investimento de soluções 
que sejam capazes de responder adequadamente aos problemas, ao invés de gerar novas 
barreiras aos PCT nas suas lutas por direitos.

Por fim, é necessário atentar para as armadilhas de restringir o debate sobre direitos 
às políticas de inclusão social e produtiva. Embora elas sejam importantes, é a política 
territorial que de fato garante melhorias significativas nas condições de vida e na existência 
com dignidade para povos e comunidade tradicionais.

O cenário atual apresenta desafios imensos com um governo opressor, ecocida, geno-
cida, que alimenta disputas no campo, fomenta políticas de desmatamento, mobiliza as 
forças de segurança pública do país para monitorar a organização social dos indígenas e 
quilombolas, coloca em movimento uma agenda racista liderada por gestores contrários 
aos povos tradicionais, indígenas e quilombolas. Mais uma vez o que está por trás das 
políticas integracionistas ou de inclusão é a falta de política territorial, ou melhor: a falta 
de política territorial para os PCT.

Referências

ALMEIDA, Alfredo Wagner Berno de. Terras de Quilombos, Terras Indígenas, “Babaçuais 
Livres”, “Castanhais do Povo”: Terras tradicionalmente ocupadas. Manaus: PPGSCA-
-UFAM, 2006.

ALMEIDA, Mauro W. Barbosa de. Direitos à floresta e ambientalismo: seringueiros e suas 
lutas. Revista Brasileira de Ciências Sociais, 19(55), jun. 2004.

AVRITZER, Leonardo; SANTOS, Boaventura de Sousa. Para ampliar o cânone democrá-
tico. Eurozine, 2003, p. 1-30.

BOURDIEU, Pierre. Esboço de auto-análise. São Paulo: Companhia das Letras, 2005.

COSTA FILHO, Aderval. Os Povos e Comunidades Tradicionais no Brasil. In: CER-
QUEIRA, Edmilton et al. (org.). Os Povos e Comunidades Tradicionais e o Ano Interna-
cional da Agricultura Familiar. Brasília: Ministério do Desenvolvimento Agrário, 2015, 
v. 1, p. 77-98.

DIEGUES, Antonio Carlos (org.). Os saberes tradicionais e a biodiversidade no Brasil. 
São Paulo: MMA/COBIO/NUPAUB/USP, 2000.

12	 Como a pesquisa sobre a implementação do Programa Bolsa Família entre povos indígenas ou avaliações 
sobre implementação de políticas de acesso à água e fomento junto a povos e comunidades tradicionais.



263

FAVILLA, Kátia Cristina. Encontros neocoloniais: o Estado brasileiro e os povos e comu-
nidades tradicionais. 2017. Dissertação (Mestrado em Sustentabilidade junto a Povos e 
Territórios Tradicionais). Brasília: Universidade de Brasília, 2017.

FOUCAULT, Michel. A ordem do discurso. São Paulo: Loyola. 1999.

LITTLE, Paul. Mapeamento conceitual e bibliográfico das comunidades tradicionais no 
Brasil. Produto de consultoria, Brasília: Ministério do Meio Ambiente, 2006.

LITTLE, Paul. Territórios sociais e povos tradicionais no Brasil: por uma antropologia da 
territorialidade. Série Antropologia, Brasília: n. 322, 2002.

LOBÃO, Ronaldo. Cosmologias políticas do neocolonialismo: como uma política pública 
pode se transformar em uma política do ressentimento. Niterói: Editora da UFF, 2010.

MORAES, Roque. Análise de conteúdo. Revista Educação, Porto Alegre, v. 22, n. 37, 
pp. 7-32, 1999.

RAMOS, Alcida Rita. Convivência interétnica no Brasil: os índios e a nação brasileira. 
Departamento de Antropologia, Universidade de Brasília, 1997.

SAHLINS, Marshall. O “pessimismo sentimental” e a experiência etnográfica: por que a cul-
tura não é um “objeto” em via de extinção. Parte I e Parte II. Mana, pp. 41-73 e 103-150, 1997.

SANTOS, Boaventura de Sousa. Renovar a teoria crítica e reinventar a emancipação 
social. São Paulo: Boitempo, 2007.

WALSH, Catherine. Interculturalidad y (de) colonialidad: Perspectivas críticas y políticas 
in Visão Global. Joaçaba, 15(1-2), pp. 671-74, jan./dez., 2012.

Identidade e protagonismo de povos e comunidades tradicionais:  
uma delicada relação com o Estado Brasileiro





Os Gerais no tempo e 
no espaço: um estudo 
interdisciplinar dessa 
toponímia do Cerrado

Rodrigo Martins dos Santos 
Mônica Nogueira

Introdução

Qual a origem da toponímia Gerais? Como se caracterizam os Gerais? Onde se locali-
zam? Estas são algumas perguntas que orientam este capítulo. Para respondê-las, apresentamos 
inicialmente no presente texto alguns indícios desse termo na leitura do romance Grande Ser-
tão: Veredas, de João Guimarães Rosa, estabelecendo nexos com a cartografia histórica sobre 
as origens desse termo e da história social à qual se relaciona. Nas seções seguintes, partimos 
para o uso de instrumentos de análise das paisagens para descrever a fisiografia dos Gerais, 
primeiramente a partir da regionalização apontada por Aziz Ab’Saber em seus Domínios 
de Natureza e, em seguida, buscando apresentar sua natureza peculiar. Ao final, propomos 
critérios de identificação dessa toponímia específica do Domínio dos Cerrados, os Gerais.

O escrito aqui apresentado se relaciona com diferentes áreas do conhecimento, como 
a história, a geografia, a antropologia e a linguística, configurando-se como um esforço 
interdisciplinar para a compreensão de aspectos históricos, socioculturais e ambientais 
encapsulados pelo topônimo Gerais. Afinal, o ato de nomear um acidente geográfico, físico 
ou humano depende, na maioria das vezes, de elementos extralinguísticos (Dick, 1999).

O presente texto é baseado na pesquisa “O Gê dos Gerais: elementos de cartografia 
para a etno-história do Planalto Central: contribuição à antropogeografia do Cerrado” que 
combinou o levantamento e a análise de dados históricos, cartográficos e de campo em 
uma investigação sobre a dinâmica de ocupação indígena no centro do Brasil. O mapa de 



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

266

Curt Nimuendajú1 foi ponto de partida para os autores, que mobilizaram também mapas 
de Čestmír Loukotka2 e de arquivos públicos históricos do Brasil e de Portugal, alguns dos 
quais revisitados aqui, na análise sobre o topônimo Gerais.

O esforço de discussão sobre essa categoria tem, além de um valor histórico evi-
dente, relevância para os estudos do Cerrado, nas interfaces entre geografia física e cultu-
ral. As áreas de Gerais (ou de planaltos e chapadas) estão altamente ameaçadas, desde a 
década de 1970, por serem campo prioritário de expansão de monocultivos de larga escala 
(especialmente a soja e o eucalipto). Mas os Gerais constituem-se também em referência 
fundamental para povos e comunidades tradicionais do bioma, entre geraizeiros, geralis-
tas, veredeiros e comunidades de fundo de pasto, que exercitam sua política de identidade 
com forte apelo à conservação dessas áreas, costumeiramente de uso comum, seja para o 
extrativismo de espécies nativas, seja para a criação de gado. Sendo assim, há uma disputa 
em curso e revisitar a categoria Gerais pode contribuir para a valorização dessa porção do 
Cerrado, enquanto paisagem e patrimônio, natural e humano.

Os Gerais na literatura e na cartografia histórica

Gerais é uma toponímia popular consagrada pelo romance de João Guimarães Rosa, 
intitulado Grande Sertão: Veredas, em que o protagonista, Riobaldo Tatarana, conta sua 
história de jagunço, vivida durante o século XIX, numa região situada entre o norte de Minas 
Gerais, o oeste da Bahia e o leste de Goiás (atual nordeste goiano e sudeste tocantinense).

A região coincide com os chamados currais são-franciscanos do período colonial 
ou currais baianos – embora, nessa época, fizesse parte da Capitania de Pernambuco. 
Nessa região, as boiadas foram introduzidas ainda no século XVII, para o abastecimento 
dos engenhos de açúcar do litoral nordestino. Com o início do ciclo do ouro, os Gerais 
passaram também a abastecer as zonas minerárias de Minas Gerais e de Goiás, período do 
apogeu pecuário, no século XVIII.

O gentílico geralista, usado por Guimarães Rosa, mas também por pesquisadores como 
Donald Pierson (1972), provavelmente não se estabeleceu como uma autodenominação, 
mas, sim, a forma como os mineiros – moradores das serras que foram, no século XVIII, 
fortemente mineradas e nas quais surgiram grandes cidades coloniais como Sabará, Vila 
Rica (Ouro Preto) e Mariana –, designavam, por oposição, os habitantes dos Gerais. Afinal, 
desde a formação da Capitania de Minas Gerais havia um reconhecimento das particulari-
dades de cada uma dessas duas regiões, os Gerais e as Minas, que persistiu mais tarde na 
paridade gentílica expressa na denominação do estado (Nogueira, 2017).

1	 Curt Nimuendajú, nome indígena de Curt Unckel (1883 – 1945), etnólogo alemão que percorreu o país por 
quarenta anos, no início do século XX, tendo produzido o Mapa etno-histórico do Brasil e regiões adjacentes, 
em 1943 para o Museu Parense Emílio Goeldi.

2	 Čestmír Loukotka (1895-1966), linguista e antropólogo checo que desenvolveu estudos de classificação 
das línguas indígenas da América Sul, que incluem mapas de distribuição etnolinguística.



Os Gerais no tempo e no espaço: um estudo interdisciplinar dessa toponímia do Cerrado

267

Figura 1 – Mapa do julgado de Pracatu, comarca de Sabará (Rio das Velhas), capita-
nia de Minas Gerais, elaborado no século XVIII

Fonte: AHU, 17— (Ref.Cat.243).

O mapa da Figura 1, elaborado no século XVIII e guardado no Arquivo Histórico 
Ultramarino de Portugal (AHU, 17—), indica as povoações e a hidrografia dos arredores do 
então arraial de Pracatu, localizado no interior da comarca de Sabará, capitania de Minas 
Gerais. Esse mapa traz como toponímia da região localizada nos chapadões, ao norte do 
referido arraial, como Geraes. Destacado no círculo amarelo, encontra-se a vila de Pracatu 
do Príncipe (atual cidade de Paracatu). No destaque vermelho, a área identificada como 
Geraes designando os chapadões ao Norte do arraial, estão as nascentes do rio Urucuya.

Nessa visualização, o Norte foi alocado para a parte superior, de acordo com as dispo-
sições cartográficas mais atuais. No entanto, esse mapa originalmente foi elaborado para 
que o Sul ou o Oeste fossem utilizados como referencial da parte superior. O grande rio à 
direita, de Nordeste a Sudoeste, é o alto curso do São Francisco, a partir do rio Correntina, 
no atual Oeste baiano, próximo às divisas com Minas Gerais. O rio Carinhanha, seguindo 
de cima para baixo, separava nessa ocasião as capitanias de Pernambuco e Minas Gerais.

Conforme observa-se ainda nessa figura, há uma linha delimitando a Capitania de 
Goyas, posta a Oeste da toponímia Geraes. Ao se acompanhar seu traçado para o Norte, 
a linha vai se tornando difusa, não chegando a se encontrar com os dois polígonos situados 
no extremo Noroeste, correspondentes às capitanias de Grão Pará e Maranhão. O mapa 



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

268

também apresenta, no limite entre as capitanias de Minas Gerais e Pernambuco, o rio Cari-
nhanha. Não há, contudo, nenhum outro elemento gráfico delimitando estas duas capitanias 
nas nascentes do rio. Vale lembrar que, durante todo o século XVIII e início do XIX, as 
capitanias de Pernambuco e Minas Gerais eram contíguas, até a data de 1827, quando a 
comarca de São Francisco é anexada à capitania da Bahia.

A área localizada entre as cabeceiras dos afluentes esquerdos do rio São Francisco, incluindo 
o Carinhanha e o Urucuia, até os limites de Goiás, Maranhão e Grão Pará, aparece no mapa como 
uma terra sem definição toponímica ou político-administrativa. Embora seja uma área que podemos 
supor seja de Gerais, o topônimo só está assinalado nas nascentes do rio Urucuya – provavalemente 
porque o foco do referido mapa são os arredores do arraial de Pracatu. Essa indicação converge 
com as afirmações do jagunço Riobaldo Tatarana, personagem no romance Grande Sertão: Veredas:

O senhor tolere, isto é o sertão. Uns querem que não seja: que situado sertão 
é por os campos-gerais a fora a dentro, eles dizem, fim de rumo, terras altas, 
demais do Urucúia. [...] Lugar sertão se divulga: é onde os pastos carecem 
de fechos; onde um pode torar dez, quinze léguas, sem topar com casa 
de morador; e onde criminoso vive seu cristo-jesus, arredado do arrocho 
da autoridade. O Urucúia vem dos montões oestes. [...] O gerais corre em 
volta. Esses gerais são sem tamanho [...] O sertão está em toda a parte (Rosa, 
2001 [1956], p. 30, itálico do autor, sublinhados nossos).

Para a criação do romance em questão, Guimarães Rosa atravessou 240 quilômetros do 
sertão mineiro, em companhia de oito vaqueiros, indo da Fazenda Sirga, em Três Marias, até a 
Fazenda São Francisco, em Araçaí, Minas Gerais. Assim, o romance faz referências a topônimos 
de uso corrente e popular nessas localidades e arreadores, também nos estados de Goiás e da 
Bahia. Segundo Alan Viggiano (2007), Guimarães Rosa não inventou sequer um nome, em toda a 
toponímia utilizada na saga de Riobaldo Tatarana. Viggiano faz essa afirmação com base em uma 
minuciosa pesquisa, a partir do romance, identificando nomes de rios, lagos córregos, veredas, 
vilas, povoados, cidades, com existência real no norte de Minas, sudeste de Goiás e sudoeste 
da Bahia. Assim, para as relações entre Gerais e o Urucuia, podemos verificar a continuidade 
dessa passagem do romance com os registros históricos já destacados. Observamos também 
que a designação gerais se confunde, não raramente, com sertões, podendo ser utilizada para 
definir um tipo específico de sertão, onde é recorrente a presença de campos, cerrados e veredas. 
Nessa acepção, os campos-gerais correspondem às áreas propriamente campestres da região.

O trecho acima também faz referência a “pastos que carecem de fechos”, uma expres-
são literária para designar áreas de uso comum, frequentemente denominadas em escritos 
históricos no Brasil como terras gerais, ou as áreas devolutas, sem senhor, em contrapo-
sição às terras particulares (Nogueira, 2017), na região limítrofe entre os estados de Minas 
Gerais, Goiás, Bahia, Tocantins, Piauí e Maranhão.

Observando os mapas históricos da região, vemos que nos mapas da tradição “Ângelo dos 
Santos Cardoso”, conhecidos por serem os primeiros da capitania de Goiás, e que foram elaborados 



Os Gerais no tempo e no espaço: um estudo interdisciplinar dessa toponímia do Cerrado

269

entre 1749 e 1756 (Santos, 2014), já se encontra inscrita a “Serra dos Gerais”, nos limites nordestes 
da capitania (destaque em vermelho) com aquelas do Maranhão, Piauí e Pernambuco3 (Figura 2). 
A “Serra dos Gerais” atualmente é denominada de Serra Geral ou Serra Geral de Goiás.

Figura 2 – Recorte da Carta da capitania de Goyáz da tradição Ângelo dos Santos Cardoso

Fonte: AHU, 1751 (Ref.Cat.420)

Em outro mapa histórico, cujo recorte se pode visualizar na Figura 3, há novamente a 
identificação da serra, que marca o limite entre as então capitanias de Goyás e Pernambuco 
(destaque em vermelho). O trecho representado nesse pequeno fragmento de mapa locali-
za-se no atual oeste baiano, próximo da tríplice divisa entre os estados da Bahia, Tocantins 
e Piauí, denotando, portanto, que a toponímia Geraes era empregada para estas bandas, 
até mesmo pelos oficiais do reino, já que esse mapa era utilizado por governadores e a alta 
nobreza do poder real da época. Na parte superior do fragmento, o rio Grande deságua no 
São Francisco, próximo à atual cidade da Barra. Para uma melhor apreciação da represen-
tação abaixo, informamos que o norte está no lado esquerdo da figura.

Figura 3. Recorte da carta Capitaniá de Goyás com a toponímia “Serra dos Geraes”

Fonte: BPE, 17— (Gaveta IV – n. 24)

3	 No período colonial, a capitania da Bahia não fazia divisa com Goiás. Apenas em 1824 a comarca de São 
Francisco é desmembrada da então província de Pernambuco e passa a integrar Minas Gerais e, em 1827, 
passa às jurisdições da Bahia.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

270

No século XIX, os produtos cartográficos seguem adotando a toponímia Geraes para 
designar essa região. Na Figura 4, apresentamos um trecho da “Carta da Capitania de Per-
nambuco” (BN, 18—), publicada no primeiro quartel desse século. Nela, se intitula como 
Geraes de Goyaz ou Campos inabitaveis e ainda Campos Geraes ou dezertos sem logra-
douros a região situada no alto curso dos rios da margem esquerda do São Francisco, entre o 
Carinhanha e o Grande, atualmente pertencente à Bahia, nas divisas com Goiás e Tocantins.

Figura 4 – Recortes da Carta da Capitania de Pernambuco

Fonte: BN, 18—

A presença da toponímia Gerais em diversos mapas oficiais da Coroa demonstra que a 
sua utilização corrente remonta, pelo menos, ao século XVIII, persistindo em documentos 
oficiais do século XIX e mesmo no presente, como categoria êmica, entre populações locais, 
especialmente entre povos e comunidades tradicionais dos estados de Minas Gerais e da Bahia.

Mônica Nogueira (2017, p. 43, grifos da autora) informa que o termo Gerais, nesse 
período, “designava, grosso modo, as vastas paisagens de campos do interior do país. 
De forma genérica, campos extensos, inaproveitados e desabitados eram campos gerais”. 
Além dessa acepção, em regiões como o Norte de Minas Gerais, a denominação Gerais 
pode também ser entendida “grosso modo [...] como sinônimo de cerrado [...], dada pela 
gente local aos topos de serra, planaltos, encostas e vales” (Nogueira, 2017, p. 15 e 23). 
Pois, como salienta a autora, citando um depoimento de um Geraizeiro: “antes não era 
cerrado, não. Era tudo Gerais” (Nogueira, 2017, p. 24, grifo da autora). Portanto, Gerais é 
uma espécie de denominação local para os chapadões ou planaltos recobertos de cerrados4 
situados entre Minas Gerais, Goiás, Bahia, Tocantins, Piauí e Maranhão, que antecede à 
categorização científica das paisagens brasileiras.

4	 Acompanhando a distinção corrente na literatura especializada, sempre que utilizamos aqui a forma Cer-
rado no singular com a primeira letra maiúscula), estamos nos referindo ao bioma; quando a forma for 
cerrados (no plural e com a primeira letra minúscula), estamos nos referindo às fitofisionomias savânicas 
e campestres do bioma ou cerrado sentido amplo (Ribeiro; Walter, 1998).



Os Gerais no tempo e no espaço: um estudo interdisciplinar dessa toponímia do Cerrado

271

Aziz Ab’Sáber (1967) informa que a região de campos-cerrados dos planaltos para-
naenses também é denominada de Campos Gerais, bem como os campos-cerrados do Rio 
Branco, em Roraima, corroborando a hipótese de que Gerais seja uma designação dos 
primeiros luso-brasileiros para as áreas campestres dos cerrados em todo o país.

Ainda assim, os Gerais (também chamado de “o Gerais” ou “as Gerais”) é uma topo-
nímia de difícil delimitação, pois como sua própria semântica lexical exprime, é “vago, 
impreciso, superficial; pouco pormenorizado” (Porto-Gonçalves, 2013). A despeito dessa 
dificuldade de delimitação, passaremos, a seguir, ao exercício de localizar e caracterizar 
essa toponímia, a partir de elementos das geociências, mais precisamente dos estudos de 
paisagens, a fim de apresentar à leitora, ao leitor a natureza dos Gerais.

O domínio dos cerrados

Os Gerais estão situados em uma região natural (ou paisagística) chamada por Aziz 
Ab’Sáber (2003 [1962]) de Domínio dos Cerrados. O autor observou que a província geo-
morfológica denominada de Planalto Central Brasileiro, composta basicamente de elevados 
platôs em forma de chapadas, situava-se completamente em uma mesma zona climática, 
com vegetação mais ou menos homogênea em toda a sua extensão. Assim, identificou que 
lá havia um domínio de natureza, e o denominou de “Domínio dos chapadões tropicais do 
Brasil Central (área tropical de regime pluviométrico de duas estações — zona dos cerrados e 
das florestas galerias)”. Ab’Saber considerou que o núcleo dessa área se estendia pelo centro 
do Brasil, na mesma posição zonal em que ocorre o vasto domínio das savanas africanas.

Na tentativa de resumir em um nome que pudesse exprimir a interrelação dos fatores 
fisiográficos ali recorrentes, o renomado geógrafo o denominou de “Domínio dos Chapadões 
Recobertos por Cerrados (Cerradões e Campestres) e Penetrados por Florestas-Galeria no 
Brasil Central” (Ab’sáber, 1967, p. 46-47). Em artigo publicado posteriormente, o autor 
reduziu a denominação para “Domínio dos Chapadões Centrais do Brasil” ou “Domínio dos 
Campos Gerais” (Ab’sáber, 1977, p. 19, grifo nosso), assinalando a presença dos Gerais 
nessa região natural. Para o presente capítulo, adotaremos a forma “Domínio dos Cerrados”, 
consagrada pelo geógrafo, que a utilizou na maioria de seus trabalhos a partir de então.

O Domínio dos Cerrados é recoberto, de uma forma mais ou menos homogênea, por 
uma feição ecossistêmica chamada de cerrado, no interflúvio das principais bacias hidro-
gráficas no Brasil Central. Estas áreas localizam-se em planaltos com altitude variando 
entre 600 e 1.100m, alguns cristalinos dotados de superfícies aplainadas de cimeira e outros 
sedimentares compartimentados. Estes planaltos são típicos, ou seja, de formas similares 
entre ambos os embasamentos geológicos, e constituem no Planalto Central Brasileiro, 
uma vasta área de chapadões (Ab’sáber, 2003 [1983], p. 122).

Uma rede de depressões interplanálticas, situadas a Leste, Nordeste, Norte, Noroeste e 
Oeste do Planalto Central, salienta o espaço geográfico principal do Domínio dos Cerrados 
em sua área nuclear (Ab’saber, 2003c, p. 124). A área nuclear do domínio dos cerrados 



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

272

abrange os chapadões localizados no centro-sul de Mato Grosso, centro-nordeste de Mato 
Grosso do Sul, Triângulo Mineiro, Goiás, Tocantins, oeste da Bahia, e sul de Maranhão 
e Piauí. O planalto central brasileiro corresponde à área central desse núcleo e é formado 
sobre estrutura complexa de rochas cristalinas e sedimentares.

Além dos cerrados, que é a vegetação predominante, cerradões e capões florestais ocor-
rem em áreas com solos mais férteis ou mais úmidos, geralmente podzólicos, em setores mais 
convexizados. Nos baixos vales, e acompanhando as linhas de drenagem perenes, ocorrem as 
florestas-galeria, em forma de corredor contínuo de matas, sobre solos hidromórficos. Esses 
solos também ocorrem nas áreas alagadiças e nascentes pantanosas, recobertos por campos e 
veredas (arranjo herbáceo com buritizais). Faixas de campos limpos ou campestres sublinham 
as áreas de cristas quartzísticas e xistos aplainados e mal pedogenetizados (areias quartzosas) 
dos bordos de chapadões onde nascem bacias de captação (Ab’sáber, 2003).

Apesar de constituir um domínio de natureza, ou seja, uma região natural mais ou 
menos homogênea, o Domínio dos Cerrados possui uma variedade paisagística configurada 
por diferentes combinações de feições fisiográficas (relevo, rochas, clima, solos, vegetação, 
hidrografia) formando sub-regiões. Mas quais desses aspectos combinados configuram os 
Gerais? Seria todo o Domínio dos Cerrados? Ou os Gerais apresentam peculiaridades em 
sua composição natural que os constituem como uma sub-região dentro do Domínio dos 
Cerrados? Essas são algumas das questões que orientam o exercício a seguir.

A natureza dos Gerais

Para investigarmos as feições dos Gerais, utilizamos um estudo de iniciativa da Empresa 
Brasileira de Pesquisa Agropecuária (Embrapa), da década de 1980, que reuniu e correlacio-
nou diversos dados fisiográficos já mapeados no Brasil, principalmente pelo projeto Radam-
-Brasil,5 que naquela época fora recém-concluído. Assim, com esses estudos e subsídios de 
campo, Tomaz Cochrane et al. (1985) definiram sub-regiões fisiográficas para o Brasil Central 
e Amazônia. Com base nesse estudo, e com foco na área dos Gerais, apresentamos na Figura 
5 as unidades de relevo da porção centro-leste do Cerrado, onde estão inseridos os Gerais.

5	 Projeto de pesquisa empreendido pelo Governo Federal para o levantamento de dados sobre geologia, 
solos, vegetação, relevo, uso da terra e cartografia do território brasileiro.



Os Gerais no tempo e no espaço: um estudo interdisciplinar dessa toponímia do Cerrado

273

 Figura 5 – Unidades de relevo da porção centro-leste do Domínio dos Cerrados

Fonte: Santos, 2013, p. 150

Destacamos que, à esquerda da Figura 5, encontra-se a delimitação sobre hipsometria 
e modelado do terreno. À direita, o mapa temático das unidades de relevo. Analisando 
os dois mapas fica evidente que a unidade de relevo mais próxima da área dos Gerais 
coloniais – apresentado na primeira seção deste capítulo – é a dos Chapadões do Espigão 
Mestre, no extremo oeste do estado da Bahia e noroeste de Minas Gerais. Porém, vale 
lembrar que os Gerais não possuem um limite demarcável, como um objeto de contornos 
evidentes. Como tentamos demonstrar, trata-se de uma toponímia que se estabeleceu 
historicamente para designar genericamente terras desabitadas de paisagens campestres, 
incluindo aquelas que ocorrem em manchas no Paraná e em Roraima. Tendo em vista, 
portanto, a grande extensão do Domínio dos Cerrados e a elasticidade dos usos dados 
à categoria, para fins do presente exercício, focalizaremos a área central dos Gerais, os 
Chapadões do Espigão Mestre, a fim de reconhecer as feições que podem caracterizar os 
Gerais como uma paisagem específica desse Domínio.

Como observa-se na Figura 5, esses chapadões estão bem compartimentados entre 
quatro depressões periféricas, ao Norte, a do alto Parnaíba, a Leste, a do médio São Fran-
cisco, ao Sul, a do alto São Francisco, e a Sudoeste, a do Vão do Paranã – esta que, por sua 



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

274

vez, está contígua à Serra Geral (também conhecida como Serra Geral do Goiás ou Serra 
dos Gerais), que nada mais é que os bordos da depressão periférica do Vão do Paranã.

Da mesma forma, há dois planaltos que o cercam, um ao noroeste, os Chapadões (ou 
Tabuleiros) do alto Parnaíba; e ao sudoeste o Planalto Pratinha (também chamado de Pla-
nalto Goiano ou de Brasília), por meio das chapadas do Urucuia e Paracatu.

O Espigão Mestre configura-se como um conjunto de planaltos cretáceos da bacia 
sedimentar Urucuia – que abriga um importante aquífero – situados a Noroeste de Minas 
Gerais e a Oeste da Bahia, atingindo pequena porção dos estados do Tocantins, Piauí e 
Maranhão, nas fronteiras com a Bahia. Constitui-se de planalto sedimentar com topos tabu-
lares (chapadões) e declividades abaixo de 5%, formada no período Mesozóico. A altitude 
gira em torno dos 1.000m. A densidade de drenagem é fraca, com padrão paralelo, grande 
parte escoando para o médio curso do rio São Francisco, apenas uma pequena porção drena 
para a bacia do Tocantins, nas vertentes ocidentais da Serra Geral (Felfili et al., 2001).

Superfícies cristalinas aplainadas, como os planaltos da superfície Pratinha no centro 
do Brasil, são resultado da ação intempérica por milhares de anos. Em passado longínquo 
pertenceu às bases de uma cadeia montanhosa muito mais elevada. Seus sedimentos foram 
depositados nos arredores, formando os planaltos sedimentares, que são as chapadas, 
como a do Espigão Mestre, cujos estratos demonstram que o processo de compactação 
sofreu constantes mudanças climáticas em seu decorrer, sendo as camadas mais arenosas 
resultado de carreamentos áridos e secos, e as mais finas, siltosas ou até mesmo argilosas, 
de climas mais úmidos e quentes.

Esse processo contínuo de compactação deu origem a chapadas sedimentares como a 
do Espigão Mestre, que, após serem formadas, passaram a sofrer erosão periférica, dando 
origem às depressões como o Vão do Paranã e o vale do São Francisco, culminando nas 
formas que atualmente reconhecemos nessas chapadas. As depressões interplanálticas que 
circundam os Gerais são de idade cenozóica, e clima semiárido (Ab’sáber, 2003 [1977]), 
e no passado glacial foram recobertas por caatingas.

A Serra Geral é uma feição marcante na fronteira ocidental dos Gerais. Transpassando-a 
pelo seu lado oeste, encontramos a superfícies de aplainamento do Pediplano do Tocantins, 
uma extensa área com caimento regional em sentido norte, identificada como o “fundo dos 
gerais de Goiás” por João Guimarães Rosa (2001 [1956], p. 46) e que, como veremos mais 
adiante, apresenta uma cobertura vegetal muito semelhante à do Espigão Mestre.

As áreas mais acidentadas, como a Serra Geral do Goiás, e a “Serra dos Canoeiros” 
– um aglomerado de serras onde atualmente situam-se os remanescentes do povo Avá-Ca-
neiro – são áreas pouco atrativas para povos que têm como prática a corrida em campos 
abertos, como os Jê – habitantes tradicionais do Domínio dos Cerrados.6

6	  A distribuição das línguas indígenas na América do Sul revela que o tronco Jê (strictu sensu) coincide quase 
perfeitamente com o bioma Cerrado, no Brasil central, a ponto de Karl H. Schwerin afirmar que “Onde existe 
Jê, existe campo” (1985).



Os Gerais no tempo e no espaço: um estudo interdisciplinar dessa toponímia do Cerrado

275

Os campos gerais, vastas regiões recobertas por campos savânicos (campo cerrado, 
campo sujo, campo limpo), chegou a ser uma das denominações para o Domínio dos Cer-
rados, como já mencionamos anteriormente.

Figura 6 – Vegetação predominante nas unidades de relevo da  
porção centro-leste do Domínio dos Cerrados

Fonte: Santos, 2013, p. 150

Na Figura 6, à esquerda, destacamos a sobreposição das unidades de relevo sobre a 
vegetação original. À direita, uma simplificação, com as classes fitogeográficas que mais se 
evidenciaram na unidade geomorfológica em análise. Juntos, esses mapas evidenciam que as 
vegetações savânicas do tipo campestre (campos cerrados, campos sujos e campo limpo) estão 
mais presentes na porção nordeste do Domínio dos Cerrados, justamente onde se encontra os 
Gerais, por isso a recorrente designação de campos gerais para essa região. As vegetações 
arbóreas mais robustas, de cerrado stricto sensu e cerradão,7 estão mais presentes na área 

7	 O cerrado stricto sensu (sentido restrito) e o cerradão são duas das 11 fitofisionomias do Cerrado. Em linhas 
gerais, o cerrado sentido restrito se caracteriza por estratos de árvores, arbustos e ervas, sendo as árvores 
baixas, inclinadas e tortuosas, com ramificações irregulares e retorcidas, distribuídas aleatoriamente no 
terreno, enquanto o cerradão corresponde à formação florestal do cerrado, com árvores podendo alcançar 
até 15 metros de altura. Sobre as fitofisionomias do Cerrado ver Felipe Ribeiro e Bruno Walter (1998).



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

276

central do Domínio dos Cerrados, tal como afirmou Aziz Ab’Sáber.8 A área nuclear dos Gerais 
apresenta então uma superfície mais ou menos plana, dominada por campos cerrados, limpos 
e sujos, com presença de caatingas quando se atinge as proximidades do rio São Francisco, 
exatamente no local onde se inicia a zona de contato entre os domínios Cerrado e Caatinga.

Dessa forma, podemos afirmar que os Gerais possuem uma paisagem dominada por super-
fícies planas, altas (chapadas) recobertas por campos de savanas (campos-cerrados ou campos-
-gerais). Também, com base nas formações morfológicas e fitogeográficas, podemos estender o 
entendimento da aplicação toponômica de Gerais, para toda extensão em que coincidem estas 
duas feições de natureza. Os Gerais seriam então uma porção do Domínio dos Cerrados, onde 
predominam os chapadões e superfícies de aplainamento (pediplanos) recobertos por savanas 
campestres, ou campos gerais. Dessa forma, concluímos que as adjacências do Espigão Mestre 
que apresentam este tipo de característica também podem ser identificadas como Gerais.

Portanto, os limites dos Gerais dentro do Domínio dos Cerrados, para o lado do oci-
dente, se fazem quando os campos deixam de ser predominantes para dar lugar ao cerrado 
strictu sensu e ao cerradão, bem como uma área mais plana dá lugar para terrenos ondulados 
ou acidentados, na altura dos estados do Mato Grosso e Goiás, na Serra dos Canoeiros (ou 
de Cavalcante), e parte do Planalto Goiano (Pratinha, ou de Brasília), além da depressão do 
Vão do Paranã. Os limites para o lado Leste continuam sendo a depressão periférica do rio 
São Francisco, onde situa-se a zona de contato com o Domínio da Caatinga. Entrementes, 
para o Norte e para o sul, os Gerais se estendem pelas chapadas onde predominam vegeta-
ção campestre, atingindo os Tabuleiros do Alto Parnaíba no primeiro caso, e as Chapadas 
do Alto Urucuia, localizadas na porção leste do Planalto Goiano (Pratinha, ou de Brasília). 
Podendo inclusive transpassar esses horizontes e atingir outras paragens, pois como afirma 
Mônica Nogueira (2017), na porção norte do estado de Minas Gerais, à direita do rio São 
Francisco, também há ocorrência de Gerais.

Critérios de identificação dos Gerais com base em sua natureza

Retomando as Figuras 5 e 6, verificamos que algumas áreas, que não apresentam as 
características topográficas de Gerais, mas têm cobertura vegetal típica, campestres, podem 
também ser identificadas como Gerais. Há dois lugares primordialmente que podem ser 
incluídos nesse enquadramento: o Pediplano do Tocantins, a Noroeste do Espigão Mestre, 
uma rampa com leve desnível para o Norte, como um chapadão mais baixo; e a Serra do 
Tabuleiro e as porções setentrionais do Cinturão Orogênico do Atlântico, que, apesar de 
possuírem terrenos mais inclinados, apresentam vegetação predominantemente campestre.

Na Figura 7, tencionamos simplificar o entendimento fisiográfico da região dos 
Gerais, por meio da relação primordial entre relevo e vegetação. Quanto mais a área possui 

8	 Tomaz Cochrane et al. (1985) apresenta um perfil horizontal da paisagem do Espigão Mestre que reforça 
essa análise.



Os Gerais no tempo e no espaço: um estudo interdisciplinar dessa toponímia do Cerrado

277

características semelhantes as do Espigão Mestre – ou seja, terreno plano, alto, com pre-
domínio de campos-cerrados –, tanto mais será aplicável o termo Gerais a essa fisionomia.

Figura 7 – Aplicação do termo Gerais tendo como base a fisiografia do Espigão Mestre

Fonte: Santos, 2013, p. 155

Essa figura localiza as áreas com maior afinidade a serem denominadas de Gerais, consi-
derando este como uma feição peculiar ao Espigão Mestre. Dessa maneira é possível perceber 
que as áreas que mais se assemelham ao Espigão Mestre localizam-se ao norte e ao sul desse 
enorme chapadão, concentrando-se na porção nordeste do Domínio dos Cerrados, bem como 
do Planalto Central Brasileiro. O Quadro 1, a seguir, busca resumir a fisiografia predominante 
dessas áreas. Os itens numerados correspondem àqueles localizados na Figura 7.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

278

Quadro 1 – Resumo das características fisiográficas de relevo e  
vegetação dos Gerais e entorno

Número Nome da unidade  
fisiográfica

Forma de 
relevo

Vegetação  
predominante

Aplicação 
do termo 
Gerais

1 Espigão Mestre Chapada Campo Cerrado Gerais 
Núcleo

2 Chapada do Urucuia Chapada Campo Cerrado
Gerais 
Expandido3 Tabuleiros do alto Par-

naíba Chapada Campo Cerrado

4 Pediplano do 
Tocantins Pediplano Campo Cerrado Muito 

aplicável

34 Planalto do Jalapão Planalto Campo Sujo

Aplicável

5 Planalto de Brasília Planalto Cerrado

6 Complexo  
Minas-Bahia Sinuoso Campo Cerrado

7 Planaltos do  
Tocantins Planalto Cerrado

8 Vales do  
Urucuia-Paracatu Depressão Campo Cerrado

9 Serra do Lajeado Serra Campo Cerrado

12 Planalto de  
Acantilados Planalto Cerrado

15 Cabeceiras do São 
Francisco Paranaíba Sinuoso Campo Limpo

Pouco 
aplicável16 Depressão do 

 Araguaia Depressão Cerrado

14 Serra Geral de Goiás Serra Cerrado



Os Gerais no tempo e no espaço: um estudo interdisciplinar dessa toponímia do Cerrado

279

Número Nome da unidade  
fisiográfica

Forma de 
relevo

Vegetação  
predominante

Aplicação 
do termo 
Gerais

32 Serra dos Canoeiros 
(Cavalcante) Serra Contato  

Cerrado/Floresta

Não  
aplicável

17 Vão do Paranã Depressão Floresta Decidual

21 Depressão Goiâna Depressão Floresta  
Semi-decídua

22 Alagado dos Karajás 
(Ilha do Bananal) Alagado Campo  

Alagadiço

26 Depressão  
Gurguéia-Parnaíba Depressão Floresta  

Semi-decídua

27 Depressão do Piauí Depressão Caatinga

28 Planaltos  
Gurguéia-Piauí Planalto Caatinga

29 Depressão do São 
Francisco Depressão Floresta  

Decidual

30 Vale do Paranaíba Planalto Floresta  
Semi-decídua

33 Serra do Espinhaço Serra Floresta  
Estacional

Fonte: Santos, 2013, p. 156

O Quadro 1 foi elaborado com base no cruzamento dos dados de relevo e vegetação. 
O método adotado foi ordenar grupos de aplicação do termo Gerais, tendo como principal 
critério a maior ou menor semelhança com o núcleo dos Gerais (o Espigão Mestre) e suas 
caraterísticas fisiográficas. Como se pode notar, quanto mais próxima de uma fisiografia 
de chapadas recobertas de campos cerrados, mais aplicável o uso do termo.

Apesar da cobertura vegetal dos Gerais ser predominantemente constituída de campos, 
não há uma continuidade monótona na paisagem, pois cerrado strictu sensu, cerradão e 
pequenas manchas florestais também ocorrem na área, ainda que em menor escala, além 
da presença recorrente de veredas.

São comuns nessa porção natural dos Gerais espécies vegetais como o caju (Anacar-
dium othonianum), o pau-santo (Guttiferae), capim-fexinha (Gramineae), jatobá (Legumi-
nosae), pequi (Caryocar brasiliensis), mangaba (Hancornia speciosa) e bromélias. Buriti 
(Mauritia flexuosa) e pindaíbas (Xylopia sp.) estão presentes nas veredas9 – ambientes típi-
cos que entremeiam os Gerais. Angico (Leguminosae), aroeira (Miracrodruon urundeuva), 
cedro (Cedrella fissilis), ipês (Tabebuia sp.) e perobas (Aspidosperma sp.) povoavam as 

9	  Fitofisionomia de Cerrado caracterizada por solos hidromórficos, que pode ocorrer em vales ou áreas 
planas acompanhando linhas de drenagem. Também podem ocorrer próximas às nascentes ou na borda 
de Matas de Galeria (Ribeiro; Walter, 1998).



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

280

formações florestais dos Gerais, principalmente as manchas de matas secas mais próxi-
mas à depressão do São Francisco, mas essas espécies estão extintas em muito locais ou 
ameaçadas de extinção (Felfili et al., 2001). Árvores frutíferas como o araticum (Annona 
crassifolia) e os araçás (Psidum sp.) também são encontradas nas matas (Monti, 2007).

Nas áreas alagadiças como as veredas e várzeas inundáveis são encontrados animais como 
a anta (Tapirusamericanus), o queixada (Tayassualbirostris), o caititu (Tayassutayassu), a capi-
vara (Hydrochoerus hydrochoerus) e o ratão-do-banhado (Myocastor coypus) (Monti, 2007).

Estevão Monti também concorda que os campos limpos e sujos correspondem aos 
verdadeiros Gerais, por isso a recorrente denominação de campos-gerais. O autor cita 
algumas espécies faunísticas nativas dessa paisagem

por apresentarem uma predominância de plantas herbáceas, neles é abun-
dante a existência de aves grandes, como a ema (Rhea americana), seriema 
(Cariama christata) e outras de porte médio, como a perdiz (Rhinchotus 
rufescens), codorna buraqueira (Nothura maculosa), jaó (Crypturus nocti-
vagus), dentre outras. Entre os cervídeos, destacam-se o veado-do-campo 
(Mazama americana) e o veado-catingueiro (Mazama simplicicornis). Dentre 
os tatus, estão o tatu-peba (Eupharactus sexinctus), tatu-veado (Dasypus 
septemcinctus) e o tatu-galinha (Dasypus novemcinctus). A diversidade de 
animais aqui encontrada leva a crer que, a principal atividade humana exer-
cida neste subsistema era constituída pela caça de aves e mamíferos, acom-
panhada com menor intensidade pela coleta de ovos (Monti, 2007, p. 33).

O citado autor informa que esses animais savânicos vivem principalmente nas áreas 
campestres, evitam as matas e cerradões, tornando a caça uma atraente atividade de subsis-
tência nos Gerais. No entanto, a ocupação humana ocorreu, ao longo do tempo, principal-
mente onde havia uma maior diversidade de ambientes (campos, cerrados, matas, veredas), 
devido à maior variedade de espécies vegetais e animais, além da presença da água.

O manejo do fogo, a caça, a coleta de frutos, raízes e cascas na savana aberta, como os 
Gerais, eram práticas comuns dos povos indígenas habitantes do Brasil Central (Furquim 
et al. 2021). Os povos históricos dos Gerais, predominantemente da família linguística 
Jê (Santos, 2013), transplantavam espécies úteis para as margens de suas trilhas e, assim, 
criavam aglomerados de recursos no seu ambiente. Sobre isso, Estevão Monti informa que:

as roças intinerantes com aparência de áreas abandonadas deixadas para trás, 
na realidade, criavam fontes de aprovisionamento, durante um longo período 
de tempo, de diversos produtos como, por exemplo, lenha, frutos, jenipapo 
e urucum (utilizado na pintura corporal), babaçu (para elaboração de óleo) e 
plantas medicinais, espécies encontradas ao redor das casas e plantadas com 
sementes ou mudas obtidas durante as excursões através de seu território 
[...]. São exemplos de plantas medicinais utilizadas por índios, sertanejos 
e agora incorporadas pela medicina ocidental: o jaborandi, utilizado como 
sudorífero e depurativo; a copaíba, que cura feridas e infecções; quinina, 
antes o único antimalárico disponível; etc (Monti, 2007, p. 36-37).



Os Gerais no tempo e no espaço: um estudo interdisciplinar dessa toponímia do Cerrado

281

Os povoamentos luso-brasileiros, ao perceberem que os campos-gerais são pastagens 
naturais, “boas para o gado, imensos a perder de vista” (Monti, 2007, p. 32), passaram a 
praticar uma pecuária extensiva que durante muito tempo foi a atividade econômica mais 
importante, desde os períodos iniciais da colonização sobre aquele ambiente. Destacam-se 
as criações de bovinos, ovinos, caprinos equinos, asininos, muares e suínos.

Ao longo da história de ocupação do Cerrado, comunidades que se estabeleceram em 
porções do bioma, em Minas Gerais e na Bahia,10 também passaram a utilizar os Gerais 
para a criação de gado, combinada ao extrativismo não madeireiro de espécies nativas 
diversas, como jatobá (Leguminosae), pequi (Caryocar brasiliensis), mangaba (Hancornia 
speciosa), apenas para citar algumas espécies. Mormente, essas áreas são de uso comum das 
famílias por gerações, conforme normas estabelecidas pelo costume. Assim, comunidades 
de geraizeiros, geralistas e fundos de pastos acumularam conhecimento e desenvolveram 
práticas de manejo e usos que contribuem para a conservação da biodiversidade dos Gerais.

No entanto, essas áreas e os modos de vida a elas associados estão ameaçados pelo avanço 
dos monocultivos de soja e eucalipto, que vem descaracterizando severamente parte dos Gerais, 
desde a década de 1970. É frente a esse processo, que os esforços para conhecer e valorizar os 
Gerais, em sua história e natureza, revestem-se de maior importância científica, social e política.

Considerações finais

Como vimos, Gerais é uma toponímia que remonta pelo menos ao século XVIII, 
sendo ainda utilizada no presente por povos e comunidades tradicionais para designar as 
chapadas recobertas por campos-cerrados. Para essas comunidades a categoria é não só 
corrente, mas carregada de sentidos, relacionados à sua história e aos seus modos de vida.

A região dos Gerais, no Domínio dos Cerrados, abrange o norte e noroeste de Minas 
Gerais, o oeste da Bahia, o sul do Piauí e do Maranhão, o sudeste do Tocantins e o nordeste de 
Goiás. Por ser uma região campestre e plana, tornou-se habitat de diversas espécies da fauna 
apreciadas por sociedades caçadoras, como os povos Jê, originários dos Gerais. Há também a 
ocorrência de uma grande diversidade de espécies arbóreas, arbustivas e gramíneas nos Gerais. 
Com as invasões luso-brasileiras setecentistas, foi introduzida a pecuária na região. Nos últimos 
anos, a grande ameaça aos Gerais e aos povos e comunidades tradicionais que neles vivem está 
representada pela agroindústria de commodities, como as monoculturas de soja e eucalipto.

Em áreas de transição para a Caatinga, a importância dos Gerais se expressa na própria 
autoidentificação de algumas dessas comunidades, como geraizeiras ou geralistas, associan-
do-as fortemente à paisagem, desde o nome, como um povo desse lugar. Essa vinculação 
as predispõe a defenderem os Gerais contra os processos que os ameaçam de degradação.

10	  Referimo-nos aqui apenas a esses dois estados, tendo em consideração os dados disponíveis, na data deste 
estudo, sobre povos e comunidades tradicionais que desenvolveram formas de manejo dos Gerais, combinando 
criação de gado e extrativismo. Reconhecemos, no entanto, ser possível encontrar essas características em 
outros estados pelos quais se estendem os Gerais, como Piauí, Maranhão, Tocantins e Goiás.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

282

O presente exercício, ao articular elementos de cartografia histórica, literatura e geografia, 
visou contribuir para uma consideração abrangente (e a sério) da toponímia Gerais. Tão impor-
tante quanto reconhecer a profundidade histórica de seu uso, é tomar os Gerais como uma 
categoria com valor heurístico presente. Afinal, para alguns povos e comunidades tradicio-
nais, Gerais é uma categoria presente e operativa, não uma reminiscência do passado. É uma 
das paisagens de Cerrado reconhecidas e defendidas, como parte de seus territórios. Neste 
estudo, esperamos ter demonstrado – de forma reiterativa com relação aos posicionamentos 
de geraizeiros, geralistas e fundos de pasto – que os Gerais têm história e natureza próprias.

Referências

AB’SÁBER, Aziz Nacib. Domínios morfoclimáticos e províncias fitogeográficas do Brasil. 
Revista Orientação. n. 3, p. 45-48, Instituto de Geografia da Universidade de São Paulo. 
São Paulo: IGEOG/USP, 1967.

AB’SÁBER, Aziz Nacib. Os Domínios Morfoclimáticos na América do Sul: primeira apro-
ximação. Geomorfologia, nº 52, pp. 1-22. São Paulo: Instituto de Geografia da USP, 1977.

AB’SÁBER, Aziz Nacib. Os Domínios de Natureza no Brasil: potencialidades paisagísticas. 
São Paulo: Ateliê Editorial, 2003.

AHU – Arquivo Histórico Ultramarino. Mapa do julgado de Paracatu: Comarca de Sabará 
(ou Rio das Velhas), Capitania de Minas Gerais, séc. XVIII. Ref.Cat.243. Lisboa: AHU, 17—.

AHU – Arquivo Histórico Ultramarino. Carta da capitania de Goyáz. Ref.Cat.420. Lisboa: 
AHU, 1751.

BN – Biblioteca Nacional. Carta da Capitania de Pernambuco. Rio de Janeiro: BN, 18—.

BPE – Biblioteca Pública de Évora. Mapa da Capitaniá de Goyáz. Gaveta IV – n. 24. 
Évora: BPE, 17—.

COCHRANE, Tomaz T.; SÁNCHEZ, L. G.; PORRAS, José Augusto; AZEVEDO, L. G. 
de; GARVER, Cynthia L. A terra na América Tropical: um guia de climas, paisagens e 
solos para agronomos na Amazônia, Piemonte Andino, Brasil Central e Orinoco. Cali: 
CIAT; Brasília: Embrapa, 1985.

DICK, Maria Vicentina de P. do A. Métodos e questões terminológicas na onomástica. 
Estudo de caso: o Atlas Toponímico do Estado de São Paulo. Investigações: Linguística e 
Teoria Literária, v. 9, 1999.

FELFILI, Jeanine Maria; SILVA JÚNIOR, Manoel Cláudio da (org.). Biogeografia do 
bioma Cerrado: estudo fitofisionômico da Chapada do Espigão Mestre do São Francisco. 
Brasília: Depto. Eng. Florestal da UnB, 2001.



Os Gerais no tempo e no espaço: um estudo interdisciplinar dessa toponímia do Cerrado

283

FURQUIM, Laura; WATLING, Jennifer Watling; SHOCK, Myrtle; NEVES, Eduardo G. 
O testemunho da arqueologia sobre a biodiversidade, o manejo florestal e o uso do fogo 
nos últimos 14.000 anos de história indígena. In: CUNHA, Manuela Carneiro da; 

MAGALHÃES, Sônia Barbosa; ADAMS, Cristina. Povos tradicionais e biodiversidade 
no Brasil: contribuições dos povos indígenas, quilombolas e comunidades tradicionais 
para a biodiversidade, políticas e ameaças. NEVES, Eduardo G. (coord. seção 6). São 
Paulo: SBPC, 2021, p. 12-32.

GUIMARÃES ROSA, João. Grande Sertão: Veredas. 20 ed. Rio de Janeiro: Nova Fron-
teira, 2001 [1956].

IBGE – Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. Base digital Brasil ao milioné-
simo. Cartas Topográficas SB22, SB23, SC22, SC23, SD22, SD23, SE22, SE23. Escala 
1:1.000.000. Rio de Janeiro: IBGE, 2010.

MONTI, Estevão Ribeiro. As Veredas do Grande Sertão-Brasília: ocupação, urbanização 
e resistência cultural. Tese (Doutorado em Desenvolvimento Sustentável) Brasília: Uni-
versidade de Brasília, 2007.

NOGUEIRA, Mônica. Gerais a dentro e a fora: identidade e territorialidade entre Gerai-
zeiros do Norte de Minas Gerais. Brasília: Mil Folhas, 2017.

PIERSON, Donald. O Homem no Vale do São Francisco. Rio de Janeiro: Ministério do 
Interior/SUVALE, 1972.

PORTO. Dicionário mobile da Língua Portuguesa. Porto: Porto, 2013.

RIBEIRO, José Felipe; WALTER, Bruno Machado Teles. Fitofisionomias do Bioma Cer-
rado. In: SANO, Sueli Matiko; ALMEIDA, Semíramis Pedrosa de (eds.). Cerrado: ambiente 
e flora. Embrapa Cerrados, Planaltina, 1998. p. 87-166.

SANTOS, Rodrigo Martins dos. O Gê dos Gerais – elementos de cartografia para a etno-
-história e etnolinguística do Planalto Central: contribuição à antropogeografia do Cerrado. 
Dissertação (Mestrado em Sustentabilidade junto a Povos e Territórios Tradicionais). Bra-
sília: Universidade de Brasília, 2013.

SANTOS, Rodrigo Martins dos. Os índios na cartografia histórica de Goyáz. In. Guia da 
Cartografia Histórica de Goyáz. Brasília: Arquivo Público do Distrito Federal (APDF), 2014.

SCHWERIN, Karl H. Aruak, Karib, Jê, Tupi: adaptação cultural e histórica da cultura na 
floresta tropical da América do Sul. Boletim do Centro de Estudos Indígenas. Araraquara: 
Unesp, ano IV, n. 35, pp. 6-33,1985.

SERVIÇO FLORESTAL BRASILEIRO – SFB. Base de Dados do Cadastro Nacional de 
Florestas Públicas. Brasília: SFB-MMA, 2013.

VIGGIANO, Alan. Itinerário de Riobaldo Tatarana: geografia e toponímia em Grande 
Sertão: Veredas. Belo Horizonte: Crisálida, 2007.





Em memória





Yakuigady: cultura e 
sustentabilidade nas 

máscaras rituais do povo 
Kurâ-Bakairi

Vitor Aurape Peruare 
Mônica Nogueira

Introdução

Os Yakuigady1 são máscaras cerimoniais dos Kurâ-Bakairi, que constituem um dos prin-
cipais marcadores de identidade desse povo indígena, habitante originário do rio Paranatinga 
(chamado também Pakuera ou Rio dos Pombos), no estado do Mato Grosso. Os Yakuigady 
representam entidades espirituais aquáticas que podem influenciar nas pescarias e caças, 
dando aos Kurâ-Bakairi fartura de alimentos e proteção espiritual. Os Yakuigady também 
oferecem serviços espirituais, para garantir a harmonia social entre os Kurâ-Bakairi, e 
ambientais, para a sustentabilidade dos ecossistemas manejados. O termo também abrange 
um subgrupo de máscaras, as Kwamby, que representam pajés e xamãs.

Embora as máscaras sejam comentadas por estudiosos da cultura kurâ-bakairi (Schmidt, 
1942; Steinen, 1942; Barros, 2004; Collet, 2006; Silva, 2003), os estudos disponíveis sobre 
o assunto não aprofundam a descrição dos Yakuigady e a análise de sua importância para 
os Kurâ-Bakairi2. Neste artigo, temos o propósito de complementar os estudos existentes, 
destacando as funções dos Yakuigady para a integração social e a sustentabilidade de ciclos 
ecológicos (da água, dos peixes, das plantas).

Para tanto, descrevemos as práticas, regras e obrigações em torno dos Yakuigady, a par-
tir da experiência da família Peruare, dona de uma das máscaras: a Numitao. Caracterizamos 

1	 As palavras que constituem parte do léxico da língua Kurâ-Bakairi, língua da família linguística Karib, 
encontram-se destacadas em itálico ao longo deste texto.

2	 Como os Yakuigady são assunto dos homens, é provável que Edir Pina de Barros e Célia Regina Collet 
tenham enfrentado dificuldades para pesquisar as máscaras.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

288

21 das 25 máscaras Yakuigady e apontamos suas relações com alguns rituais kurâ-bakairi, 
como Âriko, Anji Itambiely e Kapa. Por fim, discutimos brevemente os desafios apontados 
por homens kurâ-bakairi (velhos e jovens) para a valorização e continuidade desses ritos.

As vozes no texto

Este capítulo se baseia em estudo realizado por Vitor Aurape Peruare, um ancião 
kurâ-bakairi, em diálogo comigo, Mônica Nogueira, uma antropóloga não indígena e sua 
orientadora, entre os anos 2011 e 2012. Lamentavelmente, Vitor faleceu em junho de 2021, 
antes que tivéssemos concluído o processo de revisitação do seu trabalho de conclusão 
no mestrado e a redação deste texto. Vitor foi uma das centenas de milhares de vítimas da 
covid-19 e do descaso planejado (Scott, 2009)3 do governo federal frente à pandemia.

O diálogo entre mim e Vitor se estabeleceu nas condições de estudante de mestrado e 
orientadora. Foi uma experiência muito desafiadora para mim, porque Vitor já tinha então 
61 anos e eu era uma jovem professora, recém-ingressa na carreira docente. Ele conhecia 
profundamente o contexto que se propôs a estudar, mas manifestava inseguranças quanto ao 
processo de pesquisa e, sobretudo, de escrita da dissertação. O diálogo entre nós foi intenso 
no período. Para superar a distância geográfica – Vitor residia no estado do Mato Grosso e eu, 
em Brasília – trocávamos mensagens diariamente por SMS e pelo Messenger, no Facebook. 
Na fase da escrita, Vitor esteve em Brasília por alguns meses e experimentamos um processo 
colaborativo, ombro a ombro. Vitor apresentava trechos da dissertação, que líamos em voz 
alta e discutíamos ponto a ponto. Por vezes, reescrevíamos esses trechos, incluindo novas 
informações que emergiam de nossas conversas. Noutros momentos, eu procurava dar forma 
textual aos relatos de pesquisa trazidos por Vitor, que em seguida eram lidos e corrigidos por ele.

Se de um lado Vitor conhecia muito a realidade de seu povo e tinha experiência própria 
sobre as máscaras, de outro, eu oferecia o espanto, fazendo-lhe perguntas, muitas vezes 
sobre aspectos que pareciam óbvios para ele. A minha perplexidade cumpria então um papel. 
Com ela, Vitor se viu provocado a construir um relato com mais detalhes e a elaborar uma 
análise consciente da situação de comunicação em que se via inserido.

Mais que garantir o cumprimento dos códigos estabelecidos na academia, para a forma-
ção e a justa titulação de Vitor, como mestre em sustentabilidade junto a povos e territórios 
tradicionais, eu me preocupava em preservar a integridade de seu pensamento e experiência. 

3	 A noção de descaso planejado foi cunhada por Parry Scott no contexto dos estudos sobre grandes projetos 
de desenvolvimento, a fim de enfatizar a ação deliberada (e coordenada) de atores sociais, inclusive setores 
do Estado, para descumprir ritos e normas legais e desresponsabilizarem-se pelos efeitos negativos desses 
projetos, seja sobre o meio ambiente, seja sobre comunidades locais. Aqui, tomo de empréstimo a noção 
para referir a atitude do Governo Federal frente à pandemia da covid-19, manifesta em atos normativos, 
pronunciamentos públicos e propaganda contra a saúde pública, além de fortes indícios de negligência 
e corrupção, que se encontravam sob investigação de uma Comissão Parlamentar de Inquérito (CPI), 
no momento da escrita deste texto. O descaso planejado, nesse caso, causou a morte de mais de 500 mil 
pessoas no Brasil, de março de 2020 a julho de 2021.



Yakuigady: cultura e sustentabilidade nas máscaras rituais do povo Kurâ-Bakairi

289

Eu percebia como sendo uma imensa responsabilidade orientá-lo nos trânsitos entre esses 
dois universos tão distintos: o mundo kurâ-bakairi, habitado pelos Yakuigady, e a acade-
mia, um mundo à parte, mesmo para muitos não indígenas. Me animou sempre o desejo 
de não desperdiçar a oportunidade de investigarmos as possibilidades desses trânsitos e do 
diálogo. O presente texto é um singelo registro do exercício que realizamos nesse sentido.

A leitora e o leitor observam que há variações nas vozes operadas ao longo dessa narra-
tiva. Iniciamos o texto com a primeira pessoa do plural, passando depois à primeira pessoa 
do singular, como agora, quando comento as circunstâncias de sua produção. Mas, sobre-
tudo, em todo o restante do texto é a voz de Vitor Aurape Peruare que conduz a narrativa, 
afirmando a sua experiência como fonte de conhecimento, por meio da memória de suas 
vivências desde a infância, mas também por meio de sua interlocução com outros anciões 
e jovens kurâ-bakairi, em situação de pesquisa. Vitor é aqui o sujeito do conhecimento, em 
uma condição muito particular: de um lado, cresceu em um contexto interétnico, desen-
volvendo sensibilidades e habilidades específicas em face de diferenças socioculturais; 
de outro, como membro da família Peruare, dona de uma das máscaras rituais Yakuigady, 
a Numitao, ele dispunha de vivência própria sobre o tema que se propôs estudar.

O presente texto também preserva a particular apropriação operada por Vitor da litera-
tura acadêmica sobre os Kurâ-Bakairi, desde os relatos de viagens de Karl von den Steinen 
e Max Schimdt, na passagem entre os séculos XIX e XX, até a etnografia de Edir Pina de 
Barros, a quem Vitor sempre se referia como sendo uma grande amiga.

Após o falecimento de Vitor Aurape Peruare, este texto também adquire o caráter de 
um tributo e uma forma de dar mais visibilidade e circulação aos resultados de seu trabalho, 
tendo em conta sobretudo a preocupação tantas vezes manifesta por ele quanto à importân-
cia dos Yakuigady no universo kurâ-bakairi e a necessidade de zelar pelos conhecimentos 
associados a essas máscaras e aos espíritos representados por elas. Vitor investiu-se dessa 
missão, demonstrando também ter uma consciência aguda quanto às potencialidades de 
relacionar os Yakuigady à noção não indígena de sustentabilidade, dada a situação inte-
rétnica em que se encontram os Kurâ-Bakairi, há séculos. Os Yakuigady dizem respeito, 
afinal, às formas próprias do povo Kurâ-Bakairi de manejar o mundo e conceber o que é 
necessário para a continuidade da vida e o bem viver. Vitor tinha uma compreensão bem 
estabelecida de que era importante dizer, aos não indígenas, que há finas conexões entre 
todas as coisas no mundo, exigindo atenção e cuidados para o bem-viver, tendo em conta 
inclusive dimensões mais sutis da vida, como a espiritualidade.

Antes de finalizar esse parêntese, devo registar um agradecimento especial a Rodrigo 
Martins dos Santos (Popyguá), que gentilmente produziu os mapas que integram a dis-
sertação de Vitor Aurape Peruare e, agora, este texto. As ilustrações das Yakuigady foram 
produzidas especialmente para esta publicação pela designer Isabel Landim Teixerense 
Pinheiro, a partir de registros fotográficos de Vitor Aurape Peruare (2012). As máscaras foto-
grafadas se encontram expostas no Museu do Índio ou de posse de seus donos kurâ-bakairi.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

290

Os Kurâ-Bakairi, meu povo

Nós, os Kurâ-Bakairi somos tradicionalmente originários do vale do rio Pakuera 
(chamado pelos não indígenas de Paranatinga ou Teles Pires), na região central do estado 
do Mato Grosso. Os primeiros Kurâ-Bakairi saíram da cachoeira Thâu Sawâpa, uma cacho-
eira sagrada do Pakuera. Enquanto um grupo kurâ-bakairi subiu o rio – fixando-se onde 
hoje se encontra a aldeia que tem o mesmo nome, no centro da Terra Indígena Bakairi 
–, um segundo grupo tomou a direção do córrego Santana, nas nascentes do rio Novo, 
afluente do Arinos, dando origem mais tarde à Terra Indígena Santana. Um último grupo 
de kurâ-bakairi foi para a região do Alto Xingu. fixando-se nas margens dos rios Kulisehu 
e Tomitotoalu (ou Batovi).

Figura 1 – Mapa de localização geral de Mato Grosso,  
com destaque para a região central

Fonte: Rodrigo Martins dos Santos, 2012

Karl von den Steinen, etnólogo alemão, em sua primeira expedição ao Mato Grosso, em 
1884, descreveu os Kurâ-Bakairi encontrados no rio Novo e no rio Pakuera (ou Paranatinga), 
como “índios mansos”. Batizados pelos jesuítas de Diamantino (um povoado na época) e, 



Yakuigady: cultura e sustentabilidade nas máscaras rituais do povo Kurâ-Bakairi

291

portanto, já em contato com não indígenas há algum tempo, os Kurâ-Bakairi encontrados 
por Steinen moravam em casas retangulares de taipa e criavam galinhas, porcos, patos, gado, 
plantavam mandioca, feijão, arroz, batata, banana, cana-de-açúcar e fumo. Os excedentes 
eram trocados com as fazendas vizinhas, onde também trabalhavam (Steinen, 1942).

Os Kurâ-Bakairi do vale do rio Pakuera encontravam-se espalhados ao longo do rio, 
em pequenas aldeias e núcleos familiares, mas tinham contatos com todas as aldeias via 
paeto, um mensageiro que saía convidando outras aldeias para participar das festas tradi-
cionais (Barros, 2004).

Figura 2 – Mapa de localização dos Kurâ-Bakairi no Alto Xingu

Fonte: Rodrigo Martins dos Santos e Vitor Aurape Peruare (2012), 
 a partir de mapa original de Steinen (1942)



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

292

Foram membros desse grupo, habitantes da beira do Pakuera, que levaram Steinen para 
o Xingu, a fim de encontrar os Kurâ-Bakairi “bravos” ou “antigos”. Na memória dos índios, 
foi Antônio Kuikare,4 tataravô de Estevão Carlos Taukane, quem guiou o etnólogo alemão 
até o Xingu. Com essa expedição, em 1884, os Kurâ-Bakairi do Xingu foram alcançados 
outra vez, depois de muito tempo separados daqueles do Pakuera.

No Xingu, Steinen se deparou com os índios com tecnologia tradicional: não usavam 
machados de ferro, não criavam galinhas, não conheciam cachorro ou gado, mas que deti-
nham conhecimentos próprios para a produção de canoas, pelos homens, e de redes, pelas 
mulheres. Os Kurâ-Bakairi do Xingu utilizavam machado de pedra e conchas, como facas 
para cortar, além de outros utensílios de uso doméstico, como a panela de barro, o arco 
e a flecha para caçar, rede para pescar, cesto-cargueiro (maiaku) para carregar mandioca, 
milho, batata, cará e, assim, alimentar a família.

O encontro provocado pela passagem de Steinen, entre os Kurâ-Bakairi do Pakuera 
(mansos) e os do Xingu (bravos ou antigos), mudou a história do meu povo. Um ano 
antes de Steinen voltar à região, em 1887, três Kurâ-Bakairi do Xingu já haviam visitado 
seus parentes no Pakuera, em retribuição à visita recebida no Xingu, com promessas 
de retornar mais vezes (Steinen, 1942). Não consegui obter informações precisas sobre 
o porquê e como os Kurâ-Bakairi do Xingu foram levados a sair da região, retornando 
para o Pakuera. Meu avô, Militão Egufo, dizia que o governo tinha planos de criar um 
parque indígena no Pakuera, esvaziando o Xingu para vender suas terras à Volkswagen. 
Não pude confirmar essa história.

Minha família, Peruare

A minha família faz parte do grupo Kurâ-Bakairi que viveu no Xingu e depois foi para 
Pakuera, na década de 1920. Pelos xinguanos, éramos conhecidos como Bakairi Tapakuia. 
Entre os Kurâ-Bakairi do Pakuera, éramos tidos como xinguanos.

4	 Mais tarde, Kuikare foi promovido Capitão do Exército, por decisão de Dom Pedro II, pelo serviço prestado 
no Rio de Janeiro, em 1887.



Yakuigady: cultura e sustentabilidade nas máscaras rituais do povo Kurâ-Bakairi

293

Figura 3 – Mapa de migrações dos Kurâ-Bakairi do Xingu para o Pakuera,  
na década de 1920

Fonte: Fonte: Rodrigo Martins dos Santos e Vitor Aurape Peruare (2012),  
a partir de mapa original de Steinen (1942)

Do Pakuera, meus avós, Amaro Itamare e Benedita Maiapyalo, nascidos no Xingu, 
e minha mãe, Francisca Taiua, nascida no Pakuera, entraram nas frentes de atração con-
tratadas pelo Serviço de Proteção ao Índio (SPI), com o objetivo de atrair os Xavante que 
percorriam a região de Batovi e Kuluene na década de 1940. Meu pai, Agostinho Peruare, 
também foi enviado para a frente de atração dos Xavante, em Marechal Rondon, onde 
conheceu e casou-se com minha mãe. O trabalho de atração era considerado um trabalho 
perigoso. Por ser muito jovem e rebelde, meu pai foi enviado para Marechal Rondon, como 
um castigo dos funcionários do posto do SPI. Mais tarde, os Bakairi que foram para Marechal 
Rondon passaram a ser funcionários públicos federais, inclusive meu pai, Agostinho Peruare, 
recém-casado com a minha mãe Francisca Taiua. Ele trabalhava como lavrador, vaqueiro e 
em serviços gerais, nas décadas de 1940 e 1950, enquanto aguardava a chegada dos Xavante.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

294

Eu nasci no dia 19 de abril de 1951, na Frente de Atração Marechal Rondon,5 onde 
passei uma infância de liberdade, nadando no rio Batovi. Embora estivéssemos em convívio 
constante com os Xavantes, minha família empenhou-se para que eu participasse das várias 
fases de desenvolvimento kurâ-bakairi, que transcorrem da infância até a adolescência. 
Recebi a primeira educação oral acompanhando meu pai e meu avô nas pescarias, caçadas 
e roças – tarefas designadas tradicionalmente aos homens.

Com 9 anos, eu já tinha passado por três etapas rituais. Com 5 anos, fui arranhado 
na perna, braço e barriga,6 para passar remédio infantil, com folhas e raízes que visam 
fortalecer a criança para que seja um bom caçador e pescador. A segunda escarificação 
ocorreu aos 9 anos. Eu me preparava para a furação de orelha7 – que, afinal, não aconte-
ceu, devido à morte do meu tio Gilberto, infectado pelo sarampo, no final dos anos 1950.8 
A terceira escarificação foi para manter a tradição kurâ-bakairi do Xingu e acompanhar 
minha irmã, que estava reclusa devido à primeira menstruação. Nessa ocasião, eu e meu 
irmão, Cláudio, fomos escarificados juntos.

O esforço da minha família era o de nos preparar para representar uma das famílias 
tradicionais remanescente do Xingu, no convívio com outros Kurâ-Bakairi em Marechal 
Rondon e, mais tarde, no Pakuera. Assim, eu participava das competições de arco e flecha, 
da observação da batida de timbó9 e acompanhava meu pai para ver como fazer canoa de 
casca de jatobá, para apanhar flecha pyesseka, produzida a partir de um broto de cana brava 
que só existe na beira do rio São Manuel, afluente do Pakuera. Os Kurâ-Bakairi se orgulham 
de saberem produzir flecha pyesseka. Mesmo no Xingu, não existia flecha pyesseka, só 
taquarinha. Segundo o cacique Atamai Waurá, o broto da cana brava foi plantado na praia 
do rio Tomitotoalu (ou Batovi) por um Kurâ-Bakairi.10

Mas a produção de flecha pyesseka, como outros traços do modo de vida do meu povo, 
foi sendo pouco a pouco deixada de lado em função da entrada de outras coisas e afazeres 
de moldes não indígenas na rotina kurâ-bakairi. Sobretudo, o aparecimento de cidades 

5	 Hoje, Terra Indígena Marechal Rondon, do povo Xavante, em Paranatinga, antes município de Chapada 
dos Guimarães, Mato Grosso.

6	 A escarificação é prática comum entre os Kurâ-Bakairi e consiste em sangrar a pele com um sarjador, com 
dentes de peixe-cachorro que denominamos pain-hó.

7	 A furação de orelha é um rito de passagem por que passam os meninos kurâ-bakairi, a fim de prepará-los 
para a vida adulta.

8	 Na década de 1950, houve um surto de sarampo na região que sacrificou a vida de muitos Kurâ-Bakairi e 
Xavante.

9	 Técnica de pescaria coletiva muito difundida entre povos indígenas habitantes das margens do rio Xingu, no 
Mato Grosso. Consiste no uso do timbó (Sapindaceae) macerado – considerado uma espécie de cipó –, para 
imersão na água inúmeras vezes e, depois, a apanha dos peixes que, sob o efeito da planta, boiam na água.

10	 O depoimento do saudoso cacique Atamai Waurá confirma que o aparecimento da flecha pyesseka, na beira 
do rio Batovi, deve-se ao plantio realizado por um Kurâ-Bakairi no Xingu, sendo uma das contribuições de 
meu povo para a região. As contribuições deixadas pelos Kurâ-Bakairi no Xingu têm significado importante, 
pois os Kurâ-Bakairi ficaram na lembrança dos xinguanos como os melhores lutadores de uka-uka, tocadores 
de flautas e dançarinos de máscaras sagradas do Yakuigady, Makanary, Imeo (Steinen, 1942).



Yakuigady: cultura e sustentabilidade nas máscaras rituais do povo Kurâ-Bakairi

295

próximas às terras indígenas tem afetado significativamente o cotidiano e nossas práticas 
próprias, permanecendo, muitas vezes, somente os rituais mais importantes e considerados 
obrigatórios para a constituição de uma nova geração de Kurâ-Bakairi.

Essas mudanças tornaram-se mais evidentes para mim, quando meu pai, tendo conclu-
ído o trabalho de atração dos Xavante no SPI,11 retornou com a família para o Pakuera, nos 
anos 1960. Eu, que estava habituado ao convívio com os povos xinguanos e os Xavante, 
que mantinham suas culturas ainda sob pouca influência externa, fui surpreendido com as 
práticas não indígenas incorporadas pelos Kurâ-Bakairi do Pakuera. Eles já haviam ade-
rido, ao lado das referências kurâ-bakairi, a outras danças e festas, como a Festa Junina e 
as músicas tocadas pelo violão e a sanfona.

A volta dos funcionários kurâ-bakairi para o Pakuera era um reflexo da decadência 
do SPI. Já havia, naquele momento, uma transição em curso, que levaria à extinção do 
serviço e à criação da Fundação Nacional do Índio (Funai), nos finais dos anos de 1960.

Com o regresso da minha família para o Pakuera, foram retomadas as atividades rituais 
do Kado, um conjunto de diferentes tipos de danças e ritos, que incluem os Yakuigady. 
Essas manifestações encontravam-se dispersas em aldeias pequenas, debilitadas pelos 
ataques dos agentes do SPI, e das igrejas católica e protestante, que combatiam as práticas 
tradicionais kurâ-bakairi, como práticas diabólicas, que afrontavam as crenças cristãs. 
Assim, cada vez se dançava menos nas aldeias. Por vezes, as famílias que preservavam os 
Yakuigady realizavam o ritual de forma clandestina, nas roças, especialmente no período 
de maior atuação do South American Indian Mission12 e do SPI (Barros, 2004).

Assim, os Yakuigady estiveram na invisibilidade durante um longo período – ainda 
que fosse certo para os Kurâ-Bakairi o reaparecimento das máscaras sagradas em algum 
momento, para trazer alegria e união para as novas gerações e suas boas influências sobre as 
estações do ano e os ecossistemas. Os Yakuigady garantem fartura às colheitas, facilitam as 
caçadas e a pesca para alimentar os Kurâ-Bakairi e os próprios Yakuigady, proporcionando 
equilíbrio entre os seres sobrenaturais e naturais.

Com a chegada dos Kurâ-Bakairi do Tomitotoalu e Kulisehu no Pakuera, em 1920, obser-
vou-se o fortalecimento do ritual Yakuigady. Os Kurâ-Bakairi vindos do Xingu trouxeram 
consigo práticas muito importantes para o meu povo, como os melhores tocadores de flautas e 
dançarinos de Yakuigady (Silva, 2003).13 Assim, de quatro máscaras esculpidas em madeira, em 
formato retangular – chamadas de Yakuigady, por representarem os espíritos aquáticos –, logo 

11	 A frente de atração dos Xavante de Marechal Rondon contou com a participação de Camilo Correia, o coor-
denador dos trabalhos, e dos saudosos Amaro Itamare, Manoel Pedroso, Agostinho Peruare, Moisés Bakairi, 
Anísio Ipâkiri, João Apano, João Forte, Francisco Xerente, Tomaz Xerente, Aprizio Alua, José Nunes e 
Fernando Maiuka, Armando Kutiaka e Vicente Kaiawa.

12	 Organização missionária com atuação na América do Sul, para conversão religiosa de indígenas ao cristianismo.
13	 Informações confirmadas por Odil Apakano, em entrevista realizada em julho de 2012.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

296

passaram a ser quatorze máscaras. Os Kwamby – que participam das cerimônias Yakuigady,14 
representando os pajés e xamãs, e que são máscaras de formato oval, produzidas a partir do 
buriti – passaram de duas para oito, após a chegada do grupo kurâ-bakairi do Xingu ao Pakuera.

As famílias que são donas de máscaras se sentem especiais, pois contam com o prestígio e 
o respeito dos membros na aldeia. A minha família é dona da máscara Numitao, uma máscara 
Kwamby vermelha, de um espírito que transmite alegria. A máscara Numitao chegou à minha 
família por meio de minha avó Chadita. Ela perguntou para Luís Apakano, um xinguano 
Kuikuro, casado com uma bakairi, se ainda havia máscaras para dar à minha mãe. Apakano 
respondeu que tinha duas máscaras Kwamby: Numitao e Mapabalo. As máscaras entalhadas 
na madeira (as Yakuigady) já tinham se esgotado, isto é, todas já tinham seus donos. Minha 
mãe disse então que aceitaria a máscara que ele se dispusesse a dar e recebeu a Numitao.

Para a realização desta pesquisa sobre os Yakuigady, eu, Vitor Aurape Peruare, realizei 
visitas de campo em quatro aldeias: Pakuera, Kaiahoalo, Aturua e Paikum, nos meses de 
março, julho, outubro e novembro de 2012. Nessas visitas, realizei as entrevistas com os 
anciões das aldeias e com os pajés mais antigos, mas também com os Kurâ-Bakairi da nova 
geração sobre as mudanças por que vêm passando o meu povo e como essas mudanças afetam 
os Yakuigady. As entrevistas foram orais, sem gravação, para não causar constrangimentos às 
pessoas. Isso porque, ao realizar as primeiras entrevistas, percebi que a situação de pesquisa 
poderia tirar a liberdade das pessoas de conversarem comigo, gerando uma distância entre nós. 
Assim, as entrevistas foram feitas muito à vontade: na casa, na rede, em situações em que as 
pessoas falavam mais livremente. Conversávamos então na língua Kurâ-Bakairi. Considero 
que dessa forma as falas que registrei são mais verdadeiras, mais autênticas.

Os Yakuigady

Das praias de Thâu Sawâpa, a cachoeira sagrada dos Kurâ-Bakairi, saíram, pela primeira 
vez, os espíritos mascarados, que representam os peixes do grandioso Pakuera. Um pajé 
estava pescando, quando começou a ouvir a música que vinha do fundo do rio, numa toada 
de conjuntos.15 De repente, apareceram na praia os Yakuigady, todos vestidos de palha, 
em conjunto de cinco por vez: primeiro veio Matola, em seguida, veio Yakua, depois Pâren, 
até completar um conjunto de cinco. Na outra noite, subiram mais cinco. Isto aconteceu 
durante cinco dias até que completou 25. Primeiro subiram os Yakuigady, com suas máscaras 
retangulares: Matola, seguido de Iakua, Menxu, Papa, Pârên, Kunahu, Toinlein, Maykory, 
Mâty-Iery, Natuninha, Nawíri, Kakaia, Pili e Senwe.16 Depois, os Kwamby, com suas 

14	 O termo Yakuigady pode referir as cerimônias em que os espíritos aquáticos, pajés e xamãs se manifestam 
por meio das máscaras – e nesse sentido, abranger os Kwamby – ou referir apenas os 15 espíritos aquáticos 
chefiados por Matola.

15	 A toada de conjunto é como cantam as máscaras, todas ao mesmo tempo, todas as 25 máscaras cantando 
cada uma a sua música própria.

16	 Falta aqui o nome de uma máscara, que não pude recuperar.



Yakuigady: cultura e sustentabilidade nas máscaras rituais do povo Kurâ-Bakairi

297

máscaras ovais: Nuianani, Numitao, Mapabalo, Kwalowe, Palapybe, Tânupedy, Nueriku, 
Wyly-wyly, Makwala e o último, Palapaia – o único a se apresentar atrasado e mal-humorado.

Nesse momento, somente o pajé conseguiu vê-los, porque ainda não eram espíritos 
materializados. Depois de sua primeira aparição, os Yakuigady voltaram para seu habitat 
de origem e o pajé ficou responsável de esculpir, uma por uma, as máscaras, cada uma com 
suas músicas, para entregar às famílias escolhidas, que seriam suas donas. O espírito que 
acompanha o pajé foi quem contou as histórias sobre os espíritos aquáticos e descreveu 
cada um dos espíritos, suas máscaras e músicas. Só em um segundo momento é que os 
espíritos apareceram materializados para o pajé, também na praia de Thâu Sawâpa.

Como entidades espirituais aquáticas, os Yakuigady podem influenciar na pescaria e 
na caça, dando sustentabilidade alimentar e espiritual ao Kurâ-Bakairi. Os Yakuigady são 
capazes de oferecer aos Kurâ-Bakairi muita fartura de alimentos, durante o ano inteiro. 
Pela tradição, a máscara é intransferível, pertencendo sempre à mesma família, sendo 
transmitida apenas de forma hereditária. Na ausência do dono da máscara, pode-se pedir a 
um parente próximo para cuidar dela, temporariamente, mas a máscara deve ser devolvida 
assim que o dono volte à aldeia. Enquanto minha família esteve em Marechal Rondon, por 
exemplo, a Numitao ficou aos cuidados da prima de minha mãe, Judith. Quando minha 
família retornou para o Pakuera, recuperamos e voltamos a cuidar da máscara.

Os Yakuigady se manifestam mais na estiagem de abril a setembro. O tempo da seca 
é propício à coleta das folhas de buriti que, quando secas, são utilizadas na confecção da 
indumentária ritual dos Yakuigady, composta pela máscara e pela saia de palha de buriti. 
O ritual não pode acontecer na chuva porque danifica todo o traje.

A casa das entidades espirituais dos Yakuigady fica no pátio central da aldeia, o kado-
ete, no formato tradicional ovalado, conforme a reivindicação dos espíritos. No kadoete são 
guardadas as flautas, as máscaras e os zunidores, todos instrumentos sagrados dos Yakuigady. 
As mulheres não têm acesso a esse ambiente, que é de responsabilidade exclusiva dos homens.

Esculpir as máscaras sagradas Yakuigady no kadoete é uma fonte orgulho para os 
Kurâ-Bakairi, sendo uma atividade importante que mobiliza as famílias e harmoniza a 
comunidade. A presença espiritual dos Yakuigady fornece alegria e fartura para os Kurâ-
-Bakairi, que se enchem de esperança de dias melhores.

Ser dono de uma máscara sagrada é um privilégio de poucas famílias. Aquelas que são 
donas, são consideradas famílias tradicionais. Elas carregam consigo o dever de cuidar com 
orgulho de sua máscara, no período em que os Yakuigady se manifestam, o que se torna uma 
atribuição sagrada para os donos, até o dia em que as entidades voltam para o rio – afinal, 
a presença delas em terra é temporária e elas necessitam de um descanso no seu habitat natural.

Os Yakuigady têm que ter a sua pintura original, de urucum, colhido na hora. A taba-
tinga, espécie de barro branco, o carvão de madeira especial, a xipa, uma resina cheirosa 
para dar aroma ao Yakuigady, as saias de broto de buriti e seus cabelos, que são de sedas 
de buriti, devem ser preparados pelos donos (Collet, 2006).



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

298

As famílias se tornam donas de uma máscara quando pedem para que isso aconteça. A partir 
do momento em que uma família chama o espírito de um Yakuigady, assume responsabilidades, 
como buscar as folhas de buriti, o urucum, o carvão e a resina necessários para a produção 
da máscara. Os homens da família colhem essa matéria-prima, mas as mulheres podem, por 
exemplo, tirar a seda de buriti para a confecção de saias e dos cabelos das máscaras. O urucum 
também é a mulher que processa, para produzir a tinta que vai colorir a máscara. Além do carvão 
e da resina (xipa), algumas máscaras também exigem o uso de penas de gavião.

No período de confecção das máscaras, as mulheres vão na roça buscar uma cabaça 
especial para colocar os alimentos dos Yakuigady e também para colher milho, mandioca, 
cará para o preparo do alimento para eles e seus responsáveis. Elas produzem dois tipos 
de mingau, um para o espírito de Yakuigady, que é um alimento cru, e outro, cozido, para 
consumo dos homens no kadoete. O primeiro alimento dos Yakuigady e dos homens, nesse 
período, tem que ser o mingau, que pode ser de arroz, polvilho, milho, mandioca ou pequi.

Todos os Yakuigady são espíritos aquáticos, mesmo aqueles que, como Matola, repre-
sentam uma árvore do campo, mas seu espírito é originalmente aquático, vindo do fundo 
de Sawâpa, como são também os próprios Kurâ-Bakairi. Por isso, os homens vão buscar 
os Yakuigady no rio. Todo o rito fala muito da importância do rio para a geração da vida.

O Yakuigady é uma manifestação exclusiva dos homens. Por isso, quando os homens 
vão buscar os espíritos no rio, as mulheres ficam reclusas, na aldeia. A comunidade sabe 
previamente quem vai buscar o Yakuigady, a cada temporada. O ritual é sempre precedido 
de uma reunião em que homens e mulheres participam. As pessoas então manifestam a 
vontade de receber os Yakuigady na aldeia.

Além de um dono e uma família, todo Yakuigady tem um responsável. O dono é sempre 
membro da família que adotou o Yakuigady. Na família, é como se o Yakuigady fosse mesmo 
um filho adotivo, assim, ele tem o pai, a mãe e os seus irmãos. Entre os membros da famí-
lia, decide-se quem é então o dono da máscara, o que pode mudar de uma temporada para 
outra. O responsável pela máscara, por sua vez, não costuma ser da família do Yakuigady. 
O responsável não muda e tem responsabilidades diferentes do dono, como confeccionar e 
enfeitar a máscara, cuidar dela no kadoete e vesti-la durante a dança. Como Yakuigady é 
assunto de homem, o responsável é sempre do sexo masculino, já o dono pode ser mulher.

Na beira do rio, quando os homens vão buscar os espíritos, o responsável por Matola 
é quem coordena, distribuindo um pedaço de madeira, que representa o espírito de cada 
máscara para cada um dos responsáveis, que, nesse momento, assumem obrigações de 
dar forma física ao espírito.

O pai (da família) do Yakuigady vai buscar a palha de buriti, o carvão especial, o uru-
cum, que traz para a mãe processar. Em seguida, o material é entregue ao responsável no 
kadoete. Ele dará início à confecção da máscara. Canta enquanto confecciona a máscara. 
Cada máscara tem sua música. As mulheres escutam. Todo o processo – da reunião comu-
nitária para decidir sobre o chamamento dos Yakuigady à confecção das máscaras pelos 
responsáveis – pode durar até 15 dias.



Yakuigady: cultura e sustentabilidade nas máscaras rituais do povo Kurâ-Bakairi

299

Mulheres que estejam menstruadas não podem se envolver no preparo da comida, 
nem participar da dança, senão o espírito desaparece. Enquanto os Yakuigady não são 
incorporados, são sensíveis, podem se zangar e irem embora para o rio. Por isso, o pajé 
tem que estar acompanhando no kadoete, para evitar transtornos.

Os Yakuigady – 15 espíritos aquáticos representados pelas máscaras retangulares de 
madeira – são mais sérios e cerimoniosos. Os Kwamby são espíritos brincalhões, falam e 
troçam de homens, mulheres e crianças. Só o dono fala com os Yakuigady de forma direta, 
mas os espíritos não respondem.

Os Kwamby também são guardiões dos Yakuigady. Isso porque os Yakuigady têm olhos estreitos 
e podem cair. Se cai um Yakuigady, ele deve ficar imóvel, até que um Kwamby venha ajudá-lo a se 
levantar. A função do Kwamby, assim, é proteger os Yakuigady, por ter mais agilidade e visão ampla.

No kadoete o dono de Matola segue coordenando os trabalhos, porque há uma hierar-
quia entre as máscaras. Matola coordena todos os Yakuigady e Nuianani apenas os Kwamby. 
O responsável pelo Matola avisa o cacique quando as máscaras estão prontas. Elas só saem 
para dançar juntas. Avisado, o cacique faz o anúncio para toda aldeia.

No kadoete os homens cantam, as famílias choram, há um misto de alegria e choro. As más-
caras estão novas e bonitas. O cacique finca uma flecha no meio do pátio da aldeia e chama o 
Matola, que dança. Os membros da comunidade são convidados a participar. Os Yakuigady saem 
do kadoete, um por um, cantando sua música própria. Passam pela casa do seu dono, onde são 
saudados com boas-vindas e recebem a primeira oferta de comida, sempre acompanhados de 
uma criança, que ajuda a carregar o alimento até o kadoete. Na casa de sua família, os Yakuigady 
recebem pedidos de paz e cumprimentos carinhosos. Os pais falam da saudade que sentiram 
desse filho que esteve longe. Os Kwamby brincam muito nessa ocasião.

Esse é o primeiro dia do ritual Yakuigady. Nos dias seguintes, há danças, sempre no fim 
da tarde. As festividades Yakuigady podem durar cerca de quatro meses, período em que os 
espíritos são convidados a acompanhar a colheita, o rocado – não os mascarados, somente 
os espíritos. Como no mutirão, que é comum entre não indígenas, a comunidade trabalha 
coletivamente nessas atividades e conta com os serviços espirituais dos Yakuigady para isso.

Também nas caçadas ou na pescaria conjunta, as pessoas pedem e cantam para os Yakui-
gady. Quando fazem casa, “eu quero que Yakuigady ajude a fazer casa”, dizem, em reunião, 
as pessoas da comunidade. Então, o dono do Yakuigady convocado ouve e acolhe o pedido.

Caracterização dos Yakuigady

Dos 15 Yakuigady que subiram às praias de Thâu Sawâpa, 11 ainda se encontravam 
ativos nas aldeias kurâ-bakairi visitadas durante a pesquisa, em 2012, correspondendo às 
máscaras retangulares, de madeira. Além dessas, dez Kwamby, pajés e xamãs representados 
pelas máscaras ovaladas, também se mantinham ativas naquela ocasião.

Seguem as ilustrações e descrições desse conjunto de espíritos / máscaras, com a exce-
ção de Palapaia. Essa máscara não é descrita aqui da mesma forma que as demais por ter 



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

300

uma posição menor no sistema Yakuigady. Palapaia foi o último a subir às praias de Thâu 
Sawâpa, mostrando-se mal-humorado. Por isso, raramente é convocado para as cerimônias 
de Yakuigady. O pajé Vicente Kaiawa afirma que a presença de Palapaia pode fazer com que 
as crianças e adultos contraiam doenças. Quando é chamado, Palapaia geralmente fica ape-
nas na abertura da festa, sendo devolvido para seu local de origem, logo em seguida. Assim, 
apenas 24 Yakuigady costumam permanecer na festa, conforme relatos de Marcides, Moacyr 
Madecai, Odil Apakano e o pajé Vicente Kaiawa – incluídas nessa contagem as quatro más-
caras já inativas: Iakua, Maykory, Pili, e uma última máscara cujo nome não pude recuperar.

Essas máscaras também não estão descritas abaixo, porque foram enterradas com seus 
donos. Normalmente, são mulheres mais velhas que costumam pedir para serem enterradas 
com suas máscaras. Quando isso acontece, a máscara só volta ao círculo dos Yakuigady 
manifestos quando um neto ou bisneto da pessoa morta pede para ser dono da máscara. Então, 
a família poderá buscar o espírito novamente no rio e reintegrá-lo ao círculo dos Yakuigady.

Os Yakuigady

Nome: MATOLA, chefe espiritual das máscaras retangulares.
Representação: mangabeira, uma árvore do Cerrado.
Responsável: Ubaldo.
Dono: família de Rachid Matuawa
Função: responsável pela organização espiritual dos Yakuigady. A sua manifestação é 

sempre motivo de alegria para os donos, pois a sua presença espiritual fortalece a família 
humana. Equilibra o meio ambiente. Tem influência no equilíbrio das chuvas, vazantes dos 
rios e na piracema. Facilita aparecimento dos peixes e da caça. Dá proteção espiritual e inspira 
a sua própria família, mas também outras que peçam sua proteção. As roças têm mais vida 
sob sua influência. Afasta todos os predadores, como insetos que danificam as plantações.

Figura 4 – Matola

Fonte: Ilustração de Isabel Landim Teixerense Pinheiro (2023), baseada em foto de Vitor Aurape Peruare (2012).



Yakuigady: cultura e sustentabilidade nas máscaras rituais do povo Kurâ-Bakairi

301

Nome: MENXU.
Representação: pacu, peixe.
Responsável: Vicente Kaiawa.
Dono: família de Mercedes.
Função: influencia as piracemas. Equilibra a temporada das chuvas, enchentes e vazan-

tes. Facilita o aparecimento dos cardumes de peixes. Dá sustentabilidade alimentar para as 
comunidades. As roças de mandiocas, milho, cará, e outro tubérculos se desenvolvem mais 
rápido. A sua presença espiritual no Kado (uma festa), inspira esperança em dias melhores 
e de muita fartura para as comunidades. A sua pintura sempre está presente na apresentação 
das mulheres e nas danças kurâ-bakairi.

Figura 5 – Menxu

Fonte: Isabel Landim Teixeirense Pinheiro, 2023

Nome: PAPA.
Representação: pomba, pássaro guardião do Pakuera (o rio das pombas).
Responsável: Juscelino Kaiôre.
Dono: família de Tomé Maiare (está emprestada para Maria Amata, no momento).
Função: traz fartura de alimentos. Traz alegria para a comunidade e dá sustentabilidade 

organizacional. Anuncia boa temporada de primavera, equilibrada e com muitas frutas no 
Cerrado e nas matas ciliares. Tem influência na procriação das aves do Cerrado e matas. 
A sua revoada, nos leitos dos rios, anuncia boa pescaria e muitas frutas na beira dos rios 
e lagos. Muitas frutas nas matas são encontradas com facilidade, favorecendo as caçadas 
Sempre traz boas mensagem e geralmente são alegres.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

302

Figura 6 – Papa

Fonte: Ilustração de Isabel Landim Teixerense Pinheiro (2023), baseada em foto de Vitor Aurape Peruare (2012).

Nome: PÂNREN.
Representação: piranha.
Responsável: Gilson Kautu.
Dono: família de Juracy.
Função: influencia os cardumes de peixes. É voraz, por isso nas enchentes ele é importante, 

porque auxilia no controle da população de peixes pequenos. A sua influência no conjunto dos 
Yakuigady é também importante, porque sempre anda em bandos, acompanhado por outros 
peixes, facilitando assim a pescaria. O seu espírito faz aumentar o volume das águas, controla 
vazantes e sua presença em lagos é vista como benéfica, porque facilita a pesca. A sua morada 
geralmente é em poço fundo. Sempre anda em cardumes. Faz do seu lugar algo misterioso.

Figura 7 – Pânren

Fonte: Ilustração de Isabel Landim Teixerense Pinheiro (2023), baseada em foto de Vitor Aurape Peruare (2012).



Yakuigady: cultura e sustentabilidade nas máscaras rituais do povo Kurâ-Bakairi

303

Nome: KUNAHU.
Representação: pássaro, ex-dono da mandioca.
Responsável: Roberto.
Dono: família de Elza Nhai da Aldeia Aturua.
Função: influencia a colheita de milho, mandioca, cará e demais tubérculos utilizados 

na produção de mingaus. Faz aparecer a caça. Facilita a pescaria. Traz harmonia para a 
família. O seu espírito contribui com a paz. Equilibra o meio ambiente.

Figura 8 – Kunahu

Fonte: Ilustração de Isabel Landim Teixerense Pinheiro (2023), baseada em foto de Vitor Aurape Peruare (2012).

Nome: TOINLEIN.
Representação: bagre-amarelo, um peixe.
Responsável: Macedônio.
Dono: família de Cecilia Pyreiga.
Função: influencia as enchentes. Aparece quando as águas estão sujas ou nas enchentes. 

Influencia as piracemas de pequenos peixes. Facilita o aparecimento de outros peixes em 
cardumes. A sua morada é em poços fundos. Organiza a família ao seu redor.

Figura 9 – Toinlein

Fonte: Ilustração de Isabel Landim Teixerense Pinheiro (2023), baseada em foto de Vitor Aurape Peruare (2012).



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

304

Nome: MÂTY-YERI IMÂCEDO (grande).
Representação: jabuti.
Responsável: Armando Kutiaka.
Dono: família de Maria Júlia Kârinwin.
Função: traz benefícios para a família. O seu canto é desejado por todos. Influencia a 

caçada e a pescaria. Desenvolve a roça do seu dono. O seu espírito está sempre presente 
nas colheitas. No mutirão das mulheres para a produção dos alimentos cerimoniais, elas 
ouvem o canto de Mâty-Yeri Imâcedo, que auxilia no processamento (espiritual) do alimento 
(mingaus, beijus). Pronto, o alimento é compartilhado com outros Yakuigady.

Figura 10 – Mâty-Yeri Imâcedo

Fonte: Ilustração de Isabel Landim Teixerense Pinheiro (2023), baseada em foto de Vitor Aurape Peruare (2012)

Nome: MÂTY-YERY IMEOMBYRE (pequeno) ou NATUNINHA.
Representação: jabuti.
Responsável: Alcindo Lalio.
Dono: família de Juliano Pawaka.
Função: influencia nos animais de caça e dá sustentabilidade espiritual e organizacional 

para sua família. Em conjunto com as demais máscaras, soma suas forças para garantir o 
equilíbrio do meio ambiente. Traz fartura alimentar na roça, no Cerrado e na mata. A caçada 
fica mais fácil, porque Mâty-Yeri influencia os donos dos animais. Para o Kurâ-Bakairi 
todos os animais têm donos, que devem receber pagamentos simbólicos pela caça.



Yakuigady: cultura e sustentabilidade nas máscaras rituais do povo Kurâ-Bakairi

305

Figura 11 – Mâty-Yery Imeombyre (pequeno) ou Natuninha17

Fonte: Ilustração de Isabel Landim Teixerense Pinheiro (2023), baseada em foto de Vitor Aurape Peruare (2012).

Nome: NAWIRI.
Representação: de pássaro não identificado.
Responsável: Euclides Penxo.
Dono: família de Alcindo Lalio.
Função: traz fartura de alimentos em frutas. Facilita a caça de aves e animais de terra. 

Influencia os lagos e cabeceiras dos rios. O seu canto é sempre imitado por outros. Traz 
harmonia para a família.

Figura 12 – Nawiri

Fonte: Ilustração de Isabel Landim Teixerense Pinheiro (2023), baseada em foto de Vitor Aurape Peruare (2012).

17	 As máscaras Mâty-Yeri Imâcedo e Mâty-Yery Imeombyre têm o mesmo padrão gráfico, variando apenas de 
tamanho, segundo Vitor Aurape Peruare (2012).



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

306

Nome: KAKAIA.
Representação: pássaro-pescador. O som de seu canto soa como “kakakaia”, como o 

nome da máscara.
Responsável: Ademar.
Dono: família de Lourival Saguma Jabuti.
Função: anunciante de paz na família e na comunidade. Traz progresso espiritual para 

seu dono. A sua presença contribui para o desenvolvimento da roça.

Figura 13 – Kakaia

Fonte: Ilustração de Isabel Landim Teixerense Pinheiro (2023), baseada em foto de Vitor Aurape Peruare (2012).

Nome: SENWE.
Representação: mussum-preto, peixe de água suja.
Responsável: Cândido.
Dono: família de Tomé Maiare (está emprestada para Zaria da Aldeia Aturua).
Função: influencia os cardumes dos peixes maiores, do lambari ao jaú. Dá sustentabili-

dade alimentar e espiritual às comunidades. A sua função é acompanhar as piracemas e dar 
equilíbrio às águas e vazantes. Todas as máscaras que representam peixes, dão esperanças 
ao dono e à comunidade de que nunca faltará alimentos.

Figura 14 – Senwe

Fonte: Ilustração de Isabel Landim Teixerense Pinheiro (2023), baseada em foto de Vitor Aurape Peruare (2012).



Yakuigady: cultura e sustentabilidade nas máscaras rituais do povo Kurâ-Bakairi

307

6.2 Os Kwamby18

Nome: NUIANANI, chefe dos Kwamby.
Representação: peixe-agulha (peixe, macho).
Responsável: Moacir Madekai.
Dono: família de Jackson Kukure.
Função: é chefe dos Kwamby e um pajé masculino. Parceiro do Numitao. É respon-

sável pela coordenação da guarda dos Yakuigady, realizada pelos Kwamby. É responsável 
também pela piracema. Equilibra o meio ambiente. Facilita o aparecimento de peixes e da 
caça. É brincalhão, como os demais Kwamby.

Figura 15 – Nuianani

Fonte: Ilustração de Isabel Landim Teixerense Pinheiro (2023), baseada em foto de Vitor Aurape Peruare (2012).

Nome: NUMITAO.
Representação: peixe-agulha (peixe fêmea).
Responsável: Jackson Kukure.
Dono: família de Isaque Peruare.
Função: é um pajé feminino. Parceiro do Nuianani, andam juntos, equilibrando o meio 

ambiente. Influencia nas enchentes e vazantes. Facilita a entrada dos peixes nas lagoas e 
acompanha as piracemas. Dá alegria para o dono e a comunidade. A presença do seu espí-
rito organiza a comunidade, sua função social é ajudar. É mais andarilha e brincalhão com 
crianças e mulheres. Equilibra a chuva na roça, para garantir muita fartura de alimentos. 
Brinca muito com quem chega da roça ou da cidade.

18	  Além de Palapaia, não consta na descrição abaixo, Palapybe, provavelmente também uma Kwamby inativa.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

308

Figura 16 – Numitao

Fonte: Ilustração de Isabel Landim Teixerense Pinheiro (2023), baseada em foto de Vitor Aurape Peruare (2012).

Nome: MAPABALO.
Representação: borboleta grande, mariposa.
Responsável: Maurício.
Dono: família de Estelita Xupâgâ.
Função: anuncia as primaveras. Equilibra o aparecimento do sol. Influencia os peixes, 

com sua revoada. Alimenta os peixes. Anuncia as visitas de bem, pois é muito alegre. Se está 
chovendo muito e se avista uma porção de borboletas, é prenúncio de estiagem. Traz alegria 
para a casa do seu dono. Poliniza as plantações na roça. Traz fartura para a casa de seus donos.

Figura 17 – Mapabalo

Fonte: Ilustração de Isabel Landim Teixerense Pinheiro (2023), baseada em foto de Vitor Aurape Peruare (2012).



Yakuigady: cultura e sustentabilidade nas máscaras rituais do povo Kurâ-Bakairi

309

Nome: KUALOWE.
Representação: peixe de escamas pretas.
Responsável: Marcides.
Dono: família de Juvanil Kavopi.
Função: organiza a família de seu dono. Acompanha as piracemas de desovas. Con-

trola chuvas de inverno. Controla o ecossistema das roças. O seu meio ambiente deve ter 
temperatura amena, nem muito quente, nem muito frio. Traz fartura de alimentação.

Figura 18 – Kualowe

Fonte:Ilustração de Isabel Landim Teixerense Pinheiro (2023), baseada em foto de Vitor Aurape Peruare (2012).

Nome: TÂNUPEDY.19

Representação: piau (peixe macho).
Responsável: Elzo.
Dono: família de Juliano Pawaka.
Função: peixe noturno e os que o acompanham são matrinchã, tucunaré, peixes grandes 

e saborosos. Parceiro da Nueriku. Atrai outros peixes. Facilita a pescaria. Influencia no 
aparecimento de cardumes. Vive em águas sujas e nos lagos e poços. Traz alegria e muita 
fartura de alimentos.

19	  Tânupedy e Tânupydy são Kwamby similares, sendo um a representação do piau macho e o outro a repre-
sentação do piau fêmea.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

310

Figura 19 – Tânupedy

Fonte: Ilustração de Isabel Landim Teixerense Pinheiro (2023), baseada em foto de Vitor Aurape Peruare (2012).

Nome: TÂNUPYDY.
Representação: piau (peixe fêmea).
Responsável: Floriano.
Dono: família de Maria Júlia.
Função: traz muita fartura de alimento. Parceira do Nueriku. A sua morada é nos poços 

fundos e águas sujas de enchentes. Acompanha as piracemas de todos os peixes. Facilita 
o aparecimento dos peixes na pescaria e também da caça. Controla chuvas e enchentes. 
Organiza a família de seu dono para receber visitantes. Está sempre à disposição das pes-
soas, quando está presente.

Figura 20 – Tânupydy

Fonte: Ilustração de Isabel Landim Teixerense Pinheiro (2023), baseada em foto de Vitor Aurape Peruare (2012).



Yakuigady: cultura e sustentabilidade nas máscaras rituais do povo Kurâ-Bakairi

311

Nome: NUERIKU (tem macho e fêmea).
Representação: piranha (peixe fêmea).
Responsável: Nivaldo.
Dono: família de Margarida Edupym.
Função: organiza as piracemas de desova, influenciando na subida dos peixes. Parceira 

de Tânupedy. Equilibra a enchente e a vazante nas cabeceiras dos rios. Facilita a entrada 
dos peixes nas lagoas. Controla as chuvas nas roças. Facilita a pescaria e a caçada.

Figura 21 – Nueriku

Fonte: Ilustração de Isabel Landim Teixerense Pinheiro (2023), baseada em foto de Vitor Aurape Peruare (2012).

Nome: WYLY-WYLY.
Representação: garça jaçanã.
Responsável: Muller.
Dono: família de Luiz Apakano.
Função: facilita a pescaria nos lagos, manguezais e beira de rios. Traz muita alegria e 

harmonia. A sua presença espiritual, como ave pescadora, favorece a pesca. Sempre tem 
peixe em grande quantidade na casa do seu dono. É sempre simpático com as meninas e 
guia dos pescadores, levando-os aos lugares certos, em que tem cardumes de peixe. Mostra 
a magia de se pescar ou atrair peixes com facilidade.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

312

Figura 22 – Wyly-Wyly

Fonte:Ilustração de Isabel Landim Teixerense Pinheiro (2023), baseada em foto de Vitor Aurape Peruare (2012).

Nome: MAKWALA.
Representação: bagre-amarelo (peixe fêmea).
Responsável: Odil Apakano.
Dono: família de Selma Kutiaka.
Função: oferece fartura de peixes para a comunidade. Facilita entrada de peixes nas 

lagoas. A sua morada é em poços fundos e lagos. A água suja e de enchente é seu lugar 
preferido. Nas enchentes, é seu dever acompanhar as piracemas. Influencia no equilíbrio 
das chuvas. Traz fartura de alimentos.

Figura 23 – Makwala

Fonte: Ilustração de Isabel Landim Teixerense Pinheiro (2023), baseada em foto de Vitor Aurape Peruare (2012).



Yakuigady: cultura e sustentabilidade nas máscaras rituais do povo Kurâ-Bakairi

313

Os Yakuigady e os rituais Kurâ-Bakairi

O ritual dos Yakuigady acontece entre os meses de abril e setembro, ou seja, no período 
das secas. Quando as chuvas chegam, os coordenadores fazem um intervalo para descanso 
e devolução dos Yakuigady ao seu habitat natural. Isso porque suas roupas não podem 
molhar, pois apodreceriam rápido e, não sendo tempo favorável para tirar seda de buriti, 
não é possível refazê-las nesse período. As máscaras então são destruídas e jogadas no rio. 
Às vezes, os coordenadores decidem deixar no kadoete, em lugar de destruí-las e lançá-las 
ao rio, mas isso castiga o espírito e pode trazer doenças para a comunidade.

Âriko

Os intervalos entre as cerimônias Yakuigady são preenchidos por outros rituais, como 
Âriko, que complementa o ritual das máscaras ao dar oportunidade de resposta às mulheres 
às provocações feitas pelos Yakuigady, como foi bem observado pela pesquisadora Célia 
Collet (2006). Isso porque algumas músicas que acompanham o Yakuigady contam sobre 
acontecimentos do trabalho, do namoro, da pescaria e, por vezes, falam da preguiça das 
mulheres que não querem acordar cedo. São provocações feitas pelo dançarino de Yakuigady 
às mulheres. Como o Âriko não envolve segredos e proibições, as mulheres dançam, cantam e 
criticam os homens, respondendo às provocações que ouviram caladas durante o Yakuigady.

Âriko é um pedaço de madeira pintada. São utilizados dois Âriko, que ficam nas mãos 
de duas mulheres que coordenam a dança. As mulheres dançam enfileiradas, uma ao lado 
da outra. Visitam as casas e troçam dos homens que as criticaram no Yakuigady. As músi-
cas que cantam falam dos homens que vieram da cidade e estão fedorentos. Os homens 
reagem: “Você está mentindo Âriko, vou jogar água em você”.

Âriko ocorre sempre nos intervalos entre as cerimônias Yakuigady ou na Festa do 
Milho, porque, ao promover a mobilização entre as mulheres, contribui muito na organiza-
ção social da comunidade e para a sustentabilidade alimentar das famílias. Nesse sentido, 
Âriko e Yakuigady são ritos complementares.

Âriko é um nome genérico para muitas danças e brincadeiras, de tamanduá, anta, tatu. 
Durante o ritual, é oferecido mingau pelos homens ou pelo dono do Âriko. A festa sempre 
deixa lembranças de bons momentos da coletividade.

Anji Itabienly

O Anji Itabienly (a Festa do Milho) também guarda relações com o Yakuigady. Trata-se 
de uma comemoração pela colheita do milho, elemento fundamental na vida kurâ-bakairi. 
Dura um fim de semana apenas. A cerimônia originou-se numa pequena aldeia dos Awete 
Bakairis, um clã dos Kurâ-Bakairi, que se preparava para uma festa tradicional de Sadâry, 
a furação dos lóbulos das orelhas dos rapazes reclusos e os principais atores dessa festa. 



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

314

A história associada à cerimônia conta que os irmãos Tymeno e Ukana estavam na reclusão 
que antecede o Sadâry. Era então tempo de Yakuigady. Eles estavam há alguns anos isola-
dos, cumprindo dietas especiais e proibidos de terem contato com as mulheres, que ficavam 
numa curiosidade enorme para ver os rapazes: as mudanças físicas, sua altura e cor. A espera 
causava ansiedade nas mulheres. Os rapazes ficavam a maior parte do tempo no kadoete, 
que era visitado apenas pelos membros masculinos da família, pai e irmãos. Os jovens saíam 
somente para se banharem no rio, durante a madrugada. Assim, não eram vistos pelas mulhe-
res. Era obrigatório para os dois jovens que fossem os primeiros a se banharem.

Um dia, Tymemo esqueceu seu colar ikuibeno (colar de plaquetas retangulares de 
caramujo) e voltou para apanhá-lo, quando encontrou uma mulher que o seduziu e deitou-
-se com ele. Tymemo dormiu, perdendo o horário de fazer um dueto com seu irmão, que 
estava cantando sozinho, sem ser respondido. A mãe de Tymemo mandou um dos irmãos 
menores para ver o que estava acontecendo. O irmão menor, ao chegar no kadoete, viu o 
rosto do seu irmão Ukana colado na máscara de Yakuigady. Era um mau sinal, decorrente 
da quebra da tradição cometida por Tymemo.

Logo em seguida, chegou o Tymemo. Cansado, ele não conseguiu responder à música 
que estava tão acostumado a cantar. A quebra de segredo de uma festa tradicional chocou a 
comunidade e Ukana (o irmão de Tymemo) passou a vagar por vários sítios, até encontrar 
a sua morte, que foi presenciada pelo seu irmão menor.

O irmão correu para a aldeia, onde encontrou o pai, que chegara da caçada, e contou 
tudo o que acontecera com Ukana. O pai de Ukana era o cacique da aldeia. Ele suspen-
deu a festa (Sadâry) e ofereceu mingau para seu vice. O vice cacique perguntou para quê 
aquele mingau. O cacique respondeu que era para fazer mutirão, para apanhar lenha e 
cercar toda aldeia. Assim foi feito.

Depois de feita a cerca na aldeia, todos começaram a dançar, até cansar. Uma mulher 
desconfiou da intenção do dono da festa e resolveu retirar duas crianças dali, filhos do cacique 
e do vice cacique. Afastou-os do local, quando o pai dos rapazes ateou fogo na aldeia, matando 
todos os presentes. Passado algum tempo, as crianças tinham crescido e um deles retornou 
para o local da antiga aldeia e se deparou com uma roça linda, cheia de alimentos, resultado 
do sacrifício da comunidade que deu sua vida pelo Sadâry que havia sido desrespeitado.

Esse mito lembra os Kurâ-Bakairi de que, das cinzas dos mortos, nasceu a mandioca, 
que representa a coluna humana; dos dentes, o milho; dos testículos, o cará; da cabeça, 
a abóbora; da carne, a massa da mandioca; da urina, o mingau; do sangue, o urucum; da mão, 
a folha da mandioca; do clitóris, o feijão andu; da costela, o feijão fava, e daí por diante.

Mas para usufruir desses alimentos, é preciso realizar uma festa em memória dos 
que morreram, pedindo-lhes permissão para comer o milho, do contrário, pode-se ficar 
empachado. Foi um rapaz kurâ-bakairi que passou a sonhar com a sua mãe e, em sonho, 
recebeu orientações de como fazer a festa, antes de consumir os alimentos. Era preciso caçar, 
pescar, preparar alimentos para ser consumido no tasêra (pátio da aldeia) como mingau de 
milho, mandioca e beijus e fazer a cerimônia. Daí surgiu a Festa do Milho (ou o batizado).



Yakuigady: cultura e sustentabilidade nas máscaras rituais do povo Kurâ-Bakairi

315

Anji Itambiely geralmente acontece nos meses de janeiro e fevereiro, quando o milho 
já está bom para ser colhido. De um ano para o outro, o dono da festa passa o chocalho para 
seu vice, que o oferece para o novo dono da Festa do Milho, do ano vindouro. Encontrado 
um novo dono da Festa do Milho, se oficializa, perante a comunidade, a transmissão de 
responsabilidade de fazer a roça e plantar o milho, que será consumido durante a cerimônia. 
Divide-se também os caçadores e pescadores: quem vai para a caçada e quem vai para 
a pescaria. Nessas ocasiões caçadores e pescadores podem pedir a ajuda de Yawaissary, 
o espírito aquático que anima a Festa do Milho.

Quando chega o dia da festa, a comunidade acorda cedo para colocar seus trajes 
rituais, como joelheira, tornozeleira, cinto, cocar, protegendo-se assim de maus espíritos. 
Já pintados com jenipapo, no dia anterior, é hora de dar um retoque final com urucum e 
tabatinga para preenchimentos entre linhas pintadas.

Feito tudo isso, o dono da festa vai para a tasêra e convida todos para comparecerem, 
portando um arco e uma flecha, onde o pay-ho, o escarificador, é usado pela comunidade, na 
abertura da festa. A escarificação se inicia pelos filhos do dono, depois segue para os demais.

Em seguida, são distribuídas as espigas de milho entre os presentes, para que sejam 
debulhadas aos poucos. O dono acompanha os pajés, que arremessam os grãos, primeiro 
no rumo onde nasce o sol, depois para Norte, o Oeste e o Sul.

O Anji Itambiely é um momento de grande excitação, animado pelo Yawaissary, espírito 
que não é representado por máscara, mas por cantores. Há também muitas brincadeiras para 
os jovens, como mugaro (tatu), pajikâ (tamanduá) e pâum (besouro). Os espíritos desses 
bichos, são mandados embora no final da festa, para evitar doenças na localidade (Collet, 
2006). É uma festa apreciada pelos jovens, porque é alegre.

Kapa

Odil Apakano, em entrevista sobre Kapa, deu sua versão, contando a história de um 
rapaz que estava de resguardo pelo nascimento do primeiro filho. Teria saído para buscar 
lenha na direção de um rio e passou a ouvir músicas vindas de uma árvore oca, que estava 
cheia de água e peixe kapa (lambari). O jovem foi pedir uma ajuda para derrubar a árvore 
e ver quem ou o quê estava cantando. Com a ajuda de outros rapazes, rachou a árvore oca, 
que chamamos de sata, e viu apenas um cardume de kapa dentro dela. Mas o mistério da 
música ficou gravado na cabeça do rapaz, o batido de ihudynrin (chocalho) e todas as músi-
cas relacionados aos peixes e outros animais que ouviu, como por exemplo músicas para 
animar a arraia (xiware), o urucum verde (aunto urary), coriangu (pukurau), onça (udodo), 
papagaio (toro) e cotia (aki). O ritual do Kapa recorda as músicas e visões desse jovem.

No ritual, as pessoas vestem saias de buriti e outros adereços, mas não há máscaras. 
Usa-se, sim, o cocar. Kapa é um ritual menos cerimonioso que Yakuigady. Não tem segre-
dos, sendo uma festa para todos.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

316

Essa dança foi desenvolvida pelos Kurâ-Bakairi do Xingu, com participação de outros 
povos como os Mehinako, Nahukua, Awete, Kuikuru, Kalapalo e Kamaiurá, com quem 
meu povo estabeleceu laços, inclusive de casamento, o que favoreceu as trocas culturais. 
Até pouco tempo atrás, se entendia que o Kapa nem sequer era dos Kurâ-Bakairi, mas 
em entrevista com Odil Apakano, dono de Kapa, pude confirmar que essa é uma dança 
verdadeiramente kurâ-bakairi. O Kapa era pouco conhecido no Pakuera, porque há muito 
tempo não se dançava esse ritual. Só a partir de 1985 voltamos a praticar essa dança, com a 
participação maciça dos jovens Kurâ-Bakairi. Entre os povos xinguanos é conhecida como 
tawarawanã. Como os Yakuigady, a retomada do Kapa esteve relacionada ao retorno dos 
Kurâ-Bakairi do Xingu para o Pakuera.

O Kapa é bastante apreciado pelos jovens, por ser uma dança rápida, que exige esforço 
físico. Os que dançam, usam um vestido feito de seda de buriti, confeccionado exclusivamente 
para esse ritual. Todas as atividades de preparação são fiscalizadas pelo pajé, já que há uma enti-
dade espiritual aquática presente todo momento (o Kapa), até a sua saída do terreiro da aldeia.

A importância do Kapa para os Kurâ-Bakairi é muito forte, porque traz fartura de peixe 
e chuvas equilibradas para as roças. Assim, Kapa e Yakuigady têm funções parecidas, mas 
Kapa é mais leve, sem a cerimônia que o Yakuigady exige. As duas danças não acontecem 
ao mesmo tempo. Kapa acontece nos intervalos de Yakuigady.

Quando o Kapa dança, tem que ter muita comida, inclusive muito peixe, beiju, carne de 
caça e mingau de mandioca para ser oferecido aos dançarinos e às entidades espirituais. Para 
animar essa dança, conta-se com um cantor, com chocalho e um pequeno tambor feito de 
bambu, que se toca com o pé, sentado num banco zoomórfico. O conjunto de músicas é dividido 
entre cantores, que combinam a música que cada um vai cantar, conforme o seu estilo. Isso 
evita que se repitam as músicas. Geralmente são três músicas, que têm duração de 30 minutos 
cada. Os cantores cantam intercalados, um por vez. Ao final, todos os cantores se juntam.

Continuidade e transformações no Yakuigady

Além dos rituais descritos neste trabalho, a cultura kurâ-bakairi conta com um grande 
número de outras cerimônias, festas e danças como: Tadâwan, dança de flauta para os casa-
mentos, Emeni e o Jacuí, que são outras formas de dança, além de Malawari, Iaduki, Yatuka 
(Barros, 2003), Makanari e Imeo (Steinen, 1942). Outras cerimônias, referidas por Fernando 
Altenfelder Silva (1942), como o Komete, ritual usado para abertura de uma roça nova; 
Mahulawari, para a construção de casa nova ou para fazer distribuição de algodão entre as 
mulheres, Taluke e Tuliki, que são passeios pela aldeia realizados em conjunto pelas mulhe-
res, para visitarem as casas e trocarem seus objetos, são rituais que não se praticam mais.

O Makanary também não é praticado mais pelos Kurâ-Bakairi, devido ao falecimento 
do dono, na epidemia de sarampo, na década de 1950. Assim, a prática caiu no esqueci-
mento, não fazendo mais parte do calendário cultural de meu povo. Restam apenas os 



Yakuigady: cultura e sustentabilidade nas máscaras rituais do povo Kurâ-Bakairi

317

registros do pesquisador alemão Karl von den Steinen, que, em 1887, presenciou o rito na 
região do rio Kulisehu e Batovi.

Muitos pajés que entrevistei ao longo desta pesquisa mostraram-se conscientes de que 
a não realização desses rituais pode resultar no aparecimento de novas doenças. Mesmo os 
Yakuigady, se ficarem parados por mais de dois anos no kadoete, podem trazer doenças para 
a comunidade, segundo o pajé Juscelino Kaiôre. Os Yakuigady vêm ficando parados, segundo 
os pajés, porque a matéria-prima está cada vez mais distante, o que torna duro o trabalho de 
produção do ritual. Segundo o pajé Juscelino Kaiôre, a comunidade agora espera ter dinheiro 
para animar os jovens na preparação e realização da cerimônia, para cobrir custos que passa-
ram a estar associados a esses preparativos, como combustível para caminhonetes e outros.

Procurei entrevistar mais os pajés, já que os Yakuigady são entidades espirituais, mas tam-
bém os anciões das aldeias, tentando identificar as mudanças que vêm ocorrendo no Yakuigady. 
Percebi então uma mudança substancial na alimentação, com o uso de produtos industriali-
zados na preparação do ritual, com a compra de urucum em supermercado e alimentos como 
refrigerantes e macarrão para serem dados em oferenda, mesmo para os espíritos das máscaras.

Outro processo de mudança observado é a inclusão do uso de recursos tecnológicos, 
como o notebook, para desenhar previamente as máscaras. Essa é uma mudança que tem 
contribuído para aproximar os jovens e é aceita com naturalidade. Afinal, o computador 
facilita o trabalho do artista, nos desenhos e pinturas e seu uso não compromete o ritual, 
nem a originalidade dos desenhos. Microfones têm sido utilizados na casa dos homens para 
dar início às músicas – uma novidade que também é bem aceita. Assim, o Yakuigady segue, 
carregando consigo parte importante da memória kurâ-bakairi e articulado ao presente e 
ao futuro de meu povo, pelas mãos dos mais jovens.

Considerações finais

Para os Kurâ-Bakairi a presença dos Yakuigady tem o poder de favorecer o equilíbrio 
social e ambiental para o bem viver. Trata-se de uma perspectiva própria de sustentabili-
dade, orientada pelos ciclos da natureza (seca e chuva, enchentes e vazantes), com diversos 
efeitos sobre a vida social kurâ-bakairi. Os Yakuigady dizem respeito ao ritmo e ao modo 
de vida kurâ-bakairi, na medida em que organizam a comunidade em torno dos rituais e 
das atividades produtivas (o cultivo, a caça e a pesca). Os espíritos representados pelas 
máscaras dão proteção ao indivíduo e à coletividade e trazem força à vida cotidiana, no 
plano espiritual; as pessoas se sentem alegres e confiantes. Também o rio Pakuera agradece 
quando os Yakuigady estão bem cuidados e fortalecidos por seus donos, oferecendo então 
suas águas limpas e caudalosas, influenciado pelos espíritos que o habitam. Esse é o ciclo 
da vida conforme a concepção kurâ-bakairi.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

318

Referências

BARROS, Edir Pina de. Os Filhos do Sol: história e cosmologia na organização de um 
povo Karib: os Kurâ-Bakairi. São Paulo: EdUSP, 2004.

COLLET, Célia Letícia Gouvêa. Ritos de civilização e cultura: a escola bakairi. Tese 
(Doutorado em Antropologia Social). Rio de Janeiro: Universidade Federal do Rio Janeiro 
(UFRJ), 2006.

PERUARE, Vitor Aurape. Yakuigady: cultura e sustentabilidade nas máscaras do povo 
Kurâ-Bakairi. Dissertação (Mestrado em Sustentabilidade Junto a Povos e Territórios 
Tradicionais), Brasília: Universidade de Brasília, 2012.

SCHMIDT, Max. Estudos de etnologia brasileira: peripécias de uma viagem entre 1900 e 
1901, seus resultados etnológicos. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1942.

SCOTT, Parry. Negociações e resistências persistentes: agricultores e a Barragem de Ita-
parica num contexto de descaso planejado. Recife: Editora Universitária da UFPE, 2009.

SILVA, Fernando Altenfelder. O Estado de Uanki entre os Bakairi. In: SCHADEN, Egon 
(org.) Leituras de Etnologia Brasileira. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1976.

SILVA, Magno Arnaldo da. “Uma etnografia do Iakuigady: o jeito de viver Bakairi” in 
Cadernos de Educação Escolar Indígena: 3º. Grau Indígena. Barra do Bugres: UNEMAT, 
v. 2, n. 1, p. 109-121, 2003.

STEINEN, Karl von den. O Brasil Central: expedição em 1884 para a exploração do Rio 
Xingu. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1942.



Conclusão,  
mas não fim de conversa

Mônica Nogueira

Um homem caminha em direção à sala de aula. É um homem negro com cerca de 50 
anos. Traja uma camiseta de malha amarela com os dizeres: Somos os sonhos mais loucos dos 
nossos ancestrais. Abaixo, menções a Carolina Maria de Jesus, Marielle Franco, Enedina – a 
primeira engenheira negra no Brasil – , Nelson Mandela, Luiz Gama, dentre outros. Ainda 
na camiseta um quadrante com o texto: “Um feixe distante de luz. Era assim que, há alguns 
anos, muitos estudantes oriundos de escolas públicas viam as universidades”. O homem é 
Amilton Barreto, Babakekere (Pai pequeno) do Ilê Iyá Omi Axé Ofa Kare, educador da rede 
pública de escolas do Pará e estudante da sétima turma (2023 – 2025) do Mespt. Ele caminha 
em direção ao feixe de luz. Sua camiseta retrata a importância de um fenômeno recente no 
Brasil: a democratização do acesso às universidades públicas, não apenas para estudantes 
oriundos de escolas públicas, mas também para povos e comunidades tradicionais.

O início do processo de abertura das universidades públicas aos segmentos populares 
da sociedade brasileira teve início há duas décadas, por meio da expansão e interiorização 
da infraestrutura de educação superior, mas também por meio do estabelecimento de ações 
afirmativas e da construção de novos cursos de orientação intercultural, em nível de gra-
duação: das licenciaturas de educação do campo às licenciaturas interculturais indígenas. 
As universidades passaram então a ser atravessadas pela extraordinária diversidade socio-
cultural que caracteriza o país, de Norte a Sul. Sujeitos do campo e da cidade passaram a 
frequentá-la. A universidade é um novo território conquistado. Logo, esses sujeitos estão 
também na pós-graduação, por meio de iniciativas como o Mestrado em Sustentabilidade 
junto a Povos e Territórios Tradicionais (Mespt) e similares ou das cotas para indígenas e 
quilombolas que pouco a pouco vão se estabelecendo – sejam em programas de pós-gra-
duação específicos ou como políticas afirmativas institucionais das universidades.

O ingresso de indígenas, quilombolas e sujeitos de outros contextos comunitários tradi-
cionais em cursos de pós-graduação se reverte de especial importância, por ser a pós-gradu-
ação considerada o espaço, por excelência, de produção de conhecimento nas universidades. 
Em larga medida, nesse nível, a formação se realiza por meio de e para a pesquisa, visando a 
produção de conhecimentos. Mas quando os sujeitos produtores de conhecimento são repre-
sentantes de Povos e Comunidades Tradicionais (PCT) observam-se aspectos particulares 



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

320

no exercício e nos resultados gerados. Afinal, esses sujeitos carregam consigo a experiência 
dos seus contextos comunitários de origem e, a rigor, de outros modos de conhecer e viver, 
distintos dos modos dominantes nas universidades e na sociedade brasileira.

Esta coletânea oferece uma mostra dos aspectos particulares e do potencial da produ-
ção de conhecimento por parte de sujeitos PCT. Profundamente marcadas pelos laços de 
reciprocidade que sustentam a experiência comunitária, pôde-se aqui constatar que autoras 
quilombolas como Maria Aparecida Mendes e Sirlene Barbosa Corrêa Passold realizaram 
pesquisas em diálogo com suas comunidades e a orientadora, projetando também sobre o 
relato das pesquisas o tom de conversa, a forma processual e participativa como as realizaram. 
A perspectiva de produzir conhecimentos de forma mais dialógica se apresenta também nas 
pesquisas de profissionais aliadas – pesquisadoras que, não tendo vínculos de origem com 
povos e comunidades tradicionais, estabelecem com elas laços eletivos de cooperação. Esse 
é o caso de Lilian Brandt Calçavara na relação com as jovens moças Karajá. São constatadas 
então inovações nos métodos e nas diretrizes ético-políticos para a realização de pesquisas 
no contexto de povos e comunidades tradicionais, de modo a afirmar a participação como 
um caminho necessário à plena inclusão desses sujeitos de conhecimento nas universidades.

As pesquisas relatadas aqui parecem então alargar e atualizar o sentido da expressão “nada 
sobre nós, sem nós” – difundida a partir do debate relativo à inclusão social de pessoas com 
deficiências, nos anos 1990 – para abranger outros segmentos sociais e, sobretudo, afirmar 
que a verdadeira inclusão deve ser coletiva. Ou, dito de outro modo, cada voz que se ergue 
individualmente, por meio da produção intelectual nesse contexto, carrega consigo outras 
vozes. Elas também enunciam a proeminência que deve ter a coletividade sobre o indivíduo, 
para o cultivo de uma politicidade circular, mais horizontal e aberta às diferenças. Esses 
círculos de proximidade cultivada – dentro e fora das comunidades, na relação com pessoas 
e instituições, inclusive as universidades – pode, afinal, serem propícios às confluências, 
como demonstraram as autoras Miriam Aprígio Pereira e Lilian Cristina Bernardo Gomes, 
no capítulo que inaugura esta coletânea, sobre o quilombo urbano Luízes, em Belo Horizonte 
– MG. A presença de indígenas, quilombolas e de outros sujeitos nas universidades então apre-
senta potencial de transformar os modos de produção de conhecimento e a socialidade nesse 
ambiente, por influência das epistemologias próprias de povos e comunidades tradicionais.

Se a maior afluência desses sujeitos nas universidades públicas se deu por meio das 
licenciaturas – na fase pioneira do processo de democratização do acesso à educação 
superior – , era de se esperar que parte das pesquisas desenvolvidas por PCT refiram-se à 
educação básica. Assim, parte das pesquisas no Mespt visam investigar os desafios per-
sistentes ao desenvolvimento de modelos interculturais – em chave crítica – nos espaços 
escolares, fundamentais para consolidar processos emancipatórios de povos e comunidades 
tradicionais em seus territórios e nas relações com sociedades nacionais – seja no Brasil, 
no Suriname ou alhures. Parte dessas pesquisas foram aqui apresentadas e se caracterizam 
por uma grande diversidade de temas e abordagens – da denúncia à invisibilização de 



Conclusão, mas não fim de conversa

321

quilombolas por estruturas do Estado, ao estudo de uma língua maroon, no Suriname – , 
mas todas têm em comum uma motivação central: incidir sobre o ambiente escolar, para 
torná-lo mais adequado às especificidades de PCT e potencializá-lo como um espaço de 
formação para as relações interculturais. Essa motivação está evidente nas contribuições 
para esta coletânea de Givânia Maria da Silva, Daniele Conceição Sarmento de Sousa, 
Carlos Alexandre Barboza Plínio dos Santos, Rosilda Alves Coutinho, Ficenca Raquel 
Eliza e Ana Suelly Arruda Câmara Cabral.

Das escolas às universidades, sem descuidar da reprodução da vida em comunidade 
e nos territórios, a agenda de pesquisas de povos e comunidades tradicionais se apresenta 
tão diversificada nos temas e abordagens, quanto as configurações socioculturais a que se 
vincula. Assim, ao lado do desenvolvimento de inovações nos métodos e narrativas resul-
tantes de pesquisas colaborativas e de investigações quanto aos desafios e potenciais da 
educação para a valorização da diversidade sociocultural, estão estudos sobre a produção 
de alimentos e sua circulação nas comunidades e mercados. Grande é também a diversi-
dade de contextos considerados. Nesta coletânea, uma pequena mostra do universo dessas 
pesquisas, foram apresentados dois casos geograficamente distantes entre si: o de territórios 
indígenas da região do Rio Negro, no Amazonas – no capítulo de autoria de Ilma Fernandes 
Neri, Janaína Deane de Abreu Sá Diniz e Laure Emperaire – , e o das roças quilombolas, 
em território kalunga, nos estados de Goiás e Tocantins –no capítulo de Valdir Fernandes 
Cunha e sua orientadora, Janaína Deane de Abreu Sá Diniz. A produção de alimentos e 
artesanato entre povos e comunidades tradicionais funda-se em sofisticados sistemas de 
conhecimentos e práticas adaptativas às paisagens e espécies que manejam, que são ao 
mesmo tempo tributários e geradores de diversidade biológica. Mas há que se considerar, 
ao lado das continuidades, as mudanças pelas quais passam esses sistemas e seus agentes, 
especialmente quanto aos novos desafios para a permanência dos jovens nos territórios e 
de seu engajamento na reprodução desses sistemas produtivos tradicionais. Os desafios 
relativos à comercialização de alimentos e artefatos e seus efeitos sobre as comunidades 
produtoras constituem também tópicos da agenda de pesquisas PCT.

Essas pesquisas guardam forte interface com as políticas públicas destinadas a esse 
segmento, oferecendo subsídios ao seu aprimoramento, ao desenvolvimento de outras polí-
ticas e à crítica social a noções e agendas como a da bioeconomia, quando desconsideram as 
especificidades dos contextos de povos e comunidades tradicionais. Por outro lado, também 
reiteram que a agenda PCT está referida, em larga medida, a contextos intersocietários, 
devendo ter em conta as estruturas do Estado e sua incidência sobre ordenamentos territo-
riais, dinâmicas de invisibilização ou reconhecimento, e acesso a direitos. Nesse sentido, 
a contribuição de pesquisadoras e pesquisadores aliados, sem origem comunitária, como 
Carolina Augusta de Mendonça Rodrigues dos Santos, Solange Alves Ferreira, Mariana 
Wiecko Volkmer de Castilho e Kátia Cristina Favilla e Thaís Santi Cardoso da Silva, reve-
la-se importante. Essas pesquisadoras, desde dentro, interpelam a tradição monocultural 
e (supostamente) universalista do direito e das políticas públicas, que comprometem não 



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

322

apenas a atenção às especificidades de povos e comunidades tradicionais, mas ameaçam 
aniquilar seus modos de vida, atualizando padrões coloniais e racistas do Estado brasileiro.

Os relatos de pesquisa e reflexões reunidas nesta coletânea resultam então em um 
convite para a ampliação da imaginação (cosmo)política e a experimentação, em chaves 
intercultural e interdisciplinar, para a produção de conhecimentos. Para pesquisadores 
aliados, como Rodrigo Martins dos Santos, trata-se de transbordar os limites da convenção, 
para renovar os modos de conhecer junto a povos e comunidades tradicionais. Um passo 
inicial importante nesse exercício é levar a sério as categorias próprias de PCT para guiar 
novas pesquisas – a exemplo dos Gerais na investigação desse autor. Mas cabe ainda uma 
escuta profunda, senão a comunicação de concepções próprias PCT sobre temas como sus-
tentabilidade, em suas dimensões materiais e imateriais, como realizado por Vitor Aurape 
Peruare. Afinal, para além da diversidade epistemológica, deve se ter em conta a diversidade 
dos modos de ser, conceber e habitar o mundo dos povos e comunidades tradicionais. Está 
então em jogo o reconhecimento também de uma diversidade ontológica, ante à qual as 
pesquisas aqui informaram ser não só possível, mas um imperativo ético-político, assu-
mir – ao lado de um posicionamento crítico sobre as relações historicamente assimétricas 
entre a ciência e os sistemas de conhecimentos tradicionais – , a abertura ao diálogo e à 
experimentação, para corrigir injustiças e ampliar horizontes.



Sobre os autores e 
organizadores

Ana Suelly Arruda Câmara Cabral

Professora titular do Departamento de Linguística, Português e Línguas Clássicas e 
coordenadora do Laboratório de Línguas e Literaturas Indígenas do Instituto de Letras, 
Universidade de Brasília. E-mail: asacczoe@gmail.com.

Ana Tereza Reis da Silva

Professora associada da Faculdade de Educação, Universidade de Brasília, e do Mes-
trado em Sustentabilidade junto a Povos e Territórios Tradicionais, do qual foi vice-coorde-
nadora (2017 – 2021). Líder do Grupo de Pesquisa Educação, Saberes e Decolonialidades 
(GPDES/CNPq). E-mail: tapajuara@gmail.com.

Carlos Alexandre Barboza Plínio dos Santos

Doutor em Antropologia Social. Professor do Programa de Pós-graduação em Antropo-
logia Social e do Programa de Pós-Graduação em Sustentabilidade junto a Povos e Territórios 
Tradicionais, Universidade de Brasília. Membro do Cauim – Grupo de Estudos e Práticas 
Dialógicas junto a Povos e Territórios Tradicionais. E um dos coordenadores do Laboratório 
Matula: Sociabilidades, diferenças e desigualdades. E-mail: carlosalexandre@unb.br.

Carolina Augusta de Mendonça Rodrigues

Doutoranda no Programa de Pós-graduação em Direitos Humanos e Cidadania 
(PPGDH), Universidade de Brasília. Mestra em Sustentabilidade junto aos Povos e Terri-
tórios Tradicionais, Universidade de Brasília. Procuradora Federal (AGU) junto à Fundação 
Nacional dos Povos Indígenas (Funai). Membro do Cauim – Grupo de Estudos e Práticas 
Dialógicas junto a Povos e Territórios Tradicionais. E-mail: carolaugusta@hotmail.com.

Cristiane Portela

Doutora em História. Professora do Departamento de História e do PPG em Sus-
tentabilidade junto aos Povos e Territórios Tradicionais, do qual foi coordenadora entre 
2021 e 2023. Coordena o Grupo de Pesquisa Pluriepistemologias e Ensino de História e 



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

324

é membra do Cauim- Grupo de Estudos e Práticas Dialógicas junto a Povos e Territórios 
Tradicionais. E-mail: cristiane.portela@unb.br.

Daniele Conceição Sarmento da Sousa

Mestra em Sustentabilidade junto aos Povos e Territórios Tradicionais, Universidade 
de Brasília. Especialista em Educação, Diversidade e Cidadania e licenciada em Letras pela 
Universidade Federal do Pará (UFPA) e Artes Visuais pelo Centro Universitário do Brasil 
(Uninter). Secretária escolar. Quilombola da comunidade de Bairro Alto, em Salvaterra, 
Pará. E-mail: daniele.sousa@seduc.pa.gov.br.

Ficenca Raquel Eliza

Mestra em Sustentabilidade junto aos Povos e Territórios Tradicionais, Universidade 
de Brasília. Primeira Secretária da Embaixada da República do Suriname em Brasília. 
E-mail: freliza10@gmail.com.

Givânia Maria da Silva

Doutora em Sociologia e mestra em Políticas Públicas e Gestão da Educação. Membro 
da Coordenação do Coletivo Nacional de Educação Quilombola da Coordenação Nacional de 
Articulação de Quilombos (Conaq), da Cátedra de Educação Básica de Universidade de São 
Paulo (USP) e do Cauim – Grupo de Estudos e Práticas Dialógicas junto a Povos e Territórios 
Tradicionais. Conselheira do Conselho Nacional de Educação (CNE) é atualmente presidenta 
da Câmara de Educação Básica do mesmo conselho. E-mail: givaniaconceicao@gmail.com.

Janaína Deane de Abreu Sá Diniz

Doutora em Logística e Desenvolvimento Sustentável. Professora associada da Facul-
dade UnB Planaltina e do Mestrado em Sustentabilidade junto aos Povos e Territórios 
Tradicionais, Universidade de Brasília. E-mail: janadiniz@unb.br.

Kátia Cristina Favilla

Doutoranda em Antropologia no Instituto de Ciências Sociais da Universidade de 
Lisboa com bolsa da FCT. Mestra em Sustentabilidade junto aos Povos e Territórios Tradi-
cionais, Universidade de Brasília. Membra do Grupo de Pesquisa Diversidades: etnografias 
no mundo contemporâneo do ICS e Terra, Territórios e Comunidades da FCSH - Nova de 
Lisboa e do Cauim – Grupo de Estudos e Práticas Dialógicas junto a Povos e Territórios 
Tradicionais. E-mail: katiacfavilla@gmail.com.



Sobre os autores e organizadores

325

Ilma Fernandes Neri

Antropóloga, doutoranda em Estado e Sociedade, Universidade Federal do Sul da 
Bahia (UFSB), e mestra em Sustentabilidade junto aos Povos e Territórios Tradicionais, 
Universidade de Brasília. Indigenista na Fundação Nacional dos Povos Indígenas (Funai). 
Membra do Cauim – Grupo de Estudos e Práticas Dialógicas junto a Povos e Territórios 
Tradicionais. E-mail: lila.brandt.c@gmail.com.

Laure Emperaire

Doutora em Botânica. Pesquisadora do Institut de Recherche pour le Développement, 
UMR PALOC, França. E-mail: laure.emperaire@ird.fr.

Lilian Brandt Calçavara

Antropóloga, doutoranda em Estado e Sociedade, Universidade Federal do Sul da 
Bahia (UFSB), e mestra em Sustentabilidade junto aos Povos e Territórios Tradicionais, 
Universidade de Brasília. Indigenista na Fundação Nacional dos Povos Indígenas (Funai). 
Membra do Cauim – Grupo de Estudos e Práticas Dialógicas junto a Povos e Territórios 
Tradicionais. E-mail: lila.brandt.c@gmail.com.

Lilian Cristina Bernardo Gomes

Antropóloga, doutoranda em Estado e Sociedade, Universidade Federal do Sul da Bahia 
(UFSB), e mestra em Sustentabilidade junto aos Povos e Territórios Tradicionais, Universi-
dade de Brasília. Indigenista na Fundação Nacional dos Povos Indígenas (Funai). Membra 
do Cauim – Grupo de Estudos e Práticas Dialógicas junto a Povos e Territórios Tradicionais. 
E-mail: lila.brandt.c@gmail.com.

Maria Aparecida Mendes

Mestra em Sustentabilidade junto aos Povos e Territórios Tradicionais, Universidade 
de Brasília. Membro do Cauim – Grupo de Estudos e Práticas Dialógicas junto a Povos e 
Territórios Tradicionais. Quilombola da comunidade de Conceição das Crioulas, Pernam-
buco. E-mail: cidacrioula@gmail.com.

Mariana Wiecko Volkmer de Castilho

Doutora em Estudos Comparados sobre as Américas, mestre e bacharel em Geografia. 
E-mail: vcastilhobr@yahoo.com.br.



Pensamento encarnado: a luta e a produção intelectual de povos e comunidades tradicionais no Brasil

326

Miriam Aprígio Pereira

Mestra em Sustentabilidade junto aos Povos e Territórios Tradicionais, Universidade 
de Brasília. Mestra no Programa Saberes Tradicionais da Universidade Federal de Minas 
Gerais. Professora da rede pública de ensino e coordenadora da Rede Quilombola da Região 
Metropolitana de Belo Horizonte. Membro do Cauim, Grupo de Estudos e Práticas Dialó-
gicas junto a Povos e Territórios Tradicionais. E-mail: maphistoria@gmail.com.

Mônica Nogueira

Doutora em Antropologia Social. Professora do Centro de Desenvolvimento Susten-
tável (CDS), Universidade de Brasília, tendo atuado como coordenadora o Mestrado em 
Sustentabilidade junto a Povos e Territórios Tradicionais nos anos 2012 a 2016 e 2017 a 
2021. É colíder do Cauim - Grupo de Estudos e Práticas Dialógicas junto a Povos e Terri-
tórios Tradicionais. E-mail: celeida@unb.br.

Rodrigo Martins dos Santos

Doutor em Geografia, Universidade de São Paulo (USP). Mestre em Sustentabilidade junto 
aos Povos e Territórios Tradicionais, Universidade de Brasília. Membro do Grupo de Estudos 
Conservação Colaborativa e Áreas Protegidas da USP e do Cauim – Grupo de Estudos e Prá-
ticas Dialógicas junto a Povos e Territórios Tradicionais da UnB. E-mail: rm.santos@usp.br.

Rosilda Alves Coutinho

É professora da Rede Estadual de Educação em Goiás, Pedagoga/Instituto Maximus 
– IESA. Licenciada em Educação do Campo com habilitação na área de Ciências da Natu-
reza e Matemática e mestra em Sustentabilidade junto a Povos e Territórios Tradicionais, 
Universidade de Brasília. É secretária da Associação dos Pequenos Produtores Rurais da 
região do São José, Cavalcante, Goiás. E-mail: rosildacalves@gmail.com.

Sérgio Sauer

Doutor em Sociologia. Professor da Faculdade UnB Planaltina (FUP), nos Programas 
de Pós-Graduação em Meio Ambiente e Desenvolvimento Rural (PPG-Mader), em Desen-
volvimento Sustentável (PPG-CDS) e no Mestrado em Sustentabilidade junto a Povos e 
Territórios Tradicionais, do qual foi coordenador em 2016. Bolsista do CNPq e editor do 
Journal of Peasant Studies (JPS). E-mail: sauer.sergio@gmail.com.



Sobre os autores e organizadores

327

Sirlene Barbosa Corrêa

Quilombola do Quilombo Puris-MG. Graduada em Serviço Social e Pedagogia, mestra em 
Sustentabilidade junto a Povos e Territórios Tradicionais e doutoranda em Antropologia Social, 
Universidade de Brasília. Atua com povos e comunidades tradicionais com foco na educação 
diferenciada, políticas públicas e conservação ambiental. E-mail: sirlene.puris@gmail.com.

Solange Alves Ferreira

Doutoranda do Programa de Pós-graduação em Estudos Comparados sobre as Améri-
cas (PPGECsA) e mestra em Sustentabilidade junto aos Povos e Territórios Tradicionais, 
Universidade de Brasília. Especialista em Democracia Participativa, República e Movi-
mentos Sociais. Analista Ambiental no Ministério do Meio Ambiente e Mudança do Clima 
(MMAMC). Membro do Cauim – Grupo de Estudos e Práticas Dialógicas junto a Povos 
e Territórios Tradicionais. E-mail: solgtamt@yahoo.com.br.

Thais Santi Cardoso da Silva

Mestra em Sustentabilidade junto aos Povos e Territórios Tradicionais, Universidade de 
Brasília. Mestra em Teoria e Filosofia do Direito, Universidade Federal de Santa Catarina 
(UFSC). Procuradora da República em Altamira - Pará, desde 2012, pelo Ministério Público 
Federal. E-mail: thaisrug@hotmail.com.

Valdir Fernandes da Cunha

Mestre em Sustentabilidade junto aos Povos e Territórios Tradicionais, Universidade 
de Brasília. Liderança e professor de Ensino Fundamental na comunidade de Vão de Almas, 
no Território Kalunga, em Goiás. E-mail: valdircunhacvc@gmail.com.

Vitor Aurape Peruare (1951 –  2021)

Liderança do povo indígena Kurâ-Bakairi. Jornalista e mestre em Sustentabilidade 
junto aos Povos e Territórios Tradicionais, Universidade de Brasília.



Este livro foi composto em UnB Pro e Liberation Serif.

A Editora UnB é filiada à




	Licença
	_heading=h.gjdgxs
	_Hlk83546840
	_Hlk482783545
	_Hlk482783700
	_Hlk482783733
	_Hlk482783877
	_Hlk482783945
	_Hlk75862041

