
 
  

Brasília 

 

2025 
 

 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA  

INSTITUTO DE ARTES  

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ARTES CÊNICAS 

 

LUCIANA CAETANO MATIAS 

 

 

 

Corpofluxo: uma abordagem multidimensional do corpo cênico 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 
 

2 
 

LUCIANA CAETANO MATIAS 

 

 

 

 

 

Corpofluxo: uma abordagem multidimensional do corpo cênico 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-Graduação 

em Artes Cênicas do Instituto de Artes da Universidade de 

Brasília como requisito parcial para o título de Mestre em 

Artes Cênicas.  

Orientadora: Drª. Alice Stefânia Curi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília 

2025 

  



 
 

3 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ficha catalográfica elaborada automaticamente, com os dados fornecidos pelo(a) autor(a) 

 

 

 

 

Matias, Luciana Caetano 

ML937c  Corpofluxo: uma abordagem multidimensional do corpo 

cênico / Luciana Caetano Matias; orientador Alice Stefania 

Curi. Brasília, 2025. 

p. 

 

Dissertação(Mestrado em Artes Cênicas) Universidade de 

Brasília, 2025. 

 

1. Artes Cênicas. 2. Corpo Cênico. 3. Pesquisa sobre 

corpo . 4. Preparações para a cena. I. Curi, Alice Stefania, 

orient. II. Título. 



 
 

4 
 

LUCIANA CAETANO MATIAS 

 

 

Corpofluxo: uma abordagem multidimensional do corpo cênico 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-Graduação 

em Artes Cênicas do Instituto de Artes da Universidade de 

Brasília como requisito para o título de Mestre em Artes 

Cênicas.  

Orientadora: Drª. Alice Stefânia Curi 

 

 

Data: 30 / 04 / 2025. 

Banca Examinadora: 

 

Orientadora: Alice Stefâni Curi 

_____________________________________________________ 

Examinadora:  

_____________________________________________________ 

Examinadora: Márcia Duarte Pinho 

_____________________________________________________ 

Examinadora Externa: Ana Cristina Colla 

_____________________________________________________ 

 
 
 
 

  



 
 

5 
 

 

 
 
 
 
 

Resumo:  

Esta dissertação investiga a especificidade do corpo cênico por meio de uma abordagem 

teórico-prática. A partir da noção de multidimensionalidade, exploramos interações entre 

corpo, fluxo e suas transformações, até chegarmos à paradoxal presença do corpo em 

cena. Trata-se de um caminho ramificado em duas partes: na primeira, realizamos uma 

investigação exploratória que articula conceitos filosóficos para compreender a 

complexidade do corpo e seus fluxos; na segunda, buscamos construir uma proposta de 

prática de movimento. Com esta finalidade, foi realizado o Laboratório de Pesquisa 

Corpofluxo, para o qual utilizamos a metodologia da escrita de diários de bordo e registros 

audiovisuais. A investigação prática se apoiou no procedimento de acionamento 

multidimensional para a cena desenvolvido por Márcia Duarte e aprendido no MOVER 

– Laboratório de Pesquisa e Criação Artística em Poéticas do Movimento (2010-2015). 

A pesquisa evidencia como práticas de movimento experimentadas e pensamentos 

filosóficos perscrutados ao longo da pesquisa podem se entrelaçar, proporcionando 

perspectivas sobre a presença cênica e os processos de transformação do corpo em arte. 

Palavras-Chave: corpo cênico, multidimensionalidade, princípios de movimento, corpo, 

fluxo. 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

6 
 

 

 

 

Abstract:  

This dissertation investigates the specificity of the scenic body through a theoretical-

practical approach. Based on the notion of multidimensionality, we explore the 

interactions between body, flow and its transformations, until we reach the paradoxical 

presence of the body on stage. A path branched into two parts: in the first, we carry out 

an exploratory investigation that articulates philosophical concepts to understand the 

complexity of the body and its flows; and in the second, we seek to construct a proposal 

of a practice of movement. For which we carried out the Bodyflow Research Laboratory 

(Laboratório de Pesquisa Corpofluxo), in which we used the methodology of writing 

logbooks and audiovisual records. The practical investigation was based on the 

multidimensional triggering procedure for the scene developed by Márcia Duarte and 

learned at MOVER – Laboratory of Research and Artistic Creation in Poetics of 

Movement (2010-2015). The research highlights how the movement practices 

experienced and the philosophical thoughts examined throughout the research can 

intertwine, providing perspectives on the stage presence and the processes of 

transformation of the body into art. 

Keywords: scenic body, multidimensionality, principles of movement, body, flow. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

7 
 

 

AGRADECIMENTOS 
 

Laroyê! 

Dos mistérios dos caminhos, das encruzilhadas, dos passos dados e dos rastros 

deixados pelo percurso, agradeço primeiramente a quem cuida tanto do visível quanto do 

invisível. Nas espirais do tempo, Exu organiza e desorganiza, cria e destrói, orienta e 

desorienta. Ao senhor da terceira cabaça, dedico um grande salve de gratidão! 

Agradeço as sabedorias do corpo e suas múltiplas dimensões. Agradeço também 

a meu avô, que eu vi completar 102 anos de encarnação nessa Terra de magias. O Velho 

Genésio costumava dizer “agradeço aos presentes e aos ausentes!”. Assim, expresso 

minha gratidão aos meus pais, Dona Olinda e seu Léu, que, além de tornarem possível 

que eu seja um corpo nesse mundo, também me nutriram e guiaram com amor, carinho, 

cuidado e afeto. Agradeço profundamente toda a força e sabedoria dessa família, que me 

acompanha no caminho que traço nesta vida. 

Agradeço a parceria de vida da brilhante Jordana Mascarenhas, que vem 

compartilhando passos, abraços e apoios ao longo dessa jornada. Caminhar e construir 

espaços de acolhimento tem sido um grande aprendizado e deixa meu coração maior a 

cada dia vivido e aprendido no cotidiano da casa e dos palcos. 

Agradeço todas as partilhas com as mestras das artes, com as quais tive a alegria 

de estar presente, trabalhando e aprendendo com suas vibrantes presenças. Salve para as 

magas do movimento Márcia Duarte e Giselle Rodrigues! Fico muito feliz e agradeço que 

as reverberações do Endança e de suas criações como artistas alcançaram e inspiraram 

profundamente minha trajetória de criação no movimento, na dança e nos floreios do 

corpo. Assim como elas, aprendi muitíssimo com as professoras e mestras do caminho, 

Fabiana Marroni, Simone Reis, Rita de Almeida, Ana Flávia Garcia, Maria Reneé, Gal, 

Bidô Galvão, Silvia Davini, Soraia Maria, Cinthia Carla, Sônia Paiva, Fabiana Lazzari, 

Kênia Dias. A lista se estende até se perder de vista. 

Agradeço em especial a guiança e orientação de Alice Stefânia Curi, que 

acompanhou o processo de escrita dessa dissertação com seus apontamentos, discussões 

e provocações essenciais para que este trabalho exista e se torne real. 

Agradeço o olhar atento e afetuoso de amigos para o meu trabalho, fazendo com 

que eu também possa ver o que há de beleza e potência na minha caminhada nos palcos 



 
 

8 
 

e na vida. Amizades que enchem o caminho de esperança e amor para que a coragem seja 

maior que o medo no coração e na ação.  

Por essa e por tantas, agradeço à Lorena Pires, Clarice César, Malena Bomfim, 

Anahi Nogueira, Isabela Baroz, Marcelo Nenevê, Yuri Fidelis, Daniel Landin, Thays 

Oak, Márcia Regina, Déborah Alessandra, Luênia Guedes, Aila Bia, Julia Tempesta, Ana 

Matusa, Similião Aurélio e Christian Cantarino. São essas e tantas outras pessoas que 

fazem a caminhada se encher de sorrisos e de reflexão. Agradeço, em especial, as magias 

do texto e da palavra do amigo Lucas Lyra, que afinou, poliu e fez artesania de palavra 

nesse fluxo dissertativo de pesquisa. Pessoas que entrelaçaram suas jornadas nos palcos 

e nas conversas, através de coletivos e empreitadas cênicas.  

Agradeço também às entidades cênicas, agrupamentos teatrais, coletivos, grupos: 

encontros que tornaram possível o teatro acontecer na minha jornada. Circuito Cultural, 

MOVER, NEM, Cia ViÇeras, ASQ, Br.SA coletivo de artistas, Cia da Ilusão e 

Companhia Dois Tempos. Agradeço também os encontros efêmeros na arte e no cotidiano 

que permitem trocas e diálogos, pois fazem com que o corpo descubra novos modos e 

balanços para lidar com os desafios. 

Agradeço sinceramente o apoio financeiro da CAPES — Coordenação de 

Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior, que, através da bolsa de estudos, permitiu 

um período de mais estabilidade e possibilitou a realização desta dissertação. 

Agradeço os fluxos elementais que ensinam que a dança pode estar em todos os 

cantos. Terra, ar, água, fogo e tantos elementos ainda sem nome, mas que, com seu passar 

e fluir, nos permitem dançar com o cosmos.  

Agradeço, assim, o fluir dos rios nos solos e o sangue que corre nas veias, o passar 

dos dias, a dança dos astros no espaço, os fios de cabelo que nascem e se estendem até 

cair, o canto dos pássaros, o sorriso dos aflitos, o abraço dos cansados. Agradeço o 

mistério da vida e da arte que permite que as inquietações humanas possam tocar 

brevemente o infinito e produzir pequenas pérolas. Agradeço o corpo que, em sua 

complexidade e singeleza, realiza uma dança sublime de mistério, magia e vida. 

Desde já, agradeço. 

Agradeço desde já. 

Laroyê! 

 

 

 



 
 

9 
 

LISTA DE FIGURAS 

 

 

Figura 1 - Seminário Dança dos Orixás, Salvador, BA, 2012. Acervo pessoal..............49 

Figura 2. GOTA, 2013, Teatro da Caixa. Foto: Adla Marques.......................................50 

Figura 3 - Van Gogh, Vincent. Noite Estrelada. 1889. Museu de Arte Moderna, Nova 

York.................................................................................................................................55 

Figura 4. Humus Kaos - foto retirada do catálogo do Endança 35 Anos, acervo 

pessoal.............................................................................................................................75 

Figura 5. Mobamba - Teatro da Caixa, Jogo de Cena, 2012. Foto: Adla 

Marques...........................................................................................................................77 

Figura 6 - Etapa 1 – Decantação. Foto: Jordana Mascarenhas........................................86 

Figura 7 – Etapa 2 - Despertar e espreguiçar. Foto Jordana Mascarenhas......................90 

Figura 8 - Etapa 3.1 - Articular pontual. Foto: Jordana Mascarenhas.............................94 

Figura 9 - 3.2 - Articular Global. Foto: Jordana Mascarenhas........................................95 

Figura 10 - Movimento e desfrute na etapa articular. Foto Jordana Mascarenhas..........96 

Figura 11 - Etapa 4 – Alongamentos. Foto: Jordana Mascarenhas..................................99 

 

 

 

 

 

 



 

 

Sumário 

 
 

INTRODUÇÃO 

Labirintos, caminhos e encruzilhadas de pesquisa 

Passos, rastros e trilhas de pesquisa..............................…………...…………………....12 

Caminhos metodológicos - Laboratório de Pesquisa Corpofluxo...................................16 

Encruzilhadas, fractais e espirais.………………………………………………………20 

Ossos, cartilagens e estruturas ........................................................................................24 

 

PARTE 1 - CORPO E FLUXO 

Capítulo 1 - Corpos, dimensões e presenças 

Caminhos do corpo: paradoxos, filosofias e questões.........................................26 

Pistas para o corpo cênico...………………………………………………….....37 

Corpos, presenças e multidimensionalidades....……………………………......40 

Fluxos, estados e sentidos..........…...……………………………………...…...44 

 

Capítulo 2 – Fluxos, encontros e confluências - Encruzilhadas do corpofluxo 

Entrando no(s) fluxo(s).……………………………………..…………………54 

Mapeando fluxos: conceitos e contextos..…………….…………………...…..55 

Corpos, epistemologias e mergulhos…………………………………………..61 

Estado de Fluxo (flow).......................................................................................65 

Corpo e fluxo. Corpofluxo?................................................................................68 

 

 

about:blank
about:blank


 
 
 

11 
 
 

PARTE 2 - CORPOFLUXO 

Capítulo 3 – Caminhos para uma prática de criação cênica.....................................69 

Referências, antecedências e ressonâncias..........………………..……………..73 

Fluxos e movimentos da atenção..........................……………………………...80 

Laboratório de Pesquisa Corpofluxo...............…………………………………84 

Especificidades do laboratório de pesquisa......……………………………….103 

Movimentos e fluxos da dimensão da memória................................................110 

 

CONCLUSÃO 

Mas, afinal, de onde vem e para onde vai o corpofluxo?.......………………………..113 

 

Referências Bibliográficas......…………………........................................................118 

 

ANEXOS 

Relances dos encontros com Márcia Duarte e Giselle Rodrigues................................125 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

about:blank


 
 
 

12 
 
 

INTRODUÇÃO – Labirintos, caminhos e encruzilhadas de pesquisa 

Exu matou um pássaro ontem com uma pedra que só jogou hoje. 

Sabedoria popular afro-brasileira 

 

Passos, rastros e trilhas de pesquisa 

Quais são os limites do corpo? Onde começa e onde termina? A pele define sua 

fronteira ou apenas marca uma passagem porosa entre o dentro e o fora? O corpo se 

estende até as pontas dos dedos ou ressoa para além delas, modulando-se no espaço e no 

tempo? Essas perguntas me atravessam e se desdobram em outras, que não buscam 

respostas definitivas, mas provocam um campo de investigação em constante movimento. 

Dentre essas inquietações, uma se destaca: qual seria o tamanho do corpo em 

cena? Ou, então, qual seria o alcance desse corpo? O que esse corpo pode provocar e 

transformar em si e na realidade em que está inserido? No contexto teatral, o corpo parece 

se expandir e se contrair de formas não mensuráveis, transfigurando tempo e espaço de 

algum modo. A presença da audiência, o estado de criação e a qualidade da atenção geram 

percepções que desafiam a lógica física: há momentos em que o corpo se agiganta, 

preenche o espaço, altera ritmos e intensidades. Essa pesquisa busca compreender como 

a experiência cênica possibilita um redimensionamento do corpo, investigando suas 

múltiplas dimensões a partir do diálogo entre prática e teoria. 

Ao entrar na trilha das indagações, nos valemos delas justamente para evidenciar 

a especificidade do corpo de nunca ser uma coisa só, de possuir camadas e níveis, 

acessíveis ou não, de ser humano, de ser coisa, de ser nada, de aparecer e desaparecer, de 

sentir, pensar, significar. Ao investigar essas capacidades corporais, percebe-se que, nas 

artes da cena, tal estudo se mostra importante ao revelar o corpo inserido em uma 

realidade temporária e partilhada, o teatro. Uma realidade inventada e verdadeira, 

simultaneamente vivida no corpo físico e no imaginário de quem vive conjuntamente essa 

experiência.  

A convivência compartilhada entre atuantes e espectadores evidencia, por sua vez, 

a potência de agregar outros fatores além da fisiologia e da mecânica do corpo. Ser corpo, 



 
 
 

13 
 
 

corporificar, ser carne e pensamento; ao mesmo tempo, vibrar e soar, suar e falar são 

capacidades não só físicas, mas multidimensionais, pois, no mínimo, essas situações 

envolvem dimensões relacionais, coletivas, sociais, psicológicas, filosóficas, por 

exemplo. Curiosamente ou por sorte, essas perguntas me motivaram a desenvolver a 

pesquisa Corpofluxo – uma abordagem multidimensional do corpo cênico para, através 

do meu processo pessoal e artístico, encontrar caminhos que possam alimentar as 

perguntas a ponto de formarem um estudo partilhável sobre o processo de ser um corpo 

em cena.  

Para tanto, é importante ressaltar que parto do meu corpo de artista-pesquisadora-

pessoa, esse corpo meu-eu que baila entre algumas intersecções entre teatro e dança desde 

2009. Entremeia-se entre performance e escrita, entre ser e estar, aqui e agora, 

pesquisando a partir das dimensões que conheço em mim. Abordo esse corpo, pois; e 

quanto mais pesquiso sobre o tema, mais percebo que não há um corpo universal, um 

corpo que possa falar por todos. Há, sim, uma rica singularidade de cada ser-corpo, uma 

pluralidade infinita de tantos corpos, histórias, caminhos e vivências múltiplas e 

singulares.  

Minha trajetória nas artes cênicas começou como um chamado incontornável, um 

fluxo que me conduziu por diferentes vertentes do fazer teatral. Nos primeiros anos, 

transitei entre gêneros diversos a partir de cursos e iniciações teatrais (2006 – 2009), 

graduação (2009-2014), além de trabalhos profissionais a partir de 2011 e até os dias 

atuais. Vivenciei trabalhos de gêneros do musical à tragédia, do realismo ao teatro do 

absurdo, dança, performance, enfim, um leque variado de estilos e estéticas, conhecendo 

em cada experiência novas e diversas camadas do corpo em cena. Essa travessia formativa 

não apenas ampliou a gama de ferramentas e vocabulários expressivos em mim, mas 

também me revelou a pluralidade de motivações que podem mover os artistas na e para a 

cena: do jogo ao ofício, da descoberta individual ao encontro coletivo, enfim, tantas outras 

ignições de movimento. Foi nesse terreno de contrastes e confluências que comecei a 

perceber o teatro como um campo de investigação da presença, da transformação e das 

múltiplas possibilidades do corpo em fluxo. 

No contexto específico desta pesquisa, opto por desenvolvê-la em dois campos 

simultâneos: 1) o da exploração conceitual através dos autores, conceitos, temas e 



 
 
 

14 
 
 

discussões; e 2) o campo pessoal da experiência viva (vivência) de quem pesquisa corpo 

e movimento dentro das próprias práticas através dos anos e do trabalho cênico. 

 Minhas experiências – narradas, cartografadas, mergulhadas e, acima de tudo, 

vividas na carne e na vida – entrelaçam-se na busca por estudos do corpo nas muitas 

disciplinas. Nesse caminho interdisciplinar, é possível observar a influência de áreas do 

conhecimento, cada qual com suas especificidades e contribuições. Atrevemo-nos a 

visitar os campos da filosofia, antropologia, sociologia, psicologia, educação física, 

neurologia e tantos outros, que tratam do corpo à sua maneira. Não nos propomos a isso 

com o intuito de esgotar os conceitos, mas sim com o de expandir as possibilidades de 

entendimento e vivência do corpo humano para então aprofundar em nossa pesquisa do 

corpo nas artes cênicas. 

 Dessa forma, percebo que minha experiência de corpo cênico foi construída no 

contexto das experimentações, laboratórios, processos e criações artísticas ao longo da 

minha trajetória formativa. Por conta da importância dessas vivências, considero que essa 

dimensão da experiência vivida não poderia ficar de fora do estudo. Houve, então, 

interesse em adentrar discussões que ajudassem a pôr em perspectiva e contextualizar 

essas experiências no sentido de construir uma elaboração teórico-tácita acerca do já 

sabido, intuído ou inquirido pelo corpo.  

           Faço um percurso de aprofundamento nos estudos do corpo justamente para 

complexificar e associar outros conteúdos às experiências já vividas na carne, de forma 

que os estudos teóricos e perspectivas conceituais possam se retroalimentar das 

experiências vividas, e vice-versa. 

 A investigação teórica não configura, portanto, um panorama histórico ou 

filosófico. Trazemos alguns autores que se conectam à nossa trajetória de pesquisa, dando 

mais foco aos que se relacionam com a ideia de corpo multidimensional. No nosso 

caminhar, tentamos ao máximo reconhecer e trazer para o recorte teorias do corpo que se 

relacionam à pesquisa do corpofluxo para que nossos passos não sejam solitários, e sim 

que possam confluir com outras ideias e abrir espaço para novas pesquisas que pisem esse 

chão depois de nós. 



 
 
 

15 
 
 

 Sendo assim, percebo que essa empreitada necessita do recorte fundamental: um 

corpo em cena dentro de experiências específicas de criação, ou, como chamamos aqui, 

um corpo cênico. Os caminhos de pesquisa e de atuação artística cênica me levam a optar 

por uma abordagem cartográfica dessa experiência de ser corpo cênico, e de nomear esse 

caminho de corpofluxo. Isso porque cada corpo é um universo infinito e possui camadas 

e singularidades que apenas cada corpo saberá contar de si. 

 Os estudos do corpo parecem se cercar de dualidades e paradoxos. Encontramos 

fragmentações, separações e contradições como as dualidades estabelecidas espírito e 

matéria, corpo e alma, interior e exterior, substância e forma, conteúdo e continente e 

tantas outras tensões possíveis que criam o labirinto de conceitos ao redor de corpo e da 

existência humana.  

Entretanto, minha intenção é perseguir as convergências das tensões, as 

ambivalências, as simultaneidades a partir desse estudo e, assim, buscar encontrar onde 

as tensões se afinam entre as dualidades, onde os tendões se esticam e dançam, onde as 

dimensões convergem na existência corporal. Encontrar, portanto, a complexidade que o 

corpo apresenta e, por sua vez, que o corpo em cena consequentemente mobiliza.  

A partir disso, tocamos no ponto da complexidade como forma de nos relacionar 

com a ideia de multidimensionalidade do corpo. No contexto da teoria, tal metodologia 

pode por vezes separar, apartar, contrapor, segregar ou dualizar, mas, se olharmos através 

da integralidade da experiência vivida no corpo, podemos perceber que as dimensões se 

reúnem, confluem, friccionam. Nesse ponto, a pesquisa empírica tal como entendida por 

Scialom (2022), isto é, a prática como pesquisa, é um espaço privilegiado e talvez mais 

amadurecido para as pesquisas do corpo. 

Ao se diferenciar de metodologias de pesquisa provindas das 

ciências exatas, humanas e sociais, a prática como pesquisa 

mergulha em propostas criativas e investiga maneiras em que 

estejam articuladas, enquanto atividades de produção de 

conhecimento. Trata-se de uma reflexão epistemológica realizada a 

partir da prática – fazer técnico, artístico e criativo –, ou o que 

chamamos de “pesquisa empírica” (SCIALOM, 2022, p. 253). 

 Neste ponto, Scialom ressalta a especificidade do estudo das artes da cena e do 

corpo, que, muitas vezes, precisam ser apoiados em atividades de pesquisa práticas. 

Assim como o corpo em cena tem suas singularidades, a pesquisa sobre a cena também 



 
 
 

16 
 
 

as tem. E apoiamos nossa pesquisa na observação da trajetória deste corpo que escreve 

esta dissertação, os conhecimentos corporais, paradoxos e paradigmas advindos de 

experiências do corpo em cena e da exploração conceitual.  

Ao falar do paradigma da complexidade na ciência, em Ciência com Consciência 

(2005), Edgar Morin realça a potência da ambivalência dentro das epistemologias e alerta 

sobre os perigos e malefícios da fragmentação do saber, da superespecialização que 

pulveriza conhecimentos em tantas áreas que estes perdem o sentido e valor e, por 

conseguinte, as ideias sobre o ser humano, indivíduo e sociedade se enfraquecem nessa 

setorização exagerada. Em suas palavras: “os inconvenientes da superespecialização: 

enclausuramento ou fragmentação do saber” (2005, p. 16). 

É verdade, a ambição do pensamento complexo é dar conta das 

articulações entre os campos disciplinares que são desmembrados 

pelo pensamento disjuntivo (um dos principais aspectos do 

pensamento simplificador): este isola o que separa, e oculta tudo o 

que religa, interage, interfere. Neste sentido, o pensamento complexo 

aspira ao conhecimento multidimensional (Id., ibid., p. 6). 

 

 Esse caminho nos permite pensar a ambivalência, ou polivalência, presente no 

corpo em cena, considerando a variedade de conhecimentos, epistemologias, 

especificidades individuais, éticas e estéticas presentes em cada corpo. Sendo assim, 

adentramos o campo “corpo” sem querer cortá-lo ou desmembrá-lo. Levamos em 

consideração a variada diversidade de corpos, sendo que cada pessoa tem sua história e 

vivência única entre os mais ou menos oito bilhões de seres humanos desse planeta. Por 

isso, escolhemos falar de multidimensionalidade do corpo em si e das múltiplas 

abordagens sobre o tema.  

Caminhos metodológicos - Laboratório de Pesquisa Corpofluxo 

 Tendo em vista o paradigma da prática como pesquisa e seguindo as 

recomendações sugeridas pela banca de qualificação, optei pela realização de um 

laboratório de pesquisa chamado Corpofluxo, onde investigo na prática quais seriam os 

fundamentos deste corpo multidimensional em cena. Ao chegar na sala de ensaio, escolho 

inicialmente o caminho do desconhecido. Sem nenhum planejamento prévio de qual 



 
 
 

17 
 
 

seriam os exercícios ou atividades realizadas no laboratório, o primeiro passo foi apenas 

estar em um espaço vazio para observar o que surgiria da investigação do corpofluxo.  

 Por não saber o que faria previamente, acredito que isto abriu espaço para que eu 

pudesse “ler” o que o corpo faz, quer fazer ou está treinado a fazer. Em outras palavras, 

não forçar nenhuma metodologia de ensaio ou de produção artística pôde revelar o que já 

estava inscrito ou trabalhado neste corpo. Com isto, percebi que, quando preciso me 

preparar ou organizar para um ensaio, meus primeiros movimentos se apoiam nas 

preparações e acionamentos para a cena que fazia no Laboratório de Pesquisa e Criação 

Artística em Poéticas do Movimento – MOVER, coordenado e conduzido por Márcia 

Duarte, do qual fiz parte por cinco anos (2010 – 2015).  

Esse procedimento possuía etapas definidas e era realizado coletivamente, 

seguindo uma lógica e fluxo de progressão, tanto para preparar o corpo físico como para 

exercitar o imaginário e a atenção ao longo do processo. A vontade de me utilizar dessa 

estratégia de acionamento sensível e progressivo me apontou uma tendência e um 

conhecimento que já estavam presentes no meu corpo e que, com o tempo e o 

desenvolvimento do laboratório, percebi que era um dos pilares da minha formação e do 

que entendo por corpofluxo.  

 Outro recurso que se apontou no laboratório desenvolvido para a pesquisa 

corpofluxo foi a escrita dos diários sobre o próprio processo, por meio do qual notei duas 

diferenças no registro textual: uma escrita “fria” e outra “quente”. Caracterizo a primeira 

como aquela feita ao chegar à sala e não ter realizado nenhuma atividade de movimento 

ainda. Eu me deixava escrever de forma livre, exercitando um registro espontâneo do 

momento presente e de como eu chegava nesse espaço vazio para investigar o corpofluxo. 

A escrita quente se dava logo após a progressão que aquecia não somente as estruturas 

físicas, mas, de forma multidimensional permitia esquentar até mesmo as palavras; já com 

corpo literalmente quente, abria este espaço de registro espontâneo, com o objetivo de 

observar as diferenças que se apresentavam ao escrever nessas distintas condições 

corporais. 



 
 
 

18 
 
 

 Muitas vezes o que ocorria era que a escrita fria, eu a registrava no diário físico e 

as palavras quentes, já as direcionava para um documento digital. Talvez por indicar que 

meu interesse maior estava voltado na observação de como o procedimento de ativação 

do corpo (de forma multidimensional, como notaria à medida que realizava o laboratório), 

aprendido com Márcia Duarte e exercitado ao longo dos anos, poderia indicar os 

caminhos do corpofluxo. Assim como indicou nitidamente que suas reverberações e 

desdobramentos eram, de fato, o foco principal dessa pesquisa. O que se modifica no 

corpo quando acionado de forma complexa e multidimensional? 

 Antes, contudo, de discorrer sobre essas especificidades que podem ocorrer no 

corpo, foco um pouco mais na metodologia que foi se apresentando pela própria prática 

do laboratório. Com o passar dos dias, a rotina estava se estabelecendo: chegar, fazer a 

escrita fria, aquecer, mover, abrir-se para as “vontades do corpo”, fazer a escrita quente, 

criar pequenas células de movimento e gravar alguns trechos. Ao observar em retrospecto 

este fluxo dos ensaios e as atividades que se repetiam, noto que as ferramentas mais 

utilizadas para registros e reflexão foram os escritos nos diários e vídeos de algumas 

investigações de movimento. 

Brasília, 2 de outubro de 2024 Casa dos quatro  

Primeiro como pode a gente se atrasar com a gente mesmo? Pois 

pode. Acho que em algum lugar, quebrar a inércia do movimento 

estacionado é mais difícil do que desacelerar o movimento. O fluxo 

tem muito a aprender com a inércia, afinal ela favorece o movimento 

anterior. Se um corpo está em pausa aparente é necessária uma força 

para quebrar (ou modificar este estado anterior). Falo bastante de 

estado e acredito que aí esteja a pista. Um estado que se move em 

sua complexidade e em sua evolução se transforma em outro, 

aproveitando-se do favorecimento da inércia. Agora a mudança de 

um estado para outro estado deliberadamente exige esta força de 

transmutação. Uma transição quântica? Um salto? Que atravessa o 

invisível e parece que se tele transporta? Se o corpo tem essa 

capacidade de saltar de um estado a outro, de duas uma, ou esta 

transição se fez de forma interna (não visível externamente) ou o 

destino deste salto é conhecido. Ou seja, se podemos saltar de um 

estado ao outro de rompante, esse passo seguinte já foi construído 

ou visitado anteriormente. (trecho do diário pessoal, outubro de 

2024).1 

 
 

1 Os trechos dos diários estarão em itálico para melhor diferenciação ao longo das citações. 



 
 
 

19 
 
 

Retiro este trecho do diário para exemplificar um pouco de como eram realizadas 

estas escritas e registros no diário pessoal.  

Marina Marcondes Machado (2002) reflete sobre o fator metodológico presente na 

escrita e produção dos “diários de bordo”2 tratando-os como uma “ferramenta 

fenomenológica”. A autora evidencia que a escrita livre ou mesmo caótica dos diários 

pessoais permite que se acessem informações, reflexões, expressões que precedem o 

momento analítico e reflexivo presente na escrita da pesquisa acadêmica. Este conteúdo 

se mostra importante para revelar insights e fluxos presentes no processo criativo que 

podem passar despercebidos ou podem não ter espaço de surgimento se forem levadas 

em conta apenas por um lado objetivo e lógico. 

O trabalho em processo (work in process) demanda que o 

pesquisador em Artes Cênicas crie metodologia no decorrer da 

pesquisa; sendo que prescindir de noções teóricas prévias é o desafio, 

e uma das maiores dificuldades, da escolha do método 

fenomenológico para pesquisa. Ao longo do tempo, o Diário de cada 

pesquisador transformar-se-á em uma ótima ferramenta 

metodológica (MACHADO, 2002, p. 261). 

Vale lembrar que o uso desses diários é muito comum entre artistas e processos 

criativos. O ponto de interesse aqui é como estes foram utilizados ao longo dos 

laboratórios e como se inserem metodologicamente nesta pesquisa. Portanto, reitero que 

os diários foram utilizados como ferramenta de suporte, registro, reflexão e produção em 

forma escrita e, consequentemente, como uma plataforma de reflexão e instrumento 

metodológico dentro das experimentações e investigações dos laboratórios. Nesse 

sentido, concordamos com a autora citada acima, que propõe tratar o Diário “como um 

recurso filosófico e metalinguístico para o pesquisador-criador, cuja finalidade principal 

seria a ampliação de um espaço meditativo da experiência vivida durante a pesquisa” 

(MACHADO, 2002, p. 263).  

Outro ponto importante presente na produção dos diários foi um espaço dialógico 

que notei abrir-se nas escritas. Acredito que, por conta da especificidade da investigação 

 
 

2 Ferramenta de anotação geralmente utilizada no campo das navegações e de viagens que é comumente 

adotado no contexto criativo e cênico para registrar questões relacionadas ao processo de criação como 

dúvidas, ideias, reflexões, questões e o que mais for de interesse da pesquisa e da autoria do diário. 



 
 
 

20 
 
 

individual, as perguntas, reflexões e dúvidas que surgiam tentavam ser respondidas pela 

própria escrita, e que o diário se tornou um espaço de conversa entre as dimensões do 

corpo. Como se o diário, assim como a abordagem do corpo multidimensional, também 

possuísse e apresentasse suas muitas camadas. Como fica expresso neste trecho: 

É interessante que, como estou ensaiando só, acabo criando um 

diálogo com a escrita, organizando o pensamento, o plano de ação 

do ensaio, ou mesmo relatando o que está acontecendo. Essa forma 

de diário não é somente um registro, mas uma conversa com a 

dimensão do pensamento e uma síntese em algumas palavras sobre 

o tanto de coisa que tá acontecendo nesse corpo que investiga, move 

e pesquisa (diário pessoal, 5 de dezembro, 2024). 

 Além da ferramenta dos diários, o processo de experimentação de movimento foi 

igualmente importante, pois através dele foi possível estabelecer uma rotina de trabalho 

investigativo e compreender que os fundamentos do corpofluxo estão presentes no 

próprio fazer artístico. A prática incluiu estudos de padrões de movimento que surgiam 

das improvisações e a criação de pequenas células expressivas que poderiam fazer parte 

da criação de uma personagem, figura ou coreografia. Como eu não estava dentro de um 

processo criativo específico ou em uma montagem, eu os utilizei como potências e os 

registrei em vídeo para que este material pudesse servir como ponto de acesso, caso queira 

futuramente me aprofundar neles. 

Encruzilhadas, fractais e espirais  

Na tentativa de evitar “o perigo de uma história única” (2019) de que alerta 

Chimamanda Ngozi Adichie, busco abordar a multiplicidade de conceitos e visões sobre 

corpo humano e do corpo em cena, considerando que não será possível esgotar o universo 

aparentemente infinito de perspectivas sobre o assunto. Ao falar deste perigo de se contar 

uma história única, Adichie evidencia que a narrativa colonizadora reduziu muitos corpos 

a uma versão única da história e, consequentemente, reduziu-os a uma perspectiva nociva 

sobre os humanos e certos grupos. Ao considerar-se que o olhar para o mundo de uma 

única maneira desvaloriza todos os outros olhares que divergem dos pensamentos 

colonialistas, esse gesto propicia o apagamento de identidades e potências de milhares de 

pessoas e centenas de etnias por meio da homogeneização. É importante lembrar como o 

poder sobre a narrativa hegemônica é uma armadilha que pode gerar opressão e 

destruição, além de limitar ou desvirtuar a autoimagem de povos e de sua própria história. 



 
 
 

21 
 
 

É impossível falar sobre a história única sem falar sobre poder. Existe 

uma palavra em igbo na qual sempre penso quando considero as 

estruturas de poder no mundo: nkali. É um substantivo que, em 

tradução livre, quer dizer “ser maior do que outro”. Assim como o 

mundo econômico e político, as histórias também são definidas pelo 

princípio de nkali: como elas são contadas, quem as conta, quando 

são contadas e quantas são contadas depende muito de poder 

(ADICHIE, 2019, p. 12). 

 

 Chimamanda afirma que o poder, nessa acepção, está na capacidade não apenas 

de contar a história de outra pessoa, mas de torná-la sua narrativa definitiva (op. cit.). 

Estendo a referência às perspectivas de visão única sobre o corpo, as que fraturam o corpo 

em partes, desumanizam, homogeneízam ou pasteurizam a noção de corpo. São as 

perspectivas que o abordam apenas como um objeto, frio e sem vida. Não criticamos os 

estudos e avanços da medicina e ou de outras ciências exatas. Pelo contrário, nos valemos 

das pesquisas anteriores como forma de expandir os estudos no campo dos estudos do 

corpo nas Artes Cênicas, mas é importante ter ciência do risco que é considerar o corpo 

como um assunto dado e finito. 

Por fim (ou por princípio), é fundamental observar como os conceitos ao redor do 

tema corpo têm se transformado ao longo dos tempos, nunca unânimes nem acabados. E, 

com isso, noto que tomar consciência dessas transformações conceituais é importante 

para nossa pesquisa.  

Nosso intuito não é definir o que é corpo, muito menos dar conta de toda a história 

dos estudos do corpo, mas analisar determinadas partes desse percurso e observar como 

algumas perspectivas ou tentativas de resposta para as muitas questões implicam, afetam 

ou alteram a percepção corporal em cena. Ademais, trata-se de investigar como as 

mudanças de perspectiva sobre corpo e corporeidade mostram-se importantes para o 

trabalho de criação cênica e processos composicionais.  

Para atravessar este campo, evocamos como viés metodológico o poder e a força 

da encruzilhada que – entrelaçada de dimensões – é portal de possibilidades para um 

estudo radial que vibra e atravessa os estudos do corpo, tornando esta perspectiva um 

“operador conceitual”, como diz Leda Maria Martins (2002; 2021), que nos ajuda a 

entender a encruzilhada como viés metodológico: 



 
 
 

22 
 
 

A noção de encruzilhada, utilizada como operador conceitual, 

oferece-nos a possibilidade de interpretação do trânsito sistêmico e 

epistêmico que emergem dos processos inter e transculturais, nos 

quais se confrontam e se entrecruzam, nem sempre amistosamente, 

práticas performáticas, concepções e cosmovisões, princípios 

filosóficos e metafísicos, saberes diversos, enfim (MARTINS, 2002, 

p. 69). 

 

Martins evoca que a encruzilhada como agente conceitual é uma forma de estudar 

e pesquisar corpo e suas implicações nas artes e na performance, sejam performances 

culturais, sociais e/ou cênicas. Esse viés metodológico e conceitual nos permite 

aprofundar nos temas sobre o corpo de forma anacrônica ou além do tempo, isto é, não 

obedecendo a um tempo linear, mas espiralando entre conceitos e noções de corpo e 

memória que podem nos apoiar nesta investigação. 

Ao caminharmos com o corpo através dos tempos, engajamo-nos em uma viagem 

espiralar, rodopiando e fluindo por percursos conceituais, artísticos, inventivos, 

cognitivos. Por conseguinte, buscamos criar conexões possíveis de serem vivenciadas em 

forma de leitura e experiência corporal para atravessarmos essa dissertação de uma forma 

não cronológica, mas espiralar e multidimensional. Para tanto, citamos Leda mais uma 

vez, que nos presenteia com o vórtice conceitual de tempo espiralar que se alimenta nessa 

encruzilhada. "Nas espirais do tempo, tudo vai e tudo volta" (2002: p. 75). Tempo 

curvilíneo. Martins evidencia este viés em especial nas congadas, mas esta perspectiva 

pode se estender para o âmbito do rito e das performances e, consequentemente, para a 

vida.  

Da esfera do rito e, portanto, da performance, a encruzilhada é lugar 

radial de centramento e descentramento, interseções e desvios, texto 

e traduções, confluências e alterações, influências e divergências, 

fusões e rupturas, multiplicidade e convergência, unidade e 

pluralidade, origem e disseminação (MARTINS, 2002, p. 70). 

 

Esse operador conceitual da encruzilhada é acionado justamente para mover o 

potencial multidimensional dessa pesquisa. Ativar, em primeiro lugar, a potência 

multidirecional, radial, permite-nos avançar com o paradigma da complexidade que o 

corpo e o fluxo carregam. A encruzilhada possui muitas direções: para frente, para trás, 

ao lado e ao outro. Entretanto, se nos atentarmos, há os lados de dentro e os de fora, os 

de cima e os de baixo. Abrindo-se cada vez mais, podemos perceber as possibilidades 



 
 
 

23 
 
 

multidimensionais, os portais, os fractais infinitos que podem se abrir a partir desse 

operador conceitual. 

Ao acessarmos a força da encruzilhada e a magnitude dos fractais na natureza 

visível ou invisível, percebe-se a conexão desses conceitos com a ideia de fluxo e 

multidimensionalidade. Para o matemático Benoit Mandelbrot (1994 - 2010), os estudos 

sobre o caos e harmonia na natureza e a observação dos fractais nos permitem observar 

padrões, frequências e ritmos na própria natureza e no fluxo da vida ao nosso redor. 

Relacionando essa potência fractal ao fator conceitual das encruzilhadas, encontraremos 

um meio de falar de fluxo e dimensões visíveis e invisíveis em cena. 

É deste lugar de encruzilhada e de encontros, de centramento e descentramento 

que parte nosso estudo sobre o corpo. Buscamos trilhar uma perspectiva sobre o corpo 

cênico que rodopia como o pensamento, em fluxo de escrita e reflexões que irão nos 

abastecer na construção deste estudo voltado ao corpofluxo. Ou, como diria Norval 

Baitello Junior em O Pensamento Sentado (2012), um pensamento em saltos, não 

acomodado. “A descoberta requer movimento incessante” (p. 34). 

Outro fator importante no acionamento das encruzilhadas é a força motora, quente 

e vital que envolve a figura de Exu. Tanto no imaginário brasileiro como em suas origens 

africanas, Exu, como o corpo vivo, não tem um só conceito, tem muitas formas, 

apresentações e manifestações. Exu pode causar espanto ou admiração por onde quer que 

passe ou deixe rastro. Pai Cido de Osun Eyin, no livro Candomblé – A Panela do Segredo, 

no capítulo Exu: Princípio de todas as coisas, descreve a força do Orixá desta forma: 

Exu (Èsù) é a figura mais controversa do panteão africano, o mais 

humano de todos os orixás, senhor do princípio e da transformação. 

Deus da terra e do fogo. Exu precede a ordem do universo; na 

verdade, Exu é a ordem, aquele que se multiplica e se transforma na 

unidade elementar da existência humana (OSUN EYIN DE, 2008, p. 

79). 

 

Ao evocar a figura de Exu, embora se saiba de sua importância específica para 

religiões de matriz africana, referimo-nos principalmente à sua potência de fluxo, 

movimento e transformação, em especial à potência entendida para o corpo em cena. Exu 

é paradoxal e controverso em alguns espaços, mas também carrega uma força de grande 



 
 
 

24 
 
 

relevância, poder de resistência e respeito onde quer que apareça. Sem Exu, não há 

movimento; sem movimento, não há vida. Para Pai Cido de Osun: “Exu está a todo o 

tempo em todos os lugares; é a energia universal, que está em todos os seres, em todos os 

momentos, em todas as coisas” (2008, p 83). 

É a partir dessa força incandescente de vida que abordamos o fluxo, como uma 

fonte inesgotável de vida e transformação que se manifesta no corpo humano e em 

praticamente tudo na natureza. Referimo-nos à vida que flui, o contrair e expandir dos 

movimentos ao nosso redor, o breve e vital movimento da respiração nos corpos, os 

fractais infinitos no espaço sideral, a dilatação das pupilas à luz do sol e seu relaxamento 

no escuro da noite. Esses movimentos e tantos outros deram origem ao nome corpofluxo, 

uma coesão complexa, multidimensional, potente e brilhante que o simples fato de estar 

vivo proporciona. Estar presente. 

 Nesta dissertação, não consigo imprimir meu corpo nestas linhas. Por mais que eu 

tente ou insira fotos, esta mídia não permite a completude do corpo. Por outro lado, é 

possível fluir o corpo que sou em palavras. Por isso, peço licença para adentrar tantos 

campos sem necessariamente aprofundar em todos os conceitos, pois o conceito principal 

dessas palavras é fluir corpo, corpar3 (KATZ, 2021), tornar o corpo em verbo, ação, 

movimento. Trata-se de investigar, mergulhar e produzir pequenas sínteses dessa 

empreitada investigativa. É uma pesquisa compulsoriamente em fluxo, em movimento. 

Um recorte no espaço-tempo que não poderia ter início nem fim, mas sim presença, 

duração e instante. 

Ossos, cartilagens e estruturas 

Inicialmente, no capítulo 1, abordo o corpo e algumas trilhas filosóficas e 

conceituais sobre o tema. Busco fazer um percurso que parte da palavra para os 

significados e ideias, com a finalidade de buscar abordagens que confluam com a ideia 

de multidimensionalidade do corpo. Seleciono três pistas a seguir: uma sugerida pelo 

dicionário de filosofia de Nicola Abbagnano (2018), outra por Christine Greiner (2005) 

 
 

3 KATZ, Helena. Corpar – porque corpo também é verbo. In: BASTOS, Helena. Coisas vivas: fluxos 

que informam. São Paulo: ECA-USP, 2021  



 
 
 

25 
 
 

e a terceira por Renato Ferracini (2012). Essas trilhas apontam para nomes da filosofia 

ocidental, como Spinoza, Schopenhauer, Nietzsche, Descartes e Bergson. Caminhos que 

nos fazem questionar o que é corpo e qual é a especificidade do corpo cênico.  

Logo em seguida, no capítulo 2, adentramos no fluxo, tanto da palavra como nos 

conceitos encontrados no percurso, onde mapeamos alguns fluxos presentes na percepção 

humana. Investigo a polissemia ao redor desta palavra e os possíveis fluxos observáveis 

na natureza e no corpo humano. Consideramos também as teorias do filósofo Heráclito 

de Éfeso e o conceito de Estado de Fluxo (Csikszentmihalyi). No caminho, escolho alguns 

nomes para estes fluxos a fim de criar pontos de referência para melhor perceber a 

multiplicidade de interpretações e reflexões sobre o fluxo.  

Por fim, no capítulo 3, proponho um mergulho na experiência prática do corpo 

em cena. Para tanto, realizo o Laboratório de Pesquisa Corpofluxo, onde abordo a sala de 

ensaio como espaço para investigar quais são os parâmetros, fundamentos e alicerces do 

que busco nomear de corpofluxo. Nos meses de outubro e dezembro de 2024, utilizei-me 

da escrita de diários de bordo e de registros audiovisuais para levantar uma base de dados 

do próprio corpo com o objetivo exclusivo de nutrir esta pesquisa em fluxo. Essa etapa 

da investigação buscou identificar princípios significativos do laboratório que ressoam no 

meu corpo, nas minhas criações e nas minhas práticas cênicas.  

Pontes, acessos, desvios. Esse é o caminho que propomos nesta dissertação 

autocartográfica da experiência corporal em cena em diálogo com estudos conceituais e 

teóricos. Partindo da abordagem da prática como pesquisa citada acima, intento buscar, 

através da reflexão sobre as experiências cênicas, quais seriam os fundamentos presentes 

na minha trajetória artística e de pesquisa que podem construir ou revelar ferramentas e 

procedimentos facilitadores do acesso ao fluir do corpo em cena. Desse modo, 

exploramos possibilidades tanto da percepção do corpo como da atuação para que se 

abram espaços de fruição para o corpo em cena. Para tal, utilizo uma abordagem 

multidisciplinar, que não se fixa somente nas Artes Cênicas, apesar de ter seu foco e base 

neste campo.  

 

 



 
 
 

26 
 
 

 

PARTE 1 – CORPO E FLUXO 

 

 

CAPÍTULO 1 – CORPOS, DIMENSÕES E PRESENÇAS  

Eu sou um corpo, um ser, um corpo só 

Tem cor, tem corte e a história do meu lugar, ô 

 Eu sou a minha própria embarcação. 

Luedji Luna – Um corpo no Mundo 

 

Caminhos do corpo: paradoxos, filosofias e questões 

Empenhar uma pesquisa sobre corpo é como lançar-se numa pequena jangada 

rumo ao mar aberto. Iniciamos pelas beiradas de nossa subjetividade e embarcamos em 

diversas áreas do conhecimento e da existência humana. Por exemplo, se simplesmente 

buscarmos a palavra corpo no Dicionário Michaelis, encontraremos 31 explicações 

resumidas do que é corpo. Destes, selecionamos alguns significados:  

1. ANAT. Conjunto de elementos físicos que constitui o organismo 

do homem ou do animal, formado por cabeça, tronco e membros. (...) 

3. Tudo o que tem extensão e forma. (...) 4. ANAT. A estrutura física 

de uma pessoa. (...) 7. O cadáver humano. 8. Tudo o que preenche 

um espaço. 9. Tudo o que tem existência física. (...)15. Comunidade 

que representa moradores de uma região. (...) 20. Intensidade de um 

som (MICHAELIS, 2015). 

 

É interessante observar como o conceito é vasto, partindo da “estrutura física de 

uma pessoa” e chegando até mesmo ao “cadáver humano” ou mesmo à “intensidade de 

um som”. Ao mesmo tempo em que este campo parece infinito e sem fronteiras, percebe-

se que, ao adentrar os Estudos do Corpo, é preciso lembrar-se da pergunta “o que é 

corpo?”. E colocá-la em movimento mais uma vez, reconfigurá-la, ressignificá-la, 

respirar fundo e seguir adiante. Afinal, essa inquietação, mais do que uma pergunta, é 



 
 
 

27 
 
 

uma força impulsionadora deste trabalho, pois ela me movimenta e tenho que reconhecer 

que possivelmente nunca será respondida completamente. Por isso, sigo perguntando e 

encontrando os desvios que ela me apresenta.   

Os significados elencados, entre outros presentes no verbete “corpo”, são os 

entendimentos mais próximos à superfície deste vasto campo. Ainda no dicionário, 

sugerem-se outros tipos de corpos, tais como: aberto, astral, celeste, de bombeiros, de 

jurados, de texto, diplomático, discente, entre tantos outros. Todos esses verbetes se 

referem ao corpo, cada um sendo usado mais especificamente em uma ou mais áreas do 

conhecimento. Fui, então, buscar no campo da filosofia mais questões e algumas 

possibilidades de caminho. 

No Dicionário de Filosofia organizado por Nicola Abbagnano, encontramos dois 

longos verbetes de corpo. A primeira definição refere-se à noção de corpo mensurável, 

relacionada a grandezas físicas e às três dimensões visíveis: altura, largura e comprimento 

(2018, p. 246). Nesse primeiro verbete, temos a síntese de definições e visões de 

Aristóteles, São Tomás de Aquino, dos estoicos, Descartes, Spinoza, Hobbes e Leibniz. 

A definição traça uma trajetória da noção de corpo através da história da filosofia 

ocidental e canônica.  

Ainda no dicionário, encontramos outro verbete de corpo. Definições e correntes 

filosóficas que consideram o corpo além de sua fisicalidade visível surgem ademais. 

Problemas gerados pela dualidade corpo e alma, corpo e espírito, separações e questões 

filosóficas que expandiram e aprofundaram o campo de estudo sobre o corpo humano. 

Uma das importantes questões levantadas ao longo dos séculos é a ideia de corpo como 

instrumento ou utilidade, relacionada à funcionalidade do corpo, suas estruturas e suas 

mecânicas.  

Ainda segundo o verbete filosófico, essa noção instrumentalista do corpo já era 

percebida na tradição aristotélica: “a mais completa e típica formulação da doutrina da 

instrumentalidade é a de Aristóteles, para quem o C. [corpo] é ‘certo instrumento 

natural’”. (2018, p. 247). Outro ponto importante na história do corpo a partir desta linha 

filosófica foi o dualismo proposto pela corrente de Descartes: 



 
 
 

28 
 
 

Crê-se comumente que a consequência da separação instituída por 

Descartes entre alma e C., como duas substâncias diferentes, foi o 

estabelecimento da independência da alma em relação ao C. Na 

verdade, sua primeira consequência foi estabelecer a independência 

do C. em relação à alma: ponto de vista que, antes de Descartes, 

nunca se apresentara (ABBAGNANO, 2018. p. 247). 

 

Esta perspectiva proposta por Descartes trouxe uma ideia de corpo que muito se 

afina à máquina ou ao autômato, ou mesmo a um objeto que se mova por conta própria e 

que, no entanto, é comandada por algo superior, seja a alma, a mente ou a vontade de 

Deus. Essa corrente filosófica reforçou a ideia de corpo funcional ou instrumental, e o 

estabelecimento desse paradigma de separação entre corpo e alma trazia algumas 

questões, entre elas:  

Como e por que as duas substâncias independentes se combinam para 

formar o homem? E como o homem, que, sob certo aspecto, é uma 

realidade única, pode resultar da combinação de duas realidades 

independentes?” (ABBAGNANO, 2018, p. 247-248). 

 

Ainda segundo o dicionário de Abbagnano e a perspectiva dessa cronologia 

filosófica, quatro alternativas de respostas são sugeridas para aplacar essas questões. 

Podemos, neste momento, dar um zoom na parte que indaga como corpo e alma se juntam 

para formar uma pessoa. Ainda que seja preciso superar a época em que se tratava do ser 

humano como masculino, apesar disso, a pergunta se multiplica. O que faz do corpo um 

corpo vivo? O que une essas “substâncias” em uma só realidade, em unidade e, ainda 

assim paradoxalmente, em uma série de camadas e pulsações visíveis e invisíveis? O que 

une corpo e alma? E o que os separa? 

A primeira alternativa proposta consiste em negar a substância do corpo e 

privilegiar a alma como razão de todas as ações. Consiste em “reduzir a substância 

corpórea à substância espiritual” (2018, p. 248). Nesta alternativa estão Bergson, 

Schopenhauer e Leibniz. A segunda alternativa propõe o corpo como signo da alma, o 

corpo como uma expressão simbólica da alma, e aí encontramos Hegel, Platão e a corrente 

do romantismo que se inspirou nesses pensadores.  

Já a terceira solução é a ideia de que corpo e alma possuem a mesma substância e 

que ambos apenas se apresentam de forma diferente, sendo ambos uma expressão de Deus 



 
 
 

29 
 
 

ou da Natureza. Nessa vertente, encontramos a ideia de não separação drástica entre corpo 

e alma; Spinoza é um exemplo dessa corrente: 

Spinoza conferiu forma típica a essa solução, considerando a alma e 

o C. como modos ou manifestações dos dois principais atributos da 

Substância divina única: pensamento e extensão. ‘Entendo por C. - 

disse ele - um modo que, de certa maneira, exprime a essência de 

Deus considerado como algo extenso’ (Et., II, def. 1). Portanto, ‘ideia 

de C. e o C., ou seja, a mente e o C. formam um único e mesmo 

indivíduo que é concebido ora sob o atributo do pensamento, ora sob 

o atributo da extensão’ (ABBAGNANO, 2018, p. 248). 

 

A quarta e última alternativa para a questão corpo vs. mente, segundo o dicionário 

de Filosofia, se apoia na possibilidade de considerar o corpo “como uma forma de 

experiência ou como um modo de ser vivenciado que, todavia, tenha um caráter 

específico, ao lado de outras experiências ou modos de ser. Os precedentes desta solução 

são as doutrinas de Schopenhauer e Bergson” (ABBAGNANO, 2018, p. 248). 

Na primeira alternativa, vemos a possibilidade de dominância da alma sobre o 

corpo, já que trata-se de subjugar o corpo à alma. Talvez seja neste ponto que more uma 

armadilha. Vê-se uma divisão muito nítida entre quem conduz e quem é conduzido. As 

rédeas do cavalo, nesse caso do corpo, estariam nas mãos da consciência ou do ser ciente 

de si. Dentro das linhas mais racionalistas, em outras palavras, no poder da razão ou da 

lógica.  

Já na segunda perspectiva, vemos a possibilidade de o corpo ser expressão ou 

manifestação da alma, um signo do espírito. Esse caminho pode se mostrar pedregoso, 

enviesar-se demais e alimentar a ideia de controle da racionalidade sobre a materialidade, 

semelhante à armadilha anterior. Ou do corpo apenas como uma consequência da alma, 

um avatar. Diferente da metáfora anterior das rédeas do cavalo, neste caso, a imagem 

seria a de uma projeção do espírito em corpo. Não iremos fundo neste caminho por 

buscarmos evitar mais uma hierarquização de um aspecto (alma) sobre outro (corpo 

físico). Buscamos neste percurso muito mais o que multiplica e conecta do que elementos 

que separam e oprimem-se entre si. Ainda que possa haver muita luta dentro do corpo, 

não vamos abordar isso agora. 



 
 
 

30 
 
 

Na terceira alternativa, encontramos a corrente que se afina aos conceitos de 

Baruch Spinoza, que chega a gerar um paralelismo entre corpo e espírito, abrindo espaços 

para críticas quanto a uma única substância divina que se manifesta de duas formas 

diferentes: pensamento e extensão; do mesmo modo que pode abrir horizontes para 

possibilidades de simultaneidade e multidimensionalidade do corpo. Ou seria da alma? O 

importante, no caso, é observar um certo equilíbrio de valores entre corpo e alma. Um 

afrouxamento da supremacia do pensamento sobre a fisicalidade.  

Por último, na quarta possibilidade dessa relação dual, ora antagônica, ora 

harmoniosa entre corpo e alma, encontramos possibilidades mais entrelaçadas a essas 

duas qualidades de substância. E, curiosamente, encontramos alguns nomes citados na 

primeira alternativa, como Schopenhauer e Bergson. Entretanto, se olharmos para a dupla 

“corpo e alma” como uma experiência, as teorias destes autores se modificam. Segundo 

o dicionário, eles são exemplos de filósofos que entendem o corpo como uma experiência 

ou como modo de ser. A esse respeito, vejamos como entende o corpo um dos expoentes 

dessa perspectiva experiencialista: Schopenhauer. 

Para Solomon e Higgins, em Paixão pelo Saber - Uma Breve História da Filosofia 

(2001), Arthur Schopenhauer pertence à vertente do Romantismo filosófico europeu, um 

período em que os jovens ansiavam por escrever sobre o espírito de sua época, em 

especial no final do século XVIII e começo do século XIX. Outros dois nomes são citados 

na corrente romântica: Johan Herder e Giambattista Vico. O que se destaca neste 

movimento em relação à pesquisa do corpo e da alma são golpes, embora tímidos, na 

onipotência da razão sobre todas as outras coisas.  

Em contraste com Kant e o Iluminismo, que defendiam a razão, 

Herder enfatizou a sensação, Gefühl, a experiência imediata. Era 

através da sensação de sermos inicialmente uma só coisa com o 

mundo que chegávamos a reconhecer nossos próprios ‘poderes 

vitais’. A consciência e a linguagem rompiam essa unidade. Isso não 

era mal em si mesmo, mas a vida de reflexão era uma vida limitada. 

A vida da sensação, a ‘perturbação e a tensão’ apreendidas pela 

poesia, era essencial para ser uma pessoa inteira em consonância com 

o mundo (SOLOMON e HIGGINS, 2001, p. 154-155). 

 

Tanto para Vico quanto para Herder, segundo os autores, as ideias inclinam-se na 

direção contrária da tradição filosófica que se apoia totalmente na razão, ignorando outros 



 
 
 

31 
 
 

fatores como a história e a cultura, na busca pela verdade absoluta e imutável. A vertente 

romântica abre caminhos antes deixados de lado pela linha filosófica eurocêntrica, 

relembrando-se de uma dimensão humana que o racionalismo filosófico tendia a 

desprezar: a sensação (Gefühl). Mesmo que de uma forma considerada pessimista, Vico, 

Herder e Schopenhauer tocam neste ponto sensível e na lembrança da verdade ou 

realidade para além da lógica. Com este movimento, é possível perceber uma reabertura 

de caminhos entre as dicotomias pavimentadas durante essa história ocidental da filosofia. 

Por sua vez, Schopenhauer encontrou caminhos que conectaram a pensamentos 

de origem asiática como as Quatro Verdades Nobres da filosofia budista, recriando 

pontes abandonadas há muito tempo pelo pensamento ocidental. A influência orientalista 

no pensamento de Schopenhauer, veremos, será fundamental para a singularidade de sua 

noção de “corpo”. Ele é considerado pessimista, justamente, por considerar a vida como 

essencialmente sofrimento, algo típico do pensamento budista. Este caminho, embora 

sofrido, o levou a considerar a experiência estética como alívio importante das dores do 

mundo. “Schopenhauer insistiu que o artista de gênio transforma tanto o espectador 

quanto o objeto” (2001, p. 157).  

Schopenhauer toma uma atitude atípica para o pensamento ocidental 

quando descreve sua filosofia fundada em princípios que estão na 

filosofia oriental. Assim, Schopenhauer vem representando até hoje 

uma das grandes referências, senão a única no século XIX, para se 

fazer uma comparação entre o pensamento ocidental e oriental 

(REDYSON, 2010, p. 4). 

 

No artigo Schopenhauer e o pensamento oriental (2010), que investiga a relação 

de sua filosofia com o hinduísmo e o budismo, destaca-se que esta atitude do filósofo 

europeu era muito incomum na época entre seus pares, quando as raízes da dita filosofia 

se tornaram cada vez mais profundas e autocentradas (op. cit.). Essa breve abertura para 

as filosofias orientais a partir da observação do pensamento filosófico nas culturas 

indianas e chinesas tanto aponta para um sintoma de antropocentrismo europeu como 

evidencia a necessidade tardia de abrir os estudos para outras epistemologias antes 

ignoradas pelo pensamento ocidental hegemônico.  

Por exemplo, como aponta Muniz Sodré (2014), a relação com o corpo na 

perspectiva ancestral africana é observável nos cultos afro-brasileiros, em que se nota 



 
 
 

32 
 
 

uma relação que considera outras dimensões do corpo e outras relações com o que é 

corpóreo e extracorpóreo. Para Sodré, os cultos afro-brasileiros exemplificam um 

paradigma simbólico distinto da tradição advinda da colonização e de filosofias 

hegemônicas, contrastando com o modelo europeu centrado no individualismo e na 

racionalidade. Na perspectiva afro-centrada, enfatiza-se a importância do tempo presente, 

das relações interpessoais, da experiência simbólica e do poder afetivo das ações. Além 

disso, o corpo é concebido como um microcosmo do cosmos, composto por elementos 

naturais, e sua preservação é influenciada pela ancestralidade. 

Para além da carne, o corpo e suas representações (portanto, a 

corporalidade) podem ser concebidos como um território onde se 

entrecruzam elementos físicos e míticos e se erigem fronteiras e 

defesas. São as fronteiras, ou melhor, os limiares que separam o 

profano do sagrado. “Separar” vem do latim secernere, donde 

secretum (segredo), ou seja, o separado. Sacer (sagrado) é o território 

separado por limiares, não por barreiras como nas fronteiras 

(SODRÉ, 2014, p. 16). 

É possível que neste ponto resida o mistério do corpo, sua ambiguidade de ser 

corpo e algo mais ao mesmo tempo. Talvez seja por conta desse infinito presente no corpo 

que encontremos seus labirintos e encruzilhadas em suas fronteiras móveis e seus limites 

visíveis. O corpo tem de fato sua especificidade física, suas limitações específicas, ao 

mesmo tempo em que tem suas “infinitudes”, seus mistérios e magias que perpassam as 

sensações físicas, mas que vão além delas. Na experiência da dança e do movimento em 

cena, muitas e muitas vezes me surpreendi com habilidades, sensações e potências que se 

apresentaram em cena. Explosões advindas dos treinamentos e ensaios, mas que possuíam 

um mistério diferente no encontro e no convívio da cena apresentada e partilhada. 

Por exemplo, lembro nitidamente de uma apresentação do Mobamba (2011-2015), 

peça desenvolvida ao redor do tema samba com a diretora Márcia Duarte, em que, numa 

das apresentações, durante uma cena feita em improviso, dei um salto alto que nunca 

imaginava ter a capacidade de executar. Nesse dia, me impressionei com a habilidade 

apresentada no calor da cena, com a potência da acrobacia e com a coragem que 

ultrapassou o planejado ou o esperado. Um jogo com o próprio corpo e com tudo ao redor, 

os elementos cênicos (figurino, luz, espaço…), com os parceiros de cena (intérpretes-

jogadores), com o público, o calor da cena, enfim, tudo que compunha aquela situação e 

que gerou um salto extraordinário. 



 
 
 

33 
 
 

A partir dessa lembrança, é possível refletir sobre as surpresas que o corpo em 

cena pode nos proporcionar. Estar no fluxo da cena, ou no “calor”, nos coloca em um 

estado que pode acionar potências adormecidas ou desconhecidas até aquele momento. 

Essas descobertas nos fazem refletir sobre as fronteiras e tamanhos do corpo, e também 

sobre como as linhas que definem o corpo podem estar em movimento.  

Erika Fischer-Lichte, autora alemã com importante contribuição para o campo das 

artes vivas, discorre sobre como a estética do performativo desestabiliza as noções de 

oposição em cena, em especial entre sujeito e objeto, corpo e espírito e significado e 

significante. “A fugacidade do acontecimento, o seu caráter único e irrepetível, tornou-se 

um fator central” (2019, p. 390). Esta efemeridade presente no acontecimento teatral é 

evidenciada a partir dos estudos e propostas disruptivas da performance art na década de 

60 do século passado. Pois, depois das ações radicais e artísticas deste período, podemos 

ver algumas fronteiras desafiadas e repensadas principalmente entre teatro e realidade, 

corpo e espírito, cotidiano e extracotidiano, e artistas e público. 

A oposição entre arte e realidade gerou uma série de outros pares 

conceituais dicotômicos, como o estético/social, o estético/político e 

o estético/ético. Como pudemos observar, a partir dos anos 60, estas 

oposições, nos espetáculos, desmoronam-se. A inversão de papéis e 

a construção de comunidade tornam visível o facto de, nos 

espetáculos, estar sempre em causa, também, uma situação social e 

uma forma de sociabilização. Tudo quanto, num espetáculo, acontece 

entre actores e espectadores, ou entre espectadores, acontece também 

como um processo social específico, constitui uma realidade social 

específica (2019, p. 409). 

 

O surgimento da percepção social e relacional desestabiliza a oposição sujeito-

objeto justamente por colocar atuantes e espectadores em um lugar ao mesmo tempo de 

ação e recepção. Potencializa-se, nessa perspectiva, a ambiguidade entre esses dois 

lugares e distancia-se da oposição entre quem assiste e quem age, pois todos os elementos 

se encontram neste campo de tensão entre agência e passividade. 

Também neste caso, o que está em causa não é um “ou, ou”, mas um 

“tanto quanto”. No circuito de retroacção autopoiético, todos os 

participantes agem sempre como sujeitos e objetos: eles co-

determinam todo o processo, imprimindo uma nova viragem ao seu 

desenrolar, determinando o que deve manifestar-se aos outros e, ao 

mesmo tempo, sendo determinados pelas viragens que os outros 

imprimem (Id., ibid., p. 413-414). 



 
 
 

34 
 
 

 

Sendo assim, essa desestabilização de fronteiras e tensão entre oposições nos 

convida a ultrapassar a relação entre opostos e propor um jogo de coexistência, ou uma 

relação ambivalente de “tanto quanto”, evidenciando a multidimensionalidade presente 

na cena, o entrelaçamento de dimensões como, por exemplo, a social e relacional. Uma 

zona complexa de atravessamento, fronteiras e liminaridades. 

Quando as oposições se desmoronam, quando um dos termos pode 

tornar-se simultaneamente o outro, a atenção concentra-se no 

momento da transição de um estado para o outro. Abre-se o espaço 

entre os opostos; o espaço liminar torna-se uma categoria 

privilegiada. Já vimos que é possível descrever a experiência estética 

proporcionada pelos espetáculos, antes de mais, como experiência 

liminar, capaz de transformar quem a vive. Este tipo de experiência 

estética assume uma importância primordial para a estética do 

performativo, porquanto se liga directamente ao carácter de 

acontecimento do espetáculo (Id., ibid., p. 418-419). 

 

O caráter de acontecimento presente na cena e no encontro teatral potencializa a 

criação do um espaço “entre”, um espaço de liminaridade, onde as oposições e dicotomias 

se entrelaçam, desmoronam e geram novas possibilidades de experiências e com-

vivências. Esse estado ou zona expressa a sofisticação da multidimensionalidade do corpo 

em cena; este corpo que é atravessado pelo caráter de exceção do acontecimento teatral 

pelo que há de complexo no encontro com o público e pela pluralidade de dimensões do 

corpo em cena. 

Segundo Fischer-Lichte, o termo “liminaridade” foi cunhado por Victor Turner a 

partir dos estudos sobre ritos de iniciação. A pesquisa de Turner, calcada em termos caros 

à antropologia, apresenta três etapas importantes para o rito iniciático: separação, limiar 

e incorporação. O processo delineado por Turner é tal que o indivíduo se separa do 

contexto cotidiano para passar por uma transformação fora do espaço-tempo e, em 

seguida, reinsere-se na sociedade com o novo status pós-rito. Esse estado de liminaridade 

é atribuído à transformação vivida pela pessoa que passa pela vivência. “Explica Turner 

que a fase liminar abre um espaço de experimentação e de inovação” (Id., ibid.,  p. 419). 

Estaria a noção de liminaridade também presente na cena? É interessante refletir 

a partir deste termo sobre o quanto de liminaridade é possível perceber também em 

espetáculos teatrais. Procura-se por uma liminaridade a que o acontecimento teatral 



 
 
 

35 
 
 

convida os participantes para atravessar. Ou o convite que o “ritual teatral” faz à 

transformação, sendo esta mudança permanente ou não. Pois, no caso do acontecimento 

teatral, essa liminaridade geralmente não se dá pela transformação permanente dos 

participantes, mas justamente pelos estados passados durante o acontecimento. 

Num espetáculo, a experiência estética como experiência liminar é, 

em última instância, reconduzida à atividade e aos efeitos do circuito 

de retroacção autopoiético. A situação liminar não resulta apenas da 

experiência de não-disposicionalidade e das recíprocas e 

permanentes transições entre as posições de sujeito e de objecto. Pelo 

contrário, cada viragem que ela assume deve ser entendida como uma 

transição e, por conseguinte, como uma situação liminar. Cada 

passagem, cada transposição de um ‘limiar’, cria um estado de 

instabilidade, do qual pode surgir algo imprevisível portador quer de 

um risco de fracasso, quer da possibilidade de transformação bem-

sucedida. [...] Neste sentido, é possível entender e descrever o 

processo do circuito de retroação autopoiético como uma sequência 

de transições com um elevado potencial para criar liminaridade ao 

longo do espetáculo (Id., ibid., p. 426). 

 A passagem de um estado para o outro, tanto nos rituais quanto nos espetáculos, 

pode ser vista como um fluxo de transformação que se atravessa em coletivo. Ao observar 

essa liminaridade presente tanto nos rituais como em acontecimentos teatrais, nota-se que 

há um caminho de sabedoria talvez negligenciado pelas filosofias ocidentais e suas 

perspectivas sobre o corpo. O apagamento de filosofias e saberes não-hegemônicos pode 

ser entendido como um sintoma. Esse sintoma nos leva a pensar que, durante muito 

tempo, as sabedorias sobre o corpo, existência, alma, espírito, razão ou identidade 

somente eram validadas e consideradas de fato filosóficas se tivessem suas origens nas 

tradições gregas e suas linhagens subsequentes. Neste movimento, foram invisibilizados 

conhecimentos e saberes que não seguem os padrões dominantes; saberes como os 

compartilhados nas rodas, nos cultos, nos quartos de estudo, nas periferias da validação 

acadêmica, na dança, nos rituais, nas palavras ditas ou cantadas. Saberes, enfim, que 

expressam a profundidade do conhecimento do corpo e da prática. Trata-se de 

epistemologias que, por não passarem pelo registro escrito, se preservaram graças à 

transmissão cultural e social ao longo do tempo, escapando do viés narrativo colonialista. 

Assim, fica ainda mais evidente o “perigo da história única” do qual nos alerta 

Chimamanda (2019). 

Estamos falando de saberes e percepções sobre o corpo que atravessam os tempos 

não somente pelas letras grafadas nos papéis e pergaminhos, mas os conhecimentos e 



 
 
 

36 
 
 

epistemologias que viajam através das células e dos gestos desenhados no invisível pelos 

corpos no espaço e nos ritos coletivos, na resistência, na vida. Segundo Leda Maria 

Martins: “Nas culturas predominantemente orais e gestuais, como as africanas e 

indígenas, o corpo é, por excelência, local e ambiente de memória” (2021, p. 89). Ela 

completa, em seguida: 

Mas o corpo, nessas tradições, não é tão somente a extensão 

ilustrativa do conhecimento dinamicamente instaurado pelas 

convenções e pelos paradigmas seculares. Esse corpo/corpus não 

apenas repete um hábito, mas também institui, interpreta e revisa a 

ação, evento ou acontecimento reapresentado. Daí a importância de 

ressaltarmos nessas tradições sua natureza metaconstitutiva, nas 

quais o fazer não elide o ato de reflexão; o conteúdo imbrica-se na 

forma, a memória grafa-se no corpo, que a registra, transmite e 

modifica perenemente (Id., Ibid., p. 89). 

 

 Esta é uma lembrança importante em relação à agência e responsabilidade de cada 

corpo, de seu ser no mundo. E, nesse sentido, talvez o ponto que mais desafie esta 

pesquisa sobre corpo são as intersecções entre corpo e existência.  

Reforço que meu intuito não é pesquisar sobre o corpo imóvel e imutável, nem o 

corpo-cadáver, inerte e em decomposição, mas sim o corpo vivo, em movimento, vibrante 

e em cena. Portanto, o corpo como um “objeto de estudo” é um desafio em si, justamente 

por sua natureza viva, movente, em fluxo, sempre em mudança; consideramos o corpo 

um campo multidimensional de partida, chegada e movimento. Corpo e existência estão 

intimamente imbricados a ponto de ser impossível separá-los neste estudo.  

Passamos por essa primeira linha filosófica no início desta dissertação não por ser 

mais importante, mas por ocupar grande espaço nos estudos do corpo, registrados em 

livros, transmitidos e institucionalizados por parte dos espaços de educação. A filosofia 

ocidental trata sobre corpo e ganha registro escrito há muito tempo, ora descartando 

totalmente sua potência, ora reconhecendo que não há ser humano sem corpo. 

 Depois de tanto girar pelas paisagens filosóficas desenhadas até agora, sugiro, 

neste momento, uma respiração longa. Uma pausa para levar a atenção ao movimento que 

estava o tempo todo nos acompanhando na escrita (e na leitura) dessas palavras: a 

respiração. Uma pausa nas correntes (filosóficas ou não) para observar o suave e 

ininterrupto movimento que acompanha o corpo vivo. O fluxo de ar que entra e sai pelas 



 
 
 

37 
 
 

narinas ou boca que está sempre a renovar nossos ares internos. Um tempo para perceber 

esse fluxo que areja os cômodos do corpo. Uma pausa das amarras que a robustez dos 

pensamentos pode causar sobre a totalidade do corpo vivo. E que possamos aproveitar a 

paisagem das dúvidas e das questões não resolvidas. A encruzilhada de conceitos e 

perguntas pode nos abrir novos caminhos. 

 

Pistas para o corpo cênico 

Tendo consciência da infinidade de significados e conceitos ao redor do tema 

“corpo”, levamos a atenção de nossa pesquisa ao campo das Artes Cênicas. Ou para 

questões que giram em torno do fenômeno “corpo em cena”. Opto por fazer este primeiro 

recorte ao tratar do corpo em estado performativo ou em situação de apresentação. 

Iniciamos esta sessão na trilha das pistas deixadas pelo livro O Corpo – Pistas para 

Estudos Indisciplinares, de Christine Greiner (2005).  

Nessa obra, podemos observar que referências e nomes citados no dicionário de 

filosofia de Abbagnano se repetem, assim como outros surgem. Seguimos essas pistas 

deixadas no intuito de aprofundar as investigações dentro do campo das Artes Cênicas, 

tendo como base o caminho trilhado até a teoria Corpomídia (KATZ e GREINER, 2005).  

Greiner propõe focar nos “operadores” que dão início aos processos e diferentes 

estados corporais. A pesquisadora considera que os operadores são fatores importantes 

para nortear a pesquisa como “as metáforas do pensamento e o fluxo de imagens, as ações 

comunicativas e as dramaturgias” (GREINER, 2005, p. 10). 

Uma pista interessante é a lembrança de que o estudo do corpo não é linear e que, 

mesmo na contemporaneidade, acessamos ideias passadas, renovando-as e recriando-as 

ao nosso tempo. Ideias como a de Spinoza são hoje revisitadas e citadas, assim como as 

críticas a Descartes e à corrente dualista cartesiana são recicladas atualmente. Para 

Greiner: “a história do corpo, como todas as outras, não é sequencial. Corre para frente, 

mas desestabiliza, o tempo inteiro, o passado, modificando-o e lançando projeções 

futuras” (Id., ibid., p. 16).  



 
 
 

38 
 
 

O foco metodológico de Greiner é observar como as formas e modos de descrição 

do corpo são importantes e se modificaram com o passar do tempo. A análise desses 

modos de descrição é um dos pontos norteadores para Greiner no livro citado. 

(...) o modo como o corpo é descrito e analisado não está separado do 

que ele representa como possibilidade de ser quando está em ação no 

mundo. Além disso, torna-se cada vez mais evidente que o próprio 

exercício de teorizar é uma experiência corpórea, uma vez que 

conceituamos com o sistema sensório motor e não apenas com o 

cérebro (Id., ibid., p. 16-17). 

 

Antes de avançar, propomos um breve exercício de percepção a quem nos lê neste 

instante. Sem parar a leitura, procure observar o ritmo da sua respiração. Se for possível, 

não o altere. Apenas observe. Talvez a velocidade da leitura diminua. Ou, quem sabe, 

outra sensação possa aparecer. Não posso prever como será essa sensação em você. 

Entretanto, você a sente.  

Continuemos a perceber. É possível levar a atenção aos seus pés? Como eles 

estão? Estão vestidos, calçados, tocam o chão ou um no outro? Procure não mudar, apenas 

observar e continuar lendo. E seus ombros? Como estão? O quanto estão próximos ou 

distantes das orelhas? Seus ombros abrem ou comprimem seu tórax? É possível ouvir os 

batimentos do seu coração? É possível sentir que o fluxo sanguíneo acompanha os 

movimentos ritmados de inspiração e expiração do ar que infla e esvazia seus pulmões? 

Percebe outros fluxos? Como eles te atravessam?  

Esse momento de observação ou dobra na atenção é uma provocação para 

perceber o que já estava acontecendo e se movimentando em si, no corpo, no presente. 

Agora continuemos o fluxo espiralar conceitual.  

Se levarmos a atenção para o cenário atual das grandes cidades, podemos nos 

deparar com um mundo cada vez mais customizado por algoritmos e inteligências 

artificiais. Nosso tempo talvez seja a era da singularidade embebida de informação por 

todos os lados. Byung-Chul Han, filósofo sul-coreano, relaciona esse cenário a um 

excesso de positividade. “É bem verdade que os adoecimentos neuronais do século XXI 

seguem, por seu turno, sua dialética, não a dialética da negatividade, mas a da 

positividade. São estados patológicos devidos a um exagero de positividade”. (BYUNG-



 
 
 

39 
 
 

CHUL HAN, 2017, p. 14). A experiência corporal não fica de fora desse contexto. Nesse 

quadro, com apenas alguns toques na tela, é possível acessar um sem-fim de informação 

e projeção. Hoje, a ideia que se tem de corpo não está dissociada da imagem que se faz 

dele. Mas como nós nos imaginamos corpo?  

Para Vilaça e Góes, ao se falar de corpo, quase sempre este vem acompanhado de 

um pronome possessivo (meu, nosso, seu...). Eles sugerem que a questão para a 

contemporaneidade se organiza ao redor do agenciamento das dualidades que ainda 

cercam o entendimento de corpo, principalmente a noção de corpo como apenas uma 

máquina e a noção de pessoa em que ora é visto como objeto, ora como sujeito. 

Pensar a corporeidade torna-se sempre mais complexo para esse 

sujeito/objeto que oscila entre ideais de máximo controle, 

monitoramento, busca de perfeição e uma estética fora dos padrões 

que tenta denunciar a objetivação maquínima do indivíduo 

ironicamente dividido por mecanismos de intervenção cultural (1998, 

p. 11, grifos meus). 

 

Nesse contexto, o conceito de corpo ainda encontra muitos dualismos, embora 

conte com uma multiplicidade de propostas para lidar com essas divisões. As fronteiras 

entre dentro e fora, eu e o outro, teoria e prática, matéria e espírito, se tornam liminares e 

indistintas; com isso, o ponto importante é que as dualidades não são mais oposições, e 

sim possíveis ambivalências nos estudos de corpo. Cada área com sua especificidade, mas 

atravessando fronteiras antes muito mais rígidas e borrando, consequentemente, as 

fronteiras entre as disciplinas, criando talvez zonas de liminaridade em nossos estudos. 

Partindo do corpomídia (KATZ e GREINER, 2005), que aborda a possibilidade 

do corpo como processo, ao contrário das vertentes que consideram o corpo como objeto 

ou uma máquina operada por outro agente além do corpo, abre-se espaço para ampliar a 

visão de corpo, superar os dualismos, abraçar as ambivalências. É nesse aspecto que se 

observa a relevância da ideia de corpo como experiência multidimensional. A importância 

da observação desse paradigma para o estudo do corpo nas Artes Cênicas é o que 

impulsiona esta investigação, pensando e mapeando os caminhos do olhar para o corpo 

em direção à cena teatral e performática. Para Greiner: 

Vivendo sempre em processo, o corpomídia nutre a possibilidade de 

conectar tempos, linguagens, culturas e ambientes distintos. Para 



 
 
 

40 
 
 

estudá-lo, é inevitável construir pontes entre diferentes campos do 

conhecimento (2005, p. 11). 

 

Greiner adiciona que Merleau-Ponty contribui para uma ideia de ambivalência 

pertinente ao corpo, pois Merleau-Ponty não somente trata da estabelecida tensão entre 

matéria e espírito, como também entre corpo e alma. Ainda com Greiner, sabe-se que, a 

partir dos estudos do filósofo francês e do pensamento fenomenológico, disseminou-se 

uma proposta de corpo que é simultaneamente estrutura física e experiência vivida. Esta 

visão provoca pensarmos a questão do corpo não mais como um campo de batalha que 

lida com opostos, mas como uma estrutura complexa que é ambivalente ou multivalente, 

um ser que é matéria e não-matéria ao mesmo tempo. Um corpo que é significado e 

significante, simultaneamente. E as ideias de interior e exterior se tornam mais maleáveis 

ou moventes.  

“Isto significou um reconhecimento importante do fluxo de informações entre 

interior e exterior e entre informações biológicas e fenomenológicas, compreendendo que 

não se tratava de aspectos opostos” (GREINER, 2005, p. 23). Consequentemente, a noção 

de corporeidade também ganhou outro peso, já que adere a essa ambivalência de estrutura 

física e viva ao mesmo tempo. Isso nos é caro porquanto se relaciona à 

multidimensionalidade do corpo cênico. 

 

Corpos, presenças e multidimensionalidades 

Quando afinamos nossa bússola de pesquisa, as questões apontam para outras 

direções. Pergunto-me tanto sobre a multidimensionalidade quanto sobre a integridade 

deste corpo em cena. O que faz com que este corpo seja inteiro e potente? Seria possível 

que existisse uma coerência corporal específica, uma plenitude, completude ou 

integridade do corpo em cena? Dessa questão, surge outra: em que se diferencia um corpo 

em estado cotidiano e um corpo em estado cênico? É possível, de fato, pensar que exista 

uma coerência no corpo cotidiano, algo que o estrutura e possibilita suas ações e agências 

no mundo. Então qual seria a diferença entre estes estados, se o corpo é o mesmo?  



 
 
 

41 
 
 

Felizmente essas perguntas podem nos guiar na trilha dos estudos da presença no 

campo das artes do corpo e do movimento. Erika Fischer-Lichte é quem lança luz sobre 

a complexidade e importância da presença na performance teatral. Em seus estudos, a 

autora explora a presença como fenômeno multifacetado que permeia todas as dimensões 

da experiência cênica. A partir disso, Fischer-Lichte distingue entre diferentes tipos de 

presença: forte, fraca e radical. 

Antes de falar de presença, contudo, a autora investiga sobre uma ambiguidade 

presente do corpo, justamente para entender as diferentes qualidades de presenças. Uma 

tensão entre o material e o imaginário que coabitam o corpo, dimensões que se entrelaçam 

e podem ser percebidas a partir dessas duas perspectivas, ou dimensões: uma referente ao 

corpo físico e tangível e outra à capacidade imaginativa de criação de outros corpos e 

significados em cena. Nas palavras de Lichte, dois corpos: um corpo fenomênico e um 

corpo semiótico, que acionam simultaneamente uma condição dupla de “ser” corpo e 

“ter” corpo (FISCHER-LICHTE, 2019, p. 178-182). 

O fato é que ninguém determinou, até agora, o que pode o corpo, isto 

é, a experiência a ninguém ensinou, até agora, o que o corpo – 

exclusivamente pelas leis da natureza enquanto considerada apenas 

corporalmente, sem que seja determinado pela mente – pode e o que 

não pode fazer (SPINOZA, 2015, p. 100). 

E se, em vez de nos perguntarmos apenas o que pode um corpo, pudéssemos 

refletir sobre a potencialidade multidimensional desse corpo? Em cena, e ao observar 

estas capacidades ambíguas de ser e ter um corpo, podemos atualizar a pergunta para 

“quantos corpos vibram no corpo?”  

Para avançar na complexidade do corpo cênico e na investigação das múltiplas 

dimensões de um corpo, pode-se dizer que estar em cena evidencia, acima de tudo, a 

simultaneidade de dimensões. A partir da lembrança desses dois corpos por Fischer-

Lichte, percebe-se que a tensão da dimensão física real do corpo engendra um fenômeno 

que ostenta suas carnes e ossos entre corpos criados e performados pela imaginação dos 

atuantes, seja por meio de personagens ou performances. Essa dimensão imaginativa é 

também um convite à dimensão imaginativa dos corpos de espectadores que estão 

presentes no rito teatral.  



 
 
 

42 
 
 

Melhor que pensar em tensão entre os corpos talvez seja falar de fluxos e 

negociações através e nos corpos. Se o corpo físico é um fluxo muito específico e 

complexo de sistemas, o corpo imaginário ou imaginativo seria um corpo que possui sua 

anatomia própria de complexidade? Ainda sobre as diferentes presenças observadas por 

Fischer-Lichte, pode-se perceber que os atributos forte, fraca e radical não definem que 

uma presença é melhor do que a outra, senão que estas diferentes qualidades podem 

determinar e influenciar diretamente na performance e na recepção em diferentes 

intensidades. A hipótese é que, ao evidenciar os elementos reais, seja na esfera física ou 

imaginativa, um corpo pode afetar o outro e ser afetado pelos demais.  

O trânsito de fluxos entre os corpos, capaz de gerar sistemas complexos de afetos, 

pode-se conectá-lo à teoria dos afetos de Spinoza sobre os corpos e suas relações entre si. 

Essa contribuição embasa melhor uma ideia de corpo mais plural, para a qual corpo não 

é apenas um elemento simples e isolado, mas também um encontro de multiplicidades, 

potências e atravessamentos. 

Spinoza (2015), considera que os corpos, em suas relações com 

outros corpos, sofrem constrangimentos ou expansões de potência 

que são expressos na mente por meio das ideias e esta é a dimensão 

afetiva da experiência, pois o afeto é entendido por ele (2015, p. 98), 

[...] “como a substância que apresenta uma potência absoluta e 

infinita de afetação, enquanto os modos variam, o que significa que 

experimentam transições, que são chamadas de afetos” (PEREIRA et 

al., 2017, p. 17). 

Ao aprofundar mais o estudo sobre a presença, Erika Fischer-Lichte introduz 

conceitos fundamentais dentro da estética do performativo. A presença fraca se refere ao 

corpo de carne e osso no tempo e no espaço ou, nas palavras de Fischer-Lichte, 

“Designarei por conceito fraco de presença o tipo de presença aqui e agora dado pela 

mera presença do corpo fenomênico do actor” (2019, p. 220). Sobre as qualidades de 

presença, é interessante lembrar que, segundo ela, a presença é uma qualidade 

performativa que se dá principalmente pela organização dos fluxos internos e externos do 

corpo.  

A presença é uma qualidade puramente performativa, e não 

expressiva. Ela é gerada por processos de encarnação específicos, 

mediante os quais o intérprete apresenta o seu corpo fenomênico de 

um modo que lhe permite não só dominar o espaço, mas também 

forçar o espectador a prestar-lhe atenção (Id., Ibid., p. 223).  

 



 
 
 

43 
 
 

 Portanto, é nessa qualidade de atenção que toda a rede de afetos entre atores e 

espectadores é acionada e pode provocar sensações, e é nessas sensações que pode estar 

a compreensão sobre a qualidade forte da presença. É possível pensar em momentos em 

que a atuação cênica tocou ou provocou intensamente? Ao assistir uma performance 

cênica, é possível sentir reações físicas, ou no próprio corpo fenomênico de espectador, 

ou sente-se que a performance atravessa a mente como um raio? Para Fischer-Lichte, a 

presença forte pode causar uma série de reações e afetações. 

Os espectadores sentem, com inusitada intensidade, que o actor está 

presente, o que lhes permite, por seu lado, sentirem-se também 

presentes de um modo especialmente intenso. Para eles, a presença 

acontece como uma experiência intensa de presença aqui e agora. À 

capacidade do actor de dominar o espaço e o de prender a atenção 

chamarei conceito forte de presença (Id., Ibid., p. 224).  

 

Por último, seguindo a lógica dos três conceitos de presença dentro da Estética do 

Performativo (2019), temos a ideia de presença radical. Nessa qualidade, pode-se 

perceber um fluxo ainda não citado: a dimensão energética do corpo cênico. Para 

entender esse tipo de presença, ou mesmo esse corpo energético, é importante considerar 

essa dimensão ora visível ora invisível do corpo. Em cena, é possível sentir o calor que 

um corpo pode gerar, é possível observar o suor e até mesmo tocar essa geração de calor 

do corpo. Nota-se esse calor radical assim como se percebe um magnetismo presente na 

atuação. Esse efeito da dimensão energética, apesar de nem sempre ser justificado por 

gestos e ações lógicas, movimenta de fato fluxos nos corpos atuantes.  

Para Fischer-Lichte, há um quê de mágico nesse tipo de presença radical. Mais 

que algo inexplicável ou intangível, essa magia se dá entre os corpos que partilham o 

mesmo tempo-espaço no ato teatral, conectados numa rede de fluxo, afetos e sensações. 

“A ‘magia’ da presença consiste, pois, na capacidade peculiar do actor de produzir energia 

de modo a permitir que esta circule no espaço, toque o espectador e se impregne nele. 

Esta energia é a força que emana do actor” (Id., Ibid., p. 228).  

Para que essa energia possa correr, é necessário que tenha pontos de criação. No 

caso, os atores são os agentes essa magia, já que forças e fluxos para acionar o circuito 

que se autoalimenta. Afinal, é “a co-presença corpórea de actores e espectadores que, 

antes de mais nada, possibilita construir o espetáculo” (Id., Ibid., p. 59). Por fim, essa 



 
 
 

44 
 
 

rede de afetos proveniente do encontro cênico entre atores e espectadores, onde há a 

geração e troca de energias, onde há presença radical, gera um sistema ou, como Fischer-

Lichte chama, um “circuito retroativo auto-referencial” (op. cit.). Sendo assim:  

Qualquer coisa que os atores façam repercute-se nos espectadores, e 

qualquer coisa que os espectadores façam repercute-se nos actores e 

nos outros espectadores. Neste sentido, é possível afirmar-se que o 

espetáculo é conduzido e produzido por um circuito retroactivo auto-

referencial em permanente mudança; daí que seu desenrolar não seja 

completamente planificável nem previsível (Id., Ibid., p. 78-79). 

 

Esse circuito da presença é importante para entender os movimentos dos fluxos 

presentes tanto individualmente em cada corpo que atua quanto nos trânsitos entre atores 

e espectadores. Esse circuito aponta para a simultaneidade de dimensões atuando juntas. 

Atuam os processos de geração de energia em cada atuante, mas também os manejos 

desses fluxos em cena, as relações entre outros corpos que estejam na contracena (caso 

haja) e, por fim, nas relações retroalimentativas entre os fluxos de reações e estímulos na 

troca com a plateia ou audiência.  

 

Fluxos, estados e sentidos 

Encontramos outra simultaneidade dimensional presente nessa trama complexa 

do corpo cênico: a dimensão cotidiana e a da cena, que se entrelaçam e se organizam no 

corpo de quem atua. Identificamos algumas pistas sobre as especificidades do corpo 

cênico e do corpo cotidiano no trabalho de Renato Ferracini Café Com Queijo: Corpo em 

Criação (2012). Em seu estudo, Ferracini traça um caminho pelas teorias do corpo, 

comentando as dualidades e paradoxos que muitos autores levantam ao longo dos estudos 

da filosofia e das ciências humanas.  

No capítulo Corpo Cotidiano: visões e revisões, pode-se observar a presença de 

alguns dos autores já citados pelo dicionário de filosofia de Abbagnano e por Greiner, 

que encontramos nas pistas anteriores. São eles autores cujas ideias apontam para a forte 

linha filosófica que vê o corpo separado da mente desde o pensamento platônico, 

passando por Aristóteles e Descartes (FERRACINI, 2012: p.111-114). Ferracini cita os 

autores dessa linha filosófica não para resumir suas próprias ideias a essas oposições, mas 



 
 
 

45 
 
 

para evidenciar que essas teorias influenciaram e fundamentaram tendências nos estudos 

sobre este tema no pensamento ocidental. 

Entretanto, nessa mesma linha, já se notavam perspectivas mais integracionistas 

que consideravam a possibilidade de ambivalência (isto é, mesma valoração) dessas duas 

grandezas, física e mental, por exemplo. Isso está em Spinoza, citado anteriormente e que 

volta a aparecer nas trilhas de Ferracini: o filósofo luso-holandês considera corpo e 

espírito parte de uma mesma substância (2012, p. 115). Ferracini também cita Nietzsche, 

evidenciando o caráter paradoxal e múltiplo do corpo humano (2012, p. 115-117). Nossa 

intenção não é aprofundarmo-nos nestes autores, mas sim nos atentar para essa linha que 

se desenrola sobre os conceitos do corpo, que atravessa revoluções sociais, além de 

considerar como a imagem que temos do próprio corpo influencia a construção da 

realidade e das relações.  

Pensar o corpo nos mostra a potência maleável tanto do corpo físico em suas 

mutações como em seus conceitos e dimensões extrafísicas. Repensar o corpo modifica 

o corpo, assim como os diferentes modos de experimentarmos nossa existência corpórea 

modificam o pensamento sobre o corpo. Ao falarmos de corpo cênico, isso se torna mais 

evidente. A reconfiguração do corpo se evidencia ao nos utilizarmos das investigações 

sobre o corpo para criar, produzir e/ou pesquisar um corpo para a cena, seja através de 

treinamentos psicofísicos, seja através de estudos filosóficos. O que se destaca desta 

capacidade mutável do corpo cênico, tal como entendido por Ferracini, é  sua 

multiplicidade e complexidade. 

O ator em Estado Cênico é um ser múltiplo por natureza, e toda e 

qualquer reflexão do trabalho de ator, mesmo que se possa definir de 

maneira clara o recorte de discussão, jamais poderá ignorar 

completamente as relações multidimensionais e multifacetadas de 

seu trabalho. Iniciarei por pensar o ator, aqui, não como uma teia de 

linhas paralelas que são trabalhadas independentemente e que de 

alguma forma milagrosa, entrelaçam-se quando em Estado Cênico; 

mas, sim, como uma multiplicidade intimamente relacionada em seus 

microelementos que são trabalhados em conjunto (Id., Ibid., p. 77-

78). 

 

 Sendo assim, percebe-se que há algo em comum entre corpo cotidiano e corpo 

cênico, mas, por outro lado, também há algo de específico ou expandido no estado cênico. 

O estudo de Ferracini indica que mais do que uma separação de um corpo para outro, ou 



 
 
 

46 
 
 

um estado para outro, o corpo cênico é um desdobramento do corpo cotidiano. Observa-

se, a partir disso, “a importância de gerar um pensamento integrativo sobre o corpo dentro 

de um comportamento-em-arte no Estado Cênico” (Id., Ibid., p. 83). A busca por uma 

integralidade do corpo em cena permite-nos abraçar as diferentes características de cada 

dimensão corporal para se amalgamarem num único corpo em cena: não um corpo fixo 

ou imutável, mas um corpo que passeia por esses fluxos multidimensionais e 

multifacetados e ao mesmo tempo acessa suas capacidades, direcionando-as para o 

trabalho de atuação.  

 Acredito que cada artista tem caminhos diferentes de pesquisa e de criação de seu 

próprio corpo e do entendimento sobre seus temas. E que, a partir disso, os conceitos e 

termos desenvolvidos, os vocabulários estabelecidos e as comunicações advindas de suas 

descobertas terão nomes diferentes; afinal, cada experiência artística é única e irrepetível: 

especificidades do acontecimento teatral. Segundo a filosofia teatral de Jorge Dubatti, o 

teatro: 

(...) é um acontecimento, no duplo sentido que Deleuze atribui à 

ideia: algo que acontece e em que se dá a construção de sentido. Um 

acontecimento que produz entes em seu acontecer, vinculado à 

cultura vivente, à presença aurática dos corpos (DUBATTI, 2016, p. 

27). 

 

 A partir deste acontecimento complexo de encontro e convivialidade, entende-se 

que o corpo também não se repete, mas sim se produz e se transforma no encontro 

proporcionado no acontecimento teatral. De forma expandida, dentro de um Estado 

Cênico, os corpos envolvidos e engajados no acontecimento criam o acontecimento 

teatral em si e ao mesmo tempo se transformam no processo. Para Dubatti, esse corpo 

diferente do cotidiano, imerso no acontecimento, chama-se Corpo Poético (Id., Ibid., p. 

34). Ferracini, numa perspectiva derridiana, o batiza de Corpo Subjétil (2012, p. 83). 

Nomes e caminhos diferentes, mas que apontam para a potencialidade expandida do corpo 

em cena. 

 Afinal o que é o estado cênico? De forma simples, seria somente “estar” (estado) 

em cena (cênico). De certa forma, sim. Mas, se olharmos com mais atenção, há uma 

diferença entre estar em cena, como por exemplo no centro de uma discussão, e performar 



 
 
 

47 
 
 

uma cena, com gestos alterados e exaltações de voz. O que se difere de apenas estar em 

cena ou “fazendo uma cena” talvez seja justamente a complexidade multidimensional 

desse estado corpóreo.  

Um estado cotidiano, mesmo que alterado ou intenso, ainda assim é um estado 

inserido em um contexto cotidiano, social e cultural. Agora, um corpo em estado cênico, 

além de ser atravessado por todas essas dimensões que já permeiam o cotidiano, 

atravessa-lhe também a camada cênica. A cena é um espaço-tempo criado 

temporariamente para ações coletivas e individuais. O espaço-tempo cênico é uma zona 

de atuação e encontro. Ainda para Dubatti: 

O que distingue a teatralidade específica do teatro da teatralidade 

natural e social é o salto ontológico da poiesis, a instauração de um 

corpo poético (...) e a maneira como este gera uma expectação 

específica, com distância ontológica, e um convívio específico 

(DUBATTI, 2016, p. 39). 

 

 O estado alcançado e partilhado dentro do acontecimento cênico também é 

específico da cena e do espaço convivial gerado pelo teatro. Ferracini, por outro lado, 

opta por chamar estado cênico de “o momento específico em que o ator se encontra na 

ação de atuação juntamente com o público e com todos os elementos que compõem a 

cena” (op. cit., p. 31). O estado cênico ademais se relaciona ao acontecimento e ao 

encontro convivial que o espaço-tempo teatral permite. 

 Para a criação dessa zona de encontro e poiésis, o corpo cênico é agente criador 

desse tempo-espaço e simultaneamente criado e transformado, isto é, recria-se nesse fluxo 

cênico. Eleonora Fabião, em seu artigo Corpo Cênico, Estado Cênico (2010), nos 

descreve de maneira inspiradora o mergulho nesse estado, associando esta vivência com 

o fluxo e a sensação de redimensionamento do tempo. 

O corpo cênico experimenta espaço e tempo potencializados e, 

também, o corpo cênico potencializa tempo e espaço. O corpo da 

cena investiga temporalidade e espacialidade, inventa minutagens e 

métricas, ocupa dimensões simultâneas do real. O nexo do corpo 

cênico é o fluxo. O passageiro, o instantâneo, o imediato – rajada, 

revoada, jato. Nascendo e morrendo; nascendomorrendo. O corpo 

fluido e fluidificante é a matriz espaço-temporal da cena (FABIÃO, 

2010, p. 1). 

 



 
 
 

48 
 
 

 Aqui encontro a confluência com o que venho entendendo como corpofluxo. No 

próximo capítulo, falaremos mais a respeito do fluxo e de sua importância para o 

desdobramento do corpo cênico. Tal como para Ferracini e Fischer-Lichte, há 

multidimensionalidade no corpo em cena para Fabião. Assim como para esta 

investigação, segundo Fabião, o corpo encontra o nexo de seu estado cênico em si mesmo, 

uma vez que é fluxo e fluidificante: “o nexo do corpo cênico é o fluxo” (op. cit.).  

Ao tomar consciência deste “nexo”, pode-se dizer que o corpo se relaciona ao 

fluxo quando buscamos conceituações e percepções sobre o corpo cênico. A perspectiva 

de Alice Stefânia Curi (2013) evidencia o caráter mutável do corpo cênico, 

caracterizando-o não como um elemento fixo ou estável, mas como um campo dinâmico 

de significação em constante transformação. Assim como a língua se estrutura em 

discursos que articulam subjetividades, o corpo em cena opera sua própria sintaxe, 

criando sentido mesmo no silêncio.  

No entanto, diferentemente de um significado estático, a significação do corpo 

cênico é instável, fluida e inacabada, permitindo a emergência de ser ao mesmo tempo 

presença e potência, matéria e movimento, estrutura e devir.  

Se o discurso é compreendido e analisado como apropriação e 

articulação subjetiva do paradigma que é a língua, podemos dizer que 

o corpo cênico, ao operar sua sintaxe singular na interação com os 

elementos da linguagem da cena, também cria discurso, enuncia, 

mesmo quando calado. Se o significado implica ou indica 

estabilidade, a significância – categoria processual, rítmica e estética 

– é instável e inacabada ao promover, dinamicamente, a emergência 

de uma infinidade de sentidos (CURI, 2013, p. 927). 

 

Estado, percepções, experiências, trajetórias de vida. Corpo e cena apontam 

infinidades. Ou somente o aprendizado incorporado até o momento presente. Aqui, o 

corpofluxo não ganha estatuto de conceito, provavelmente por ser muito mais caminho 

do que chegada, por ser o percurso que tem me formado e ainda forma meu corpo em 

cena. Uma postura, vivência ou saber cultivados ao longo dos anos, dos encontros, dos 

trabalhos, da vida em sua complexidade. 

 Alguns encontros, memórias e vivências de meu percurso se sobressaem e 

marcam a trajetória com mais nitidez. Entre eles, o intercâmbio realizado no Seminário 



 
 
 

49 
 
 

de Dramaturgia da Dança dos Orixás em Salvador (BA), realizado na Escola de Dança 

Fundação dos Estudantes do Estado da Bahia (FUNCEB), no período de 9 de janeiro a 

10 de fevereiro de 2012, proporcionada pelo mestre Augusto Omolú. Nessa experiência, 

cada ensaio era uma gira ou xirê4 de muita energia, dança e movimento. Foi esse o 

primeiro contato com a dança afro e a dança dos Orixás.5  

 

 Figura 1. Seminário Dança dos Orixás, Salvador, BA, 2012. Acervo pessoal. 

A sensação que fica é que essas matrizes expressivas aprendidas no seminário 

foram tatuadas no meu corpo ao longo do mês de laboratório e oficina. Elas reverberam 

até hoje. Uma sabedoria da simbologia dos Orixás que reverberou no trabalho 

desenvolvido com a turma de Interpretação e Montagem, dirigido por Alice Stefânia em 

2013. Nessa disciplina da graduação, adaptamos o texto Gota d´água de Chico Buarque, 

o que deu origem ao nome da peça, GOTA (2013). Investigamos matrizes de movimento 

inspirada nos Orixás a partir de laboratórios de experimentação que fizemos em coletivo 

 
 

4 Gira ou xirê são nomes comumente encontrados em casas de umbanda ou candomblé no Brasil para se 

referir ao encontro, festa ou ritual com os Orixás ou entidades. 
5 Vídeos da apresentação final do seminário: 

Parte 1: https://www.youtube.com/watch?v=A79aSDnyICQ  

Parte 2: https://www.youtube.com/watch?v=RkWknw55BRY  

Parte 3: https://www.youtube.com/watch?v=YB8ntME9s4Y  

https://www.youtube.com/watch?v=A79aSDnyICQ
https://www.youtube.com/watch?v=RkWknw55BRY
https://www.youtube.com/watch?v=YB8ntME9s4Y


 
 
 

50 
 
 

ao longo do semestre. Essas matrizes foram incorporadas à cena e ressignificadas para o 

contexto da montagem, gerando dinâmicas e circuitos internos entre nós. Esse material 

de movimento se tornou um vocabulário comum entre o elenco durante o processo 

criativo.  

Parte dessa energia ou vibração dos movimentos, dos laboratórios, das 

experiências e trocas tanto do Seminário em Salvador quanto da montagem e 

apresentações da peça GOTA (2013) reverberam até hoje, seja numa dimensão da 

memória, seja na dimensão física e dinâmica do corpo em movimento, seja na dimensão 

dos encontros e das experiências vividas com as pessoas nesta época que ainda encontram 

ressonância no meu corpo. 

   

Figura 2. GOTA, 2013, Teatro da Caixa. Foto: Adla Marques 

As memórias saltam, se agitam, se reorganizam ao tentar resgatar essa 

experiência. Na dimensão da lembrança, os acontecimentos e as sensações se borram, a 

sequencialidade nem sempre segue a lógica do início, meio e fim. Muitas vezes, ao 

acionar o resgate de experiências passadas, os caminhos são mais curvos que retos, e os 

relatos se emaranham às percepções e sensações tanto do momento presente quanto do 

momento lembrado. Cria-se, assim, uma complexidade que aciona a simultaneidade de 

tempos e espaços.  



 
 
 

51 
 
 

A questão da memória no corpo pode acionar espaços e tempos que coexistem, 

que se entrelaçam e se modificam à medida que são lembradas. Ou ainda podem levar à 

reflexão de que a memória é uma dimensão do corpo onde os tempos nem sempre são 

sequenciais e/ou cronológicos. Nesse sentido, essa dimensão é um entrelaçamento e uma 

coexistência de tempos em um mesmo corpo. Ferracini ecoa essa ideia: “Assim, 

paradoxalmente, o passado é co-extensivo ao presente e o presente é presente ao mesmo 

tempo em que é passado” (2012, p. 120). A simultaneidade de tempos evidencia mais 

uma vez a multidimensionalidade presente no corpo, suas capacidades de ser e estar, ao 

mesmo tempo, em diferentes dimensões.  

Contradizendo perspectivas mecanicistas e puramente materialistas sobre o corpo, 

se expandirmos essas possibilidades, talvez dois ou mais corpos possam ocupar o mesmo 

lugar no tempo-espaço, ainda que na dimensão da memória, da imaginação ou das 

projeções mentais. Nesse sentido, nosso ponto não se apoia na crítica à física clássica, 

mas em explorar as possibilidades de outras dimensões simultâneas à dimensão física, 

mas que, por sua vez, não obedecem às mesmas leis.  

O corpo físico de fato tem seus princípios físicos e responde aos limites dos ossos, 

músculos, ligamentos e das dinâmicas impostas à matéria. Entretanto, os pensamentos, 

sensações, memórias, imaginações e sonhos se misturam e se movimentam de outras 

formas, com outras limitações, conectadas sim à dimensão física, mas não 

necessariamente se comportando da mesma forma.  

O estudo da multidimensionalidade do corpo cênico nos vale para lembrar da 

mobilidade de tais dimensões para a composição artística. Se a memória, o fluxo de 

pensamento, a imaginação, se essas instâncias do corpo, enfim, possuem outros limites, 

estas também podem ter potências diferentes das físicas, assim como estar em dois lugares 

ao mesmo tempo, como o passado e o presente. O corpo que lembra coexiste e 

presentifica tempos e espaços distintos em sua complexidade. A respeito desta relação 

paradoxal entre corpo e tempo, Ferracini diz: 

O corpo, como espacialização do aqui-agora, ou seja, do presente, 

mantém uma relação intrínseca com o tempo. Ele, em si, sendo 

“presente”, não pode nunca ser um passado, mas por outro lado 

assume, acumula esse passado nele mesmo, ou seja, no presente. 

Sendo assim, o corpo é uma presentificação do passado acumulado. 



 
 
 

52 
 
 

Poderíamos dizer, paradoxalmente, que, no corpo, o passado é co-

extensivo ao presente (2012, p. 120). 

Apoiado em especial pelos conceitos de Deleuze (1988) e Bergson (1999) sobre 

as relações entre corpo, memória e o fluir do tempo, Ferracini nos lembra que esta 

complexa dimensão faz parte do corpo cênico e que, a partir dela, podemos acionar este 

nível do corpo de forma consciente, inclinada ao trabalho cênico. Não só com o acesso a 

lembranças de acontecimentos passados, como intuía Stanislavski (FERRACINI, 2012, 

p. 126), mas também no nível da dimensão da memória, pois, nesta perspectiva, “corpo é 

memória” (p. 125).   

Sendo assim, pode-se considerar a memória no corpo cênico como um campo de 

coexistência temporal, onde passado e presente se entrelaçam, redimensionando espaço e 

tempo na cena. Essa perspectiva considera a memória, a imaginação e as sensações como 

dimensões ativas no processo criativo, operando com dinâmicas próprias, além dos 

limites físicos. Vemos também essa noção de simultaneidade de tempos no corpo e nas 

espirais de seu passar. 

No corpo o tempo bailarina. E em seus movimentos funda o ser no 

tempo, inscrevendo-o como temporalidade. Dos gestos primevos é 

que respira a voz, inspirando nos seres o sopro divino, o hálito 

originário que circunscreve em torno de si e em si mesmo o sagrado. 

Antes de uma cronologia, o tempo é uma ontologia, uma paisagem 

habitada pelas infâncias do corpo, uma andança anterior a progressão, 

um modo de predispor os seres no cosmos. O tempo inaugura os seres 

no próprio tempo e os inscreve em suas rítmicas cinesias (MARTINS, 

2021, p. 21). 

 Assim como o tempo dança no corpo, o corpo também se coloca a bailar no tempo, 

no espaço e nas dimensões inomináveis que talvez ainda não saibamos medir ou mesmo 

diferenciar da nossa percepção tridimensional do espaço, mas que podem ser sentidas 

intuitivamente ou nos encontros com o sagrado e o mistério dos fluxos de vida e morte.  

O corpo dança o tempo. Dançar é como inscrever, que é como estar 

no tempo curvo do movimento. O evento criado no e pelo corpo 

inscreve o sujeito e a cultura numa espacialidade refletida, 

espelhando as temporalidades. Podemos, assim, conceber a 

performance ritual não apenas como inscrição do corpo nas 

espacialidades, mas como projeção do espaço em uma temporalidade 

que o espelha. As movências das danças mimetizam essa 

circularidade espiralada, quer no bailado do corpo, quer na ocupação 

espacial que o corpo em voleios sobre si mesmo desenha. O 

movimento coreográfico ocupa o espaço em círculos desdobrados, 

figurando a noção ex-cêntrica do tempo. Em outras palavras: o 



 
 
 

53 
 
 

tempo, em sua dinâmica espiralada, só pode ser concebido pelo 

espaço ou na espacialidade do hiato que o corpo em voltejos ocupa. 

Tempo e espaço tornam-se, pois, imagens mutuamente espelhadas 

(MARTINS, 2021, p. 88). 

O tempo espirala não por ser uma simples métrica dos afazeres ou ponto de 

referência, mas por ser uma dimensão provável de encontro, onde presente, passado e 

futuro coexistem na sabedoria do corpo que aprendeu, aprende e ensina constantemente. 

Essa é uma aprendizagem ancestral que se observa nas tradições culturais e religiosas 

afro-brasileiras, pois, durante os períodos históricos sem acesso à escrita grafada em 

papeis e pergaminhos, os corpos em movimento eram o lugar de inscrição de 

conhecimentos ancestrais e tradicionais, trazidos nas diásporas e nas confluências com os 

povos originários. Essa escrita do e no corpo no tempo que se espirala em todas as 

direções é chamada por Martins de corpografia. “Dançar é performar, inscrever. A 

performance ritual é, pois, um ato de inscrição, uma grafia, uma corpografia. Nas culturas 

predominantemente orais e gestuais, como as africanas e as indígenas, o corpo é, por 

excelência, local e ambiente da memória” (MARTINS, 2021, p. 89). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
 

54 
 
 

CAPÍTULO 2 – FLUXOS, ENCONTROS E CONFLUÊNCIAS – 

Encruzilhadas do corpofluxo. 

  

Tudo está na natureza, encadeado e em movimento. 

Joana em Gota D’água de Chico Buarque 

  

Entrando no(s) fluxo(s) 

Neste capítulo, buscamos contextualizar nossa abordagem sobre o fluxo e suas 

relações com o corpo em estado cênico. Iniciamos o percurso observando o fluxo desde 

uma visão macroscópica, a partir dos fluxos presentes na natureza e nos movimentos 

celestes, até o microcosmo do corpo humano. Optamos por nomear alguns tipos de fluxo 

a fim de criar pontos de referência para melhor distinguir suas particularidades e relações 

com o corpo humano a partir de movimentos visíveis ou invisíveis ao ser humano.  

 Se considerarmos que o fluxo em si é uma palavra que usualmente se refere a 

movimento, mudança ou devir, talvez devamos considerar pertinente investigar algumas 

características do fluxo em determinados contextos para explorar a 

multidimensionalidade desse termo. Ao rastrear como encontramos a presença de fluxo 

na natureza, nas humanidades, no universo psicológico e até mesmo na vida cotidiana, 

podemos trilhar um caminho de como essa presença reverbera nas múltiplas dimensões 

do ser. Buscamos, dessa forma, investigar as possibilidades polissêmicas no termo fluxo 

com a finalidade de encontrar conexões com o processo de criação cênica. 

Após identificar algumas qualidades de fluxo, passamos a investigar 

potencialidades epistemológicas das práticas corporais. A partir da perspectiva de que o 

corpo humano é um encontro de forças e inteligências em constante transformação, um 

organismo singular e múltiplo ao mesmo tempo, que se relaciona com seus próprios 

fluxos e com o ambiente, utilizamo-nos da noção de confluência de Antônio Bispo dos 

Santos (2023).  



 
 
 

55 
 
 

Em seguida, abordamos a Teoria do Estado de Fluxo (CSIKSZENTMIHALYI, 

2002). A pesquisa sobre a felicidade desenvolvida pelo autor e sua equipe nos aponta 

pistas interessantes sobre a sensação de redimensionamento do tempo e do espaço e sobre 

os fluxos presentes na dimensão psicológica. A sensação de aceleração ou desaceleração 

do tempo, frequentemente relatada por atores e espectadores, sugere que a cena pode ser 

um espaço de modificação da percepção, onde o tempo se molda de acordo com 

experiência vivenciada.  

 

Mapeando fluxos: Conceitos e contextos 

         A natureza está em movimento. É possível perceber o fluir dos movimentos ao 

nosso redor, principalmente nos fenômenos visíveis e tangíveis para a percepção humana. 

Como, por exemplo, o movimento do sol e da terra que transforma o dia em noite e a 

noite em dia; os ciclos da lua que, periodicamente, se enchem e esvaziam ao nosso olhar, 

levando consigo o movimento diário das marés; o movimento da Terra, que, no seu bailar, 

atravessa o espaço.  

Em relação ao corpo humano, os planetas e luminares no universo são enormes 

corpos viajando pelo universo, mas, devido à distância, nossa percepção nota esses 

movimentos a partir das pequenas ou grandes mudanças no cosmos e na vida na Terra, 

como o viajar das estrelas pelo céu, o ciclo das estações, o movimento das águas afetadas 

pela lua. Parece que tudo dança ao nosso redor. 

No mover dos grandes astros, observa-se uma qualidade de fluxo que se estabelece 

no tempo e no espaço, onde uma ou mais forças interagem. A essa qualidade nos 

referimos em nosso estudo como Fluxo Celeste, que se refere principalmente aos 

movimentos espaciais e deslocamentos dos corpos no espaço sideral, os gigantescos 

corpos celestes, planetas (incluindo o nosso), estrelas, cometas. Ou seja, o Fluxo Celeste 

é essa dança cósmica complexa em que pegamos carona e fluímos através do infinito 

universo afora, uma dança de corpos gigantescos que afeta também os minúsculos seres, 

como nós, humanos.  



 
 
 

56 
 
 

Partindo da paisagem macroscópica dos eventos celestes dos grandes corpos, 

podemos observar outros fluxos, nos movimentos mais próximos, os que estão dentro da 

biosfera da Terra. É possível notar que há movimento na matéria como a ação de dilatar 

e contrair dos materiais por conta de mudanças de temperatura ou pressão. Pode-se notar 

também o fluir dos rios em direção ao mar, a evaporação das águas que se tornam nuvens 

e precipitam em rios em queda livre até encontrar novos percursos no chão e completar 

seus ciclos de renovação. Ao observar os elementos da natureza terrena, percebe-se o 

movimento vivo, constante e complexo de suas mutações. 

 

Figura 3 - Van Gogh, Vincent. Noite Estrelada. 1889. Museu de Arte Moderna, Nova York. 

         Identificamos este fluxo como Fluxo Elemental, atribuído aos movimentos da 

matéria na Terra. A composição e a constituição do que é material do nosso planeta, as 

interações entre esses elementos e as interpretações e nomes que atribuímos aos 

elementos varia muito dependendo do recorte de tempo e espaço. Ainda que as 

nomenclaturas possam divergir entre as culturas, o desejo de entender e explicar as forças 

ao nosso redor permanece, seja através da clássica proposição elementar dos quatro 

elementos (terra, ar, água e fogo) ou a leitura de mundo onde divindades são forças ou 

regem certos domínios da natureza.  



 
 
 

57 
 
 

 Uma qualidade que se destaca do Fluxo Elemental é o comportamento particular 

dos líquidos, em especial a água e seus movimentos. Aplica-se a lógica de sempre fluir, 

sempre mover, mesmo as águas que não têm espaço por onde dar vazão, achatadas pela 

força da gravidade. E, se chegarem a um ponto de estagnação, outros ciclos se 

apresentam, como a evaporação ou os circuitos internos de um lago. É muito raro falar de 

fluxo e não atribuir este movimento às águas. Ainda que consideremos exceções, como 

sistemas que contam com diferença de pressão ou sofrem a ação de outras forças como 

bombas e outros sistemas mecânicos ou elétricos de movimento, a água segue sua própria 

lógica de movimento: o fluir. Isso nos faz lembrar o filósofo pré-socrático Heráclito de 

Éfeso, cuja principal contribuição a que temos acesso até hoje é a ideia de que “tudo flui”. 

 Philip Wheelwright, pesquisador norte-americano, em seu estudo sobre Heráclito 

(1959), explora a visão sobre a constante mudança.  

Wheelwright destaca que a metáfora do rio é central para a compreensão de 

Heráclito. Segundo ele, Heráclito utiliza o rio para ilustrar não apenas a mudança, mas a 

natureza do devir. Heráclito afirmava que o mundo é como um rio em fluxo constante, 

onde tudo está em movimento e nada permanece estático. Uma das máximas mais 

famosas atribuídas ao pré-socrático, e também a síntese da metáfora do rio como devir e 

mudança, é a ideia de que não se pode entrar duas vezes em um mesmo rio. Afinal, o rio 

já mudou e não é mais o mesmo. A pessoa que entra no rio não permanece a mesma para 

repetir a ação, ou seja, não só o rio, mas é tudo que muda, tudo flui. Ainda segundo 

Wheelwright, em Heráclito, o fluxo não é caótico, pois possui uma ordem intrínseca, uma 

harmonia cósmica que emerge da interconexão das mudanças. 

Ainda na esteira dessa ideia filosófica do fluxo, Marcelo Gleiser comenta sobre a 

singularidade que este tem na filosofia heraclitiana: 

Para Heráclito, a substância básica era o fogo, possivelmente devido 

ao seu poder de transformar as coisas, de pô-las em movimento. 

Entretanto, o foco principal de sua filosofia eram as transformações 

criadas pela tensão entre os opostos, enquanto para seus colegas 

iônicos as transformações observadas na Natureza eram uma 

manifestação secundária da substância básica. Esse ponto de vista 

discordava do de Tales e seus discípulos. O universo de Heráclito era 

eterno, e em constante estado de fluxo (GLEISER, 2006, p. 46, grifos 

meus).  



 
 
 

58 
 
 

Gleiser nos apresenta a relação entre os mitos da criação do cosmos, os percursos 

da ciência e os avanços do pensamento humano para compreender a natureza e as origens 

do universo. Ao falar dos gregos, o autor também apresenta Heráclito e sua filosofia do 

“tudo flui”. Embora o filósofo pré-socrático seja conhecido pela analogia do rio, para ele, 

a substância básica era o fogo, pois a base da filosofia de Heráclito era a transformação 

por consequência das relações entre os opostos. O fogo, tal como nos diz Gleiser, tinha 

papel primordial na noção de “pôr em movimento”. Entende-se o fogo como um fluxo de 

criação e de mutação. 

O conflito e a luta entre opostos são vistos como geradores do movimento e 

transformação no universo a partir desta perspectiva. Em outras palavras, a tensão entre 

noite e dia, frio e quente, vida e morte e tantas outras oposições proporcionam uma 

negociação constante que impulsiona e instiga a mudança na matéria da vida. A essa visão 

filosófica sobre fluxo e mudança, atribuímos a classificação de Fluxo Complementar, 

referindo-nos à visão da mudança constante da matéria e dos seres, incluindo as ideias 

que consideram a tensão entre forças opostas resultando em uma organização que gera 

movimento e mudança.   

Adicionalmente, a sabedoria das perspectivas afro-brasileiras expande a noção de 

opostos ao compreender que não se trata apenas de escolher entre um polo ou outro, mas 

de criar um terceiro caminho, uma nova possibilidade. A figura mítica de Exu, conhecido 

também nas histórias como senhor da terceira cabaça6, simboliza essa dinâmica por 

misturar os elementos do bem e do mal em uma nova ordem, rompendo com a lógica 

binária e abrindo espaço para a transformação. Sua atuação nas encruzilhadas inaugura 

uma epistemologia que valoriza o movimento, a imprevisibilidade e a potência das 

ambivalências.  

Como aponta Luis Rufino, no artigo Exu na esquina do tempo: sobre o carrego 

colonial e as formas de rasura (2020), Exu opera no entre, nas frestas da história, 

 
 

6 Contam as lendas que, no momento da criação do mundo, foram oferecidas duas cabaças a Exu: uma 

continha o mais puro mal e a outra, o mais puro bem, e lhe pediram que escolhesse uma delas. Exu, com 

sua sabedoria, pede que lhe entreguem uma terceira cabaça. Quando a recebeu, Exu misturou os conteúdos 

das duas primeiras cabaças e jogou no Ayé (Terra) e, desde então, tudo se misturou. 



 
 
 

59 
 
 

desestabilizando verdades fixas e criando rupturas que possibilitam novos percursos. 

Assim, essa visão de Exu ressignifica a dualidade imposta pelo pensamento colonial, não 

apenas negando-a, mas transcendendo-a por meio do cruzamento e da invenção de outros 

modos de existir e conhecer. 

A encruzilhada aponta para múltiplos caminhos, afinal, a noção de 

caminho assentada no signo Exu se compreende enquanto 

possibilidade, e não como certeza. Dessa forma, a encruza 

compreende a coexistência de diferentes rumos. Lá, diferentemente 

do que é praticado pela lógica ocidental, um caminho não se torna 

credível em detrimento de outros. A encruzilhada transgride a 

linearidade e a pureza dos cursos únicos, uma vez que suas esquinas 

e entroncamentos ressaltam as fronteiras como zonas interseccionais, 

onde múltiplos saberes se atravessam, coexistem e pluralizam as 

experiências e suas respectivas práticas de saber (RUFINO, 2020, p. 

149) 

 

Reitero que nosso objetivo em reconhecer diversos tipos de fluxos – tanto na 

natureza quanto nas ideias – é criar referências para nossa pesquisa sobre o fluxo, 

mapeando o caminho conceitual, considerando que este é um tema bastante abrangente e 

pode ser abordado em diversos contextos.  

No nosso caso, o objetivo é chegar aos fluxos em cena e no corpo, e investigar 

como eles operam ou se movimentam. Essa primeira triagem dos fluxos visou abordar os 

múltiplos significados, perspectivas e o universo que a palavra fluxo suscita. A partir 

dessas diferenciações, buscamos organizar o percurso e elencar os fluxos caros a esta 

pesquisa, diferenciando conceitos importantes para a análise e embasamento da 

construção de uma ideia de corpofluxo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       

         Especificamente no corpo humano vivo e animado, podemos perceber o 

movimento permanente da frequência cardíaca que bombeia sangue e propicia trocas 

gasosas, numa dança de sempre ir, constante e complexo, nunca igual, sempre se 

renovando e permitindo a manutenção da vida. Tudo na natureza do corpo parece se 

mover: o ar que entra e sai dos pulmões, que por sua vez viaja até o mais profundo das 

células; o processo de digestão que permite a criação de energia e potência motora; o 

fluxo elétrico e complexo do sistema nervoso que percorre cada parte permitindo maior 

ou menor sensibilidade corpo afora. Para identificar os movimentos fisiológicos do corpo, 

o chamaremos de Fluxo Fisiológico. 



 
 
 

60 
 
 

         Os exemplos de fluxos possíveis de percepção no corpo são muitos, e estas são 

apenas algumas pistas para relacionar corpo ao fluxo, pistas importantes no caminho do 

corpofluxo. Dessa forma, percebe-se que o movimento em si pode ser considerado uma 

dimensão do existir. No corpo físico, isso se torna tangível ao percebermos os 

movimentos que já estão presentes independentemente da vontade ou do controle 

consciente (sistema parassimpático). Ainda que o corpo pare de se movimentar 

intencionalmente, ainda continua em movimento. 

 Nessa concepção, parece haver uma ponte entre os processos inconscientes e os 

movimentos conscientes do corpo: a respiração. Mesmo que não prestemos atenção ao 

movimento de encher e esvaziar os pulmões, esse processo se faz presente e indispensável 

para a manutenção de nossa vida corpórea.  

No entanto, se levarmos o foco a esse processo, ele se torna consciente e passível à 

mudança voluntária. Com essa atenção, podemos prender o fôlego por instantes, acalmar 

os pensamentos através de exercícios meditativos ou mesmo hiperventilar ou estimular a 

vitalidade. Esta mudança consciente na respiração pode apontar para a conexão entre o 

consciente e o inconsciente, entre o voluntário e o involuntário, e para a força que a 

atenção é capaz de fazer ao focar processos do corpo, e como isso pode afetar nossos 

estados e nossas qualidades de presença.  

E por falar em atenção, depois de percorrer tantas possibilidades de fluxo, peço 

que quem me lê, neste instante, possa ativar esta capacidade. Peço gentilmente que se 

imagine dentro de uma embarcação, flutuando em águas tranquilas. Ao visualizar este 

movimento suave de flutuação, tente levar esta sensação às estruturas corporais, como se 

esse leve balanço imaginário pudesse balançar suavemente as carnes, os tecidos, os 

sentidos. E então a respiração pode pegar carona nesse fluxo imaginativo e se balança 

entre inspirar e expirar. Inspirar e expirar. Inspirar. Expirar.  

Uma breve flutuação antes de seguirmos adiante.  

 

 



 
 
 

61 
 
 

Corpos, epistemologias e mergulhos 

         Ao agregar a reflexão sobre os fluxos ao tema corpo, percebe-se que o corpo 

humano vivo, além de estar em movimento, é um grande encontro de forças e 

inteligências. Uma sabedoria resistente que busca a vida em seu fluir. Nota-se, então, que 

o corpo não é somente um fluxo sozinho ou desconectado, mas uma espécie de unidade 

paradoxalmente múltipla e em constante transformação, que se relaciona com os 

movimentos dos seus próprios sistemas e com os fluxos do ambiente ao seu redor. Corpo 

como lugar, tempo e espaço de interação, encontro e vida. Corpo como lugar de 

confluência, atravessamentos e encontros. Ainda que possa ser entendido como unidade, 

considerando a singularidade de cada pessoa, o corpo é um complexo organismo não 

acabado, mas inteiro ao mesmo tempo. 

 Para o mestre Antônio Bispo dos Santos (1959 - 2023), liderança quilombola e 

sábio contemporâneo mais conhecido como Nêgo Bispo, o conceito de confluência é 

essencial para habitarmos o mundo de forma mais harmônica e potente. Essa concepção 

de Bispo nos apresenta uma força de agrupamento e multiplicação. Esse conceito vem de 

um saber cultivado por ele através da vivência de confluência em sua vida, suas relações, 

em coletivos e no contato com a terra.  

Se expandirmos esta noção também para o corpo e pensarmos a confluência de 

experiências, vivências, encontros, numa encruzilhada de aprendizados no próprio corpo, 

esse corpo-confluência se torna um lugar de potência e encontro. “Confluência é a lei que 

rege a relação de convivência entre os elementos da natureza e nos ensina que nem tudo 

que se ajunta se mistura, ou seja, nada é igual.” (SANTOS, 2015, p. 89). 

Não tenho dúvida de que a confluência é a energia que está nos 

movendo para o compartilhamento, para o reconhecimento, para o 

respeito. Um rio não deixa de ser um rio porque conflui com outro 

rio, ao contrário, ele passa a ser ele mesmo e outros rios, ele se 

fortalece. Quando a gente confluencia, a gente não deixa de ser a 

gente, a gente passa a ser a gente e outra coisa – a gente rende. A 

confluência é uma força que rende, que aumenta, que amplia 

(SANTOS, 2023, p. 15). 

 



 
 
 

62 
 
 

Santos propõe uma visão contracolonialista7 do tempo e das relações, substituindo 

a linearidade ocidental de "início, meio e fim" por "início, meio e início", uma perspectiva 

que ressoa profundamente com a noção de fluxos e transformações do corpo. Nesse 

entendimento, evoca-se a sabedoria da circularidade presente também nos ciclos naturais 

e fluxos elementais, onde nada se encerra completamente, mas se reinventa em 

continuidade em um movimento de transmutação constante. Por sua vez, o corpo, em sua 

relação com o ambiente e a vida, não deve ser considerado um ente fixo e isolado, mas 

um sistema (zona ou convergência complexa de fluxos) que se desdobra em encontros, 

afetos e trocas. Cada experiência gera novas camadas, expandindo as possibilidades do 

corpo humano e, consequentemente, expandindo possibilidades do corpo cênico, que se 

refaz e se ressignifica a cada instante. 

O termo "contracolonialista" é muito utilizado por Nego Bispo e refere-se à 

perspectiva crítica que se opõe às práticas e estruturas do colonialismo, buscando 

valorizar e reivindicar as vozes e experiências de povos historicamente perseguidos por 

ações colonialistas. Essa abordagem enfatiza a resistência e a auto-organização das 

comunidades afetadas pela colonização, destacando suas lutas históricas e 

contemporâneas. Dessa forma, o autor se utiliza da relação com as águas, que possuem 

uma lógica cíclica, evocando dessa forma o fluxo e suas confluências. 

A água não reflui, ela transflui e, por transfluir, chega ao lugar de 

onde partiu, na circularidade, Ou seja, ela vai na correnteza, encontra 

outras águas, fortalece-se na correnteza, mas ao mesmo tempo 

evapora, percorre outro espaço, em forma de nuvem, e chove. A 

chuva vai para outros lados, mas também volta para as nascentes. As 

nascentes saem do Cerrado e vão confluindo. Confluindo e 

transfluindo. Confluindo e transfluindo, elas também evaporam e 

retornam em forma de chuva. Elas não vêm pelo mesmo percurso, 

caminho ou curso. Elas vêm na circularidade. Transfluem e 

confluem, mas não refluem. Só no transporte é possível refluir: você 

pode ir e voltar. A refluência só existe na linearidade. Quando não há 

circularidade, você vai ter que voltar por onde você foi. Na 

transfluência não há volta, porque ela é circular. Ao mesmo tempo 

que algo vai, fica; ao mesmo tempo que fica, vai – sem se desconectar 

(op. cit., p. 50-51). 

 
 

7 Termo utilizado por Antônio Bispo como posicionamento contrário às opressões impostas pela filosofia, 

política e cultura colonialista. O contracolonialismo é simples: é você querer me colonizar e eu não aceitar 

que você me colonize, é eu me defender. O contracolonialismo é um modo de vida diferente do colonialismo 

(SANTOS, 2023, p. 58). 



 
 
 

63 
 
 

 

         Com base nessa concepção, ao observar o corpo humano como fonte de pesquisa 

e movimento, percebe-se que ele não é um fluxo apenas, mas uma confluência de forças 

e potências. Sua complexidade revela uma característica paradoxal: ser único e, ao mesmo 

tempo, tantos. Para nomear essa experiência e sabedoria aprendida pelo corpo e seus 

caminhos, escolho o termo corpofluxo, que sintetiza minha pesquisa e vivência, 

especialmente no campo das Artes Cênicas. Assim, abro espaço para que essa 

simultaneidade – singularidade e multidimensionalidade – possa respirar e habitar o 

tempo e o espaço desta dissertação. 

Podemos nos voltar mais uma vez à sabedoria do tempo espiralar de Leda Maria 

Martins (2022), que nos convida a pensar o tempo justamente através do mistério de sua 

circularidade, não como uma linha reta que avança inexoravelmente, mas como um 

movimento espiralar, pulsante e contínuo. Essa perspectiva dialoga profundamente com 

as sabedorias de Nego Bispo, que propõe uma visão contracolonialista do tempo e da 

existência, compreendendo a vida como fluxo ininterrupto de transformações. A 

confluência dessas sabedorias se encontra precisamente na vasta ancestralidade afro-

brasileira, para a qual o tempo não é um caminho com começo, meio e fim, mas uma 

dinâmica de retornos e renascimentos, segundo a qual os que vieram antes seguem vivos 

nos corpos e nas práticas dos que permanecem.  

A sabedoria do corpo, nesse sentido, é a própria continuidade do saber ancestral, 

que não morre, mas se reinscreve na experiência e se reinventa no presente, no movimento 

e na memória encarnada. Assim como na natureza, onde vida e morte não são opostas, 

mas parte de um mesmo ciclo de manutenção da existência, o corpo carrega essa 

ciclicidade, sendo um lugar de expansão dos tempos que evidencia a complexidade e a 

multidimensionalidade do corpo, quando – paradoxalmente e simultaneamente – é 

passado, presente e futuro. 

Essa percepção cósmica e filosófica entrelaça, no mesmo circuito de 

significância, o tempo, a ancestralidade e a morte. A primazia do 

movimento ancestral, fonte de inspiração, matiza as curvas de uma 

temporalidade espiralada, na qual os tempos, desvestidos de uma 

cronologia linear, estão em um processo de perene transformação. 

Nascimento, maturação e morte tornam-se, pois, contingências 

naturais necessárias na dinâmica mutacional e regenerativa de todos 

os ciclos vitais e existenciais. Nas espirais do tempo tudo vai e volta. 



 
 
 

64 
 
 

Para Bunseki Fu-Kiau, nas sociedades kicongo, vivenciar o tempo 

significa habitar uma temporalidade curvilínea, concebida como um 

rolo de pergaminho que vela e desvela, enrola e desenrola, 

simultaneamente, as instâncias temporais que constituem a pessoa8 

(MARTINS, 2022, p. 132). 

         Proponho agora um respiro sonoro. Uma breve escuta das presenças que não 

enxergamos, dos tempos que não entendemos, a complexidade do corpo que é em um si 

e muito mais. Um momento para apenas ouvir os ecos de “ser uma, mas não ser só”.9 

 Inspira. Expira. 

Agora, foquemos no recorte da especificidade do corpo em cena e o quê dessa 

confluência de forças e fluxos é possível pesquisar e criar para o contexto cênico. A partir 

das experiências em diversos processos criativos, nota-se que a criação cênica parte da 

reconfiguração e mobilidade dos fluxos internos e externos, achando pontos de 

convergência e possibilitando que um corpo novo surja a cada nova cena. Cada processo 

composicional exige e cria uma sabedoria única, que se soma às anteriores, mas que é 

vivida somente durante o processo em que se passa. 

         Essa observação se tornou mais notável dentro da experiência elencada para a 

análise nesta dissertação, que será aprofundada no capítulo 3 através do mergulho vertical 

no Laboratório de Pesquisa Corpofluxo. Ao propor o encontro entre as investigações 

filosóficas e as experimentadas no laboratório, quer-se refletir sobre como esta pesquisa 

pode favorecer a confluência de saberes e vivências tanto de conhecimentos absorvidos 

pela exploração conceitual de corpo e fluxo quanto do corpofluxo que acesso nas 

experiências cênicas ao longo da minha trajetória artística e pessoal. Acolho os 

conhecimentos advindos de outras experiências e acredito que o ponto de convergência 

primordial para a pesquisa é a própria experiência corporal em suas complexidades e 

contradições. Conhecimentos, capacidades e saberes adquiridos pelas próprias práticas 

corporais, desenvolvidos e inscritos no corpo. 

 
 

8 FU-KIAU. Ntanga-Tandu-Kola: The bantu-Kongo Concept of Time, p. 143 (nota da autora). 
9 Para este respiro, sugiro a escuta desta canção. SUED NUNES, Povoada, álbum Travessia, 2021. 

Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=dIFzUVxAb8c 

https://www.youtube.com/watch?v=dIFzUVxAb8c


 
 
 

65 
 
 

 Perceber que a experiência da pesquisa integrada à prática potencializa 

conhecimentos, habilidades, competências e saberes corporais é nos afinarmos mais uma 

vez com Leda Maria Martins, que comenta sobre a potência de sabedorias e da produção 

de conhecimento através das práticas corporais ao tratar da oralitura e de saberes do corpo 

através dos tempos. Saberes estes que sobreviveram às opressões colonialistas, a muitas 

tentativas de apagamento e apropriação, tanto para os povos afro-brasileiros quanto para 

os povos originários.  

Martins afirma que a produção, inscrição e disseminação do conhecimento 

aconteciam através das performances corporais e ressalta a importância do corpo em 

movimento como meio de engajamento e difusão desses conhecimentos coletivos e 

individuais através dos tempos. “Grafar o saber era, sim, sinônimo de uma experiência 

corporificada, de um saber encorpado, que encontrava nesse corpo em performance seu 

lugar e ambiente de inscrição” (2021: p. 36). Antes dos livros, portanto, o lugar da 

memória e do conhecimento era o próprio corpo em fluxo. 

 

Estado de Fluxo (Flow) 

Entrar em contato com o conceito de Estado de Fluxo foi outro ponto importante 

na escolha do fluxo como fator e palavra acionadora do corpo em cena. O conceito de 

Flow foi desenvolvido pelo pesquisador húngaro-americano Mihaly Csikszentmihalyi 

(1934-2021). Sua pesquisa se desenrola ao redor da felicidade humana ou, como foi 

nomeada posteriormente, psicologia positiva. A contribuição de Csikszentmihalyi teve o 

intuito de pesquisar o que sentimos e como nos sentimos quando estamos felizes, isto é, 

o estudo buscava descobrir quais fatores contribuem para essa sensação. Uma de suas 

perguntas iniciais foi: “quando é que as pessoas se sentem felizes?”.  

O que descobri é que a felicidade não acontece. Não resulta da sorte 

ou do acaso. Não é algo que o dinheiro possa comprar ou que o poder 

seja capaz de comandar. Não parece depender de acontecimentos 

externos, mas sim da forma como os interpretamos. De facto, a 

felicidade é um estado que cada um tem de preparar, cultivar e 

defender. As pessoas que sabem controlar a experiência interior 

conseguem determinar a qualidade das suas vidas, que é o máximo 

que se pode aproximar do “ser-se feliz” (CSIKSZENTMIHALYI, 

2002, p. 18). 



 
 
 

66 
 
 

 

         A partir de pesquisas quantitativas e qualitativas, Csikszentmihalyi e sua equipe 

desenvolveram um Método de Amostragem da Experiência - MAE, ou, em inglês, 

Experience Sampling Method – ESM (CSIKSZENTMIHALYI, 1997, p. 15). O MAE 

consiste no uso de uma agenda eletrônica pelas pessoas entrevistadas que as lembrava de 

anotarem como se sentiam e o que estavam pensando no momento da sensação. A agenda 

era acionada aproximadamente oito vezes ao dia ao longo de uma semana, em intervalos 

aleatórios, acionados por transmissão de rádio (CSIKSZENTMIHALYI, 2002, p. 21). 

Criou-se, dessa forma, uma base de dados sobre as sensações do cotidiano em um grupo 

diverso de pessoas. 

A pesquisa também levava em conta outros fatores, como lazer, trabalho, relações 

próximas, família, amigos, classe social, escolaridade, faixa etária e outros dados. Esse 

método foi realizado, segundo Mihaly, por mais de cem mil pessoas ao redor do mundo. 

O que nos interessa desta investigação é que, a partir destes dados e, com o 

desenvolvimento da pesquisa, Mihaly chega ao termo fluxo (flow) para se referir ao 

estado ou sensação de felicidade e bem-estar, denominando-o como experiência ótima. 

A partir dos seus testemunhos sobre o que sentiam ao fazer o que 

faziam, desenvolvi a teoria da experiência óptima baseada no 

conceito de fluxo – o estado em que as pessoas estão tão embrenhadas 

numa atividade que nada mais parece importar; a própria experiência 

é tão agradável que as pessoas a realizam pela simples razão de a 

realizar, mesmo que por um preço muito elevado (Id., ibid., p. 21). 

         O que mais chama atenção neste estado de fluxo é que as pessoas relatam 

mudanças significativas nas sensações relacionadas à percepção de tempo e espaço. 

Segundo a teoria do Estado de Fluxo, essa sensação de modificação de parâmetros que 

parecem imutáveis (como tempo e espaço) geralmente acontece ao realizar uma atividade 

em que se emprega um nível de atenção integral em que a pessoa se funde à atividade 

realizada.  

A partir dessa observação, nota-se que, neste estado, o tempo é redimensionado de 

acordo com a experiência. Ou seja, a realização de uma atividade é capaz de modificar a 

forma com que percebemos nosso ao redor, em especial, neste caso, o tempo e o espaço. 



 
 
 

67 
 
 

Esta é uma pista muito importante na pesquisa corpofluxo e na investigação das múltiplas 

dimensões do corpo cênico. 

         Percebendo essa sensação em alguns ensaios e apresentações, notei que a noção 

de tempo e espaço pode ser modificada não só em atividades da vida cotidiana de lazer, 

mas também em experiências cênicas. Não foram poucas as vezes em que presenciei 

comentários de espectadores ou atuantes após alguma peça ou performance, relatando 

que sentiram o tempo passar muito rápido ou muito devagar. Relacionando isso à pesquisa 

do Estado de Fluxo, talvez a sensação de aceleração ou desaceleração do tempo possa 

estar ligada a um estado de experiência ótima e em como engajamos nossa atenção nessas 

situações. 

É possível ouvir comentários semelhantes de atores e até mesmo do público sobre 

a percepção de redimensionamento do tempo e espaço em uma experiência cênica. 

Percebe-se que a percepção redimensionada do tempo faz parte do campo cênico mesmo 

que na vida cotidiana se presenciem sensações que modificam percepção do tempo, como, 

por exemplo, situações de euforia, êxtase, tristeza, tédio e outros sentimentos. Ou mesmo 

em outras atividades, como esportes, jogos, conversas com amigos São muitos os casos 

em que o tempo se modifica em nossa percepção. Entretanto, o que mais nos interessa a 

partir disso é observar que o estudo sobre Estado de Fluxo exerce influência sobre os 

estados de atenção na experiência corporal. A partir deste estudo percebemos elementos 

relevantes para a pesquisa: os níveis de atenção, qualidades de engajamento do corpo e 

os estados psicofísicos acionados, vividos ou atravessados em cena.  

O que nos chama atenção, nesse caso, é a especificidade do manejo de forças e 

fluxos em tempo real para artistas da cena e dos estudos de corpo em arte, fazendo com 

que se sobressaia disso tudo a habilidade ou capacidade de negociação e criação a partir 

dos fluxos da atenção. De fato, não é possível definir que este estado se dê ao mesmo 

tempo e da mesma forma com atores e espectadores, senão constatar que existe a 

possibilidade de experiência de fluxo tanto para quem está atuando quanto para quem 

assiste, contanto que haja engajamento da atenção ou da energia psíquica. Ademais, 

percebe-se que a participação na relação cênica pode gerar movimentos na percepção de 

tempo.  



 
 
 

68 
 
 

Corpo e fluxo. Corpofluxo? 

Ao longo deste capítulo, percorremos um caminho de investigação sobre o fluxo 

com a análise de diversas manifestações da realidade humana, transitando entre o 

macroscópico e o microscópico e indo do cosmos às dinâmicas fisiológicas do corpo 

físico. Identificamos diferentes qualidades referentes a este termo, como o fluxo celeste, 

elemental, complementar e fisiológico, cada um oferecendo uma percepção singular sobre 

os modos como a mudança e o movimento se apresentam no mundo e no corpo humano. 

Com isso, intentamos desenvolver um diálogo entre saberes acadêmicos e 

tradicionais para valorizar a compreensão de que o fluxo não é um conceito abstrato, senão 

uma força que estrutura nossa experiência do tempo, do espaço e do próprio ser. O fluxo 

está presente na nossa forma de sentir as forças da natureza e de ouvir os movimentos do 

corpo. Nota-se que o ser humano está consciente do fluxo ao seu redor desde muito tempo, 

como, por exemplo, os registros atribuídos a Heráclito (Século V. A.C). Isso nos leva a 

perceber potências para a relação entre fluxo, corpo e cena; nesse sentido, começa a se 

delinear que a presença cênica é também uma forma de fluxo, capaz de modificar a 

percepção temporal e espacial de artistas e espectadores. 

Na trilha do fluxo, encontra-se a noção de confluência de Antônio Bispo dos 

Santos, que apresenta chaves essenciais para a compreensão do corpo não como uma 

entidade isolada, mas como campo de encontros e atravessamentos. O corpo é, ao mesmo 

tempo, um lugar de resistência e de transformação em que os fluxos se entrelaçam em um 

movimento incessante de constituição e ressignificação. 

Assim, ao final desta primeira parte da dissertação, estabeleceram-se as bases 

conceituais para compreender o fluxo em sua pluralidade e relevância para os estudos do 

corpo e da cena. Diante da pluralidade de registros e referências, buscou-se construir um 

entendimento que valorize a multiplicidade e a dinamicidade do conceito tanto de corpo 

como de fluxo. Trilhamos estes passos para que, adiante, possamos investigar 

encruzilhada que se forma com estes dois temos. A partir das reflexões construídas, 

seguimos para a parte dois da dissertação, na qual a investigação se volta mais 

profundamente para a experiência prática do corpofluxo.  



 
 
 

69 
 
 

PARTE 2 – CORPOFLUXO 

 

 

CAPÍTULO 3: CAMINHOS PARA UMA PRÁTICA DE CRIAÇÃO 

CÊNICA  

 

Ao longo desta dissertação e até o momento, buscamos investigar os campos do 

corpo e do fluxo. Percorremos muitos caminhos transdisciplinares, mas ainda com um 

viés exploratório primeiro no corpo, depois no fluxo. Sendo assim, nossa pesquisa se 

confronta agora com a dúvida de como abordar a confluência dessas duas forças. Quando 

seria, então, que o corpo e o fluxo se tornam corpofluxo? Em nossa proposta, o corpofluxo 

é tanto o título dessa pesquisa quanto a palavra que intenta aglutinar a complexidade do 

corpo em cena e a trajetória que o levou até o momento de trocas com o público em uma 

performance, apresentação ou ensaio. 

Para que este encontro entre corpo e fluxo aconteça, uma dimensão não poderia 

ser deixada de fora desta pesquisa: a prática do corpo em cena. Isso ficou ainda mais 

nítido a partir das sugestões e comentários da banca de qualificação, quando Ana Cristina 

Colla e Giselle Rodrigues sugerem a realização de laboratórios práticos para a pesquisa. 

Questionaram sobre o que aconteceria quando esse corpo, que eu chamo de corpofluxo, 

vai para a sala de ensaio e se coloca em movimento, em presença, em fluxo. Adiciona-se, 

assim, a camada prática realizada exclusivamente para esta pesquisa. Além do mais, nesse 

contexto, pude perceber que esta pesquisa só se contemplaria no corpo e, especialmente, 

a partir do corpo em cena. Para tanto, dedico este capítulo para a análise do material e dos 

dados levantados no laboratório experimental na busca de investigar quais seriam os 

fundamentos ou alicerces que sustentam o Corpofluxo como uma proposta de prática 

cênica.  

Sendo assim, o laboratório se deu em duas etapas, primeiro em outubro, no espaço 

de cultura de Brasília Casa dos Quatro, e em seguida em dezembro, na UnB (2024). O 



 
 
 

70 
 
 

primeiro momento foi importante para tatear o território onde eu estava pisando e 

descobrir, dentro da própria prática, a metodologia adequada, e como se dariam esses 

ensaios solos.  

No segundo momento, parecia que o fluxo do laboratório já tinha se estabelecido 

com mais naturalidade, tanto a rotina prática de cada dia quanto a forma de registro e 

investigação. Esse processo deixou cada vez mais evidente quais caminhos o corpofluxo 

se utilizava para se desenvolver como pesquisa e investigação de procedimentos. 

Foi uma escolha deliberada não planejar o ensaio previamente, e isso foi decidido 

com o propósito de abrir espaço para aquilo que surgiria da própria prática. Ao longo dos 

dias, pude perceber que algumas coisas se repetiam, formando uma rotina quase que 

espontânea desse corpo em movimento. Ao perceber a importância da sequencialidade e 

da repetição desse ritual de acionamento e preparação durante os laboratórios, também 

entendi como eu já me utilizava dessa estrutura progressiva de acionamento pessoal 

multidimensional para entrar em cena ao longo da minha trajetória cênica. Foi neste 

procedimento, aprendido nos laboratórios com o grupo Mover, guiado por Márcia Duarte, 

que muitas vezes me apoiei para buscar as pistas e caminhos da pesquisa corpofluxo. A 

partir da experimentação ao longo de aproximadamente 15 anos de trabalho nas Artes 

Cênicas, em experiências acadêmicas e artísticas, através da prática teatral.  

Com a prática dos laboratórios, a dimensão da prática artística do corpo em cena 

ficou ainda mais relevante para esta pesquisa. Foi então que as metodologias relacionadas 

à prática como pesquisa (SCIALOM, 2022) e pesquisa somático-performativa 

(FERNANDES, 2012) apresentaram-se como possibilidades para esta confluência entre 

corpo e fluxo. O corpofluxo que busco investigar, nomear e pesquisar está na sala de 

ensaio, no laboratório prático, na performance, na apresentação. É o conhecimento 

desenvolvido no e com o corpo em cena que venho construindo a partir da experiência 

cênica. 

A prática como pesquisa se torna um ponto de referência para embasar este conhecimento 

construído ao longo da prática artística. Segundo Scialom, essa perspectiva surge como 



 
 
 

71 
 
 

um conceito metodológico guarda-chuva que abraça a especificidade das artes da cena 

dentro da pesquisa acadêmica, apoiada na pesquisa empírica. 

Scialom propõe, a partir desta abordagem, uma ênfase no conteúdo proveniente 

das práticas corporais, destacando o conhecimento corporificado como uma forma 

legítima de epistemologia acadêmica. A pesquisa empírica enfatiza que o conhecimento 

tácito somático, desenvolvido e transmitido por meio da prática, da repetição e da 

experiência, oferece uma compreensão que transcende a linguagem escrita, os métodos 

quantitativos, no caso das ciências exatas, e os métodos qualitativos, no caso das 

humanidades.  

Sendo assim, práticas criativas se tornam meios de investigação, gerando saberes 

que conectam técnicas corporais e habilidades coletivas, desafiando hierarquias que 

priorizam o mental sobre o físico. Esse paradigma empírico reconhece a prática artística 

como uma instância epistêmica, capaz de integrar criatividade, intuição e subjetividade 

na formulação de questões e produção de conhecimento. 

A autora ressalta ainda que a prática artística também possui seus meios de fazer 

pesquisa, seja para o processo criativo ou para a descoberta pessoal. Scialom ademais 

ressalva que a prática como pesquisa dentro do contexto acadêmico leva em consideração 

os parâmetros e rigores da pesquisa científica, utilizando-se igualmente da coleta de 

dados, análise, metodologia e, por sua vez, também agrega a prática como caminho de 

investigação e produção de conhecimento. Dessa forma, a pesquisa empírica possibilita 

que os trabalhos artísticos passem a ser parte da pesquisa, diferente de serem apenas seu 

objeto, somando, assim, a experiência corporal à pesquisa conceitual.  

Ou seja, o corpo e suas técnicas/práticas são o objeto de estudo – a 

curiosidade está justamente sobre as ações que este corpo faz, 

envolvendo a experiência daquele que realiza o movimento (Id., ibid., 

p. 266). 

A partir desta perspectiva, é possível pensar que a prática como pesquisa vai além 

da exploração criativa usual no processo criativo, já que exige rigor metodológico e 

critérios que a tornem científica, como o registro, a análise e a transmissão de saberes 

gerados no fazer. Essa abordagem não apenas questiona as fronteiras entre teoria e prática, 



 
 
 

72 
 
 

mas as dissolve, propondo que ambas se construam mutuamente em um processo de 

retroalimentação.  

Os processos artísticos possuem caráter performativo e elementos que contam 

com a singularidade do instante, como ações que não se repetem no tempo e espaço e 

contam com a diferença na repetição e outras especificidades da cena. Esse tipo de 

processo pode originar pesquisas que nem sempre partem de hipóteses iniciais, embora 

empreguem o percurso da pesquisa para gerar suas questões e encontrar os caminhos que 

se apresentam a partir delas, oferecendo respostas inovadoras ou inesperadas para 

fenômenos abordados.  

Assim, a prática como pesquisa propõe um paradigma em que o corpo e suas 

técnicas são catalisadores do conhecimento, ampliando as possibilidades da pesquisa 

acadêmica e reposicionando as Artes como área essencial da produção epistêmica. 

Diferentemente da articulação intelectual de conceitos, a prática 

criativa como pesquisa investiga procedimentos, questões e 

especialidades (expertise/conhecimento) através de experimentos 

(prática) e o que estes são capazes de fazer (o que pode a prática). Ela 

opera em uma materialidade distinta da articulação teórica – social, 

biológica ou científica –, podendo ser entendida como pertencente a 

um paradigma ontológico (Id., ibid., p. 261). 

No meu caso, os laboratórios práticos trouxeram à tona procedimentos de 

preparação, acionamento e criação para a cena que eu já utilizava, e que foram 

aprimorados com o passar dos anos no trabalho com teatro e dança. Ao revisar sobre as 

possibilidades práticas como pesquisa, noto a relevância de colocar o fazer artístico-

investigativo-experimental em foco para a produção de conhecimento nas Artes da Cena 

e nesta pesquisa.  

Para a pesquisa do corpofluxo, a realização dos laboratórios práticos permitiu 

tocar as dimensões que tanto pesquisei de forma conceitual e intelectual através da 

investigação do corpo e do fluxo ao longo desta dissertação. Corpo e fluxo deixam de ser 

uma ideia e entram em confluência na prática cênica. Muitas vezes, notei e intuí esse 

corpofluxo ao longo da minha trajetória artística, mas, a partir do laboratório, corpofluxo 

deixa de ser somente uma ideia ou uma percepção e se complexifica por meio de 

exercícios e processos específicos para esta investigação. Esses processos específicos 



 
 
 

73 
 
 

buscam estimular a conexão entre movimento, presença e fluxo criativo. Portanto, o 

laboratório foi um terreno fértil para refinar metodologias, testar possibilidades e 

consolidar a dimensão prática e sua importância para esta pesquisa, confirmando a 

potencialidade do diálogo entre conceitos, ideias, movimento e prática. 

 

Referências, antecedências e ressonâncias 

 Um elemento importante que acredito que seja uma das bases da proposição 

corpofluxo é a estratégia de preparação e acionamento progressivo em fluxo para a cena 

que se dá de forma gradual, com o objetivo de acionar não somente a dimensão física, 

mas também as dimensões imaginativa, sensorial, emocional, mnemônica entre as tantas 

que o corpo humano pode ter. Este procedimento surge, para mim, a partir das 

experiências dentro do Laboratório MOVER, citado acima, e das rotinas de ensaio na 

montagem do espetáculo Mobamba (2011-2015), dirigido por Márcia Duarte.   

Adotei como proposta de experimentação prática a investigação desta estratégia 

metodológica desenvolvida pela diretora ao longo de anos de sua pesquisa em 

dramaturgia corporal. Em conversa com a artista-pesquisadora (comunicação pessoal, 

maio de 2025), a autora a define como um procedimento de indução ao mergulho criativo, 

nascido do desejo de investigar como gerar uma obra centrada no corpo do intérprete e 

em suas manifestações singulares e expressivas. Esta estrutura sequencial de ações visa 

proporcionar um percurso progressivo, contínuo e ininterrupto de sensibilização, 

acionando e integrando as faculdades do sentir, pensar e agir. Desde o início, o intérprete 

é convidado a observar a respiração integrada à ação, percebendo-a como porta de acesso 

a estados sensíveis, capazes de despertar o imaginário e mobilizar o corpo para gerar 

poesia em movimento. Essa progressão não se limita à acomodação física, mas também 

abarca a exploração de diferentes níveis e dimensões do espaço, dinâmicas de movimento 

e graus de disponibilidade sensitiva. Sem estabelecer hierarquias entre essas variáveis, o 

procedimento oferece autonomia para que cada intérprete trilhe sua travessia de modo 

singular. Assim, em constante transformação, o corpo se torna presença viva, onde 

imaginário, emoção e ação brotam inseparáveis, como dimensões complexamente 

entrelaçadas que dançam simultaneamente ao longo desta travessia. 



 
 
 

74 
 
 

Apoiei-me neste procedimento como forma de exercitar e investigar 

intencionalmente a multidimensionalidade do corpo cênico. Considerando que cada etapa 

possui objetivos de ações simples, como mobilizar as articulações ou alongar, é possível 

relacionar estas ações objetivas (que possuem um nível adaptável de desafio e atenção) 

com as condições citadas no capítulo dois sobre o Estado de Fluxo 

(CSIKSZENTMIHALY, 1990). As etapas foram adotadas a partir das práticas com 

Márcia Duarte, sendo elas: espreguiçar; articular pontual; articular integrado; 

alongamento profundo; alongamento migrado; e deslocamentos e acelerações. 

 Meu primeiro contato com o Laboratório de Pesquisa e Criação em Poéticas do 

Movimento – MOVER, coordenado por Márcia Duarte, foi definidor na minha trajetória 

de pesquisa. Em meados de 2011, o coletivo tinha apresentado uma releitura da peça 

Húmus Kaos (2010),10 e este primeiro contato com a peça foi emblemático, acionando 

em mim uma sensação de maravilhamento, de curiosidade, uma vontade de fazer algo 

com aquela força e potência, de experimentar aqueles jogos, de sentir aquele risco.  Foram 

muitas sensações e impressões, uma complexa rede de elementos cênicos combinados de 

uma forma que eu nunca tinha visto até então. Trabalhamos os princípios que estavam 

presentes nas aulas de Movimento e Linguagem 1 e 3 que fiz com Márcia Duarte entre os 

anos de 2009 e 2010.  

A partir desse deslumbre inicial, entrei no MOVER e me deparei com um campo 

aberto para improvisações, proposições e composições cênicas. Tínhamos uma rotina de 

ensaios de três horas, duas vezes por semana, e embarcamos na pesquisa do Samba. 

Tínhamos conversas sobre o assunto, ouvíamos as canções desse universo, 

experimentamos os passos conhecidos enquanto investigávamos os passos e movimentos 

que surgiam desse encontro com o corpo singular de cada pessoa e o gênero musical 

 
 

10 A peça Húmus foi realizada em 2006, na Bahia, no Atelier de Coreógrafos Brasileiros, ano V. Fez parte 

da pesquisa de doutorado de Márcia Duarte. Em 2009, Duarte faz uma remontagem com alunos e 

participantes do projeto de extensão MOVER. Segundo a diretora, “Húmus se inspira na compreensão da 

natureza contraditória e ambígua da vida, que encontra na força das celebrações coletivas uma forma de 

reintegrar o mal, a sombra, a dor, o azar, a morte e tudo o que tememos à consciência de nossa existência. 

Investiga a estreita relação entre jogo, ritual e festa, onde as noções de matéria e espírito, razão e pulsão, 

realidade e ilusão se polarizam e se contrapõem.” (PINHO, 2009: p.64). Para mais aprofundamentos e 

informações, acessar a tese Quando a dança é o jogo e o intérprete é jogador: do corpo ao jogo, do jogo à 

cena (2009).  



 
 
 

75 
 
 

pesquisado. O samba encontrava os corpos, e cada corpo, por sua vez, também encontrava 

o samba à sua maneira.  

 

 

Figura 4. Humus Kaos - foto retirada do catálogo do Endança 35 Anos, acervo pessoal. 

 

Para a montagem deste novo espetáculo que chamamos de Mobamba, ao longo do 

processo encontramos uma pergunta fundamental: O que sou quando sou samba? Esta 

questão se tornou um dispositivo de criação para investigar e acionar através do corpo a 

expressividade que o universo imaginário do samba suscitava em nós. Tanto que o título 

Mobamba surge como um neologismo para unir “mover” e “samba”, sugerindo um corpo 

que se movimenta em sintonia com essa expressão cultural.  

O espetáculo teve temporada de 14 de junho a 1º de julho de 2012, no Varjão -

DF, e integrou a programação do Festival Internacional de Teatro de Brasília Cena 

Contemporânea, com apresentações na área externa do Museu da República. 

Ao longo dos ensaios e treinamentos desta montagem, estabeleceu-se uma rotina 

de trabalho. O primeiro momento foi livre, de aproximadamente 15 minutos para 

alongamentos e preparações corporais individuais a depender da necessidade de cada 

intérprete. Depois, começávamos a progressão conjuntamente. A proposta de Márcia era 

que uma vez que o processo começasse, não se parava mais. Seguíamos o fluxo até 



 
 
 

76 
 
 

estarmos aquecidos e alongados no final. A progressão tinha etapas combinadas que, nas 

primeiras vezes, eram guiadas vocalmente pela diretora, mas, com o tempo, a condução 

já estava estabelecida e já tínhamos este acordo silencioso entre nós. 

Esta progressão em fluxo contínuo, embalada pelas canções do samba, convidava 

a entrar no universo imaginário do tema, em coletivo e com a atenção desperta às 

sensações, imaginações, ideias, memórias. Hoje percebo a multidimensionalidade deste 

procedimento, pois a qualidade de atenção e presença que a estrutura progressiva exigia 

me colocava consciente tanto dos movimentos do corpo através do tempo e do espaço 

quanto dos movimentos das emoções, sensações, intuições. Estímulos externos e internos 

que dançavam comigo.  

 Com o desenvolver dos ensaios e o aprofundamento da pesquisa, nossos ensaios 

se tornaram cada vez mais samba. Eles seguiam esta progressão tanto na sequência de 

músicas selecionadas quanto na cadência dos movimentos que fluíam com elas. O 

acionamento, alongamento e preparação para a cena já eram considerados parte da cena. 

Márcia levava nossa atenção para uma percepção integral do corpo e do movimento. 

Desde o primeiro movimento até o final do ensaio, tudo precisava passar pela percepção 

e pela consciência. Esse processo intensificava a atenção a pequenos movimentos ou 

sensações que poderiam passar despercebidos, mas que, durante a progressão, eram 

considerados e acolhidos. Abraçávamos o acontecimento presente, como um pássaro que 

canta no corrimão da janela, um estalo no quadril, um bocejo de alguém, tudo, 

absolutamente tudo que fosse possível sentir e perceber fazia parte do processo. 

 Esse treinamento foi essencial para o desenvolvimento de capacidades de 

percepção do espaço, de si e das outras pessoas. Esse procedimento provocava uma 

percepção integral simultânea à ação. Ou seja, não se interrompe o movimento para sentir 

ou perceber, pois tudo acontece simultaneamente. Um processo que convida todas as 

dimensões do corpo a se moverem juntas. Não se ignora uma emoção ou sensação que 

possa aparecer no percurso; elas também são elementos do corpo, dançam e se 

movimentam na cena. 



 
 
 

77 
 
 

 

Figura 5. Mobamba - Teatro da Caixa, Jogo de Cena, 2012. Foto: Adla Marques 

Ao prestar atenção a cada parte do corpo, a cada sensação, abraçar e fluir na 

percepção e na ação, atravessar as diversas dimensões, seja mental, espiritual, física, 

social, ao atravessar a complexidade do ser que se move e não parar no caminho, pude 

perceber que o princípio do fluxo contínuo é um fundamento essencial das estratégias que 

utilizávamos no desenvolvimento e montagem da peça Mobamba, e é este fundamento 

que levo como proposta para o corpofluxo.  

Esse princípio de fluxo contínuo se caracteriza por um estado em que nada estanca 

nem para: mesmo que haja pausa, algo continua em movimento. O objetivo desse 

acionamento progressivo em fluxo era sempre estar em movimento, mas com total 

consciência e domínio das ações. 

Voltando às etapas, estas eram compostas por ações simples e bem definidas; 

seguindo esta ordem: espreguiçar; articular pontual; articular integrado; alongamento 

profundo; alongamento migrado; e deslocamentos e acelerações. Erámos guiados pela 

sequência de músicas selecionadas para aquele processo de criação. Eram em média uma 

a duas músicas para cada etapa.  



 
 
 

78 
 
 

Dentro das experimentações do Laboratório de Pesquisa Corpofluxo, me propus 

a investigar este procedimento, sua sequência de etapas e suas ressonâncias. Nas minhas 

práticas artísticas pessoais e coletivas, me utilizei desta estrutura progressiva, sempre a 

adaptando às especificidades que cada trabalho e prática poderiam exigir. Sendo assim, 

com o passar dos anos, ao repetir e me aprofundar nessa estrutura progressiva, notei uma 

qualidade específica de atenção ao atravessar estas etapas, uma espécie de fluxo singular 

ao me mover e transitar por elas. Por exemplo, percebi que, para mim, o momento inicial 

de pausa e respiração, o qual chamo de decantação dos fluxos, necessitava de mais tempo 

e atenção, justamente para dar tempo para observação profunda do que já está em 

movimento no corpo, como a pulsação do coração, o fluxo dos pensamentos, a respiração, 

sua velocidade e intensidade.  

 Esta estrutura progressiva de acionamento multidimensional para a cena foi 

vivenciada com Márcia em alguns contextos. Primeiramente nas aulas da graduação 

(2009 – 2010), depois dentro da TEAC (disciplina de Técnicas Experimentais em Artes 

Cênicas (2013)11 e na montagem do espetáculo cênico-musical Mobamba (2011 – 2015), 

citado acima. Em cada um destes contexto pude notar a adaptabilidade do procedimento 

a cada situação. Desde a escolha das músicas para embalar até o imaginário que era 

evocado para cada processo criativo. Por exemplo, na TEAC, tínhamos como campo 

imagético a mitologia das touradas: tudo girava e contribuía para este contexto. Com o 

passar dos ensaios, trazíamos roupas, sapatos, objetos que ajudavam a construir um 

ambiente propício à criação em relação às touradas. 

A relação com o jogo e a cena é outro aspecto importante absorvido pelas 

experiências com Márcia Duarte. O jogo proporciona um estado de atenção ao(s) 

objetivo(s) principal(is) em um determinado espaço-tempo, com regras definidas. No 

quarto capítulo de sua tese, Duarte conceitua esse princípio e explica sobre a 

 
 

11 Neste TEAC, investigamos e desenvolvemos jogos e experimentações a partir das proposições sobre as 

touradas espanholas. Alguns jogos tinham sido desenvolvidos para a peça De Touros e Homens (2003), 

dirigida por Márcia Duarte no Ateliê de Coreógrafos Brasileiros, ano II. Alguns trechos estão presentes 

nestes links. De Touros e Homens: https://www.youtube.com/watch?v=3TFkewUWWsM&t=170s.  

https://www.youtube.com/watch?v=tda4ky9aI38 

https://www.youtube.com/watch?v=3TFkewUWWsM&t=170s
https://www.youtube.com/watch?v=tda4ky9aI38


 
 
 

79 
 
 

particularidade das regras no jogo-cena, acentuando a importância da dimensão 

imaginativa para o funcionamento dessa estrutura: 

Todos os jogos apresentam regras estritas que viabilizam sua 

execução, sob uma perspectiva inteiramente imaginária. No jogo-

cena, a regra e a ficção não se excluem, são ambas fundamentais para 

o desenvolvimento da ação. Eu poderia mesmo dizer que as regras só 

se justificam pela existência de uma situação ficcional, expressa por 

um conflito dramático, assim como o conflito é sustentado pelas 

regras que o corroboram (DUARTE, 2009, p. 170). 

 

 É interessante observar que a construção do imaginário não se dava somente na 

hora do ensaio, pois era alimentado a partir do contato com filmes relacionados, textos, 

músicas e imagens que colaboravam para entrar cada vez mais naquele contexto. Com o 

passar do tempo, pude perceber que os ensaios consolidavam um espaço onde este 

imaginário poderia encontrar expressão, ser experimentado corporalmente e de forma 

coletiva. Como explica Duarte em sua tese (2009), os jogos cênicos eram criados a partir 

deste imaginário. No caso das touradas para o De Touros e Homens.  

O tema escolhido como fonte de inspiração simbólica para a criação 

do espetáculo De touros e homens, as touradas espanholas, suscitou 

uma gama de estímulos que desencadeou propostas de estudos de 

movimento e de experimentos de livre improvisação. Esses estudos, 

conforme anteriormente exposto, imbricados em seus procedimentos, 

trouxeram o jogo como fundamento da expressividade, assim como 

princípios análogos aos aplicados na metodologia. dos Jogos 

Teatrais, abrindo novos horizontes para investigação de processos 

criativos (PINHO, 2009, p. 44).  

 A partir do jogo-cena, tocamos em outro aspecto do trabalho com Duarte: o risco. 

Dentro do TEAC, aprendemos os jogos que tinham sido criados anteriormente, com suas 

regras, objetivos e universo imaginário. A partir destes jogos, exercitávamos algumas 

“manobras” ou “jogadas”, como a diretora costumava chamá-los. Ensaiávamos aqueles 

movimentos de risco (como pegadas e transferências de peso em duplas) para termos 

esses movimentos como vocabulário e possibilidade durante o calor do jogo. 

Lembro-me que Márcia falava sobre a potencialidade do risco para manter a 

atenção e o foco do intérprete-jogador na integralidade da cena. O risco é real. Requer 

uma qualidade de atenção na atuação para lidar com ele. Caso aconteça alguma 

desatenção, alguém pode se machucar seriamente. Em suas palavras: 



 
 
 

80 
 
 

O risco físico tinha uma dimensão acentuada, engajando o público na 

ação, daí que a força das imagens produzidas encantava pela 

plasticidade que a vitalidade do jogo proporciona (PINHO, 2009, p. 

11). 

 

Por fim, acredito que este procedimento se revela para mim a partir das 

experiências com Márcia Duarte, especialmente na montagem de Mobamba, e se tornou 

uma base essencial da proposição corpofluxo. A partir da investigação no Laboratório de 

Pesquisa Corpofluxo, me utilizo das bases presentes no trabalho com Márcia para 

expandir a prática que desenvolvo, trazendo os fundamentos do procedimento vivenciado 

em experiências anteriores com o objetivo de buscar a singularidade dos fluxos e 

conceitos abordados nesta pesquisa. Pude perceber, desta forma, caminhos que se abriam 

para as experimentações e os desdobramentos que a pesquisa apontava. E estas pistas se 

tornaram parte da investigação sobre a potencialidade de criação cênica deste 

procedimento e suas ressonâncias que pude perceber na pesquisa teórico-prática.   

Noto que este procedimento abre espaço para que o corpo desperte e mergulhe em 

uma dança contínua, onde movimento, imaginação, sensações e emoções se entrelaçam, 

revelando seu potencial multidimensional. O fluxo ininterrupto e o risco no jogo-cena 

ampliam o estado de atenção, aguçando a escuta e a expressividade.  

Mais que um método de aquecimento funcional e mecânico, este acionamento 

progressivo pode ser visto como uma travessia, uma passagem que potencializa a 

liminaridade entre os estados e as dimensões do corpo. Assim como também pode ser 

entendido como um convite para se deixar atravessar pelo tempo, espaço e pela potência 

do instante. 

 

Fluxos e movimentos da atenção  

 Tenho consciência das referências e origens deste procedimento e como ele foi 

importante para estabelecer o princípio do fluxo contínuo como uma das bases 

fundamentais para a construção de uma prática corpofluxo. Sendo assim, opto por abordá-

lo a partir da minha percepção e estudos ao longo da minha trajetória cênica e de pesquisa.  



 
 
 

81 
 
 

 Ao trazer o termo fluxo para esta pesquisa, percebo que a polissemia do termo 

dialoga harmoniosamente com a ideia de multidimensionalidade do corpo cênico. Além 

de se dar de forma processual e progressiva, este acionamento incentiva o engajamento 

da atenção e da consciência de si e propicia condições favoráveis tanto para o Estado de 

Fluxo proposto por Mihaly (1990). Ademais, convida a uma qualidade de atenção 

contínua através das ações físicas. Esta conexão faz com que o corpo sempre esteja em 

um estado de transformação e atento aos acontecimentos.  

 O procedimento de acionamento para a cena é realizado para que as mudanças de 

um estado para o outro sejam percebidas à medida que se transformam. Cada etapa exige 

habilidades corporais que podem se moldar ao nível de desafio de cada corpo que possa 

realiza-lo. Percebo que isso sinaliza que possivelmente o foco principal não esteja na 

dificuldade ou na complexidade dos movimentos, mas nas passagens de um estado a outro 

e qualidade de atenção que se emprega ao executar ações objetivas como alongar 

músculos ou lubrificar as articulações.  

A atenção guiada pela tarefa de manter a continuidade dos movimentos, o fluxo das 

ações, dos pensamentos faz com que esta atenção esteja se movendo junto com os 

movimentos corporais. Além disso, essa força interna de conscientização às mudanças 

sem desconectar-se das ações passadas, paradoxalmente sempre seguindo em frente sem 

estagnar em nenhuma ação ou pensamento, reforça a noção de coexistência de tempos e 

multidimensionalidade presente nessa dança do corpo em uma lógica de progressão.  

 O fluxo de pensamentos, de sensações, de diferentes qualidades de força, enfim, 

faz com que o corpo, além de estar sempre se transformando, esteja também prestando 

atenção a essas mudanças e embarcando nelas. A estrutura de progressão proposta nos 

coloca sempre fazendo micro escolhas internas, negociando e exercitando habilidades e 

capacidades corporais para realizar as ações de cada etapa.  

Quanto a essa constante transformação de uma ação a outra, de um estado a outro, 

de um momento a outro, cito a ponderação de Bergson em A Evolução Criadora sobre a 

natureza psicológica e sua impermanência.  



 
 
 

82 
 
 

Constato de início que passo de um estado para outro. Tenho calor 

ou tenho frio, estou alegre ou estou triste, trabalho ou não faço nada, 

olho aquilo que me cerca ou penso em outra coisa. Sensações, 

sentimentos, volições, representações, eis as modificações entre as 

quais a minha existência se reparte e que a colorem sucessivamente. 

Mudo, portanto, incessantemente (BERGSON, 2005, p. 1). 

 

Nota-se, portanto, que há uma infindável passagem de um estado a outro, sempre 

em movimento. É interessante perceber que, em sua vasta investigação sobre o tempo, 

Bergson inicia suas reflexões observando que estamos em um fluxo de mudanças e 

transformações constantes. 

 É provável que esta eterna mudança diga muito sobre a natureza irreversível do 

fluxo do tempo. Acredito que este fluir seja uma das dimensões do corpo que em algum 

nível nunca volta atrás. Nas investigações no laboratório, percebo que a consciência desse 

fluxo contínuo característico temporal, onde o tempo não estanca nem para, essa noção 

ajuda a embarcar em um fluxo que também não estaciona, mas que se mantém e encontra 

caminhos para se reorganizar ao longo do processo de ativação para a cena. 

 Pode-se relacionar esta mutabilidade ao conceito das dinâmicas desestabilizadoras 

(2021), desenvolvido por Giselle Rodrigues, que se referem a estratégias que intensificam 

o estado de atenção e consciência na prática cênica, promovendo uma reorganização das 

relações do corpo consigo mesmo, com o espaço e com o coletivo. Os exercícios “para 

nada”, “puxar-empurrar-resistir-aceitar”, “amálgama” e “muda”, desenvolvidos pela 

autora, proporcionam desafios e imprevisibilidades que permitem à pessoa atuante tomar 

grandes e pequenas escolhas em frações de segundo no fluxo da ação. 

Esses exercícios já vinham sendo experimentados em outros 

processos que orientei antes do projeto Aisthesis. Durante o período 

de mobilização da Prática Aisthesis, nas turmas de TEAC, os 

exercícios se tornaram estratégias de intensificação das Dinâmicas 

desestabilizadoras observadas na Prática. De alguma maneira eles 

reforçam a compreensão dos princípios da Prática Aisthesis. São 

exercícios que focam na assimilação, confrontação, aceitação, 

conscientização pessoal e coletiva de hábitos, pré-conceitos, 

maneiras de fazer, ponto de vista individual e do senso comum que 

afetam como nos relacionamos com nosso próprio material artístico, 

expressivo, emocional, relacional, coletivo. Ou seja, eles parecem 

agir sobre as dimensões psico-físicas dos sujeitos, de modo a 

propiciar uma expansão da atenção e da consciência sobre as ações e 

comportamentos (BRITO, 2021, p. 100). 



 
 
 

83 
 
 

 

No contexto do NEM, em que trabalhei com Giselle e tive contato com esses 

procedimentos da Prática Aisthesis, pude vivenciar corporalmente essas dinâmicas que 

operam como dispositivos desafiadores de padrões estabelecidos. Essa abordagem se 

relaciona diretamente com os fluxos da atenção e com a autonomia que o procedimento 

aprendido com Márcia Duarte busca alcançar, pois desafia o performer a exercitar uma 

qualidade de atenção específica, capaz de transitar entre diferentes estados perceptivos e 

responder ativamente às instabilidades do momento presente.  

Já nas experimentações do Laboratório de Pesquisa Corpofluxo, percebo que essa 

atenção não é apenas concentrada ou difusa, mas se manifesta como um estado dinâmico, 

permeável às mudanças internas e externas. Dessa forma, mesmo sem os dispositivos 

específicos dos exercícios citados, é possível adotar uma postura desestabilizadora na 

tentativa de abrir espaço para a emergência de novas possibilidades de ação e percepção, 

permitindo que o corpo se mantenha disponível ao fluxo do acontecimento cênico.  

Percebo que, na prática dos laboratórios e na busca por este corpofluxo, existe 

algo de semelhante ao dispositivo do puxar-empurrar-resistir-aceitar proposto por Giselle. 

Nesse caso, contudo, o jogo se dá entre as dimensões do próprio corpo que dança e insiste 

em existir em cena. Abaixo, uma explicação deste procedimento: 

A introdução deste exercício, inicialmente realizado em dupla, 

acontece a partir de uma proposta simples, começando por definir 

que uma pessoa da dupla supostamente irá comandar as proposições 

de puxar-empurrar-resistir-aceitar para que a outra reaja a elas. 

Entretanto, logo se percebe que esse protagonismo vai 

desaparecendo, porque quando quem supostamente está sendo 

comandado reage também puxando, empurrando, resistindo ou 

aceitando o comando do outro, este também acaba assumindo o papel 

de comandante, na medida em que muda a regra do que está sendo 

imposto. Ou seja, nesse jogo já não se sabe mais quem comanda e 

quem é comandado, pois cada reação de qualquer um dos lados 

modifica a relação comandante x comandado. Se alguém me 

empurra, eu também posso aceitar essa força que vem contra mim, 

me deixo fluir com ela aproveitando a energia do impulso para ativar 

o deslocamento no espaço, para em seguida, decidir que posso resistir 

a ela, e isso gera uma modificação na intenção do outro, que pode 

seguir me empurrando ou pode resolver me puxar. Há diversas 

combinações dessas ações e forças, pois cada pessoa desfruta de cada 

uma delas a seu modo, sem que haja acordos prévios, impondo um 

desequilíbrio equilíbrio em permanente movimento (BRITO, 2021, 

p. 125- 126). 



 
 
 

84 
 
 

 

Voltando à experiência vivida, surge uma questão: como atravessar cada etapa 

sem se desviar das ações sugeridas e, ainda assim, se manter no fluxo de constante 

mudança? Este desafio de entrar em uma ação específica, estabelecê-la, realizar seus 

objetivos, seguir adiante e construir uma forma de transição para alcançar a próxima é um 

fator importante.  

Isso porque essa negociação entre o que tem que ser cumprido e a abertura para 

observar e ler para onde o corpo quer ir requer uma atenção específica para organizar o 

corpo em suas múltiplas dimensões.  

Sendo assim, cada etapa tem que ser estabelecida, vivenciada e atravessada com 

uma atenção comprometida, desde a primeira respiração intencional até o final desse 

percurso consciente. 

 

Laboratório de Pesquisa Corpofluxo 

 Com os laboratórios de pesquisa empírica, tornou-se nítido que esse procedimento 

do metodológico de acionamento multidimensional do corpo para a cena busca a 

autonomia da pessoa atuante para que ela possa estabelecer e encontrar caminhos não só 

mecânicos para se aquecer e se organizar para a cena, abrindo espaço para estudos de 

movimento, cena, texto e voz ao longo do próprio acionamento físico. Isto é, trabalhando 

e explorando as conexões entre as dimensões do corpo humano e investigando as 

negociações e complexidades do corpo cênico.  

É possível também encarar como uma travessia para a cena e como fluxo do 

presente em que o corpo passa por estados e reorganiza a atenção, percepção, consciência 

de si, movimentos do corpo físico, negociando com os objetivos de cada etapa com as 

vontades e desejos estéticos, pessoais e relacionais (este em especial quando é realizado 

em coletivo).  

Vale destacar a importância da postura adotada durante o processo de 

acionamento progressivo, um comprometimento com a investigação e com a entrega de 



 
 
 

85 
 
 

cada atuante. Notamos esta ética investigativa neste trecho: “O aquecimento, assim, 

deveria desenvolver-se tal qual uma atuação e, igualmente, ser um momento de postura 

investigativa, de imersão, de interioridade e inteireza”. (PINHO, 2009, p. 70). 

Pretende-se, com isso, evidenciar as semelhanças que se pode haver entre a 

preparação e a cena, pondo em relevo a possibilidade de conscientizar a pessoa atuante 

de que as ações e acionamentos já podem ser vividos como cena, explorando sua 

expressividade e o espaço para estudo como caminho para descobertas e desfrute. Pude 

constatar essa possibilidade ao longo dos anos, tanto no trabalho com Márcia Duarte 

(MOVER) quanto no trabalho com Giselle Rodrigues (NEM), onde testemunhei a 

aplicação dessa perspectiva de preparação-estudo-cena, onde preparar já é acionar as 

múltiplas dimensões do corpo e a complexidade presente nas inter-relações com o 

coletivo. Esse acionamento também propicia condições favoráveis para a criação e 

desenvolvimento de materiais que envolvem o movimento multidimensional do corpo. 

Além disso, é possível incluir estudos cênicos dentro da preparação e acionamento 

para a cena. Por exemplo, nas preparações com o Mobamba (MOVER), adicionamos um 

momento orgástico, que acontecia durante a peça, na etapa do articular pontual. 

Escolhíamos uma articulação e a movimentávamos até que se chegasse a um clímax 

sugestivo de um orgasmo sexual, assim como no espetáculo. Assim, conectávamos a cena 

que já fazíamos na peça com sua preparação, diminuindo as distâncias entre elas. Desse 

modo, a ressignificar a ideia de que a preparação e o acionamento é algo descontínuo a 

própria cena. Pelo contrário, pois o processo se torna cada vez mais cênico, a depender 

da perspectiva adotada.  

Por fim, pontuamos que o engajamento da atenção, a continuidade das ações, a 

percepção das transições e a consciência de si em cada instante são destaques do 



 
 
 

86 
 
 

procedimento. Para exemplificar a prática realizada no laboratório, compartilho o vídeo 

onde realizo o procedimento de preparação para a cena de forma condensada.12 

Observemos as etapas do acionamento progressivo adotados durante o 

Laboratório de pesquisa Corpofluxo:  

o Decantação (atenção ao corpo em repouso, fluxos presentes na pausa). 

o Espreguiçar, despertar. 

o Articular: Pontual e Global. 

o Alongar: Profundo e Migrado. 

o Dança livre e aceleração. 

o Estudos de Movimento e experimentações. 

o Fortalecimentos. 

o Finalização e relaxamento.   

 

Figura 6 - Etapa 1 – Decantação. Foto: Jordana Mascarenhas 

 
 

12 Laboratório de Pesquisa Corpofluxo. 2024: https://youtu.be/kYvE0Moghas. Neste vídeo, o procedimento 

de acionamento para a cena foi condensado para ter menor duração, demonstrando uma possibilidade de 

adaptação para processos criativos com tempo reduzido de preparação individual, como por exemplo, 15 

minutos (10 de dezembro de 2024, na sala B1-51, no Departamento de Artes Cênicas da UnB - CEN). 

https://youtu.be/kYvE0Moghas


 
 
 

87 
 
 

O primeiro movimento é a busca pela pausa. No caso em análise, opto por referir-

me a este momento como Decantação. Aqui, o movimento não cessa, mas desaceleramos 

para perceber tudo que se passa quando se tenta fazer nada.  

José Gil, em seu estudo Movimento Total, nos traz no prólogo a lembrança de que 

tudo está em movimento. “No começo era o movimento.” (GIL, 2001, p. 13). Gil nos 

lembra do movimento no fundo dos corpos; mesmo que ilusoriamente encontrássemos o 

repouso, ainda assim não há pausa no fluxo da vida. 

Não havia repouso porque não havia paragem do movimento. O 

repouso era apenas uma imagem demasiado vasta daquilo que se 

movia, uma imagem infinitamente fatigada que afrouxava o 

movimento. Crescia-se para repousar, misturavam-se os mapas, 

reunia-se o espaço, unificava-se o tempo num presente que parecia 

estar em toda parte, para sempre, ao mesmo tempo. Suspirava-se de 

alívio, pensava-se ter-se alcançado a imobilidade. Era possível enfim 

olhar-se a si próprio numa imagem apaziguadora de si e do mundo. 

Era esquecer o movimento que continuava em silêncio no fundo dos 

corpos. Microscopicamente. Porque, como se passaria do movimento 

ao repouso se não houvesse já movimento no repouso? (Id., ibid., p. 

13) 

Motivada por esta reflexão sobre a pausa, observo que a etapa de decantação pode 

permitir um espaço de assimilação e reorganização das percepções e da consciência. Essa 

pausa potencializa a escuta interna, permitindo que o corpo encontre um equilíbrio entre 

ação e recepção, preparando-se para novas explorações de forma mais consciente e 

disponível. Esse momento de desaceleração evidencia que todo o processo não se trata 

apenas de uma ativação motora, mas também atravessa estados de refinamento sensorial 

e de disponibilidade criativa.  

Ademais, a decantação leva a atenção à complexidade multidimensional do corpo. 

Ou, como coloca José Gil, o corpo como “um campo de forças atravessado por mil 

correntes, tensões, movimentos” (Op. cit., p.13). 

Esta etapa trata-se consiste em deitar no chão, deixar a gravidade agir e perceber 

tudo que já se passa no corpo, seus fluxos, sem produzir nenhum movimento 

intencionalmente. Isto é, deixar que a força da gravidade aja, fazendo com o que é mais 

pesado desça, assim como a decantação que ocorre em líquidos em repouso. Sedimentos 

que repousam lentamente no leito de um rio calmo.  



 
 
 

88 
 
 

Sobre este momento, escrevi assim no diário, com a “escrita quente”: 

Hoje foi um pouco mais demorado para conseguir relaxar suficiente 

para observar os fluxos presente no(s) corpo(s). Fiquei um tempo 

ajustando ao chão, assentando os pensamentos, emoções, 

expectativas. Até que os pequenos movimentos voluntários e 

involuntários dos músculos, articulações e tendões também foram se 

acalmando e cessando aos poucos. E por fim, consegui fazer um 

passeio perceptivo pelo corpo, interferindo cada vez menos na 

respiração e relaxando cada vez mais. Decidi por não apressar os 

processos do corpo para tentar acompanhar as músicas. Esse 

processo de decantação durou por volta de uma música e meia. 

Percebi a música, me orientei por ela, mas noto que há uma escolha 

em pegar carona ou não nela. Ainda que ela não se apague 

totalmente da percepção, é possível redimensionar a atenção, e 

então a música ganha tamanhos diferentes dependendo da atenção e 

espaço que se dá para ela. (Diário pessoal, 8 de outubro de 2024). 

 O objetivo principal desta etapa é observar o que já está acontecendo no corpo, 

buscando interferir o mínimo possível. Observar os fluxos presentes. Os batimentos 

cardíacos, o ritmo da respiração, os sons ao redor, os anseios por movimento, o contato 

do corpo com o chão, o correr dos pensamentos, a conversa interna. Apenas observar.  

Levar a atenção cada vez mais em direção à respiração ajuda a ancorar este 

momento. Observar os movimentos de expansão e contração da caixa torácica (peito, 

costas, costelas, abdômen) e suas ressonâncias. Aos poucos, deixar com que a respiração 

fique mais profunda e alongada. Deixar que tensões desnecessárias possam ser liberadas. 

Por isso, neste dia citado, optei por não apressar um processo do corpo para acompanhar 

a playlist ou me programar para fazer no tempo que costumava fazer nas sessões 

anteriores. Precisei de mais tempo para de fato fazer este percurso da percepção e deixar 

com que as tensões relaxassem suficientemente para iniciar a prática daquele dia. 

 Cada dia o corpo está diferente e cada situação de trabalho é específica de seu 

contexto. Paralelamente, pontuo a adaptabilidade do procedimento já nesta etapa inicial. 

Geralmente tenho preferência por começar como demonstra a Figura 3, com as costas no 

chão, pernas esticadas, braços ao longo do corpo. Nessa postura, há um grande contato 

com o chão e, para estar nela, não se exige quase nenhum esforço. Isso facilita o processo 



 
 
 

89 
 
 

de relaxamento e atenção. Inclusive, esta postura pode ser encontrada em outras práticas, 

como o Savasana na Yoga13 e a Eutonia proposta por Gerda Alexander (1983). 

 Entretanto, não é imperativo começar desta forma. Por exemplo, quando participei 

de trabalhos de teatro de rua, o momento de decantação ou concentração inicial para 

observação dos fluxos acontecia em pé. No laboratório, ao começar assim, notei outras 

possibilidades nesta etapa: 

Optei por fazer a progressão partindo da posição em pé. E percebo 

uma grande diferença nessa escolha. A decantação exige outro tipo 

de equilíbrio e de reorganização das tensões para manter o corpo 

em pé. Outras tensões para respirar profundo. Sinto mais fácil 

relaxar e decantar os fluxos do corpo na posição deitada. Justamente 

por isto optei por fazer a progressão em pé, para observar essa 

reorganização e como os mesmos comandos das etapas se adaptam 

a outras condições como, por exemplo, a posição inicial. Seguindo a 

metáfora da decantação, quando se está pé, percebe-se mais os 

desafios da gravidade, pois como no chão todo o corpo está 

praticamente no mesmo nível é mais fácil para os fluxos se 

estabilizarem (Diário pessoal, 12 de dezembro, 2024). 

 A etapa de Decantação, por fim, que é dedicada ao silêncio e à observação, é 

essencial para iniciar o processo de escuta dos fluxos corporais em suas múltiplas 

dimensões. Esse momento cria as bases para um estado de presença e atenção que se 

mantém ao longo de todo o processo de acionamento corporal. A consciência corporal, 

nesse contexto, permite que o intérprete refine a percepção de suas sensações e 

movimentos, favorecendo a simultaneidade entre atuar e observar.  

 Dando continuidade à progressão, a próxima etapa chama-se Despertar, e convida 

à ação de acordar, como se se buscasse transitar da inércia do repouso para as pequenas 

ignições que colocam o corpo para mover de forma incremental. A ação de espreguiçar, 

ao mesmo tempo, pode ter uma semelhança com o despertar matutino, assim como a 

metáfora pode tocar na dimensão imaginativa de “acordar para a cena”, gerando gatilhos 

sutis para acessar os estados, contextos e imaginários do trabalho em questão. Essa 

transição se sucede ao acionar as extremidades, como mãos e pés e ao praticar pequenos 

 
 

13 Esta postura geralmente é realizada no final das práticas de yoga e permite relaxamento, meditação e 

reorganização do corpo depois das atividades realizadas em uma sessão. 



 
 
 

90 
 
 

rolamentos de quadril para que tudo que foi construído e estabelecido quanto à atenção e 

percepção na decantação seja levado adiante nas próximas etapas. 

 

Figura 7 – Etapa 2 - Despertar e espreguiçar. Foto Jordana Mascarenhas 

 É importante prestar atenção em cada transição para tentar perceber as sutilezas e 

miudezas nas mudanças de uma etapa para outra, pois nestes “entres” podem-se encontrar 

tanto descobertas do movimento quanto aprendizados com o próprio movimento. Esse 

espaço propicia uma qualidade de “escuta” do momento presente, onde se percorre um 

caminho que está sendo desenhado à medida que é percorrido. Assim, não é preciso saber 

exatamente como serão os movimentos em cada etapa. A partir da repetição e da 

experiência de cada pessoa, constitui-se um vocabulário que pode ser usado como cartas 

em um jogo, em vez de somente cumprir um roteiro pré-estabelecido. É uma possibilidade 

de jogo em tempo real com as circunstâncias específicas daquele dia. 

 A partir do momento que se inicia o mover, buscaremos, até o final, manter o 

fluxo contínuo, uma lógica interna de continuidade, que se estende fazendo com que algo 

nunca se rompa durante todo o processo de acionamento multidimensional que o 

procedimento sugere. O que mais me instiga nesta qualidade é a complexidade deste 

estado de presença. Porque não é necessariamente sobre a velocidade do movimento, mas 

sobre uma inclinação interna pela continuidade do movimento. Equilibrando as tensões, 



 
 
 

91 
 
 

balanceando os anseios e pensamentos, utilizando das sensações para alimentar um fluxo 

íntegro, como um rio que tem muitas correntes de água em si, mas que segue em uma 

mesma direção, fazendo curvas mas ainda assim seguindo dentro das suas margens 

construídas pelo tempo em que as águas insistiram em desenhar sobre a “pedra dura”, e 

hoje segue uma lógica peculiar até o mar. 

Sendo assim, há uma espécie de paradoxo da simultaneidade do saber e não saber. 

A respiração consciente neste processo nos servirá como guia. E a atenção a este fluxo 

orgânico do corpo se torna essencial para criar um ponto de referência e apoio durante 

todo o procedimento. Ela nos serve de guia e eixo, o que nos ajudará a dançar na 

negociação entre aquilo que é conhecido e preparado com o que ainda está a se descortinar 

e a se descobrir no corpo e a partir dele. 

 A ação desta etapa se apoia na ação de espreguiçar. Pegando carona no movimento 

de expansão e contração que a respiração sugere e sustenta o corpo físico, iniciamos ações 

de abrir e fechar o corpo. Como sugestão, pode-se buscar abrir a postura, afastando o 

máximo que se puder braços e pernas, e alternar este movimento com o de fechar a 

postura, aproximando o máximo para o centro do corpo. Nesta etapa, é importante 

envolver o corpo como um todo, sem fragmentar o movimento em partes, mas embarcar 

na ação de abrir e fechar, expandir e contrair. 

 Para que aconteça uma transição suave, este movimento de espreguiçar, abrir e 

fechar não se dá de súbito, pois é um processo onde lentamente se deixa para traz a inércia 

do repouso e busca-se o movimento contínuo. A velocidade constante, lenta e sustentada 

do movimento possibilita que essa transição seja feita sem saltar etapas, sem acelerações 

abruptas. E, igualmente, dá tempo para que a percepção acompanhe estas mudanças no 

movimento em todas as dimensões do corpo. 

 Além de expandir e contrair em relação ao centro do corpo, pode-se buscar 

torsões, onde os braços apontam em uma direção e as pernas para outro lado (ilustrada 

pela figura 4).  

Aqui é importante manter a atenção deliberada em captar tudo que se passa pelo 

corpo, como sensações, sentidos, imaginações, tudo. Sem se ater ou querer segurar 



 
 
 

92 
 
 

nenhum elemento que passa pelo corpo, mas sim passar por eles de forma consciente. Por 

exemplo, se sentir uma frustração em relação à dificuldade de algum movimento, não se 

deve reprimir ou estagnar nesta sensação; em vez disso, sugiro que se perceba, observe e 

deixe passar. Observar como todas as dimensões do corpo lidam com essa frustração e 

vê-la dissolver-se na continuidade do fluxo. 

Outras ações bem vindas nesta etapa são bocejar e suspirar durante o espreguiçar, 

gerando uma associação com o momento do despertar matutino, uma referência orgânica 

em que o corpo passa de um estado de relaxamento profundo (sono) para um estado 

desperto (vigília). Pegando carona no reflexo natural de inspirar profundamente e 

expandir o corpo ao bocejar, integramos a voz ao movimento. Essa ativação inicial 

permite que a voz se manifeste de maneira intuitiva, sem separação do movimento 

corporal, favorecendo a conexão entre respiração, som e movimento dentro da estrutura 

progressiva de acionamento para cena. 

Desde os ensaios no Mobamba, a voz já fazia parte da investigação corporal, 

integrada ao movimento ao longo da progressão. Proposições como bocejar no 

espreguiçar, tremer os lábios e língua na etapa articular e vocalizar sons intuitivos ou 

cantarolar as canções foram incorporadas ao procedimento. No Núcleo Experimental em 

Movimento (NEM), essas práticas foram adaptadas conforme as necessidades do grupo, 

explorando intensidades, imagens e variações sonoras. Como por exemplo, a investigação 

de sons guturais (tremor das pregas vocais) e sons nasalados para exercitar a ressonância 

na máscara facial como estratégias para preparar e explorar a projeção vocal dentro do 

procedimento. 

Em outro momento, aprofundamos essa investigação entre voz e movimento, em 

especial no projeto proposto por Giselle Rodrigues e Lupe Leal, chamado de Palavra 

Dançada (2022)14, onde experimentamos a relação entre o fluxo de pensamento e a 

expressão vocal. Procedimentos como o “tobogã”15 (deslizamento sonoro em diferentes 

 
 

14 Mais informações em: https://www.nucleoexperimentalemmovimento.com/palavradancada 
15 Sobre o procedimento “tobogã”: https://www.nucleoexperimentalemmovimento.com/post/escorregar-

com-a-fala-no-tobog%C3%A3-do-fluxo-atencional 

https://www.nucleoexperimentalemmovimento.com/palavradancada
https://www.nucleoexperimentalemmovimento.com/post/escorregar-com-a-fala-no-tobog%C3%A3-do-fluxo-atencional
https://www.nucleoexperimentalemmovimento.com/post/escorregar-com-a-fala-no-tobog%C3%A3-do-fluxo-atencional


 
 
 

93 
 
 

intensidades através da emissão de vogais) e “adiar a palavra”16 (prorrogação da 

vocalização para alterar sentidos e fluxos) desafiaram a relação entre estas duas instâncias 

do corpo.  

Ao integrar a vocalização à progressão em fluxo, percebo que as dimensões do 

movimento corporal e da voz podem estar em harmonia ou em conflito, mas, com treino, 

é possível explorar essas relações de forma mais consciente. Percebo, então, que o 

corpofluxo se organiza e se reorganiza a partir destas negociações internas entre as 

dimensões, permitindo que novas dinâmicas e estados emerjam. Isso pode indicar a voz 

e o movimento como dimensões distintas do corpo, mas que podem ser sintonizadas para 

expressarem de forma conjunta, harmônica ou paralelamente. Nesse contexto, a fala pode 

corroborar o movimento e vice-versa, ou a voz se expressa de forma contrastante com o 

movimento, como o exemplo de emitir palavras duras e ríspidas com um sorriso no rosto 

e movimento suaves, gerando contraste entre as duas dimensões. 

Sobre a complexidade da dimensão vocal, Giberto Icle e Celina Nunes de 

Alcântara consideram que a voz pode ser analisada a partir de três perspectivas: “na sua 

articulação com a palavra; na sua existência como performance; e na sua configuração 

como uma poiética de si mesma” (ICLE e ALCÂNTARA, 2011, p. 130) Essa perspectiva 

vê a voz não somente como uma expressão do corpo, mas também como uma instância 

complexa e específica do corpo. 

A voz não é apenas a extensão do corpo, ela é corpo, constitui-se por 

qualidades psicofísicas que podem ser dimensionadas por 

características comumente atribuídas ao corpo: variação de 

tonicidade, níveis diferenciados de energia, possibilidade de 

transformação a partir de um trabalho técnico preciso, entre outras. 

(Id., ibid., p. 132). 

 Portanto, fica mais evidente a importância de não deixar a expressão vocal fora 

do Laboratório de pesquisa Corpofluxo. Na verdade, é preciso fazer um movimento 

intencional e buscar formas de aquecer e movimentar esta dimensão. Sendo assim, nota-

se que o espreguiçar expressa bem um exemplo harmônico entre o movimento e a voz. 

 
 

16 Sobre “adiar a palavra”: https://www.nucleoexperimentalemmovimento.com/post/adiar-a-palavra 

 

https://www.nucleoexperimentalemmovimento.com/post/adiar-a-palavra


 
 
 

94 
 
 

Todas as vezes em que executei esta etapa “sentia vontade” de bocejar e suspirar, 

primeiramente como uma vontade instintiva e de reflexo do corpo, mas, com os treinos e 

práticas, percebi a importância desse simples ato para agir conscientemente nessas duas 

dimensões de forma simultânea e fluida. 

 

Figura 8 - Etapa 3.1 - Articular pontual. Foto: Jordana Mascarenhas 

A etapa seguinte tem dois momentos distintos dentro de uma mesma ação 

articular, os quais serão chamados de articular pontual e global, como estratégia de 

descrição e distinção das ações. O primeiro momento de Articular Pontual, onde 

dedicamos atenção e cuidado de movimentar as articulações de forma fragmentada e 

separada, destinando o foco do movimento em pequenos pontos do corpo que, a depender 

da característica da articulação, pode abrir e fechar (ex.: articulação dobradura, como 

joelhos, mandíbula, cotovelo) ou movimentar-se em circulares e rotações (ex.: 

articulações do quadril, ombros, pulsos). Considerando o caso diferenciado da coluna 

vertebral, em que não é possível isolar vértebra por vértebra, pode-se trabalhar 

movimentos pontuais das regiões cervical, torácica, lombar e sacral.  

O articular pontual tem como objetivo preparar de forma consciente cada uma 

das articulações, tanto de uma forma funcional para evitar lesões, aquecendo uma por 

uma, quanto para exercitar o movimento fragmentado que as “dobras” do corpo 

permitem. De fato, o corpo não possui nada desconectado, já que uma parte sempre está 

em ligação à outra, mas o exercício da atenção em “separar” parte por parte favorece a 



 
 
 

95 
 
 

prática de mover-se conscientemente por meio de articulações diferentes. Ademais, o 

articular pontual possibilita a exploração das possibilidades de movimento de cada 

articulação. 

 

Figura 9 - 3.2 - Articular Global. Foto: Jordana Mascarenhas 

Depois de aquecer e lubrificar e passar por todas as articulações, seguimos para 

outro momento desta mesma etapa, chamado de Articular Global, que consiste em mover 

as articulações de forma conjunta, agregando os movimentos da fase anterior e como eles 

podem compor associadamente. Diferente do momento anterior, em que o objetivo é 

restrito às limitações das articulações, as possibilidades se abrem em um leque quase 

infinito, porque pode-se explorar movimentos pequenos, amplos, composições de apenas 

duas articulações em movimento ou todas possíveis ao mesmo tempo, possibilitando uma 

gama bastante vasta de movimento. 

Justamente por essa grande variedade de possibilidades, este momento permite 

liberdade e autonomia do intérprete ao fazer suas escolhas de composição em tempo real, 

lidando com as pequenas escolhas e inúmeras alternativas de composição. É possível 

aproveitar esse fluxo, ainda que de forma gentil com o corpo físico, pois se trata de um 

momento inicial com o foco na mobilidade articular. Esta etapa geralmente pede uma leve 

aceleração, mas nada brusco ou que vá exigir muita força.  

Como sugestão de exploração da dimensão vocal conjunta a esta etapa, 

utilizávamos a vibração dos lábios com ou sem som vocal. Por exemplo, emitir sons 

vibráteis como brrr, trrr, vrrr, adicionando ou não sons vocais. Os sons não precisam ser 

emitidos o tempo inteiro a cada ciclo de respiração, uma vez que trata-se de estimular a 

autonomia do intérprete em experimentar e aprender com a configuração de movimento 

de articular no tremer dos lábios. 



 
 
 

96 
 
 

 

Figura 10- Movimento e desfrute na etapa articular. Foto Jordana Mascarenhas 

Embarcar nessa dinâmica levemente acelerada pode evocar uma sensação boa em 

quem está dançando, fluindo e fruindo o movimento corporal. “Percebo que o desfrute 

do movimento é um dos grandes impulsionadores da ação e da dança dentro da 

progressão/aquecimento que venho desenvolvendo nos ensaios” (Diário pessoal, 4 de 

dezembro, 2024). Esse desfrute se relaciona com essa “sensação boa”, ou um senso de 

diversão gerado pelo próprio movimento, favorecendo o fluxo e a continuidade da ação.  

No processo de criação do Mobamba, utilizávamos as canções de samba como 

referência. Cada música servia para guiar o tempo de permanência em cada etapa. No 

caso do Laboratório de Pesquisa Corpofluxo, por se tratar de uma experiência de 

investigação individual, percebo que o diálogo e a escuta se deram com o espaço, com as 

músicas, com as vontades e necessidades do corpo, revelando um modo de afinar os 

sentidos, como um exercício de organização sensível, onde cada gesto responde tanto às 

intenções internas quanto aos estímulos externos.  

Por isso, as músicas da playlist podem auxiliar a progressão, sugerindo momentos 

e pulsões calmas ou animadas, como também podem servir de pano de fundo para o 

movimento. Também podem estar presentes as músicas de forma contraditória, exigindo 

a intensificação da negociação interna entre as dimensões. Por exemplo, uma canção 



 
 
 

97 
 
 

muito agitada no momento inicial de relaxamento pode ser bastante desafiador. Pontuo, 

com isso, a potência desse fluxo musical como auxiliador ou desafiador do processo. 

Sendo assim, a escolha da sequência e dos ritmos das músicas influencia a progressão. 

Compartilho as playlists17 mais utilizadas no laboratório, organizadas para 

acompanhar a progressão em fluxo, com uma ou duas músicas por etapa. A referência 

original advém do processo criativo com o Mobamba, propostos e guiados por Márcia 

Duarte, onde destinávamos uma música para espreguiçar, uma para articular pontual, 

mais uma para o articular integrado, depois duas para o alongamento profundo, uma para 

o alongamento migrado e mais uma para a aceleração e dança livre. 

Seguindo esta mesma lógica, ao montar uma playlist, pode-se começar em silêncio 

ou com sons relaxantes, como músicas suaves ou sons da natureza. Para a fase de 

despertar e espreguiçar, uma canção que traga leveza ou a sensação de acordar. Na 

articulação, o ritmo pode ser moderado, com músicas um pouco mais dinâmicas. Durante 

o alongamento, recomendo duas músicas para o aprofundamento e uma para a transição 

no alongamento migrado, mantendo a suavidade. Por fim, a etapa de dança livre é 

 
 

17 Estas playlists servem como suporte referencial em relação à dinâmica progressiva de aceleração e 

desaceleração e a transição entre as etapas. Podem auxiliar a criar um imaginário e influenciar estados ao 

longo do processo. As sequências de música podem pedir um gênero como o samba, no caso do Mobamba, 

ou como na playlist abaixo, o jazz. Pode-se escolher um(a) artista ou banda, como no exemplo 3 que só 

utilizo canções de Mayra Andrade, ou mesmo remeter a uma sensação como na 2. Ou como, por exemplo, 

na playlist quatro em que as músicas foram pensadas para cada etapa. (1. Decantação; 2. Espreguiçar; 3. 

Articular pontual; 4. Articular integrado; 5 e 6. Alongamento profundo; 7. Alongamento migrado; 8. 

Aceleração e dança livre. É uma opção interessante para realizar o procedimento em 30 minutos e assim 

focar o ensaio em estudos de movimento ou nas cenas. 
 

1. Moving Jazz: https://open.spotify.com/playlist/15eoXg5cUVp89cy9Sztihv?si=IkJxkBRgRfOCPlAD-

1v9jw&pi=OwA2N2iRTeWwo 

2. Mover gostosinho:  

https://open.spotify.com/playlist/5R8Ak5ahGvkn9gLI8AthOh?si=xexlBJEATXWn4DXYU3F7lw&pi=T

LPX8M__RuyrK  

3. Mayra em Movimento: 

https://open.spotify.com/playlist/0GNmx5mlZUdJi0qEYaF1HO?si=luK9Sg9hT1i09gjpS6indg&pi=Q6n

UCTinRjyff  
4. Corpofluxo: https://open.spotify.com/playlist/5qgKMvd0yamCzhV0H1p53u?si=JfOpZ41MThCkGL-

1XulsjA&pi=tpwYnHeETP28M  

 

https://open.spotify.com/playlist/15eoXg5cUVp89cy9Sztihv?si=IkJxkBRgRfOCPlAD-1v9jw&pi=OwA2N2iRTeWwo
https://open.spotify.com/playlist/15eoXg5cUVp89cy9Sztihv?si=IkJxkBRgRfOCPlAD-1v9jw&pi=OwA2N2iRTeWwo
https://open.spotify.com/playlist/5R8Ak5ahGvkn9gLI8AthOh?si=xexlBJEATXWn4DXYU3F7lw&pi=TLPX8M__RuyrK
https://open.spotify.com/playlist/5R8Ak5ahGvkn9gLI8AthOh?si=xexlBJEATXWn4DXYU3F7lw&pi=TLPX8M__RuyrK
https://open.spotify.com/playlist/0GNmx5mlZUdJi0qEYaF1HO?si=luK9Sg9hT1i09gjpS6indg&pi=Q6nUCTinRjyff
https://open.spotify.com/playlist/0GNmx5mlZUdJi0qEYaF1HO?si=luK9Sg9hT1i09gjpS6indg&pi=Q6nUCTinRjyff
https://open.spotify.com/playlist/5qgKMvd0yamCzhV0H1p53u?si=JfOpZ41MThCkGL-1XulsjA&pi=tpwYnHeETP28M
https://open.spotify.com/playlist/5qgKMvd0yamCzhV0H1p53u?si=JfOpZ41MThCkGL-1XulsjA&pi=tpwYnHeETP28M


 
 
 

98 
 
 

acompanhada por uma música mais vibrante, convidando movimentos mais energéticos 

e acelerados. 

A escolha das músicas ou gênero musical favorece bastante a progressão e a 

continuidade do fluxo, muito provavelmente por conta da lógica complexa e definida das 

canções. A música já sugere muitos elementos, como ritmo, sensação, emoções, poéticas 

e assim por diante, o que é muito interessante para auxiliar a consistência do fluxo 

contínuo. No caso do laboratório, foi interessante observar que a progressão realizada de 

forma individual pode ser flexibilizada; assim, cada etapa pode ter a duração que o 

intérprete escolher ou tiver disponível para sua preparação.  

Pode-se adaptar cada etapa para o objetivo que se busca e a disponibilidade 

corporal (multidimensional) de cada dia, entendendo e ouvindo o que o corpo apresenta. 

Agora, em um contexto coletivo, é importante manter uma mesma instrução para o grupo, 

para que a negociação, a escuta e a adaptação ao contexto se deem ao longo do processo. 

Através de uma conexão silenciosa, os movimentos, energias e estados geram um campo 

de afetação entre as pessoas participantes.  

 

Recapitulando, até o momento, através desse processo de acionamento para a 

cena, atravessamos as etapas da Decantação, depois seguimos para os movimentos suaves 

do Despertar e Espreguiçar. Em seguida, voltamos nossas ações para Articular Pontual, 

que logo se transforma no Articular Global, desfrutando a dança dos fluxos do corpo e 

suas múltiplas dimensões. A próxima etapa consiste na ação de alongar, dividida em duas 

qualidades de movimento: profundo e migrado.  

O Alongamento Profundo, como o nome sugere, busca, por meio da respiração, 

alcançar e expandir o movimento do corpo a partir de posições de alongamento. Na figura 

8, notamos alguns exemplos dessas posições, mas as posturas não são definidas 

anteriormente, pois esse vocabulário de movimento vai depender dos conhecimentos, 

técnicas e referenciais da atuante. Quando realizado em grupo nos exemplos citados, o 

procedimento permite que os intérpretes aprendam com os movimentos do coletivo, 

observando e percebendo os alongamentos uns dos outros. É possível copiar, mimetizar 

ou inspirar-se nas propostas dos colegas. 



 
 
 

99 
 
 

 

Figura 11 - Etapa 4 – Alongamentos. Foto: Jordana Mascarenhas 

  Esse momento requer um aprofundamento maior na integração entre o 

movimento e a respiração. Com o objetivo de alongar e expandir a flexibilidade, 

encontramos mais uma vez a desaceleração do movimento para abrir espaço para a 

percepção dos fluxos do corpo. Diferente da etapa da decantação, no alongamento 

profundo, utilizamos um relaxamento ativo de ações deliberadas e conscientes. Com 

pequenas ondas e a percepção dos fluxos da respiração, aparentemente o corpo pode 

parecer em pausa. Entretanto, assim como a ilusão da pausa se dá no relaxamento inicial, 

nesta etapa, a pausa se dá muito mais como uma suspensão, onde, a cada ciclo de 

respiração, ganha-se um pouco mais de espaço.  

 Como sugestão de integração com a dimensão vocal, no momento da expiração 

do ar, pode-se produzir o som de “s”, tanto para deixar o movimento da respiração audível 

e reconhecível quanto para levar mais profundamente a atenção para esse fluxo 

respiratório. Em relação a emissões vocais, também se pode emitir sons de boca fechada 

com o foco na vibração dos lábios a partir desta fonação. 

 No Mobamba, realizávamos esta etapa em duplas para que, além de exercitar a 

conexão e o diálogo, pudéssemos aproveitar essa relação para aprofundar ainda mais o 

relaxamento. Uma pessoa propunha uma posição de alongamento e a outra colaborava 



 
 
 

100 
 
 

com o próprio peso, acoplando-se na postura sugerida. Então a dupla buscava respirar de 

forma harmoniosa, o que muitas vezes gerava uma sincronização entre as respirações. 

Essa opção, no caso da preparação coletiva, evidencia também a dimensão relacional e 

interpessoal presente no procedimento. 

O alongamento profundo favorece a sensação de redimensionamento do corpo a 

partir da distensão física, onde a intenção de esticar aciona sensações que parecem fazer 

o corpo parecer “maior”. Isso abre espaços não só no corpo físico, mas também nas outras 

dimensões. Por outro lado, é bom ressaltar que tudo isso se dá dentro dos limites e 

possibilidades que cada corpo apresenta, seja de percepção, de mobilidade ou 

flexibilidade, porque o próprio corpo define as linhas limites do fluxo.  

Por isso, é importante construir ao longo da trajetória pessoal um arcabouço de 

movimentos, uma espécie de mochila de elementos ou como dito acima um vocabulário 

de movimentos. 

 À medida que os grandes grupos musculares são alongados e foi possível 

mergulhar profundamente nas posturas de alongamento, depois de aproximadamente duas 

músicas, aos poucos, entramos em outra qualidade desta etapa. Nesse momento, trata-se 

de focar cada vez mais nas transições e menos nas posturas, evidenciando o fluxo 

contínuo mais uma vez. Uma etapa se transforma em outra suavemente, e de maneira 

gradual os momentos de suspensão e profundidade vividas nas posturas de alongamento 

se tornam movimento sem pausa, apenas passagem e transição. 

 Essa etapa é chamada de Alongamento Migrado para evocar a exploração do 

espaço. A partir das posturas de alongamento, busca-se sair do lugar, migrando de forma 

em forma, mas nunca estacionando em nenhuma delas, encontrando as conexões que 

possam ligar uma postura a outra, descobrindo com o próprio mover, dentro do fluxo 

contínuo, qual é o próximo movimento. Essa qualidade permite que surjam padrões, 

lógicas, estados, vontades do corpo e exploração entre os níveis (baixo, médio e alto) a 

partir da indicação de estar sempre em transição. 

 A progressão deste alongamento pode ter um objetivo específico em relação a um 

objetivo maior. Por exemplo, fazer do percurso uma construção para sair do plano baixo 



 
 
 

101 
 
 

para o alto, desde a decantação até o final, do corpo deitado ao em pé, do ponto fixo ao 

fluxo. Isto é, evoluir nos níveis e encaixar esse objetivo nas ações de cada etapa como 

uma linha do tempo na figura maior. Ou sair do ponto de repouso profundo para a 

aceleração máxima possível no final, com o coração acelerado e o corpo quente, pingando 

suor. 

 Esses objetivos podem colaborar para manter um fluxo ou lógica interna para que 

o intérprete sempre possa voltar e se situar dentro de um processo de transição entre as 

etapas. É comum nas primeiras vezes realizando esta estrutura de preparação e 

acionamento para a cena, a pessoa possa “se perder” um pouco no que fazer em seguida. 

Ficar em dúvida se já está na hora de mudar ou ficar e explorar mais cada etapa. Nesse 

ponto, as preparações individuais e coletivas diferem bastante. Afinal o diálogo entre o 

corpo e consigo também conta com alternativas diversas do que quando temos a 

complexidade da relação coletiva.  

 A etapa final de toda esta travessia multidimensional do corpo é a Aceleração e 

dança livre. Após atravessar todas as etapas com uma continuidade praticamente regular, 

sem grandes acelerações, nesta última etapa, buscamos aceleração gradual e aquecimento 

do corpo por meio do movimento. Quando a transição entre o alongar e o migrar termina, 

as posições de alongamento somem e dão lugar para o deslocamento no espaço, para as 

possibilidades do corpo físico. 

 Querer ocupar todo o espaço da sala (ou ambiente de ensaio) pode ser um objetivo 

desafiador e não realizável. Falo de querer estar em todos os lugares, expandir a presença 

para todos os cantos, acelerar, “se tornar maior” e mais vibrante. Como estes comandos 

são subjetivos ou podem ser interpretados de inúmeras formas, essas lacunas ou dúvidas 

deixadas no ar precisam ser sanadas com o próprio movimento. 

 Por fim, podemos descrever este procedimento de acionamento sensível, ou 

progressão em fluxo, ou travessia para cena, desenvolvido por Márcia Duarte ao longo de 

sua pesquisa como um ritual em fluxo que instiga e convida a pessoa atuante a encontrar 

os seus próprios caminhos de potência, concentração, jogo, relação e preparação para a 

cena, de forma autônoma e intencional. Este procedimento se estrutura nas etapas – 



 
 
 

102 
 
 

decantar, despertar, articular, alongar e acelerar – que, no caso desta pesquisa, 

fundamentaram metodologicamente um caminho de investigação do corpofluxo. E 

através dele pude explorar as sabedorias e potencialidades que surgiam a partir deste 

acionamento multidimensional.  

Essa progressão estabelece um percurso que mobiliza o corpo incrementalmente, 

permitindo uma transição fluida entre diferentes estados de presença e disponibilidade. 

As etapas seguintes, no entanto, são flexíveis e se ajustam conforme os objetivos do 

ensaio, as necessidades do coletivo e as demandas específicas de cada trabalho cênico. 

Essa adaptabilidade possibilita que o corpo se reorganize continuamente, respondendo ao 

contexto e às exigências do processo criativo. Diante disso, na próxima seção, 

abordaremos em detalhe os dados e achados do laboratório de pesquisa de 2024, realizado 

exclusivamente para esta pesquisa. 

Em suma, minha experiência em diferentes gêneros cênicos me permitiu observar 

como esse procedimento pode se adaptar a distintas linguagens e propostas artísticas. 

Mais do que um conjunto de exercícios, esta estratégia metodológica é um processo de 

acionamento sensível em fluxo aprendido com Márcia, que se fundamenta na postura 

ética de integralidade e comprometimento do intérprete, acionando múltiplas dimensões, 

como movimento, voz, imaginação e percepção em sintonia com o ambiente e os outros 

corpos em cena.  

Essa abordagem tem sido essencial nos trabalhos dos quais participei, favorecendo 

um estado de prontidão e escuta ampliada que potencializa a criação. Assim, o 

procedimento não apenas prepara o corpo fisicamente, mas também ativa camadas 

sensoriais e subjetivas fundamentais para o fazer cênico, tornando-se valioso para 

diversas práticas performativas e um procedimento adaptável aos desejos e objetivos de 

quem o realizar. 

Quanto às etapas seguintes listadas acima, focadas nos estudos de movimento e 

experimentações, estas irão depender muito dos objetivos e do tipo de processo criativo 

em caso. Para o Laboratório de Pesquisa Corpofluxo, me abri para improvisações livres 

e dediquei tempo aos registros nos diários de bordo, assim como filmei algumas células 



 
 
 

103 
 
 

de movimento que comecei a chamar de fluxos e nomeei suas especificidades. Também 

adicionei a etapa de fortalecimento, que pode ser feita a partir de estudos de movimentos 

que exijam esforço físico médio ou elevado. A exemplo, ao longo dos dias do laboratório, 

me utilizei de uma caminha desafiadora que faz parte de uma das cenas do Desabafo do 

Bicho (NEM, 2024)18 para justamente exercitar a força muscular exigida neste 

movimento. 

 Em síntese, voltamos ao ponto do relaxamento que marca o final do ensaio. Voltar 

ao mesmo movimento da decantação é buscar a pausa e observar as mudanças e fluxos 

presentes nesse corpo, agora quente e movimentado. Reservar alguns minutos de silêncio 

depois dos acionamentos propostos no ensaio possibilita dar tempo para assentar as 

sensações, movimentos, memórias, pensamentos, reflexões. Em certos dias de 

laboratório, realizei esta etapa final com uma posição clássica de meditação, sentada de 

pernas cruzadas e coluna reta, mas, em outros dias, optei por fazer a mesma posição da 

decantação, deitada no chão, mas com o corpo completamente diferente. 

 

Especificidades do laboratório de pesquisa 

A aplicação e investigação do procedimento proposto por Márcia Duarte, em sua 

estrutura progressiva e integradora, possibilitou a vivência de estados corporais que 

revelaram aspectos essenciais da experiência que venho nomeando como corpofluxo. Foi 

a partir dessa prática reiterada que emergiram percepções sobre a ativação do fluxo no 

corpo cênico: a diluição da hierarquia entre as dimensões, a emergência do imaginário a 

partir da escuta do movimento interno, a consciência expandida do espaço e do tempo, e 

a experiência de continuidade e fluxo exercitados através do princípio de fluxo contínuo 

do movimento. 

 
 

18 A este fluxo realizado para o treino de um movimento desafiador, assim como o chamamos no NEM, 

dei o título de Fluxo Caminhada com Búfalos: 

1: https://youtu.be/iZkMuR1PTXQ  

2: https://youtu.be/fkj4gqoHmIA 

 

https://youtu.be/iZkMuR1PTXQ
https://youtu.be/fkj4gqoHmIA


 
 
 

104 
 
 

Esta seção se dedica a apontar, analisar e refletir sobre possíveis descobertas, 

observando como elas se manifestam na prática e como contribuem para a compreensão 

do corpofluxo como estado de criação cênica. Com o laboratório ficou nítido que o 

procedimento busca a autonomia da pessoa atuante para que ela possa estabelecer e 

encontrar caminhos, não só físicos, para se preparar e se organizar para a cena, mas 

também abrindo espaço para estudos de movimento, cena, texto, voz ao longo da própria 

estrutura progressiva multidimensional.  

Dessa forma, o trabalho se dá na exploração de conexões entre as dimensões do 

corpo humano para investigar negociações e complexidades do corpo cênico. Ao encarar 

a preparação já como cena e como fluxo progressivo do presente, o corpo passa por 

estados e reorganiza a atenção, percepção, consciência de si, assim como reorganiza os 

movimentos do corpo físico, negociando com os objetivos de cada etapa com as vontades 

e desejos estéticos, pessoais e relacionais (este em especial quando é realizado em 

coletivo). 

Isso nos leva a observar mais uma singularidade do laboratório em relação às 

experiências anteriores: a especificidade do “corpo só em cena”. Utilizei-me deste caráter 

individual como ferramenta para investigar os materiais e conhecimentos que emergem 

do corpo e seus fluxos.  

Nos processos coletivos, há a inegável complexidade que envolve a dimensão 

relacional, levando foco também para as relações e trocas com outras pessoas, o que 

amplia as possibilidades e permite a ativação de outros estados corporais. No entanto, 

para a nossa pesquisa, que busca investigar as possíveis epistemologias do corpo em 

fluxo, o laboratório solo possibilitou uma escuta mais aprofundada dos padrões de 

movimento e dos "fluxos" próprios que o corpo experimentava, sem a mediação de 

intenções estéticas prévias ou expectativas externas. Esse deslocamento abriu espaço para 

que o corpo revelasse suas dinâmicas e ritmos de maneira mais espontânea, favorecendo 

o surgimento de uma materialidade singular no trabalho. 

 Esta especificidade trouxe uma abertura de criação de células de movimento 

desprendidas de um resultado previamente desejado. Dessa forma, pude observar um 



 
 
 

105 
 
 

potencial criativo de maneira despretensiosa e espontânea que apontava para padrões de 

movimento já presentes no meu corpo.  

Os fluxos trabalhados em outras oportunidades pareciam se mover neste 

corpofluxo, pois, sem edição, tiveram espaço para tomarem lugar nas experimentações 

do laboratório. 

Mesmo não sabendo exatamente o que vou fazer no ensaio-solo, sigo 

a lógica da progressão e deixo que ela me leve a lógicas já presentes 

no corpo. Ou vontades e desejos de movimento que podem se 

apresentar. Além de agregar o momento presente, condições 

passageiras do corpo, ou do dia, ou do ambiente (Diário pessoal, 03 

de dezembro, 2024). 

 

Entre os padrões de movimento, notei que alguns estavam sendo trabalhados no 

processo de montagem da peça Desabafo do Bicho, do Núcleo Experimental em 

Movimento – NEM, orientado por Giselle Rodrigues. Nesse trabalho, investigamos 

matrizes de movimento inspiradas em animais, e nos questionamos como os bichos se 

posicionariam ou o que desabafariam sobre a crise ambiental e o aquecimento global 

provocado pelos humanos. Ao notar esses fluxos presentes no meu corpo pude perceber 

que essas estruturas de movimento são criadas e ganham uma espécie de lógica própria. 

Esse fluxo complexo construído a partir da repetição, treinos e ensaios pode ser acessado 

conscientemente e recomposto para outros fins. 

Por exemplo, no NEM (Desabafo do Bicho), estou trabalhando uma 

movimentação inspirada no animal Louva-a-deus. Notei essa matriz de movimento 

quando iniciei as experimentações livres. A partir dela, sem negar ou fugir do que se 

apresentava, comecei a transformar esse material em outras possibilidades 

composicionais. Uma das variações sobre o tema louva-a-Deus foi uma célula de 

movimento que consistia em experimentar essa lógica em uma caminhada lenta de joelhos 

dobrados19. 

 
 

19 Variações sobre o tema do fluxo Louva-a-Deusa:  

1. https://youtube.com/shorts/b08s3iQ-Y18  
2. https://youtube.com/shorts/DMRcfd5Tw3U 

https://youtube.com/shorts/b08s3iQ-Y18
https://youtube.com/shorts/DMRcfd5Tw3U


 
 
 

106 
 
 

Principalmente nas primeiras experimentações, “dava vontade” de 

repetir esses padrões. Então não evitei, aproveitei o laboratório para 

explorar, nomear e até mesmo brincar com esses fluxos que vinham 

do Desabafo do Bicho. Com a continuidade das vivências, percebi os 

padrões e me permiti explorar outros movimentos. Quando percebia 

aquela tensão parecida com a “louva-a-deusa”, redirecionava a 

improvisação e encaminhava para experimentar outras 

possibilidades de movimento e de estado (Diário pessoal, 11 de 

dezembro, 2024). 

 

Nesse processo de refazimento de realidades, há uma capacidade do corpofluxo 

que aciona, combina e reconfigura os estados para compor qualidades novas neste corpo, 

porque, assim como o rio de Heráclito, esse corpo nunca aconteceu no tempo e espaço 

daquela forma, mas se conecta com os materiais anteriores, seja na dimensão da 

imaginação, da memória, das sensações físicas, seja na das habilidades desenvolvidas. 

Tudo que já aconteceu no corpo deixa uma espécie de rastro da própria experiência, 

possibilitando portais de acesso às sensações e estados já vivenciados anteriormente e às 

novas configurações que possam existir das infinitas variações e combinações entre eles. 

O corpofluxo aponta para uma intuição que desafia tempo e espaço, porque, por 

exemplo, eu não acesso lembranças específicas na progressão em fluxo, mas acredito que 

apareça uma forma de memória diferente da que registra fatos e acontecimentos, que 

talvez toque em uma faceta da memória mais encarnada, que surge do movimento e gera 

movimentos e estados. Uma qualidade de memória capaz de agir como criadora de portas 

e possibilidades de estados para a cena. Isso aponta para uma pista que diferencia entre a 

ação de evocar uma memória específica e a de deixar a dimensão da memória aberta para 

que conhecimentos, movimentos e sensações possam emergir.   

 Chamo a célula de movimento derivada do animal louva-a-deus de Fluxo Louva-

a-deusa que aparece nas improvisações. Da mesma forma que surge, ele é transformado 

e pode ser direcionado, assim como um fluxo líquido, para outras direções e composições 

de movimento. 

Acho que o corpofluxo é uma forma de deixar que o que tiver que 

emergir emerja, de uma maneira que esteja em equilíbrio a auto 

indução de estados e o surgimento espontâneo de informações de 

diversas dimensões, como as habilidades físicas aprendidas (uma 

técnica de salto, saber fazer um rolinho...), seja lembranças que 

surjam, sensações corporais, ideias, pensamentos... Um equilíbrio 

ou uma negociação entre o desejo de produzir e o que o momento 



 
 
 

107 
 
 

produz no corpo. Entre o controle e o descontrole, entre a 

consciência e a inconsciência, entre a intenção e a recepção, entre a 

atividade e a passividade, entre os polos, não exatamente no meio, 

nem exatamente em oposição, às vezes entre tensões, às vezes entre 

simultaneidades inexplicáveis, o corpofluxo é essa dobra no tempo-

espaço, é o corpo cênico na crista da onda de si, que pega carona, 

aceita ou não, que resiste a impulsos ou se joga nele. (Diário pessoal, 

11 de dezembro, 2024). 

 

A essas qualidades de movimento, dou o nome de Fluxo e um título: fluxo tal ou 

fluxo aquele. Isso como forma de lembrar que este material se encontra em movimento e 

ainda está se transformando. Quando se repete, ele já está em outro lugar. Pode-se repetir 

o mesmo movimento, mas agora ele é um mais um (1+1), ou seja, a soma do momento 

improvisado de onde surgiu com o momento em que está sendo executado. Com o tempo 

e mais repetições, algumas características se estabelecem, ainda que se modifiquem, mas 

alguma coisa se consolida, seja motivado pela memória do corpo já ter feito aquilo, ou 

pela vontade de repetição. 

Nomeei as variações dessa célula de movimento, vinda do Desabafo do Bicho 

(2024), de Fluxo Louva-a-Deusa à medida que improvisava e desenvolvia outros fluxos. 

Analogamente, nomeei os que se destacavam, já que a nomeação dos fluxos ajuda a fixar 

alguns parâmetros de movimento e da dinâmica. São pontos de acesso que podem ser 

repetidos ou acessados em outros momentos. Quanto mais se repete esse fluxo, mais se 

percebem as características, o que é necessário de tensão muscular, imaginário envolvido 

e memórias advindas do próprio fazer prático. Isso sinaliza para o corpo que se 

movimenta quais são os pontos de acesso ou de acionamento que essa dinâmica de 

movimento necessita ou onde se apoia. 

 Além dos fluxos e composições relacionados ao trabalho em andamento do NEM, 

trago alguns exemplos de células de movimento e possibilidades expressivas que explorei 

no laboratório.  

As etapas estabelecidas do acionamento inicial davam lugar à observação do corpo 

em movimento. Nessa fase, me colocava em uma postura de coleta de possibilidades, 

abrindo mão de alguns padrões e “pegando carona” em outros, o que deu origem aos 

fluxos, entre os quais elegi três possibilidades para servir de exemplo. 



 
 
 

108 
 
 

Nomear o fluxo é um gesto que facilita a aglutinação de significados, funcionando 

como uma chave de acesso para que determinada qualidade de movimento possa ser 

reconhecida, revisitada e aprofundada em diferentes momentos. A nomeação sintetiza 

sensações, imagens e dinâmicas, criando um campo de referência compartilhado que 

amplia a percepção sobre o que está sendo experimentado.  

No laboratório, fluxos como minhoca20, sapo regueiro21 e dançarina cansada22 

surgiram como codificações sensíveis, permitindo que seus estados corporais específicos 

fossem acionados novamente com mais precisão. Dessa forma, o nome não apenas 

registra uma experiência, mas também abre caminhos para sua reativação, servindo como 

uma bússola para o corpo em cena. Em outras palavras, nomear leva a atenção a 

características e acessos, que evitam a imobilização absoluta do material, mantendo-o 

aberto a novas associações nas retomadas, experimentações e aplicações. 

 Ainda que nomes não apareçam ou não façam sentido a olhos externos, eles 

marcam caminhos de acesso para quem se move no fluxo. No caso do laboratório, eu me 

utilizava de sensações e intuições sobre aqueles movimentos. Nomeei o fluxo de minhoca 

dessa maneira por estar no chão e pela movimentação me dar uma sensação que 

assemelhava ao bicho. Nos diários, registrei o surgimento desta qualidade:  

Em silêncio, fico no chão. Talvez pensando no que vou escrever 

depois. Percebo isso e tento deixar ir. Apenas tento ouvir (numa 

escuta não somente física), escutar os pequenos movimentos que já 

estão acontecendo. Percebo a respiração um tanto curta, com pausas 

depois da exalação. De pulmões comprimidos, invisto um pouco 

nisto. Sinto pequenas contrações e tensões pelo corpo, no pescoço, 

nas costas, nos pés, nas mãos. Dou um pouco mais de energia a isto. 

Confesso que no começo parecia que não iria sair movimento 

nenhum deste silêncio. Mas observo e escolho ir um pouco mais 

nessas pequenas contrações. Isso faz com que sinta os músculos se 

contraindo e o peso se redistribuindo entre apoios que se 

transformavam o tempo todo. Essa sensação de contração e 

pequenas movimentações me fez lembrar o movimento dos vermes ou 

de minhocas. Movimentos pequenos que com certo esforço. Não sai 

 
 

20 Fluxo minhoca: https://youtu.be/qw99KRgddUs 
21 Fluxo sapo reggeiro: https://youtu.be/_S103miItdQ  

22 Fluxo dançarina cansada: https://youtu.be/mh9TVWfsapQ  

https://youtu.be/qw99KRgddUs
https://youtu.be/_S103miItdQ
https://youtu.be/mh9TVWfsapQ


 
 
 

109 
 
 

muito do lugar, mas mergulhei um pouco mais nessas contrações 

(Diário pessoal, 04 de dezembro, 2024). 

 

Essa qualidade de movimento surgiu espontaneamente após a preparação, na 

escuta aberta do momento. Ao associá-la à imagem da minhoca, passei a identificar suas 

características, explorando apoios nos ombros, antebraços, quadris, pés e pernas. O 

deslocamento acontecia de forma arrastada e segmentada, revelando desafios específicos 

desse fluxo. Ao mergulhar nessa lógica, mapeei as transferências de peso, a qualidade de 

contração e o estado psicofísico envolvido. Primeiro, a improvisação revelou esse 

material; depois, repeti o fluxo para registrá-lo em vídeo. Sobre o processo de repetição 

e reativação do material que acabara de investigar, fiz alguns apontamentos imediatos no 

diário: 

Tentar recriar o que acabou de ser feito tem seus desafios e como os 

caminhos ainda não estão estabelecidos para o corpo, acredito que 

ainda estão sendo formados. Então ao mesmo tempo que tento me 

lembrar do estado anterior e da qualidade de movimento, estou 

descobrindo também como é refazer um fluxo, recriando este mesmo 

fluxo. Com a lembrança muito recente deste fluxo-minhoca, acessei 

aqueles pontos, as tensões, o olhar, os movimentos. Tinha ciência 

que estava tentando recriar alguma coisa. E dessa forma o 

movimento se modificou um pouco. Aquela experimentação de onde 

surgiu este fluxo se perdeu pra sempre, não foi registrada em meios 

repetíveis. Mas também foi vivenciado no corpo, então fazendo desse 

corpo o único meio de se acessar este estado (ou fluxo-minhoca) mais 

uma vez. Talvez o ponto esteja aí. Ao mesmo tempo em que o corpo 

não se repete e os fluxos se transformam com o tempo, ainda assim, 

aquele fluxo-origem está lá, se modificando e eternamente no 

momento que passou, tendo como porta de acesso apenas a memória 

de quem experimentou este estado-fluxo-movimento (Diário pessoal, 

04 de dezembro, 2024). 

 Outros fluxos foram experimentados como forma de exploração de movimento, 

inventividade, exercício, desafio. As origens dos fluxos podem ser incontáveis, por isso 

buscava sempre uma abertura para “ler o momento presente”. Sendo assim, mantinha o 

objetivo de ver para onde a progressão em fluxo me levaria em cada experimentação.  

Alguns fluxos foram registrados e outros ficaram desvanecidos no tempo e 

reincorporados em mim. O ponto mais interessante dessas criações efêmeras é observar 

o potencial criativo da ativação anterior, proporcionada pelo procedimento. Mesmo que 

não haja um objetivo específico de uma montagem teatral, é possível explorar 



 
 
 

110 
 
 

possibilidades de movimento, incentivando a autonomia e o desfrute a partir da ativação 

corporal multidimensional. 

 Esse breve inventário de fluxos (minhoca, sapo regueiro e dançarina cansada) 

são apenas possibilidades que poderiam ser trabalhadas dentro de um processo cênico, 

onde repetir o acesso a essas qualidades as transformariam, daria a eles outros nomes, 

retomando, reconfigurando. Por exemplo, o fluxo do sapo regueiro surge de uma 

experimentação de movimento e vocalização onde eu repetia a vogal “o” em vários tons 

e possibilidades. Nesse dia, me lembrei do exercício de “adiar a palavra” realizado com 

o NEM. Ao longo do ensaio, a música saiu e me fixei na forma como articulava as 

palavras e buscava entrar e sair na intensidade de maior ou menor grau desse “sapo”.  

Comecei a perceber tensões nas mãos e resolvi investi nisto. Fui 

criando uma lógica de tensão nas mãos, braços e ombros e movendo 

a partir disso. Anotei para não esquecer. E depois adicionei uns 

passinhos de reggae inspirados pela música que estava passando na 

hora. Chamei de fluxo sapo regueiro (Diário pessoal, 05 de 

dezembro, 2024). 

 

Movimentos e fluxos da dimensão da memória 

Pesquisar o corpo em cena pode ser uma encruzilhada que apresenta caminhos e 

possibilidades múltiplas, assim como também pode apresentar labirintos e ruas sem saída. 

Dançar, mover, criar e pegar carona nos impulsos que se iniciam no próprio corpo é um 

percurso sem fim, simultâneo à potência de viver. São infinitas as possibilidades de 

criação de cenas, performances, coletivos, encontros. Percebo isto ao analisar os materiais 

do Laboratório de Pesquisa Corpofluxo. 

Durante vários dias, enfrentei os labirintos invisíveis do vazio de uma sala de 

ensaio. Não havia ninguém mais, só eu, um computador, cadernos, uma caixa de som, 

uma raquete mosquiteira e um corpo vivo. Isso já é muita coisa, admito. No entanto, na 

decantação e na atividade meditativa, quando levamos a atenção para o corpo parado, 

percebemos esse corpo numa grande convulsão ordenada de vida. Dessa mesma forma o 

espaço vazio de uma sala de ensaio vibra potencialidade infinita. 



 
 
 

111 
 
 

Sendo assim, encontrei estruturas já pulsantes no meu corpo, como o 

procedimento de acionamento aprendido nas vivências com Márcia Duarte e que se 

tornou parte das minhas práticas artísticas. Essa progressão de preparação já era 

progressiva quando a exercitei em meados de 2015, mas, ao longo dos anos, como 

semente, ela se transformou e eu também me transformei. No contato com outros 

coletivos, em experiências individuais e até em práticas pedagógicas, as etapas como 

estruturas fundamentais permaneceram, mas ganharam um tempero da mistura de 

experiências. Com o tempo encontrei as palavras que mais se relacionavam com essas 

mudanças.  

Na época em que encontro este procedimento, eu não tinha nem consciência nem 

experiência para reconhecer a importância deste fundamento. Hoje reconheço e observo 

que esta estrutura foi capaz de ordenar e sintetizar os conhecimentos corporais 

vivenciados ao longo dos anos para embasar a prática que investigo nesta pesquisa. 

Acredito que não seja nem mesmo possível diferenciar o que vem da origem e o que foi 

sendo absorvido ao longo da jornada. Esta talvez seja uma das qualidades do corpofluxo: 

passar, atravessar tempos e espaços, pessoas e materialidades. 

Ao visitar as lembranças, seja de um passado distante ou mais próximo, como essa 

recente do laboratório, percebo que a dimensão da memória é um grande desafio para o 

entendimento da multidimensionalidade do corpo. As memórias saltam ao tentarmos 

resgatá-las. Na dimensão da memória, os acontecimentos e as sensações se borram. A 

sequência nem sempre segue a lógica do início, meio e fim.  

Muitas vezes, ao acionar o resgate de experiências passadas, os caminhos são mais 

curvos que retos, espiralam-se no tempo, como diria Leda Maria Martins, e os relatos se 

entrelaçam às percepções e sensações, tanto as do momento presente quanto as do 

momento lembrado. Cria-se, assim, uma complexidade que aciona a simultaneidade de 

tempos e espaços confluentes.  

O acesso à dimensão da memória no corpo cênico revela-se como uma potência 

criativa, capaz de abrir caminhos para uma experiência expandida em cena. Memórias 

não são apenas registros do passado, mas forças ativadoras de corporeidades e 

expressividades, transformando gestos, impulsos e estados de presença.  



 
 
 

112 
 
 

Nesse processo, rastros de experiências vividas tornam-se matéria sensível para a 

criação, conectando tempos, espaços e percepções de maneira singular. Assim, a 

memória, ao invés de fixar, movimenta, proporcionando uma abertura profícua para o 

trabalho cênico a partir de uma perspectiva multidimensional. 

Aproveito, pois, o ensejo dessa curvatura do tempo, das memórias e das espirais, 

para lembrar que este relato-reflexão-dissertação recria, refaz e expande a experiência no 

momento exato em que a escrevo. A partir disso, encontro ressonância no trabalho de Ana 

Cristina Colla, em seu livro Caminhante, não há caminho. Só rastros, sobre a ação de 

narrar e refletir sobre acontecimentos passados, em especial memórias de processos 

criativos, momentos que já passaram, mas que ainda vibram no ato da escrita.  

Recontar é sempre um ato de criação, pois envolve a memória e seu 

fluxo circular e contínuo, em constante atualização. Toda narrativa 

se desenvolve no tempo, fala do tempo e no tempo (COLLA, 2013, 

p. 43). 

         O tempo, neste nosso caminho, é elemento importantíssimo para a pesquisa. Não 

somente pelas possibilidades composicionais de velocidades, ritmos, tempo e espaço 

possíveis de se trabalhar em cena. Inclusive, estes elementos já dariam uma vasta 

investigação sobre cada um deles. Mas o ponto que quero tocar com a relevância do 

estudo do tempo é justamente esse fator interdimensional, que consegue conectar fatos, 

situações, narrativas do passado ao momento presente, esse elemento tempo que por si só 

já é tão misterioso por seus infinitos caminhos de memória e também por sua potência de 

irradiar em todas as direções. Ao abordar o fluxo e o redimensionamento do corpo, há 

muito a ver com a percepção do tempo e sua passagem para o corpo humano. 

 A busca por uma abordagem multidimensional do corpo cênico nos levou por 

muitos caminhos filosóficos e existenciais. Passamos por encruzilhadas e mistérios 

cósmicos, caminhos práticos do corpo pra dentro e para fora. Na busca por um corpofluxo 

ou pela prática que a sabedoria deste corpo em cena pode originar ou produzir, escrevo 

em algumas palavras que tentaram sintetizar os caminhos de pesquisa que vão muito além 

das palavras registradas na dimensão da escrita.  

 



 
 
 

113 
 
 

CONCLUSÃO 

Mas, afinal, de onde vem e para onde vai o corpofluxo? 

Em essência, o corpofluxo é uma experiência.  

Este nome nasce como uma tentativa de singularizar vivências e sabedorias do 

corpo através da minha trajetória de pesquisa. Ao ingressar na jornada do mestrado, ainda 

no pré-projeto, refleti bastante sobre o nome da pesquisa e os caminhos que ela tendia a 

tomar na época. Nesse exercício, tinha vasculhado as sensações, memórias e aprendizados 

ao longo dos anos de trabalho e pesquisa em teatro e dança, sempre com uma atenção 

especial ao corpo e seu movimento em cena.  

Tudo isso culmina na experiência do Laboratório de Pesquisa Corpofluxo, onde 

pude investigar a partir da prática os elementos e fundamentos de uma prática que já 

estava em curso em mim e que se sintetiza na palavra corpofluxo. Ao me utilizar da 

metodologia dos diários de bordo, pude estabelecer um diálogo sincero e profundo com 

as sabedorias presentes nesse corpo em fluxo. A confluência entre corpo e fluxo pode 

acontecer de infinitas formas, entretanto, nessa pesquisa, ela é a síntese dos 

conhecimentos desenvolvidos no e pelo corpo cênico. 

Acredito que a sensação de fluxo se dá justamente nas transições que 

acontecem através da progressão. Os objetivos, ações simples, são 

alguns pontos de referência por onde a atenção em movimento tanto 

na dimensão imaginativa-mental como na fisiológica.  Pontos de 

referência que apoiam a progressão em improviso, dando 

direcionamento geral (e coletivos se tiver mais gente) para as 

potências do corpo. Preparando, aquecendo, evitando lesões e 

exercitando de forma complexa o corpo cênico. Assim como o 

corpofluxo, intuo que seja a experiência do corpo que se coloca em 

movimento em toda a sua complexidade para ser visto tanto de 

dentro como de fora. Ainda que fora e dentro possam ser 

redimensionados, é um corpo que se abre, dobra e desdobra para 

que haja partilha. E mesmo que não haja audiência ou plateia é um 

corpo que se expande para o compartilhamento (Diário pessoal, 02 

de outubro, 2024). 

Nesse caminho, percebi que a investigação partia e se dava ao mesmo tempo no e 

pelo corpo cênico, então, para esse fim, antes mesmo de entrar na especificidade da cena, 

precisava buscar os diversos nomes e estudos que envolviam o corpo. Nos primeiros 

passos, já foi possível perceber que esta não seria uma estrada em linha reta e nem em 



 
 
 

114 
 
 

uma só área do conhecimento. Observei que os estudos do corpo se encontravam em 

muitas disciplinas e com infinitas abordagens e que estes trabalhos não falavam somente 

da complexidade do corpo, senão que cada abordagem percebia que o corpo era um 

território infinito. Uma dissertação não daria conta de todos esses caminhos. 

A pesquisa já se desenhava em espirais e floreios, não por superficialidade, mas 

por seguir movimentos e impulsos que, por sua força em si, levariam a outros conceitos 

e ideias. Mas, quando falo de corpofluxo, não busco uma ideia nem um conceito. 

Constatei que o corpo e o fluxo têm uma ligação em muitos níveis e, depois de muito 

mover, procurar e buscar nas palavras já ditas, o corpo cênico do qual eu falava, 

pesquisava e vivia sempre partiria do meu. O nome então se assenta na forma de caminho. 

Em outras palavras, o corpofluxo é o nome dessa pesquisa-corpo-cena. O nome que traz 

uma identidade e profundidade para este corpo cênico. 

Antes, contudo, que os nós se apertem e as ideias atropelem a experiência, conto 

um pouco mais sobre este percurso de nomeação e de pesquisa. Ao observar minha 

trajetória como artista do movimento, percebi que uma palavra se repetia com frequência 

em contextos diversos: o fluxo.  

Nos trabalhos com Márcia Duarte, essa palavra sempre remetia ao fluxo contínuo 

do movimento, à continuidade da ação, ao aproveitamento de um impulso e à permissão 

de que essa força levasse a outras ações.  São muitos os exemplos que remetem ao fluxo. 

Também notei a força do fluxo nos trabalhos com Giselle Rodrigues, onde os fluxos do 

pensamento se entrelaçaram aos fluxos motores, sem hierarquia, mas com qualidades 

diferentes, também nos fluxos coletivos de puxar-e-empurrar-resistir-aceitar.  

Acredito que esse jogo de negociação acontece dentro do corpo em cena. E esta 

noção faz parte do corpofluxo, esse puxar-empurrar-resistir-aceitar que se dá no diálogo 

entre as dimensões, na complexidade que envolve a corporeidade em cena e a 

simultaneidade de fatores que estão presentes. Toda essa teia multidimensional configura 

a encruzilhada do corpo em cena. Não somente como um encontro de caminhos, mas 



 
 
 

115 
 
 

como força ativadora de potencialidade que existe na “encruza”23, o axé que se move 

junto com o corpo.  

Esse corpofluxo não é estático como um “x” no chão, pois esse corpo com bilhões 

de possibilidades de movimentos e ações leva consigo o simbolismo da encruzilhada 

multidimensional, que, no mínimo, aponta para sete direções: frente, trás, lado, outro 

lado, em cima e em baixo e a infinitude do dentro-fora. 

Esse corpofluxo se renova a cada experiência e se transforma em cada memória 

de processos criativos e sabedorias trocadas nos trabalhos cênicos. É fluxo não por ser 

apenas um, mas por estar em constante estado de ser e estar multidimensional. Assim 

como, se isolarmos a palavra fluxo, ela se fragmenta e pode desaparecer na efemeridade 

do devir, seus contextos são muito variados e abrangentes, mesmo já dentro de um recorte 

da pesquisa em artes. Por isso o fluxo se conecta tão profundamente ao corpo, que por si 

alcança diversos significados e conceitos.  

Por isso o que vem completar o nome-palavra-movimento dessa pesquisa é o 

corpo. As definições de corpo sempre estão em atualização. A cada nova teoria, a cada 

novo nascimento, parece que nasce também um novo universo. Mesmo com conceitos e 

teorias já muito avançadas nos campos de estudos do corpo, a palavra corpo sozinha 

parecia, por sua vez, demasiadamente estática. Então, ao olhar através da minha 

percepção e vivência, aprendi que o corpo nunca foi uma coisa parada no tempo. O corpo 

envelhece, se renova, gera outras ideias, sons, movimentos e até novas pessoas.  

Em algum momento no emaranhado de questionamentos e reflexões, as palavras 

corpo e fluxo se abraçaram; e então consegui nomear a pesquisa. Corpofluxo não é algo 

estático, não são palavras separadas “corpo” e “fluxo”. Juntas, elas nomeiam 

aprendizados e a trajetória de criação e pesquisa que desenvolvo até aqui. Ao se 

misturarem, corpo e fluxo deixam de ser conceitos sem fim e ganham singularidade, não 

por serem melhores nem piores que os outros nomes e investigações, senão que essa 

 
 

23 Abreviação comumente encontrada na umbanda para atribuir grupos de entidades e forças relacionadas 

à rua, Exu e às encruzilhadas da vida. 



 
 
 

116 
 
 

pesquisa possa enfim ganhar identidade e força para impulsionar suas perguntas, 

movimentos e floreios – não só numa dimensão conceitual, mas principalmente nos 

espaços de ação – na cena.  

O corpo flui. O fluxo se incorpora. E, assim, corpofluxo fundamenta a minha 

história. 

Além das experiências citadas com Márcia Duarte, Giselle Rodrigues e os grupos 

de extensão, tantos outros fizeram parte dessa trajetória de sabedoria que intento sintetizar 

chamando de corpofluxo. De forma semelhante, em outros momentos, encontrei a 

presença do fluxo em trabalhos com Alice Stefânia, como a experiência citada com a peça 

GOTA (2013), onde a vitalidade e o manejo da energia definiam os caminhos e 

composições corporais, criação de partituras e coralidades. Ao olhar ao meu redor e 

observar esses trabalhos e outros que participei, percebo o fluxo em tudo. Onde havia 

movimento, ação e conexão, aos meus olhos, havia fluxo.  

Essa célula do corpofluxo já começou a se desenvolver na pesquisa de conclusão 

de curso,24 onde discorro sobre este corpo d’água que brota das improvisações sobre o 

personagem Gigito Efraim, na peça Abensonhar (2014)25. Este trabalho misturava contos 

do autor Mia Couto e, a partir deste personagem que ora segurava a mão do Cego 

Estrelinho para lhe guiar por caminhos e mirabolações, ora pegava na mão do público 

como narrador, Gigito me ensinou a mesclar, dentro da própria criação, sabedorias 

adquiridas até então. Estas reflexões que apontavam pistas para o saber do corpo a partir 

 
 

24 Trabalho de conclusão de curso – Graduação em Artes Cênicas, orientado por Márcia Duarte.  

Matias, Luciana Caetano. Visões Invisuais: Uma Jornada Através Dos Olhos De Gigito Efraim. 2014.  

Disponível em: https://www.oasisbr.ibict.br/vufind/Record/UNB-2_a0aa9e3f2f4fa6d8f82515c2344d8053  
25 Peça realizada como diplomação do curso de Artes Cênicas (2014) orientado e dirigido pelas professoras 

Alice Stefânia Curi e Rita de Almeida Castro, apresentada no SESC - Teatro Garagem, Brasília, 2014. 

Disponível em:  

Parte 1: https://www.youtube.com/watch?v=cSxAl66kwns&t=5s 

Parte 2: https://www.youtube.com/watch?v=7hV_wonmi6M  

Parte 3: https://www.youtube.com/watch?v=FnYLV9a2-_E  

Parte 4: https://www.youtube.com/watch?v=K2_rjqMUHpw  

Parte 5: https://www.youtube.com/watch?v=M-sGlQd8BAA  

https://www.oasisbr.ibict.br/vufind/Record/UNB-2_a0aa9e3f2f4fa6d8f82515c2344d8053
https://www.youtube.com/watch?v=cSxAl66kwns&t=5s
https://www.youtube.com/watch?v=7hV_wonmi6M
https://www.youtube.com/watch?v=FnYLV9a2-_E
https://www.youtube.com/watch?v=K2_rjqMUHpw
https://www.youtube.com/watch?v=M-sGlQd8BAA


 
 
 

117 
 
 

da prática começaram a me direcionar para um entendimento do fluxo como ética de 

criação para o corpo em cena. 

Por fim, depois dessa jornada investigativa em movimento, espero que os 

caminhos da multidimensionalidade de um corpo em cena percorridos por esta 

dissertação possam apontar novas pistas para o vasto campo das potencialidades do corpo 

em cena. Utilizo-me das experiências e das explorações tanto intelectuais quanto cinéticas 

presentes nas práticas citadas, e as tantas que ficaram de fora das palavras mas fazem 

parte de mim para, através de tudo, trazer os elementos que compõem esta encruzilhada 

incorporada de aprendizados e possibilidades do corpofluxo.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
 

118 
 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. 1 ed. rev. Ivone Castilho Benedetti 

(Trad.). São Paulo: Martins Fontes, 2018.  

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo de uma história única. São Paulo: Companhia 

das Letras, 2019. 

ALEXANDER, Gerda. Eutonia: um caminho para a percepção corporal. São Paulo: 

Martins Fontes, 1983. 

ARAÚJO, Rosane Cardoso de; ANDRADE, Margaret Amaral de. Experiência de fluxo 

e prática instrumental: dois estudos de caso. DAPesquisa, v. 8, p. 553-563, 2011. 

AZEVEDO, Sônia Machado de. O papel do corpo no corpo do ator. São Paulo: 

Perspectiva, 2004. 

BERGSON, Henri. A Evolução Criadora. Bento Prado Neto (Trad.). São Paulo: Martins 

Fontes, 2005.  

BRITO, Giselle Rodrigues de. Abordagens cênicas inventivas: prática Aisthesis. UnB: 

[s.n.]. 

COLLA, A. C. Caminhante, não há caminho. Só rastros. São Paulo: FAPESP, 

Perspectiva, 2013. 

CSIKSZENTMIHALYI, Mihaly. A descoberta do fluxo: a psicologia do envolvimento 

com a vida cotidiana. Pedro Ribeiro (Trad.). Rio de Janeiro: Rocco, 1999.  

__________________________. A psicologia da felicidade. Denise M. Bolanho 

(Trad.). São Paulo: Saraiva, 1992. 

__________________________. Fluir – A Psicologia da Experiência Óptima. 

Medidas para melhorar a Qualidade de Vida. Marta Maria Amado (Trad.). [s/l.]: 

Relógio D’Água Editores, 2002. 

CSORDAS, Thomas. Corpo/Cura/Significado. Porto Alegre: Editora UFRGS, 2008. 



 
 
 

119 
 
 

________________. Embodiment as a Paradigm for Anthropology. Ethos, vol. 18, no. 

1, 1990, pp. 5–47. JSTOR, http://www.jstor.org/stable/640395. Acesso em: 19 Mar. 

2025. 

________________. Introduction: the body as representation and being-in-the world. In. 

Embodiment and experience. Cambridge: Cambridge University Press, 2003 (1994). 

________________. Embodiment and Experience: The Existential Ground of 

Culture and Self. Cambridge: Cambridge University Press, 1994.  

CURI, Alice Stefânia. Traços e Devires de um Corpo Cênico. Brasília: Dulcina, 2013. 

________________. Dramaturgias de Ator: puxando fios de uma trama espessa. Revista 

Brasileira de Estudos Presença, Porto Alegre, v. 3, n. 3, p. 923-938, set./dez. 2013. 

SEER, http://www.seer.ufrgs.br/presenca. Acesso em: 19 mar. 25.  

DANTAS, Luis Thiago Freire. Filosofias desde África: perspectivas descoloniais. 

UFPR: [s.n.].  

DAOLIO, Jocimar. Da Cultura do Corpo. Campinas: Papirus, 1995.  

_______________. O Tabu do Corpo. Rio de Janeiro: Ed. Fiocruz, 1999. 

EYIN, Pai Cido de Osun. Candomblé: a panela do segredo. São Paulo: Saraiva, 2008. 

DUBATTI, Jorge. O teatro dos mortos: introdução a uma filosofia do teatro. Sérgio 

Molina (Trad.). São Paulo: Edições Sesc São Paulo, 2016. 

FABIÃO, Eleonora. Performance e Teatro: poéticas e políticas da cena contemporânea. 

Sala Preta, v.8, p. 237-246. 2008. 

________________. Corpo Cênico, Estado Cênico. Revista Contrapontos, Vol. 10, n. 

3, p. 321-326, set-dez. 2010. 

FERNANDES, Ciane. Pesquisa Somático-Performativa: Sintonia, Sensibilidade, 

Integração, Vol. 1-2, p. 76-95, jul-dez. 2014. 

__________________. Movimento e Memória: Manifesto da Pesquisa Somático-

Performativa. In: Anais do VII Congresso da ABRAC, Associação Brasileira de Pesquisa 

e Pós-graduação em Artes Cênicas. Tempo de Memória: Vestígios, Ressonâncias e 

Mutações. Porto Alegre, outubro, 2012. 



 
 
 

120 
 
 

FERRACINI, Renato. Café com queijo: Corpo em Criação. 2.ed. rev. São Paulo: 

Hucitec, 2012. 

_________________. Ensaios de atuação. São Paulo: Perspectiva, 2013. 

FIADEIRO, João; EUGENIO, Fernanda. Secalharidade como ética e como modo de vida: 

o projeto AND_Lab e a investigação das práticas de encontro e de manuseamento coletivo 

do viver juntos. Urdimento: Revista de Estudos em Artes Cênicas, v. 2, n. 19, p. 061-

069. 2019. 

FISCHER-LICHTE, Erika. Estética do performativo. Manuela Gomes (Trad.). Lisboa: 

Orfeu Negro, 2019. 

GIL, José. Metamorfoses do Corpo. Lisboa: Relógio D’Água Editores, 1997.  

_______. Abrir o Corpo. In: FONSECA, Tania Mara Galli; ENGELMAN, Selda (Orgs.). 

Corpo, Arte e Clínica. Porto Alegre: Ed. UFRGS, 2004. 

_______. Movimento Total: O Corpo e a Dança. Lisboa: Relógio D’Água Editores, 

2001.  

GLEISER, Marcelo. A Dança do Universo: dos mitos de criação ao Big-Bang. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2006. 

GREINER, Christine. O corpo: Pistas para estudos indisciplinares. São Paulo: 

Annablume, 2005.  

_________________. O corpo em crise: novas pistas e o curto-circuito das 

representações. São Paulo: Annablume, 2010. 

_________________. Os novos estudos do corpo para repensar metodologias de 

pesquisa. DO CORPO: Ciências e Artes, Caxias do Sul, v. 1, n. 1, jul./dez. 2011. 

HAN, Byung-Chul. Sociedade do Cansaço. 2 ed. ampl. Enio Paulo Giachini (Trad.). 

Petrópolis: Vozes, 2017. 

HASSEMAN, Brad. Manifesto pela pesquisa performativa. In: Anais do 5º Seminário 

de Pesquisas em Andamento PPGAC/USP. São Paulo: PPGAC-ECA/USP, 2015. 



 
 
 

121 
 
 

HEROLD JR., Carlos. Os estudos sobre o corpo para além da apologia e da negação: 

contraposição crítica ao pós-modernismo. Educ. Rev. [online]. 2009, n.33, pp.221-234. 

ISSN 0104-4060.  

ICLE, Gilberto; ALCÂNTARA, Celina Nunes de. Teatro, palavra, performance: pensar 

a voz para além da expressão. Repertório teatro & dança. vol. 14, no. 17, p. 129-135, 

2011. 

JUNIOR, João Gomes. O Corpo na História: breve análise dos discursos sobre o corpo. 

Revista Albuquerque, vol. 12, n. 23, jan- jun. 2020. 

KAMEI, Helder Hiroki. Flow: O que é isso? Um estudo psicológico sobre experiências 

ótimas de fluxo na consciência sob a perspectiva da Psicologia Positiva. USP, 2010. 

KASTRUP, Virgínia; ESCÓSSIA, Liliana; PASSOS, Eduardo. Pistas do Método da 

cartografia: Pesquisa-intervenção e produção de subjetividade. Porto Alegre: Sulina, 

2012.  

KATZ, Helena. Corpar – porque corpo também é verbo. In: BASTOS, Helena. Coisas 

vivas: fluxos que informam. São Paulo: ECA-USP, 2021. 

____________. O que lateja na palavra pandemia. Copenhague, Rio de Janeiro: Zazie 

Edições, 2020 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. 1a ed. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2019. 

LABAN, Rudolf. Domínio do Movimento. Lisa Ullmann (Org.). Anna Maria Barros De 

Vecchi e Maria Silva Mourão Netto (Trads.). São Paulo: Summus, 1978. 

LE BRETON, David. A Sociologia do Corpo. 2ª ed. Sofia M. S. Fuhrmann (Trad.). 

Petrópolis: Vozes, 2007.  

________________. Adeus ao Corpo: Antropologia e Sociedade. Marina Appenzeller 

(Trad.).  6ª ed. Campinas: Papirus, 2013.  

MACHADO, Maria Marcondes. O diário de bordo como ferramenta fenomenológica para 

o pesquisador em artes cênicas. Sala Preta, v. 2, p. 260-263, 2002. 

MANDELBROT, Benoit. The Fractal Geometry of Nature. Londres: Freeman, 1982. 

http://educa.fcc.org.br/cgi-bin/wxis.exe/iah/?IsisScript=iah/iah.xis&base=article%5Edlibrary&format=iso.pft&lang=p&nextAction=lnk&indexSearch=AU&exprSearch=HEROLD+JR.,+CARLOS


 
 
 

122 
 
 

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar. In: RAVETTI, Graciella; 

ARBEX, Márcia (Orgs.). Performance, Exílio, Fronteiras Errâncias Territoriais e 

Textuais. Belo Horizonte: POSLIT/UFMG, 2002. 

___________________. Performances do tempo espiralar, poéticas do corpo-tela. 1. 

ed. Rio de Janeiro: Cobogó, 2021. 

MAUSS, MARCEL. Sociologia e Antropologia. São Paulo: Cosac & Naify, 2004.  

MICHAELIS. Moderno dicionário da língua portuguesa. São Paulo: Editora 

Melhoramentos, 2015. Dispositivo eletrônico. Disponível em: 

https://michaelis.uol.com.br/moderno-portugues/busca/portugues-brasileiro/corpo.  

MORAIS, Janaina de Araujo. Corpo e Corporalidade: A Caminho de um Estado da Arte. 

CSOnline: Revista Eletrônica de Ciências Sociais, Juiz de Fora, n. 22,, jul-dez., p. 1-

159, 2016. 

MORIN, Edgar. Ciência com consciência. 8 ed. rev. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 

2005. 

____________. Introdução ao pensamento complexo. Eliane Lisboa (Trad.). Porto 

Alegre: Sulina, 2005. 

OLIVEIRA, Claudia Marisa. Para uma dramaturgia do corpo: análise e caracterização do 

corpo enquanto linguagem cénica na criação artística espectacular. REPERTÓRIO: 

Teatro & Dança, vol. 12, n. 13, p. 15-33, jul.-dez. 2009 

PEREIRA, A. et. al. Compreensão do corpo na perspectiva spinoziana: um olhar sobre a 

educação infantil. Revista Espacios, n. 17, 2017. 

PINHO, Márcia Duarte. Quando a dança é jogo e o intérprete é jogador: do corpo ao 

jogo, do jogo à cena. Bahia: UFBA, 2009. 

PRIORE, Mary Lucy Murray Del. Dossiê: a história do corpo. In: Anais do Museu 

Paulista: História e Cultura Material, São Paulo, v. 3, n. 1, p. 09–26, 1995. DOI: 

10.1590/S0101-47141995000100002. Disponível em: 

https://www.revistas.usp.br/anaismp/article/view/5306. Acesso em: 19 mar. 2025.  



 
 
 

123 
 
 

QUEIROZ E SILVA, T et. al. Diálogos com Thomas Csordas: o paradigma da 

corporeidade na Educação Física. Revista Brasileira de Ci. e Mov., vol. 2, n. 24, p. 197-

205, 2016. 

RAMOS, Jarbas Siqueira. O corpo-encruzilhada como saber da experiência. 

Uberlândia, MG: Universidade Federal de Uberlândia/UFU, 2017. 

REDYSON, Deyve. Schopenhauer e o pensamento oriental - entre o hinduísmo e o 

budismo. Religare 7 (1), 3-16, 2010. 

RODRIGUES, Graziela. O corpo identificado pelo fluxo de sentidos. VII Reunião 

Científica da ABRACE. UFMG. 2013. 

RODRIGUES, José Carlos. O Corpo na História. Rio de Janeiro: Ed. Fiocruz, 1999.  

ROMANO, Lúcia. Teatro do corpo manifesto: teatro físico. São Paulo: Perspectiva, 

2008. 

RUFINO, Luiz. Exu na esquina do tempo: sobre o carrego colonial e as formas de 

rasura. In: A lei 11.645/08 nas artes e na educação: perspectivas indígenas e                                  

afro-brasileiras. Clarissa Suzuki, Sumaya Mattar (Orgs.). São Paulo: ECA-USP, 2020.      

SANT'ANNA, Denise Bernuzzi de. Corpos de Passagem: ensaios sobre a 

subjetividade contemporânea. São Paulo: Estação Liberdade, 2001.  

SANTORO, Fernando. Empédocles, Aristóteles e os elementos. In: Anais de Filosofia 

Clássica, p. 39-55, 2012. 

SANTOS, Antônio Bispo dos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora/ 

PISEAGRAMA, 2023. 

________________________. Colonização, Quilombos: modos e Significações. 2 ed.  

Brasília:  Associação  de  Ciências  e  Saberes  para  o  Etnodesenvolvimento AYÓ, 2019. 

________________________; MAYER, Joviano. Início, meio, início: conversa com 

Antônio Bispo dos Santos. Indisciplinar, v. 6, n. 1, p. 52-69, 2020. 

SCIALOM, Melina. A prática como pesquisa nas artes da cena: discutindo o conceito, 

metodologias e aplicações. In: FERNANDES, Ciane; SCIALOM, Melina. Prática como 

pesquisa nas artes da cena. Cadernos do GIPE-CIT, n. 48, p. 4-8, 2022. 



 
 
 

124 
 
 

SODRÉ, Muniz. Cultura, corpo e afeto. Dança: Revista do Programa de Pós-

Graduação em Dança, v. 3, n. 4, 2014. 

SOLOMON, Robert C.; HIGGINS, Kathleen M. Paixão pelo saber: uma breve história 

da filosofia. Maria Luiza X. de A. Borges (Trad.). Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 

2001.  

SPINOZA, B. Ética. Tomas Tadeu (Trad.). 2 ed. Belo Horizonte: Autêntica. 2015 

TAVARES, Gonçalo M. Atlas do Corpo e da Imaginação. Lisboa: Editorial Caminho, 

2013. 

VILAÇA, Nísia; GÓES, Fred. Em nome do Corpo. Rio de Janeiro: Rocco. 1998.  

35 ANOS EnDança. Márcia Duarte (Org.). Parceria cultural: Cena Contemporânea – 

Festival Internacional de Teatro de Brasília 2015. Bolsista CAPES – Processo BEX 

6871/14-3. Brasília, 2015.  

 

  



 
 
 

125 
 
 

ANEXO 

Desfile de links: relances de encontros com Márcia Duarte e Giselle Rodrigues 

 

RESIDÊNCIA RASTROS DO ENDANÇA - 40 anos reverberando no tempo (2022) 

Documentário em episódios: 

EP 1 História do EnDança 

https://www.youtube.com/watch?v=Mazpk2WY2k4&t=189s  

EP 2 Entrevista com Marcia Duarte 

https://www.youtube.com/watch?v=08METyvBm4E&t=37s  

EP 3 Entrevista com Giselle Rodrigues 

https://www.youtube.com/watch?v=XeyAQXz5yiA&t=8s  

EP 4 parte 1 Vídeo Dança (DUETOS) 

https://www.youtube.com/watch?v=qy0TtyW3Xh0&t=1110s  

EP 4 parte 2 Vídeo Dança (DUETOS) 

https://www.youtube.com/watch?v=vDrSFr5azYw  

 

 

MOBAMBA 

https://www.youtube.com/watch?v=7WLoEA-wiPU  

 

NÚCLEO EXPERIMENTAL EM MOVIMENTO - NEM 

Canal do NEM  

https://www.youtube.com/@nucleoexperimentalemmovime9098  

Experimento coreográfico com NEM - 2017 

https://www.youtube.com/watch?v=H0pDswaeH6s  

Experimento coreográfico NEM 2 - 2017 

https://www.youtube.com/watch?v=SGKZH0ZY2Vk  

https://www.youtube.com/watch?v=Mazpk2WY2k4&t=189s
https://www.youtube.com/watch?v=08METyvBm4E&t=37s
https://www.youtube.com/watch?v=XeyAQXz5yiA&t=8s
https://www.youtube.com/watch?v=qy0TtyW3Xh0&t=1110s
https://www.youtube.com/watch?v=vDrSFr5azYw
https://www.youtube.com/watch?v=7WLoEA-wiPU
https://www.youtube.com/@nucleoexperimentalemmovime9098
https://www.youtube.com/watch?v=H0pDswaeH6s
https://www.youtube.com/watch?v=SGKZH0ZY2Vk


 
 
 

126 
 
 

Lá - Sobre viver em quadrados  

https://www.youtube.com/watch?v=ycajhPFPTkE&t=299s  

 

Reencontro Basirah 2024 

https://www.youtube.com/watch?v=yoAIUrZgGsw  

 

TEAC com Márcia Duarte 

"Na Arena: um ensaio entre touros e toureiros" Ensaio videográfico  

https://www.youtube.com/watch?v=pSIoBvv-D-U  

 

De Touros e Homens - Ateliê coreográfico - Pesquisa Márcia Duarte 

https://www.youtube.com/watch?v=3TFkewUWWsM&t=172s 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.youtube.com/watch?v=ycajhPFPTkE&t=299s
https://www.youtube.com/watch?v=yoAIUrZgGsw
https://www.youtube.com/watch?v=pSIoBvv-D-U
https://www.youtube.com/watch?v=3TFkewUWWsM&t=172s


 
 
 

127 
 
 

  


