
CENTRO DE ESTUDOS AVANÇADOS MULTIDISCIPLINARES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM DESENVOLVIMENTO, SOCIEDADE E 

COOPERAÇÃO INTERNACIONAL 

 

 

Marília Bonfim Silva 

 

 

 

 

 

 

 

Confluências e transfluências de conhecimentos, saberes e cosmovisões locais e globais 

entre mulheres quilombolas e outros agentes no projeto Viva o Semiárido (2013-2022) 

no Estado do Piauí com financiamento do Fundo Internacional para o Desenvolvimento 

Agrícola 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília, DF 

Fevereiro de 2025



 
 

CENTRO DE ESTUDOS AVANÇADOS MULTIDISCIPLINARES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM DESENVOLVIMENTO, SOCIEDADE E 

COOPERAÇÃO INTERNACIONAL 

 

 

MARÍLIA BONFIM SILVA 

 

 

CONFLUÊNCIAS E TRANSFLUÊNCIAS DE CONHECIMENTOS, SABERES E 

COSMOVISÕES LOCAIS E GLOBAIS ENTRE MULHERES QUILOMBOLAS E 

OUTROS AGENTES NO PROJETO VIVA O SEMIÁRIDO (2013-2022) NO ESTADO 

DO PIAUÍ COM FINANCIAMENTO DO FUNDO INTERNACIONAL PARA O 

DESENVOLVIMENTO AGRÍCOLA 

 

 

Dissertação apresentada como requisito parcial 

à obtenção do grau de Mestra no Programa de 

Pós-Graduação em Desenvolvimento, 

Sociedade e Cooperação Internacional do 

Centro de Estudos Avançados 

Multidisciplinares da Universidade de Brasília 

(PPGDSCI/CEAM/UnB). 

 

Linha de Pesquisa: Cooperação, Gênero e 

Saúde Global. 

 

Professor Orientador: Prof. Dr. Rodrigo Pires de Campos  

 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília, DF 

Fevereiro de 2025  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ficha catalográfica online da Biblioteca Central da UnB  
com dados fornecidos pela autora 

   



 

 

MARÍLIA BONFIM SILVA 

 

CONFLUÊNCIAS E TRANSFLUÊNCIAS DE CONHECIMENTOS, SABERES E 

COSMOVISÕES LOCAIS E GLOBAIS ENTRE MULHERES QUILOMBOLAS E 

OUTROS AGENTES NO PROJETO VIVA O SEMIÁRIDO (2013-2022) NO ESTADO DO 

PIAUÍ COM FINANCIAMENTO DO FUNDO INTERNACIONAL PARA O 

DESENVOLVIMENTO AGRÍCOLA 

 

Dissertação apresentada como requisito parcial à obtenção do grau de Mestra, no Programa de 

Pós-Graduação em Desenvolvimento, Sociedade e Cooperação Internacional do Centro de 

Estudos Avançados Multidisciplinares da Universidade de Brasília (PPGDSCI/CEAM/UnB). 

 

Linha de pesquisa: Cooperação, Gênero e Saúde Global. 

 

Data da defesa: 24 de fevereiro de 2025. 

 

Banca Examinadora: 

 

______________________________________ 

Prof. Dr. Rodrigo Pires de Campos - Orientador 

PPGDSCI/CEAM/UnB 

 

______________________________________ 

Profª. Drª. Doriana Daroit - Membro Interno 

PPGDSCI/CEAM/UnB 

 

_____________________________________ 

Profª. Drª. Givânia Maria da Silva - Membro Externo 

Coordenação Nacional de Articulação das Comunidades Negras Rurais Quilombolas 

(CONAQ) 

 

_____________________________________ 

Prof. Dr. Rodrigo Portela Gomes - Suplente 

Departamento de Ciências Jurídicas da Universidade Federal da Paraíba (DCJ/UFPB) 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço à ancestralidade e à espiritualidade, que são o meu passado e o meu futuro. 

Esta dissertação é o presente e o meio do caminho entre esses pontos, de tal maneira que apenas 

a vivência dos últimos 30 meses pode explicar. Agradeço à minha família, em especial às 

minhas avós e aos meus avôs, que foram a inspiração para o que viria a ser esta pesquisa. 

Obrigada a todas as pessoas que cruzaram comigo nessa caminhada e influenciaram o que foi 

pensado, o que foi sentido e o que foi escrito nessas páginas. 

À Universidade de Brasília, uma grande parte da realidade dos meus últimos sete anos. 

Ao professor Rodrigo Campos, pela orientação cuidadosa e atenta e por ter me apresentado à 

cooperação internacional em uma disciplina da graduação, lá em 2021. Ali, entrei em um 

mundo onde espero viver por muito tempo. Obrigada pela confiança e pela paciência durante a 

realização desta pesquisa, com todos os vens e vais. 

Ao Centro de Estudos Avançados Multidisciplinares da UnB, pela sua proposta 

pedagógica, natureza única e docentes singulares que me permitiram pesquisar aquilo que 

poucos lugares acreditariam. As reflexões, os debates e as aulas de todas as disciplinas me 

fermentaram mudanças que ultrapassam (e muito) a dimensão acadêmica. Minha trajetória até 

escolher o PPGDSCI (e ele me escolher de volta no processo seletivo) foi, ao mesmo tempo, 

intencional e inconsciente. Isso foi mais um exemplo de que as coisas sempre acontecem 

exatamente como devem acontecer.  

Agradeço imensamente às pessoas entrevistadas para esta dissertação: Alexandra, 

Chicão, Rose e Sarah. Mais do que uma entrevista, elas gentilmente me permitiram adentrar em 

um pequeno pedaço da interpretação de mundo delas, desde os lugares que ocupam. A 

participação de vocês foi essencial para concluir esta pesquisa e, mais além, para me lembrar 

da importância de ouvir atentamente e entender que a cooperação é, antes de mais nada, feita 

por pessoas. 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A gente planta o que a gente quer, o que a gente 

precisa e o que a gente gosta, e a terra dá o que ela 

pode e o que a gente merece.  

 

(Antônio Bispo dos Santos, o Nêgo Bispo)  



 

 

RESUMO 

 

Essa dissertação tem como objetivo traçar confluências e transfluências de conhecimentos, 

saberes e cosmovisões locais e globais entre mulheres quilombolas e outros agentes da 

cooperação internacional no âmbito do projeto Viva o Semiárido (PVSA), realizado no Estado 

do Piauí entre 2013 e 2022 com financiamento do Fundo Internacional para o Desenvolvimento 

Agrícola (FIDA). A cooperação internacional para o desenvolvimento (CID) ainda é 

eurocentrada e deve ser revista a partir de epistemologias e cosmovisões do Sul Global para 

reconhecer e dar visibilidade, inclusive acadêmica, a formas de ser não reconhecidas como 

válidas, como as mulheres quilombolas. A pesquisa busca responder, por análise de documentos 

e entrevistas, como se deu o envolvimento e a participação de mulheres quilombolas no PVSA 

e quais reflexões essa participação gera no modo de pensar e fazer a CID agrícola e rural. A 

experiência do PVSA possibilitou a perspectiva de trabalhar com quilombolas para 

quilombolas, com muita luta, organização e mobilização, demandando uma revisão das bases 

dos projetos e envolvimento nas iniciativas. Essa participação fomentou mudanças estruturais 

no PVSA e gerou novas interpretações sobre o cultivo de alimentos para além da dimensão 

econômica. Existem limitações importantes no discurso e na atuação do FIDA para descer da 

posição hegemônica e enxergar seus cooperantes como iguais, mas é possível compartilhar 

maneiras de fazer a CID, como a observada na atuação das mulheres quilombolas, desde a 

mobilização com a Coordenação Estadual até a participação nas cadernetas agroecológicas e 

nos quintais produtivos.  

Palavras-chave: mulheres quilombolas; cooperação internacional; trajetividade; cosmovisão 

quilombola; diálogo de fronteira.  



 

 

ABSTRACT 

 

This dissertation aims to trace the confluences and transfluences of local and global knowledge, 

wisdom, and worldviews between quilombola women and other actors in international 

cooperation within the scope of the Viva o Semiárido Project (PVSA), held in the state of Piauí 

between 2013 and 2022 and financed by the International Fund for Agricultural Development 

(IFAD). International cooperation for development remains Eurocentric and must be 

reexamined through the lens of epistemologies and worldviews from the Global South to 

recognize and give visibility, including academic recognition, to forms of existence not 

traditionally validated, such as those of quilombola women. The research seeks to answer, by 

document analysis and interviews, how the involvement and participation of quilombola 

women in the PVSA occurred and what reflections this participation generates in the way 

agricultural and rural official development aid (ODA) is conceptualized and implemented. The 

PVSA experience enabled a perspective of working with quilombolas for quilombolas, 

characterized by significant struggle, organization, and mobilization, requiring a reassessment 

of project foundations and greater involvement in initiatives. This participation fostered 

structural changes within the PVSA and generated new interpretations of food cultivation 

beyond its economic dimension. Significant limitations exist in IFAD's discourse and actions 

when it comes to stepping down from its hegemonic position and recognizing its partners as 

equals. However, it is possible to share new ways of approaching ODA, as demonstrated by the 

efforts of quilombola women—from their mobilization with the State Coordination to their 

participation in agroecological notebooks and productive home gardens. 

Keywords: quilombola women; international cooperation; trajetividade; quilombola 

cosmovision; border dialogue.  



 

 

LISTA DE FIGURAS, GRÁFICOS E QUADROS 

 

Figura 1 – Representação gráfica da metodologia a ser utilizada na pesquisa ......................... 30 

Figura 2 – Conceito multinível de interseccionalidade ............................................................ 74 

Figura 3 – Mapa da Área do PVSA .......................................................................................... 81 

Figura 4 – Exemplo de caderneta agroecológica preenchida por agricultora ......................... 111 

 

Gráfico 1 – AOD para igualdade de gênero (2011-2022) ........................................................ 68 

Gráfico 2 – Orçamento total do PVSA, dividido por partes financiadoras, em dólares (USD) e 

porcentagem .............................................................................................................................. 83 

 

Quadro 1 – Conceitos de transversalização de gênero utilizados pelo FIDA .......................... 70 

Quadro 2 – Caminho para transversalização de gênero no ciclo de projeto do FIDA ............. 71 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

LISTA DE TABELAS 

 

Tabela 1 – Alcance dos públicos-alvo e subindicadores relacionados do marco lógico do projeto

 .................................................................................................................................................. 84 

 

Tabela 2 – Elevação da renda das mulheres como público-alvo do PVSA x grupo de controle 

(em reais e %) ........................................................................................................................... 87 

 

 

  



 

 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

AOD – Assistência oficial ao desenvolvimento 

BID – Banco Interamericano de Desenvolvimento 

CECOQ-PI – Coordenação Estadual do Movimento Quilombola (Piauí) 

CID – Cooperação internacional para o desenvolvimento 

Cofiex – Comissão de Financiamentos Externos 

CONAQ – Coordenação Nacional de Articulação de Quilombos 

COSOP – Programa de Oportunidades Estratégicas Nacionais 

EJAtlas – Global Atlas of Environmental Justice  

EMATER – Instituto de Assistência Técnica de Extensão Rural do Piauí 

FAO – Organização das Nações Unidas para Alimentação e Agricultura 

FIDA/IFAD – Fundo Internacional para o Desenvolvimento Agrícola 

FERAPI – Feira Piauiense de Produtos da Reforma Agrária e Comunidades Quilombolas  

IBGE – Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

IICA – Instituto Interamericano de Cooperação para a Agricultura 

INCRA – Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária 

INTERPI – Instituto de Terras do Piauí 

IOE – Escritório Independente de Avaliação do FIDA 

OCDE – Organização para a Cooperação e Desenvolvimento Econômico 

OIT – Organização Internacional do Trabalho 

ONU/UN – Organização das Nações Unidas 

PCT – Povos e Comunidades Tradicionais 

PIP – Plano de Investimento Produtivo 

PNE – Plano de Projeto Estratégico 

PNGTAQ – Política Nacional de Gestão Territorial Ambiental Quilombola 

PROCASE – Projeto de Desenvolvimento Rural Sustentável da Paraíba 

PSI – Piauí Sustentável e Inclusivo 

PVSA – Projeto Viva o Semiárido 

SAF – Secretaria de Agricultura Familiar do Estado do Piauí 

UNCTAD – Conferência das Nações Unidas para o Comércio e o Desenvolvimento 

WEAI – Índice de Empoderamento das Mulheres na Agricultura  

WFP – World Food Programme  



 

 

SUMÁRIO 

 

APRESENTAÇÃO ................................................................................................................... 1 

INTRODUÇÃO   .................................................................................................................... 18 

Objetivo geral e objetivos específicos ................................................................................ 18 

Revisão de literatura ........................................................................................................... 19 

Problematização e justificativa .......................................................................................... 27 

Perguntas de pesquisa......................................................................................................... 29 

Metodologia ......................................................................................................................... 29 

CAPÍTULO 1 – MULHERES, QUILOMBOLAS E AGRICULTORAS: 

TRAJETIVIDADES ............................................................................................................... 35 

1.1 OS SABERES E OS FAZERES QUILOMBOLAS ....................................................... 36 

1.2 AS MULHERES QUILOMBOLAS ............................................................................... 46 

1.2.1 Um feminismo quilombola? ..................................................................................... 52 

CAPÍTULO 2 – UM OLHAR ECONÔMICO DO FIDA SOBRE AS MULHERES 

AGRICULTORAS E QUILOMBOLAS .............................................................................. 64 

2.1 O QUE É GÊNERO E INTERSECCIONALIDADE PARA O FIDA? ......................... 68 

2.2 O FIDA MONTA SEU PROJETO ................................................................................. 78 

2.3 O FIDA AVALIA O SEMIÁRIDO ................................................................................ 79 

2.4 REFLEXÕES PRELIMINARES SOBRE AS ABORDAGENS DO FIDA PARA 

GÊNERO, COMUNIDADES TRADICIONAIS E DESENVOLVIMENTO AGRÍCOLA 88 

CAPÍTULO 3 – PASSADO, PRESENTE E FUTURO: VIVA O SEMIÁRIDO 

FEMININO E QUILOMBOLA ............................................................................................ 90 

3.1 “OS QUILOMBOLAS LÁ NO ALTO”: A HISTÓRIA DO MOVIMENTO 

QUILOMBOLA NO ESTADO DO PIAUÍ PELA COLETIVIDADE ................................ 91 

3.2 TERRITORIALIDADE E COLETIVIDADE: QUILOMBOLAS, GOVERNO E FIDA 

RECONSTRUINDO O VIVA O SEMIÁRIDO ................................................................... 96 

3.3 TRAJETIVIDADE: AS MULHERES QUILOMBOLAS NO PVSA.......................... 105 

3.3.1 No território, mulheres quilombolas cultivam, mulheres quilombolas registram .. 108 

3.4 QUEM COLHEU OS FRUTOS DO VIVA O SEMIÁRIDO? .................................... 114 

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................................................ 122 

REFERÊNCIAS ................................................................................................................... 131 

ANEXO 1 - TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO ................. 141 

 



 
 

APRESENTAÇÃO 

 

Apresento, nesta parte preliminar do trabalho, e em primeira pessoa, motivos e 

acontecimentos de cunho pessoal que me levaram a escolher o tema desta pesquisa. Na verdade, 

acredito que os caminhos percorridos me levaram ao seu encontro, ao invés de uma mera 

escolha. As raízes da minha família estão fincadas em solo nordestino, nos estados do Ceará e 

do Piauí. Durante minha infância, escutei histórias sobre o cotidiano dos meus avós paternos, 

que permaneceram no Piauí até completarem uma idade avançada. Na família de minha mãe, a 

migração ocorreu muito mais cedo, quando meu avô e minha avó ainda eram jovens adultos e 

vieram compor a população de candangos. Algumas décadas mais tarde, seria meu pai quem se 

mudaria para uma Brasília já construída, mas ainda recente capital, em busca de melhores 

oportunidades. Sempre fascinada pelas histórias antigas, busco entender como era a vida deles 

– minhas avós, meus avôs e meu pai – em seus estados de origem, em uma realidade a mais de 

dois mil quilômetros de onde suas sementes germinaram e estão dando frutos até hoje.  

Visitei meus avós paternos poucas vezes durante as férias, em Parnaíba, litoral do Piauí, 

cidade onde enfim se estabeleceram após criarem oito filhos nascidos entre os anos 1950 e 

1960. Tenho poucas lembranças vívidas das viagens, a maioria delas recriadas pela imaginação 

a partir dos registros fotográficos nos álbuns de família e dos relatos orais do meu próprio avô 

e minha própria avó enquanto estiveram aqui, contando-me sobre a criação de bois, vacas e 

ovelhas e sobre os acontecimentos da rua, das comadres e compadres e da região.   

Do lado materno, o cenário inicial é a cidade de Crateús, no sertão do Ceará, logo 

alterado pelo êxodo rural que impactou substancialmente as gerações futuras, história que se 

repete até os dias atuais, até mesmo no contexto desta pesquisa. A história de meus avós se 

assemelha àquela de muitos brasileiros que vieram para construir a capital no então “vazio” 

Planalto Central, durante o período desenvolvimentista do país sob o governo de Juscelino 

Kubitschek. Entre aspas mesmo, pois sabe-se que a região, inclusive onde hoje se localiza a 

Esplanada dos Ministérios, fazia parte do Quilombo Mesquita (ONG Transforme, 2021).  

Meu avô veio pela primeira vez para a futura Brasília com 17 anos, mas o clima 

desértico (com um calor matutino semelhante àquele do semiárido cearense, porém com um 

intenso frio noturno até então desconhecido) o fez retornar para casa por um breve período. A 

necessidade do “progresso” e a oportunidade única que a cidade grande oferecia o trouxe de 

volta. Já na capital da esperança, casou-se com minha avó, também natural de Crateús, porém 

piauiense de coração – como ela mesma fala – após passar a infância e a adolescência no Piauí. 



 
 

O que sempre me encantou nas histórias contadas pelos meus avós, tanto do lado paterno 

quanto materno, era compreender como aqueles acontecimentos eram interpretados pelas 

personagens dos relatos como individuais, porém estavam intimamente ligados com a História. 

Assim, sempre guardei e cultivei o sentimento de querer entender mais sobre as relações sociais, 

políticas, econômicas e de gênero que ali se cultivavam em um contexto mais amplo.  

Ao ingressar na Universidade de Brasília para cursar Relações Internacionais na 

graduação, continuei estudando essas relações, porém a partir do olhar internacional. Na época, 

muito influenciada pelo fazer científico “neutro” e “imparcial”, assumi que as relações 

internacionais eram independentes das interpessoais e me dividi em duas: a acadêmica e a 

particular. Apenas nos semestres finais, quando cursei a disciplina de Análise das Relações 

Internacionais do Brasil e participei do projeto de extensão das Mulheres Acadêmicas em 

Relações Internacionais e Ativismo Social (MARIAS) que, enfim, enxerguei a 

indissociabilidade dessas duas “pessoas” que havia criado para mim mesma. Se somos 

influenciadas pelo nosso meio e atravessadas por fatores sociais, econômicos, culturais e 

políticos, não é diferente com as Relações Internacionais, enquanto disciplina, nem com as 

relações internacionais enquanto prática, especialmente quando vemos que elas são feitas 

também por indivíduos com valores, ideais, vieses, opiniões e culturas diferentes entre si.  

Mergulhei no mundo dos estudos de gênero por várias frentes, porém com um 

direcionamento voltado à América Latina, com Lélia Gonzalez, mulher negra brasileira, e às 

teorias feitas por pessoas não hegemônicas, como bell hooks, mulher estadunidense negra. Em 

paralelo, meu percurso profissional me levou à cooperação internacional para o 

desenvolvimento. Esses dois universos, sem qualquer relação à primeira vista, foram ganhando 

um espaço bastante relevante nos meus questionamentos acadêmicos e pessoais. A 

oportunidade que me possibilitou dialogar com essa intersecção com os olhos bem abertos veio, 

felizmente, durante o mestrado. 

Entrei no PPGDCSI com uma proposta de pesquisa cuja temática principal eram os 

estudos de gênero na cooperação internacional, porém com objetos de pesquisa, metodologia, 

e teorias muito diferentes desta dissertação. A pesquisa tomou novos rumos quando fiz a 

disciplina de Abordagens não hegemônicas: entre a epistemologia e a política, ministrada pelo 

professor wanderson flor do nascimento, mas construída em conjunto por todas as pessoas que 

a cursaram. Entrei em contato com novas cosmovisões, novas autoras e autores indígenas, 

quilombolas, africanos, com suas próprias visões sobre o mesmo mundo que habitamos. Ali eu 

tive certeza de que queria conhecer mais sobre essas interpretações e trilhar caminhos diferentes 



 
 

para questionar o que até então eu tinha aprendido como a única maneira certa de viver e 

cooperar.  

Nesse período, entrei em contato com duas obras de Itamar Vieira Júnior, escritor baiano 

que percorre violências e desafios reais da luta ao direito à terra pela população negra rural por 

meio da ficção. Ler O Torto Arado e Salvar o Fogo foram experiências que me despertaram de 

um estado de ignorância sobre histórias não escutadas de mulheres, de pessoas negras, de 

pessoas rurais e que eu jamais havia considerado como fontes legítimas de conhecimento 

acadêmico. Foi com esse ingênuo choque que dividi o mundo em dois: o ser pleno, constituído 

por natureza e organizado por ela; o ser humano “moderno”, que a enxerga como recurso 

descartável e obstáculo para o desenvolvimento. Ainda assim, queria entender mais sobre a 

ponte que liga esses dois universos, pois, embora diferentes, eles interagem entre si. 

Portanto, o contato com essas referências e as novas experiências me levaram à escolha 

de trazer a cosmovisão quilombola para o centro desta pesquisa. Após muito ler e pesquisar, 

curioso perceber que as maiores evidências sobre essa ponte vieram à tona apenas quando 

realizei uma viagem de férias. Mal sabia que essa tal ponte era no sentido literal. 

Em 2024, fui visitar uma parte da minha família que mora no Ceará, na região 

metropolitana de Fortaleza. Entre os passeios cotidianos que realizei ao lado da minha tia 

Sandra, mulher de muita força e engajada sempre com a política das coisas, visitei o espaço 

Raízes da Sabiaguaba, localizado no Complexo Ambiental e Gastronômico da Sabiaguaba, na 

divisa entre os municípios de Fortaleza e Eusébio. O Complexo é composto por três polos: Polo 

Gastronômico Tradicional, Polo Educação Ambiental e Ecoturismo e Polo Cultural Patrimônio 

da Natureza e Memória. Para chegar até o Complexo, atravessamos uma ponte sobre o rio Cocó, 

onde vimos famílias e amigos tomando banho e subindo as dunas. O que era para ser apenas 

um passeio de fim de tarde de domingo se tornou um grande motor para a pesquisa.  

A região da Sabiaguaba é originalmente habitada por povos tradicionais, especialmente 

comunidades pesqueiras e marisqueiras, também com influência indígena. A história, as 

práticas, a cultura e a organização da população tradicional foi apresentada no Polo Cultural 

Patrimônio da Natureza e Memória, com a exposição Raízes da Sabiaguaba. Sabendo do meu 

grande interesse pela cultura local, minha tia me convidou para entrar e fomos descobrir o 

espaço juntas. Nessa experiência, tive dois momentos distintos que me abriram os olhos. A 

seguir, relato a visita em dois acontecimentos distintos, aqui apresentado como a rede de pesca 

e a “nativa”.  

Entre os objetos expostos, utilizados pelos moradores da Sabiaguaba, estavam cestos 

para pescar peixes e mariscos, cabaças para guardar o mocororó, bebida tradicional indígena 



 
 

feita a partir da fermentação do suco de caju e celebrada no Festival do Mocororó, porém uma 

coleção específica de materiais me deu um novo sentido para essa visita. Eram os objetos 

utilizados para confecção de rede de pesca: agulhas de tecer rede, uma tabuleta1 e uma linha de 

nylon. Aqueles materiais eram extremamente familiares para mim, apesar de estar muito longe 

de casa. Alguns anos antes, meu pai, o piauiense nascido e crescido no litoral, havia passado 

semanas tecendo uma rede utilizando as mesmas técnicas e os mesmos materiais que ali 

estavam expostos como uma herança daqueles povos tradicionais. Lembro-me perfeitamente 

de me perguntar o porquê ter dedicado tanto tempo para fazer aquela rede ao invés de comprar 

uma. Ele me respondeu que aquele era o jeito que faziam em sua casa.  

Essa rede pode ter significados diversos. Embora costurada por ele, só foi possível pelo 

compartilhamento dos conhecimentos pelas pessoas de seu convívio no passado e, portanto, 

carrega um valor muito maior do que o preço que essa rede poderia ter em uma loja. Assim 

também é o tipo de cooperação que será abordada nesta pesquisa, como uma rede costurada por 

várias pessoas, histórias, conhecimentos e cosmovisões.  

Saindo da exposição, havia uma parede de relatos de moradores locais sobre o impacto 

da Ponte da Sabiaguaba em toda a sua vida, aquela mesma pela qual eu havia passado minutos 

antes. Três deles me chamaram muita atenção, transcritos a seguir: “A ponte prejudicou 

bastante o rio… O mangue foi arrancado – Joseane Nogueira de Sousa, 25 anos” (Complexo 

Gastronômico e Ambiental da Sabiaguaba, 2024). A partir dele, foi possível mapear os efeitos 

dessa construção: 

 

“No tempo do meu pai era fartura de peixe muito, hoje a gente tá na escassez. O que 

é interessante é que a gente teve que se adaptar a uma nova modalidade de pesca, a 

um novo olhar. Teve uma briga entre o clima, a lua não tá conectada com a maré. Aí 

você tem a maré choca… geralmente o peixe não migra por conta das correntes 

marinhas fracas. Você olha e vê a marca da água… - Roniele Suira” (Complexo 

Gastronômico e Ambiental da Sabiaguaba, 2024). 

 

O último relato me chamou a atenção por conta da questão identitária e como ela ainda 

pode ser um pouco distante da realidade das pessoas que podem se autoidentificar como 

pertencentes a povos e comunidades tradicionais, como é o caso dos quilombos, mas também 

das marisqueiras e das comunidades ribeirinhas: 

 

“Porque a gente já vai ajudando vendendo ostra e pegando siri. Eu não vivia só de 

barraca. Eu vivia também da pesca. Eu não vivia só de comércio, eu vivia de comércio 

e da pesca e hoje eu me dou o nome de marisqueira, sou marisqueira. Por que eu 

sou marisqueira? Porque eu tirava ostra, pescava… quem vive do rio, quem vive da 

                                                
1 A tabuleta é uma tábua pequena, aproximadamente do comprimento de uma mão, utilizada para medir o tamanho 

da malha da rede. 



 
 

ostra se dá o nome de marisqueira, né? - Jocélia Nogueira de Barros, tenho 64 anos” 

(Complexo Gastronômico e Ambiental da Sabiaguaba, 2024, grifo meu). 

 

Para Jocélia, foi apenas ao entender que seu trabalho de viver do rio não era apenas uma 

atividade econômica, mas algo constituinte da sua identidade, que passou a se reconhecer como 

marisqueira. Após sair da exposição, compartilhei uma reflexão com minha tia sobre a 

contradição da existência da ponte e do espaço das Raízes enquanto um lugar de memória, pois 

não compensava o impacto ambiental, social e econômico causado às comunidades que ali 

habitam e dependem da pesca para viverem.  

Quando já estávamos voltando para casa, minha tia quis entrar novamente no espaço 

para tirar uma foto de um modelo em miniatura de uma casa típica da região, sendo três paredes 

feitas com três materiais diferentes (palha, taipa e tijolo), para enviar à minha prima arquiteta. 

Após tirar as fotos, ela transmitiu meu comentário feito anteriormente a uma “nativa”2 e guia 

turística do espaço, Maria (nome fictício). Ela prontamente concordou que aquela medida não 

reparava, de forma alguma, todos os impactos que a construção da ponte causou para a 

comunidade, principalmente pelo assoreamento decorrente da obra, e apenas beneficiava o 

interesse econômico dos grupos por trás da construção da ponte, finalizada em 2010. Ainda, 

ressaltou que era uma tentativa de apresentar a cultura indígena que influenciou o lugar, mas 

que a percepção atual da comunidade sobre essa ancestralidade era muito distante da noção de 

identidade que é compartilhada entre os habitantes. Ela nos disse que a ideia da comunidade 

sobre os povos indígenas é relegada à uma página do livro do passado da Sabiaguaba, apesar 

da centralidade dessa cultura para o seu modo de viver. Essa fala remete à reflexão sobre o lugar 

que é dado para as heranças de povos tradicionais, ainda que estejam presentes na vivência 

daquele lugar. Trazer os relatos e os objetos para o ambiente do museu traz uma falsa impressão 

de que esta história está “vencida” e já não faz parte do cotidiano dessas pessoas.  

Maria nos contou brevemente sua história de vida, como segunda geração da família 

tentando oportunidades em Fortaleza, principalmente pelo estudo. Ela, enquanto professora em 

formação, destacou seu papel de exemplo para seus alunos e suas alunas sobre a importância 

de tentar alçar voos maiores. Maria se referia à prática comum de estudantes egressos do ensino 

médio e ingressantes no ensino técnico pela necessidade imediata de retorno econômico para 

ajudarem suas famílias. Ela também pontuou que educação é investimento a longo prazo. 

                                                
2 Algumas reflexões sobre o termo nativa: eu não o utilizo, pois, a meu ver, é carregado de um contexto pejorativo. 

Entretanto, as pessoas de comunidades tradicionais, aquelas nascidas na região se autoidentificavam como 

“nativas”. Por um lado, pode ter um sentido de apropriação de um termo antes relacionado a um contexto negativo. 

Por outro, essa população ainda pode estar enviesada pelos moldes racistas da sociedade e, portanto, não perceber 

o uso do termo com esse cunho negativo. Portanto, todas as vezes que esse termo aparece no texto, está 

acompanhado de aspas, para denotar essa reflexão.  



 
 

Fomos conversando até a saída do Complexo, e ela nos disse que, na realidade, a iniciativa de 

construir um complexo que mantivesse os comerciantes locais e valorizasse o modo de vida da 

comunidade partiu de uma liderança comunitária, pois, segundo ela, “o governo do estado 

nunca faria isso”. Nos despedimos com um abraço e com a promessa de que retornaríamos um 

dia para conhecer os lençóis sabiaguabenses, formados pelas dunas que atravessavam a rua.  

Essa experiência, além de trazer um enriquecimento pessoal, me permitiu pensar novas 

conexões para a pesquisa. A grande problemática da construção da ponte me fez refletir, 

novamente, sobre a relação desses povos com o “desenvolvimento”. Qual é o preço desse 

desenvolvimento? Quem paga por ele? O desenvolvimento precisa seguir o “jogo de soma 

zero”, ou seja, para que um ganhe o outro precisa perder? Esse “outro” está mais suscetível a 

ser um “não ser”, como veremos ao longo da dissertação. 

 Essa visita também me trouxe importantes reflexões sobre a centralidade de mulheres 

na organização social dos espaços, especialmente no que tange a comunidades tradicionais ou 

que carregam uma herança ancestral bastante forte. Pensar sobre os impactos diretos do 

desenvolvimento no cotidiano das pessoas provocou sentimentos mistos. Por um lado, pode 

trazer efetivamente melhorias para a vida de uma comunidade, proporcionar mais conectividade 

e facilidade de transporte, oferecer saneamento básico e reduzir doenças. Por outro lado, o 

primeiro pensamento que vem à tona reflete sobre o quanto esses problemas não foram criados 

por uma visão específica de desenvolvimento, sem atenção às noções que não se encaixam 

nesses moldes. Em seguida, percebi a importância de realizar intervenções pensando-as com a 

população da região, identificando as demandas e criando soluções, e não problemas, à 

manutenção dos costumes locais.  

Não sou quilombola e não sou negra. Primeiramente, peço licença para mobilizar e 

retratar uma cosmovisão que não é aquela em que estou inserida, mas tenho o interesse em 

apresentar. A partir das suas próprias vozes e escritas, referenciando o conhecimento tradicional 

e a produção tradicional e científica de mulheres e homens quilombolas e reconhecendo a 

importância dessas pessoas na formulação e na sistematização desse conhecimento, busco 

demonstrar que existem potencialidades muito fortes para pensar e fazer cooperação 

internacional Norte-Sul por uma premissa não colonizada. Além de uma necessidade 

demandada pela profissão, enquanto profissional da área de cooperação internacional, fazê-lo 

por este meio foi uma maneira interessante e diariamente desafiadora de olhar com olhos que 

ainda lutam para enxergar sem a lente colonial e sem a mentalidade de que o Norte sempre trará 

os conhecimentos e os recursos e o Sul será eternamente grato e devedor. 

 



18 
 

INTRODUÇÃO 

 

O mundo enfrenta uma crise civilizatória sem precedentes, cujas origens são seculares 

e remontam à criação de uma sociedade moderna e ocidental durante o período colonial e em 

detrimento dos territórios invadidos por povos europeus a partir do século XV. Os efeitos 

sociais, ambientais e econômicos são severos e sentidos por todas as populações, com maior 

impacto para algumas delas. O enfrentamento dessa crise precisa ser transversal e, como 

alternativa, é possível pensar em novos horizontes para se desenvolver (Svampa, 2018). 

Ultrapassando a dimensão individual, os grandes desafios comuns atuais causados por essa crise 

implicam redescobrir, pensar e repensar o papel da cooperação internacional (Campos; 

Torronteguy; Amorim, 2012). Nesse cenário, a América Latina se tornou um berço para 

possíveis alternativas, respostas e soluções aos problemas causados por um modelo de 

desenvolvimento insustentável propagado por atores que não vivem as realidades desses locais 

(Svampa, 2018).  

 

Objetivo geral e objetivos específicos 

Esta pesquisa tem por objetivo traçar confluências e transfluências de 

conhecimentos, saberes e cosmovisões locais e globais entre mulheres quilombolas e outros 

agentes da cooperação internacional no âmbito do projeto Viva o Semiárido (PVSA), 

realizado no Estado do Piauí entre 2013 e 2022 com financiamento do Fundo 

Internacional para o Desenvolvimento Agrícola (FIDA). O referido projeto resulta de um 

empréstimo de 33,7 milhões de dólares do Fundo ao Governo Estadual para “contribuir para 

redução dos níveis de pobreza e de extrema pobreza da população rural do semiárido piauiense, 

com foco na melhoria da renda agrícola e não agrícola, a ampliação das oportunidades de 

trabalho e a dotação de ativos produtivos das famílias rurais pobres da região” (FIDA, 2022, 

p.15). O PVSA deu prioridade para três grupos: mulheres, comunidades quilombolas e jovens.  

Para alcançar o objetivo geral, foram traçados objetivos específicos, abordados ao longo 

de três capítulos, sendo eles: 

1. Apresentar um referencial teórico baseado na cosmovisão quilombola e na 

interseccionalidade entre questões de raça e gênero baseado na vivência, saberes e 

conhecimentos de mulheres quilombolas; 

2. Analisar historicamente as diferentes abordagens do desenvolvimento agrícola 

internacional em geral e do FIDA, em particular, para as questões de gênero e 

comunidades tradicionais, com especial atenção ao projeto Viva o Semiárido; 



19 
 

3. Traçar questões de trajetividade, coletividade e territorialidade, destacando, pelo olhar 

quilombola, confluências e transfluências presentes ao longo da execução do Projeto 

Viva o Semiárido. 

 

Revisão de literatura 

Segundo a Coordenação Nacional de Articulação de Quilombos (CONAQ, 2024), o 

quilombo é um termo que vem do idioma africano quimbundo e significa “sociedade formada 

por jovens guerreiros que pertenciam a grupos étnicos desenraizados de suas comunidades”. 

Em meio à sua diversidade, as populações quilombolas estão unidas pelo pertencimento com 

todos os elementos do ambiente, como as plantas e os animais, tornando-os compartilhantes 

(Bispo dos Santos, 2023). Um elemento fundamental da identidade quilombola é o território, 

constituindo a maneira singular de serem e estarem no mundo.  

A importância do conhecimento quilombola para esta pesquisa também reflete a 

História deste grupo no processo de formação da sociedade brasileira e como ele é interpretado 

por ela. O primeiro e único mapeamento sobre a população quilombola feito pelo Estado 

brasileiro em mais de cinco séculos desde o início da colonização ocorreu somente em 2022, 

com o intuito de mapear dados sociodemográficos, espaciais e culturais que servirão de base 

para a construção de políticas públicas adaptadas à realidade quilombola.  

Os resultados do Censo Demográfico 2022 (Instituto Brasileiro de Geografia e 

Estatística [IBGE], 2023) apontam que 1,3 milhão de pessoas se autoidentificam3 como 

quilombolas em todo o país, residentes em 25 unidades federativas, totalizando 0,65% da 

população total. São 665,3 mil homens e 664,8 mil mulheres quilombolas (Agência IBGE, 

2024). O Censo indica que 68,19% de toda a população quilombola do país está na região 

Nordeste (IBGE, 2023). No estado do Piauí, são 31.686 pessoas quilombolas, o que representa 

uma média maior do que a nacional (0,97%) (IBGE, 2023). Quanto à faixa etária, há uma maior 

quantidade de jovens nos territórios oficialmente delimitados, chegando a 52,6% no grupo até 

29 anos (Agência IBGE, 2024). Por sua vez, apenas 11,9% dos quilombolas a partir dos 60 anos 

habitam esses territórios, grupo este que também é inferior (13%) à quantidade de idosos em 

todo o Brasil (15,8%) (Agência IBGE, 2024). Além de trazer dados sobre a população, o Censo 

                                                
3 Para a autodeclaração, o IBGE realizou uma série de testes que poderiam recensear a maior quantidade de pessoas 

quilombolas. Um resultado interessante apontou para a compreensão de oposição entre pertencimento étnico e 

crença religiosa. Na oportunidade, quando recenseadores perguntavam se “de acordo com os costumes, tradições 

e crenças, você se considera quilombola?”, muitas pessoas respondiam negativamente, pois indicavam sua religião 

como fator identitário. Após um processo junto a diversas entidades, incluindo a Coordenação Nacional de 

Articulação de Quilombos (CONAQ), foi adotada, durante o Censo 2022, a seguinte pergunta, mais simplificada: 

você se considera quilombola? Essa adequação permitiu chegar ao resultado apresentado. 



20 
 

aponta para duas principais questões que circundam os quilombos brasileiros: afirmação da 

identidade e titulação de territórios.  

Institucionalmente, a população quilombola apenas foi reconhecida como sujeita de 

direitos pela Constituição Federal de 1988, a partir da ótica do direito ao território: “Art. 68. 

Aos remanescentes das comunidades dos quilombos que estejam ocupando suas terras é 

reconhecida a propriedade definitiva, devendo o Estado emitir-lhes os títulos respectivos” 

(Brasil, 1988). Esse importante passo foi o início da noção de quilombolas como sujeitos de 

direitos, podendo reivindicar saúde, educação, alimentação, segurança e o próprio 

desenvolvimento. Entretanto, apenas 12,59% de toda a população quilombola habita territórios 

oficialmente delimitados, enquanto mais de um milhão está fora dessas áreas, sendo a maioria 

mulheres (IBGE, 2024). Segundo dados do Censo IBGE (2023), essa quantidade no estado do 

Piauí é bem maior do que a média nacional, alcançando os 26,5% em 14 territórios4, ao passo 

que apenas 1.785 pessoas residem naqueles que concluíram o processo de regularização 

fundiária. O processo de regularização dos territórios quilombolas pelo Estado brasileiro é 

bastante recente e aponta para uma série de reprodução de violências estruturais, iniciadas pela 

ausência de garantia do direito ao território pelo Estado e gerando consequências para o próprio 

reconhecimento identitário do grupo.  

O debate sobre a terra orbita a identidade quilombola, oferecendo olhares aprofundados 

sobre a violência contra essa população. O processo de titulação dos territórios pelo Estado 

brasileiro ainda é bastante moroso, o que gera aumento da vulnerabilidade e dos assassinatos 

de quilombolas (CONAQ; Terra de Direitos, 2018). Os conflitos agrários no Brasil estão 

diretamente ligados com a estrutura fundiária consolidada nas bases racistas de exclusão ao 

acesso à terra pela população negra (CONAQ, Terra de Direitos, 2018). São também esses 

conflitos agrários, indissociáveis à violência sistemática contra quilombos e quilombolas, que 

se reproduzem em outras instâncias das relações sociais, como a violência contra mulheres.  

Se o território é palco das lutas e debates sobre a permanência e testemunha do modo 

de vida coletivo e individual quilombola (Silva, 2022), nada mais justo do que identificar as 

dificuldades na garantia desse espaço a partir da perspectiva e das definições postas pelo agente 

regulador, o Estado brasileiro. Essa contextualização é importante para compreender as 

dificuldades às quais as populações quilombolas estão expostas. Muitas comunidades habitam 

territórios que possuem todas as características demandadas pelo Estado, porém o processo 

                                                
4 Lagoas, Riacho dos Negros, Fazenda Nova, Sítio Velho, Morrinhos, Volta do Campo Grande, Vila São 

João/Cavalos, Mimbó, Macacos, Contente, Sumidouro, Tapuio, Olho d’Água dos Pires e Sabonete, segundo o 

IBGE (2023). 



21 
 

ainda não foi concluído para enfim garantir o direito ao território, o que as submete a um maior 

risco de violência. Os conflitos fundiários também são oriundos do que a CONAQ (2018, p.34) 

coloca como “deficiência estrutural do Estado” para garantia dos direitos nos territórios e para 

a população. 

Na organização dos quilombos, as mulheres se reúnem em espaços diversos, políticos 

ou não, para desempenhar papéis fundamentais de proteção da natureza, cultivo de alimentos, 

preservação dos conhecimentos tradicionais, restauração de florestas, defesa do território e 

atuação na agroecologia, por exemplo (Observatório do Clima, 2021). Com o exercício da 

liderança, entretanto, elas estão expostas a maiores riscos de vida. Essa violência é agravada 

por uma junção de fatores que interagem entre si, como o gênero, a raça, a classe e a região 

dessas pessoas. Comumente, essa interação é denominada interseccionalidade, termo cunhado 

no contexto da luta das mulheres negras estadunidenses por direitos e abordado no Brasil por 

Lélia Gonzalez5. Na realidade das mulheres quilombolas, esse fenômeno é explicado por 

Elionice Sacramento (2019) por meio da “trajetividade”, isto é, os atravessamentos da história 

no modo de vida.  

Elionice se identifica como mulher das águas, preta, pescadora, quilombola e mestra do 

saber, crescida no quilombo Conceição de Salinas, no Recôncavo Baiano. Sua trajetividade está 

intrinsecamente relacionada com sua linhagem materna. Na dissertação de mestrado elaborada 

no contexto do Programa de Pós-Graduação em Desenvolvimento Sustentável da Universidade 

de Brasília, Sacramento (2019) evidencia como processos institucionais e bastante violentos, 

como o colonialismo, o racismo e o patriarcado atravessaram todo o processo da sua história, 

de sua comunidade e de sua ancestralidade, especialmente sob a ótica da sua própria vivência. 

Portanto, a inclusão desses fatores na análise é incontornável para compreender como as 

relações de poder atravessam a realidade de mulheres quilombolas na sociedade brasileira, 

sendo a interseccionalidade uma lente possível para observar esses fatores. 

As comunidades quilombolas são consideradas contracoloniais, isto é, o seu modo de 

vida, por essência, não é pautado em pilares coloniais. Bispo dos Santos (2015) denomina como 

contracolonizadores os povos que vieram da África e os povos originários das Américas, unidos 

pelo elo da resistência e da luta em defesa dos territórios, símbolos e modos de vida praticados 

nessas regiões. Entretanto, esses povos tiveram seus modos de vida alterados por padrões 

                                                
5 Apesar de não utilizar o conceito de interseccionalidade, Lélia Gonzalez é reconhecida no feminismo negro como 

uma importante pensadora desta perspectiva, ao, por exemplo, dialogar a interação do racismo e do sexismo “à 

brasileira” como dupla opressão à mulher negra brasileira. 



22 
 

colonialistas e não se pode concebê-lo enquanto um grupo isolado e sem contato com a 

sociedade eurocristã, ocidental e capitalista.  

A oralidade é um elemento central para a população quilombola, ao servir para o 

compartilhamento de crenças, histórias, culturas e conhecimentos. Como coloca Hampaté Bâ 

(2010), a tradição oral diz bastante sobre o ser humano e o lugar que ocupa no universo. Por 

outro lado, a produção escrita que sistematiza a cosmovisão, especialmente feita por 

quilombolas, ainda é bastante reduzida. A prioridade (e também um desafio) para construir e 

realizar a pesquisa, especialmente o referencial teórico sobre as comunidades quilombolas, foi 

encontrar materiais produzidos por elas mesmas. Aqui, aproveito para citar uma grande 

referência para esta pesquisa, Givânia da Silva (2022, p.36), que, ao analisar processo de 

organização de mulheres quilombolas na fundação, manutenção e defesa dos quilombos em 

coautoria com outras mulheres quilombolas, compreende que o processo de escrita da sua 

própria história quebra “não só o silêncio em relação às suas vidas e formas de enfrentar as 

opressões, mas (...) também as barreiras que existem entre a fala e a escrita, tendo como ponto 

de partida a sua existência e suas lutas”. 

Givânia Maria da Silva participou ativamente da fundação da CONAQ, na década de 

1990, e é uma grande defensora de direitos. Quilombola da comunidade Conceição das 

Crioulas, localizada no estado de Pernambuco, fez do seu território o centro da sua produção 

acadêmica, tanto no mestrado quanto no doutorado, ambos realizados na Universidade de 

Brasília, abordando questões educacionais e também a atuação de mulheres como instrumentos 

de luta. Na sua vida pública, teve passagens por instituições dedicadas à agenda quilombola e 

racial. 

Também voltado à explicação do modo de vida quilombola, o conhecimento do mestre 

do saber Antônio Bispo dos Santos é imprescindível para compreender a cosmovisão e a 

organização dessas comunidades. Nêgo Bispo nasceu em 1959 no Povoado Papagaio, semiárido 

piauiense, e concluiu apenas o antigo primário. Tornou-se um dos maiores pensadores 

brasileiros, reconhecido por suas ideias e também pelo seu fazer, marcado pela ancestralidade 

e pela herança da luta quilombola. A escolha por utilizar Bispo como referência central da 

pesquisa reflete não apenas um reconhecimento de sua luta pelos direitos das comunidades 

quilombolas, mas devido ao seu trabalho de sistematização do modo de viver quilombola contra 

os moldes científicos eurocêntricos em uma “guerra de denominações”, que coloca em debate 

vários conceitos até então tidos como absolutos. 

Previamente ao debate em si, exposto ao longo de todos os capítulos, cumpre destacar 

que ele é formado pela noção de diferença entre visões. Cada interpretação de mundo inclui um 



23 
 

comportamento humano consigo mesmo e com o mundo ao seu redor (Hampaté Bâ, 2010) e é 

precisamente esta relação que constitui as diferenças do que será abordado nesta pesquisa. De 

um lado, um universo construído com pilares coloniais, econômicos e capitalistas e que 

estrutura relações, instituições e políticas. Do outro lado, um universo contracolonial, em que 

as populações se organizam em bases diferentes a essas mencionadas. Entretanto, essas 

concepções de mundo não são alheias entre si, pois interagem e, portanto, é fundamental pensar 

e compreender o mundo pelas diferentes formas de ser, estar e viver (Gómez, 2023). Um ponto 

de partida é compreender que, atualmente, não existe uma natureza que não tenha sido 

modificada pela ação humana (Svampa, 2018). Resta entender, portanto, se esse “humano” se 

refere a todos os humanos ou àquele que se orienta pelo capitalismo e colonialismo e coloca os 

outros humanos como diferentes ou sequer como humanos.  

Para isso, é importante estabelecer o que seria o “diferente”. Com o processo colonial, 

iniciado no século XIV com a invasão de homens europeus nos continentes americano e 

africano, se estabeleceu uma relação que anteriormente não existia, pois, esses indivíduos não 

tinham conhecimento de indivíduos que habitavam locais distintos. Essa relação se baseava na 

premissa da existência de uma humanidade esclarecida que deveria trazer uma humanidade 

obscurecida para a “luz”, isto é, a verdade única construída pelos brancos europeus (Krenak, 

2019). 

Influenciados pelos valores cristãos, esse grupo condenou os “outros” por não serem 

iguais e que, por sua vez, deveriam ser salvos (Bispo dos Santos, 2015). A forma mais eficaz 

de “salvar” os indígenas que já habitavam e coexistiam em Abya Yala6 e os africanos que 

viviam em seus reinos com menores chances de resistência era punindo e violentando. O 

resultado desse processo foi o genocídio desses povos e o extermínio de suas culturas e de seus 

conhecimentos, chamado também de epistemicídio. O poder colonial tenta, desde então, 

homogeneizar e validar apenas os saberes que lhe interessem (Rufino; Simas, 2018). Esse 

processo de relato da História contado pelo “único sujeito cognoscente válido” (Carneiro, 2005) 

influencia todas as esferas que compõem o mundo moderno, contribuindo para a internalização 

de crenças do mundo ocidental moderno nas maneiras de ser, pensar, agir e cooperar como a 

única forma “correta” de existir no mundo. 

                                                
6 Abya Yala é o termo no idioma kuna para designar o continente americano. Abya significa “terra madura”, “mãe 

madura” e Yala significa “território” ou “terra”. Tem origem secular com os povos indígenas, e sua utilização 

ampla foi admitida no 1º Conselho Mundial de Povos Indígenas, em 1977, após sugestão do líder aymara Takir 

Mamani de não utilizar um nome estrangeiro para designar a própria identidade e as cidades, povos e continentes 

(Temas de Nuestra América, 2017). 



24 
 

Fazer ciência com a falsa percepção de ser único reflete e reforça pilares colonialistas e 

uma visão eurocentrada, em que a experiência social não é escrita por quem foi ou ainda é 

colonizado (Connell, 2012). Portanto, o “teorizar” também deve se afastar dos pressupostos 

teóricos do Norte Global, mas não necessariamente negar tudo o que é apresentado por eles, e 

sim apresentar uma interpretação sobre determinada situação desde uma lógica diferente, como 

os sistemas de conhecimento tradicional ou local enquanto “contextos para produção de um 

conhecimento que esteve originalmente fora do sistema euro-centrado” (Connell, 2012, p.11). 

A escolha por vasculhar esses encontros de mundos parte da urgência por mudanças no campo 

acadêmico para pensar o mundo por outras visões, como defende Silva (2022, p.340), em uma 

interpretação que se aproxima a essa apresentada por Connell: 

 

“(...) é preciso (des)fazer e (re)fazer caminhos, escrever e (re)escrever narrativas, 

contar e (re)contar histórias e reconhecer essas vozes, personagens e espaços também 

como legítimos. Aceitar outras possibilidades e visões de mundo coexistindo e 

produzindo sentidos entre nós faz parte de novos jeitos de fazer e reconhecer os 

conhecimentos, sem negar o que já foi dito ou escrito, possibilitando outras 

perspectivas epistemológicas”. 

 

O ponto central para a teorização a partir do Sul Global é compreender quem está 

falando, de onde e para onde, a fim de colocar um foco maior nas potencialidades do Sul em 

relação a si mesmo. Neste sentido, é importante refletir sobre dinâmicas de poderes desiguais 

estabelecidas pela criação de uma dicotomia, seja ela Norte x Sul, desenvolvido x em 

desenvolvimento, metrópole x colônia, branco x não branco, pobre x rico, entre outras, pautada 

essencialmente nas distintas violências criadas para a validação da dominação colonial (Rufino; 

Simas, 2018). Como destaca Connell (2012), a teoria social necessita de determinado grau de 

reificação para explicar a experiência social. Portanto, a experiência de quem está sendo 

reificada? 

Para a realidade das mulheres quilombolas, ser colocada como “outro” é central para 

compreender sua vulnerabilidade frente à sociedade capitalista que busca “soluções” para seus 

“problemas”, porém também oferece novas interpretações que ultrapassam essas noções 

construídas por esta mesma sociedade que tenta salvá-las. A literatura sobre as lutas negras, 

especialmente aquela referente à formação dos quilombos no Brasil, pouco aborda a agência 

política dessas mulheres, embora seja a base dessa organização até os dias atuais (Silva, 2022). 

A hipótese levantada por Silva (2022) aponta para o apagamento dessas personagens 

evidenciando a intersecção, ou melhor, a trajetividade de raça e gênero. Assim, o olhar que se 

dá a essas mulheres nessa pesquisa busca compreender um duplo papel de vulnerabilizadas e 

de sujeitas pelo olhar interseccional. 



25 
 

Essa diferença é evidenciada principalmente na interpretação dessas cosmovisões sobre 

a relação entre ser humano e natureza. A cosmovisão eurocentrada, por exemplo, coloca esses 

dois seres em oposição. Nesse ponto, as diferentes interpretações sobre o direito ao território 

causam conflitos, muitas vezes políticos e econômicos, entre grupos que estão organizados em 

outra lógica de organização. Tal é o impacto e, ao mesmo tempo, a desconexão da interação 

eurocentrada com a natureza, que foi estabelecida uma nova era geológica, o Antropoceno7, a 

partir das mudanças humanas norteadas8 pela lógica capitalista e protagonizadas por países 

considerados desenvolvidos. Para Svampa (2018), o Antropoceno é, além de um conceito, um 

diagnóstico crítico sobre as alterações climáticas e ambientais e um questionamento às 

estratégias de desenvolvimento dominante e ao paradigma cultural da modernidade. Essa crítica 

se estende às relações entre sociedade e natureza e entre humano e não humano, norteada pela 

modernidade ocidental (Svampa, 2018). Segundo a autora (2018, p.42), “o ser humano se 

converteu em uma força geológica de alcance global”. E, infelizmente, essa força é bastante 

negativa. 

As contribuições do conceito de Antropoceno ultrapassam a barreira das ciências 

naturais, pois permitem pensar na relação direta entre a crise ambiental, sua origem antrópica 

e, consequentemente, seus efeitos nas desigualdades socioeconômicas, nos modelos de 

desenvolvimento e nas lógicas neocoloniais (Svampa, 2018). Entretanto, algumas experiências 

a partir do Sul Global podem suscitar novos caminhos para enfrentar essa crise, ao nos 

colocarmos como sujeitos e também enquanto humanidade que busca melhores condições de 

vida. 

A motivação em produzir conhecimento sobre os temas aqui colocados parte também 

de uma crítica colocada por Givânia da Silva. Para ela (2021), a colonialidade ainda é bastante 

forte no fazer científico, pois o acesso e os resultados são aproveitados por uma elite branca e 

patriarcal. Não apenas ela, mas outras referências como Hampaté Bâ (2010, p.189) destacam a 

necessidade de considerar o conhecimento oral como tal, tão ou mais fidedigno quanto a escrita, 

ao retratar a palavra como exemplo da coesão de determinada sociedade e do retrato das pessoas 

que a compõem: “Toda a diferença entre a educação moderna e a tradição oral encontra-se aí. 

                                                
7 O Antropoceno é caracterizado pela perda gradativa, porém acelerada, da estabilidade ambiental, causada 

essencialmente pela atuação humana (Viola; Basso, 2016). Para os autores (2016), a Revolução Industrial marcou 

o início dessa mudança, fortalecida entre a década de 1940 e o início do século XXI. Além do aumento vertiginoso 

dos gases de efeito estufa desde então, a perda da biodiversidade foi acelerada pelas mudanças do clima (Svampa, 

2018). Vertentes voltadas ao marxismo e algumas interpretações latino-americanas sobre o Antropoceno que o 

associam diretamente com o desenvolvimento do capitalismo apontam para a existência de um “Capitaloceno”. 
8 O uso de “nortear”, ao longo de todo a dissertação, faz alusão à influência do chamado Norte Global sobre 

práticas, instituições, termos, ou seja, o que envolve a cosmovisão ocidental moderna capitalista.  



26 
 

Aquilo que se aprende na escola ocidental, por mais útil que seja, nem sempre é vivido, 

enquanto o conhecimento herdado da tradição oral encarna-se na totalidade do ser”. Ainda, 

Silva (2022) suscita a necessidade de refletir sobre o papel da pesquisa científica em prol dos 

direitos das comunidades tradicionais, fomentar o debate atual sobre elas com respeito a seus 

saberes e participação nos debates, sem apropriações indevidas de tal conhecimento (Silva, 

2022). A fim de retratar a realidade nacional, esta pesquisa utilizará “povos e comunidades 

tradicionais” para fazer referência a eles, mas apresentando também o termo utilizado pela 

instituição e suas limitações. As comunidades quilombolas integram o universo dos povos e 

comunidades tradicionais (PCT)9, definidas pelo Governo Federal da República Federativa do 

Brasil como:  

 

“Grupos culturalmente diferenciados e que se reconhecem como tais, que possuem 

formas próprias de organização social, que ocupam e usam territórios e recursos 

naturais como condição para sua reprodução cultural, social, religiosa, ancestral e 

econômica, utilizando conhecimentos, inovações e práticas gerados e transmitidos 

pela tradição” (Brasil, 2007). 

 

É no sentido de pesquisar e viver novas possibilidades e encontros entre cosmovisões 

que a cooperação internacional para o desenvolvimento foi identificada como uma área 

interessante e com bastante potencial, especialmente pelo contexto histórico que a coloca, à 

primeira vista, fortemente atrelada ao universo do desenvolvimento moderno e colonialista, sem 

aberturas evidentes para outras visões de mundo. Entretanto, o histórico da cooperação 

internacional aponta um debate entre as visões elitista de ciência e de socialização dela, 

acessível a todas as pessoas, sem discriminação de raça, classe social, país e gênero (Campos; 

Torronteguy; Amorim, 2012).  

Após a Segunda Guerra Mundial, as nações consideradas vencedoras, lideradas pelos 

Estados Unidos, buscaram definir as bases de uma nova cooperação, que pudesse promover a 

paz e a segurança internacional. Com o discurso dos Quatro Pontos, feito pelo presidente 

estadunidense Harry Truman em 1949, foram defendidos os primeiros e novos eixos da 

cooperação internacional, além de dividir os países ocidentais em dois grupos: desenvolvidos e 

subdesenvolvidos (Rist, 2002). A problemática dessa divisão, entre tantas, é conceber o 

desenvolvimento nos moldes capitalistas e modernos como um processo linear e inevitável. 

                                                
9 Além das comunidades quilombolas, outras 27 identidades são reconhecidas como pertencentes a povos e 

comunidades tradicionais pelo Decreto nº 8.750: povos indígenas, povos e comunidades de terreiro/povos e 

comunidades de matriz africana, povos ciganos, pescadores artesanais, extrativistas, extrativistas costeiros e 

marinhos, caiçaras, faxinalenses, benzedeiros, ilhéus, raizeiros, geraizeiros, caatingueiros, vazanteiros, veredeiros, 

apanhadores de flores sempre vivas, pantaneiros, morroquianos, povo pomerano, catadores de mangaba, 

quebradeiras de coco babaçu, retireiros do Araguaia, comunidades de fundos e fechos de pasto, ribeirinhos, 

cipozeiros, andirobeiros e caboclos. 



27 
 

Por motivos majoritariamente políticos e geopolíticos, foi criado um programa de 

transferência dos avanços científicos e industriais para as áreas “subdesenvolvidas” já nos 

primeiros anos da Guerra Fria, ajudando a consolidar a agenda de influência capitalista na 

cooperação. Simultaneamente, a institucionalização da prática ficou a cargo das organizações 

recém-criadas, cujo papel também foi estendido para defender interesses das potências 

emergentes. Neste contexto, a Organização das Nações Unidas para Alimentação e Agricultura 

(FAO) foi criada ainda em 1945, marcando igualmente o estabelecimento de uma agenda 

agrícola internacional e do combate à fome como estratégia geopolítica (Silva, 2014). 

Assim, a pobreza e as desigualdades nos países do Sul Global, enquanto fatores de risco 

para aumento da fome, foram vistas como uma ameaça à ordem política. As soluções propostas 

pelos países desenvolvidos seriam a industrialização ou a modernização da área rural (Galán; 

Sanahuja, 1999). Entretanto, essas “receitas” costumam não ser adaptadas à realidade local, e 

sim pensadas para atender às demandas de países do Norte e à economia global que não foi 

construída em conjunto com os países à margem dos debates e tomadas de decisão 

internacionais, apesar dos esforços destes últimos para construir um programa de cooperação 

igualmente favorável à sua condição (United Nations [UN], 1975). 

Em meio aos arranjos entre países do Norte e do Sul Global, já na virada para a década 

de 1970, a cooperação internacional para o desenvolvimento tomou um novo rumo: o combate 

à pobreza. Consequentemente, o setor agrícola se beneficiou de mais financiamentos para 

promover o desenvolvimento rural (Pereira, 2009). A resposta institucional veio com a criação 

do Fundo Internacional para o Desenvolvimento Agrícola (FIDA), resultado da Conferência 

Mundial de Alimentação de 1974, para financiar projetos de desenvolvimento da agricultura, 

inicialmente voltados para a produção de alimentos nas regiões prioritárias.  

 

Problematização e justificativa 

Foi somente após uma década marcada pelo neoliberalismo, com redução de 

investimentos e distanciamento da figura do Estado como elemento central, que as temáticas 

sociais ganharam bastante força. A comunidade internacional se voltou para a análise das 

questões sociais e passou a incluí-las como eixo transversal da cooperação internacional após a 

realização de conferências que abordaram as desigualdades socioeconômicas nos países e entre 

eles. Em termos práticos, os países cooperavam com vistas a solucionar lacunas de 

desenvolvimento global. A partir dos anos de 1990, a cooperação para o desenvolvimento 

agrícola compreendeu que os problemas de fome estavam diretamente atrelados com a pobreza 

(Silva, 2014). Historicamente, as populações que mais sofrem com a pobreza são aquelas que 



28 
 

foram colocadas em tal situação por fatores econômicos, notadamente, mas também 

entrelaçadas com questões ligadas à raça, gênero, região e idade.  

Nas recentes décadas, o discurso do desenvolvimento ganhou diversas frentes e 

contestações, principalmente por parte dos países do Sul Global, que não se encontram no 

“caminho dourado” defendido pelos outros países que se encontram nesse estágio considerado 

avançado. Talvez devido ao funcionamento do sistema capitalista moderno demandar um lado 

explorado para que outros criem seus patamares avançados de desenvolvimento. 

Gradativamente, essas questões emergem como visões próprias de uma parcela do mundo que 

foi posta à margem de muitas discussões e principalmente de muitas ações para definir os rumos 

do mundo em prol de um desenvolvimento que seja efetivamente sustentável, por exemplo.  

Perante a conscientização ampla da opressão contra diferentes grupos nas diversas 

dimensões da vida (Biroli, 2015) e no contexto das segunda e terceira onda do feminismo no 

Norte Global, entre 1960 e 1990, o significado de “gênero” foi analisado com base em 

perspectivas sociais. A metodologia baseada em gênero nas ciências sociais permitiu que não 

apenas a história de mulheres fosse nova, mas a história em si fosse explicada a partir de outras 

lentes, principalmente de classe, raça e gênero, cujas desigualdades refletem nas relações de 

poder (Scott, 1986). Apesar da definição de termo variar conforme o contexto analisado (Arora-

Jonsson, 2014), seu objetivo é compreender a importância da diferença entre os papéis criados 

culturalmente e desempenhados pelos grupos sexualmente distintos nas sociedades e nos 

períodos históricos e como esses papéis ajudavam a manter ou alterar a ordem social (Scott, 

1986).  

Denota-se, portanto, que a inserção das questões de gênero na agenda da cooperação 

internacional é bastante recente. Quanto à agenda quilombola, sequer pode-se considerá-la 

como uma real parte das discussões atuais sobre a cooperação internacional. Logo, se faz 

necessária a produção de pesquisas para abordar e compreender a complexidade do assunto e 

as nuances dessas realidades que não são tidas como “naturais” desde o ponto de vista 

colonialista. Como toda área e campo de pesquisa, existem potências e fragilidades que devem 

ser identificadas e colocadas em diálogo com outras teorias, metodologias e perspectivas 

(Rufino; Simas, 2018) para repensar e aprimorar a ciência por trás delas.  

Como ressaltam Ayllón (2006), um autor espanhol, e Tomesani (2017), uma autora 

brasileira, a literatura existente sobre a CID ainda é bastante eurocentrada, refletindo a visão e 

os valores das instituições do Norte Global e do sistema internacional de cooperação dominado 

por esses valores. Dentro das Relações Internacionais, os estudos sobre a cooperação 

internacional são repletos de embates sobre as escolas de pensamento e sobre as visões de 



29 
 

mundo (Campos; Torronteguy; Amorim, 2012). Portanto, o uso das epistemologias que vêm do 

Sul também possui o objetivo de reconhecer e dar visibilidade, inclusive acadêmica, a formas 

de ser que sequer são reconhecidas como uma existência válida, como as mulheres quilombolas, 

por lógicas violentas que o capitalismo e o colonialismo construíram (Gómez, 2023) e estão 

intrinsecamente imbricadas nos pilares formadores da nossa sociedade, como o racismo e o 

patriarcado. 

Ao abordar a construção da Ferrovia Transnordestina, Gomes, De Sousa e Pereira 

(2015) identificam os fatores político-econômicos que circundam as obras financiadas e com o 

aval do Estado que procuram “levar o desenvolvimento” para o semiárido nordestino, em um 

cenário no qual as comunidades e povos tradicionais são considerados como obstáculos. Ao 

passar por diversos municípios piauienses e comunidades tradicionais do estado, dentre as quais 

quilombolas, esse “desenvolvimento” provoca violações de direitos humanos, atrelados a 

deslocamentos forçados, indenizações insuficientes, ausência de mitigação de impactos 

ambientais, além do enorme impacto às culturas e aos modos de viver dessas comunidades 

(Gomes; De Sousa; Pereira, 2015). Para os autores (2015), esse caso expressa a 

institucionalização da violência contra as comunidades quilombolas. 

 

Perguntas de pesquisa 

Diante do objetivo, esta pesquisa se orienta por duas perguntas de pesquisa:  

1. Como se deu o envolvimento e a participação de mulheres quilombolas no PVSA? 

2. Quais reflexões essa participação gera no modo de pensar e fazer a cooperação 

internacional para o desenvolvimento (CID) agrícola e rural? 

 

Metodologia 

Esta pesquisa buscará estabelecer um diálogo de fronteira (Bispo dos Santos, 2023) 

que promova compartilhamento entre distintos olhares sobre o encontro dos universos 

explicados na figura abaixo. Além disso, utilizará a epistemologia da encruzilhada, explicada 

por Rufino e Simas (2018) a partir das frestas e do vazio que se encontram na tentativa de 

regulação das práticas colonizadas pelo colonialismo. O diálogo de fronteira é a promoção de 

encontros e a transgressão, sem negação ou oposição a outros conhecimentos, das bases do 

conhecimento ocidental (Rufino; Simas, 2018). Esses encontros ocorrem na encruzilhada, onde 

os caminhos se cruzam, podendo evidenciar perspectivas de mundo capazes de trazer soluções 

e inovações aos modos de ser dos indivíduos. Essa pedagogia teórico-metodológica busca se 



30 
 

livrar das heranças do racismo e do colonialismo imbuídos no modo ocidental de se fazer 

ciência (Rufino; Simas, 2018).  

Para fins didáticos, a confluência entre esses universos é representada graficamente na 

Figura 1. 

 

Figura 1 – Representação gráfica da metodologia a ser utilizada na pesquisa 

 
Fonte: elaboração própria. 

 

O exercício de pensamento fundamentado nessa confluência permitirá compreender a 

razão de alguns modelos de desenvolvimento, aparentemente bem elaborados, testados e com 

bons resultados, conforme explicitado acima na problematização, não serem satisfatoriamente 

aplicados em sociedades com culturas e características diferentes daquelas nas quais foram 

baseados. É necessário sempre considerar que as organizações, mesmo as internacionais, são 

estruturas de uma humanidade que funciona em moldes ainda bastante influenciados pelo 

pensamento ocidental, moderno e colonialista (Krenak, 2019). Levando em conta o argumento 

de Sueli Carneiro (2005) sobre o único sujeito cognoscente válido, é possível compreender que 

também se estabelece uma humanidade que não contempla todos os seres humanos.  

Enquanto estava realizando a pesquisa, escutei um episódio do podcast Opará sobre as 

encruzilhadas dos saberes, em que três jovens negros, estudantes da Universidade de Brasília, 

falam sobre a “importância de repensar os conhecimentos a partir dos fundamentos ancestrais 

negros” desde suas experiências pessoais e acadêmicas (Opará, 2021). Nesta oportunidade, 

 

  

 

Intersecção entre os universos traçada a 

partir do diálogo de fronteira (Bispo dos 

Santos, 2023) e da epistemologia dos 

cruzamentos (Rufino; Simas, 2018). 

Ser compartilhante 

com cosmovisão 

baseada na 

indissociabilidade entre 

corpo e natureza, 

pertencente à ela  

Ser “moderno” e 

capitalista com 

cosmovisão baseada na 

utilização da natureza 

como recurso para 

buscar o 

desenvolvimento  



31 
 

Pedro Pereira, um dos convidados e músico profissional, arte educador e estudante do curso de 

Ciências Sociais pela UnB, falou sobre as reflexões sobre a alteridade, muito presentes ao longo 

deste trabalho:  

 

“Esses autores, os clássicos, e essa distância do objeto de estudo, são eles mesmos [os 

autores] que estão bem localizados, geograficamente, estão bem localizados num 

sistema estrutural de conhecimento, uma estrutura de pensamento bem localizada, que 

é estruturada pelo próprio etnocentrismo. Então a gente vê que eles cobram da gente, 

mas eles não cobram deles mesmos. Se você for olhar todas essas obras, (...) eles vão 

ver o processo de modernização [que], quando comparado com outros contextos, eles 

vão falar [que são] mais complexos. E aí existe um grau evolutivo, um grau de 

inferiorização também dentro da ciência. Então, (...) a gente sempre tem que ter em 

mente pensando exatamente isso, porque eles estão localizados e eles querem dizer 

que não estão, quando, na verdade estão. Quando eles olham essa alteridade, eles estão 

percebendo quais são os problemas deles, e não os de quem eles estão olhando” 

(Opará, 2021).  

 

Reconhecendo-me enquanto pesquisadora branca, destaco novamente as possíveis 

limitações no meu conhecimento acerca das comunidades quilombolas e seus modos de viver. 

Por outro lado, esta pesquisa está permitindo cruzar questões que não foram abordados por meio 

da cooperação internacional para o desenvolvimento. É uma grande responsabilidade trazer à 

tona todas essas reflexões, e espero poder fomentar novas perspectivas nos futuros leitores, pois 

elas certamente foram semeadas em mim.  

Diante da importância da agricultura entre algumas comunidades quilombolas, 

majoritariamente localizadas no meio rural, e do histórico da agenda agrícola na cooperação 

internacional como promotor de redução de pobreza, estabeleceu-se esse ponto de encontro 

entre ambos universos. Para analisar o proposto e alcançar o objetivo, pretende-se realizar 

reflexões com base em um projeto de cooperação internacional para o desenvolvimento 

agrícola, escolhido segundo os seguintes critérios: 

● Projeto de CID financiado por organização internacional e executado em um país do Sul 

Global; 

● Objetivo principal de desenvolvimento agrícola e rural; 

● Projeto com foco em populações quilombolas, especificamente mulheres; 

● Projeto já finalizado e com documentos disponíveis (qualitativo e quantitativo) para 

consulta10.  

A partir de tais critérios, identificou-se o Projeto Viva o Semiárido (PVSA), financiado 

pelo FIDA e implementado pelo Governo do Estado do Piauí, na região Nordeste do Brasil. O 

                                                
10 A escolha por um projeto já finalizado se justifica pela falta de tempo hábil para realizar uma pesquisa de campo 

ou qualquer tipo de experiência local com a comunidade que possibilitasse um trabalho responsivo com as 

comunidades envolvidas.  



32 
 

projeto ocorreu durante o período de 2013 a 2022 em 89 municípios do estado a fim de reduzir 

os níveis de pobreza e de extrema pobreza das famílias rurais no semiárido piauiense, com foco 

na situação de mulheres, jovens e populações quilombolas (FIDA, 2022). A perspectiva do 

desenvolvimento rural, especialmente no Nordeste brasileiro, não pode ignorar a centralidade 

dos territórios quilombolas. Segundo o IBGE, 68,19% de toda a população quilombola do país 

habita a região. A idealização do projeto partiu da convergência dos interesses do FIDA e do 

Governo do Estado do Piauí, a partir da identificação de demandas prioritárias para o 

desenvolvimento agrícola e rural e para o desenvolvimento social, simultaneamente.  

Quando a pesquisa foi enfim definida, em meados de 2023, os objetivos eram bastante 

ambiciosos. A ideia inicial era de ir às comunidades e escutá-las para melhor entender suas 

realidades e suas relações com o projeto. Sabemos também que os planos mudam e a vida se 

movimenta, como as águas do rio que correm, como o vento que traz tempestades e calmarias. 

Entre contratempos variados, resolvi utilizar os materiais já publicados sobre o projeto, mas 

compreendi que não teria como me inserir em uma comunidade no tempo hábil e com a 

responsabilidade necessária para realizar uma pesquisa que respeitasse tais comunidades e seu 

modo de viver.  

Como pontuou Rose, uma das incríveis mulheres que tive a honra de conhecer durante 

a feitura desta pesquisa e cujas belas falas serão apresentadas no capítulo 3, “você trabalha com 

quilombola (...) indo pro quilombo”. Portanto, junto com os materiais escritos, que tentam 

colocar em palavras as experiências que os corpos diversos sentiram e viveram, escutei quem 

conhecia de perto o projeto, ainda que de longe, pela internet.  

A metodologia de análise da informação coletada foi qualitativa, viabilizada por 

análise de conteúdo dos documentos oficiais do projeto, entre eles, podcasts com as 

mulheres quilombolas participantes do projeto, disponibilizados na página oficial do 

projeto na internet e na plataforma de streaming de áudio Spotify. Os podcasts, produzidos 

pela própria equipe do projeto, permitiram escutar as vozes das mulheres quilombolas que 

estavam na ponta, recebendo treinamentos e recursos e circulando conhecimentos. 

Além disso, foram realizadas entrevistas com representantes das instituições 

participantes do projeto (FIDA, Governo do Estado do Piauí, Coordenação Estadual das 

Comunidades Quilombolas do Piauí, com roteiro elaborado a partir das lacunas identificadas 

na análise dos documentos já existentes do projeto. Esses passos permitem destacar a 

importância da voz delas sobre a sua própria experiência ao longo do projeto, dando espaço 

também para a história oral. A realização das entrevistas foi realizada mediante consentimento 

em termo assinado pelas participantes do projeto (Anexo 1).  



33 
 

As entrevistas foram realizadas em estrutura livre, com algumas intervenções para 

perguntar algo específico que me interessava na relação daquela determinada entrevistada com 

o projeto. De início, fiz uma fala explicando o projeto e quais eram os objetivos e perguntas de 

pesquisa, a fim de contextualizar a entrevista, mas deixando que as pessoas se manifestassem 

seguindo e respeitando sua linha de pensamento e seu ritmo. De encontros mais formais, com 

papéis bem divididos entre entrevistadora e entrevistada, até diálogos menos enquadrados, 

como uma conversa cotidiana, todas ocorreram em novembro de 2024 e foram gravadas e 

transcritas utilizando o aplicativo Microsoft Teams11.  

Para analisar as entrevistas, foram criadas três categorias analíticas, formuladas de 

acordo com o referencial teórico apresentado no capítulo 1: trajetividade, coletividade e 

território. Aqui, o objetivo não é avaliar os resultados do projeto, mas analisar as confluências 

e as transfluências entre a realidade das mulheres quilombolas e a visão do financiador e do 

Governo do Estado. 

A análise das entrevistas foi iniciada ainda durante a realização delas. Enquanto as 

entrevistadas falavam, fui anotando inquietações, perguntas, questões mais relevantes, 

conexões e desconexões entre visões institucionais ou pessoais para abordar naquela entrevista 

ou no texto. Posteriormente, li as transcrições para analisar o conteúdo com calma e assisti às 

gravações para compreender o tom de determinadas falas. As palavras foram escritas e se 

emaranhando entre as diversas pessoas que estão aqui citadas. Em alguns casos, elas não estão 

identificadas por escolha delas próprias ou por avaliação minha da sensibilidade da informação.  

Ao finalizar as entrevistas, enfim entendi o real motivo da pesquisa: começo, meio, 

começo, como disse Bispo. Tinha entendido a missão dela e quais são as contribuições que ela 

traz para o pensar e o fazer da cooperação internacional para o desenvolvimento a partir da 

experiência de mulheres quilombolas, apresentadas ao longo desta dissertação. Foram muitas 

confluências e transfluências de conhecimentos, saberes e cosmovisões, a começar por mim 

mesma. A participação das mulheres quilombolas no PVSA não foi o começo e não foi o fim. 

Dessa experiência, saíram frutos que, simultaneamente, são sementes para novos capítulos. 

Com vistas a alcançar o objetivo proposto e responder às perguntas de pesquisa, esta 

dissertação está estruturada em três capítulos centrais, antes das considerações finais, que 

respondem aos objetivos específicos. O primeiro capítulo abordará a perspectiva da 

                                                
11 Um ponto interessante a destacar sobre a transcrição foi a dificuldade do software em transcrever corretamente 

a fala de algumas pessoas. Ao analisar essas limitações, percebi que se tratavam daquelas falas com sotaques 

nordestinos. Ao meu ver, acredito que isto está ligado ao treinamento das ferramentas a partir de sotaques 

considerados “neutros”, como aqueles vindos da região Sudeste, o que acaba ignorando as vastas musicalidades, 

expressões e fonéticas dentro da língua portuguesa falada no Brasil. 



34 
 

cosmovisão quilombola a partir da visão de Bispo dos Santos, Elionice Sacramento e demais 

mulheres quilombolas em cruzamento com dados sociais e demográficos sobre a população no 

Brasil, e fomentará o debate sobre interseccionalidade no contexto das mulheres quilombolas 

em suas comunidades e sua atuação fora delas. Esse debate será realizado a partir da 

apresentação do modo de vida quilombola, além de apresentar possibilidades acerca do 

feminismo nos quilombos, destacando o papel das mulheres quilombolas enquanto agentes 

centrais para a defesa de direitos e a responsabilidade de manter a herança ancestral viva.  

O segundo capítulo se dedica a expor o histórico da transversalização de gênero no 

FIDA, desde sua criação até os dias atuais, obviamente, concentrando-se no período que 

antecede a idealização do projeto Viva o Semiárido. Essa contextualização é fundamental para 

compreender sobre quais bases, práticas e políticas o PVSA foi construído e quais foram os 

caminhos tomados para chegar aos resultados observados. Neste capítulo será apresentada a 

leitura do FIDA sobre os resultados do projeto, calculados pela própria instituição, focando no 

olhar aos grupos prioritários: mulheres e comunidades quilombolas e suas intersecções.  

O terceiro capítulo se dedica à pesquisa de campo com vistas a aprofundar como 

algumas personagens viveram o projeto e analisam a abordagem do FIDA e do Governo nas 

atividades voltadas às mulheres quilombolas. A análise é feita a partir de informações que 

contextualizam as teorias e as práticas abordadas nos capítulos anteriores. Neste capítulo 

também serão apresentadas as análises dos podcasts e das entrevistas realizadas. Por fim, a 

dissertação é encerrada com as considerações finais sobre os temas abordados, relacionando as 

teorias apresentadas com a análise do projeto, além de sumarizar as respostas às perguntas de 

pesquisa, embora sejam apresentadas e abordadas nos capítulos que seguem. 

 

 

  



35 
 

CAPÍTULO 1                 

MULHERES, QUILOMBOLAS E AGRICULTORAS: TRAJETIVIDADES 

 

Para compreender a realidade de mulheres quilombolas é necessário escutá-las, para que 

elas possam se apresentar e estabelecer em que termos querem ser conhecidas, mencionadas e 

entendidas. Essa necessidade é mencionada por Sacramento (2019), ao defender que mesmo os 

esforços teóricos da interseccionalidade, mobilizada por Lélia Gonzalez (2020 [1984]) e 

cunhada como termo por Kimberlé Crenshaw (1989), não contemplam a vivência de mulheres 

quilombolas, justamente pela realidade não ser a mesma. Givânia da Silva (2021) também 

provoca reflexões no debate sobre a condição e o lugar das mulheres quilombolas nas teorias 

feministas, pois sua forma de ser e estar é diferente daquela que baseia a luta feminista nas 

sociedades eurocentradas.  

Tal reflexão é igualmente suscitada pelo Coletivo de Mulheres da CONAQ: “Em tempos 

de expansão da luta feminista, por que as mulheres quilombolas ainda são deixadas para trás?” 

(CONAQ; Terra de Direitos, 2018, p.101). São elas também que evidenciam que as 

reivindicações do feminismo branco, ao defender a luta por direitos por meio da inserção 

pública da mulher no mercado de trabalho, não são condizentes com a realidade e a demanda 

das mulheres quilombolas (CONAQ; Terra de Direitos, 2018). Para Akotirene (2018), tanto o 

feminismo branco quanto o movimento negro falham em contemplar as mulheres negras, 

respectivamente pela reprodução do racismo e do machismo. 

O estabelecimento do conceito de interseccionalidade está inserido no contexto da 

vulnerabilidade de mulheres negras estadunidenses12, que compreende que as discriminações 

racial, de classe e de gênero contra mulheres negras pobres não se referem a pessoas diferentes 

nem a eventos isolados, e sim a grupos sobrepostos (Crenshaw, 2011). No Brasil, a dupla 

opressão a mulheres negras já era explicada por Lélia González (2020 [1984]), evidenciando a 

relevância do contexto histórico colonial para a construção das imagens sobre esse grupo.  

Cada vez mais latente é a necessidade de trazer à tona vivências que foram excluídas da 

narrativa social, reconhecendo a singularidade dos quilombos enquanto “projeto de partilha, de 

viver em comunidade, de construção do território enquanto coletivo”, como coloca Selma 

Dealdina (2021, p.26), mulher quilombola e ativista social. Portanto, a memória cultural 

                                                
12 Crenshaw é uma mulher negra estadunidense. Os antecedentes do uso do termo por ela (1989) remontam ao 

estatuto do Coletivo do Rio Combahee (Combahee River Collective, 1977, p.4, tradução minha), grupo de 

mulheres negras que evidenciaram que a: “política sexual sobre o patriarcado é perversa na vida de mulheres 

negras, assim como as políticas de classe e raça”. Assim, elas compreendiam que a separação entre raça, classe e 

sexo era difícil devido à experiência simultânea das opressões baseadas nesses fatores em suas vidas (1977). 



36 
 

ancestral pode ser revivida como artifício de valorização da história de luta não apenas das 

mulheres negras (Carneiro, 2011), mas das mulheres quilombolas enquanto atrizes diretas da 

História e da contemporaneidade. Assim, a proposta de Sacramento (2019, p.15-16) se centra 

no conceito de trajetividade enquanto:  

 

“atravessamentos da história nos modos de vida de minha gente, que são marcados 

por experiências geracionais, culturais e religiosas, que por vezes se aproximam e por 

outras se distanciam, mas que têm um elemento em comum (...) em seus mais diversos 

tempos, espaços e movimentos”.  

 

Sacramento (2019) evidencia como processos institucionais e bastante violentos, como 

o colonialismo, o racismo e o patriarcado atravessaram todo o processo da sua história, de sua 

comunidade e de sua ancestralidade, especialmente sob a ótica da sua própria vivência. Em 

termos práticos, essas questões são traduzidas nas problemáticas relativas ao território, ao meio 

ambiente, ao direito à propriedade e ao modelo de desenvolvimento (Silva, 2021). Para a 

educadora quilombola (2021, p.55):  

 

“Levar em conta esses aspectos [os territórios, a cura, a relação com a 

sociobiodiversidade, a influência dos lugares, das regiões geográficas, dos biomas, a 

relação com a religião e aspectos culturais] ao considerar a perspectiva de gênero na 

realidade quilombola é relevante porque são os elementos somados que influenciam 

a construção de uma identidade racial e de gênero nos quilombos e acabam por 

ordenar bandeiras de lutas e estratégias de enfrentamento para determinadas questões 

(e porque não dizer para todas?)”. 

 

As relações socioespaciais são estruturadas pelos marcadores de gênero, raça e classe 

(CONAQ; Terra de Direitos, 2018). Portanto, a inclusão desses fatores na análise é 

incontornável para conhecer a realidade de mulheres quilombolas na sociedade brasileira. Para 

tanto, o primeiro passo é dar espaço a interpretações de mundo e modos de vida que muito se 

diferem da lógica colonial e vista como “normal”. A organização social das comunidades 

quilombolas reflete as bases de uma cosmologia construída em torno do elemento comum da 

coletividade (Coletivo de Mulheres da CONAQ, 2021), como será explicado abaixo.   

 

1.1 OS SABERES E OS FAZERES QUILOMBOLAS 

 

O pertencimento à identidade quilombola perpassa diretamente a herança e o presente 

racista que estigmatiza o quilombo como um espaço subversivo e criminoso (Dias, 2021), além 

de negar a humanidade das pessoas que o compõem (Silva, 2022). Em um processo bastante 

lento e recente, quando comparado aos três séculos de escravidão no território nacional e suas 

nefastas consequências, a identidade quilombola tem sido reconstruída e ressignificada em 



37 
 

torno da territorialidade própria do coletivo e dos indivíduos (Dias, 2021). Essa relação é 

explicitada por Rita Segato (2021, p.92, grifo meu), que define o povo como:  

 

“um coletivo que se percebe advindo de um passado comum e dirigindo-se a um futuro 

comum, é uma trama que não se dispensa conflitos de interesse e antagonismos de 

sensibilidade éticas e posições políticas, mas que compartilha uma história (...), sendo 

este o sujeito vivo de uma história particular”. 

 

A falta de conhecimento sobre a população, o racismo institucional e a ausência de 

dados dos governos sobre esse grupo contribuem para a manutenção do estigma por trás do 

reconhecimento da identidade quilombola. Essa lacuna é fortalecida pela construção de uma 

lógica dominante e da noção do Outro a partir da História do único sujeito cognoscente válido, 

apresentado por Sueli Carneiro (2005, p.99) nas seguintes palavras: “o Ser constrói o Não-ser, 

subtraindo-lhe aquele conjunto de características definidoras do Ser pleno: autocontrole, 

cultura, desenvolvimento, progresso e civilização”. Rufino e Simas (2018, p.11) compartilham 

de tal visão, ao afirmarem que “o colonialismo se edificou em detrimento daquilo que foi 

produzido como sendo seu outro”. E, portanto, essas crenças internalizadas no modo de ser, 

agir, pensar e cooperar do mundo ocidental moderno são latentes, criando uma consciência 

coletiva de superioridade do ser hegemônico contra a inferioridade do indivíduo que sequer se 

encaixa no conceito do ser. 

A pauta neocolonialista se baseia na suposta inferioridade do “Outro”, isto é, aquele que 

não vem de uma sociedade “desenvolvida” nos moldes capitalistas e coloniais, para oferecer a 

“salvação” em forma de modelos importados de desenvolvimento. Essas agendas com bases 

colonialistas desqualificam e matam outros saberes e existências (Rufino; Simas, 2018). Para 

Simas (2024, p.18), o racismo herdado do colonialismo toma diversas formas além da violência 

física, como a “desqualificação de crenças, danças, visões de mundo, formas de celebrar a vida, 

de enterrar os mortos, de educar as crianças”. Sueli Carneiro (2005) argumenta que a sociedade 

brasileira é articulada pelo dispositivo da racialidade/biopoder, constituído em um violento 

processo de genocídio e epistemicídio, que desqualifica o conhecimento de povos dominados 

e, simultaneamente, sua racionalidade, sua individualidade e sua coletividade (Carneiro, 2005). 

Essas dimensões subjugam a humanidade do “Outro” e, portanto, determinam relações de poder 

baseadas nas noções construídas de raça e gênero.  

No âmbito da prática da cooperação internacional, Campos, Torronteguy e Amorim 

(2012, p.316, tradução minha) apresentam como o cruzamento entre cosmovisões distintas 

podem denotar confluências e transfluências: 

 



38 
 

“(...) o contato do ‘eu’ com o ‘outro’ é onde essas visões e valores, nem sempre 

conscientes ou inconscientes, se revelam e se desdobram em ação de caráter mais ou 

menos civilizador. Às vezes, o estranhamento do outro gera certo repúdio e leva a uma 

ação castradora e modeladora segundo padrões aceitáveis. Por outra parte, o 

estranhamento gera acolhimento, convivência e celebração da diversidade pela 

possibilidade de reflexão crítica e autocrítica. A cooperação internacional reflete, em 

essência, essas disputas e valores, constituindo-se neles e a partir deles construindo 

ou rompendo pontes entre nações”13. 

 

Ailton Krenak (2019), desde a perspectiva indígena, compartilha da compreensão sobre 

uma existência que é colocada de lado, como uma “sub-humanidade” por uma visão de mundo 

que privilegia outras crenças. Para o autor (2019, p.14), é necessário fortalecer os 

conhecimentos ancestrais destes grupos por meio das narrativas, para que não percam sua 

identidade e sua própria vida, ao dizer que “se as pessoas não tiverem vínculos profundos com 

sua memória ancestral, com as referências que dão sustentação a uma identidade, vão ficar 

loucas neste mundo maluco que compartilhamos”. A coletividade no quilombo ultrapassa a 

dimensão da identificação fenotípica e étnica para abranger, sobretudo, “a organização política, 

econômica e social, a linguagem, a ancestralidade e aspectos culturais e religiosos” (Almeida, 

2021, p.149).  

Por outro lado, esses elementos são fortalecidos na identidade quilombola por meio da 

resistência ao reproduzir modos, costumes, práticas e compartilhar dessa maneira única. Para 

Abdias do Nascimento (2019), os quilombos não surgiram apenas no contexto da luta contra a 

escravidão, mas para religar ser humano e terra.  

Sendo o território elemento fundamental para o pleno entendimento dessa identidade, 

cabe defini-lo a partir de tal importância. Assim, a definição de território utilizada nesta 

pesquisa é dada por Silva (2022, p.84), ao colocá-lo como:  

 

“um agente ativo e político e o grande palco dos debates e lutas por emancipação, pela 

permanência nestes, da vida individual e coletiva, do viver-sentir-pensar-fazer de 

homens e mulheres que ali “habitam, resistem”, lutando por políticas públicas e por 

garantias de direitos. O território (...) pode ser encontrado e reencontrado, construído 

e reconstituído, afirmado e ressignificado a partir dos/nos espaços geográficos, nas 

águas, nos lugares sagrados, nas palmeiras de babaçu, na música, na dança, na 

literatura, nas universidades, nos espaços de representações, na escrita de si, nas 

memórias coletivas e individuais e nas oralidades, sobretudo, na diversidade, 

pluralidade, resguardando as suas complexidades inerentes as características dos 

grupos, seguimentos e organizações”. 

 

                                                
13 No idioma original: “(...) el contacto del “yo” con el “otro” es donde estas visiones y valores, no siempre 

conscientes ni inconscientes, se revelan y desdoblan en acción de carácter más o menos civilizador. A veces, el 

extrañamiento del otro genera cierto repudio y lleva a una acción castradora y modeladora según padrones 

aceptables. Por otra parte, el extrañamiento genera acogimiento, convivencia y celebración de la diversidad por 

la posibilidad de reflexión crítica y autocrítica. La cooperación internacional refleja, en esencia, esas disputas y 

valores, constituyéndose en ellos y a partir de ellos construyendo o rompiendo puentes entre naciones”. 



39 
 

Para Antônio Bispo dos Santos (2015), pensador e ativista quilombola, os povos 

colonizadores persistem na lógica linear, impedindo que ressignifiquem aspectos negativos de 

sua cosmovisão e realizem o que o mestre do saber denomina “refluxo filosófico”, responsável 

pela elaboração de conceitos circulares. A cosmovisão diz respeito à visão de mundo que é 

estruturada a partir de pilares, crenças, valores e cultura próprios de uma sociedade, o que 

influencia fortemente o seu modo de viver. Dentro da cosmovisão quilombola, os conceitos 

circulares conferem uma dinâmica orgânica ao saber. Bispo (2015) faz uma distinção entre 

saberes orgânicos e sintéticos, sendo os primeiros a realidade, própria da cosmovisão 

quilombola, explicada a partir de conceitos como a biointeração, a confluência e o 

envolvimento, e os últimos as aparências da sociedade eurocristã capitalista.  

Além da crítica teórica que se coloca contra o projeto da modernidade, o fazer prático 

de “Outros” é um caminho há muito ignorado pela teoria tida como clássica e tradicional. 

Entretanto, as outras visões contêm valiosas lições para repensar os ideais que movem a 

sociedade atual. A consolidação do maniqueísmo determinista influencia clivagens sociais, 

políticas, econômicas e de gênero em níveis complexos, alcançando a escala global. Assim, o 

discurso sobre o desenvolvimento também é construído sob uma diferenciação entre Norte ou 

Sul, desenvolvido ou em desenvolvimento, ricos ou pobres, isto é, a partir de um padrão 

dicotômico estipulado como normal, como regra e como caminho a seguir. Pensando no 

contexto da cosmovisão cristã monoteísta, expressada por Pedro Vaz de Caminha (1500) ao 

descrever a terra recém-invadida: “(...) o melhor fruto, que nela se pode fazer, me parece que 

será salvar esta gente”. 

Quem não se encaixa nos indicadores econômicos criados para avaliar o “nível de 

desenvolvimento” e aqueles que não estruturam sua organização sociopolítica em torno do 

comércio e da economia precisam de “ajuda” para alcançar tais metas. A lógica linear impõe 

uma linha de chegada para aqueles que se encontram em um largo caminho para alcançá-la. 

Entretanto, a velocidade das mudanças e a lógica que estrutura a sociedade atual capitalista se 

articula para que esse caminho fique cada vez mais longo, e, portanto, a chegada nunca é 

alcançada, pois os “vencedores” continuam aumentando o percurso e estreitando o caminho.  

Nesse sentido, Silva (2022) aponta que esse desenvolvimento está intrínseco ao 

processo de modernidade e, portanto, grupos atravessados por fatores de raça devem abdicar de 

seu território (enquanto elemento primordial da sua identidade e para a reprodução de seu modo 

de viver) para tanto. Os riscos dessa ideia de desenvolvimento são apresentados por Selma 

Dealdina (2021), a começar pelos possíveis impactos de projetos e de grandes obras nos direitos 

da população quilombola. A falta de contato com os povos tradicionais que habitam regiões 



40 
 

que serão atingidas no contexto de um projeto de desenvolvimento mina as condições de 

melhoras que essa ação poderia trazer. Os impactos de intervenções feitas de forma 

irresponsável não são apenas ambientais, mas ameaçam também social, cultural e 

economicamente a coesão do território quilombola e, portanto, a sua própria sobrevivência 

(CONAQ; Terra de Direitos, 2018).  

Caso a intervenção despreparada em prol do “desenvolvimento” ameace, por exemplo, 

a oralidade como ferramenta principal de compartilhamento de conhecimentos entre as 

gerações, tem-se o risco alto desses costumes e saberes se perderem ao longo do tempo e aquele 

grupo ser permanentemente alterado sem poder retornar às práticas antigas. Semelhante 

fenômeno foi relatado por Hampaté Bâ (2010) como ruptura da transmissão, em que as gerações 

mais jovens da África tradicional foram retiradas de seus países para a Primeira Guerra Mundial 

no continente europeu no momento em que estariam se apropriando dos conhecimentos para 

reproduzi-los futuramente. Ao não retornarem às suas origens, por terem morrido ou decidido 

permanecer no estrangeiro, esses grupos perderam o contato com suas tradições, que por sua 

vez foram substituídas por concepções próprias do poder colonial.  

O desenvolvimento pensado pela lógica colonialista e moderna também causa impactos 

ambientais, afetando principalmente e diretamente aquelas populações cujas identidades estão 

atreladas ao contato com o território e com a natureza, como as populações tradicionais. Svampa 

(2018) oferece um quadro de elementos comuns entre setores que estão atrelados a essa lógica 

de desenvolvimento: grande escala, ocupação intensiva do território, ampliação dos impactos 

ambientais e sociosanitários, além da predominância de grandes atores corporativos e da 

democracia de baixa intensidade. Por sua vez, governos desenvolvimentistas, sejam eles 

conservadores ou progressistas, que potencializam políticas em benefício desses setores, como 

o extrativismo, o agronegócio, a mineração e os empreendimentos imobiliários, têm 

responsabilidade na perpetuação dessas práticas (Svampa, 2018). 

Em um contexto não tão recente, vários empreendimentos pensados para “desenvolver”, 

ligados principalmente ao setor de infraestrutura, porém sem atenção e sem integração das 

populações implicadas causaram impactos não apenas nos territórios quilombolas, mas também 

comprometendo o acesso a diversos outros direitos, como é a lista de alguns projetos levantados 

pela CONAQ e que colocam em risco a integridade dos territórios quilombolas e seus membros 

pertencentes (CONAQ; Terra de Direitos, 2018; Coletivo de Mulheres da CONAQ, 2021): 

1. Instalação da base espacial de Alcântara, no Maranhão14; 

                                                
14 Em 1983, o Estado brasileiro criou o Centro de Lançamento de Alcântara, no Maranhão, a fim de acompanhar, 

realizar testes e experimentos de veículos aeroespaciais. Construído em um território quilombola sem consulta 



41 
 

2. Duplicação da rodovia BR 135, no Maranhão, sem qualquer consulta às comunidades; 

3. Construção de pequenas centrais hidrelétricas, em Goiás e no Paraná; 

4. Construção de ferrovias e portos, no Piauí, no Pará e no Maranhão15; 

5. Construção de usina nuclear, em Pernambuco; 

6. Construção de empreendimentos imobiliários, no Goiás e no Distrito Federal. 

Além disso, o Global Atlas of Environmental Justice (2024) traz um levantamento de 

casos de conflitos socioambientais em todo o mundo. O Brasil está entre os cinco primeiros 

países com maior número de casos levantados, totalizando 223, atrás apenas das denúncias nos 

Estados Unidos, na Índia, no México e na China (EJAtlas, 2024). Grande parte denuncia a 

violação de direitos contra comunidades tradicionais e indígenas, como é o caso da disputa de 

terras entre uma empresa fabricante de celulose e a população quilombola nos municípios de 

Aracruz, São Mateus e Conceição da Barra, no estado do Espírito Santo, desde a década de 

1960 (EJAtlas, 2023b). Outro exemplo é a violação de direitos, a destruição ambiental e a 

expansão da fronteira agrícola pela pressão do mercado e do Estado na região do Matopiba16, 

ameaçando comunidades quilombolas (i.e. Baião e Cágados) e indígenas, entre outros povos 

tradicionais (EJAtlas, 2023a).  

Tendo em vista a lacuna do devido processo para com essas populações nos projetos de 

desenvolvimento financiados internacionalmente, esta pesquisa se dedica a explicar o encontro 

entre esses grupos, por meio de seus saberes, mas também por meio de suas práticas. Além do 

mapeamento desses atores desde o início do diálogo, para construir de forma conjunta uma 

                                                
prévia conforme demanda a Convenção 169 da Organização Internacional do Trabalho, o Centro provocou a 

desapropriação de terras, o reassentamento e a desestruturação de 152 comunidades quilombolas, além do 

impedimento da realização das atividades de subsistência dessas comunidades e do acesso aos cemitérios onde 

estavam enterrados seus ancestrais (CIDH, 2020). O Caso foi peticionado na Comissão Interamericana de Direitos 

Humanos (CIDH) em 2001 e foi admitido em 2006. Apenas em 2020 a CIDH emitiu o Relatório de Mérito sobre 

o caso e, um ano e meio após, o submeteu à Corte IDH, onde aguarda julgamento acerca da responsabilidade 

internacional do Estado brasileiro na violação de direito à integridade pessoal, garantias judiciais, liberdade de 

expressão, liberdade de associação, proteção da família, propriedade, direitos políticos, igualdade perante a lei, 

proteção judicial e direitos econômicos, sociais e culturais contra essas comunidades (CIDH, 2022). 
15 Outra situação de possível violação de direitos humanos contra populações quilombolas, neste caso 

envolvendo financiamento por empresas de capital externo (europeu), é bastante detalhada na seguinte matéria: 

MANSANI, Tainã. O dano que ferrovia da Deutsche Bahn pode causar no Brasil. Deutsche Welle, 16 jul. 

2024. Disponível em: https://www.dw.com/pt-br/o-estrago-que-uma-ferrovia-da-deutsche-bahn-pode-causar-no-

brasil/a-69349907?maca=bra-newsletter_br_Destaques-2362-xml-

newsletter&at_medium=Newsletter&at_campaign=PT_BR%20-

%20Destaques&at_dw_language=pt_BR&at_number=20240717&r=4736303831465821&lid=3033121&pm_ln

=259461. Acesso em: 18 jul. 2024. 
16 O Matopiba é uma região legalmente delimitada, que compreende os estados do Maranhão, Tocantins, Piauí e 

Bahia, inserida principalmente no Cerrado (Embrapa, 2024). Desde a segunda metade dos anos 1980, com a 

expansão agrícola no território brasileiro, atrelado ao processo global da Revolução Verde, áreas consideradas 

“subutilizadas” foram alvo da busca por alta produtividade de grãos, como soja e milho, pecuária extensiva e uso 

de tecnologias (Embrapa, 2024), embora as condições climáticas e do solo da região não sejam propensas para tal.  

https://www.dw.com/pt-br/o-estrago-que-uma-ferrovia-da-deutsche-bahn-pode-causar-no-brasil/a-69349907?maca=bra-newsletter_br_Destaques-2362-xml-newsletter&at_medium=Newsletter&at_campaign=PT_BR%20-%20Destaques&at_dw_language=pt_BR&at_number=20240717&r=4736303831465821&lid=3033121&pm_ln=259461
https://www.dw.com/pt-br/o-estrago-que-uma-ferrovia-da-deutsche-bahn-pode-causar-no-brasil/a-69349907?maca=bra-newsletter_br_Destaques-2362-xml-newsletter&at_medium=Newsletter&at_campaign=PT_BR%20-%20Destaques&at_dw_language=pt_BR&at_number=20240717&r=4736303831465821&lid=3033121&pm_ln=259461
https://www.dw.com/pt-br/o-estrago-que-uma-ferrovia-da-deutsche-bahn-pode-causar-no-brasil/a-69349907?maca=bra-newsletter_br_Destaques-2362-xml-newsletter&at_medium=Newsletter&at_campaign=PT_BR%20-%20Destaques&at_dw_language=pt_BR&at_number=20240717&r=4736303831465821&lid=3033121&pm_ln=259461
https://www.dw.com/pt-br/o-estrago-que-uma-ferrovia-da-deutsche-bahn-pode-causar-no-brasil/a-69349907?maca=bra-newsletter_br_Destaques-2362-xml-newsletter&at_medium=Newsletter&at_campaign=PT_BR%20-%20Destaques&at_dw_language=pt_BR&at_number=20240717&r=4736303831465821&lid=3033121&pm_ln=259461
https://www.dw.com/pt-br/o-estrago-que-uma-ferrovia-da-deutsche-bahn-pode-causar-no-brasil/a-69349907?maca=bra-newsletter_br_Destaques-2362-xml-newsletter&at_medium=Newsletter&at_campaign=PT_BR%20-%20Destaques&at_dw_language=pt_BR&at_number=20240717&r=4736303831465821&lid=3033121&pm_ln=259461


42 
 

noção compartilhada sobre conceitos básicos, como o próprio desenvolvimento, é necessário 

garantir a participação efetiva nos projetos.  

As potencialidades do conhecimento quilombola, especialmente pelas mãos e pelas 

falas das mulheres, são evidenciadas por Silva (2022, p.331): 

 

“Reconhecer essas epistemologias e suas autorias é um posicionamento político, pois 

elas sobreviveram e continuam resistindo como uma forma de produção de 

conhecimentos e de manutenção das memórias e oralidades ancestrais. É o pensar a 

partir da circularidade. As tentativas de colocar os conhecimentos dos povos e 

comunidades tradicionais em lugares invisíveis ou mesmo não os reconhecerem como 

válidos são características da colonialidade do saber. É preciso discutir e indagar 

conceitos como modernidade, produção de conhecimentos, ciência, entre outros, que 

ainda parecem intactos e que, se assim continuarem, serão sempre as bases para 

sustentar as reservas de poder branco, masculino, heterossexual, cristão e de 

descendência europeia”. 

 

Para estabelecer um relacionamento circular, orgânico e dinâmico entre perspectivas 

distintas sobre o mundo, o caminho possível é a construção de um diálogo de fronteira (Bispo 

dos Santos, 2023). Esse diálogo busca transgredir as bases do conhecimento ocidental (colonial 

e eurocentrado) sem colocá-lo em negação nem em oposição a outros conhecimentos (Rufino; 

Simas, 2018), e sim promover encontros. Os cruzamentos dos caminhos, baseados na síncope, 

são expostos por Rufino e Simas (2018) como perspectivas de mundo capazes de trazer soluções 

e inovações à normatização e à planificação contemporânea dos modos de ser dos indivíduos. 

A síncope significa um rompimento na constância, a abertura de um vazio preenchido quase 

imediatamente (Rufino; Simas, 2018). A seguir, são apresentados conceitos que destrincham a 

experiência quilombola a partir das vivências deste povo e apresentados por Antônio Bispo 

(2018; 2023) que podem ser mobilizados para compreender esses cruzamentos. Conforme 

colocam Rufino e Simas (2018, p.26), “não há saber socialmente tecido e compartilhado que 

não seja também um saber praticado”. 

Como ponto de partida, é necessário compreender que a contracolonialidade é uma 

palavra trazida com o objetivo de enfraquecer o colonialismo, que denota a defesa de 

determinados povos em não o aceitar como seu modo de vida (Bispo dos Santos, 2023). Assim, 

a contracolonialidade é própria de sociedades que não foram colonizadas, como os quilombos 

e as aldeias indígenas. No caso dos primeiros, estes se estruturaram justamente como uma fuga 

do colonial. Rufino e Simas (2018) compreendem a “reconstrução dos cacos” como parte do 

processo de cura dos traumas gerados pelo colonialismo e de resgate das memórias apagadas e 

das pertenças roubadas por ele. Assim, pretende-se traçar um possível diálogo entre os 

quilombos, orientados pela cosmovisão própria e contracolonial, com a cosmovisão cristã 

monoteísta.  



43 
 

Como colocam nascimento e Rufino (2023, p.327), a diferença pode promover a 

expansão e a vitalização, ao contrário da “mortificação cosmofóbica que des-envolve os 

humanos da natureza”. Enquanto essa cosmovisão colonial opõe vida e morte, a ancestralidade 

e o encantamento dobram a morte (Rufino; Simas, 2018). Ao estruturar o pensamento 

quilombola, Bispo (2023) destaca a importância de travar uma “guerra de denominações” para 

enfraquecer e contrariar os conceitos coloniais. Nessa estratégia foram construídos conceitos 

centrais: o envolvimento, a confluência, a transfluência e a biointeração, que são explicados a 

seguir com exemplos práticos da vivência das comunidades. 

O “desenvolvimento” para a cosmovisão quilombola passa necessariamente pela 

compreensão da indivisibilidade entre ser humano e natureza, compreendendo que o 

afastamento dessa relação também separa as possibilidades de envolvimento. O envolvimento 

é um conceito apresentado por Bispo dos Santos (2023) para enfraquecer o conceito de 

desenvolvimento, sendo este responsável pela desconexão e pela cosmofobia. Uma reflexão 

bastante interessante sobre a cosmofobia é sumarizada por Bispo dos Santos (2023, p.46) na 

seguinte frase: “Os humanos têm medo de si. Isto é cosmofobia”. O que se busca reafirmar é a 

necessidade da sociedade se afastar do que sempre foi, criando artifícios e justificativas para 

construir prédios, rodovias e foguetes projetados para encontrar novos lares para uma população 

que, gradativamente, destrói o planeta em nome de um desenvolvimento que em nada se 

aproxima da essência humana. Um exemplo disso são os projetos de desenvolvimento 

implementados em territórios quilombolas sem consulta livre, prévia e informada17, com a 

justificativa de que os povos quilombolas atrapalham o progresso (Dealdina, 2021).  

Esse processo é explicado pelo conceito de transfluência. A transfluência consiste na 

“lei que rege as relações de transformação dos elementos da natureza” (Bispo, 2015, p.89), 

evidencia a mistura daquilo que não conversa e que não pode regenerar e integrar o pensamento 

monista eurocristão. Um exemplo de transfluência é a criação do conceito de desenvolvimento 

sustentável, concebido no contexto de uma “tentativa de aproximação de pensamentos, 

conceitos e valores” (Bispo, 2015, p.96), porém que não funcionam na prática pelos grandes 

conflitos que emergem desses pensamentos. É nesse sentido que é possível estabelecer um 

diálogo de fronteira com a guerra de denominações.  

                                                
17 O artigo 6º da Convenção 169 da Organização Internacional do Trabalho, que trata sobre povos índigenas e 

outros povos tradicionais, estabelece que os governos devem consultar os povos interessados, criar meios para que 

essa participação ocorra de forma livre e estabelecer meios para o pleno desenvolvimento das instituições e 

iniciativas próprias desses povos (OIT, 1989). A Convenção também reconhece a importante contribuição desses 

povos para a cooperação internacional.  



44 
 

A transfluência também é percebida nas diferentes interpretações sobre o valor do 

território e da terra. Se, por um lado, a cosmovisão quilombola imprime uma importância à terra 

devido aos costumes ali praticados, a cosmovisão eurocentrada a realiza a partir da análise da 

produtividade e do lucro daquela terra (Bispo dos Santos, 2015). Como é possível mudar esse 

pensamento e essas ações destrutivas? Uma possibilidade é apresentada pela confluência.  

A confluência é “a lei que rege a relação de convivência entres os elementos da natureza 

e nos ensina que nem tudo que se ajunta se mistura, ou seja, nada é igual” (Bispo dos Santos, 

2015, p.89). É a energia responsável por mover o mundo em direção ao compartilhamento e 

ajuda a compreender a fluidez cíclica da vida. Utilizando-se de situações da natureza para 

explicar as relações humanas, que não deixam de integrar a natureza, Bispo (2023, p.15) explica 

que “um rio não deixa de ser um rio porque conflui com outro rio, ao contrário, ele passa a ser 

ele mesmo e outros rios, ele se fortalece. Quando a gente confluencia, a gente não deixa de ser 

a gente, a gente passa a ser a gente e outra gente – a gente rende”. Como fazer a cooperação 

internacional “render” a partir da experiência cotidiana das comunidades quilombolas?  

Em primeiro lugar, é importante localizar a crítica sobre o desenvolvimento enquanto 

teoria e prática. A chegada do desenvolvimento, nos moldes colonialistas, pode ser também a 

origem de problemas sociais e econômicos em comunidades que não viviam essa realidade, as 

sociedades contracoloniais (Bispo dos Santos, 2023). A comercialização daquilo que vem da 

natureza, como os próprios alimentos, por exemplo, é vista por Nêgo Bispo (2023) como puro 

colonialismo. Assim, ganham valor vidas específicas, úteis à lógica comercial, como é o caso 

do ser humano, do gado e dos animais domésticos, em detrimento de animais silvestres e 

alimentos não tão comuns à atual alimentação humana (Bispo dos Santos, 2023).  

A cosmologia quilombola implica na compreensão de que “tudo o que nasceu por conta 

da natureza é de todo mundo” (Bispo dos Santos, 2023, p.94). É nesse questionamento que se 

encontra a biointeração, que faz frente direta ao conceito de desenvolvimento sustentável pela 

visão capitalista-moderna e toda a estrutura em torno das relações de trabalho. Nêgo Bispo 

(2015, p.82; 84-85, grifo meu) opta por conceituar a partir da prática e, logo, exemplifica as 

relações sociais por meio do relato de duas organizações próprias dos quilombos e dos povos 

indígenas, a pescaria e a farinhada:  

 

“Independente da atividade desempenhada por cada um, no final todas as pessoas 

levavam peixes para casa e a medida era o que desse para cada família comer até a 

próxima pescaria. Seguindo a orientação das mestras e mestres, ninguém podia 

pescar para acumular, pois melhor lugar de guardar os peixes é nos rios, onde 

eles continuam crescendo e se reproduzindo. (...) segundo nossas mestras e 

mestres, a mandioca nós podíamos acumular, mas o melhor lugar de guardar a 

mandioca é na terra. Ao contrário da fadiga maldita à qual Adão foi condenado pelo 



45 
 

Deus bíblico, aqui se vivencia a comunhão prazerosa da biointeração. (...) como tudo 

que fazemos é produto da energia orgânica, esse produto deve ser reintegrado a essa 

mesma energia”. 

 

Ao contrário das relações trabalhistas e processo produtivo moderno, estruturado em 

torno do mercado, com funções desempenhadas por indivíduos que desconhecem o processo 

integral da matéria-prima até a comercialização, a biointeração proporciona um processo coeso, 

naturalmente coreografado, em que todas as pessoas envolvidas estão cientes das etapas para 

produzir e usufruem comunitariamente dos produtos resultantes de sua cooperação. A 

compreensão plena de que nós precisamos de outros alguéns, sejam pessoas ou animais, torna 

a vida muito mais compartilhante (Bispo dos Santos, 2023, p.84): “O boi não precisa trabalhar 

para comer, é você quem precisa do boi, então peça por favor em vez de gritar para obrigá-lo! 

O boi pode fazer ou não, mas insista e argumente sem ser violento”.  

Outro elemento central é a ausência da acumulação da mesma maneira em que o 

capitalismo foi instituído. Essa noção é possível pois a biointeração garante a compreensão de 

que o humano integra a natureza e vice-versa. Assim, se desconstrói toda a lógica de produção, 

acumulação e lucro, pois os alimentos cultivados e os animais caçados e pescados são em 

quantidade suficiente para a necessidade daquele momento, enquanto esse excedente estaria 

estocado, na realidade, no lugar de pertença desses elementos, como a própria terra. 

Colocando a biointeração em perspectiva comparada com o desenvolvimento 

sustentável, Antônio Bispo (2015) evidencia que a problemática que norteia o desenvolvimento, 

ainda que pela roupagem “ambientalmente correta”, está na sintetização aparentemente 

inevitável e inquestionável do orgânico. Isso quer dizer que se buscam soluções paliativas para 

um problema que, na realidade, está na base do pensamento colonizador da relação ser humano-

natureza. Ao enxergar os elementos como recursos, a lógica capitalista não compreende o real 

problema. Por sua vez, biointeragir com os elementos, como descrito acima, garante que o ciclo 

extrair – utilizar – reeditar ocorra de maneira harmônica, pois não há alteração da natureza do 

elemento, como ocorre na lógica dos 3R (reduzir, reutilizar e reciclar) (Bispo dos Santos, 2015). 

Portanto, a biointeração se opõe ao desenvolvimento sustentável enquanto “processo 

expropriatório do desenvolvimento colonizador” (Bispo dos Santos, 2015, p.100). 

Com todos esses conceitos, percebe-se um elemento que os une: o território. A 

perspectiva do território para as populações quilombolas é, além de uma questão identitária, 

uma demanda política e concreta. A posse de um território garante o acesso a outros muitos 

direitos, desde a seara social, econômica e mesmo ambiental (Coletivo de Mulheres da 

CONAQ, 2021). Na contramão, a insegurança jurídica em torno desse espaço gera conflitos 



46 
 

com pessoas que nunca o possuíram (Dealdina, 2021), porém que se imbuem de um sentimento 

de conquista e lucro, totalmente inserido no contexto mais amplo do pensamento colonialista. 

No contexto da luta quilombola, é importante que ela compreende, necessariamente, mulheres 

e homens, sem distinção (Silva, 2022). No entanto, como o foco desta pesquisa são as mulheres 

quilombolas, será exposto o papel ativo e relevante delas na luta pelos direitos, em prol do 

território, em defesa de suas identidades e contra essas violências. 

 

1.2 AS MULHERES QUILOMBOLAS 

 

Embora unidos por uma cosmovisão, os quilombos devem ser interpretados em sua 

diversidade. Essa diversidade pode ser compreendida pelas diferentes formas de ser e de modos 

de vida entre um quilombo e outro, mas também no contexto de um mesmo quilombo. As 

intersecções de gênero nos quilombos são o centro desta pesquisa e, portanto, as sujeitas são as 

mulheres quilombolas. Os dados trazidos pelo Censo Demográfico do IBGE (2022) apontam 

que a população quilombola é igualmente dividida entre mulheres e homens. Em um recorte 

por idade, tem-se que os homens são maioria até os 24 anos e, a partir dos 30 anos, há maior 

prevalência de mulheres (Agência IBGE, 2024). Essa diminuição na população masculina pode 

estar atrelada à sua sobremortalidade por motivos ainda não evidentes, mas que podem estar 

relacionados ao pertencimento étnico (Agência IBGE, 2024). 

Atrizes centrais para a permanência do saber e do fazer quilombola e forças motrizes da 

sustentação, proteção e desenvolvimento da coletividade nos quilombos e fora deles (Coletivo 

de Mulheres da CONAQ, 2021), elas estão à frente da luta política por direitos fundamentais, 

como educação, habitação, saúde e saneamento, e da resistência pelo território, pela 

manutenção das tradições e da cultura, pelo cuidado, pelo cultivo e pela preservação ambiental 

(Dealdina, 2021; Silva, 2022). Por essa atuação passada e presente, ativa e política, Silva (2022) 

defende o quilombo como uma invenção negra e feminina.  

Ao abordar a tradição oral na História africana, Hampaté Bâ (2010, p.185) afirma que 

“os ofícios artesanais tradicionais são os grandes vetores da tradição oral”. Com as devidas 

particularidades, o papel executado pelas mulheres quilombolas passa pela mesma noção. A 

oralidade, ferramenta singular na transmissão de conhecimentos, de histórias, de práticas e da 

cultura, sai da boca dessas personagens para que as próximas gerações aprendam como viver 

do mesmo modo. Espiritual e material se encontram na tradição oral, que por sua vez é a 

religião, o conhecimento, a ciência, a arte, a diversão e a história (Hampaté Bâ, 2010). O autor 



47 
 

(2010) destaca que esse contraponto à ciência cartesiana resgata o pensamento de que a escrita 

nasce a partir da oralidade e não são necessariamente rivais.  

Esse compartilhamento é fundamental para a manutenção do senso de pertencimento à 

comunidade, especialmente porque o saber vem da prática e vice-versa: “O cotidiano como 

campo inventivo revela uma infinita trama de saberes que são expressos nos corpos das práticas 

e dos praticantes. A fala denota circularidade e manifesta uma força geradora de movimento e, 

portanto, “tudo é fala que ganhou corpo e forma” (Hampaté Bâ, 2010, p.173). É neste preciso 

contexto que a oralidade se estrutura como um eixo orientador do modo de vida quilombola. 

Assim, “as práticas cotidianas emergem como formas de saber-fazer” (Rufino; Simas, 2018, 

p.26). As gerações avós são responsáveis por demonstrar o conhecimento às gerações netas, 

por exemplo, por meio da fala, da prática e, ao juntar ambas, do viver com base naquilo que se 

transmitiu oralmente. Segundo Silva (2022, p.338), “o território é a base do fazer político das 

mulheres quilombolas”. 

Em meio às modernas alterações do espaço rural, bagunçado pelas monoculturas, 

latifúndios e conflitos agrários entre elites e produtores de pequena escala, o trabalho de 

mulheres quilombolas é fator essencial para a preservação da solidariedade, da família e da 

cultura ancestral das comunidades (Tubaldini; Diniz, 2011). São elas, por exemplo, quem 

lideram o semear das sementes por meio da sabedoria cosmológica que deixa a terra a cargo da 

seleção da germinação, sem utilizar agrotóxicos ou venenos (Bispo dos Santos, 2023). A defesa 

do território é a defesa de seus corpos, que guardam não apenas suas experiências pessoais, mas 

trazem consigo a ancestralidade, o conhecimento, as culturas e as práticas, mas também as lutas 

e os desafios. Elionice Sacramento (2019, p.18) ressalta essa indivisibilidade entre corpo e 

território, ao pontuar que “não existe possibilidade de vida para nós no conjunto do que somos 

sem os elementos que compõem nossa identidade”. Afinal, a morte para a ancestralidade se 

torna real apenas quando há esquecimento (Rufino; Simas, 2018) e essas mulheres vivem, 

constante e diariamente, promovendo a continuidade da memória, do fazer e do saber adquirida 

das gerações que foram traficadas do continente africano e posteriormente instituíram os 

quilombos. 

É pela dialética entre consciência e memória que Lélia Gonzalez (2020 [1984]) explica 

como este lugar ocupado por mulheres negras é considerado como o “não saber que conhece”, 

isto é, o conhecimento delas é tido como ficção e não como sua versão da história que até então 

foi contada por outros. Ambas as noções auxiliam a compreender o papel das mulheres 

quilombolas e a falta de reconhecimento de seu conhecimento como tal: 

 



48 
 

“Como consciência a gente entende o lugar do desconhecimento, do encobrimento, 

da alienação, do esquecimento e até do saber. É por aí que o discurso ideológico se 

faz presente. Já a memória, a gente considera como o não saber que conhece, esse 

lugar de inscrições que restituem uma história que não foi escrita, o lugar da 

emergência da verdade, dessa verdade que se estrutura como ficção. Consciência 

exclui o que memória inclui” (Gonzalez, 2020 [1984], p.70). 

 

O que elas sabem deve ser esquecido e ocultado, em uma tentativa de “neutralização” 

(Gonzalez, 2020 [1984]), que, na realidade, é apenas a validação hegemônica da ação e da 

retórica. O reconhecimento da trajetividade na vida das mulheres quilombolas é peça chave 

para reconhecê-las simultaneamente como mulheres, como quilombolas e como lideranças 

políticas. Se os atravessamentos nos seus modos de vida podem lhe oferecer maior 

vulnerabilidade, a maneira como elas lidam, ao defender o seu território e os seus direitos, deve 

ser igualmente considerada na análise. 

Givânia da Silva (2021) destaca que existem diversas ruralidades no meio rural e, 

portanto, estabelecer um diálogo não apenas na dicotomia entre urbano e rural, mas ampliando 

as visões sobre este universo plural, é uma estratégia que permite fugir do relato a partir de 

teorias únicas e da objetificação do Outro. A negação da humanidade para um grupo como as 

mulheres quilombolas e para comunidades tradicionais em geral é utilizada como instrumento 

para permitir a exploração da natureza como bem que alimenta o capital moderno colonial 

(Silva, 2022).  

O descolamento com a terra é, agora, parte constituinte da humanidade ocidental e 

capitalista, e os grupos que tentam manter essa conexão são justamente aquelas que necessitam 

dessa relação para existir. No caso das mulheres quilombolas, elas desempenham um papel 

fundamental na proteção da natureza e seus impactos indiretos, passando pela preservação dos 

conhecimentos tradicionais, restauração de florestas, defesa do território e atuação na 

agroecologia, por exemplo (Observatório do Clima, 2021). Esse papel pode ser desempenhado 

em diversos espaços organizados politicamente, como grupos, associações, organizações, 

encontros, reuniões, até lugares estruturados em torno das atividades exercidas por elas em 

áreas da saúde, educação, artesanato e agricultura (Silva, 2022).  

No entanto, são também esses grupos que foram colocados à margem da noção de 

humanidade devido a sua relação orgânica com a natureza (Krenak, 2019). É natural pensar que 

essa relação não é ao acaso. Analisando ainda a situação das mulheres quilombolas, é 

importante ressaltar como elas podem estar sujeitas a efeitos mais severos da mudança do clima, 

por exemplo. Esses efeitos podem, por exemplo, prejudicar o plantio de sementes crioulas, 

ameaçando a sua própria existência enquanto alimento, patrimônio cultural e conhecimento 

tradicional dos quilombos (Almeida, 2021). Os impactos climáticos podem atingir não apenas 



49 
 

seus cultivos, mas também podem ameaçar a permanência delas no seu território (Observatório 

do Clima, 2021).  

Historicamente, as lideranças femininas nos quilombos são bastante fortes e presentes, 

embora invisibilizadas, desde Dandara dos Palmares no século XVII e Tereza de Benguela no 

século XVIII até a própria mulheres que se articulam politicamente em prol da luta quilombola, 

como Selma Dealdina, Givânia da Silva e todas aquelas que compõem o Coletivo de Mulheres 

da CONAQ e aquelas que se organizam e defendem seus territórios. Além disso, as mulheres 

quilombolas das novas gerações possuem mais acesso a outras funções para além do território. 

Elas atuam no espaço geográfico do território enquanto principal arena, mas a luta por direitos 

conferiu a possibilidade a essas mulheres de buscarem graus formais de educação, como o 

ensino superior, e de ocuparem funções políticas e sociais (Dealdina, 2021). E, justamente, a 

presença dessas mulheres nesses espaços é fruto concreto da luta quilombola contra as 

violências, protagonizada por figuras femininas, o que justifica a afirmação de Dealdina (2021, 

p.37) ao dizer que “toda mulher negra é um quilombo”. Por uma ótica complementar, o 

quilombo é terra de mulheres (Silva, 2022). 

A relevância de considerar a centralidade das mulheres quilombolas a partir da 

trajetividade é apresentada pela CONAQ (2018, p.32):  

 

“a não visibilidade destas mulheres como sujeitas políticas ativas na defesa dos seus 

territórios reforça um ciclo de violência sofrido pelas quilombolas, dentro ou fora de 

seus quilombos. Por essas razões, as violências contra os quilombos não podem ser 

compreendidas sem considerar as interseções entre as diferentes formas de opressão 

e de exploração”. 

 

Portanto a luta delas é central para o “enfrentamento à opressão e de lutar para garantir 

o direito de produzir conhecimentos, enfrentar o patriarcado, o racismo e o colonialismo sem 

perder a relação com a terra/território como agente ativo das disputas e com os sentidos 

produzidos e constituídos na terra/território” (Silva, 2022, p.79). 

Embora elas sejam centrais para a conservação da memória coletiva dos quilombos, as 

teorias ocidentais ainda falham em incluir perspectivas do “Outro” (ou outras, neste caso) 

devido a dois fatores elencados por Silva (2021): ausência de conhecimento sobre as 

singularidades quilombolas e limitação em transpor essas teorias para a realidade em questão. 

A trajetividade é um aspecto importante também para as mulheres quilombolas que 

ocupam espaços de poder, seja em seus territórios, seja na política institucional, pois o trabalho 

desempenhado por elas é sensibilizado pela própria vivência. Consequentemente, as iniciativas 

propostas por elas são sensíveis a gênero, raça e também ao aspecto geracional (Dealdina, 

2021). Sobre a atuação feminina e política no território, ainda se enfrenta uma grande 



50 
 

dificuldade de reconhecer tal relevância, pois não se analisa tal função sob a ótica quilombola. 

Quando analisado sem a devida atenção e adaptação ao contexto, o trabalho de cuidado e de 

preservação da identidade e da cultura é considerado meramente reprodutivo e, portanto, sem o 

valor político e econômico que move sociedades pautadas em tais pilares (CONAQ; Terra de 

Direitos, 2018). Ao considerar essa liderança feminina como um aspecto imprescindível para a 

manutenção e a própria sobrevivência do modo de vida, se reconhece o viés político da luta 

quilombola pelas mãos das mulheres.   

Esse viés feminino da manutenção do modo de vida é explicado por Givânia da Silva 

(2022) a partir da ideia de um “viver-sentir-pensar-fazer”. Para a professora quilombola e 

doutora em sociologia, a relação das mulheres quilombolas com o território, a identidade e a 

cultura se dá de uma forma orgânica e intrínseca, concebendo em si uma maneira de ver e viver 

o mundo. Embora diversas, é o viver-sentir-pensar-fazer que as une em torno da identidade de 

mulher quilombola.  

Ao analisar a organização das mulheres quilombolas enquanto sujeitas políticas na sua 

própria comunidade, o Quilombo Conceição das Crioulas, Silva (2022) observou um 

dispositivo de poder constituído por elas mesmas, sendo o território o meio pelo qual essa 

atuação ocorre, aplicável igualmente a outras comunidades quilombolas. Além de reforçar a 

potência da agência dessas mulheres, fortalece a centralidade do território como parte 

constituinte das suas identidades. Do mesmo modo, a garantia do direito à terra por mulheres 

serve como alavanca para a produção de alimentos e de conhecimentos, protagonizada por 

mulheres quilombolas em seus territórios (Silva, 2022). 

Infelizmente, essas personagens, presentes em mais de sete mil comunidades por todo 

o Brasil18 e organizadas em torno de diferentes formas e atividades, são também unidas por uma 

dor e uma luta em comum, representada sob a forma do racismo institucional e da violência de 

gênero. Enquanto a população quilombola, composta por homens e mulheres, é violentada por 

questões relativas às ameaças e à exploração dos seus territórios, as opressões de gênero estão 

tão presentes quanto na realidade das mulheres quilombolas, especialmente para aquelas que 

exercem papeis ativos de liderança e de participação (Silva, 2022). 

                                                
18 O levantamento do IBGE (2024) apontou a existência de 8.441 localidades quilombolas no território brasileiro, 

associadas a 7.666 comunidades quilombolas. As localidades são compreendidas como “lugares do território 

nacional onde existe um aglomerado permanente de habitantes quilombolas e que estão relacionados à uma 

comunidade quilombola e contam com, no mínimo, 15 pessoas declaradas quilombolas cujos domicílios estão a, 

no máximo, 200 metros de distância uns dos outros” (IBGE, 2024).  

Em 2019, essa quantidade era menor: 5.972 localidades, sendo 404 territórios oficialmente reconhecidos, 2.308 

agrupamentos quilombolas e 3.260 como outras localidades quilombolas. Entre os agrupamentos, 709 localizados 

dentro dos territórios quilombolas oficialmente delimitados e 1.599 fora dessas terras (IBGE, 2019).  



51 
 

A violência sofrida pelas mulheres quilombolas no contexto da luta pelo território é, 

além de um risco à integridade pessoal delas, uma ameaça conjunta ao quilombo (Coletivo de 

Mulheres da CONAQ, 2021). De certa maneira, é também a capacidade dessas mulheres de 

resistir e de ressignificar os espaços que ocupam para manter seu viver-sentir-fazer-pensar e 

defender seus direitos violados (Silva, 2022). É importante também frisar que essa violência é 

sentida na pele, mas antes está presente na estrutura. Um exemplo evidente é a demora na 

titulação dos territórios quilombolas pelo Estado brasileiro.  

As questões identitárias e fundiárias apontam para uma violência que atravessa a 

população quilombola de forma estrutural. De acordo com o relatório Racismo e violência 

contra quilombos no Brasil (CONAQ; Terra de Direitos, 2023), entre 2018 e 2022, 32 

quilombolas foram assassinados, sendo 65% deles em comunidades localizadas na região 

Nordeste. No período anterior, entre 2008 e 2017, a situação foi ainda pior: a mesma região 

concentrou quase 80% dos assassinatos de quilombolas (CONAQ; Terra de Direitos, 2018). O 

relatório mais recente aponta que 62,5% dos crimes em 2019 foram cometidos contra mulheres 

quilombolas. Essas duas informações sumarizam um triste cenário que reflete as principais 

motivações dos assassinatos: conflitos fundiários rurais (40% dos casos entre 2018 a 2022) e, 

no caso das mulheres quilombolas, o próprio fato de ser mulher, isto é, o feminicídio (31% no 

mesmo período) (CONAQ; Terra de Direitos, 2023). Em alguns casos, também se percebe a 

sobreposição dessas motivações, como no caso do homicídio de mulheres devido ao seu gênero 

e à função exercida por elas de defesa do território e das suas comunidades. Um recente e 

repudiável fato foi o assassinato de Mãe Bernardete, liderança quilombola morta em agosto de 

2023 em sua própria residência, devido a conflitos de terra com fazendeiros na região onde se 

encontrava a comunidade Pitanga dos Palmares.  

A violência no campo contra mulheres é uma dura realidade que marca seus corpos e, 

mais além, ceifa identidades e territórios. As análises realizadas pela CONAQ e pela Terra de 

Direitos (2018) apontam para a subnotificação dos assassinatos de lideranças mulheres, o que 

levam a um debate que evidencia as múltiplas vias na qual essa violência se manifesta: se por 

um lado, ela é invisibilizada por meio da subnotificação, quando as mulheres assumem algum 

tipo de liderança, são expostas a um risco maior de sofrer violência. 

Essa violência é reflexo de processos estruturais, como o racismo e a misoginia, 

materializados contra corpos. Os relatórios globais da Global Witness (2022) de 2012 a 2022 

sobre assassinatos de defensores do meio ambiente e da terra apontam que grande parte das 

mortes são de defensores do sexo masculino. Entretanto, importa pensar no acesso que mulheres 



52 
 

têm a lideranças de movimentos, associações, coletivos e quaisquer tipos de espaços que as 

permitam denunciar os conflitos ambientais e se posicionar publicamente contra esses abusos.  

Como apresentado anteriormente, a violência contra as mulheres quilombolas 

infelizmente não se restringe apenas à prática, pois é chancelada pela ciência eurocentrada, 

devido aos moldes em que foi construída historicamente. Ao iniciar pela falta de 

reconhecimento da humanidade desses indivíduos, não é dado o direito a essas populações de 

criarem teorias próprias. Ignorar tal conhecimento é violentar e nos afastarmos dessas sujeitas 

enquanto protagonistas da própria história (Silva, 2022). Essa necessidade é trazida à tona por 

Silva (2022) ao propor a releitura, reescrita e reinterpretação de teorias para compreender as 

intersecções de gênero, raça e classe com a territorialidade que permeia a identidade 

quilombola.  

As reflexões sobre a interseccionalidade, ou melhor, os atravessamentos no modo de 

vida quilombola implicam novos pensamentos sobre as questões de classe, fundamentais para 

compreender os conflitos fundiários que envolvem comunidades quilombolas e interesses 

capitalistas. Assim, a análise do viver-sentir-pensar-fazer quilombola deve considerar questões 

de gênero, raça e classe considerando sua intersecção com a territorialidade (Silva, 2022).  

Silva (2022) aponta para a identificação de uma “classe social” nos quilombos a partir 

de seus próprios termos e pelo sentimento de pertença a uma comunidade. Afinal, tanto a ação 

das mulheres quilombolas quanto a luta da comunidade como um todo se estrutura em torno de 

pautas que não podem ser dissociadas uma da outra, ignorando a relação entre o direito ao 

território com direito à participação, ao cultivo de alimentos, à saúde, à educação, ao 

saneamento, entre outras reivindicações.  

A direção tomada deve ser em busca da mudança da epistemologia. Como advoga 

Givânia da Silva (2022), não são os sujeitos que devem se alterar para caberem nas teorias, 

especialmente aqueles cuja existência sequer foi considerada como válida para construir 

conhecimento acerca de. É com base nessas reflexões, e levando em conta o protagonismo 

feminino para a preservação dos saberes e dos fazeres nos territórios em questão, que se 

apresentarão a seguir um breve histórico dos diferentes feminismos e da interseccionalidade a 

partir das perspectivas do Norte Global e do Sul Global, até apresentar a possibilidade de um 

feminismo quilombola. 

 

1.2.1 Um feminismo quilombola? 

 



53 
 

A gênese do feminismo enquanto movimento político e social pelos direitos das 

mulheres e em prol da igualdade com homens está associada com o continente europeu e nos 

Estados Unidos. Na personificação de figuras clássicas, Olympe de Gouges e Mary 

Wollstonecraft são consideradas precursoras do feminismo europeu a partir da luta por direitos 

civis, que ganhou força durante o Iluminismo e no fim do século XVIII (Porto, 2023).  

Gradativamente, o movimento passou a contar com um viés mais crítico, diretamente 

atrelado à crescente industrialização, ao capitalismo e, consequentemente, à perda do valor das 

mulheres na economia familiar (Porto, 2023), problematizando os papéis desempenhados pelas 

mulheres na organização das sociedades e as desigualdades que essa diferenciação causaria na 

sua socialização. Atualmente convém mencioná-lo em sua pluralidade, isto é, feminismos 

(Porto, 2023). Tanto no Sul quanto no Norte existe um desafio em comum concernente à 

construção do homem enquanto sujeito universal pela ciência e pela filosofia (Canavate, 2007). 

Para a autora (2007), os estudos sobre o feminismo tiveram que, primeiramente, construir um 

sujeito feminino para então transgredir e elaborar teorias, paradigmas e analisar a estratégia do 

movimento social.  

Enquanto a Europa e os Estados Unidos testemunhavam a primeira onda feminista19, na 

América Latina, o feminismo passou a se estruturar como luta coletiva entre o final do século 

XIX e início do século XX, no contexto da recente independência das colônias portuguesa e 

espanholas (Carosio, 2016). Durante o século XIX, o movimento esteve concentrado na luta 

para acessar a educação formal, culminando na conquista pelo direito de se tornarem 

educadoras, pois já desempenhavam tal função nos lares. Um dos exemplos de mulheres 

brasileiras que participaram desta mobilização foi Nísia Floresta, nordestina, jornalista, diretora 

de uma escola para meninas e escritora de livros sobre feminismo, abolicionismo e 

nacionalismo. Essa personagem é importante para a contextualização de fatores sociais, 

econômicos, raciais e políticos na abolição tardia das pessoas escravizadas no Brasil, que leva 

o triste título de último país do Ocidente a fazê-lo. 

É inegável o caráter classista do feminismo latino-americano, reforçando os papéis de 

gênero da mulher burguesa no lar e no exercício da maternidade. É importante reconhecer a 

mobilização das brasileiras de classes mais altas para garantir seus direitos em que os únicos 

sujeitos eram os proprietários de terras e de pessoas escravizadas. Entretanto, é necessário 

enfatizar que o caráter racial na história da formação do Brasil é central, inclusive para analisar 

o movimento feminista e outros movimentos sociais.  

                                                
19 As ondas caracterizariam um movimento que denota um fluxo natural de surgimento tímido e gradual até 

culminar em grandes eventos (Porto, 2023). 



54 
 

Por outro lado, esse questionamento de cunho laboral e anarquista passou a ser feito por 

mulheres que se opunham à opressão trabalhista e sexual, ao baixo nível de educação, à falta 

de consciência social e à influência do cristianismo no comportamento feminino (Carosio, 

2016). Em suma, este grupo buscava sair à luta “sin Dios y sin jefe” (Carosio, 2016, p.20). A 

autora (2016) utiliza essa organização para elencar as duas características do feminismo na 

América Latina: forte compromisso social e proximidade com os movimentos populares e de 

esquerda. 

Os frutos da luta organizada das mulheres latino-americanas puderam ser colhidos nos 

anos seguintes. Carosio (2016) defende a existência de uma primeira onda feminista no 

continente na primeira metade do século XX, marcada pelo desenvolvimento das vertentes 

anarquista-socialista e liberal e caracterizada por greves organizadas por coletivos de mulheres 

buscando direitos trabalhistas, lutas em prol da entrada de mulheres em universidades e, 

principalmente, pela luta pelo sufrágio para promover mudança social. 

Durante os anos 1930 e 1940, as sufragistas lutaram pacificamente pela participação 

pública das mulheres como um mecanismo de aprimoramento e consolidação do Estado e como 

uma extensão de seus lares enquanto espaço privado, enaltecendo a maternidade enquanto dever 

e direito, sendo essas as diferenças em relação às feministas da Europa e dos Estados Unidos 

(Carosio, 2016). Além dos direitos políticos, as mulheres lutavam por direitos civis, que ainda 

estavam intrínsecos ao casamento, evidenciando a forte relação entre Igreja e Estado e o 

patriarcado como forças estruturantes das relações sociais.  

O caráter político da luta feminista ganhou mais força na chamada segunda onda, já a 

partir da segunda metade do século XX. Neste momento, as mulheres passaram a reivindicar 

seus direitos em espaços distintos da política tradicional, ao se aliarem a organizações e partidos 

de esquerda, sindicatos, movimentos de direitos humanos para promover justiça social e lutar 

contra o capitalismo e as elites (Canavate, 2007). Na academia, apenas na década de 1980 as 

produções científicas latino-americanas passaram a se referir a um movimento feminista 

propriamente dito, enquanto, na prática, a organização dessas mulheres ainda era atravessada 

por um medo das classes mais altas em se posicionarem enquanto feministas, preferindo o termo 

movimentos de mulheres ou se denominando como mulheres em movimentos (Canavate, 

2007).  

A particularidade da América Latina (tendo a Europa como referencial) demanda que 

os momentos históricos sejam interpretados por diferentes lentes, além da teoria e prática 

compartilharem sentidos. Não é diferente com o estudo do movimento feminista, pois é 

imprescindível levar em conta as diferentes dinâmicas dentro de um mesmo objeto vivo: suas 



55 
 

formas de organização, contradições, ciclos, continuidades e rupturas (Canavate, 2007). É neste 

contexto, por exemplo, que se criam novas categorias sociais e analíticas, como gênero e 

interseccionalidade, para complementar as teorias feministas.  

Entre as décadas de 1960 e 1990, com a segunda e a terceira onda dos movimentos 

feministas pelo mundo, o uso do termo “gênero” ganhou significados diferentes perante a 

conscientização ampla da opressão contra as mulheres nas diversas dimensões da vida (Biroli, 

2015). “Gênero” passou a ser utilizado pelas feministas estadunidenses para expressar as 

distinções baseadas no sexo, apenas da perspectiva social, deixando de lado o determinismo 

biológico (Scott, 1986). A partir da definição do termo associado às construções culturais para 

separar as posições de mulheres e homens, o gênero é considerado uma categoria social imposta 

em um corpo definido por seu sexo biológico, diferença que foi utilizada para dominar e oprimir 

mulheres (Scott, 1986). 

As teorias de gênero consideram as várias realidades culturais existentes, o que auxilia 

na superação e na recusa do antagonismo sexual, como oposição binária também socialmente 

construída, em que as sociedades sempre irão separar os papéis de gênero de maneira invariável 

e monótona (Scott, 1986). Apesar da interpretação depender do contexto em questão, o ponto 

comum observado entre as relações de gênero é o estabelecimento de uma assimetria de poder 

entre homens e mulheres (Dankelman, 2010).  

O uso do gênero como uma categoria de análise histórica implica a análise de todo o 

sistema de relações, em suas múltiplas esferas (Scott, 1986). Basicamente, a década de 1970 

testemunhou a emergência do gênero como categoria de análise por necessidade (Arora-

Jonsson, 2014). De maneira geral, a palavra “gênero” era cientificamente mais aceita do que 

“mulheres”, devido ao caráter político negativamente associado ao feminismo (Scott, 1986), e 

reflete não apenas a situação das mulheres, mas abrange o papel dos homens na perpetuação de 

poder (Arora-Jonsson, 2014). Assim, a análise de gênero busca suscitar debates importantes 

sobre a origem das relações sociais distintas que outras teorias não abordam ou não são 

suficientes (Scott, 1986). Para Dankelman (2010), o termo “mulheres” é colocado como grupo 

de pessoas, enquanto o gênero diz respeito à construção social. As interações sociais 

decorrentes dessa diferenciação influenciam o mercado de trabalho, as características físicas, 

os direitos de acesso à terra e a bens, os níveis de tomada de decisão e a cultura (Dankelman, 

2010). 

Para Joan Scott (1986), gênero pode ser definido como elemento constitutivo das 

relações sociais baseadas nas diferenças entre os sexos e a principal maneira de significar as 

relações de poder. Além disso, a autora (1986) define elementos inter-relacionados que definem 



56 
 

as relações de gênero: i) os símbolos culturais e ii) conceitos normativos, expressos por meios 

de dicotomias e fortalecidos pelas doutrinas, iii) as instituições e organizações sociais e iv) a 

identidade subjetiva. 

É inegável a contribuição das feministas do Norte para a evolução das teorias feministas 

e, a partir de então, das análises de gênero. No entanto, o esforço de construção teórica e 

epistemológica a partir de sociedades do Sul passa, necessariamente, pelo processo crítico 

desses conceitos. Cabe ressaltar que essa crítica não é uma negação, mas uma reflexão sobre a 

aplicação do termo e das teorias na especificidade latino-americana, por exemplo. É neste 

intuito que Canavate (2007) apresenta um debate sobre a utilização da categoria “gênero” pelo 

seu caráter normativo e binário, além da influência colonialista: 

 

“Adicionalmente, estão os debates acerca da origem do gender na linguagem anglo-

saxã e sua colonização do discurso feminista em outros contextos onde a palavra não 

tem o sentido que só tem em inglês. Se consideram de igual maneira alguns outros 

questionamentos a sua aplicação “técnica”, nos processos de planejamento com 

perspectiva de gênero, que politiza e despolitiza seu conteúdo”20. 

 

Todos esses questionamentos, mesmo sob a perspectiva feminista, se baseiam na crítica 

à ordem capitalista global, aos modelos colonialistas, às heranças eurocêntricas (Canavate, 

2007). Portanto, o estudo do feminismo na América Latina, desde as décadas finais do século 

XX, passa por um processo de emancipação das teorias eurocentradas por meio da reflexão de 

processos globais que até então eram “naturais”. A proposta de Lélia Gonzalez para tal 

construção é evidenciar a latinidade e a africanidade no continente inteiro que foi colonizado 

pelas potências ibéricas e possui características compartilhadas. Este ideário é denominado 

Améfrica Ladina. Para a autora (2020 [1984], p.129), o “feminismo latino-americano perde 

muito de sua força abstraindo um fator da maior importância: o caráter multirracial e 

pluricultural das sociedades da região”. 

Até mesmo o movimento de luta pelos direitos das mulheres não está isento de vieses 

racistas e classistas. Ao relatar o processo de formação do feminismo estadunidense, bell hooks 

(2022) ressalta que as mulheres brancas, criadas com bases sexistas e racistas, continuaram a 

considerar as mulheres diferentes delas como Outras. Portanto, as reivindicações feministas nos 

Estados Unidos eram baseadas apenas nas experiências das mulheres brancas, assumindo que 

todas as mulheres do país se encontravam na mesma situação social e ignorando o latente 

recorte racial (hooks, 2022).  

                                                
20 No original, em espanhol: Adicionalmente, están los debates acerca del origen de gender en el lenguaje 

anglosajón y su colonización del discurso feminista en otros contextos donde la palabra no tiene el sentido que 

sólo tiene en inglés. Se plantean de igual manera, algunos otros cuestionamientos a su aplicación “técnica”, en 

los procesos de planificación con perspectiva de género, que despolitiza y repolitiza su contenido. 



57 
 

A autora (2022) destaca que, no caso desta última sociedade, o imperialismo racial foi 

mais forte do que o imperialismo sexual, pois as mulheres brancas ocupavam um espaço que 

lhes permitia o direito de oprimir mulheres negras e homens negros, embora também oprimidas 

pelas relações de gênero com homens brancos. Na prática, essa dinâmica foi sentida na luta 

contra a escravidão (e não contra o racismo) no século XIX, sem promover qualquer tipo de 

igualdade social e mudança na hierarquia vigente, bem como na revolta de mulheres brancas 

estadunidenses no sufrágio estendido primeiramente a homens negros e na luta por direitos 

trabalhistas para mulheres brancas (hooks, 2022).   

A impossibilidade de as mulheres negras liderarem a luta pelos direitos das mulheres de 

maneira geral é explicada por bell hooks (2022) por dois pilares principais: política de 

colonização e imperialismo racial. Os efeitos dessas bases reverberaram até conquistas mais 

recentes, quando o sufrágio feminino foi conquistado em 1920 e a política de segregação racial 

era recrudescida nos Estados Unidos. Foi nesse contexto que a mobilização das mulheres afro-

estadunidenses se voltou à luta contra o racismo para, quando superada, pudesse retornar à 

causa feminista com suas próprias demandas (hooks, 2022). Entretanto, se depararam não 

apenas com problemas estruturais e enraizados, mas com a resistência dos homens negros 

quanto à igualdade de gênero. 

Portanto, as mulheres negras não encontraram um espaço para si nos movimentos 

feminista e negro estadunidenses até poderem se mobilizar por uma vertente própria. Em suma, 

a crítica feita por bell hooks (2022, p.299) ao feminismo branco estadunidense é fundamentada 

na permanência do poder patriarcal, capitalista e branco: “(...) as próprias feministas, enquanto 

tentavam levar o feminismo para além do âmbito da retórica radical e para a esfera da vida nos 

Estados Unidos, revelaram que elas permaneciam aprisionadas na própria estrutura que 

esperavam mudar”.  

Ainda no contexto estadunidense, o feminismo negro se desenvolveu e passou a criar 

soluções para essas disparidades entre mulheres atravessadas por outros fatores. Assim, cabe 

evocar o conceito de solidariedade flexível, desenvolvido por Patricia Hill Collins (2017) para 

explicar a ação política de mulheres negras perante outras violências que envolviam homens 

negros, por exemplo. A solidariedade flexível é útil para pensar as interconexões teóricas de 

dominação e resistência em cada contexto em questão (Collins, 2017). A solidariedade implica 

o reconhecimento da heterogeneidade de grupos que são vistos como iguais, compreendendo 

de que maneira um grupo estaria “em solidariedade” com outros em razão do racismo que 

ambos sofrem, assim como este mesmo grupo estaria em solidariedade com outros grupos 



58 
 

devido ao machismo e à homofobia, por exemplo, justificando sua flexibilidade (Collins, 2017, 

p.1469). 

Para María Lugones (2014), se forma uma coalizão orgânica de mujeres de color, termo 

originado no contexto estadunidense e utilizado pela autora para designar mulheres vítimas da 

colonialidade de gênero. Entretanto, a proposta de Lugones (2014) está centrada em fazer com 

que essas vítimas participem como protagonistas de um feminismo descolonial com interação 

intercultural entre elas. Esse movimento permite uma análise centrada na intersecção das 

categorias de raça e gênero que, em geral, são interpretadas de forma separada. Essa percepção 

descolada de cada uma dessas categorias está associada à dicotomia e a hierarquia criada entre 

os seres, gerando uma visão homogênea sobre um grupo que possui semelhanças e diferenças. 

Logo, a norma é criada a partir da seleção da categoria dominante entre elas, isto é, a noção de 

mulher seleciona mulheres brancas heterossexuais e de classes mais altas, enquanto o “homem” 

se refere àqueles brancos heterossexuais de classes superiores e a definição de negro estabelece 

como norma os homens negros heterossexuais. Assim, o movimento de mulheres negras 

reivindica o reconhecimento de sua identidade em meio à interação dessas categorias que 

desconsideram a interseccionalidade e levam em conta apenas os grupos dominantes de mulher 

e negro.  

A interseccionalidade não é uma soma de identidades e opressões, porém uma análise 

de quais questões atravessam aquele corpo em questão, na sua individualidade e inserido em 

um determinado contexto: “portanto, na heterogeneidade de opressões conectadas pela 

modernidade, afasta-se a perspectiva de hierarquizar sofrimento, visto como todo sofrimento 

está interceptado pelas estruturas” (Akotirene, 2018, p.28). Para Crenshaw (2011), existe um 

problema de percepção da desigualdade estrutural, como fosse apenas de propriedade da 

comunidade ao invés de um problema que afeta mais um determinado grupo, pois sente as 

violências na pele, enquanto a comunidade lida com as consequências dessa discriminação. A 

consequência dessa percepção errônea é a subinclusão, isto é, as questões enfrentadas pelas 

mulheres negras, rurais e quilombolas não são incluídas na agenda geral de gênero, pois afeta 

apenas este subgrupo específico (Crenshaw, 2011).  

A discriminação estrutural é aquela que afeta indivíduos de forma mais silenciosa, 

porém mais profunda, por ter sido forçada como pilar da sociedade, como é o caso do racismo, 

do patriarcado e do colonialismo (Crenshaw, 2011). Como coloca Carla Akotirene (2018), a 

interseccionalidade atua como instrumento teórico-metodológico para evidenciar a 

“inseparabilidade estrutural do racismo, capitalismo e cisheteropatriarcado”.  



59 
 

Nesse sentido, Maria Lugones (2014) evidencia a relevância do colonialismo para a 

análise interseccional a partir do sistema moderno-colonial de gênero. Seu argumento é 

construído em torno da noção da construção das categorias separadas de gênero, raça e classe 

de forma binária, embora sejam inseparáveis. Embora construa seu pensamento por meio da 

perspectiva da colonialidade do poder e do saber, a autora (2014, p.16) reconhece, em primeiro 

lugar, a limitação do pensamento de Quijano sobre a teoria decolonial ao aceitar a 

“compreensão capitalista, eurocentrada e global de gênero”, colocando-a apenas como uma 

questão histórica e básica da divisão entre os sexos biológicos. Portanto, o eje da colonialidade 

é insuficiente para entender a ausência de poder por mulheres colonizadas (Lugones, 2014).  

Enquanto Lugones (2014) analisa o contexto geral da colonialidade do poder e do saber, 

Lélia Gonzalez (2020 [1984]) evidencia o duplo fenômeno do racismo e o sexismo na cultura 

brasileira, abordando alguns conceitos principais de sua obra, como a neurose cultural brasileira 

e a culpabilidade branca. A centralidade desses elementos se confirma ao desvelar que, por 

muitas décadas, o estudo social esteve voltado para as questões de classe, ao invés de olharem 

verdadeiramente para quem compunha esta sociedade de fato.  

No entanto, esta atitude em detrimento das lentes de raça e gênero não é acidental, e 

sim, uma escolha, pois exime o indivíduo de sua responsabilidade na perpetuação do racismo e 

do sexismo. Para Gonzalez (2020 [1984]), a melhor forma de conceituar estes fenômenos é 

utilizando os termos “capitalismo patriarcal” ou “patriarcado capitalista”.  

Lélia Gonzalez (1988, p.69) traz um “olhar novo e criativo no enfoque da formação 

histórico-cultural do Brasil” ao trazer à tona as raízes africanas e indígenas da população 

brasileira. A construção da identidade nacional é resultado, além de um processo de 

embranquecimento, da propagação do mito da democracia racial, que se baseia na falácia da 

inexistência do racismo devido à miscigenação das raças negra, indígena e branca desde a 

colonização como um processo harmônico. Assim, uma falsa igualdade é estabelecida por 

pressupostos formais, porém o racismo em todo o continente, e não apenas no Brasil, é 

sofisticado e pensado para seguir explorando esses grupos. 

O que se ignora na construção desse mito é a violência que envolve toda a formação da 

sociedade brasileira, com estupros cometidos contra mulheres indígenas e mulheres negras e 

perpetuados em seus corpos e vivências de maneira inescrupulosa até os dias atuais. Assim, 

essa falsa ideia foi naturalizada e incorporada no imaginário de brasileiros e brasileiras. O 

racismo por denegação, isto é, a recusa de sua existência na contraditória prática, constitui a 

identidade nacional por meio do véu ideológico do branqueamento (Gonzalez, 2020 [1984]). 



60 
 

Um ponto fundamental da sua crítica é a exclusão da questão racial pelo movimento 

feminista que se estruturava à época. Seria este esquecimento proposital ou não? Neste sentido, 

Gonzalez (2020 [1984]) defende que a hierarquia que se cria em torno de homens e mulheres 

pode refletir também a hierarquia estruturante entre brancos, negros e indígenas. Ambas as 

ideologias de dominação constroem uma estrutura de “despersonalização” desses indivíduos 

como sujeitos de direitos (Gonzalez, 2020 [1984]). 

Apenas no século XX e com a resistência à ditadura entre 1964 e 1985, múltiplas 

identidades em termos de classe e raça passaram a compor o movimento feminista brasileiro 

com mudanças nem tão sutis nem tão fáceis. Com a redemocratização e a maior presença de 

mulheres negras na academia, a produção científica ganhou novos impulsos para se desenvolver 

desde a perspectiva plural e própria da vivência de mulheres brasileiras como grandes vozes do 

feminismo negro.  

Foi pela insatisfação das investigações sociais, realizadas sobre suas próprias vidas por 

outras pessoas, que as mulheres negras passaram a aprofundar seu entendimento sobre elas 

mesmas (Gonzalez, 2020 [1984]). A participação acadêmica de pessoas negras passou por um 

grande processo a partir da década de 1970 na tentativa de superar a infantilização e a 

domesticação que a lógica de dominação impôs: 

 

“Foi então que uns brancos muito legais convidaram a gente pra uma festa deles, 

dizendo que era pra gente também. Negócio de livro sobre a gente. A gente foi muito 

bem recebido e tratado com toda consideração. Chamaram até pra sentar na mesa onde 

eles tavam sentados, fazendo discurso bonito, dizendo que a gente era oprimido, 

discriminado, explorado. Eram todos gente fina, educada, viajada por esse mundo de 

Deus. Sabiam das coisas. E a gente foi se sentar lá na mesa. Só que tava tão cheia que 

não deu pra gente sentar junto com eles” (Gonzalez, 2020 [1984], p.67). 

 

As visões sobre mulheres negras construídas por pessoas brancas não explicam e 

incomodam, pois não refletem sobre a identidade dessas pessoas e partem de análises 

socioeconômicas que as colocam como objeto. Essa urgência na mudança, protagonizada pelo 

Movimento Negro Unificado, move em direção a um retorno à questão da mulher negra 

construída ainda no período colonial em torno de três perspectivas: mulata (identidade), 

doméstica (profissão) e mãe preta (figura materna) (Gonzalez, 2020 [1984]).  

A figura da mãe preta se constrói ainda no período escravagista, em que as mulheres 

negras eram responsáveis pelo cuidado e pela criação dos filhos das mulheres brancas da elite. 

Essa figura foi julgada pelos dois lados, em que as pessoas brancas colocavam a mãe preta 

como “exemplo extraordinário de amor e dedicação” e as pessoas negras a colocavam como 

“traidora da raça”. Esse papel influencia diretamente a construção socioeconômica no 



61 
 

desenvolvimentismo e reflexões sobre o afeto: “A branca, na verdade, é a outra” (Gonzalez, 

2020 [1984], p.78).  

Com a industrialização do país e a entrada de mulheres, majoritariamente brancas, no 

mercado de trabalho, seus filhos e as tarefas domésticas passaram para a responsabilidade de 

babás e trabalhadoras, majoritariamente negras, perpetuando aqueles papéis observados durante 

o período colonial e de escravidão. Essa dinâmica contribui para o aprofundamento dos papéis 

de gênero e sua intersecção com as questões raciais. Além disso, cria-se no psicológico dessas 

mulheres uma visão de que só podem acessar aqueles determinados espaços daquelas 

determinadas formas, reclusas ao trabalho doméstico e às jornadas duplas, pois também cuidam 

de seus próprios lares e de suas próprias crianças. 

Portanto, Lélia Gonzalez retoma a construção histórica e racializada do Brasil enquanto 

sociedade, resumindo o saber constituído por portugueses sobre o papel econômico e de afeto 

da mulher negra em: “concubinagem tudo bem; mas casamento é demais” (2020 [1984], p.73). 

Assim, a participação de mulheres escravizadas no sistema produtivo esteve baseada na 

prestação de serviços sexuais. E, quando estão no “cotidiano”, são vistas como domésticas: 

“Quanto à doméstica, ela nada mais é do que a mucama permitida, a da prestação de bens e 

serviços, ou seja, o burro de carga que carrega sua família e a dos outros nas costas” (Gonzalez, 

2020 [1984], p.73). 

A construção da falsa ideia da “democracia racial”, forjada por um cânone colonialista 

e racista, ressalta fortemente a instituição da raça negra como objeto na construção social (e 

econômica e racial, simultaneamente) do país. A repressão concreta à posição de “mucama 

permitida” e a violência sofrida pela “negra anônima” impede que a contestação pelos sujeitos 

seja escutada. 

Gonzalez (2020 [1984] aponta que, durante o carnaval, o mito da democracia racial 

assume sua maior força simbólica, ao sexualizar o corpo de mulheres negras, ignorando que 

“mulata” e “doméstica” são atribuições de um mesmo sujeito. Esse comportamento é 

evidenciado na própria definição de mucama no dicionário, ocultando e esvaziando suas origens 

africanas, em uma tentativa de “neutralizar” que, na realidade, reflete uma visão eurocentrada 

e branca.  

A imagem da democracia racial é vendida para o mundo como fonte de orgulho por 

meio da propaganda do carnaval. É o período do ano em que a população negra sai da posição 

de marginalidade para ser a alegria e a “cara” do Brasil (Gonzalez, 2020 [1984]). No entanto, é 

no mínimo contraditório que a contestação desse discurso por pessoas negras seja apontada 

como racista. Assim, o problema não é a comemoração do carnaval, mas o tom que se adota 



62 
 

em relação a quem comemora e a apropriação do saber e da cultura amefricana pela figura do 

“senhor”. Além disso, a outra maneira encontrada para não lidar com o racismo “é ridicularizar, 

é rir daquilo que a provoca” (Gonzalez, 2020 [1984], p.76). Na objetificação da mulher negra 

na figura da mulata, ela também se torna um produto de exportação. 

A interpretação interseccional de mulheres negras também não atende às mulheres 

quilombolas, devido às experiências particulares de cada uma, especialmente no contexto das 

opressões às quais estão expostas (Sacramento, 2019). Assim, Givânia da Silva (2022) 

estabelece as possibilidades de estreitamento do diálogo entre o feminismo negro e as 

perspectivas dos estudos decoloniais, especialmente sob a noção da interseccionalidade das 

questões de gênero, raça e classe, no fazer feminino nos quilombos a partir da organização e da 

atuação dessas mulheres em seus territórios. Para ela (2022), ao tratar a mobilização e a luta 

das mulheres quilombolas como um feminismo quilombola é preciso sempre considerá-lo como 

um conceito carregado de significados próprios do modo de viver delas.  

A correlação para criar uma epistemologia do feminino quilombola é possibilitada ao 

explicitar os objetivos transformadores do feminismo, especialmente na luta contra o 

capitalismo e as opressões de gênero, encontrados na atuação das mulheres quilombolas, que 

também batalham contra o racismo e contra a colonialidade (Silva, 2022). Esse feminismo 

quilombola teria início na ação e na produção de conhecimento pelas mulheres e seria 

caracterizado pelos seguintes fatores identificados por Silva (2022) ao analisar o fazer feminino 

em sua própria comunidade, Conceição das Crioulas: 

● Autodefinição das protagonistas; 

● Definição de suas lutas por elas mesmas; 

● Território como ponto de partida da prática.  

Silva (2022) reconhece a existência de uma epistemologia de gênero nos quilombos, 

inscrita nas práticas diárias e perenes das mulheres nos territórios, ao se organizarem 

socialmente, compartilharem histórias e conhecimentos, criarem alianças com outros grupos e 

cultivarem alimentos. Portanto, enquanto os feminismos europeu, latino-americano, branco ou 

negro se organizam na forma de movimentos sociais, o feminismo negro quilombola se 

expressa a partir da organização das dinâmicas (também políticas) no território: “ora são 

chamadas de grupos de mulheres, de grupos de trabalhos, de artesanato, em hortas, roças e 

quintais comunitários, pescadoras, quebradeiras de coco babaçu, apanhadeiras de flores 

sempre-vivas, etc. Ora se identificando como grupos culturais” (Silva, 2022, p.338). Além de 

defenderem seus direitos, lutam contra opressões e violências, especialmente a doméstica e a 

territorial, por meio do seu modo de vida.  



63 
 

Nesse sentido, é igualmente necessário implicar e engajar homens quilombolas nesta 

luta. A exclusão deles no processo acabaria por reforçar estereótipos e reproduzir violências 

que são perpetradas contra as mulheres, assim como hooks (2022) explicita no processo de 

construção do feminismo negro nos Estados Unidos. Afinal, as trajetividades, tão bem 

explicitadas por Sacramento (2019), atravessam corpos de homens, como no caso do racismo e 

do colonialismo. Essa relevância é evidenciada por todas as características até aqui trazidas 

sobre os elementos constituintes da cosmovisão quilombola, em que a premissa do 

compartilhamento orienta as ações, os pensamentos e os conhecimentos. Os benefícios 

conquistados em prol das comunidades quilombolas são sentidos por todas as pessoas que 

pertencem a elas, contemplando as diversas especificidades em questões de gênero e idade, 

também. 

Na perspectiva contracolonial do quilombo, o feminismo negro quilombola se compõe 

pela diversidade entre as personagens e os territórios, se opondo à hegemonização do saber e 

do ser (Silva, 2022). É esse feminismo quilombola, portanto, que permite a sobrevivência do 

quilombo a partir da transmissão de práticas e costumes pela oralidade. Diante da ampla 

discussão sobre o “Outro”, a construção do saber perpassa a dimensão da colonialidade do 

saber, na medida em que o desenvolvimento seria alcançado apenas se considerasse 

determinados conhecimentos em detrimento daqueles que não se encaixam no “padrão” de se 

fazer ciência. Contra esse movimento e opressões, o feminismo quilombola figura como uma 

estratégia de fuga e de resistência (Silva, 2022), ao basear todo o funcionamento e o 

conhecimento de comunidades em torno da oralidade, do cultivo de sementes (como explica 

Almeida, 2021) e alimentos com técnicas criadas no território, da educação quilombola por 

meio da ação das mulheres e, obviamente, pela defesa do território. 

 

 

 



64 
 

CAPÍTULO 2           

UM OLHAR ECONÔMICO DO FIDA SOBRE AS MULHERES AGRICULTORAS E 

QUILOMBOLAS 

 

Este capítulo se dedica a apresentar a contextualização histórica e geopolítica da 

transversalização de gênero no desenvolvimento agrícola e rural e no FIDA, a fim de 

compreender quais são as orientações que nortearam a abordagem de gênero no projeto Viva o 

Semiárido. O Fundo Internacional para Desenvolvimento Agrário foi criado em 1977, época 

em que o sistema internacional de cooperação era pressionado por países do Sul21 e do Norte 

para responder às crises da fome durante as décadas de 1960 e 1970.  

Desde a Conferência de Bandung, em 1955, os países do Sul Global já demandavam 

uma nova ordem econômica internacional, apelo este que posteriormente teve a Conferência 

das Nações Unidas para o Comércio e o Desenvolvimento (UNCTAD) como principal palco. 

Bandung também foi um palco importante para a institucionalização dos movimentos de 

descolonização e do movimento dos países não-alinhados, criticando abertamente o paradigma 

da modernização e fomentando novos debates para a mudança da CID (Almeida et al., 2010). 

Em 1973, a 4ª Conferência de Chefes de Estados ou Governos de Países Não-Aliados 

demandou uma conferência internacional que envolvesse também as agências especializadas 

da ONU para alimentos e agricultura (FAO) e para comércio e desenvolvimento (UNCTAD), 

no intuito de formular um programa de cooperação internacional que pudesse suprir a demanda 

de alimentos e, ainda assim, manter preços internacionalmente estáveis (United Nations [UN], 

1975). As possíveis respostas envolviam, portanto, o aumento dos investimentos na agricultura 

em países do Sul Global, contribuindo para a divisão internacional do trabalho, que separava 

cada vez mais o Norte do Sul (UN, 1975).  

No ano seguinte, foi realizada a Conferência Mundial de Alimentação, organizada no 

âmbito das Nações Unidas para “resolver o problema mundial de alimentação” por meio do 

desenvolvimento e da cooperação internacional econômica, isto é, aumentando a quantidade de 

recursos financeiros e materiais para aprimorar a produção agrícola e a segurança alimentar 

                                                
21 No âmbito das Nações Unidas, o Sul Global passou a avançar com o estabelecimento de espaços de debate 

exclusivos para a temática, especialmente no que concerne à cooperação Sul-Sul. Dentre os exemplos, estão a 

UNCTAD, criada em 1964; o Grupo de Trabalho sobre Cooperação Técnica entre Países em Desenvolvimento 

(CTPD), em 1972; a Unidade Especial de Cooperação Técnica entre Países em Desenvolvimento/PNUD, dois 

anos mais tarde; a Conferência da ONU sobre Cooperação Técnica entre Países em Desenvolvimento e o Plano de 

Ação de Buenos Aires, ambos estabelecidos em 1978. Junto à institucionalização dessas questões, o Sul Global se 

organizou internamente em fóruns internacionais, como o MNOAL e o G-77, composto apenas por países em 

desenvolvimento. 



65 
 

(UN, 1975). Apesar de ser um problema antigo nos países considerados em desenvolvimento, 

causado pelas assimetrias de poder, econômicas, políticas e sociais inseridas nessa clivagem 

entre Norte e Sul, foi apenas no contexto do pós-guerra que a fome ganhou espaço nos debates, 

posto que a divisão internacional do trabalho criada nesses novos arranjos poderia favorecer 

para o fim dessa situação na Europa. Esse escalonamento contribuiu para construir uma 

responsabilidade compartilhada sobre a alimentação. 

A Conferência foi de extrema importância para reconhecer desigualdades em termos de 

desenvolvimento a partir de dados e como fator de impedimento de progresso: 

 

“A situação dos povos atingidos pela fome e desnutrição decorre de suas circunstâncias 

históricas, especialmente as desigualdades sociais, incluindo em muitos casos a 

dominação estrangeira e colonial, a ocupação estrangeira, a discriminação racial, 

apartheid e neocolonialismo em todas as suas formas, que continuam entre os maiores 

obstáculos à plena emancipação e progresso dos países em desenvolvimento e de todos 

os povos envolvidos” (UN, 1975, p.1, tradução minha22). 

 

Os dados da época apontam que as mulheres rurais em países em desenvolvimento eram 

responsáveis por, pelo menos, 50% da produção de alimentos (UN, 1975). O engajamento do 

Fundo com a agenda de gênero supostamente acompanhou diferentes contextos internacionais, 

especialmente a partir dos anos 1990, quando os projetos passaram a dar atenção aos papéis e 

relações entre homens e mulheres no meio rural, em uma abordagem conhecida como “gênero 

e desenvolvimento”23 (IFAD, 2012; Teixeira, 2024). Esta mudança permitiria que os projetos 

abordassem as reais desigualdades no setor, além de enxergar mulheres como beneficiárias e 

como atrizes relevantes no projeto (IFAD, 2012). Em 1992, o FIDA adotou a estratégia de 

ampliar a renda e o controle de mulheres sobre ativos econômicos, visando, segundo o Fundo, 

o avanço econômico de mulheres rurais em situação de pobreza (IFAD, 2012). Esse 

posicionamento coloca em termos bastante nítidos o foco sobre a dimensão econômica, sem 

fazer alusão a fatores mais relevantes à identidade feminina rural, como os territórios e as 

comunidades.  

As operações do FIDA são financiadas por contribuições dos seus 176 Estados-

membros, reembolsos de empréstimos, rendimentos de investimentos, contribuições especiais 

de Estados não membros, empréstimos soberanos, empréstimos concessionais e empréstimos 

                                                
22 Em inglês: The situation of the peoples afflicted by hunger and malnutrition arises from their historical 

circumstances, especially social inequalities, including in many cases alien and colonial domination, foreign 

occupation, racial discrimination, apartheid and neo-colonialism in all its forms, which continue to be among the 

greatest obstacles to the full emancipation and progress of the developing countries and all the peoples involved. 
23 Esta abordagem veio em substituição à noção de “mulheres e desenvolvimento”, como resultado das 

conferências internacionais (México, Copenhague e Nairóbi) realizadas durante a Década das Mulheres (1975-

1985), estabelecida pelas Nações Unidas.  



66 
 

nos mercados internacionais de capitais (IFAD, 2025). Portanto, sua natureza como Fundo está 

sempre atrelada à dimensão financeira e em torno de resultados e performance nos projetos 

financiados, evidenciando que esses recursos vêm de fontes múltiplas, como dos países-

membros, mas também provenientes de parcerias com o setor privado. Essa visão evidencia o 

que Bispo dos Santos (2015) chama de lógica linear, em que o desenvolvimento é uma linha de 

chegada que depende de dinheiro, investimento e, também, exploração.  

A visão das organizações internacionais, como o FIDA, o Banco Mundial e a FAO é 

focada em uma dimensão do trabalho e da economia, o que corrobora para a interpretação do 

papel triplo das mulheres no meio rural: provedoras de segurança alimentar em seus próprios 

lares, gerenciadoras de recursos naturais e trabalhadoras do setor (IFAD, 2012). Além do 

trabalho no campo, existem funções exercidas ainda relacionadas à produção rural, porém não-

agrícolas e cada vez mais presentes nos lares (IFAD, 2016b). Segundo a FAO (2023), essa força 

de trabalho feminina é empregada em atividades e cadeias de valor menos produtivas, como o 

trabalho doméstico, ou em piores condições quando comparada à masculina, devido a normas 

sociais tradicionais e às dificuldades de acesso à terra e a recursos por elas. Esse olhar pode ser 

perigoso ao colocar que o “valor” delas seria reconhecido a partir do momento em que elas 

tenham posses e recursos. Seria nessa lógica, portanto, que os projetos financiados por essas 

organizações contribuiriam com a redução das desigualdades de gênero.  

O FIDA reconhece a virada do século XXI como um ponto de inflexão no 

desenvolvimento agrícola, especialmente para as populações mais pobres, como mulheres, 

devido à emergência de processos e pautas como globalização, mercados emergentes, 

instabilidade no preço de alimentos, mudanças climáticas e crescimento populacional (IFAD, 

2012). Estatísticas da FAO (2023) apontam que, em 2019, as mulheres24 compunham 38% do 

total de trabalhadores e trabalhadoras na agricultura global na produção primária agrícola, 

pecuária, pesqueira e florestal. As condições desse trabalho não são favoráveis, com baixo 

desenvolvimento econômico, alto nível de informalidade e carga de trabalho, falta de acesso à 

educação de qualidade e a infraestrutura básica, o que, consequentemente, impacta essas 

mulheres (e meninas) em outras esferas, como a impossibilidade de mobilidade social e de 

acesso a empregos que não estejam relacionados à agricultura (FAO, 2023). 

Perante essa interpretação do FIDA e da FAO sobre a situação das mulheres no 

desenvolvimento agrícola, a ajuda oficial ao desenvolvimento deveria tomar o novo 

                                                
24 A FAO (2023) as menciona como mulheres, mas não fornece as idades dessas pessoas recenseadas. O referido 

documento faz a distinção entre meninas e mulheres e compreende que diversas atividades rurais são realizadas 

pelas mais novas, mas o dado apresentado não desagrega tal informação.  



67 
 

direcionamento de mapear as necessidades dessas populações consideradas mais vulneráveis, a 

fim de prever orçamentos e executar ações específicas para esses fins e beneficiar todo o entorno 

do projeto, com melhora de índices de saúde, equidade de gênero, pobreza e crescimento 

econômico (FIDA, 2012). Sobre a importância da AOD, o FIDA afirma: 

 

“Os fluxos de assistência oficial ao desenvolvimento (AOD) provenientes de agências 

internacionais de desenvolvimento representam uma parcela decrescente e 

relativamente pequena do investimento agrícola. No entanto, podem ser importantes 

para muitos países menos desenvolvidos e para Estados frágeis e atingidos por 

conflitos, complementando seus esforços para mobilizar recursos públicos 

domésticos. Para muitos outros, particularmente os países de renda média de hoje e 

do futuro que enfrentam pobreza e desigualdade significativas e persistentes, a AOD 

pode ajudar a catalisar investimentos privados no setor agrícola e rural, além de apoiar 

os governos no fortalecimento de suas políticas, aprofundando e ampliando o impacto 

dos investimentos públicos no setor”25 (IFAD, 2016b, tradução minha). 

 

Dados gerais da Organização para a Cooperação e Desenvolvimento Econômico 

(OCDE) de 2011 a 2022 apontam o volume e a parcela da AOD destinada a projetos que tem a 

igualdade de gênero como um objetivo (Gráfico 1). No período 2021-2022, o setor de 

agricultura e desenvolvimento rural era o segundo com maior volume de projetos com 

transversalização de gênero (OCDE, 2024). Essa classificação feita pela OCDE divide os 

projetos em três níveis relacionados à transversalização: CAD 0, CAD 1 e CAD 2, sendo o 

primeiro referente a projetos sem qualquer objetivo relacionado à igualdade de gênero, 

enquanto o segundo nível é utilizado quando existe um objetivo secundário e, finalmente, o 

nível máximo (CAD 2) para os projetos cujo principal objetivo é a igualdade de gênero.  

 

  

                                                
25 No idioma original: Flows of official development assistance (ODA) from international development agencies 

comprise a declining and relatively minor share of agricultural investment. However, they can be important for 

many least developed countries and fragile and conflict-affected states, complementing their efforts to mobilize 

domestic public resources. For many more, particularly the middle-income countries of today and tomorrow with 

significant and persistent poverty and inequality, ODA can help catalyse private investment in the agricultural 

and rural sector and support governments in strengthening their policies, thus deepening and expanding the 

impact of public investment in the sector. 



68 
 

Gráfico 1 – AOD para igualdade de gênero (2011-2022) 

 
Fonte: OCDE (2024). 

  

 Segundo o gráfico, em um período de dez anos (2011-2021), o volume de AOD para 

igualdade de gênero dobrou, passando de cerca de 30 bilhões de dólares para pouco mais de 60 

bilhões. Entretanto, a porcentagem para igualdade de gênero não cresceu proporcionalmente, o 

que indica um crescimento geral nos valores que não foram acompanhados pela onda de 

inserção dessa perspectiva. Além disso, o que a OCDE classifica como transversalização 

apresenta algumas limitações analíticas, pois os volumes de investimentos são calculados com 

o montante total do projeto, ao invés das ações destinadas às atividades de igualdade de gênero.  

 

2.1 O QUE É GÊNERO E INTERSECCIONALIDADE PARA O FIDA? 

 

Em suma, as questões de gênero no desenvolvimento agrícola são relevantes para o 

FIDA devido à sua correlação entre redução dessas desigualdades, promoção da segurança 

alimentar e redução da pobreza em populações de maneira geral. Para tanto, compreendem-se 

homens e mulheres como potenciais atores e atrizes pela perspectiva econômica e do 

desenvolvimento, afinal, o mote da instituição é a redução da pobreza no meio agrícola por 

meio do aumento da renda (IFAD, 2012).  

Desde o início do século XXI, o compromisso do Fundo com a igualdade de gênero é 

expressado por três documentos: o Plano de Ação 2003-2006 para transversalização26 da 

                                                
26 A transversalização de gênero seria uma ferramenta utilizada para superar os problemas de marginalização, 

invisibilidade e subrepresentação de mulheres por meio da integração dessa visão em políticas, programas, 



69 
 

perspectiva de gênero nas operações; a avaliação corporativa da performance27 com relação à 

igualdade de gênero e empoderamento de mulheres feita pelo Escritório Independente de 

Avaliação do FIDA (IOE, sigla em inglês), realizada em 2010; e a Política de Gênero, publicada 

em 2012 (Teixeira, 2024). A instituição acredita que a adoção de uma política específica 

fortaleceu sua liderança no debate sobre gênero na agenda de desenvolvimento rural e agrícola, 

pois teria proporcionado ferramentas de análise sobre a performance e o impacto do Fundo e 

de seus projetos (IFAD, 2012). Grosso modo, a política para igualdade de gênero do FIDA está 

concentrada em três eixos: empoderamento econômico, empoderamento político e equilíbrio 

das cargas de trabalho (Teixeira, 2024).  

Atualmente, o trabalho tem se concentrado no último documento – a Política de Gênero 

– e nos indicadores específicos para a temática citados nele. Como exemplo prático, Alexandra 

Teixeira (2024), especialista de gênero da organização, ressaltou a quantificação do tempo 

economizado por mulheres para a colheita de água em projetos que investem em tecnologias de 

acesso à água ou, ainda, diminuição do tempo de cocção de alimentos com projetos de fogões 

ecoeficientes.  

Um período considerável de mais de vinte anos (1990-2012) separa a estratégia para o 

avanço econômico de mulheres rurais em situação de pobreza e a Política de Gênero do Fundo. 

Segundo o próprio FIDA avalia, existiria uma “ampla experiência” nas questões de gênero, 

pois, ao ajudar principalmente pequenos produtores e estes serem principalmente mulheres, o 

Fundo seria um exemplo para a integração de gênero e empoderamento de mulheres em 

operações de desenvolvimento rural e agrícola (IFAD, 2012). A redução da pobreza e da 

insegurança alimentar perpassaria necessariamente pela dimensão de gênero, uma vez que a 

população rural feminina é altamente responsável pela produção de alimentos que garantem o 

abastecimento dos mercados e a subsistência de famílias (IFAD, 2012).  

A Política de Gênero do FIDA abordou os efeitos da exclusão da participação das 

mulheres nos processos de debate e de tomada de decisão em ações que impactarão suas vidas 

e seus cotidianos:  

 

“A ausência da voz de mulheres rurais nas relações públicas significa que 

investimentos e políticas são menos sensíveis às prioridades e aos obstáculos 

específicos de metade da população, e então falham amplamente em alcançar os 

                                                
projetos, estruturas institucionais e procedimentos (Dankelman, 2010). Para Arora-Jonsson (2014), a 

transversalização de gênero consiste na inclusão da análise de gênero em todos os níveis. Com esse passo, os 

processos políticos seriam reorganizados, aprimorados e desenvolvidos para que a perspectiva de igualdade de 

gênero fosse incorporada em todas as políticas, níveis e estágios (Dankelman, 2010). 
27 A performance, atrelada a fatores como eficiência, efetividade e sustentabilidade, são critérios utilizados para 

avaliação dos resultados dos projetos (IFAD, 2013). Essa avaliação envolve, basicamente, uma dimensão 

quantitativa. 



70 
 

resultados de desenvolvimento esperados. De fato, enquanto aparentemente neutros, 

esses investimentos e políticas podem, na verdade, gerarem efeitos adversos em 

mulheres” (IFAD, 2012, p.12, tradução minha28). 

 

Portanto, as desigualdades de gênero seriam uma grande causa de baixa produtividade 

e desenvolvimento rural falho e, logo, essa problemática deveria ser resolvida a fim de 

promover crescimento na área. Na leitura do FIDA, a melhor maneira de solucionar tais 

questões seria por meio da capacitação de mulheres, empoderamento econômico e 

fortalecimento da participação feminina nas tomadas de decisão (IFAD, 2012). As boas práticas 

para a integração de gênero nos projetos, mapeadas pela própria instituição, vão ao encontro 

desses eixos estruturantes, focados em metas e resultados: 

● Estratégia de gênero bem articulada baseada em uma análise de gênero e 

socioeconômica; 

● Recursos humanos e financeiros adequados para implementar essa estratégia, incluindo 

uma expertise de gênero na equipe de gerenciamento; 

● Metas progressivas, porém, realistas, para participação de mulheres nas atividades do 

projeto; 

● Sistemas de monitoramento e avaliação sensível a gênero; 

● Sensibilização e compromisso das instituições de governo, da gestão do projeto e dos 

parceiros de implementação.  

A política de igualdade de gênero e empoderamento de mulheres, publicada em 2012, 

concebe a transversalização de gênero desde as atividades internas até chegar ao nível 

considerado máximo, em que o projeto se beneficia de uma abordagem transformativa. 

 

Quadro 1 – Conceitos de transversalização de gênero utilizados pelo FIDA 

Na estrutura 

organizacional 

 

A transversalização trabalha em prol da igualdade de gênero como 

uma parte integral de suas operações, estratégias e políticas. Deve 

estar plenamente refletida na lógica das lideranças e das equipes, em 

seus valores, alocação de recursos, normas de operação e 

procedimentos, medidas de performance, accountability, 

competências e processos de aprendizagem e aprimoramento. Para 

isso, são realizados treinamentos internos. 

Na perspectiva das 

atividades de 

Transversalização de gênero garante que as prioridades de 

mulheres e homens no meio rural sejam identificadas e 

                                                
28 No idioma original: “Consequently, rural women’s lack of voice in public affairs means that investments and 

policies are less sensitive to the specific priorities and constraints of half the population, and thus largely fail to 

achieve the intended development outcomes. Indeed, while apparently gender-neutral, these investments and 

policies may actually have adverse effects on women”. 



71 
 

desenvolvimento consideradas em todo o processo do projeto, passando pelas etapas 

de desenho, implementação, monitoramento e avaliação. 

Abordagem 

transformativa em 

gênero 

Abordagem em projetos que incidem sobre as causas de origem das 

desigualdades de gênero (normas sociais, atitudes e 

comportamentos, discriminação e sistemas sociais) para assegurar 

acesso igualitário para mulheres a bens produtivos, serviços, 

emprego e oportunidades no mercado. 

Fonte: elaboração própria, com base em IFAD (2016) e Teixeira (2024). 
 

Com a definição dos conceitos, o FIDA passou à etapa de transversalização em seu ciclo 

de projetos: 

 

Quadro 2 – Caminho para transversalização de gênero no ciclo de projeto do FIDA 

Etapa do ciclo de 

projeto 

Atividades para a transversalização de gênero 

Identificação ● Analisar questões de pobreza, gênero e direcionamento a 

partir de fontes secundárias, entrevistas com informantes-

chave e análise contextuais 

● Programa de Oportunidades Estratégicas Nacionais 

(COSOP – Country Strategic Opportunities Programme 

em inglês): fornecer uma visão geral da pobreza e suas 

dimensões de gênero, perfilar grupos-alvo principais e 

delinear estratégias de direcionamento e gênero 

● Country Strategy Note: identificar brevemente questões de 

direcionamento e gênero, estratégias e resultados 

Desenho ● Conduzir análise de pobreza e meios de subsistência para 

identificar recursos, necessidades e prioridades de 

mulheres e homens rurais pobres (com dados etários), 

perfilar grupos-alvo e analisar a área temática do projeto 

sob a perspectiva de gênero 

● Identificar as ligações entre grupos-alvo e 

componentes/subcomponentes do projeto 

● Descrever os principais mecanismos de direcionamento 

para fortalecer o alcance do projeto 

● Descrever os resultados esperados do projeto em termos de 

gênero e identificar atividades 

● Integrar considerações de transversalização de gênero em 

todos os componentes e orçamentos do projeto 

● Determinar arranjos de implementação para estratégias de 

direcionamento e gênero 

● Avaliar a sensibilidade a gênero e direcionamento do 

projeto usando indicadores 



72 
 

Etapa do ciclo de 

projeto 

Atividades para a transversalização de gênero 

Implementação e 

monitoramento 

● Continuar a desenvolver as estratégias de gênero e 

direcionamento no manual de implementação do projeto 

● Integrar questões de gênero e inclusão social na equipe do 

projeto, operações e no plano de trabalho e orçamento 

anual 

● Contratar especialista em gênero para a equipe do projeto 

ou nomear ponto focal de gênero 

● Selecionar parceiros de implementação com compromisso 

comprovado com a redução da pobreza e igualdade de 

gênero e refletir isso em contratos baseados em 

desempenho 

● Garantir que os sistemas de monitoramento, avaliação e 

aprendizado coletem, analisem e interpretem dados 

desagregados por sexo e idade 

● Usar o Índice de Empoderamento das Mulheres na 

Agricultura (WEAI)29 para pesquisas de linha de base, 

intermediárias e finais, para ajustar as atividades do projeto 

e para advocacy 

● Monitorar e analisar o alcance dos beneficiários 

● Identificar ações para fortalecer o alcance 

● Acompanhar a sensibilidade ao gênero e direcionamento da 

implementação 

Revisão intermediária, 

conclusão e avaliação 

● Estabelecer se o projeto contribuiu para a igualdade de 

gênero e o empoderamento das mulheres (usando WEAI, 

por exemplo) 

● Estabelecer se a igualdade de gênero e o empoderamento 

das mulheres aprimoraram o desempenho do projeto e os 

resultados de desenvolvimento 

● Identificar oportunidades para replicação/escalonamento 

● Avaliar a sensibilidade a gênero e direcionamento do 

projeto concluído usando indicadores 

Fonte: IFAD, 2016, tradução minha. 
 

Desde 2016, com a adoção de um quadro decenal estratégico, a igualdade de gênero foi 

identificada como um princípio base da identidade e dos valores do FIDA, além de configurar 

um princípio de engajamento. Também nesse momento foi manifestado o interesse de superar 

a ideia de transversalização de gênero para alcançar impactos de gênero realmente 

                                                
29 O Índice de Empoderamento das Mulheres na Agricultura (WEAI) foi lançado em 2012 por várias instituições 

como o primeiro índice que calcula diretamente o empoderamento e a inclusão de mulheres na agricultura por 

meio de dois subíndices: empoderamento feminino nas cinco áreas da agricultura e paridade de gênero no 

empoderamento doméstico (International Food Policy Research Institute [IFPRI], 2024). 



73 
 

transformativos, nos moldes apresentados no quadro 1 e por duas abordagens principais: 

engajamento político e investimento. 

Um documento estruturante da atuação do FIDA nos países é o Programa de 

Oportunidades Estratégicas Nacionais (COSOP), que apresenta as possibilidades entre 

desenvolvimento rural e as prioridades dos governos, além de orientar o desenho dos projetos 

(IFAD, 2024b; Teixeira, 2024). Em 2008, foi publicado o COSOP que daria os moldes para o 

projeto Viva o Semiárido. Para a preparação do documento, foram realizados estudos em várias 

áreas, incluindo um estudo sobre análise da linha de pobreza sensível a gênero, bem como uma 

pesquisa sobre povos indígenas no Brasil.  

Dentre os desafios para o desenvolvimento rural no Brasil à época da produção desta 

edição do COSOP, foram identificados alguns pontos de atenção relativos a gênero e ruralidade 

(IFAD, 2008), sempre pelo olhar econômico: 

● Alto número de mulheres rurais chefes de família devido a migrações temporárias ou 

permanentes de homens e a separações de famílias; 

● Alto índice de vulnerabilidade econômica, nutricional e social nos domicílios; 

● Alta demanda do tempo e capacidade de mulheres para tarefas domésticas, 

responsabilidades com a comunidade, produção, marketing e outras atividades de 

sobrevivência; 

● Mercado de trabalho limitado fora do trabalho doméstico nas áreas urbanas; 

● Baixo acesso a serviços de apoio social, financeiro e produtivo; 

● Grande dependência de programas de desenvolvimento social; 

● Falta de confirmação sobre a eficácia de iniciativas públicas voltadas a desigualdades 

de gênero. 

Para essas questões, foram pensadas possíveis soluções, como programas de 

alfabetização e acesso à educação para mulheres rurais, acesso ampliado e sensibilização sobre 

ferramentas e recursos para serviços de saúde e nutrição (especialmente voltados a mulheres), 

fortalecimento de abordagens comunitárias para serviços sociais e de equipamentos para poupar 

tempo em atividades domésticas e realização de campanhas de sensibilização em gênero com 

comunidades rurais e locais. Na dimensão financeira, foram pensados serviços participativos 

de extensão por demanda para mulheres rurais, treinamento em atividades produtivas agrícolas 

e não-agrícolas e em habilidades laborais com oportunidades iguais para jovens (IFAD, 2008).  

Na tentativa de acompanhar as discussões internacionais sobre gênero e 

desenvolvimento, o FIDA acrescentou a interseccionalidade em seus discursos e documentos, 

ação necessária para entender a dinâmica da pobreza rural, com impactos a nível local, mas 



74 
 

igualmente nas escalas nacional e global (IFAD, 2012). Uma das interpretações possíveis sobre 

essa interação de fatores é apresentada pela FAO (2023) na figura 2, ainda que de maneira 

pragmática, analisando por caixas e separando o ser da análise do território. No quadro 

estratégico decenal do FIDA para o período 2016-2025, foram indicados três grupos prioritários 

para os projetos financiados: mulheres, povos indígenas e jovens.  

 

Figura 2 – Conceito multinível de interseccionalidade 

 

Fonte: FAO (2023, p.16, tradução minha). 
 

Considerando os diferentes arranjos que se estabelecem a partir dessas relações, na visão 

da FAO é de suma relevância planejar e executar políticas para sistemas agrícolas desde uma 

perspectiva interseccional (FAO, 2023). Em atenção às desigualdades multidimensionais, o 

FIDA (IFAD, 2016b) entende que normas sociais e culturais podem limitar o acesso de grupos 

específicos a ativos produtivos, no caso de jovens, mulheres e povos indígenas. Essa limitação 

pode prejudicar suas condições de vida, seus poderes de tomada de decisão, bem como a 

capacidade de acessar serviços públicos e de exercer seus direitos (IFAD, 2016b).  

É de suma importância compreender o entendimento e a utilização do termo “povos 

indígenas” pela organização para esta pesquisa, tendo em vista as questões que permeiam a 

noção da identidade quilombola e os desafios para seu reconhecimento apresentados no capítulo 

1. Como não há definição universal do termo pelas Nações Unidas, o que respeita a 

individualidade e a particularidade de cada comunidade existente no mundo, o FIDA 

estabeleceu quatro critérios para considerar um povo como indígena (IFAD, 2009; 2022): 



75 
 

● Prioridade no tempo, em relação à ocupação e uso de um território específico; 

● A perpetuação voluntária da distinção cultural, que pode incluir aspectos de língua, 

organização social, religião e valores espirituais, modos de produção, leis e instituições; 

● Autoidentificação, bem como reconhecimento por outros grupos ou pelas autoridades 

estatais, como uma coletividade distinta; e 

● Uma experiência de subjugação, marginalização, desapropriação, exclusão ou 

discriminação. 

Portanto, as populações quilombolas são tratadas pelo FIDA a partir desses critérios, 

embora não sejam indígenas (Teixeira, 2024). Quanto a outras comunidades tradicionais 

brasileiras, o Fundo Internacional analisa e mapeia os grupos em maior vulnerabilidade, 

mostrando, também, que os índices de pobreza e os de insegurança alimentar entre eles é maior 

(Teixeira, 2024).  

A autodeclaração, assim como outras agências da ONU, permite que a validação das 

identidades parta das próprias comunidades, ao invés dos governos dos países onde elas estão 

localizadas (Teixeira, 2024). Segundo o Fundo, são mais de 476 milhões de pessoas de 

comunidades tradicionais (6,2% da população mundial) que vivem em mais de 90 países 

(IFAD, 2022). O papel central da proteção do meio ambiente e da biodiversidade por esses 

povos é reconhecida também por seus meios de vida e suas culturas (agricultura, pastoreio, 

cultivo itinerante, rotação de culturas, pesca e caça) (IFAD, 2022).   

Na lógica da análise interseccional, o FIDA reconhece que mulheres de comunidades 

tradicionais enfrentam uma discriminação tripla: como mulheres em seus países, como 

membras de comunidades tradicionais e como mulheres dentro de suas comunidades 

tradicionais (IFAD, 2009). Assim, a igualdade de gênero figuraria não apenas como um 

princípio de engajamento da atuação geral do Fundo, mas também na sua política com povos 

indígenas. 

Em atenção à leitura sobre recursos e acesso ao mercado, a inclusão da perspectiva 

interseccional, contemplando a realidade de mulheres de comunidades tradicionais, seria 

viabilizada por meio da ampliação do acesso e do controle a recursos-base, como terra, capital, 

conhecimento tradicional e tecnologia. Ainda, pelo fortalecimento do poder de agência, de 

tomada de decisão em questões comunitárias e da representação em instituições locais e pelo 

reconhecimento dos papéis desempenhados por essas mulheres em relação à natureza e à 

transmissão de conhecimentos tradicionais (IFAD, 2009). Em associação com as outras 

agências de Roma (FAO e World Food Programme – WFP), existem debates sobre sistemas 

agroalimentares, sustentáveis e inclusivos, em que a orientação seria apoiar sistemas agrícolas 



76 
 

tradicionais por meio do resgate da cultura alimentar e da agrobiodiversidade com 

conhecimentos ancestrais junto a povos indígenas (Teixeira, 2024). 

Apenas em 2009 foi adotado o Engajamento com Povos Indígenas, política que 

estabeleceu a abordagem do FIDA com essas comunidades, embora o trabalho com elas já 

datasse de mais de três décadas. Em 2023, foi determinada uma meta percentual de projetos 

que priorizam povos indígenas (Teixeira, 2024). 

Segundo o próprio FIDA, a defesa da causa indígena acontece por meio de algumas 

iniciativas: programas de investimento, o Fundo de Assistência aos Povos Indígenas e o Fórum 

dos Povos Indígenas no FIDA, organizado a cada dois anos e de escala global, e a participação 

das comunidades no ciclo de projeto e nas discussões que antecedem o COSOP (IFAD, 2016b; 

2009). A política de engajamento com esses povos estaria baseada no desenvolvimento 

autodeterminado, respeitando e valorizando seus meios de subsistência, ocupações e 

conhecimentos tradicionais (IFAD, 2016b).  

Além do reconhecimento, o trabalho conjunto com essas comunidades tradicionais 

precisa priorizar a escuta e o trabalho participativo, inclusivo e dialógico. Segundo relatado em 

entrevista (Teixeira, 2024), o Fundo se reúne com a comunidade para discutir os planos de 

investimento dos projetos e garantir que o projeto seja construído com a participação ativa dos 

integrantes (Teixeira, 2024). 

Em atenção às vulnerabilidades às quais estão expostas, o COSOP de 2008 trouxe 

problemas relativos à situação de marginalização, palavra utilizada pelo FIDA no documento, 

de comunidades tradicionais e indígenas. Foi nesta oportunidade em que a instituição 

estabeleceu as comunidades quilombolas como um público-alvo de suas operações, devido ao 

foco de atuação na região Nordeste junto a agricultores em situação de pobreza e trabalhadores 

rurais, com atenção maior a mulheres e jovens (IFAD, 2008). Chama a atenção que a explicação 

dada pelo FIDA sobre a inclusão de indígenas e quilombolas em sua estratégia está atrelada ao 

fato da prevalência dessas comunidades no Nordeste enquanto região-alvo de sua atuação, uma 

vez que não havia, até então, experiência com esses grupos no Brasil, além de nunca ter 

trabalhado em parceria com a Funai (IFAD, 2008).  

Os principais desafios estariam ligados ao grande nível de exclusão social, extrema 

pobreza e insegurança alimentar desses povos (IFAD, 2008). Além disso, uma lista completa 

de questões foi elencada, todas relacionadas ao acesso a serviços, especialmente renda: 

● Recursos produtivos e capacidades limitadas de utilizá-los de forma eficiente; 

● Capitalização social e econômica limitada; 

● Degradação de recursos naturais e ameaças a territórios indígenas; 



77 
 

● Falta de infraestrutura rural básica e de moradias; 

● Acesso limitado à educação de qualidade e serviços básicos de saúde; 

● Baixa renda ligadas à subsistência, culturas tradicionais baseadas na chuva, criação de 

gado e particularmente impróprias em áreas semiáridas; 

● Acesso limitado a assistências técnicas culturalmente adequadas, financiamento rural e 

outros produtos de apoio à produção e marketing; 

● Intervenções governamentais, de instituições filantrópicas e de ONGs insuficientes e 

paternalistas. 

 

 Além disso, o FIDA sugeriu uma série de ações consideradas necessárias para a 

coordenação entre atores estratégicos, como a Funai, Fundação Palmares, ministérios, ONGs e 

setor privado.  

● Priorização e investimento nos programas federais; 

● Coordenação de políticas entre os níveis municipal, estadual e federal para lidar com 

todos os aspectos de desenvolvimento (social, econômico, recursos naturais, posses de 

terra, etc.); 

● Aprimoramento do quadro legal para reconhecer e proteger grupos “especiais”; 

● Fortalecimento da identidade étnica e da cultura por meio de processos de 

desenvolvimento inovadores, centrados nas comunidades e autogerenciado; 

● Provisão de serviços de saúde e de nutrição de qualidade em todos os níveis (atenção 

básica e hospitalização); 

● Acesso por jovens indígenas a educação básica e superior; 

● Investimento em infraestrutura rural básica e em moradias; 

● Desenvolvimento de capacidades locais por meio de treinamentos técnicos e de 

habilidades laborais; 

● Provisão de serviços de extensão rural sob demanda, participativos, culturalmente 

adaptados e orientados ao mercado, bem como provisão de tecnologias de conservação 

de recursos naturais; 

● Apoio à diversificação na produção, com ênfase em atividades de alto valor. 

 

É reconhecida a necessidade de focar e aprimorar as intervenções do FIDA, incluindo 

análises socioculturais e de vulnerabilidade mais aprofundadas dos diferentes grupos-alvo e a 

integração de indicadores específicos sobre seu bem-estar para capturar impactos e resultados 

(IFAD, 2012). Ainda assim, é interessante observar as ferramentas à disposição para realizar 



78 
 

essas intenções. Em resumo, o FIDA apela para indicadores e métricas para medir o impacto 

dos projetos nessas populações, em uma lógica que reproduz esse olhar como beneficiárias. No 

ciclo de projetos, isso se reflete nas salvaguardas de gestão ambiental, social e climática, além 

de promover o consentimento livre, prévio e informado das comunidades, como pactuado 

internacionalmente na Convenção 169 da OIT (Teixeira, 2024). Atualmente, em projetos com 

povos indígenas, é obrigatória a realização de uma consulta e audiência pública para apresentar 

o plano de gestão ambiental e social, garantindo que todos os atores interessados sejam 

escutados e estejam envolvidos em uma governança participativa (entre participantes, governo, 

agência executora, movimentos sociais, etc.) (Teixeira, 2024).   

 

2.2 O FIDA MONTA SEU PROJETO 

 

Apresentadas as ferramentas e as políticas, é importante apresentar como isso se traduz 

na gestão do projeto. Para o FIDA, o termo “projeto” designa a operação de desenvolvimento 

agrícola descrita em um acordo de financiamento (IFAD, 2020). A nível nacional, isto é, nos 

escritórios nos países, e nos projetos, são identificados atores relevantes, como pontos focais de 

gênero locais e nas unidades de gestão de projetos financiados, consultores dos projetos e 

parceiros de implementação, além de qualquer ator com interesse em questões operacionais que 

envolvam as dimensões de gênero, direcionamento a grupos e inclusão social. 

O FIDA defende uma atuação conjunta com outros atores para alcançar o seu objetivo 

de empoderamento socioeconômico da população rural, especialmente daqueles grupos 

colocados como prioritários: mulheres, jovens e comunidades tradicionais. A atuação do FIDA 

busca a construção de capacidades30, de produtividade e na participação no mercado de pessoas 

rurais (IFAD, 2016b).  

Além do fluxo de validação do empréstimo nas instâncias nacionais, como ocorre na 

Comissão de Financiamento Externo do Ministério do Planejamento e Orçamento, o projeto é 

discutido internamente, no FIDA. O desenho do projeto é revisado pelo Conselho Executivo, 

conselho de governança dos estados participantes do Fundo31. Nesta oportunidade, os delegados 

                                                
30 Para o FIDA, a construção de capacidades consiste no fortalecimento de conhecimentos, habilidades e recursos 

no meio rural (por indivíduos, organizações e comunidades rurais) para promover o desenvolvimento agrícola e a 

redução da pobreza rural (IFAD, 2025). Esse processo ocorre também pela capacitação de agências públicas e 

privadas que oferecem serviços técnicos a populações rurais pobres para o desenvolvimento de negócios 

sustentáveis e empreendedorismo (IFAD, 2025). 
31 O Conselho Executivo é o segundo órgão decisório do FIDA e é composto por 39 membros, sendo 18 eleitos e 

18 membros que se alternam em mandatos de três anos (IFAD, 2024a). Sua composição pode ser consultada em: 

https://webapps.ifad.org/members/static/Governing-Bodies-Composition.pdf.  

https://webapps.ifad.org/members/static/Governing-Bodies-Composition.pdf


79 
 

de cada país podem fazer perguntas ou sugestões ao desenho e, por fim, validam o projeto. 

Após todas as aprovações necessárias nas variadas instâncias, negociação e assinatura do 

contrato de empréstimo com o mutuário, a coordenação do projeto pelo FIDA fica a cargo do 

Oficial de Programas para o país.  

Em Roma, na sede do Fundo, o líder técnico do projeto acompanha a execução. Além 

disso, o Fundo conta com divisões geográficas e técnicas, como a que se ocupa da América 

Latina e a de gênero, inclusão social e meio ambiente. Toda essa arquitetura é possível graças 

ao acompanhamento constante por um sistema interno. Além disso, são realizadas viagens à 

área de execução do projeto, pelo menos uma vez por ano, oportunidade na qual foi produzido 

um relatório que o classifica em notas de 0 a 10. No caso do PVSA, por exemplo, foram 

realizadas 25 missões, dentre as quais sete de supervisão (FIDA, 2022). Esses relatórios 

permitem identificar pontos de atenção que podem prejudicar a execução, mas também 

permitem mapear as boas práticas. Desta maneira, o Fundo pode alocar recursos financeiros e 

humanos para solucionar as questões identificadas32.   

Ao final do projeto, é redigido um relatório de conclusão, submetido à avaliação do IOE 

para ser validado. 

É com base no relatório de conclusão do Viva o Semiárido que serão apresentados, a 

seguir, os resultados do projeto apenas pela visão do FIDA. O intuito em “começar pelo fim” é 

apresentar um panorama do que foi o PVSA para o Fundo e quais foram seus principais 

resultados quantitativos em atenção ao foco desta pesquisa, as mulheres, as comunidades 

quilombolas e suas intersecções para, no capítulo final, destrinchar o porquê e o como desses 

resultados de forma qualitativa, por meio da experiência relatada pelas participantes. Afinal, 

por trás dos cálculos e números, estavam pessoas que têm suas vidas e suas comunidades 

ancestrais em um território escolhido como área para o projeto.  

 

2.3 O FIDA AVALIA O SEMIÁRIDO 

 

O projeto de Desenvolvimento Sustentável do Semiárido, também chamado Viva o 

Semiárido, foi resultado do primeiro empréstimo do FIDA ao Governo do Estado do Piauí, 

totalizando 33,7 milhões de dólares (conforme detalhado no Gráfico 2). O objetivo principal do 

projeto é “contribuir para redução dos níveis de pobreza e de extrema pobreza da população 

rural do semiárido piauiense, com foco na melhoria da renda agrícola e não agrícola, a 

                                                
32 Esse processo foi explicado por Alexandra Teixeira, em entrevista. 



80 
 

ampliação das oportunidades de trabalho e a dotação de ativos produtivos das famílias rurais 

pobres da região” (FIDA, 2022, p.15). O projeto atendeu 89 municípios do estado (cerca de 

40% do estado e 30% em área territorial), distribuídos em cinco territórios do desenvolvimento 

que compreendem a macrorregião do semiárido piauiense: Vale do Rio Guaribas (23 

municípios), Serra da Capivara (18), Chapada Vale do Rio Canindé (17), Vale do Rio Itaim 

(16) e Vale do Sambito (15) (FIDA, 2022). A definição dos municípios se deu a partir de três 

critérios (Aires, 2021): 

1. Municípios do semiárido de menor Índice de Desenvolvimento Humano (IDH); 

2. Aqueles que apresentassem atividades econômicas potencialmente geradoras de 

trabalho e renda; e 

3. Com territórios de maior concentração de pobreza. 

A carta consulta foi enviada à Comissão de Financiamentos Externos (Cofiex)33 em 

agosto de 2008, sendo aprovada no mês seguinte. Em setembro de 2009, o projeto foi aprovado 

pelo Conselho Executivo do FIDA, após concluído o desenho. Sua entrada em vigor foi em 

abril de 2013, mas as primeiras atividades in loco foram iniciadas apenas em novembro daquele 

ano, sete meses após a assinatura do contrato de financiamento entre agente financiador e 

mutuário (FIDA, 2022). Inicialmente, a previsão de encerramento era junho de 2020. 

Entretanto, devido às dificuldades advindas da pandemia de COVID, o projeto foi prorrogado 

por dois períodos de um ano cada, sendo enfim finalizado em junho de 2022, utilizando apenas 

recursos da contraparte (FIDA, 2022).  

 

  

                                                
33 A Cofiex é a estrutura federal brasileira responsável pela análise e autorização de programas e/ou projetos do 

setor público com financiamento de organismos internacionais ou agências governamentais estrangeiras, quando 

houver garantia da União.  



81 
 

Figura 3 – Mapa da Área do PVSA 

 

Fonte: FIDA (2022). 

 

O desenho final do projeto foi definido em torno de quatro componentes: i) 

desenvolvimento produtivo; ii) desenvolvimento social e humano; iii) fortalecimento 

institucional; iv) unidade gestora do projeto e sistema de monitoramento e avaliação (Aires, 

2021). Foram priorizados sete diferentes arranjos produtivos: apicultura, ovinocaprinocultura, 

cajucultura, piscicultura, mandiocultura, quintais produtivos e artesanato, priorizando as 



82 
 

associações comunitárias de agricultores e agricultoras familiares como público e, nelas, 

quilombolas, jovens e mulheres (Aires, 2021). Essa priorização não ocorreu pela compreensão 

da relevância desses grupos. Na realidade, o seguinte extrato expõe uma forte visão de tutela 

que permanece sobre eles: 

 

“Focalizar políticas em jovens, mulheres e comunidades quilombolas requer um forte 

investimento no desenvolvimento de capacidades, como em processos formativos e 

informativos, monitoramento e uma bem ajustada estratégia de articulação com 

segmentos da sociedade civil vinculados a essas populações. Deve-se evitar o 

surgimento de protagonismo espontâneo em grupos historicamente marginalizados da 

ação do Estado e sem suporte técnico e de formação” (FIDA, 2022, p.55).  

 

Embora exista esse discurso sobre a importância do investimento, projeto não contou 

com orçamento destinado a ações de gênero (FIDA, 2022). Ainda, esse posicionamento revela 

uma maneira “correta” de dar espaço a essas vozes, isto é, em moldes específicos e roupagens 

adaptadas às instituições modernas. 

Apesar de desenhado, negociado, assinado e iniciado formalmente em 2013, o projeto 

só foi operacionalizado a partir de 2016. Em oportunidades distintas, foram indicados diferentes 

motivos para esse atraso na execução. Nesse tempo, houve mudanças de gestão e reorganização 

das secretarias e das equipes envolvidas no projeto. Em 2014, a Secretaria do Desenvolvimento 

Rural passou a ser o órgão executor do PVSA, substituída em 2019 pela SAF.  

Internamente, o FIDA (2022) estabelecia um prazo máximo de 12 meses entre a 

aprovação no Conselho Executivo e a entrada em vigor do contrato de financiamento. 

Entretanto, não é um calendário factível para muitos países em desenvolvimento (FIDA, 2022). 

No caso do PVSA, houve uma flexibilização de quase quatro anos, o que teria possibilitado a 

melhor preparação do projeto e, consequentemente, seus resultados positivos, segundo afirma 

o FIDA (2022). 

Ainda, foram os efeitos da estiagem e a forte crise hídrica entre 2011 e 2017 no 

semiárido, a crise econômica nacional de 2015 a 2018, a crise político-institucional brasileira 

desde 2016, a pandemia de COVID-19 e a inflação causada pela guerra na Ucrânia desde 

fevereiro de 2022 que teriam atrasado a execução ao longo de todo o projeto (FIDA, 2022). As 

alternativas para enfrentar ou, ao menos, driblar esses fatores internos e externos demandaram 

um maior compromisso político do Estado do Piauí para sua plena implementação, além da 

realização constante de missões pelo Fundo, a adequação do projeto e suas ferramentas ao novo 

contexto, a troca de experiências com outros projetos do FIDA34, a capacitação da equipe do 

                                                
34 Projetos Semear e Semear Internacional (programa do FIDA e implementado pelo IICA para troca de 

experiências entre projetos no semiárido nordestino), AKSAAM (Adaptando Conhecimento para Agricultura 

Sustentável e Acesso ao Mercado, projeto para redução da pobreza e promoção da segurança alimentar e 



83 
 

projeto e a assinatura de um acordo com o Instituto Interamericano de Cooperação para a 

Agricultura (IICA) para o projeto de cooperação técnica (FIDA, 2022).  

 

Gráfico 2 – Orçamento total do PVSA, dividido por partes financiadoras, em dólares (USD) e 

porcentagem 

 

Fonte: FIDA, 2022. 

  

Em termos de governança, o PVSA contou com uma agência executora (SAF) e três 

agências coexecutoras (Secretaria de Educação, Secretaria de Assistência Social e Cidadania e 

Instituto de Assistência Técnica de Extensão Rural do Piauí – EMATER). As associações e 

cooperativas eram responsáveis por gerir e executar seus Planos de Projeto Estratégicos (PNEs) 

e Planos de Investimento Produtivo (PIPs)35, além de prestar contas do recurso que elas 

recebiam diretamente do projeto. Para Rose, essa responsabilidade contribuiu para que as 

associações e a população quilombola se empoderassem, pois eram parte ativa do processo. O 

PIP foi construído e elaborado de acordo com o que as associações queriam.  

                                                
nutricional, implementado pelo Instituto de Políticas Públicas e Desenvolvimento Sustentável e vinculado à 

Universidade Federal de Viçosa), PROCASUR (organização global especializada na gestão de conhecimento para 

inovação rural no Sul Global), DAKI-Semiárido Vivo (projeto de enfrentamento às mudanças climáticas em três 

regiões semiáridas da América Latina). 
35 Os PIPs e os PNEs foram as duas abordagens de projeto do PVSA. Enquanto o primeiro tinha abrangência 

apenas comunitária, o PNE envolvia três organizações econômicas e uma comunitária, isto é, abrangência maior 

(FIDA, 2022). 



84 
 

A linha do tempo indica que o PVSA foi identificado no contexto da criação da política 

para a transversalização de gênero e do lançamento do novo COSOP (2008-2015). Assim, deu 

prioridade para mulheres, devido ao contexto histórico de alta desigualdade de gênero, 

especialmente no contexto da produção e da organização social feminina (FIDA, 2022). A 

instituição (2022) determina em suas condições gerais para financiamento do desenvolvimento 

agrícola que os recursos e benefícios do projeto devem ser alocados entre a população alvo do 

projeto utilizando métodos desagregados de gênero. 

Como o próprio FIDA coloca, as lições aprendidas da atuação com povos tradicionais 

incluem o encontro entre o conhecimento tradicional e a “tecnologia moderna” para melhorar 

os sistemas de sustento, revitalizar a agricultura, aumentar a segurança alimentar e melhorar as 

condições de saúde (IFAD, 2009). Nesse sentido, comunidades quilombolas figuram entre o 

público do projeto, junto com jovens. Entretanto, o FIDA (2022) apontou que não havia 

histórico de organizações no semiárido exclusivas de mulheres, jovens e quilombolas com foco 

em atividades produtivas.  

A menção à contribuição dos públicos “beneficiários” do projeto não reconhece 

efetivamente a relevância desse público enquanto reais participantes: 

 

“a contribuição dos beneficiários é realizada majoritariamente (92%) por meio de sua 

mão de obra na execução de tarefas que envolvem as pequenas construções (apriscos, 

cercas, quintais, etc.), preparação do solo, plantio, entre outras previstas durante a 

elaboração dos PIPs e PNEs. Outras formas de contribuição, porém pouco frequente 

é a disponibilização de bens, materiais e recurso financeiro”. 

 

Tabela 1 – Alcance dos públicos-alvo e subindicadores relacionados do marco lógico do projeto 

PÚBLICO-ALVO META QUANTIDADE 

ALCANÇADA 

% DA 

META 

Famílias agricultoras pobres 22.000 36.111 164% 

Mulheres 8.800 15.773 179% 

Apoio de organizações a 

produtoras rurais e membros 

relatando serviços novos ou 

melhorados fornecidos por sua 

organização 

865 2.865 331% 

Produtoras rurais apoiadas 

que são membras de uma 

organização de produtores 

rurais 

7.200 2.883 40% 

Mulheres beneficiadas pelas 3.300 2.883 87% 



85 
 

atividades agrícolas e não 

agrícolas 

Mulheres apoiadas para 

fortalecer suas organizações e 

melhorar seu acesso aos 

mercados e participação nas 

cadeias produtivas 

7.200 2.883 40% 

Mulheres que acessaram 

insumos de produção e/ou 

pacotes tecnológicos 

7.200 2.883 40% 

Mulheres capacitadas em 

técnicas de produção agrícola 

e não agrícola 

7.200 2.883 40% 

Funcionárias mulheres no 

projeto  

50% 50% 100% 

Jovens 10.000 14.496 145% 

Mulheres jovens que 

receberam formação 

profissional 

1.000 1.291 129% 

Jovens quilombolas que 

receberam formação 

profissional 

- 332 15% do total 

de jovens 

Quilombolas 1.050 987 94% 

Fonte: elaboração própria com base em FIDA (2022).  

 

As mulheres chefes de família foram 44% do público geral do projeto (FIDA, 2022). 

De todas as mulheres participantes, elas estiveram divididas entre alunas atendidas pela 

Secretaria de Educação, participantes de capacitações e formações em áreas diversas, mulheres 

diretamente beneficiadas pelos PNEs e PIPs (representando 34% do público beneficiado), 

participantes dos cursos de qualificação profissional e profissionais da educação 

contextualizada, em ordem decrescente (FIDA, 2022). As atividades com elas foram 

distribuídas em três eixos, exatamente iguais àqueles determinados na política do FIDA para 

igualdade de gênero (FIDA, 2022): 

1. Empoderamento político: Comitê de Políticas Públicas para Mulheres Rurais e 

participação nas instâncias decisórias para fortalecimento delas em espaços de poder; 

2. Empoderamento econômico: cadernetas agroecológicas, quintais produtivos, 

qualificação profissional, intercâmbios e assessoria técnica especializada; 



86 
 

3. Divisão do trabalho doméstico, emancipação e tecnologias sociais: redução da carga de 

trabalho doméstico por tecnologias como cisternas, painéis e fogões solares, 

biodigestores e reuso de águas cinzas. 

As ações de gênero implementadas foram substanciais para apoiar o empoderamento 

econômico e social das mulheres participantes, promovendo práticas e debates importantes 

sobre segurança alimentar e nutricional das famílias, sobre o uso de ingredientes locais na 

culinária, a importância do trabalho doméstico de mulheres e a divisão familiar equitativa do 

trabalho (FIDA, 2022).  

Como apresentado na tabela 1, a única meta não alcançada em relação aos grandes 

públicos-alvo foi a de famílias quilombolas. Além disso, não foram determinados 

subindicadores para calcular o resultado com comunidades quilombolas no marco lógico do 

projeto. Em termos de população, a única estatística disponível aponta que mulheres e homens 

quilombolas corresponderam a 6,9% do público-alvo do projeto, sendo elas em maior 

quantidade (Sousa, 2021). Segundo o Fundo Internacional (2022), a inclusão de comunidades 

quilombolas demandou uma busca ativa, devido à fragilidade de organização e de processos 

produtivos. Durante a execução, houve a interrupção de um investimento produtivo por 

questões relacionadas à gestão de recursos e conflitos internos na associação quilombola 

(FIDA, 2022). Enfim, foram beneficiadas por PIPs, além de capacitadas em gestão e finanças 

para inclusão produtiva em associação à valorização das tradições e preservação ambiental 

(FIDA, 2022). A recomendação feita pela instituição para próximos projetos inclui o 

fortalecimento da parceria com órgãos que articulam e potencializam o desenvolvimento das 

comunidades, a fim de promover sua plena inclusão (FIDA, 2022). 

Segundo dados apresentados no relatório de conclusão do projeto, considerou-se 

satisfatório o fomento à participação de mulheres em ações comunitárias, apresentando um 

aumento de 12% (FIDA, 2022). Além disso, houve 10% a mais de mulheres em atividades 

agropecuárias nas comunidades beneficiárias do PVSA (FIDA, 2022). Outro avanço foi 

identificado no apoio à igualdade de gênero e no empoderamento das mulheres, 67% das quais 

ampliaram sua produção para autoconsumo (FIDA, 2022). Em termos de renda média anual, o 

projeto contribuiu para um acréscimo total de 44%, como apresentado na tabela 2 (FIDA, 2022).  

 

  



87 
 

Tabela 2 – Elevação da renda das mulheres como público-alvo do PVSA x grupo de controle 

(em reais e %) 

 GRUPO TRATAMENTO GRUPO CONTROLE 

RENDA 2015 2020 VARIAÇÃO 2015 2020 VARIAÇÃO 

INTERNA 3.789,15 7.287,83 92% 4.150.39 2.675,56 -35% 

EXTERNA 10.306,62 13.122,79 27% 12.119,40 11.444,06 -5% 

TOTAL 14.095,76 20.421,63 44% 16.269,79 14.119,62 -13% 

Fonte: FIDA (2022). 

 

O relatório de conclusão também trouxe elementos para pensar a sustentabilidade das 

ações. No quesito da continuidade de apoio a organizações rurais e comunidades quilombolas, 

apesar de bastante heterogêneas, já existe um histórico de acompanhamento, no caso, a 

Coordenação Estadual do Movimento Quilombola (CECOQ-PI). Atrelado a este fato, o FIDA 

(2022) recomendou um forte investimento no desenvolvimento de capacidades, formações e 

monitoramento dessas comunidades, de jovens e de mulheres. Mesmo com os problemas de 

focalização nesses grupos, houve redução de 10% no índice de pobreza multidimensional 

(FIDA, 2022).  

Em pesquisa de satisfação e desempenho final feita com as comunidades e técnicos das 

assistências, dentre os efeitos e impactos sobre a vida dos beneficiários, o menor índice foi 

registrado quanto à resposta do FIDA e do PVSA às necessidades e demandas de mulheres, 

jovens e comunidades quilombolas (FIDA, 2022). Entre os beneficiários, 62% responderam 

que sim e 32% em parte. Já entre os técnicos, 65% e 34%, respectivamente. Entre todas as 

outras respostas, as respostas não foram abaixo de 78% (FIDA, 2022). 

Embora apresentados os resultados numéricos do projeto com atenção às comunidades-

alvo, ainda falta uma peça do quebra-cabeça: a população “beneficiária” e prioritária do 

semiárido piauiense pela sua “vulnerabilidade econômica”, segundo definido pelo FIDA. 

Assim, o próximo e último capítulo desta dissertação se dedica a apresentar o desenrolar das 

atividades focadas em mulheres e comunidades quilombolas a partir de vozes e vidas 

implicadas no PVSA. Para contextualizar essa experiência, é importante colocar algumas 

análises preliminares do que foi exposto sobre o entendimento do FIDA sobre a 

transversalização de gênero à luz da cosmovisão quilombola, identificando as confluências e 

transfluências. 

 



88 
 

2.4 REFLEXÕES PRELIMINARES SOBRE AS ABORDAGENS DO FIDA PARA 

GÊNERO, COMUNIDADES TRADICIONAIS E DESENVOLVIMENTO 

AGRÍCOLA 

 

No debate internacional sobre desenvolvimento rural, o protagonismo das mulheres no 

cultivo agrícola e na nutrição familiar foi abordado pela primeira vez na década de 1970. 

Embora existam diferenças ao longo das décadas, o olhar das principais organizações 

internacionais para a situação das mulheres rurais permanece com as mesmas bases. No século 

XXI, os efeitos da globalização, dos mercados emergentes, das mudanças do clima e do 

crescimento demográfico no desenvolvimento agrícola também fortaleceu a necessidade de 

considerar mais atentamente essa interação de fatores sobre as populações mais pobres, 

incluindo mulheres (IFAD, 2012). 

Entretanto, é importante ressaltar que os documentos do FIDA que justificam o 

compromisso com a igualdade de gênero são estruturados em torno de uma forte orientação 

econômica. Assim, os problemas de desigualdade são identificados pela perspectiva de renda e 

de produtividade, como identificado no objetivo pensado para o PVSA pelo Fundo e pelo 

Governo do Piauí. A limitação dessa interpretação aponta para a ausência do olhar analítico e 

da consideração de outras realidades para a formulação desses documentos, como é o caso das 

comunidades quilombolas.  

O FIDA enxerga o protagonismo coletivo das mulheres de comunidades tradicionais 

para enfrentar o que é considerado como um desafio pela interpretação da cosmovisão moderna 

e ocidental, como no caso dos desafios climáticos, da segurança alimentar, da proteção de 

recursos naturais e da prevenção de desastres (IFAD, 2009). A consequência de ignorar a 

realidade dessas mulheres, para o Fundo, se traduziria na falta de benefícios agrícolas de longo 

prazo, à medida que os direitos à terra e à propriedade não são garantidos para elas (IFAD, 

2012). Para o FIDA, é importante saber os resultados e os impactos dos projetos em números, 

como percebido nos critérios econômicos de seleção dos municípios do PVSA, enquanto para 

as populações é mais relevante observá-los fora dos gráficos, pois são sentidos em seus 

cotidianos, em suas organizações sociais e na distribuição de atividades dentro da família ou da 

comunidade. 

Afastando-se da compreensão mercadológica do FIDA, que coloca a precificação dos 

alimentos acima do papel vital deles para a vida e para a cosmovisão de populações, as 

comunidades priorizam o conhecimento ancestral, a biointeração e o compartilhamento de 

saberes e cultivos. Desde a perspectiva dessas mulheres, elas se entendem como protagonistas, 



89 
 

mas também compreendem que a cooperação com outros atores, como os governos e as 

organizações internacionais é fundamental, pois as consequências estão intimamente ligadas 

com sua identidade e sua sobrevivência. Em uma análise preliminar, é possível observar que 

esses outros atores não enxergam que precisam das mulheres e das comunidades para cooperar 

e não as colocam em pé de igualdade. 

A noção de gênero utilizada pelo FIDA ainda se baseia em um debate superado sobre a 

distinção social entre homens e mulheres (Scott, 1986), o que destoa também da luta quilombola 

em não medir a importância de mulheres e homens como diferentes (Silva, 2022). Embora 

compreenda que as relações de gênero se baseiam na assimetria de poder entre esses dois 

grupos, é perceptível que falta uma adequação ao contexto, especialmente para sociedades que 

não enxergam a inclusão mercadológica como uma solução.  

 Além disso, envolvido pelas ideias econômicas, essa igualdade seria bem-sucedida 

quando envolvesse inserção de mulheres no mercado de trabalho ou crescimento no aumento 

da produção agrícola, segundo apresentado pela instituição (IFAD, 2012; 2016). Esse 

posicionamento pode atender a demandas de um feminismo, mas aquele deslocado do tempo e 

espaço das mulheres quilombolas. Mesmo na abordagem dita transformadora, que incidiria 

sobre as causas estruturais, o resultado esperado é o acesso ao mercado e a ativos econômicos. 

A crítica a tal visão é evidenciada há décadas, desde a construção de um feminismo negro nos 

Estados Unidos, à época da criação do FIDA, ao contestar a permanência das estruturas 

opressoras pelas mãos de outro feminismo.  

Em uma leitura cruzada com outros conceitos já apresentados, como a trajetividade e a 

biointeração, percebe-se a limitação da aplicação do conceito multinível proposta pela FAO ao 

dialogar com comunidades quilombolas, por exemplo. O aspecto mais evidente é a própria 

segmentação dos níveis e da relação entre ser (intrapessoal), natureza e território (ecológico), 

algo amplamente discutido no primeiro capítulo como inconcebível para essas populações.  

No conteúdo de seus documentos, o FIDA aponta atitudes paternalistas, e também 

colonialistas, vindas de governos e de instituições do terceiro setor. Embora seja uma crítica 

relevante, é ausente a perspectiva crítica sobre as próprias organizações internacionais e 

instituições financeiras internacionais quanto aos mesmos comportamentos. Tanto é uma 

realidade, que as soluções propostas não envolvem mudanças estruturais na ação desses atores 

identificados (como Funai, Fundação Palmares, ministérios, ONGs e setor privado) para acabar 

com essas intervenções paternalistas, apenas sugere uma coordenação e uma série de ações 

consideradas necessárias. 

  



90 
 

CAPÍTULO 3                     

PASSADO, PRESENTE E FUTURO: VIVA O SEMIÁRIDO FEMININO E 

QUILOMBOLA 

 

Antes de passar à etapa de análise das atividades executadas com as mulheres e as 

comunidades quilombolas no PVSA, cumpre retomar o método utilizado para tanto e o caminho 

trilhado para chegar até ele. Ao compreender e respeitar a impossibilidade de uma pesquisa nas 

comunidades quilombolas, iniciei a busca por pessoas-chave, representantes das vozes 

envolvidas no projeto, para falarem com suas próprias palavras sobre o que tinham vivido 

naquela experiência e, definitivamente, podem falar com propriedade sobre o PVSA e sobre 

suas vidas durante o projeto.  

Pelas circunstâncias ou coincidências do destino, conheci a Alexandra Teixeira, 

especialista em gênero do FIDA, durante um evento de trabalho, em maio de 2024. Ela estava 

moderando um diálogo entre gestoras públicas sobre inclusão da perspectiva de gênero e 

práticas transformadoras com exemplos práticos de financiadores internacionais. No final da 

atividade, trocamos contatos e falei da pesquisa. Nossa primeira conversa, mais institucional, 

ocorreu em maio de 2024, sobre a experiência do FIDA com gênero e raça de maneira mais 

ampla, envolvendo outros projetos pelo Brasil. Desde ali, fui expandindo minha rede de 

contatos, em um diálogo franco e bastante aberto, facilitado pelo interesse dessas pessoas na 

pesquisa, até chegar em todas as entrevistas realizadas.  

Como uma árvore com um tronco único, mas que cresce e ramifica em galhos, conheci 

a Sarah Luiza de Souza Moreira, o Francisco das Chagas Ribeiro Filho (o Chicão) e a 

Rosymaura da Silva Duarte (a Rose), nesta ordem. Personagens, ou melhor, agentes do PVSA 

que enriqueceram esta pesquisa com seus relatos, certezas, questionamentos e visões. Sarah foi 

a especialista de gênero do FIDA durante um período do projeto. Chicão, o coordenador do 

PVSA e servidor da atual Secretaria de Agricultura Familiar do Estado do Piauí. Rose, assessora 

da Coordenação Estadual das Comunidades Quilombolas do Piauí à época do projeto e também 

consultora para comunidades tradicionais.  

O aspecto que mais me impressionou foi o reconhecimento de cada uma dessas pessoas 

no trabalho da outra, como se estivesse falando de uma velha amizade (o que era fato em muitos 

casos). Diversas vezes ouvi que “você precisa falar com ela, pois ela sabe muito do assunto e 

vai poder te ajudar”. E, no final de cada entrevista, uma disposição genuína em manter contato, 

em disponibilizar informações, em construir pontes com a próxima entrevistada e em ler a 

dissertação quando estivesse finalizada.  



91 
 

As falas das entrevistas foram analisadas segundo três categorias, baseadas no 

referencial teórico, costuradas nas falas e nas análises. A trajetividade é a primeira, 

evidenciando os atravessamentos causados pelo projeto na vida das mulheres quilombolas 

participantes, neste caso, como os conceitos de igualdade de gênero e de transversalidade do 

FIDA foram coerentes (ou não) com as sujeitas da pesquisa. A coletividade também é uma 

categoria de análise, que permite identificar as interações dos atores do PVSA e o quanto vai 

ao encontro da singularidade dos quilombos enquanto território coletivo de compartilhamento 

e vida em comunidade (Dealdina, 2021; Bispo dos Santos, 2023). A terceira categoria é o 

território, na definição dada por Silva (2022) como palco de debates e lutas por emancipação, 

políticas públicas e garantias de direitos por meio do viver-sentir-pensar-fazer de homens e 

mulheres quilombolas.  

É com base nos relatos das entrevistas e nos materiais supracitados que este capítulo foi 

escrito, cruzando informações, levantando questões e, sobretudo, escutando. A linha lógica para 

redigir este capítulo veio durante a entrevista com a Rose. Já na sua apresentação, ela disse o 

seguinte: “A história do Viva o Semiárido é uma história interessante. E aí eu vou ter que te 

contextualizar um pouco do movimento quilombola no estado do Piauí, porque eu não sei contar 

a história do Viva o Semiárido sem contar a história, um pouco do movimento”. Então, seguindo 

as palavras dela, iniciamos com esse histórico.  

 

3.1 “OS QUILOMBOLAS LÁ NO ALTO”: A HISTÓRIA DO MOVIMENTO 

QUILOMBOLA NO ESTADO DO PIAUÍ PELA COLETIVIDADE 

 

O movimento quilombola no estado tem mais de 20 anos de atuação. Existem diferentes 

visões sobre a organização do movimento quilombola no estado do Piauí. Entre as pessoas 

entrevistadas, foram expressadas opiniões aparentemente opostas: fragmentação e união. Existe 

uma coordenação estadual, bem representada a nível nacional, bastante presente na 

coordenação geral da CONAQ. Sobre a fragmentação, entende-se que, embora existisse um só 

movimento, existiriam “outras forças organizativas e tendências” dentro dele36. Inclusive, o 

movimento pontua a dificuldade para que o Governo do Estado e o financiador 

compreendessem a pluralidade dentro dos quilombos e como isso não significa que o 

movimento não seja consolidado (Duarte, 2024). Por trás dessa impressão estariam imbuídos 

alguns reflexos das instituições moldadas em um modelo hegemônico de unicidade, não plural. 

                                                
36 Relatado em entrevista de pesquisa concedida em nov. 2024. 



92 
 

Ao demonstrar as diferenças entre essas visões, Rose deu um exemplo que Antônio Bispo lhe 

contava: 

 

“O que que é o agro? O agro é o mono, é o uni, produz só uma cultura só. É só soja, é 

só soja; é só milho, é só milho; é só eucalipto. E quem somos nós quilombolas? Quem 

somos nós da agricultura familiar? Nós somos pluri, nós planta uma roça de feijão, 

uma roça de milho, uma roça de abóbora (...) Como é o nossos quintais? É o pé de 

manga, é o pé de caju. O que que a gente cria? É o porco, a galinha, o pato. A gente é 

pluri, a gente não consegue ser mono. (...) É por isso que é territorialidade, e não terra, 

é território, e não terra. É a identidade vivenciando em todo o território, em toda aquela 

parte de terra, sabe a identidade que permeia tudo” [sic37]. 

 

A particularidade da lógica e das estratégias de organização do movimento quilombola 

está diretamente associada aos modos de vida das comunidades, como, por exemplo, a 

comunicação entre coordenadores e coordenadoras por carta. Embora existam diferenças entre 

si, é um movimento bastante coeso, pois só existe uma coordenação falando em nome de todas 

as comunidades. Mais recentemente, estão sendo criadas instâncias municipais onde existe mais 

de uma comunidade, a fim de se organizarem e terem uma voz comum que as represente em 

ideias e em territorialidade (Duarte, 2024). 

Sobre a questão territorial, o movimento passou a se articular com a pauta da reforma 

agrária, sob a liderança de Antônio Bispo dos Santos e Maria Rosalina dos Santos, em um 

esforço de estabelecer confluências. Entre 2003 e 2004, houveram debates no movimento da 

reforma agrária para compreender os povos quilombolas como público, conversas que 

culminaram na Feira Piauiense de Produtos da Reforma Agrária e Comunidades Quilombolas 

(FERAPI), evento que ocorre até os dias de hoje. Na primeira edição da Feira, foram reservadas 

80 vagas para quilombolas. Entretanto, Bispo lutou em prol de uma maior participação, 

totalizando 800 participantes, sendo 300 quilombolas (Duarte, 2024). Embora os rostos do 

movimento fossem Bispo e Rosalina, a FERAPI contribuiu para retirar as comunidades 

quilombolas e todas as pessoas que as compõem da invisibilidade. 

Nesta mesma época, em 20 de novembro de 2003, o Governo Federal publicou o 

Decreto nº 4.887, que regulamentou o “procedimento para identificação, reconhecimento, 

delimitação, demarcação e titulação das terras ocupadas por remanescentes das comunidades 

dos quilombos de que trata o art. 68 do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias” 

(Brasil, 2003). No estado do Piauí, entretanto, não havia nenhuma política ou lei que abordasse 

a regulação fundiária até então. Após a publicação do decreto, o movimento passou a atuar com 

                                                
37 Expresso aqui o uso do sic como algo que as normas da ABNT exigem. Para mim, transcrever em texto 

exatamente o que foi falado expressa a riqueza da fala, bem nos moldes do pretuguês de Lélia González, e não 

seria necessário apontar os “erros” feitos nas falas.  



93 
 

o Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária (INCRA) e buscando parceria com o 

estado para a regulação dos quilombos.  

O início do século XXI marcou também a implementação do projeto ATER No 

Quilombo (acrônimo para Assistência Técnica e Extensão Rural) para as comunidades negras 

rurais quilombolas no Piauí, executado pelo EMATER-PI e apoiado pela FAO, com o intuito 

de oferecer cursos, encontros e seminários (EMATER, 2008)38. Apesar das instituições 

financiadoras demandarem produtividade, o movimento buscava formação ligada às atividades 

próprias da população quilombola, ligadas a seus saberes.  

Pode-se dizer que o ATER No Quilombo foi semente do Viva o Semiárido, pois muito 

do que foi pensado e executado veio de experiências já passadas e de instrumentos construídos 

em outras oportunidades, como, por exemplo, o diálogo e a troca de vivências entre governo, 

movimento quilombola e comunidades. Durante o ATER No Quilombo, foram realizadas 

oficinas entre os técnicos da EMATER e quilombolas para que estes últimos ensinassem os 

primeiros. Rose conta que houve muita resistência por parte da instituição, incluindo o 

abandono durante a oficina. No final, apenas oito técnicos se dispuseram a aprender com os 

quilombos e, hoje, boa parte das políticas do estado do Piauí contam com o envolvimento desses 

mesmos técnicos que estudaram e aprenderam com os quilombolas (Duarte, 2024). 

Em 2016, a CECOQ-PI executava o Plano Brasil Sem Miséria39, que contou com um 

recorte para populações quilombolas com um projeto piloto em três estados: Piauí, Alagoas e 

Pará. Dessas experiências, a única concluída foi a piauiense, atendendo a mil famílias, 54 

territórios e 37 comunidades e oferecendo formações e assistências técnicas, ainda que de curta 

duração (Duarte, 2024). Durante a execução do Brasil Sem Miséria, foi realizado um 

diagnóstico sobre os povos quilombolas no estado, que, mais tarde, serviu de base para pensar 

o Viva o Semiárido. Além disso, muitas das famílias participantes do PVSA haviam sido 

contempladas com o programa do Governo Federal. 

 Esses dois programas, ATER No Quilombo e Brasil Sem Miséria, ajudaram na 

organização e na formação do movimento estadual quilombola, pois contaram com formações 

sobre legislação e direito quilombola, oficinas coletivas, contribuindo, enfim, para a 

                                                
38 Dados do período de 2003 a 2007 mostraram que 11.949 quilombolas de 76 comunidades distribuídas em 24 

municípios haviam sido assistidas. À época, o EMATER havia mapeado 125 comunidades quilombolas em todo 

o estado, e o projeto seria expandido para mais regionais.  
39 O Brasil Sem Miséria foi um plano federal lançado em 2011 pelo Ministério do Desenvolvimento Agrário com 

o objetivo de retirar pessoas da extrema pobreza (à época, com renda per capita inferior a R$ 70) (SRI, 2015). O 

Plano era fundamentado nos seguintes pilares: garantia de renda, acesso aos serviços públicos e inclusão produtiva 

(SRI, 2015). O Brasil Sem Miséria contou com a priorização de comunidades quilombolas. Segundo informações 

da Secretaria de Relações Institucionais (2015), 128 mil famílias quilombolas estavam inscritas, das quais 72% se 

encontravam em situação de extrema pobreza. 



94 
 

compreensão da comunidade como sujeito de direito ao invés de agente de assistência (Duarte, 

2024). 

Como amplamente apresentado no capítulo 1, um aspecto constituinte do movimento 

quilombola é a liderança feminina. No estado do Piauí, a situação não é diferente. Basicamente 

comandado e gerenciado por mulheres, o movimento é representado por 16 representantes de 

todas as regiões do estado, eleitos e eleitas pelas próprias comunidades (Duarte, 2024). 

Atualmente, a coordenadora é Maria Rosalina dos Santos. A maioria das comunidades está 

dentro dos cinco territórios do semiárido, onde o PVSA foi executado: Serra da Capivara, Vale 

do Canindé, Vale do Guaribas, Vale do Itaim e Vale do Sambito. 

As mulheres quilombolas urgem para que suas comunidades sejam mais reconhecidas 

e ouvidas (Curta o Semiárido, 2022b). Suas vozes, alçadas para fora de seus territórios, são um 

grito necessário para políticas bem pensadas e executadas. Mulheres negras e quilombolas na 

política são mais uma etapa para que as associações e as comunidades possam acessar recursos 

e políticos necessários para seu reconhecimento e valorização, bem como de suas práticas 

tradicionais. Esse posicionamento foi reiterado em diversas oportunidades, expostas ao longo 

deste capítulo. 

Dados das próprias comunidades apontam que 80% são lideradas por mulheres (Curta 

o Semiárido, 2021). Essa realidade é um reflexo da relevância delas para a realidade dos 

quilombos. Todas as pessoas entrevistadas expressaram que a participação quilombola era 

majoritariamente feminina, além de reconhecerem a relevância de seu papel no projeto. 

Inclusive, em uma das falas, foi ressaltado que “o feminismo é forte dentro do movimento 

quilombola” (Ribeiro Filho, 2024). Esse empoderamento chancela o poder dessas mulheres em 

ocupar o espaço delas como quilombolas e viabiliza a luta por políticas públicas voltadas para 

as demandas das comunidades (Curta o Semiárido, 2021). Cabe refletir sobre esse feminismo 

mencionado nas bases do movimento quilombola. As características da organização das 

mulheres (autodefinição de si e de suas lutas e território como ponto de partida) configuram 

reivindicações únicas do seu modo de viver e, portanto, um feminismo quilombola. Elas agem 

nos roçados, nos grupos de mulheres, no seu dia-a-dia e, ao mesmo tempo, mudam estruturas 

por meio da sensibilização de instituições acerca da cosmovisão que as guia.    

Dessa maneira, as mulheres quilombolas reconhecem, igualmente, a necessidade de 

continuar a adquirir conhecimento para assumir esses papéis de liderança e se tornarem 

protagonistas de seus próprios direitos como mulheres (Curta o Semiárido, 2021). Outro aspecto 

que chama atenção na relação entre elas é o sentimento de reconhecimento entre si mesmas, ao 

vangloriarem o trabalho de outras mulheres na representação e na ação nas esferas locais, como 



95 
 

nas associações de comunidades e coordenações estaduais, mas também na CONAQ enquanto 

instância nacional (Curta o Semiárido, 2021). Tal mérito também é observado localmente, em 

que mulheres da família e da comunidade são vistas como exemplo de luta pelos direitos e o 

engajamento em espaços como a universidade (Curta o Semiárido, 2022a). Esse funcionamento 

explicita a relação da coletividade, mesmo perante o fortalecimento de capacidades individuais. 

Ainda que uma mulher ocupe o espaço de liderança, a comunidade se fortalece a partir dessa 

representatividade. As lideranças existem porque as comunidades existem e chancelam esse 

espaço, em uma representação prática da filosofia ancestral Ubuntu: “eu sou porque nós 

somos”.  

No podcast produzido pelo projeto, Sandriele da Silva Ferreira, da comunidade 

quilombola Amarra Negro, no município de Bela Vista do Piauí, então presidente da associação 

de remanescentes de quilombo, ressaltou a importância da representatividade política de 

quilombolas para além de suas comunidades:  

 

“No meu pensar, as comunidades quilombolas era pra serem melhores do que já são 

hoje. Bem mais reconhecida, bem mais escutada, bem mais homens e mulheres 

ouvidos e mulheres negras, quilombolas, enfrentando a política e estando lá no alto, 

podendo dar um apoio lá de cima pra gente que tá aqui nas comunidades. Porque, na 

política, os quilombolas não têm muito o quê fazer porque não tem apoio, então a 

gente merece uma pessoa lá no alto, uma pessoa dos quilombolas lá no alto pra escutar, 

pra falar, pra transmitir o que a gente tem aqui na comunidades, as nossas 

comunidades, e o que a gente realmente necessita, quais os nossos deveres (...). Então 

eu vejo uma pessoa lá no alto podendo falar, homem ou mulher negra, podendo falar 

em nome das comunidades quilombolas e falando o que a gente realmente necessita, 

não só por pessoas que chegam lá e dizem ‘a comunidade tal precisa disso, precisa 

daquilo’, mas uma pessoa que realmente tenha o sangue nas veias, que tenha passado 

pelo que a gente passou pra poder transmitir o que a gente passou e trazer mais coisas 

pras comunidades quilombolas” (Curta o Semiárido, 2022b). 

 

Na esfera institucional, também foi salientada a relevância da presença de quilombolas 

em cargos de chefia e de liderança. Segundo Rose, o movimento quilombola está trabalhando 

internamente para a capacitação técnica para que os próprios quilombolas possam assumir 

diretorias que tratem de pautas centrais para sua existência, como a regulação fundiária. O 

grande objetivo, segundo Rose (Duarte, 2024), é que as comunidades tradicionais se coloquem 

dentro de suas políticas com propriedade técnica. Alguns exemplos práticos são vistos em 

secretarias do estado, como na Educação e na Assistência Social, órgãos coexecutores do 

PVSA.  

Ao longo do tempo, o movimento também foi se ressignificando dentro de si mesmo. 

Como colocou Rose, são das pequenas coisas que se constrói um movimento bem consolidado 

(Duarte, 2024). Por vezes, não há recurso para executar, mas existe uma organização entre e 



96 
 

cada uma das pessoas que o compõem que possibilita essa união40. Uma fala de Rose foi 

bastante incisiva sobre o senso de comunidade como fator de sobrevivência dos quilombos:  

 

“Como foi que Palmares caiu? No dia que traíram Zumbi. Como é que um quilombo 

cai? No dia que vocês brigarem entre vocês. No dia que o movimento quilombola do 

estado do Piauí se partir, acabam os quilombos no estado do Piauí. A força de vocês 

é porque vocês estão juntos. Vocês podem brigar entre vocês, só não pode é partir o 

movimento” (Duarte, 2024). 

 

Da mesma maneira funcionou a organização do movimento entre as duas principais 

lideranças, Bispo e Rosalina. Aliás, a confluência entre os próprios modos de agir desses 

personagens, em meio a suas diferenças, contribuiu para o sucesso do movimento. O cruzo entre 

as metodologias distintas, uma mais focada no debate das políticas públicas e outra na 

cosmologia africana e na identidade cultural da formação dos quilombos foi essencial para que 

o movimento soubesse navegar nesses mares políticos e de mobilização (Duarte, 2024). 

Assim se consolidou um movimento forte, firme em suas colocações, pois os problemas 

eram resolvidos internamente. Para fora do movimento, uma só visão. Compreender a história 

do movimento quilombola no Piauí é essencial para entender seus desdobramentos no Viva o 

Semiárido. Dentro do próprio projeto, foi necessário que o movimento se posicionasse. A ponte 

entre eles foi expressa da seguinte maneira por Rose: “A incidência do PVSA deu certo porque 

o movimento foi junto com o Viva o Semiárido. Tudo o que foi para quilombolas foi construído 

junto com o movimento quilombola”. 

 

3.2 TERRITORIALIDADE E COLETIVIDADE: QUILOMBOLAS, GOVERNO E 

FIDA RECONSTRUINDO O VIVA O SEMIÁRIDO 

 

Na área de intervenção do Viva o Semiárido estavam localizadas 32 das 50 comunidades 

quilombolas do semiárido piauiense, região que concentra a maior quantidade de quilombos no 

estado (Curta o Semiárido, 2021), que, por sua vez, totaliza quase 100 comunidades (Curta o 

Semiárido, 2022b). Até fevereiro de 2022, o investimento do PVSA havia superado os R$ 8 

milhões em iniciativas nas comunidades remanescentes de quilombos (Curta o Semiárido, 

2022b).  

Quando a carta consulta para o PVSA começou a ser estruturada, a Cofiex, instância 

responsável pela aprovação de financiamentos internacionais no Governo Federal, publicou 

resoluções para normatizar os processos de seleção das cartas e pontuar seu conteúdo. O 

                                                
40 Em entrevista concedida por Rosymaura Duarte, em 08 nov. 2024. 



97 
 

Governo do Piauí aproveitou esse momento para negociar o projeto com o FIDA com base 

nesses critérios de pontuação, estabelecendo metas e identificando recursos específicos para 

comunidades quilombolas e para mulheres (Ribeiro Filho, 2024). Em uma situação contrária, 

em que as partes não compartilhassem desses interesses para o projeto, ocorreriam disputas 

entre os vários segmentos envolvidos, o que ameaçaria a inserção desses grupos de forma 

satisfatória, uma vez que “em uma queda de braço pesada, sempre perde o mais fraco”, como 

colocou Chicão. Embora tenha ocorrido esse esforço, sabe-se que não houve orçamento 

específico destinado a esses grupos e, no caso das comunidades quilombolas, estas sequer 

contavam com indicadores específicos para visualizar globalmente como elas haviam 

participado do projeto. 

Apesar da existência de estruturas governamentais um pouco mais desenvolvidas e das 

equipes sensibilizadas e alinhadas, as parcerias em prol dos direitos das comunidades 

quilombolas no estado do Piauí ainda eram bastante escassas, pois visam-se resultados a curto 

prazo, quase imediatos, e ligados à dimensão econômica41. Como citado acima, existem 

problemas significativos de orçamento que impedem o andamento de iniciativas por 

determinadas vias, como pelo orçamento geral da União ou do governo do estado. Logo, como 

comentado por Chicão, todas as fichas foram apostadas no financiamento internacional, 

potencializado pelo interesse do FIDA nessa temática. Pelo lado das comunidades quilombolas, 

foi interessante perceber uma partilha nessa compreensão, mas valorizando seu saber e seu fazer 

como elementos centrais:  

 

“Eu faço parte do projeto PVSA, o meu nome é Maria Patrícia, faço parte da 

comunidade quilombola Amarra Negro, município de Bela Vista do Piaui. Quero 

dizer a você que eu estou pronta para lutar, para buscar um reconhecimento em prol 

de nós, mulheres. Não tô aqui a excluir os machos, os homens (...) [sic]. Quando eu 

falo em mulheres, é do modo em geral, e principalmente nós mulheres mesmo que 

precisamos nos sentir útil, porque não tem emprego pra todo mundo em 

prefeituras, em empresas. E nós temos nossos quintais com tantas coisas boas, 

tanta riqueza, o que nos falta é estrutura. É uma estrutura melhor pra gente 

trabalhar em distribuição de água, material, braçal, essas coisas que a gente precisa. É 

nesse sentido que a gente sofre mais. A gente aprendeu muito e até através disso a 

gente descobriu que a gente precisa buscar investimento para que mude” (Curta o 

Semiárido, 2022a, grifo meu). 

 

Desse extrato, dois pontos chamam a atenção: sua fala já se inicia se compreendendo 

enquanto parte do projeto. É relevante pensar como essas pessoas se enxergavam como o 

projeto em si, acreditando no seu potencial a partir do momento em que foi construído com o 

FIDA e o Governo do Estado, como será apresentado a seguir. Afinal, é comum enxergar o 

                                                
41 Em entrevista concedida em nov. 2024. 



98 
 

projeto como um ser, uma entidade que se sustenta em si mesma. Entretanto, é de suma 

importância enxergar o projeto como fruto dessas relações (sociais e de poder) entre os atores 

que o compuseram. O outro ponto relevante na fala de Maria Patrícia é a relação entre a 

“utilidade” das mulheres pela lógica ligada à valorização da territorialidade e dos saberes, alheia 

à produtividade defendida pelo FIDA. Em entrevista, foi relatado que o caminho escolhido para 

o PVSA focou no fortalecimento da principal organização do estado, a CECOQ-PI. A 

coordenação, portanto, ficou responsável por indicar os grupos participantes e auxiliar na 

mobilização das atividades e avaliações em todas as etapas do projeto. O benefício de 

estabelecer um único ponto de contato é justamente a facilitação do diálogo em apenas um 

espaço, ao invés de articular com diversos interlocutores da mesma agenda. Ao passo em que 

busca uma voz única em nome das comunidades quilombolas, a Coordenação atua em 

reconhecimento à diversidade entre os quilombos no estado do Piauí. Foi a partir dessa pressão 

que o FIDA e o governo estadual compreenderam a pesquisa das demandas dessa população 

como um passo fundamental (Curta o Semiárido, 2022b).  

O processo que viabilizou a participação ativa das comunidades quilombolas se deve a 

três fatores: i) organização e posicionamento incisivo do movimento quilombola estadual, que 

será explicado a seguir; ii) vontade política do Governo do Estado, também abordada a seguir; 

e iii) interesse do FIDA na participação de comunidades tradicionais e inserção de pautas sociais 

em seus projetos, sendo este último já abordado no capítulo 2. Cumpre destacar que essa suposta 

vontade política e interesse na participação dessas comunidades estão inseridas em um contexto 

diferente do posicionamento das comunidades quilombolas, mas que pode encontrar 

confluências de atuação, desde que respeitada a identidade, os saberes e a territorialidade delas.  

Desde as primeiras conversas sobre a elaboração do projeto, Chicão mencionou que o 

“histórico com as minorias [sic]” existe e, no caso do semiárido, essa dívida é ampliada. Rose 

trouxe outra visão: a construção da participação das comunidades tradicionais dentro do PVSA 

foi árdua, pois outros movimentos criticavam essa priorização, sem olhar devidamente para 

essa dívida histórica. Por este motivo, ter um olhar específico para jovens, mulheres e 

comunidades tradicionais como público alvo e prioritário ganhou bastante força. No semiárido 

piauiense, há apenas uma comunidade indígena e poucas relacionadas a atividades extrativistas 

e fundo de pasto42, portanto, as comunidades quilombolas foram priorizadas. Quando o projeto 

                                                
42 Segundo o Ministério do Desenvolvimento e Assistência Social, Família e Combate à Fome (2024), as 

comunidades de fecho e de fundo de pasto são conhecidas pela criação de animais soltos, principalmente gado, em 

terras coletivas (chamadas fecho), além da coleta de frutos e cultivo de roças. São tradicionais do oeste do estado 

da Bahia, mas com certa presença no Piauí, conforme relatado por Chicão em entrevista, ainda que de forma não 



99 
 

foi apresentado às comunidades quilombolas, ainda não havia transversalidade de gênero nem 

de geração, segundo relatado em entrevista.  

Em informação dada em entrevista, a apresentação aprofundada pelo FIDA e pelo 

Governo do Estado, por meio da Secretaria de Desenvolvimento Rural (atual Secretaria da 

Agricultura Familiar), sobre o projeto ao movimento quilombola se deu apenas no encontro 

estadual quilombola de 2016, ano em que o projeto já havia sido iniciado, com três comunidades 

inscritas até então. Antes disso, o movimento não tinha perspectiva de que era público 

prioritário do projeto e, até então, só haviam ocorrido conversas informais43.  

Já durante o encontro estadual, o movimento passou a estudar o projeto, a fim de ver o 

que poderia ser o Viva o Semiárido para quilombolas, compreendendo que deveria “abraçar” o 

projeto e evitar que fosse como experiências passadas em que a lógica de cima para baixo 

prevaleceu (Duarte, 2024). Havia uma certeza, traduzida aqui nas palavras de Rose: “O 

movimento é taxativo. A gente quer participação, a gente quer ser inserido no projeto. A gente 

quer ser inserido da minha forma, da nossa forma, num projeto que caiba ‘nós’”. Foi 

classificado como um projeto de máxima categoria, pois seria implementado onde está a 

maioria das comunidades, com um volume grande de recursos e cujo público principal era 

quilombola (Duarte, 2024). A primeira constatação foi de que, no desenho proposto, essa 

população não cabia dentro do PVSA e, portanto, o movimento passou a demandar do Governo 

maior participação nas discussões. No entanto, convencer o FIDA sobre a necessidade de um 

redesenho foi identificado como uma dificuldade durante as entrevistas. Após a retomada do 

projeto, em 2016, o Fundo ainda queria que o projeto fosse executado da mesma maneira que 

havia sido inicialmente proposto44.  

Para viabilizar essa participação, inicialmente foi pensada uma consultoria que 

orientasse o projeto dentro da perspectiva quilombola, responsável pela atualização do 

levantamento das comunidades feito pelo movimento. Em junho de 2017, foi iniciada uma 

consultoria pelo IICA para fazer esse “diagnóstico” sobre as comunidades quilombolas nos 

territórios do Viva o Semiárido junto com o movimento quilombola, também com a finalidade 

de criar uma linha de base para, posteriormente, facilitar a realização de monitoramento e 

avaliação (Duarte, 2024; Moreira, 2024). Para além de saber onde elas estavam, era necessário 

evidenciar as suas potencialidades e como elas estavam em seus territórios. Esse processo é 

                                                
organizada. Sua identidade perpassa o vasto conhecimento do Cerrado e da Caatinga, biomas que habitam e ajudam 

a preservar. 
43 Em entrevista concedida em nov. 2024. 
44 Ibid. 



100 
 

interessante para analisar a leitura do FIDA sobre a maneira que essa inclusão deveria ser 

realizada, isto é, por meio de terceiros e uma assistência técnica especializada em agricultura 

para localizar tais potencialidades a partir da leitura agrícola e poder monitorá-las por 

indicadores econômicos. A contratação de consultorias “temáticas” por financiadores é uma 

prática comum nos projetos, especialmente para atualizar dados que o Governo não dispunha 

sobre as comunidades no território. Assim, o Governo e o FIDA tentariam compreender as 

comunidades pelo olhar econômico com esses estudos, em um exemplo de transfluência.  

A solução proposta pelo movimento quilombola foi que os planos de ação incluíssem 

uma consultoria permanente, ao invés de temporária, para povos tradicionais, não apenas 

quilombolas (Duarte, 2024). Entretanto, o FIDA alegou que já havia definido o desenho do 

projeto com somente quilombolas, além do projeto já estar sendo implementado há dois anos 

(Duarte, 2024). Enfim, foi pactuada uma consultoria para acompanhar os projetos com as 

comunidades quilombolas. Nesse momento foi estabelecida a intersecção com gênero, pois foi 

percebido que os grupos mais mobilizados para participar do PVSA eram as mulheres das 

comunidades, organizadas em grupos não formalizados (Duarte, 2024). Em tentativa de 

resposta à atuação feminina nas comunidades e a suas demandas, o desenho final dessa 

consultoria integrou gênero, raça, etnia e geração. Uma vez que foi estabelecida a confluência 

entre os atores, foi possível vislumbrar um projeto que poderia ser diferente (Duarte, 2024). 

Os desdobramentos dessa inclusão no Governo foram possibilitados pela vontade 

política crescente. Com a ascensão de governos mais populares no início do século XXI, foi 

ressaltada a criação de estruturas institucionais próprias para as agendas de juventude, mulheres 

e comunidades tradicionais e/ou na transversalização em pastas como a assistência social, 

agricultura familiar, regularização fundiária e direitos humanos, além da inclusão de ações nos 

planos plurianuais (Ribeiro Filho, 2024). A formalização dessas estruturas deu-se a partir de 

2011, como frisou Chicão. A existência de uma secretaria facilita a montagem de equipes 

autônomas com orçamento e metas para executar as ações, enquanto a transversalidade 

apresenta dificuldades acerca do engajamento de pessoas que não necessariamente são sensíveis 

a tais temáticas (Ribeiro Filho, 2024). Além disso, foi ressaltado que a transversalidade ainda 

está bastante focada no discurso, mas a operacionalização é travada pela falta de orçamento. 

Sobre essa abordagem, chamou bastante atenção uma fala de Rose:  

 

“Eu até digo, não sou transversal, eu sou impositiva mesmo, é mulher e pronto. (...) 

Esse negócio de transversalidade tem que acabar um dia, esse negócio de deixar a 

mulher sempre com o segundo plano. Sempre na transversalidade, não? A gente tem 

que ser um momento ou outro agente tem que pautar isso como uma categoria, mesmo 

que a categoria vigente”. 



101 
 

 

É nítida a dissonância entre essa fala e a política de gênero do FIDA, que compreende 

as mulheres como uma parte do processo agrícola produtivo. Apesar dos esforços da 

“abordagem transformativa” defendido pelo Fundo, há uma divisão dos públicos. Por meio da 

lente do financiador, a pauta de gênero foi inserida na Secretaria de Desenvolvimento Rural, 

então executora do PVSA. Exemplo prático desse processo foi a união entre consultorias para 

projetos (Viva o Semiárido e PROGERE II45) para discutir a temática, compartilhando 

informações sobre as iniciativas com mulheres rurais em cada um. 

Na entrevista com Sarah (Moreira, 2024), foi mencionado que, ao ser contratada como 

consultora em gênero, acabou acumulando outras pastas que estariam “relacionadas”, como foi 

no caso da juventude e comunidades quilombolas. Apesar de compreender a necessidade de 

considerar os fatores de gênero, raça, etnia e geração, as equipes do projeto não conseguiam 

lidar com todas as especificidades da população e, em um movimento de divisão das temáticas, 

Sarah focou nas pautas de mulheres e juventude46. No caso do acompanhamento da pauta 

quilombola, existia algo relacionado à complexidade e à diversidade das vivências no estado. 

Assim, é possível ver que existe uma abordagem reducionista ao considerar as populações em 

situação de vulnerabilidade. 

Além da SAF, o governo contou com o envolvimento de outras pastas, como a de 

mulheres. Entretanto, não existia uma secretaria específica de comunidades tradicionais, e sim, 

diretorias e superintendências de comunidades quilombolas e de questões ligadas à terra, como 

é o caso no Instituto de Terras do Piauí (INTERPI) e na própria SAF. A demanda histórica do 

direito à terra pelas comunidades quilombolas, logicamente, foi levantada como um ponto 

central pelos atores do projeto. A resposta governamental, até então, era a existência de uma lei 

estadual com entraves para a titulação coletiva (Ribeiro Filho, 2024). A importância da questão 

fundiária foi percebida pelo FIDA ao medirem os eventuais impactos negativos para a 

implementação de atividades previstas, como, por exemplo, no caso de comunidades que 

possuíam um projeto produtivo, mas a terra não era delas, ou no caso da impossibilidade da 

construção de um poço devido à ausência de regulação fundiária (Duarte, 2024).  

A abordagem intersetorial foi a solução adotada pelo governo, devido à forte ligação 

das agendas de mulheres e de comunidades quilombolas com as pautas de regularização, por 

                                                
45 O Programa de Geração de Emprego e Renda no Meio Rural (PROGERE II) foi um projeto executado pela SAF 

e financiado pelo Banco Mundial, cujo objetivo foi aumentar a renda de pequenos/as produtores/as rurais em 

situação de pobreza (SAF, 2024). O projeto chegou a 68 municípios com três eixos de ação: concessão de 

incentivos financeiros para a implantação de Planos de Investimento Produtivos, melhoria das capacidades 

técnicas, gerenciamento, monitoramento e avaliação (SAF, 2024).  
46 Informação verbal obtida em entrevista concedida em nov. 2024. 



102 
 

exemplo. Como ressalta Duarte (2024), essa inclusão veio de um reflexo do movimento 

quilombola do estado. Outro fator primordial para o sucesso da participação do movimento 

quilombola foi sua relação aberta e franca com o Governo do Estado desde antes do projeto 

(Duarte, 2024). O desenho final do projeto só foi alcançado satisfatoriamente com o 

engajamento do movimento quilombola estadual, demandando seu devido lugar nas discussões 

e nas tomadas de decisão. Para tanto, a CECOQ-PI teve o trabalho de traduzir a realidade das 

comunidades para uma linguagem que o FIDA e o Governo pudessem compreender. Nesse 

processo de tradução, ou de confluência, à primeira vista, parece que a lógica produtiva 

prevaleceu, pois, as metas permaneceram atreladas à produção. Talvez, na essência da relação 

entre os atores, foi possível iniciar um movimento de reflexão sobre o modo de se desenvolver, 

em que o primeiro resultado foi o respeito ao saber e ao fazer quilombola. Com o passar dos 

anos, foi criada uma parceria bem consolidada baseada em debate, escuta e propostas entre os 

atores. Os gestores foram sendo ensinados pelo próprio movimento qual seria a melhor maneira 

de lidar. Isso não necessariamente implica no fim total das discordâncias, mas ao menos se 

fomentam espaços democráticos de diálogo e construção conjunta de políticas.  

 Essa movimentação foi importante para que fossem superados alguns desafios 

mencionados pelas próprias comunidades, como a percepção de dificuldade de acesso do 

projeto pela falta de conhecimento sobre as atividades realizadas nos territórios (Curta o 

Semiárido, 2022a). No caso da comunidade Pau D'Arco, manifestou-se o desconhecimento de 

nomenclaturas técnicas para inscrição como participante, o que se deu, enfim, por meio da 

associação de produtores (Curta o Semiárido, 2022a). A institucionalização dos quilombos, via 

associações, contribui para o acesso a políticas públicas (Curta o Semiárido, 2022b), pois entra 

nos moldes requeridos pelos governos e pelos financiadores para contabilizar resultados. Essa 

institucionalização também pode contribuir para a defesa dos modos de vida. É como afirma 

Antônia Luiza da Conceição, da comunidade Canabrava dos Amaros, ao Curta o Semiárido 

(2022b), ao contar sobre a criação da associação de moradores em 1993 como uma maneira de 

manter as tradições, ressaltando o trabalho em grupo nas farinhadas, em que todas as pessoas 

participavam, desde a caminhada para buscar água nos poços e o transporte feito por animais 

até o mutirão para produzir a farinha. Apenas no ano seguinte se reconheceram como 

quilombolas, o que permitiu participar de outros projetos (Curta o Semiárido, 2022b).  

Em termos da governança, o PVSA contou com várias consultorias para temáticas 

diferentes (i.e. quintais produtivos, cooperativismo, mulheres, monitoramento e avaliação), 

além da equipe do Governo do Estado e os responsáveis de projeto do FIDA. Assim, o FIDA 

contratava as empresas para realizar as assistências técnicas, que, por sua vez, se relacionavam 



103 
 

diretamente com as comunidades, via associações de moradores, grupos de mulheres ou 

organizações territoriais existentes. Novamente, uma terceirização do trabalho do financiador e 

do governo, com assistência técnica especializada majoritariamente em temáticas agrícolas. Um 

ponto importante suscitado por Sarah e por Alexandra nas entrevistas foram as formações sobre 

gênero, feminismo, interseccionalidade e agroecologia para sensibilizar e dar condições às 

equipes técnicas de trabalhar com o conhecimento adequado e valorizar o trabalho da 

assistência (Moreira, 2024; Teixeira, 2024). Em agosto de 2017, foi realizada a oficina sobre 

transversalização de gênero no PVSA, para as instituições executoras, coexecutoras e parceiras 

do projeto (FIDA, 2022). 

As pessoas entrevistadas aproveitaram as falas sobre a governança para evidenciar uma 

certa “hierarquia” entre os agentes do projeto, desde seus pontos de vista. Uma das visões 

compartilhada foi de que o FIDA “encabeçava a ordem”, já que era a agência financiadora e 

detentora dos recursos, o que o tornava o agente responsável pela definição das regras, inclusive 

para o estado do Piauí47. Outra interpretação sobre a relação entre este e aquele evidenciou 

possíveis conflitos sobre as medidas necessárias para o território e para a população local. Além 

disso, existiam outros níveis de agência no projeto, composto pelas comunidades e pelas 

equipes técnicas contratadas para as consultorias, o que frisou os distintos níveis de diálogo e 

de poder de decisão. Em uma fala durante entrevista, foi dito que “o estado estava um 

pouquinho à frente do financiador”, no que diz respeito à compreensão da luta e à articulação 

com as populações participantes do PVSA. Em termos operacionais, isso teria implicações 

relacionadas às dificuldades da direção do projeto, aqui representada pelo FIDA, em evoluir 

junto com as comunidades, apesar da abertura48. De maneira geral, foi dada a seguinte 

avaliação: 

 

“Eu acho que o olhar da cooperação internacional ainda é muito extrativo de 

informações de dados, de fatos, de histórias, de práticas. Ainda tem um olhar muito 

impositivo de como deve ser feito a partir das suas regras, das suas normas. (...) Ainda 

tem muito que melhorar para melhorar o diálogo, tanto com os próprios governos, 

nacionais, estaduais quanto com os sujeitos, os povos que participam, que atuam, que 

recebem esse apoio. Então eu sinceramente acho que ainda tem muito que mudar para 

que o FIDA de fato ouvisse o que todas as mulheres falavam nos debates ou se 

transformasse em mudança de lógica. (...) Ainda é uma relação muito hierárquica e eu 

diria, inclusive, ainda colonizadora”49. 

 

Embora tenham sido realizadas várias viagens aos territórios, com participação das 

comunidades, uma das falas em entrevista alertou para a pouca efetividade dessa presença para 

                                                
47 Informação verbal obtida em entrevista concedida em nov. 2024. 
48 Ibid. 
49 Ibid. 



104 
 

mudar o pensamento do financiador sobre as regras pré-estabelecidas do jogo50. Em conversas 

distintas foram mencionadas atitudes colonialistas e salvacionistas ainda presentes no dia-a-dia, 

no vocabulário e na elaboração dos projetos. Entre os exemplos mencionados, estão o 

posicionamento do banco multilateral e das equipes do projeto de olhar apenas para os 

resultados numéricos, o que não torna o processo necessariamente humano. Aliás, uma das falas 

ditas em entrevista salientou o foco principal em alcançar tais objetivos: “No PVSA, a gente 

tinha metas específicas, tanto para quilombolas como para mulheres e como para juventudes, 

né? E a gente, inclusive, conseguiu dar conta dessas metas numéricas”51.  

Além disso, foi criticado o uso do termo “missões” para designar as viagens de trabalho 

realizadas pelo FIDA para o território. Nos próprios relatórios dessas “missões” foi sugerido 

que fosse utilizada linguagem inclusiva (como, por exemplo, acrescentar o termo “agricultores 

e agricultoras” para diferenciar e valorizar essas mulheres e suas práticas nas comunidades), 

uma vez que se trata de um projeto de inclusão social com foco em questões de gênero e 

raciais52. Inclusive, essa é uma recomendação feita na cartilha “Refletindo sobre as relações de 

gênero no semiárido”, publicação do próprio projeto (Moreira, 2021). Entretanto, não houve 

tanta abertura para realizar essas adaptações, sob o pretexto de que havia quantidade máxima 

de caracteres para o relatório.  

Outro ponto de bastante debate foi evidenciado com o uso do termo “beneficiário” ao 

invés de “participante” ao se referir às pessoas do território. Beneficiam-se de quê? Se existe 

alguém que se beneficia, existe um benfeitor. A inserção econômica no mercado é benéfica? 

Isso é, antes que tudo, uma prioridade e uma demanda das comunidades quilombolas? Ou 

apenas reforça a transformação de todo o mundo em um laboratório para a lógica econômica 

moderna, assim como mostrou-se no contexto da criação do FIDA? 

Esse posicionamento limita a compreensão de que esses povos são também sujeitos de 

direitos53, como foi largamente exposto no primeiro capítulo. Como ressaltou Rose, “as pessoas 

só dão valor quando elas fazem parte do processo. Quando elas não são parte desse processo, é 

como se elas estivessem recebendo só uma assistência – ‘eu estou aqui assistindo, estou 

recebendo, e aí isso aqui não tem valor’”. É também com outras palavras de Rose que trago 

uma visão sobre o pertencimento, em uma comparação entre as diferentes perspectivas sobre o 

poder de agência:  

 

                                                
50 Ibid. 
51 Ibid. 
52 Ibid.  
53 Ibid. 



105 
 

“Estar dentro da comunidade quilombola é uma vivência e uma experiência 

maravilhosa. (...) É de uma irmandade sem igual que esse povo tem. Então você se 

sente acolhido, você se sente dele, você é parte de tudo, você nunca é um visitante. 

Você vai ser sempre um deles, porque eles não sabem ter visitas. Eles mesmos dizem 

isso lá no quilombo da Rosalina: ‘A gente não sabe ter visita. A gente sabe ter pessoas 

que, para a gente, é um de nós’. Então eles terminam te envolvendo de uma forma que 

você acaba sendo um deles, né? Mesmo sem nem perceber”. 

 

Essas dificuldades teriam sido superadas com as consultorias e suas metodologias 

participativas, ao estabelecerem um “meio do caminho” do diálogo entre financiador e 

comunidades. Além disso, a experiência geral foi tida como bastante positiva, com devolutivas 

benéficas às atividades de empoderamento, aumento da produção agrícola, participação na 

gestão das associações, dos sindicatos e dos movimentos. Entretanto, é preciso olhar 

atentamente para os meios empregados para confluir. Existe um lado que cede para chegar ao 

consenso? Se sim, qual seria? Analisando mais profundamente essas relações no universo 

estabelecido pelo projeto, compreende-se esses “lados” em espectros diferentes? Ao que tudo 

indica, esses lados bem diferentes entre si entraram em contato por demanda e por esforço do 

grupo inserido no projeto sem participação efetiva. Por si só, tal passo indica uma disparidade 

nos poderes de atuação e causando desigualdade entre esses atores.  

Para Rose, a experiência do PVSA possibilitou a perspectiva de trabalhar com 

quilombolas para quilombolas, mas não antes sem muita luta. Para isso, foi necessário 

“encontrar as brechas” dentro das instituições, seja o financiador, seja o Governo Estadual, para 

uma construção conjunta e uma parceria centrada na confluência de didáticas e metodologias 

por meio do diálogo, do compartilhamento. O sentimento final foi trazido na seguinte fala de 

Rose: “Já estou muito cansada de só promessas ou só discursos ou só planejamentos e nada de 

ação. O Viva o Semiárido veio com uma ação concreta. Todo mundo planejou, mas também 

executou a ação concreta da comunidade”. 

 

3.3 TRAJETIVIDADE: AS MULHERES QUILOMBOLAS NO PVSA 

 

A abordagem de gênero, segundo Sarah, foi trabalhada a partir de uma perspectiva 

feminista, com as mulheres no movimento de fortalecimento a partir dos projetos produtivos 

que o Viva o Semiárido apoiou e financiou, isto é, um feminismo diferente do quilombola, 

baseado na inserção das mulheres no mercado produtivo. A cartilha “Refletindo sobre as 

relações de gênero no semiárido” foi um material essencial para apresentar as principais 

questões de gênero no PVSA, que podem ser sumarizadas na seguinte pergunta: “O que 

significa ser mulher no semiárido do Nordeste?” (Moreira, 2021, p.24). Atrelado também à 



106 
 

noção de raça, a cartilha abordou a situação de mulheres negras no campo, mulheres 

camponesas, feminismos, racismo, organização social e política das mulheres rurais, violência 

contra as mulheres e divisão sexual de gênero na zona rural (Moreira, 2021). Para Chicão, a 

maioria dos projetos “foram na linha do empoderamento feminino”. O objetivo, portanto, era 

contribuir com os processos de auto-organização das mulheres com um aporte econômico 

(Moreira, 2024). Um exemplo prático foi mencionado por Chicão: 

 

“Quando veio a pandemia, quem primeiro se manifestou foi uma associação de 

mulheres que produziu máscaras (...). A gente tinha financiado um ateliê delas para 

distribuir com os caminhoneiros. Foram para a BR distribuir as máscaras, depois 

distribuíram para os hospitais máscaras e aventais. E logo em seguida passaram a 

vender. (...) A primeira experiência foi, inclusive, com a doação dos consultores do 

FIDA, que se reuniram e fizeram uma cota e mandaram dinheiro para comprar os 

primeiros materiais. Daí foi indo, foi indo, gerando, lá no fim, na comercialização, 

inclusive para as secretarias municipais, secretarias estaduais de saúde”. 

 

Esses relatos escancaram qual feminismo permeou as atividades do FIDA e do governo 

nas comunidades. Em uma lógica de empoderamento, aporte econômico e fortalecimento dos 

processos produtivos, tanto o Governo quanto o Fundo reproduziram um feminismo ligado à 

inserção capitalista como forma de liberação. Por esta lógica, as mulheres “alcançariam” os 

homens (ainda em uma perspectiva dicotômica) em termos econômicos e poderiam usufruir das 

mesmas condições. No capítulo anterior, foi explicado o quanto esta linha de raciocínio permeia 

a política de gênero do FIDA. Por uma leitura a partir do prisma do feminismo quilombola 

proposto por Silva (2022), a postura do FIDA com relação às mulheres rurais se distanciou das 

lutas nos territórios e enfraqueceu os questionamentos das bases colonialistas intrínsecas do 

projeto (financiamento no Sul Global, no setor agrícola, com objetivo de reduzir pobreza por 

meio da inserção financeira das populações em situação de vulnerabilidade). 

Sarah mencionou na entrevista que a maioria das comunidades quilombolas não tinha 

espaços organizados de mulheres (Moreira, 2024). Assim, o contato das consultorias era feito 

com as associações, mas buscando, em primeiro lugar, as lideranças – em sua grande parte, 

femininas –, o que fomentou a participação de outras mulheres nas diretorias. Um fator crucial 

sobre a participação das comunidades no projeto foi trazido à tona por Chicão e por Rose, ao 

mencionarem que a contratação das consultorias e a elaboração dos subprojetos eram 

submetidos ao crivo das comunidades. A prioridade era de que as equipes contassem com 

consultores/as quilombolas ou com experiência e contato prévio, o que figura como um passo 

básico para as atividades executadas em territórios quilombolas. Foi lançada uma chamada 

pública para que entidades entrassem no rol das prestações de assistência técnica para as 

associações comunitárias (FIDA, 2022). A seleção incluía negociação com os agentes do 



107 
 

projeto, incluindo as comunidades quilombolas. As metodologias também eram analisadas, mas 

havia um nivelamento prévio, para que houvesse um parâmetro de comparação entre as 

entidades inscritas.  

Ainda, as comunidades foram sensibilizadas sobre a importância da criação de grupos 

de mulheres. Entretanto, não foram localizados dados sobre a quantidade de novos grupos 

criados. As estatísticas calculadas pelo FIDA (2022) apontam que mais de 80% das associações 

beneficiárias tinham mulheres em postos de tomada de decisão, sendo 32% dos cargos de 

presidente, 42% de tesouraria e 61% de secretaria. 

Em um trabalho conjunto entre as consultorias de gênero e de associativismo e 

cooperativismo, as mulheres que faziam parte das cooperativas foram formadas para que 

pudessem integrar os espaços de representação, além de fortalecer as lideranças femininas já 

existentes nesses locais para serem reconhecidas como tal e assumirem os espaços de 

representação e de diretorias (Moreira, 2024). Esse trabalho conjunto foi primordial para a boa 

articulação e transversalização das temáticas abordadas durante o projeto. Como ressaltou Sarah 

Moreira (2024), é preciso: 

 

“pensar o território de forma mais ampla, que não seja fragmentado nas caixinhas das 

atividades produtivas (...). Eu acho que um limitador dos financiamentos da 

cooperação internacional é pensar a realidade, a partir de atividades de cadeia 

produtiva. E eu acho que isso é muito complexo para quem está querendo atuar no 

território de forma mais sistêmica. Então eu mesma acho muito ruim chegar no 

território, separando inclusive as pessoas a partir da sua caixinha, né? ‘Você se 

encaixa aqui na apicultura, você é da avicultura, você é da caprinocultura’. E acaba 

separando as pessoas, limitando-as, né? A partir de cadeias produtivas, atividades 

produtivas, e eu acho que isso, em alguma medida, pode fragilizar processos de pensar 

a comunidade de forma mais coletiva”. 

 

Essa fala corrobora para pensar a partir de um feminismo fora dos moldes econômicos, 

como aquele incorporado pelo FIDA em suas operações. Ao mencionar o território como ponto 

de partida, Sarah se aproxima do feminismo quilombola, além de privilegiar abordagens ligadas 

à biointeração e à confluência de fatores, ao invés de interpretar a realidade de forma dividida. 

Ao longo do projeto, foram realizados três grandes encontros com mulheres e com quilombolas. 

As oficinas com os grupos participantes foram uma condição prévia da coordenação do projeto 

com as parcerias, o que permitiu resultados melhores e valorização dos conhecimentos, dos 

saberes e das práticas das comunidades (Ribeiro Filho, 2024). Como atividade prévia à 

atualização do plano de ação, foi realizada uma oficina de levantamento das demandas das 

mulheres (Moreira, 2024). Em 2018, a consultoria especializada em gênero da unidade de 

gestão do projeto elaborou os planos estratégicos e de ação de gênero e inclusão social do PVSA 

(FIDA, 2022). 



108 
 

Posteriormente, o projeto contou com um encontro de mulheres do semiárido em 2019, 

para avaliar e fazer pequenos ajustes, e com oficinas sobre temáticas relacionadas a gênero, 

como cooperativismo e comercialização (Moreira, 2024; Ribeiro Filho, 2024). O terceiro 

encontro, denominado Colhendo os Frutos do PVSA, foi realizado no final para apresentação 

dos resultados. Nesta última oportunidade, as próprias comunidades quilombolas foram 

responsáveis por apresentarem seus projetos.  

 

3.3.1 No território, mulheres quilombolas cultivam, mulheres quilombolas 

registram 

 

As comunidades quilombolas deveriam ter sua soberania e segurança alimentar 

promovidas, além de contribuírem com a troca de conhecimentos, por meio das ações do PVSA 

(Curta o Semiárido, 2021). Esses objetivos foram operacionalizados, segundo Sarah Moreira, 

em três vertentes: quintais produtivos, cadernetas agroecológicas e espaços coletivos de 

organização. Essas atividades foram pensadas pelo Governo como gerenciador dos recursos e 

com o movimento quilombola enquanto agente a partir de experiências semelhantes com outros 

projetos, como foi o caso do Brasil Sem Miséria em 2013 (Curta o Semiárido, 2021) e o ATER 

No Quilombo.  

Segundo relatos feitos nos podcasts do projeto (Curta o Semiárido, 2021; 2022b), as 

ações também vinham com formação, contribuindo para a consciência política e para a 

formação profissional de mulheres quilombolas e de suas famílias. Nos cursos de manejo, por 

exemplo, a assistência oferecida esteve voltada às culturas já criadas pelas famílias, como 

cultivos de ovelhas e galinhas (Curta o Semiárido, 2022b). Esse elemento de “não inventar 

atividades” foi importante para o sucesso do projeto, pois focou em potencializar por meio de 

estruturas, matérias-primas e capacitação algo que as comunidades estavam habituadas a fazer 

(Ribeiro Filho, 2024). A interface de mulheres, jovens e quilombolas rendeu bons frutos, com 

fortalecimento entre esses grupos e formação profissional ligadas a atividades não-agrícolas. 

Para o FIDA (2022, p.26): 

 

“As capacitações e os intercâmbios foram determinantes para fortalecer o 

engajamento entre cooperativas e associações de agricultores familiares, desenvolver 

capacidades dos beneficiários, principalmente mulheres e jovens, e promover a 

disseminação do conhecimento entre os diversos atores envolvidos”. 

 

Segundo resultados preliminares do uso das cadernetas agroecológicas, o inventário da 

produção das agricultoras do semiárido piauiense era majoritariamente relativo a atividades 



109 
 

agrícolas (90%, distribuídas entre produção animal, vegetal ou de processados54), mas com uma 

presença das atividades não-agrícolas (Aires, 2021). Estas atividades foram classificadas em 

dois nichos: serviços (de estética, como corte de cabelo, alisamento, depilação, manicure, bem 

como a realização de faxinas, venda de roupas e de alimentos) e artesanato (confecção de 

brincos, pulseiras, colares de sementes, vestidos, panos para usos diversos, sabão caseiro e de 

soda, e tapetes). Dentre as outras formações, estavam cursos de cabeleireiro, de escassez 

hídrica, reuso da água e outras áreas profissionalizantes, o que influenciou a participação ainda 

maior de mulheres e jovens (Curta o Semiárido, 2022b).  

Havia uma relação intrínseca entre os quintais produtivos e as cadernetas 

agroecológicas. Essa construção se deu por meio de um diálogo conjunto, com participação de 

vários movimentos, que abordou diferentes temáticas que extrapolam o meio rural, como a 

participação feminina na política (Curta o Semiárido, 2022a). Isso permitiu que as mulheres do 

semiárido se enxergassem em muitos cenários, “podendo ser o que quiserem”, como comenta 

Maria Vitória, participante do projeto, professora e trabalhadora rural do município de Massapê 

do Piauí (Curta o Semiárido, 2022a). A produção nos quintais foi vista por dois eixos: consumo 

próprio e consumo externo (doação ou venda) (Curta o Semiárido, 2022c), o que fomenta o 

encontro entre os “mundos” das comunidades quilombolas e do FIDA. A iniciativa dos quintais 

produtivos incentivou a cooperação entre os quintais e a produção sem agrotóxicos (Curta o 

Semiárido, 2022c). Cada vez mais se fortalece o olhar para o quintal de “uma forma mais 

sistêmica, mais ampla, e não apenas como um terraço e uma extensão da casa”, como colocou 

Sarah na entrevista, contribuindo, assim, para a conservação da sociobiodiversidade do local. 

Assim, os agentes do projeto tiveram a oportunidade de compreender essa dimensão não-

econômica dos cultivos.  

A ideia dos quintais parte da agroecologia enquanto movimento social e político que 

defende o cuidado da “casa comum” (mundo) e de quem a habita, por meio de relações, 

afetividade e solidariedade (Curta o Semiárido, 2022c). Assim, os quintais são espaços para 

construção de relações não apenas produtivas, mas também de lazer, muito realizada por 

mulheres (Curta o Semiárido, 2022c). Segundo informações do FIDA (2022), foram apoiados 

503 quintais, dos quais 70% eram cultivados por mulheres. Essa atividade responde diretamente 

à dificuldade da cooperação internacional de olhar para a comunidade e para o território de 

                                                
54 Embora o termo “processado” remeta à industrialização, a análise dos resultados deixou claro que se tratavam 

de ingredientes naturais utilizados para cozinhar ou fazer pratos, geralmente típicos da região, como beijus, bolos, 

canjicas, licor, massa de buriti e melado, por exemplo. A lista completa pode ser consultada no documento original: 

https://vivaosemiarido.org.br/uploads/cartilhas/2021/09/cartilhas-2021-09-1632872710-pdf-1632873995.pdf.  

https://vivaosemiarido.org.br/uploads/cartilhas/2021/09/cartilhas-2021-09-1632872710-pdf-1632873995.pdf


110 
 

maneira sistêmica, sem se limitar a atividades produtivas (Moreira, 2024). As participantes 

relataram mais conhecimento, mais sobrevivência e mais cuidado com a natureza, além de 

reforçarem a relação mútua de ajuda entre pessoas e natureza (Curta o Semiárido, 2022c). Um 

ponto central da agroecologia e sua realização no projeto aponta para “conhecer a agroecologia 

por quem dela vive” (Curta o Semiárido, 2022c). Além disso, para as comunidades, os quintais 

serviram como ferramenta psicológica para enfrentar a pandemia (Curta o Semiárido, 2022c).  

Os resultados apontam que grande parte da produção dos quintais (85% das anotações) 

é dirigida ao autoconsumo ou à alimentação das famílias vizinhas ou amigas (Aires, 2021). No 

que diz respeito ao autoconsumo, por sua vez, Sarah evocou um ponto bastante importante para 

pensar a relação econômica e o trabalho de mulheres:  

 

“Eu acho que a caderneta também tem uma contribuição muito importante para olhar 

para a importância do autoconsumo (...) como parte da economia, né? A gente fala 

muito na economia feminista, de como a gente precisa dar visibilidade àquilo que a 

economia não é só o que necessariamente passa pela lógica do mercado, não 

necessariamente é monetarizado, mas que produção gera vida, não é? Contribui para 

a produção e para a reprodução da vida”. 

 

Para a equipe técnica participante, o olhar para os quintais foi bastante relevante para 

enxergar a produção agrícola desde a perspectiva e o protagonismo feminino. Para a pessoa 

técnica do Emater, por exemplo, o cotidiano era organizado em torno do “dono do roçado”, até 

então (Aires, 2021). O trabalho realizado nos quintais produtivos, inclusive com publicação de 

cartilha específica sobre a temática, contribuiu para visibilizar esse espaço como produtivo e 

diverso, mas também como troca, intercâmbio, como espaço sociocultural e eminentemente 

gerido pelas mulheres (Moreira, 2024). Os quintais correspondem a 75% da produção das 

agricultoras rurais, o que os configura como o principal local onde as mulheres atuam (Aires, 

2021), isto é, em suas próprias casas ou comunidades. Essas inferências contribuíram para outra 

importante frente de atuação, voltada à campanha pela divisão justa do trabalho doméstico. A 

Pesquisa Virtual sobre os Resultados de Gênero apontou que 74% das entrevistadas 

convenceram outros membros da família a dividirem atividades domésticas (FIDA, 2022). Para 

o FIDA (2022), a iniciativa dos quintais possibilitou uma nova dinâmica na abordagem e no 

olhar sobre sua importância estratégica no empoderamento de mulheres, na segurança alimentar 

e nas relações familiares. 

Por sua vez, a caderneta é um instrumento político-pedagógico para formar mulheres, 

idealizado a partir da própria percepção sobre sua participação na renda familiar (Curta o 

Semiárido, 2021). O uso das cadernetas é resultado do questionamento da economia 

hegemônica estruturada em torno apenas das atividades com geração de riquezas e inseridas no 



111 
 

mercado (Aires, 2021) e, portanto, valoriza o fazer quilombola na terra. Assim como no caso 

dos quintais, esse trabalho de sensibilização foi necessário junto às equipes de assistência 

técnica (Aires, 2021). Com apenas quatro colunas, as mulheres conseguiram quantificar a 

produção, o consumo, a venda e o lucro dos alimentos cultivados em seus quintais, locais onde 

elas possuem poder de gestão (Duarte, 2024; Moreira, 2021). As 147 mulheres participantes, 

dentre as quais pelo menos 30 eram quilombolas, se comprometeram a anotar por um ano, entre 

setembro de 2019 e agosto de 2020 (Aires, 2021; Moreira, 2021).  

A relação de cuidado das mulheres com a comunidade, as casas, os animais e a família 

ocorria sem o devido reconhecimento dos serviços para a divisão justa do trabalho (Curta o 

Semiárido, 2022a). Além da produção e do cuidado, o inventário da produção dessas mulheres 

aponta igualmente para o trabalho de “conservação da sociobiodiversidade, garantia da 

segurança alimentar e nutricional das famílias e, também, na movimentação da economia local” 

(Aires, 2021, p.19). A produção destinada à venda é direcionada ao mercado via circuitos curtos 

de comercialização, como na própria comunidade, em mercados institucionais, em feiras, 

encomendas e venda porta a porta, correspondendo a 57% dos valores apontados nas cadernetas 

(Aires, 2021).  

 

Figura 4 – Exemplo de caderneta agroecológica preenchida por agricultora 

 

Fonte: Santos; Marques; Leandrini (2023). 



112 
 

 

A particularidade das comunidades quilombolas participantes na atividade das 

cadernetas aponta para a prevalência do compartilhamento de alimentos e das atividades que 

geram renda não-monetária (Aires, 2021). A menor parte, relativa à venda, é realizada também 

na própria comunidade, mas também nas festividades locais e nas idas às prefeituras (Aires, 

2021).  

A experiência das cadernetas é mais uma etapa de um processo gradual de tomada de 

consciência das mulheres agricultoras rurais sobre sua importância na sociedade. Mais do que 

isso, uma tomada de consciência da sociedade (notadamente os atores do PVSA, como o 

Governo e o FIDA) sobre a importância do trabalho dessas mulheres para além da produção e 

do lucro agrícola. Talvez, essa ainda não seja uma interpretação válida para eles, faltando um 

aspecto crítico sobre a relação colonialista que ainda insiste em resistir. Pela leitura do FIDA, 

além de evidenciar a produção de alimentos nos quintais, a reprodução do seu agroecossistema, 

as cadernetas foram essenciais para demonstrar a contribuição do trabalho das mulheres para a 

renda familiar e a economia local (Moreira, 2021; Aires, 2021). Para Rose, foi relevante para 

que essas mulheres se enxergassem como agentes de desenvolvimento e, mais importante, como 

sujeitas de direitos e de poder, posicionamento que foi corroborado pela fala de Aparecida 

Sousa, agricultora participante: “Nós mulheres sabemos, a partir do uso dela, qual o papel mais 

importante da gente. Importante, porque tamos vendo como é importante a nossa mão de obra 

no campo [sic]” (Aires, 2021, p.35). As mulheres participantes das iniciativas puderam 

compartilhar os conhecimentos adquiridos com aquelas que não estavam dentro do grupo 

(Aires, 2021). 

Acerca dessa contribuição, muito me chamou a atenção a seguinte fala de Sarah Moreira 

(2024) durante a entrevista:  

 

“A caderneta contribui para visibilizar, valorar e valorizar o trabalho econômico 

realizado pelas mulheres, uma vez que ele realmente contabiliza tudo o que é de 

produção das mulheres, mas tudo que é consumido, vendido, trocado e doado. (...) 

Botar isso na ponta do lápis mostrou pra gente o quanto essa é uma contribuição 

econômica das mulheres que tá muito invisível. E o quanto ela é fundamental para as 

famílias, para as comunidades e para as economias do município da região, inclusive 

do estado, né?” (grifos meus). 

 

Os dois elementos centrais mais interessantes deste relato são: além de trazer à tona a 

importância das mulheres para a produção econômica, elas conseguem calcular essa 

participação e se valorizarem a partir de tal consciência. No entanto, nem tudo circunda o 

dinheiro. E nisto, vem o segundo ponto: a compreensão da coletividade com a troca e doação 

de alimentos entre as famílias e comunidades envolvidas. Esses gestos são nítidos para 



113 
 

compreender as noções de biointeração, em que se produz apenas o necessário para a família 

ou a comunidade e o restante é devolvido à terra. 

Assim como relata o documento de análise dos primeiros resultados (Aires, 2021, p.25):  

 

“Observou-se, também, que atividades desenvolvidas fora da unidade produtiva e que 

ocupam boa parte do tempo de algumas mulheres não foram registradas. Na 

comunidade de Amarra Negro, município de Bela Vista do Piauí, uma das mulheres 

trabalha na zona urbana como cabeleireira, porém não fez nenhuma anotação sobre 

essa atividade produtiva”.  

 

Esse testemunho implica que ainda existem lacunas na compreensão da relevância do 

papel das mulheres por elas mesmas. Ao mesmo tempo, falas das agricultoras, como é o caso 

de Marilene Rosalina dos Santos, quilombola da comunidade de Tapuio, ajudam a compreender 

a importância das cadernetas para a família como um todo (Aires, 2021, p.33, grifo meu): 

 

“A Caderneta dá autoestima à família, permite saber o potencial do quintal e do que 

tem dentro de casa. Se você tira do quintal, sabe o que tem ali. É importante saber os 

valores. A gente vê a diferença entre consumo, doação, troca e venda. Conversar com 

as outras mulheres que também usam a Caderneta gera trocas e conhecimento. 

A valorização da Caderneta é de toda a família. Ao separar as atividades das mulheres 

e dos homens, fez com que os homens passassem a anotar em outro caderno”. 

 

Além das avaliações positivas, ocorreram algumas dificuldades para que todas as 

mulheres fizessem suas anotações, atreladas aos seguintes fatores: esquecimento, carga 

excessiva de trabalho produtivo e reprodutivo, distanciamentos sazonais da produção familiar 

(na seca ou na chuva), analfabetismo (e recusa de ajuda pelos familiares), dificuldade de 

acompanhamento pela equipe de assistência técnica e “falta de sentido” em anotar atividades 

geradoras de renda não monetária (Aires, 2021). Quanto às questões operacionais, observou-se 

demora na liberação e no repasse de recursos de alguns PIPs, o que desmotivou alguns grupos 

produtivos, além da resistência de alguns técnicos com a atividade e o distanciamento das 

instituições de assistência técnica sistemática (Aires, 2021). Outro ponto de atenção percebido 

foi o risco de apropriação por homens desses espaços produtivos quando passam a ter 

visibilidade, embora sejam histórica e majoritariamente femininos55. 

Por parte das equipes técnicas, a impressão é de que, em certa medida, não houve 

suficiente diálogo entre a coordenação e as equipes de assistência para melhor discussão sobre 

a aplicação do instrumento e sensibilização para que todas as pessoas envolvidas partilhassem 

da mesma visão sobre a lógica e o sentido imbuídos no projeto (Aires, 2021). Além disso, foi 

destacada a necessidade de acompanhamento e capacitações contínuas para ir além das 

anotações (Aires, 2021).  

                                                
55 Relato obtido em entrevista concedida em nov. 2024. 



114 
 

A leitura da consultoria contratada pelo FIDA para avaliar as cadernetas apontam para 

uma lógica contrahegemônica e que bebe da fonte das economias feministas (Aires, 2021). Esta 

análise escancara com todas as letras o que se percebeu nas ações e nos pilares do Fundo 

Internacional: um feminismo voltado para a dimensão econômica que atende a demandas de 

grupos específicos de mulheres, não necessariamente o das mulheres quilombolas do Piauí. 

Avaliada pelo FIDA como positiva, a experiência foi reproduzida em todos os projetos 

financiados no Nordeste (Dom Helder Câmara (PDHC), Pro Semiárido, Paulo Freire, 

PROCASE, Viva o Semiárido e Dom Távora), acompanhada pelo Grupo de Trabalho Gênero 

dos Programas do FIDA (Moreira, 2024; Aires, 2021). Os primeiros relatos, com dois meses de 

uso, apontaram que as agricultoras passaram a se reconhecer e a se valorizar como importantes 

atrizes em seus próprios lares pois trouxe à tona, em forma de números, o trabalho invisibilizado 

e visto como banal (Curta o Semiárido, 2021). Até então, elas achavam que seu trabalho era 

uma “ajuda”, pensamento que reflete a lógica machista que ainda permeia o ambiente rural 

(Aires, 2021).  

Os quintais produtivos foram úteis para fomentar esse reconhecimento, pois antes 

apenas a produção do roçado era vista como importante (Curta o Semiárido, 2022c). Uma das 

falas de agricultora, ao Curta o Semiárido (2022c), formado durante o projeto, salienta sua 

importância: “estou botando muita coisa dentro de casa”, “comida de verdade direito do 

quintal”. Elas também puderam se organizar melhor e compartilhar experiências entre si (Curta 

o Semiárido, 2022b). O grande ganho para o FIDA e para o Governo foi tornar as mulheres 

agricultoras agentes na geração de renda e na elaboração de conhecimento por meio da 

formação técnica (Curta o Semiárido, 2022c). Em grandes linhas, mesmo o conhecimento 

técnico tinha como objetivo final a contribuição financeira por meio da produção. Assim, o 

FIDA e o Governo foram bem-sucedidos em transmitir essa visão às participantes, que “tiveram 

seus olhos abertos para a possibilidade de empreender no meio rural” (Curta o Semiárido, 

2022a). 

 

3.4 QUEM COLHEU OS FRUTOS DO VIVA O SEMIÁRIDO? 

 

Ao pensar na apresentação dos resultados quantitativos, nos relatos e nas análises 

preliminares aqui expostos, é possível aprofundar questões que ajudam a responder às perguntas 

desta pesquisa. Refletir sobre a colheita dos frutos do Viva o Semiárido implica olhar o projeto 

por vários ângulos. Sabendo que as mulheres quilombolas participaram, à sua maneira, do 

PVSA, elas conquistaram aquilo que desejavam quando se mobilizaram para participar? Quais 



115 
 

foram os ensinamentos para o FIDA para além da dimensão econômica, que permeou desde a 

concepção até a avaliação do projeto? 

Por pressão dos movimentos sociais, incluindo o quilombola, o Governo do Estado 

institucionalizou a organização e a visibilização das mulheres rurais piauienses no Comitê de 

Política para Mulheres Rurais do Estado no âmbito da SAF. Essa instância foi concebida para 

que essas mulheres pudessem compartilhar e debater sobre as políticas a serem implementadas 

no Piauí, diretamente com as instâncias governamentais responsáveis pela elaboração e 

execução. O histórico formal do Comitê se origina no estabelecimento de um plano, que logo 

evoluiu para comitê e uma comissão a partir da publicação de um decreto (Duarte, 2024). Não 

obstante, seria impossível concebê-lo sem a atuação das lideranças femininas rurais, dentre as 

quais se destacam as quilombolas, como Rosalina. Cabe ressaltar, ainda, que a luta 

interseccional, ou ainda, a relevância da trajetividade, está presente nessa mobilização, pois 

mulheres quilombolas, indígenas, quebradeiras de coco também se inserem nessas políticas. O 

nível de discussão das comunidades que participaram do PVSA era elevado, especialmente no 

que diz respeito ao debate sobre qual modelo de gestão elas desejavam para os projetos e para 

suas comunidades. Um exemplo é a participação dessas comunidades em debates sobre 

políticas públicas, como no caso da Política Nacional de Gestão Territorial Ambiental 

Quilombola (PNGTAQ), lançada em 2023, representadas, em sua maioria, por mulheres do 

semiárido piauiense (Duarte, 2024). 

Para além da dimensão produtiva dos alimentos, as comunidades quilombolas 

pressionaram para que as atividades voltadas a elas e financiadas pelo projeto valorizasse o ser, 

estar e fazer quilombola. No seminário Colhendo os Frutos do Viva o Semiárido, que encerrou 

o projeto, elas se apresentaram com um samba de cumbuca e uma roda de leseira. Como coloca 

Cardoso (2022, p.21), “a preservação dos costumes e das tradições dos antepassados fez-se 

necessária para que esses quilombolas criassem espaços simbólicos para se situarem no 

mundo”, como é o caso dessas expressões culturais específicas de comunidades quilombolas 

do Piauí. 

O samba de cumbuca é um ritmo tocado, cantado e dançado que “tematiza a história e 

o cotidiano das comunidades quilombolas Salinas e Volta do Campo Grande, localizadas no 

município de Campinas do Piauí, tendo como motivo central o divertimento da população” 

(Oliveira Filho, 2023, p.49). Enquanto prática cultural e Patrimônio Vivo do Piauí, o samba de 

cumbuca está diretamente ligado com o tempo, a memória, a oralidade e a musicalidade que 

rememora o passado da escravidão e do pós-abolição, mas também celebra o presente (Oliveira 

Filho, 2023). Além da própria cumbuca, que simbolizaria o útero e, por este motivo, só pode 



116 
 

tocada pela mulher “dona da cumbuca”, é tocado o tambor pelo “dono do tambor”, a caneca, o 

pandeiro e o triângulo (Oliveira Filho, 2023; Governo do Piauí, 2022). As responsáveis por 

passar a prática de uma geração à outra são as mulheres (Oliveira Filho, 2023). Por sua vez, a 

roda de leseira, ou Lundu de Lezeira, como o próprio nome sugere, é uma roda de dança 

improvisada que envolve a troca entre as/os parceiros/as e ocorre unicamente na comunidade 

quilombola Custaneira, no município de Paquetá (Cardoso, 2022).  

Ao apresentar o que acontecia para Hardi Vieira, Oficial de Programas do FIDA para o 

Brasil, Rose contou que: 

 

“não trouxe a galinha do projeto. A gente não trouxe a galinha, a gente não trouxe o 

mel, a gente não trouxe a produção agrícola. A gente trouxe o povo. Nós vamos dançar 

aqui um samba de cumbuca e vamos fazer uma roda de leseira. Para você entender 

que o comprometimento aqui não é só com a comida, é com o território, com a 

territorialidade. É isso que a gente quer passar pro FIDA, que a gente não quer 

trabalhar somente o aspecto de produção de comida, de excedente de comercialização. 

A gente até tem, quer comercialização, mas também da nossa cultura e da nossa 

vivência e da nossa confluência com o povo”. 

 

Ao refletir sobre e questionar a ordem dos fatores com Chicão, Rose e Sarah, concluí 

que o apoio produtivo dado pelo projeto fomentou a organização política e coletiva das 

mulheres envolvidas, ao invés do processo inverso. Entretanto, o saber central das mulheres 

quilombolas é o motor para que esse aporte econômico fosse gerado, contemplando exatamente 

o que o FIDA gostaria como resultado. Para Chicão, a valorização dos conhecimentos, dos 

saberes e das práticas gerou o resultado econômico.  

O posicionamento do movimento quilombola por meio da CECOQ-PI e protagonizado 

pelas mulheres quilombolas possibilitou enfraquecer o racismo que impregnava a visão das 

instituições sobre as comunidades. Esse racismo é visto e sentido em falas e nas instituições, 

colocando no imaginário coletivo as comunidades quilombolas como preguiçosas que “não 

fazem nada”. Como consequência dessa mobilização, pela visão de Sarah Moreira (2024), as 

mulheres puderam se enxergar não só como produtoras, mas como mulheres negras e 

quilombolas “que vinham atuando em suas comunidades, fortalecendo processos culturais, 

processos artísticos, processos das identidades individuais e coletivas nos seus territórios”. As 

comunidades, por sua vez, passaram a ser vistas pelas instituições como “comunidades 

produtoras de alimentos saudáveis, de conhecimento e de cultura e como parte fundamental da 

cultura do estado” (Moreira, 2024). Rose relata que, ao longo dos últimos anos, esteve em várias 

das comunidades por conta de seu trabalho atual no INTERPI e escuta os participantes do 

projeto dizerem com orgulho quando suas atividades foram iniciadas ou fortalecidas durante o 



117 
 

PVSA. Portanto, existe um reconhecimento sobre as atividades do projeto nos territórios, que 

não seria possível sem a inserção do movimento e de suas demandas no desenho.  

Ao realizar uma das perguntas que orienta essa pesquisa – “Quais reflexões a 

participação de mulheres quilombolas no PVSA gera no modo de pensar e fazer a CID agrícola 

e rural?” – foram obtidas respostas desde o ponto de vista das distintas instituições e grupos 

representados no projeto. Para o Governo do Piauí, a contribuição das comunidades, na figura 

das mulheres líderes, foi bastante grande, pois foram realizados momentos de intercâmbio de 

experiências com as mulheres participantes. Proporcionada pelo compartilhamento entre as 

participantes, a geração e o compartilhamento de conhecimentos foi considerado pelo Governo 

como o “grande resultado do PVSA” (Ribeiro Filho, 2024). Essas experiências foram escritas 

pelas próprias comunidades e publicadas pela assessoria da SAF, com metodologia participativa 

elaborada pela coordenação do projeto ou pelas próprias consultorias. Esse processo também 

potencializou manifestações culturais por meio da publicação de livros escritos por poetisas e 

por grupos de mulheres. Outro aspecto importante foi compreender que muitas experiências 

não foram registradas, mas foram vividas pelas/os participantes, o que fortalece o entendimento 

da importância da oralidade como transmissão de conhecimentos e sobrevivência de 

identidades.  

Em atenção aos resultados econômicos, na lógica dos atores financiadores, as 

comunidades participantes testemunharam o aumento na comercialização da produção por meio 

da participação em feiras e da venda institucional. As parcerias firmadas com a SAF 

ultrapassaram a dimensão da segurança alimentar e ampliaram o olhar para o artesanato 

quilombola, aproveitamento de plantas, valorização do conhecimento ancestral (Duarte, 2024). 

No contexto do PVSA e em reconhecimento das comunidades com as cadernetas e os quintais, 

a SAF criou um edital específico para quilombolas no Programa de Aquisição de Alimentos 

Saudáveis (Duarte, 2024).  

Um detalhe interessante foi a percepção, por Chicão, de quem mais “ganhou” com esse 

processo, neste caso, as entidades prestadoras de assistência técnica, pois permitiu que 

valorizassem e adotassem esses conhecimentos, tornando-as mais preparadas para participar de 

chamadas e para prestar um serviço de melhor qualidade, considerando as características de 

cada grupo, sejam mulheres, comunidades quilombolas ou jovens.  

Rose relatou que o FIDA passou a entender a pluralidade dos quilombos e o seu próprio 

funcionamento, escutando a CECOQ-PI sobre suas opiniões acerca das abordagens com as 

comunidades. Entretanto, durante as entrevistas, foi mencionado que, ainda que as comunidades 

quilombolas fossem percebidas como agentes, o FIDA possuía uma visão econômica bastante 



118 
 

restrita, de que a dimensão econômica é a responsável pelo fim da pobreza, da fome e da 

desigualdade. Essa visão demonstra um certo descolamento da compreensão de que o 

desenvolvimento econômico deve vir acompanhado de desenvolvimento social, político, 

cultural e ambiental56.  

Atrelado às reflexões acima está o entendimento da distância entre teoria e prática. Ao 

passo que as questões de gênero e raça são presentes nos discursos como uma prioridade, o 

orçamento destinado a tais ações é bastante restrito, e até mesmo inexistente, no caso aqui 

relatado. Apesar do compromisso evidenciado nos documentos do FIDA e do projeto, é possível 

notar que os movimentos práticos em direção a esses objetivos sociais ainda não está no mesmo 

nível do empréstimo em si. No caso do Viva o Semiárido, a percepção de pessoas entrevistadas 

é de que os recursos para apoio às atividades produtivas são bastante superiores àqueles 

voltados à formação e ao fortalecimento da organização social e política dos grupos. Por um 

lado, este objetivo não figurava entre aqueles prioritários do projeto. Por outro, é um assunto 

incontornável para o desenvolvimento agrícola e rural. Nas entrevistas também foi relatado que 

existe um discurso consolidado e “bonito” sobre a compreensão sistêmica entre os 

desenvolvimentos econômico, social e cultural, mas, na prática, o financiamento é a execução 

de um projeto produtivo que envolve compra de equipamentos e aportes às estruturas. Uma das 

experiências relatadas contribuiu para enxergar soluções a esta desconexão. No caso do estado 

da Bahia, por exemplo, o governo estabeleceu um fundo específico para o trabalho com as 

mulheres, o que garantiu o orçamento necessário para a realização das ações57. Esse foi um 

exemplo de priorização de discurso e de ação.  

Para as pessoas entrevistadas, promover a autonomia econômica das mulheres e das 

comunidades funciona pela comercialização dos alimentos, mas é imprescindível que haja um 

processo continuado e sistemático de formação, com encontros e reflexões políticas sobre a 

realidade dessas mulheres e sobre o cotidiano de opressões, de violências e de discriminações 

às quais elas estão submetidas. Apenas dessa maneira é possível dar robustez à transformação 

social que se busca com os projetos. Caso contrário, o apoio técnico não se sustenta a longo 

prazo, devido à falta de continuidade e pelo baixo volume de recursos58. As consequências são 

várias, desde a escassez de equipe para acompanhar todas as comunidades atendidas da maneira 

apropriada e desejada e lidar com os processos de prestação de contas, sobrecarregando as 

equipes e culminando em formações pontuais e mais gerais, sem acompanhamento específico 

                                                
56 Relatado em entrevista de pesquisa concedida em nov. 2024. 
57 Ibid. 
58 Ibid. 



119 
 

à realidade de cada comunidade, e na menor importância dada aos processos de formação 

política das comunidades. Isso é sentido por todos os participantes do projeto, incluindo as 

equipes que gostariam de acompanhar as atividades de perto para aprenderem mais e realizarem 

um trabalho melhor (Aires, 2021). 

 Se as ações implementadas pelo movimento quilombola em outros projetos, como o 

Brasil Sem Miséria e o ATER no Quilombo foram sementes para a participação no PVSA, é a 

mesma lógica pode ser aplicada no projeto Piauí Sustentável Inclusivo (PSI), resultado do 

financiamento do FIDA com o Banco Interamericano de Desenvolvimento (BID), em uma 

abordagem territorial mais ampla e com olhar específico também para mulheres, povos e 

comunidades tradicionais (INTERPI, 2024). Segundo informações dadas por Rose, a estimativa 

é de atender até 100 comunidades quilombolas em todo o estado até o final do projeto. Ver essa 

mobilização e envolvimento em outros projetos é bastante importante para o próprio movimento 

quilombola e para a organização nas comunidades quilombolas. As experiências passadas 

tornam desnecessário reinventar a roda, pois os modelos já foram testados, como no PVSA, e 

podem ser aprimorados, como no PSI (Duarte, 2024). Lições aprendidas no PVSA permitiram 

que o PSI contemplasse uma interligação das políticas de regulação fundiária, meio ambiente e 

produção agrícola para garantir a existência das comunidades quilombolas, antes de pensar na 

dimensão produtiva e econômica.  

No âmbito dessas reflexões, durante a conversa com Rose, extrapolamos o PVSA e, 

indo no rumo dos pensamentos e das trocas que foram estabelecidas, chegamos em um assunto 

em comum que permeou a pesquisa: o conhecimento quilombola como força motriz para mudar 

não apenas as comunidades, mas diversos setores da sociedade. Nisso, ela relembrou a luta de 

Nêgo Bispo para romper com o pensamento de que as comunidades devem permanecer em seus 

territórios sem compartilhar seus saberes com outras cosmovisões, embora o corpo da maioria 

das universidades ainda traga professores tradicionalistas e conservadores, que, por 

conseguinte, formarão técnicos com esta mesma visão conservadora e técnica. Trazer os 

mestres das comunidades para os espaços acadêmicos é necessário para mudar essa realidade. 

Ao citar Bispo, Rose comentou que seria “tentar mudar um pouco a roda. Fazer a roda pequena 

girar um pouco na roda grande. A gente tem que sair disso da roda pequena dentro da grande, 

porque não estava dando certo” (Duarte, 2024).  

 Pode ser que a circularidade apresentada por Silva (2022) e destrinchada nas práticas 

por Bispo dos Santos (2015) resuma, em uma palavra, a resposta às reflexões da participação 

de mulheres quilombolas no modo de pensar e fazer a CID agrícola e rural. É por meio de 

exemplos pontuais, apreciando as culturas já existentes nas comunidades ao invés de pensar 



120 
 

novas atividades do zero, que esses aspectos podem ser valorizados. A atuação das mulheres 

quilombolas, mesmo fora do escopo do projeto, revela novos horizontes para se desenvolver, 

colocando em questão o próprio significado dado pelo capitalismo e pelo colonialismo. Entre 

confluências, como o arranjo de participação por meio da CECOQ-PI, e transfluências, como 

os objetivos econômicos trazidos pelo FIDA e pelo Governo, é possível traçar caminhos para a 

cooperação internacional para o desenvolvimento agrícola e rural. Em primeiro lugar, 

depreende-se que é primordial conversar com as populações implicadas desde os primeiros 

diálogos. O levantamento de demandas é essencial para conceber projetos voltados às 

necessidades do território, pela voz de quem o habita e quem se sente parte dele, como é o caso 

das comunidades quilombolas. Essa medida propicia a ruptura de bases negativas do mundo 

moderno, como a construção do ser pelo não-ser. 

São muitas as dificuldades para esse levantamento, como demonstra o exemplo do 

Censo Quilombola realizado pela primeira vez em 2022. São 1,3 milhão de pessoas que estavam 

escondidas nas estatísticas, enquanto os bancos internacionais de financiamento utilizam dados 

para criar projetos e estipular metas como forma de avaliação de seu investimento e, portanto, 

sem ter informações concretas sobre quem são essas populações. No entanto, foi justamente 

com o contato com as comunidades no PVSA que permitiu uma visibilização delas por elas 

mesmas, com um papel ativo no levantamento de demandas e na implementação de iniciativas 

reformuladas ou adaptadas ao contexto específico delas. 

 

 

 

 

 

 

 



122 
 

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 

Ao analisar o Viva o Semiárido, um projeto de financiamento que teve pé e cabeça, 

representados pelo FIDA e pelo Governo do Estado do Piauí, o coração foi o movimento 

quilombola. À primeira vista, apenas uma população priorizada na lógica (nem tão lógica) do 

financiamento internacional. No discurso e na prática, os atores que desenharam o projeto, na 

primeira década do século XXI, vinham com suas ideias e seus moldes de um projeto “bom”. 

Para o FIDA, um projeto “bom” incluiria mulheres, jovens e comunidades quilombolas no 

mercado produtivo, comercializando seus cultivos e, consequentemente, calculando métricas e 

alcançando metas estipuladas para o sucesso de redução da pobreza.   

No ciclo do financiamento externo, a movimentação do financiador e do mutuário foi 

tornando o projeto real, avançando nas etapas de cada instituição. No FIDA, submetido ao 

Conselho Executivo, composto por países do mundo inteiro, especialmente todos os países do 

G7, para que pudessem opinar acerca da melhor maneira de reduzir a pobreza no semiárido 

piauiense. No Brasil, submetido ao longo processo da Cofiex e às articulações governamentais 

federais e estaduais, até chegar à assinatura do contrato e, enfim, o início da sua 

operacionalização anos mais tarde, quebrando o protocolo de doze meses definido pelo Fundo. 

Quando foi realizado o primeiro contato do financiador com a população “beneficiária” 

do PVSA, o projeto tomou novos rumos. Em um evento protocolar do FIDA que demandava a 

apresentação do projeto às “beneficiárias” quilombolas, surgiu um incômodo relativo não 

apenas à falta de participação na definição do projeto, mas sobre a compreensão desse grupo 

por outros atores. Esse incômodo planta as bases para as perguntas desta pesquisa: Como se 

deu o envolvimento e a participação de mulheres quilombolas no PVSA? Quais reflexões essa 

participação gera no modo de pensar e fazer a cooperação internacional para o desenvolvimento 

(CID) agrícola e rural? 

Elas participaram encabeçando o movimento quilombola estadual, na figura da 

CECOQ-PI, e também participaram no território, nas atividades desempenhadas de uma 

maneira única que apenas a vivência delas pôde proporcionar. E mostraram muito bem aos 

outros atores o que significava fazer um projeto com as comunidades quilombolas, ao invés de 

para elas. Afinal, essa ideia de finalidade pode ser perigosa quando contextualizada em torno 

da cooperação entre instituições que representam valores e ideais do Norte e países do Sul que 

bebem dessa fonte em uma posição hierárquica menor.  

A identidade quilombola, intrinsecamente relacionada com o pertencimento ao 

território, pôde ser valorizada pela participação no Viva o Semiárido, alterado em alguns 



123 
 

aspectos para que as comunidades pudessem compreender as atividades propostas. Embora a 

violência estrutural contra quilombos e quilombolas não tenha sido abordada diretamente no 

PVSA, o acesso a direitos é benéfico para a redução dos índices de violência (CONAQ; Terra 

de Direitos, 2018). Um ponto importante a se colocar é a necessidade de adaptação das 

comunidades quilombolas às lógicas produtivas para que sejam vistas como relevantes e dignas 

de reconhecimento. Observando por este ângulo, o PVSA foi instrumento para a valorização da 

existência desses povos, sendo necessário um processo de mobilização intensa do próprio 

movimento para que fossem considerados e contemplados. Essa interação de fatores é um 

exemplo nítido da trajetividade na vida das mulheres das comunidades. 

O PVSA também foi um mecanismo para que o movimento quilombola no estado do 

Piauí defendesse seus direitos e enfrentasse opressões por meio de sua existência e de suas lutas, 

rompendo barreiras (Silva, 2022). Além disso, um meio efetivo para reconstruir e ressignificar 

a identidade quilombola em torno da territorialidade do coletivo e dos indivíduos (Dias, 2021). 

O curioso é atestar que essas mudanças foram observadas apenas quando relatadas nas 

entrevistas, em especial sobre o seminário de encerramento do projeto, nas apresentações 

culturais das comunidades, ao invés de demonstrar os resultados produtivos do projeto. Esse 

foi um posicionamento bastante forte dos quilombos piauienses, talvez para escancarar sua 

própria leitura sobre o que havia sido feito durante o projeto. Existe pouca evidência desse 

movimento nos documentos analisados, afinal, é na oralidade e na prática que se compreende 

muito da cosmovisão quilombola.  

As análises realizadas nos capítulos 2 e 3 permitem afirmar que existem limitações 

importantes no discurso e na atuação do FIDA para descer da posição hegemônica e enxergar 

seus cooperantes como iguais. Ao homogeneizar existências diversas em uma só política, sob 

o título de “povos indígenas”, e ao tratar comunidades quilombolas como tal, é explícito que 

existe uma relação de poder que perpetua violências no reconhecimento dessas realidades. 

Inclusive, a aproximação desses povos se dá justamente pela classificação como “sub-

humanidade” (Krenak, 2019). Pensando na edificação do colonialismo a partir do não-ser e do 

outro, apresentados por Sueli Carneiro (2005) e Rufino e Simas (2018), essa forma cooperar 

ainda se norteia pelo seu caráter internacional, isto é, pela noção das instituições que 

reproduzem bases válidas para o mundo ocidental moderno e pouco aplicáveis para os “outros” 

mundos, como aquele aqui apresentado. Em oposição à construção do ser pela negação do 

autocontrole, cultura, desenvolvimento, progresso e civilização ao não-ser (Carneiro, 2005), a 

filosofia banto confere uma nova relação entre o ser e o outro, bastante adequada para as 

análises aqui feitas: “o ser não se constrói a partir da oposição do outro, mas a partir do contato 



124 
 

com aquilo que no outro possa, afetivamente, lhe alterar em busca da constante renovação do 

sentido da vida como experiência de beleza, alegria e felicidade” (Simas, 2024, p.155).  

A guerra de denominações, colocada por Bispo como um passo importante para a luta 

contracolonial, se fez real no momento em que a CECOQ-PI entendeu a relevância de se 

posicionar e ocupar um espaço ativo no projeto, propiciando um lugar adequado para as tantas 

mulheres quilombolas agricultoras que participaram do PVSA. Revisitando a ideia do 

desenvolvimento linear, critica por Bispo dos Santos (2015) e Dealdina (2021), são evidentes 

os riscos da falta de contato com as comunidades quilombolas. No caso do PVSA, essa realidade 

se deu no próprio objetivo do projeto de reduzir a pobreza, melhorar a renda agrícola, ampliar 

a dotação de ativos produtivos (como questões sumamente econômicas e que não envolveram 

uma noção compartilhada de desenvolvimento) e nos quatro anos que separaram a negociação 

do contrato e a apresentação às comunidades.  

Talvez graças a essa lacuna, justificados por inúmeras razões presentes nos documentos 

e nas entrevistas, foi possível minimizar os impactos negativos e mapear melhorias para as 

comunidades. É primordial ressaltar que esse processo só foi possível pelo engajamento da 

CECOQ-PI desde o evento em que foram introduzidas ao Viva o Semiárido. Mais do que isso, 

por reconhecer a centralidade das mulheres quilombolas na luta política por direitos 

fundamentais e desenvolvimento da coletividade dos quilombos para além do território 

(Coletivo de Mulheres da CONAQ, 2021), como visto na articulação de Rosalina como 

liderança quilombola no Piauí ao lado de Antônio Bispo. 

Esse desencontro é traduzido na transfluência. Se as comunidades quilombolas 

participantes do Viva o Semiárido compreendiam a centralidade do território, a visão trazida 

pelo FIDA valorizou a terra pelo seu potencial de produtividade e de lucro. Esses 

comportamentos foram percebidos com nitidez considerável, já que os documentos analisados 

não parecem refletir de maneira satisfatória o significado do território para as comunidades 

quilombolas enquanto agente e palco de debates e lutas por emancipação, políticas públicas e 

garantias de direitos por meio do viver-sentir-pensar-fazer de homens e mulheres quilombolas 

(Silva, 2022). Se a biointeração viabiliza a não-acumulação do cultivo das comunidades 

quilombolas e devolve à terra o que a ela pertence, um projeto que busca melhorar a renda 

agrícola por meio da venda da produção agrícola ameaça essa lógica. Talvez, para o FIDA, seria 

crucial compreender o aspecto compartilhante da vida e confluir com “seus beneficiários”, 

justamente para superar essas hierarquias fortes da cooperação internacional, em que existem 

papéis estabelecidos: o financiador que chega com a ideia pronta e com o dinheiro, o executor 



125 
 

que decide onde esse dinheiro vai chegar e de que forma, os beneficiários que recebem o 

dinheiro se seguem as regras dos níveis acima da cadeia.  

Por outro lado, as cadernetas agroecológicas foram positivas ao apresentarem uma 

possível organização para o que as mulheres quilombolas cultivam em suas roças e podem até 

auxiliar em evitar desperdícios, por exemplo. No processo de confluência, a noção econômica 

do FIDA em quantificar a produção se encontrou com a prática de compartilhamento de 

alimentos entre as pessoas das comunidades tradicionais. Ao mesmo tempo em que as mulheres 

calculavam sua produção econômica, elas se valorizavam também pela compreensão da 

coletividade por meio da troca dos alimentos produzidos.  

Seguindo o que propõe Silva (2022), as mulheres quilombolas não devem se alterar para 

caberem nas teorias e tampouco para caberem na prática. Portanto, a atuação delas no PVSA se 

delineou em torno de seu próprio conhecimento aliado ao conhecimento dos demais atores, em 

um contexto de confluência, destacando os aspectos da territorialidade em suas identidades, 

como foi evidente no trabalho das cadernetas e dos quintais, além de as localizarem em uma 

luta em prol do reconhecimento do direito ao território, ao invés do direito à terra.  

Em resposta à segunda pergunta de pesquisa, o saber-fazer das mulheres quilombolas 

no PVSA foi valorizado pelas práticas das cadernetas ao compreenderem a relevância de 

aspectos como o autoconsumo e o compartilhamento de alimentos dentro de uma mesma 

comunidade. No nível macro, entretanto, ainda existe um longo caminho a percorrer para que 

o saber e o fazer quilombola seja devidamente respeitado e considerado na “equação” do 

projeto. Essa matemática criada dentro de uma lógica colonial insiste em soluções econômicas 

para problemas que possuem origens e raízes profundas, estas originadas por essa mesma 

colonialidade em formas de instituições, projetos, discursos e metas. Antes de criar fórmulas 

em que as realidades são interpretadas como fatores, é necessário repensar se tal fórmula 

respeita a cosmologia dessas populações. Desde projetos iniciais, como foi no caso do ATER 

No Quilombo, o foco das comunidades quilombolas era obter formação para as suas próprias 

atividades de saber ancestral, enquanto as instituições financiadoras demandavam 

produtividade.  

Se o trabalho de cultivo das mulheres quilombolas é central para preservar o passado, 

viver o presente e semear o futuro (Tubaldini; Diniz, 2011), a dimensão do desenvolvimento 

agrícola, na forma da análise das relações tidas no projeto, deve atentar-se a eventuais fomentos 

às alterações do espaço rural na forma de monoculturas, latifúndios e conflitos agrários entre 

elites e produtores de pequena escala. O objetivo de aumentar rendas agrícolas e não-agrícolas 

para as comunidades quilombolas pode ser um instrumento de exploração da natureza como 



126 
 

bem que alimenta o capital moderno colonial (Silva, 2022), o que também pode ameaçar a 

situação fundiária das comunidades, já bastante delicada. Durante as entrevistas, foi 

mencionado que, até a apresentação dos resultados finais, o interesse do FIDA era visualizar os 

números, as contas, sem uma perspectiva crítica que permitisse enxergar as pessoas por trás 

disso. Esse risco teria sido mitigado com a produção de podcasts e materiais com contato mais 

próximo às comunidades. Entretanto, a estrutura bruta do projeto, isto é, os objetivos e as metas, 

não refletiu isso.  

Não são apenas as teorias ocidentais que falham em incluir perspectivas do “Outro”, 

mas a prática oriunda desses pensamentos reproduz essas limitações (Silva, 2021). Com a roda 

de leseira e o samba de cumbuca, evidenciou-se que há muito além do fomento a ativos 

produtivos e o aumento da renda agrícola das comunidades. Existem pessoas, culturas, modos 

de viver e responsabilidades compartilhadas que devem ser o centro do processo.  

Se o financiamento é a execução de um projeto produtivo que envolve compra de 

equipamentos e aportes às estruturas (Ribeiro Filho, 2024), é necessário que essas estruturas e 

esses equipamentos possam refletir interesses reais das comunidades, ao invés de assumir 

problemáticas que podem não as afetar o tanto quanto se imagina, como é no caso da dimensão 

econômica propagada pelo FIDA e pelo Governo do Piauí. 

A atuação do movimento quilombola no Piauí, liderado por mulheres, foi enérgico em 

contestar a exclusão da questão racial e identitária, justamente no cruzo onde se encontra a 

trajetividade delas. Embora persistam estruturas que despersonalizam pessoas quilombolas e as 

ignoram enquanto sujeitas de direito (Gonzalez, 2020 [1984]), existem experiências positivas 

que apontam caminhos diferentes a seguir. Em termos analíticos, foi primordial compreender 

os aspectos territoriais, a relação com a sociobiodiversidade e os biomas e a cultura como 

fatores constituintes de uma perspectiva de gênero quilombola (Silva, 2022). 

Com as características do que Givânia Silva (2022) chama de feminismo quilombola, 

as mulheres se reconhecem como tal e se organizam a partir do território para lutar contra a 

colonialidade e o racismo por meio dos grupos de mulheres e nas roças, no contexto do PVSA. 

Essa luta resultou, por exemplo, na reivindicação da participação direta do movimento na 

estruturação do projeto, embora em uma etapa mais tardia do que a ideal. Foi possível observar, 

até mesmo nas falas das mulheres quilombolas, a importância de chamar os homens para a luta, 

uma vez que também são atravessados por violências em seus modos de vida.  

Dessa maneira, o trabalho suscitado pelas comunidades quilombolas contribuiu para 

debater sobre a origem das relações de gênero (Scott, 1986), à sua própria maneira, 

contribuindo, também, para a construção de teorias em cima das práticas no território. Assim, 



127 
 

a reflexão crítica dos conceitos vindo de teorias do Norte é bem-vinda para realidades mais 

adaptadas e reais para populações não-hegemônicas. Os feminismos na América Latina, ou na 

Améfrica Ladina, como defende Lélia Gonzalez (2020), são fortalecidos pela sua própria 

atuação. Devido a todas essas interações únicas, ligadas à territorialidade, principalmente, é tão 

relevante chamar as mulheres quilombolas para o diálogo e tratá-las como atrizes do processo, 

ao invés de concebê-las como beneficiárias, por exemplo. 

Desde esse outro olhar, estabelecido a partir do diálogo de fronteira (Bispo dos Santos, 

2023) e da epistemologia da encruzilhada (Rufino; Simas, 2018), é possível compartilhar 

maneiras de fazer a cooperação internacional para o desenvolvimento, como a que foi observada 

no Viva o Semiárido por meio da atuação das mulheres quilombolas, desde a mobilização com 

a Coordenação Estadual, até a participação nas cadernetas agroecológicas e nos quintais 

produtivos. Inclusive, uma reflexão que permeou toda a realização desta pesquisa foi 

compreender que, embora a CID reflita visões institucionais, valores internacionais e interesses 

compartilhados, é na ação dos indivíduos (muitas vezes organizados coletivamente), em que 

ela realmente é definida e implementada.  

Talvez em uma perspectiva pessoal, compreender as relações internacionais desde os 

seus subníveis foi o mais engrandecedor durante todo o processo. O que pode parecer um 

sistema imutável, fechado em si mesmo e até mesmo ameaçador para algumas realidades, pode 

se abrir para práticas que já muito existem, mas são vistas como ultrapassadas pelas 

engrenagens que movem o mundo moderno. Em exemplos práticos, retomo o posicionamento 

do FIDA em enxergar o aumento da produtividade agrícola e da renda como uma medida que 

necessariamente será benéfica para as populações rurais, em especial para aquelas “em situação 

de vulnerabilidade”, como as mulheres e as comunidades quilombolas.  

 Esta pesquisa contribuiu para continuar a reflexão sobre a relação das cosmovisões 

diferentes, desde novos campos, como a cooperação internacional para o desenvolvimento. As 

considerações aqui feitas não são um fim, mas uma continuação para novos trabalhos que 

abordem essas diferenças por meio de um diálogo para estabelecer confluência. Foi necessário 

utilizar uma lente crítica para as análises feitas, especialmente como forma de afastamento de 

um mundo moderno tão presente no cotidiano, nas práticas, nas instituições e também na 

ciência. Essa lente foi viabilizada pelo conhecimento das mulheres quilombolas que, 

organizadas na contracolonialidade, seguem caminhos outros que, em realidade são os seus 

caminhos e são dignos de reconhecimento e visibilidade. Para isso, foi importante alcançar o 

primeiro objetivo específico da pesquisa: apresentar um referencial teórico baseado na 



128 
 

cosmovisão quilombola e na interseccionalidade entre questões de raça e gênero baseado na 

vivência, saberes e conhecimentos de mulheres quilombolas. 

Como colocaram Campos, Torronteguy e Amorim (2012), abordagens diferentes sobre 

o desenvolvimento são feitas no âmbito do mundo ocidental, moderno e colonialista desde o 

fim da Segunda Guerra Mundial, quando os primeiros esforços de uma estruturação de sistema 

internacional de cooperação tomavam forma entre os países “modernos” que emergiam na 

clivagem Norte-Sul. Com a nova dinamicidade das informações, das práticas e das 

cosmovisões, debates são postos em um esforço de encontro, ou melhor, de confluência, quando 

feitos no intuito de criar diálogos ao invés de substituições completas de lógicas.  

Em um mundo moderno que busca soluções para problemas criados pelo seu próprio 

funcionamento, é importante olhar para soluções que não sejam pertencentes a esse mundo 

forjados nos moldes expostos no capítulo 1. Não é exagero evidenciar a cautela com que esse 

passo deve ser tomado, a fim de evitar a objetificação de pessoas, especialmente no caso de 

vivências que já sofrem com essa postura colonialista. Para se abrir a novas possibilidades, é 

necessário, antes de tudo, descer do pedestal criado pela dicotomia do desenvolvimento. 

Entender-se como iguais, mas plurais, é uma premissa para começar a entrar nesse debate e 

pensar conjuntamente novas ações.  

Foi nesta linha de pensamento que foi pensado o segundo objetivo específico desta 

pesquisa: contextualizar historicamente as diferentes abordagens do desenvolvimento agrícola 

internacional em geral e do FIDA, em particular, para as questões de gênero e comunidades 

tradicionais, com especial atenção ao projeto Viva o Semiárido. Esse passo permitiu 

compreender o que esteve por trás do pensamento do FIDA, colocando-o em perspectiva e 

analisando-o ao invés de assumi-lo como imutável e certo, já baseado no referencial teórico.  

Por fim, a análise feita no capítulo 3 alcançou o último objetivo específico de traçar 

questões de trajetividade, coletividade e territorialidade, destacando, pelo olhar quilombola, 

confluências e transfluências presentes ao longo da execução do PVSA. Ao realizar todas as 

análises, foi possível enxergar o estudo como um todo e tecer recomendações para estudos 

futuros que versem sobre a mesma temática. O primeiro limite desta pesquisa foi a 

impossibilidade de realizar uma pesquisa de campo nas comunidades identificadas, por falta de 

tempo hábil viabilizar as visitas. Embora o método e as técnicas utilizadas tenham funcionado 

satisfatoriamente como alternativas, a prioridade deve ser o contato direto, responsável e 

cauteloso com as comunidades quilombolas, respeitando a sua identidade e mitigando possíveis 

efeitos adversos que esse contato pode causar.  



129 
 

As entrevistas permitiram o contato com outros atores do projeto, o que contribuiu para 

uma análise sistêmica do estudo, considerando os vários pontos de vista e as diversas 

cosmovisões imbuídas nas interpretações de cada pessoa entrevistada. A análise dos 

documentos foi positiva por trazer uma alternativa ao contato direto com as mulheres das 

comunidades, embora suas falas tenham sido direcionadas pelo roteiro feito pela equipe do 

projeto, no caso dos podcasts.  

Outro aspecto relevante, que talvez não se caracterize como um limite para análise, mas 

para a viabilização das entrevistas, foi a rede de contatos. O tempo entre a finalização do 

referencial teórico e a realização das pesquisas foi considerável, ultrapassando o calendário 

previamente planejado, pois eu não tinha todos os contatos estratégicos que, ao final, 

participaram das entrevistas. Essa dificuldade foi resolvida justamente pelas sugestões que a 

primeira entrevistada deu. Como relatado no capítulo 3, uma rede foi se formando naturalmente 

com a realização da primeira conversa, à época, com a Alexandra Teixeira do FIDA. Uma vez 

iniciadas, todas as entrevistas ocorreram em um período de uma semana, o que facilitou a 

construção de pontes entre o que era relatado por uma entrevistada e outra. Talvez fosse 

interessante realizar um grupo de debate, com todas essas pessoas, a fim de apresentar as 

análises do estudo e ouvir suas percepções.  

As análises desta pesquisa abrem caminhos a novas investigações, a partir de outras 

perguntas que foram surgindo no decorrer da escrita. Esta dissertação manteve as perguntas de 

pesquisa originalmente pensadas, mas surgiram outras reflexões que podem ser benéficas a 

estudos futuros sobre a cooperação internacional para o desenvolvimento com envolvimento de 

povos e comunidades tradicionais. Uma questão que pode ser aprofundada é a relação 

colonialista que ainda divide atores entre financiadores e beneficiários, pois afastam o sentido 

da cooperação e até mesmo do compartilhamento, como foi levantado no referencial teórico. 

Novos estudos podem aprofundar o potencial de transformação que outras cosmovisões podem 

ter em instituições orientadas por pilares modernos, ocidentais e colonialistas, sejam por outras 

geografias, outros setores da cooperação internacional e/ou outras comunidades tradicionais.  

Em uma sugestão acadêmica, também é importante fomentar a inserção de mestres de 

saber tradicional nas universidades. A Universidade de Brasília conta com um mestrado para 

povos e comunidades tradicionais em que os professores ainda estão ligados à academia, com 

pouca vivência com os mestres tradicionais. Por experiência própria, essa dissertação não 

existiria nesses moldes se não fosse pelo esforço de docentes de trazer esses conhecimentos e 

essas cosmovisões para o ambiente formal da educação. A universidade também é lugar para 



130 
 

essas pessoas e para esses saberes, especialmente pelas transformações dessa confluência no 

modo de fazer ciência. 

Enfim, é importante sugerir atitudes e mudanças para as políticas de cooperação 

internacional, indo ao encontro do objetivo geral desta pesquisa, de traçar confluências e 

transfluências de conhecimentos, saberes e cosmovisões locais e globais entre mulheres 

quilombolas e outros agentes da cooperação internacional. Os atores da cooperação 

internacional para o desenvolvimento, em especial agências de cooperação e organizações 

internacionais, devem rever suas políticas de engajamento em termos de igualdade de gênero, 

especialmente quando elas envolvem uma sobreposição de identidades e de fatores, como é o 

caso das questões de raça, etnia e região, por exemplo. Isso deve ser feito em contato estreito, 

em pé de igualdade, com essas populações. 

Os pilares da cooperação internacional para o desenvolvimento devem ser revistos a fim 

de se libertarem de visões e de políticas que ainda reproduzem uma relação de poder entre as 

organizações internacionais financiadoras, os países que cooperam e as populações que são 

incluídas nesses projetos. Enquanto a CID estiver voltada aos interesses de poucos atores e os 

impactos diretos sejam sentidos por outros atores (sequer vistos como tal) sem sua participação 

intensa e direta, a cooperação não é sinônimo de compartilhamento, mas de imposição de 

cosmovisões e de modos de vida que ampliam desigualdades.  



131 
 

REFERÊNCIAS 

Acerca del nombre «Abya Yala». Temas de Nuestra América - Revista de Estudios 

Latinoamericanos, [S. l.], v. 8, n. 18, p. 255, 2017. Disponível em: 

https://www.revistas.una.ac.cr/index.php/tdna/article/view/9712.. Acesso em: 19 dez. 2024. 

AGÊNCIA IBGE. Censo 2022: População quilombola é mais jovem do que população 

total do país. 03 maio 2024. Disponível em: https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-

noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/39933-censo-2022-populacao-quilombola-e-mais-

jovem-do-que-populacao-total-do-país. Acesso em: 24 jun. 2024. 

AIRES, Julia do Rego. Projeto de formação e disseminação do uso consciente das 

cadernetas agroecológicas no âmbito do Projeto Viva o Semiárido (PVSA). 1ª ed. 

Teresina: Tiuto Comradio do Brasil, 2021. Disponível em: 

https://vivaosemiarido.org.br/uploads/cartilhas/2021/09/cartilhas-2021-09-1632872710-pdf-

1632873995.pdf. Acesso em: 06 dez. 2024. 

 

AKOTIRENE, Carla. O que é interseccionalidade? São Paulo: Sueli Carneiro; Pólen, 2018. 

ALMEIDA, Carlídia Pereira de. Sementes crioulas: da ancestralidade para a atualidade: o 

protagonismo dos saberes tradicionais do povo quilombola de Lagoa do Peixe. In: 

DEALDINA, Selma dos Santos (org.). Mulheres quilombolas: territórios de existências 

negras femininas. São Paulo: Sueli Carneiro, 2021. 

ARORA-JONSSON, Seema. Forty years of gender research and environmental policy: Where 

do we stand? Women’s Studies International Forum, v. 47, p. 295–308, 2014. DOI  

http://dx.doi.org/10.1016/j.wsif.2014.02.009. Acesso em: 08 fev. 2022. 

AYLLÓN, Bruno. O Sistema Internacional de Cooperação ao Desenvolvimento e seu estudo 

nas Relações Internacionais: a evolução histórica e as dimensões teóricas. Revista de 

Economia e Relações Internacionais, v. 5, n. 8, 2006. Disponível em: 

https://www.faap.br/revista_faap/rel_internacionais/pdf/revista_economia_08.pdf. Acesso em: 

29 dez. 2023. 

BIROLI, Flávia. Feminismos e atuação política. Gênero e desigualdades: limites da 

democracia no Brasil. Editora Boitempo: São Paulo, 2018. 

 

BISPO DOS SANTOS, Antônio. Colonização, Quilombos: Modos e Significações. 2ª 

edição. Brasília: INCTI, 2015. 

 

BISPO DOS SANTOS, Antônio. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora, 2023. 

 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil. Brasília, DF. Presidência da 

República, 05 out. 1988. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em: 20 fev. 

2023. 

 

BRASIL. Decreto nº 4.887, de 20 de novembro de 2003. Regulamenta o procedimento para 

identificação, reconhecimento, delimitação, demarcação e titulação das terras ocupadas por 

remanescentes das comunidades dos quilombos de que trata o art. 68 do Ato das Disposições 

Constitucionais Transitórias. Diário Oficial da União, 21 nov. 2003. Disponível em: 

https://www.revistas.una.ac.cr/index.php/tdna/article/view/9712
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/39933-censo-2022-populacao-quilombola-e-mais-jovem-do-que-populacao-total-do-pa%C3%ADs
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/39933-censo-2022-populacao-quilombola-e-mais-jovem-do-que-populacao-total-do-pa%C3%ADs
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/39933-censo-2022-populacao-quilombola-e-mais-jovem-do-que-populacao-total-do-pa%C3%ADs
https://vivaosemiarido.org.br/uploads/cartilhas/2021/09/cartilhas-2021-09-1632872710-pdf-1632873995.pdf
https://vivaosemiarido.org.br/uploads/cartilhas/2021/09/cartilhas-2021-09-1632872710-pdf-1632873995.pdf
http://dx.doi.org/10.1016/j.wsif.2014.02.009
https://www.faap.br/revista_faap/rel_internacionais/pdf/revista_economia_08.pdf
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm


132 
 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/2003/d4887.htm#:~:text=DECRETO%20N%C

2%BA%204.887%2C%20DE%2020,Ato%20das%20Disposi%C3%A7%C3%B5es%20Const

itucionais%20Transit%C3%B3rias. Acesso em: 02 dez. 2024. 

 

BRASIL. Decreto nº 6.040, de 7 de fevereiro de 2007. Institui a Política Nacional de 

Desenvolvimento Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais. Diário Oficial da 

União, 08 fev. 2007. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-

2010/2007/decreto/d6040.htm. Acesso em: 26 jan. 2025.  

 

CAMPOS, Rodrigo Pires de; TORRONTEGUY, Marco Aurélio A; AMORIM, Manoel 

Araújo. La cooperación internacional en salud: ¿es posible hablar en “cooperación” desde la 

calle? In: DELDUQUE, Maria Célia et al. El derecho desde la calle: introducción critica al 

derecho a la salud. Brasília: FUB, 2012. 

 

CANAVATE, Doris Lamus. La construcción de movimientos latinoamericanos de 

mujeres/feministas: Aportes a la discusión teórica y a la investigación empírica, desde la 

experiencia en Colombia. Reflexión Política, v.9, n.18, dez. 2007, pp. 118-133. DOI: 

https://doi.org/10.29375/01240781.566. Acesso em: 30 jul. 2023. 

 

CARDOSO, Jaqueline da Silva Torres. “Eu venho de longe que Iaiá mandou chamar”: o 

imaginário social na construção das narrativas da comunidade quilombola a partir da roda de 

lezeira. Revista Real Conhecer, v.2, n.2, fev. 2022. DOI: 10.5281/zenodo.6081139. 

Disponível em: https://www.realconhecer.com.br/2022/02/eu-venho-de-longe-que-iaia-

mandou.html. Acesso em: 05 dez. 2024. 

 

CARNEIRO, Aparecida Sueli. A construção do outro como não-ser como fundamento do 

ser. 2005. Tese (Doutorado em Educação) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2005. 

Disponível em: https://repositorio.usp.br/item/001465832. Acesso em: 07 nov. 2023. 

 

CARNEIRO, Sueli. Enegrecer o Feminismo: A Situação da Mulher Negra na América 

Latina a partir de uma perspectiva de gênero. Março 2011. Disponível em: 

https://www.geledes.org.br/enegrecer-o-feminismo-situacao-da-mulher-negra-na-america-

latina-partir-de-uma-perspectiva-de-genero/. Acesso em: 01 maio 2024. 

 

CAROSIO, Alba. Surgimiento de las Ideas y Prácticas feministas en América Latina y el 

Caribe. Revista Venezolana de Estudios de la Mujer, v. 21, n. 46, jan. 2016, p.15-32. 

Disponível em: http://saber.ucv.ve/ojs/index.php/rev_vem/article/view/11016. Acesso em: 24 

jul. 2023. 

 

COLETIVO DE MULHERES DA CONAQ. Quando uma mulher quilombola tomba, o 

quilombo se levanta com ela. In: DEALDINA, Selma dos Santos (org.). Mulheres 

quilombolas: territórios de existências negras femininas. São Paulo: Sueli Carneiro, 2021.  

 

COLLINS, Patricia Hill. On violence, intersectionality and transversal politics. Journal of 

Ethnic and Racial Studies, 2017. Disponível em: https://tinyurl.com/gtippcollins. Acesso 

em: 20 maio 2023. 

 

COMBAHEE RIVER COLLECTIVE. The Combahee River Collective Statement. Abril 

1977. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/2003/d4887.htm#:~:text=DECRETO%20N%C2%BA%204.887%2C%20DE%2020,Ato%20das%20Disposi%C3%A7%C3%B5es%20Constitucionais%20Transit%C3%B3rias
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/2003/d4887.htm#:~:text=DECRETO%20N%C2%BA%204.887%2C%20DE%2020,Ato%20das%20Disposi%C3%A7%C3%B5es%20Constitucionais%20Transit%C3%B3rias
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/2003/d4887.htm#:~:text=DECRETO%20N%C2%BA%204.887%2C%20DE%2020,Ato%20das%20Disposi%C3%A7%C3%B5es%20Constitucionais%20Transit%C3%B3rias
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2007/decreto/d6040.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2007/decreto/d6040.htm
https://doi.org/10.29375/01240781.566
https://www.realconhecer.com.br/2022/02/eu-venho-de-longe-que-iaia-mandou.html
https://www.realconhecer.com.br/2022/02/eu-venho-de-longe-que-iaia-mandou.html
https://repositorio.usp.br/item/001465832
https://www.geledes.org.br/enegrecer-o-feminismo-situacao-da-mulher-negra-na-america-latina-partir-de-uma-perspectiva-de-genero/
https://www.geledes.org.br/enegrecer-o-feminismo-situacao-da-mulher-negra-na-america-latina-partir-de-uma-perspectiva-de-genero/
http://saber.ucv.ve/ojs/index.php/rev_vem/article/view/11016
https://tinyurl.com/gtippcollins


133 
 

https://americanstudies.yale.edu/sites/default/files/files/Keyword%20Coalition_Readings.pdf. 

Acesso em: 01 maio 2024. 

 

COMISSÃO INTERAMERICANA DE DIREITOS HUMANOS [CIDH]. Relatório nº 

189/20. Caso 12.569: Relatório de Mérito - Comunidades Quilombolas de Alcântara - Brasil. 

14 jun. 2020. Disponível em: 

https://www.oas.org/pt/cidh/decisiones/corte/2022/BR_12.569_PT.PDF. Acesso em: 03 jul. 

2024. 

 

CIDH. Caso nº 12.569 - Comunidades Quilombolas de Alcântara - Brasil. 05 jan. 2022. 

Disponível em: https://www.oas.org/pt/cidh/decisiones/corte/2022/BR_12.569_NdeRPt.PDF. 

Acesso em: 03 jul. 2024. 

 

COMPLEXO GASTRONÔMICO E AMBIENTAL DA SABIAGUABA. Raízes da 

Sabiaguaba. Fortaleza: Instituto Dragão do Mar, 2024. 

 

CONNELL, Raewyn. A iminente revolução na teoria social. Revista Brasileira de Ciências 

Sociais, v. 27, n. 80, out. 2012, p.9-20. Disponível em: Acesso em: 29 set. 2023. 

 

COORDENAÇÃO NACIONAL DE ARTICULAÇÃO DE QUILOMBOS [CONAQ]; 

TERRA DE DIREITOS. Racismo e violência contra quilombos no Brasil. Curitiba: Terra 

de Direitos, 2018. 

 

CONAQ; TERRA DE DIREITOS. Racismo e violência contra quilombos no Brasil. 2ª 

edição. Curitiba, 2023. Disponível em: 

https://terradedireitos.org.br/racismoeviolencia/index?download=1. Acesso em: 13 mar. 2024. 

 

CONAQ. Quem somos. 2024. Disponível em: https://conaq.org.br/quem-somos/. Acesso em: 

04 mar. 2024. 

 

CRENSHAW, Kimberle. Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A Black 

Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory, and Antiracist Politics. 

University of Chicago Legal Forum, issue 1, Article 8, p. 139-167, 1989. Disponível em: 

https://chicagounbound.uchicago.edu/uclf/vol1989/iss1/8/. Acesso em: 10 mar. 2023. 

 

CRENSHAW, Kimberle. Intersecionalidade na Discriminação de Raça e Gênero. 

Cruzamento: raça e gênero. Brasília: Unifem, 2004. p.7-16. Disponível em: 

http://www.acaoeducativa.org.br/fdh/wp-content/uploads/2012/09/Kimberle-Crenshaw.pdf. 

Acesso em: 15 mar. 2023. 

 

CURTA O SEMIÁRIDO: A participação política e econômica das mulheres/Justa divisão 

do trabalho doméstico. Piauí: Projeto Viva o Semiárido, 25 fev. 2022a. Podcast. Disponível 

em: https://open.spotify.com/episode/3tAmvi2ERhC3lVlWsawg5x. Acesso em: 04 nov. 2024. 

 

CURTA O SEMIÁRIDO: A luta das mulheres quilombolas. Piauí: Projeto Viva o 

Semiárido, 25 fev. 2022b. Podcast. Disponível em: 

https://open.spotify.com/episode/6eeBzhKDh7LUzhlkE4auXg. Acesso em: 04 nov. 2024. 

 

https://americanstudies.yale.edu/sites/default/files/files/Keyword%20Coalition_Readings.pdf
https://www.oas.org/pt/cidh/decisiones/corte/2022/BR_12.569_PT.PDF
https://www.oas.org/pt/cidh/decisiones/corte/2022/BR_12.569_NdeRPt.PDF
https://terradedireitos.org.br/racismoeviolencia/index?download=1
https://conaq.org.br/quem-somos/
https://chicagounbound.uchicago.edu/uclf/vol1989/iss1/8/
http://www.acaoeducativa.org.br/fdh/wp-content/uploads/2012/09/Kimberle-Crenshaw.pdf
https://open.spotify.com/episode/3tAmvi2ERhC3lVlWsawg5x
https://open.spotify.com/episode/6eeBzhKDh7LUzhlkE4auXg


134 
 

CURTA O SEMIÁRIDO: Comunidades quilombolas. Piauí: Projeto Viva o Semiárido, 01 

nov. 2021. Podcast. Disponível em: 

https://open.spotify.com/episode/3J60AC6oipm7RXVQj1cymi. Acesso em: 04 nov. 2024. 

 

CURTA O SEMIÁRIDO: Quintais sem fronteiras: Agroecologia e quintais produtivos. 

Piauí: Projeto Viva o Semiárido, 25 fev. 2022c. Podcast. Disponível em: 

https://open.spotify.com/episode/2Mmg9oHrOTAwcZCN7oSk05. Acesso em: 04 nov. 2024. 

 

DANKELMAN, Irene. Gender and Climate Change: An Introduction. London: Earthscan, 

2010. 

 

DEALDINA, Selma dos Santos. Mulheres quilombolas: defendendo o território, combatendo 

o racismo e despatriarcalizando a política. In: DEALDINA, Selma dos Santos (org.). 

Mulheres quilombolas: territórios de existências negras femininas. São Paulo: Sueli 

Carneiro, 2021.  

 

DIAS, Vercilene Francisco. Eu Kalunga: pluralismo jurídico e proteção da identidade étnica e 

cultural quilombola. In: DEALDINA, Selma dos Santos (org.). Mulheres quilombolas: 

territórios de existências negras femininas. São Paulo: Sueli Carneiro, 2021.  

 

DUARTE, Rosymaura da Silva. Entrevista concedida a Marília Bonfim Silva. Online, 12 

nov. 2024. 

 

EJATLAS. Global Atlas of Environmental Justice - Traditional and indigenous groups 

against agribusiness expansion in the Matopiba region, Brazil. 03 jul. 2023a. Disponível em: 

https://ejatlas.org/conflict/communities-against-soy-expansion-and-matopiba-agricultural-

development-plan-brazil. Acesso em: 05 jul. 2024. 

 

EJATLAS. Global Atlas of Environmental Justice - Land dispute Fibria and quilombolas, 

Brazil. 06 ago. 2023b. Disponível em: https://ejatlas.org/conflict/land-dispute-fibria-and-

quilombolas-brazil. Acesso em: 05 jul. 2024. 

 

EJATLAS. Global Atlas of Environmental Justice. 2024. Disponível em: 

https://ejatlas.org/conflict/land-dispute-fibria-and-quilombolas-brazil. Acesso em: 05 jul. 

2024. 

 

EMBRAPA. Matopiba. 2024. Disponível em: https://www.embrapa.br/tema-matopiba/sobre-

o-tema. Acesso em: 05 jul. 2024. 

 

EPISÓDIO 01: Quilombolas de Mesquita, os brasileiros que iniciaram a construção da 

capital do Brasil. Youtube, 2021. 1 vídeo (16 minutos). Publicado pelo ONG 

TRANSFORME. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=kFaUQYeNpC0. 

Acesso em: 30 dez. 2024.  

 

FOOD AND AGRICULTURE ORGANIZATION OF THE UNITED NATIONS [FAO]. The 

status of women in agrifood systems. Rome, 2023. Disponível em: 

https://doi.org/10.4060/cc5343en. Acesso em: 24 jun. 2023. 

 

FAO; INTERNATIONAL FUND FOR AGRICULTURAL DEVELOPMENT [IFAD]; 

WORLD FOOD PROGRAMME [WFP]. Joint Programme on Gender Transformative 

https://open.spotify.com/episode/3J60AC6oipm7RXVQj1cymi
https://open.spotify.com/episode/2Mmg9oHrOTAwcZCN7oSk05
https://ejatlas.org/conflict/communities-against-soy-expansion-and-matopiba-agricultural-development-plan-brazil
https://ejatlas.org/conflict/communities-against-soy-expansion-and-matopiba-agricultural-development-plan-brazil
https://ejatlas.org/conflict/land-dispute-fibria-and-quilombolas-brazil
https://ejatlas.org/conflict/land-dispute-fibria-and-quilombolas-brazil
https://ejatlas.org/conflict/land-dispute-fibria-and-quilombolas-brazil
https://www.embrapa.br/tema-matopiba/sobre-o-tema
https://www.embrapa.br/tema-matopiba/sobre-o-tema
https://www.youtube.com/watch?v=kFaUQYeNpC0
https://doi.org/10.4060/cc5343en


135 
 

Approaches for Food Security, Improved Nutrition and Sustainable Agriculture. 2021. 

Disponível em: https://openknowledge.fao.org/handle/20.500.14283/cb7065en. Acesso em: 

23 dez. 2024. 

 

FUNDO INTERNACIONAL PARA O DESENVOLVIMENTO AGRÍCOLA [FIDA]. 

Projeto de Desenvolvimento Sustentável do Semiárido - Viva o Semiárido (PVSA) - 

Relatório de conclusão. 2022. Disponível em: vivaosemiarido.org.br/inicio/wp-

content/uploads/2023/02/Relatorio-de-Conclusao-PVSA-2022.pdf. Acesso em: 08 mar. 2023. 

GALÁN, M. G; SANAHUJA, J. A. El sistema internacional de cooperación al desarollo. 

Una aproximación a sus actores y instrumentos. Ed. Cideal, 1999. Capítulo 1, pp.15-35. 

GLOBAL WITNESS. Década de resistência: dez anos informando sobre o ativismo pela 

terra e pelo meio ambiente ao redor do mundo. Set. 2022. Disponível em: 

https://www.globalwitness.org/pt/decade-defiance-pt/. Acesso em: 25 jun. 2023. 

GOMES, Rodrigo Portela; DE SOUSA, Maria Sueli Rodrigues; PEREIRA, Lucas Araújo 

Alves. Litigância estratégica no caso da Ferrovia Transnordestina: comunidades quilombolas 

e assessores/as jurídicos/as populares em interface na instrumentalização e apropriação da 

(des)ordem jurídica. 4 Encontro Nacional de Antropologia do Direito (ENADIR), 2015. 

Disponível em: 

https://nadir.fflch.usp.br/sites/nadir.fflch.usp.br/files/upload/paginas/RODRIGO.pdf. Acesso 

em: 27 dez. 2024. 

GÓMEZ, Ana Paula. Las maternidades sordas desde los aportes de la interseccionalidad y las 

Epistemologías del Sur. In: DÍAZ, Sharon; GÓMEZ, Ana Paula; MÍGUEZ, María Noel. 

Decolonialidad y “discapacidad”: Nuevos horizontes de sentido. 1a ed. Ciudad Autónoma 

de Buenos Aires: CLACSO; Uruguay: UDELAR- Universidad de la República, 2023. 

GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural de amefricanidade. Revista Tempo 

Brasileiro. Rio de Janeiro, 92/93. 69/82, jan-jun 1988, p.69-81. 

GONZALEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. In: Por um feminismo afro-

latino-americano. Organização de Flávia Rios e Márcia Lima. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 

GOVERNO DO PIAUÍ. Projeto resgata memória da tradição quilombola do Samba de 

Cumbuca no interior piauiense. 22 abr. 2022. Disponível em: 

https://antigo.pi.gov.br/noticias/projeto-resgata-memoria-da-tradicao-quilombola-do-samba-

de-cumbuca-no-interior-piauiense/. Acesso em: 05 dez. 2024. 

HAMPATÉ BÂ, Amadou. A tradição viva. In: KI-ZERBO, Joseph (ed.). História Geral da 

África I. Metodologia e Pré-história da África. Brasília: Unesco, 2010, 

hooks, bell. E eu não sou uma mulher? Mulheres negras e feminismo. 10ª ed. Rio de 

Janeiro: Rosa dos Tempos, 2022. 

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA [IBGE]. Matérias 

especiais: quilombolas no Brasil. 2019. Disponível em: 

https://educa.ibge.gov.br/jovens/materias-especiais/21311-quilombolas-no-brasil.html. 

Acesso em: 11 jun. 2024. 

https://openknowledge.fao.org/handle/20.500.14283/cb7065en
http://vivaosemiarido.org.br/inicio/wp-content/uploads/2023/02/Relatorio-de-Conclusao-PVSA-2022.pdf
http://vivaosemiarido.org.br/inicio/wp-content/uploads/2023/02/Relatorio-de-Conclusao-PVSA-2022.pdf
https://www.globalwitness.org/pt/decade-defiance-pt/
https://nadir.fflch.usp.br/sites/nadir.fflch.usp.br/files/upload/paginas/RODRIGO.pdf
https://antigo.pi.gov.br/noticias/projeto-resgata-memoria-da-tradicao-quilombola-do-samba-de-cumbuca-no-interior-piauiense/
https://antigo.pi.gov.br/noticias/projeto-resgata-memoria-da-tradicao-quilombola-do-samba-de-cumbuca-no-interior-piauiense/
https://educa.ibge.gov.br/jovens/materias-especiais/21311-quilombolas-no-brasil.html


136 
 

IBGE. Censo 2022: Brasil possui 8.441 localidades quilombolas, 24% delas no Maranhão. 19 

jul. 2024. Disponível em: https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-

agencia-de-noticias/noticias/40704-censo-2022-brasil-possui-8-441-localidades-quilombolas-

24-delas-no-maranhao. Acesso em: 28 fev. 2025. 

IBGE. Censo Demográfico 2022: quilombolas - primeiros resultados do universo. Rio de 

Janeiro, 2023. Disponível em: https://biblioteca.ibge.gov.br/index.php/biblioteca-

catalogo?view=detalhes&id=2102016. Acesso em: 01 set. 2023. 

IBGE. Tabela 8176 - População quilombola, por localização do domicílio, grupos de idade e 

sexo. 2024. Disponível em: https://sidra.ibge.gov.br/Tabela/8176. Acesso em: 23 jan. 2025. 

INTERNATIONAL FUND FOR AGRICULTURAL DEVELOPMENT [IFAD]. Annual 

Review of Portfolio Performance 2012-2013. Programme Management Department. Nov. 

2013. Disponível em: 

https://www.ifad.org/documents/48415603/49576044/Annual+Review+of+Portfolio+Perform

ance+-+2013.pdf/03bac610-a806-1fbe-e5c9-7705a4c7fcff?t=1726609643982. Acesso em: 02 

jan. 2025. 

IFAD. EB 2008/94/R.9/Rev.1: Federal Republic of Brazil - Country strategic opportunities 

programme. 11 set. 2009. Disponível em: https://webapps.ifad.org/members/eb/94/docs/EB-

2008-94-R-9-Rev-1.pdf. Acesso em: 29 abr. 2023. 

 

IFAD. Engagement with indigenous people | Policy. Nov. 2009. Disponível em: 

https://www.ifad.org/documents/48415603/49475487/ip_policy_2009_e.pdf/7a65225e-eb1a-

32ac-d05b-a3fd1b48abb2?t=1726605276033. Acesso em: 21 dez. 2024. 

 

IFAD. Executive Board. 2024a. Disponível em: https://www.ifad.org/en/executive-board. 

Acesso em: 23 dez. 2024. 

 

IFAD. Finance. 2025. Disponível em: https://www.ifad.org/en/finance. Acesso em: 03 jan. 

2025. 

 

IFAD. Gender equality and women’s empowerment policy. 2012. Disponível em: 

https://www.ifad.org/en/w/corporate-documents/policies/ifad-policy-on-gender-equality-and-

women-s-empowerment-new. Acesso em: 14 ago. 2024. 

 

IFAD. Gender mainstreaming in IFAD10. Out. 2016a. Disponível em: 

https://www.ifad.org/documents/38711624/39417930/genderifad10_e.pdf/db5298d9-7132-

4f33-a451-f2447dba9ed0?t=1507217299000. Acesso em: 14 ago. 2024. 

 

IFAD. IFAD Beginner’s Guide for Borrowers/Recipients: Procurement under IFAD 

Investment Project Financing. Set. 2020. Disponível em: 

https://www.ifad.org/documents/48415603/49534537/Beginner%27s+Guide+Procurement+1

2+Oct+OPR+Final_clean.pdf/5c0992bf-8220-90a9-056e-0b5afe55ff63?t=1726607522148. 

Acesso em: 26 jan. 2025. 

 

IFAD. IFAD Policy on Engagement with Indigenous Peoples: 2022 update. 2022. 

Disponível em: 

https://www.ifad.org/documents/48415603/49475487/ip_policy_e.pdf/ca674067-5151-412f-

ff7c-339cbf9cf6b7?t=1726605272364. Acesso em: 21 dez. 2024. 

https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/40704-censo-2022-brasil-possui-8-441-localidades-quilombolas-24-delas-no-maranhao
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/40704-censo-2022-brasil-possui-8-441-localidades-quilombolas-24-delas-no-maranhao
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/40704-censo-2022-brasil-possui-8-441-localidades-quilombolas-24-delas-no-maranhao
https://biblioteca.ibge.gov.br/index.php/biblioteca-catalogo?view=detalhes&id=2102016
https://biblioteca.ibge.gov.br/index.php/biblioteca-catalogo?view=detalhes&id=2102016
https://sidra.ibge.gov.br/Tabela/8176
https://www.ifad.org/documents/48415603/49576044/Annual+Review+of+Portfolio+Performance+-+2013.pdf/03bac610-a806-1fbe-e5c9-7705a4c7fcff?t=1726609643982
https://www.ifad.org/documents/48415603/49576044/Annual+Review+of+Portfolio+Performance+-+2013.pdf/03bac610-a806-1fbe-e5c9-7705a4c7fcff?t=1726609643982
https://webapps.ifad.org/members/eb/94/docs/EB-2008-94-R-9-Rev-1.pdf
https://webapps.ifad.org/members/eb/94/docs/EB-2008-94-R-9-Rev-1.pdf
https://www.ifad.org/documents/48415603/49475487/ip_policy_2009_e.pdf/7a65225e-eb1a-32ac-d05b-a3fd1b48abb2?t=1726605276033
https://www.ifad.org/documents/48415603/49475487/ip_policy_2009_e.pdf/7a65225e-eb1a-32ac-d05b-a3fd1b48abb2?t=1726605276033
https://www.ifad.org/en/executive-board
https://www.ifad.org/en/finance
https://www.ifad.org/en/w/corporate-documents/policies/ifad-policy-on-gender-equality-and-women-s-empowerment-new
https://www.ifad.org/en/w/corporate-documents/policies/ifad-policy-on-gender-equality-and-women-s-empowerment-new
https://www.ifad.org/documents/38711624/39417930/genderifad10_e.pdf/db5298d9-7132-4f33-a451-f2447dba9ed0?t=1507217299000
https://www.ifad.org/documents/38711624/39417930/genderifad10_e.pdf/db5298d9-7132-4f33-a451-f2447dba9ed0?t=1507217299000
https://www.ifad.org/documents/48415603/49534537/Beginner%27s+Guide+Procurement+12+Oct+OPR+Final_clean.pdf/5c0992bf-8220-90a9-056e-0b5afe55ff63?t=1726607522148
https://www.ifad.org/documents/48415603/49534537/Beginner%27s+Guide+Procurement+12+Oct+OPR+Final_clean.pdf/5c0992bf-8220-90a9-056e-0b5afe55ff63?t=1726607522148
https://www.ifad.org/documents/48415603/49475487/ip_policy_e.pdf/ca674067-5151-412f-ff7c-339cbf9cf6b7?t=1726605272364
https://www.ifad.org/documents/48415603/49475487/ip_policy_e.pdf/ca674067-5151-412f-ff7c-339cbf9cf6b7?t=1726605272364


137 
 

 

IFAD. IFAD Strategic Framework 2016-2025. Dez. 2016. Disponível em: 

https://www.ifad.org/documents/38714170/39132730/IFAD+Strategic+Framework+2016-

2025/d43eed79-c827-4ae8-b043-09e65977e22d. Acesso em: 15 ago. 2024. 

 

IFAD. Productive Development and Capacity-Building Project. 2025. Disponível em: 

https://www.ifad.org/en/w/projects/1100001619. Acesso em: 26 jan. 2025.  

 

IFAD. Projects and programmes. 2024b. Disponível em: https://www.ifad.org/en/projects-

and-programmes. Acesso em: 20 dez. 2024. 

 

INSTITUTO DE ASSISTÊNCIA TÉCNICA E EXTENSÃO RURAL DO PIAUÍ 

[EMATER]. Encontro discute ampliação do Projeto ATER no Quilombo. 16 jan. 2008. 

Disponível em: http://www.emater.pi.gov.br/noticia.php?id=241. Acesso em: 04 dez. 2024. 

 

INSTITUTO DE TERRAS DO PIAUÍ [INTERPI]. Piauí Sustentável Inclusivo. 2024. 

Disponível em: https://www.interpi.pi.gov.br/psi-bid-fida/. Acesso em: 15 dez. 2024. 

 

INTERNATIONAL FOOD POLICY RESEARCH INSTITUTE [IFPRI]. Women’s 

Empowerment in Agriculture Index (WEAI). 2024. Disponível em: 

https://www.ifpri.org/project/weai/. Acesso em: 23 dez. 2024. 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. 1a edição. São Paulo: Companhia das 

Letras. 2019. 

LUGONES, María. Colonialidad y género: hacia un feminismo descolonial. In: MIGNOLO, 

Walter. Género y descolonialidad. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Del Signo, 2014. 

 

MINISTÉRIO DO DESENVOLVIMENTO E ASSISTÊNCIA SOCIAL, FAMÍLIA E 

COMBATE À FOME. Comunidades de Fundos e Fechos de pasto. 25 jun. 2024. 

Disponível em: https://www.gov.br/mds/pt-br/acoes-e-programas/acesso-a-alimentos-e-a-

agua/articulacao-de-politicas-publicas-de-san-para-povos-e-comunidades-

tradicionais/comunidades-de-fundos-e-fechos-de-pasto. Acesso em: 25 nov. 2024. 

 

MOREIRA, Sarah Luiza de Souza. Entrevista concedida a Marília Bonfim Silva. Online, 

07 nov. 2024. 

 

MOREIRA, Sarah Luiza de Souza. Refletindo sobre as relações de gênero no semiárido. 1. 

ed. Teresina: Tiuto Comradio do Brasil, 2021. Disponível em: 

https://vivaosemiarido.org.br/uploads/cartilhas/2021/09/1632873417.pdf. Acesso em: 05 dez. 

2024. 

 

NASCIMENTO, Abdias do. O quilombismo. 3. ed. São Paulo: Editora Perspectiva; Rio 

de Janeiro: Ipeafro, 2019. 

 

NASCIMENTO, Wanderson Flor do; RUFINO, Luiz. In memoriam “O fundamento é a roça” 

Antônio Bispo dos Santos (1959-2023). Anãnsi: Revista de Filosofia, [S. l.], v. 4, n. 2, p. 

323–328, 2023. Disponível em: https://revistas.uneb.br/index.php/anansi/article/view/19430. 

Acesso em: 29 fev. 2024. 

https://www.ifad.org/documents/38714170/39132730/IFAD+Strategic+Framework+2016-2025/d43eed79-c827-4ae8-b043-09e65977e22d
https://www.ifad.org/documents/38714170/39132730/IFAD+Strategic+Framework+2016-2025/d43eed79-c827-4ae8-b043-09e65977e22d
https://www.ifad.org/en/w/projects/1100001619
https://www.ifad.org/en/projects-and-programmes
https://www.ifad.org/en/projects-and-programmes
http://www.emater.pi.gov.br/noticia.php?id=241
https://www.interpi.pi.gov.br/psi-bid-fida/
https://www.ifpri.org/project/weai/
https://www.gov.br/mds/pt-br/acoes-e-programas/acesso-a-alimentos-e-a-agua/articulacao-de-politicas-publicas-de-san-para-povos-e-comunidades-tradicionais/comunidades-de-fundos-e-fechos-de-pasto
https://www.gov.br/mds/pt-br/acoes-e-programas/acesso-a-alimentos-e-a-agua/articulacao-de-politicas-publicas-de-san-para-povos-e-comunidades-tradicionais/comunidades-de-fundos-e-fechos-de-pasto
https://www.gov.br/mds/pt-br/acoes-e-programas/acesso-a-alimentos-e-a-agua/articulacao-de-politicas-publicas-de-san-para-povos-e-comunidades-tradicionais/comunidades-de-fundos-e-fechos-de-pasto
https://vivaosemiarido.org.br/uploads/cartilhas/2021/09/1632873417.pdf
https://revistas.uneb.br/index.php/anansi/article/view/19430


138 
 

OBSERVATÓRIO DO CLIMA. Por que gênero e clima? GT Gênero e Justiça Climática. 

2021. Disponível em: https://generoeclima.oc.eco.br/infografico-porque-genero-e-clima/#. 

Acesso em: 06 abr. 2023. 

OLIVEIRA FILHO, Francisco. História, memória e oralidade: reminiscências quilombolas do 

Samba de Cumbuca. In: Ciências humanas: como impedir que a sociedade seja tragada pela 

ignorância? In: BASQUEROTE, Adilson Tadeu. Ponta Grossa: Atena, 2023. DOI 

https://doi.org/10.22533/at.ed.6492306035 

 

OPARÁ: Mulungu | 2. Encruzilhadas dos saberes. [Locução de]: Hellen e Zane. 

Entrevistadas: Aline Stéfany Rezende, Camila Cruz e Pedro Henrique Pereira. [S.l.]: Podcast 

Opará, Oficina Escrevivências e Diretoria da Diversidade (DIV/UnB), 25 out. 2021. Podcast. 

Disponível em: https://open.spotify.com/episode/0Jz53A3X4QtO2QR5egicKB?si=fD-

9zBD1SB2Oprrx6dE_rg. Acesso em: 21 out. 2024. 

 

ORGANIZAÇÃO INTERNACIONAL DO TRABALHO [OIT]. Convenção n° 169 da OIT 

sobre povos indígenas e tribais. 26 jun. 1989. Disponível em: 

https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decleg/2002/decretolegislativo-143-20-junho-2002-

458771-convencaon169-pl.pdf. Acesso em: 06 maio 2023. 

 

ORGANIZAÇÃO PARA A COOPERAÇÃO E DESENVOLVIMENTO ECONÔMICO 

[OCDE]. Share of ODA per sector that includes gender equality objectives. 2024. 

Disponível em: https://stats.oecd.org/Index.aspx?DataSetCode=DV_DCD_GENDER. Acesso 

em: 02 out. 2024. 

PEREIRA, João Márcio Mendes. O Banco Mundial como ator político, intelectual e 

financeiro (1944-2008). Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2010. 

PORTO, Ana Carla Vaz. Gênero, interseccionalidade e representação política: vereadoras 

negras, indígenas, travestis e transexuais eleitas em 2020. 2023. 196 f., il. Dissertação 

(Mestrado em Desenvolvimento, Sociedade e Cooperação Internacional) — Universidade de 

Brasília, Brasília, 2023. Disponível em: http://repositorio2.unb.br/jspui/handle/10482/48321. 

Acesso em: 17 jul. 2023. 

RIBEIRO FILHO, Francisco das Chagas. Entrevista concedida a Marília Bonfim Silva. 

Online, 11 nov. 2024. 

RIST, Gilbert. The History of Development: From Western Origins to Global Faith. London 

and New York: Zed Books, 2002. 

RUFINO, Luiz; SIMAS, Luiz Antonio. Fogo no mato: a ciência encantada das macumbas. 

Rio de Janeiro: Mórula, 2018, 

 

SACRAMENTO, Elionice Conceição. Da diáspora negra ao território das águas: 

ancestralidade e protagonismo de mulheres na comunidade pesqueira e quilombola Conceição 

de Salinas-BA. 2019. 187 f., il. Dissertação (Mestrado em Desenvolvimento Sustentável)—

Universidade de Brasília, Brasília, 2019. Disponível em: 

https://repositorio.unb.br/handle/10482/37330. Acesso em: 20 jun. 2023.  

 

SANTOS, Geneci Ribeiro dos; MARQUES, Siomara Aparecida; LEANDRINI, Josimeire 

Aparecida. Sementes de uma economia camponesa, feminista e agroecológica presentes na 

https://generoeclima.oc.eco.br/infografico-porque-genero-e-clima/
https://doi.org/10.22533/at.ed.6492306035
https://open.spotify.com/episode/0Jz53A3X4QtO2QR5egicKB?si=fD-9zBD1SB2Oprrx6dE_rg
https://open.spotify.com/episode/0Jz53A3X4QtO2QR5egicKB?si=fD-9zBD1SB2Oprrx6dE_rg
https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decleg/2002/decretolegislativo-143-20-junho-2002-458771-convencaon169-pl.pdf
https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decleg/2002/decretolegislativo-143-20-junho-2002-458771-convencaon169-pl.pdf
https://stats.oecd.org/Index.aspx?DataSetCode=DV_DCD_GENDER
http://repositorio2.unb.br/jspui/handle/10482/48321
https://repositorio.unb.br/handle/10482/37330


139 
 

prática dos quintais produtivos das mulheres camponesas do MMC/SC. Revista Grifos. v. 32, 

n. 60, p.1-20, 2023. DOI 10.22295/grifos.v32i60.7322. Disponível em: 

https://bell.unochapeco.edu.br/revistas/index.php/grifos/article/view/7322. Acesso em: 15 

dez. 2024.  

 

SCOTT, Joan. Gender: A Useful Category of Historical Analysis. The American Historical 

Review, v. 91, n. 5, p. 1053–1075, 1986. DOI https://doi.org/1864376. Disponível em: 

https://www.jstor.org/stable/1864376. Acesso em: 07 fev. 2022. 

 

SECRETARIA DE AGRICULTURA FAMÍLIA [SAF]. PROGERE II. 2024. Disponível 

em: https://portal.pi.gov.br/saf/progere-ii/. Acesso em: 04 dez. 2024. 

 

SECRETARIA DE RELAÇÕES INSTITUCIONAIS [SRI]. Brasil Sem Miséria. 24 mar. 

2015. Disponível em: https://www.gov.br/sri/pt-br/backup-secretaria-de-

governo/iniciativas/internacional/fsm/eixos/inclusao-social/brasil-sem-miseria. Acesso em: 04 

dez. 2024.  

SEGATO, Rita. Gênero e colonialidade: do patriarcado comunitário de baixa intensidade ao 

patriarcado colonial-moderno de alta intensidade. In: SEGATO, Rita. Crítica da 

colonialidade em oito ensaios e uma antropologia por demanda. Rio de Janeiro: Bazar do 

Tempo, 2021. 

SILVA, Givânia Maria da. Mulheres quilombolas: afirmando o território na luta, resistência e 

insurgência negra feminina. In: DEALDINA, Selma dos Santos (org.). Mulheres 

quilombolas: territórios de existências negras femininas. São Paulo: Sueli Carneiro, 2021. 

 

SILVA, Givânia Maria da. O Quilombo de Conceição das Crioulas: uma terra de mulheres: 

luta e resistência quilombola. 2022. 381 f., il. Tese (Doutorado em Sociologia) — 

Universidade de Brasília, Brasília, 2022. Disponível em: 

http://repositorio2.unb.br/jspui/handle/10482/46178. Acesso em: 02 jul. 2024. 

SILVA, Sandro Pereira. A trajetória histórica da segurança alimentar e nutricional na 

agenda política nacional: projetos, descontinuidade e consolidação. Rio de Janeiro: IPEA, 

2014. Disponível em: http://repositorio.ipea.gov.br/bitstream/11058/3019/1/TD_1953.pdf. 

Acesso em: 13 dez. 2023. 

SIMAS, Luiz Antônio. Umbandas: uma história do Brasil. 10 ed. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 2024. 

SOUSA, Andrea Simone dos Santos. Relatório de pesquisa de resultados do Projeto Viva o 

Semiárido. 1ª ed. – Teresina: Tiuto Comradio do Brasil, 2021. Disponível em: 

https://vivaosemiarido.org.br/uploads/ebooks/2021/09/ebooks-2021-06-1624411403-pdf-

1632873654.pdf. Acesso em: 15 dez. 2024. 

SVAMPA, Maristella. El Antropoceno como diagnóstico y paradigma. Lecturas globales 

desde el Sur. Utopía y Praxis Latinoamericana, v. 24, n. 84, 2019. Universidad del Zulia, 

Venezuela. Disponível em: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=27961130004. DOI: 

https://doi.org/10.5281/zenodo.2653161. Acesso em: 16 ago. 2024. 

TEIXEIRA, Alexandra. Entrevista concedida a Marília Bonfim Silva. Online, 22 nov. 2024. 

https://bell.unochapeco.edu.br/revistas/index.php/grifos/article/view/7322
https://doi.org/1864376
https://www.jstor.org/stable/1864376
https://portal.pi.gov.br/saf/progere-ii/
https://www.gov.br/sri/pt-br/backup-secretaria-de-governo/iniciativas/internacional/fsm/eixos/inclusao-social/brasil-sem-miseria
https://www.gov.br/sri/pt-br/backup-secretaria-de-governo/iniciativas/internacional/fsm/eixos/inclusao-social/brasil-sem-miseria
http://repositorio2.unb.br/jspui/handle/10482/46178
http://repositorio.ipea.gov.br/bitstream/11058/3019/1/TD_1953.pdf
http://repositorio.ipea.gov.br/bitstream/11058/3019/1/TD_1953.pdf
https://vivaosemiarido.org.br/uploads/ebooks/2021/09/ebooks-2021-06-1624411403-pdf-1632873654.pdf
https://vivaosemiarido.org.br/uploads/ebooks/2021/09/ebooks-2021-06-1624411403-pdf-1632873654.pdf
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=27961130004
https://doi.org/10.5281/zenodo.2653161


140 
 

TOMESANI, Ana Maura. Cooperação Internacional, Desenvolvimento Ultramar, Assistência 

Estrangeira: breve revisão histórica e bibliográfica sobre a ajuda externa oficial. Revista 

Carta Internacional, v.12, n.1, 2017. Disponível em: 10.21530/ci.v12n1.2017.584. Acesso 

em: 29 dez. 2023. 

TUBALDINI, Maria Aparecida dos Santos; DINIZ, Raphael Santos. Gênero, agricultura 

familiar e (re)organização do espaço rural em comunidades quilombolas de Minas Novas e 

Chapada do Norte – Vale do Jequitinhonha/MG/Brasil. Revista Geográfica De América 

Central, vol. 2, julio-diciembre, 2011, pp. 1-18. Universidad Nacional Heredia, Costa Rica. 

Disponível em: https://www.revistas.una.ac.cr/index.php/geografica/article/view/2321. 

Acesso em: 13 maio 2024. 

 

UNITED NATIONS [UN]. E/CONF.65/20. Report of the World Food Conference, Rome, 5-

16 November 1974. New York: UN, 1975. Disponível em: 

https://digitallibrary.un.org/record/701143?v=pdf. Acesso em: 15 ago. 2024. 

 

UN. Report of the World Food Conference, Rome, 5-16 November 1974. UN: New York, 

1975. Disponível em: http://digitallibrary.un.org/record/701143. Acesso em: 13 fev. 2024. 

 

 

 

 

 

 

https://www.cartainternacional.abri.org.br/Carta/article/view/584
https://www.revistas.una.ac.cr/index.php/geografica/article/view/2321
https://digitallibrary.un.org/record/701143?v=pdf
http://digitallibrary.un.org/record/701143


141 
 

ANEXO 1 - TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 

 

Você está sendo convidado a participar da pesquisa “Confluências e transfluências de 

conhecimentos, saberes e cosmovisões locais e globais entre mulheres quilombolas e outros 

agentes no projeto Viva o Semiárido (2013-2022) no Estado do Piauí com financiamento do 

Fundo Internacional para o Desenvolvimento Agrícola”, de responsabilidade de Marília Bonfim 

Silva, estudante de mestrado da Universidade de Brasília. O objetivo desta pesquisa é traçar 

confluências e transfluências de conhecimentos, saberes e cosmovisões locais e globais entre 

mulheres quilombolas e outros agentes da cooperação internacional no âmbito do projeto Viva 

o Semiárido (PVSA), realizado no Estado do Piauí entre 2013 e 2022 com financiamento do 

Fundo Internacional para o Desenvolvimento Agrícola (FIDA). Assim, gostaria de consultá-

lo/a sobre seu interesse e disponibilidade de cooperar com a pesquisa. 

Você receberá todos os esclarecimentos necessários antes, durante e após a finalização 

da pesquisa, e lhe asseguro que o seu nome não será divulgado, sendo mantido o mais rigoroso 

sigilo mediante a omissão total de informações que permitam identificá-lo/a. Os dados 

provenientes de sua participação na pesquisa, tais como questionários, entrevistas, fitas de 

gravação ou filmagem, ficarão sob a guarda da pesquisadora responsável pela pesquisa.  

A coleta de dados será realizada por meio de entrevistas roteirizadas, com 

questionamentos pertinentes ao andamento do projeto em estudo. As perguntas podem ser 

modificadas ou acrescentadas, a depender do andamento da entrevista, a fim de melhor abordar 

questões interessantes para a pesquisa. É para estes procedimentos que você está sendo 

convidado a participar. Sua participação na pesquisa pode implicar em riscos tais como: 

abordagem da situação de vulnerabilidade devido à pertença a comunidade quilombola, por 

meio da reprodução de preconceitos, estigmatização e discriminação. Estes riscos serão 

mitigados com as seguintes estratégias: revisão do uso de termos racistas ao se referir a 

comunidades quilombolas, revisão de termos e teorias que possam objetificar a existência de 

povos e comunidades tradicionais, assegurar um espaço de entrevista seguro, interativo e direto. 

As definições aqui utilizadas seguem as definições previstas na Resolução CNS 510/2016, que 

dispõe sobre as normas aplicáveis a pesquisas em Ciências Humanas e Sociais.  

Sua participação é voluntária e livre de qualquer remuneração ou benefício. Você é livre 

para recusar-se a participar, retirar seu consentimento ou interromper sua participação a 

qualquer momento. A recusa em participar não acarretará qualquer penalidade ou 

constrangimento. Se você tiver qualquer dúvida em relação à pesquisa, você pode me contatar 

através do telefone 61 99936-3917 ou pelo e-mail mariliabonfim.s@gmail.com.   

mailto:mariliabonfim.s@gmail.com


142 
 

A pesquisadora garante que os resultados do estudo serão devolvidos aos participantes 

por meio de artigos e apresentações orais, podendo ser publicados posteriormente na 

comunidade científica.  

Este documento foi elaborado em duas vias, uma ficará com o/a pesquisador/a 

responsável pela pesquisa e a outra com você. 

 

 

 

____________________________      _____________________________ 

     Assinatura do/da participante                               Assinatura da pesquisadora 

 

 

 

Brasília, __ de __________de 2024. 

 


