
 

 

 
 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA - UnB 

INSTITUTO DE LETRAS – IL 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LINGUÍSTICA – PPGL 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FORMAR-SE EM COMUNIDADE COMO ATO DE TRANSGRESSÃO: UM 

ESTUDO (AUTO)ETNOGRÁFICO SOBRE ENSINO DE LÍNGUAS, 

MULTILETRAMENTOS E (SOCIO)LINGUÍSTICA 

 

 

 

 

 

 

 

JOSIANE PRESCENDO TONIN 

 

 

 Orientadora: Profa. Dra. Rosineide Magalhães de Sousa 

 

 

 

 

 

 

BRASÍLIA - DF 

2025



 

 

 

 
 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA - UnB 

INSTITUTO DE LETRAS – IL 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LINGUÍSTICA – PPGL 

 

 

 

 

FORMAR-SE EM COMUNIDADE COMO ATO DE TRANSGRESSÃO: UM 

ESTUDO (AUTO)ETNOGRÁFICO SOBRE ENSINO DE LÍNGUAS, 

MULTILETRAMENTOS E (SOCIO)LINGUÍSTICA 

 

 

 

 

                                               JOSIANE PRESCENDO TONIN 

 

 

 
Tese a ser apresentada como exame 

de defesa submetido ao Programa 

de Pós-Graduação em Linguística, 

como parte dos requisitos 

necessários à obtenção do grau de 

Doutora em Linguística. 

 

Orientadora: Profa. Dra. Rosineide 

Magalhães de Sousa 

 

 

 
TESE DE DOUTORADO EM LINGUÍSTICA 

 

 

  BRASÍLIA - DF 

  2025



3 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 

 

 

 

JOSIANE PRESCENDO TONIN 

 

 

 

FORMAR-SE EM COMUNIDADE COMO ATO DE TRANSGRESSÃO: UM 

ESTUDO (AUTO)ETNOGRÁFICO SOBRE ENSINO DE LÍNGUAS, 

MULTILETRAMENTOS E (SOCIO)LINGUÍSTICA 
 
 

Tese a ser apresentada como exame 

de defesa submetido ao Programa 

de Pós-Graduação em Linguística, 

como parte dos requisitos 

necessários à obtenção do grau de 

Doutora em Linguística. 
 
 

Aprovada em 
 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

Profa. Dra. Rosineide Magalhães de Sousa (PPGL/IL/FUP/UnB) 

-------------------------------------------------------------------------------- 

Orientadora/Presidente 

 

 

Profa. Dra. Ormezinda Maria Ribeiro (PPGL/IL/UnB) 

-------------------------------------------------------------------------------- 

Membro interno 

 

 

Profa. Dra. Francesca Degli Atti (Universitá del Salento) 

-------------------------------------------------------------------------------- 

Membro externo 

 

 

Profa. Dra. Vângela do Carmo Oliveira Vasconcelos (SEEDF) 

-------------------------------------------------------------------------------- 

Membro externo 

 

 

Profa. Dra. Mônica Castagna Molina (PPGE/FE/FUP/UnB) 

-------------------------------------------------------------------------------- 

Membro suplente 
  



5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Se nada ficar destas páginas, algo,  

pelo menos, esperamos que permaneça: 

nossa confiança no povo. 

Nossa fé nos homens e na criação de um mundo  

em que seja menos difícil amar 

Paulo Freire (1987, p. 115). 



6 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aos professores que buscam repensar sua práxis 

por perceber que a sala de aula é um local,  

onde a transformação social pode acontecer;  

e aos que lutam diariamente para que nossa profissão 

seja reconhecida e valorizada como merece. 



7 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradecer é uma das maneiras de reconhecer que tudo aquilo que conquistamos é resultado 

de várias pessoas, momentos e experiências que nos trouxeram até aqui. Sendo assim, há 

muitas pessoas às quais gostaria de agradecer por contribuírem para que eu chegasse até aqui 

e que são responsáveis por tornar tudo isso possível. Assim, agradeço: 

A Deus, que conduz minha vida em cada momento. Obrigada, Pai! 

Á Nossa Senhora Aparecida, por passar na frente, sempre! 

A minha família, em especial, a meus pais Rosângela e José, por todo amor, dedicação e 

incentivo que recebi de vocês ao longo da vida. Esta tese não é só minha, ela é nossa!  

As minhas avós, Inês e Clementina, por suas constantes orações, vocês são meus grandes 

exemplos de fé e dedicação à família! Amo vocês! 

A meu avô, Antônio, uma das pessoas mais sábias que conheci e grande incentivador de meus 

estudos. Espero que o senhor esteja assistindo tudo lá de cima e sinta-se feliz. Saudade!  

A meu avô Romano, de quem herdei o gosto por contar e ouvir histórias.  

A Alexandro, meu amor, por dividir comigo a vida, os sonhos e ser meu apoio nos momentos 

necessários. Te amo! 

Aos amigos feitos no Doutorado, em especial a Edinéia, Renaldete e Sandra, foram muitas 

horas de conversa, leituras, viagens e congressos que enriqueceram minha jornada pessoal e 

profissional.  

Aos professores-pesquisadores que aceitaram participar desta pesquisa e compartilharam 

comigo suas histórias. Mil vezes obrigada!  

A Profa. Dra. Rosineide Magalhães de Sousa, minha orientadora, por todos os 

direcionamentos ao longo da pesquisa, por acreditar em mim e me ensinar tanto ao longo 

desses anos. Sou grata pelas oportunidades, viagens a campo e por me ensinar a ser uma 

etnógrafa que coloca “as botas na lama”. Poder conviver e aprender com a senhora foi o 

grande presente desta fase de doutoramento. Além de meu agradecimento, minha admiração 

por ver seu engajamento na continuidade dos estudos sociolinguísticos. Gratidão por tudo, 

professora! 



8 

 

A Profa. Dra. Mariana Rosa Mastrella-de-Andrade, minha orientadora do Mestrado, por 

plantar em mim o gosto pela pesquisa e me incentivar a prosseguir nos estudos. Obrigada 

sempre!  

As Profas. Dras. Ormezinda Maria Ribeiro, Francesca Degli Atti, Vângela Vasconcelos e 

Mônica Molina, pela gentileza em aceitarem o convite para participar e contribuir em minha 

banca de doutorado.  

As profas. Dras. Ormezinda Maria Ribeiro, Francesca Degli Atti e Vângela Vasconcelos, por 

participarem de minha banca de qualificação, contribuindo com o refinamento da pesquisa, 

com críticas produtivas e um olhar atento ao texto. 

A meus professores, desde o jardim de infância até a pós-graduação: vocês me inspiram a ser 

uma profissional melhor. Estar aqui não seria possível sem todos vocês. 

A todos que ajudam a construir uma educação pública de qualidade. 

A meus estudantes, por serem a razão que me move na busca pela formação continuada. 

A cada pessoa com quem partilhei um pouco sobre este trabalho ao longo de sua construção. 

Foram diferentes cidades, universidades, congressos por onde passei e que me ajudaram a 

(re)pensar e (re)construir tudo que está relatado aqui.  

Gratidão! 

 
  



9 

 

RESUMO 

O presente trabalho constitui-se de uma pesquisa qualitativa de cunho (auto)etnográfico (Jones; 

Adams; Ellis, 2016a; 2016b; Erickson, 1991; Fetterman, 2010;), que visa investigar as práticas 

sociolinguísticas (Bortoni-Ricardo, 2014), a variação linguística (Bagno, 2006[1999]) e os 

letramentos (Kleiman, 2005; Street, 2014), inseridos na práxis docente dos professores-

pesquisadores que atuam nas comunidades visitadas ao longo deste trabalho. Discorro sobre 

suas histórias de vida no ambiente sociocultural onde vivem e a influência desse aspecto na 

construção de suas identidades docentes. Nessa perspectiva, busco identificar as estratégias de 

ensino da professora quilombola que ensina Português em sua comunidade em Goiás e do 

professor indígena-ribeirinho do Amazonas que ensina a Língua Inglesa, Língua Portuguesa e 

Língua Nheengatu na zona rural do município de Manaus. Lembro, ainda, que os participantes 

desta pesquisa são membros de comunidades tradicionais brasileiras, grupos com formas 

próprias de organização social, que ocupam e utilizam territórios e recursos naturais como 

condição para sua reprodução cultural, social e religiosa (Brasil, 2007a). Nesse contexto, ao 

desempenhar seus papéis como docentes, esses profissionais legitimam estratégias de ensino 

múltiplas com o intuito de apresentar, aos alunos, práticas de letramento heterogêneas sem que 

exista um único foco. Divergem, assim, de uma prática social e escolar que apresenta a língua 

apenas em sua variedade padrão, o que reforça o mito da existência de uma língua única, 

valorizada e dominante (Street, 2014) e nega o estigma de que outras variedades são 

inadequadas e com status inferior. Ambos os participantes da pesquisa buscam lançar um olhar 

mais crítico para a maneira como a variação linguística é apresentada aos estudantes, e de que 

forma isso pode (re)construir a relação dos discentes com a norma-padrão ensinada nas escolas 

e com o espaço escolar propriamente dito (Scherre, 2005). Por outro lado, discuto o porquê de 

trazer para a sala de aula os construtos acima apresentados, pois eles se configuram como uma 

forma de desvelar o mito da existência de uma língua estática e, dessa forma, proporcionar a 

reflexão acerca de métodos preciosistas de ensino de língua. Com base nesses apontamentos, 

busco tecer uma análise de como combater as relações de poder sustentadas por discursos 

uniformizantes das línguas, bem como o fundamental papel da escola e de seus professores na 

luta por uma sociedade mais igualitária e justa. Por último, apresento os esforços desses 

docentes na preservação de saberes e fazeres de suas comunidades ao suscitar para os estudantes 

o valor e a relevância de manter suas tradições, sob a ótica de que não existem melhores ou 

piores povos e culturas, mas sim diferentes culturas e saberes.  

Palavras-chave: Sociolinguística; letramentos múltiplos; comunidades tradicionais; práxis 

docente.  



10 

 

 

ABSTRACT 

This work is qualitative (auto)ethnographic research (Jones; Adams; Ellis, 2016; Erickson, 

1991; Fetterman, 2010) that aims to investigate sociolinguistic practices (Bortoni-Ricardo, 

2014), linguistic variation (Bagno, 2006[1999]) and literacies (Kleiman, 2005; Street, 2014) 

inserted in the teaching praxis of teacher-researchers who work in the communities visited 

throughout this work. I discuss their life stories in the socio-cultural environment where they 

live and the influence of this aspect in the construction of their teaching identities. In this 

perspective, I seek to identify the teaching strategies of the quilombola teacher who teaches 

Portuguese in her community in Goiás and the indigenous riverside teacher from Amazonas 

who teaches English, Portuguese and Nheengatu languages in the rural area of the city of 

Manaus. I also remember that the participants in this research are members of traditional 

Brazilian communities, groups with their own forms of social organization, which occupy and 

use territories and natural resources as a condition for their cultural, social and religious 

reproduction (Brasil, 2007a). In this context, when performing their roles as teachers, these 

professionals adopt the strategy of offering students different literacy practices without a single 

focus. Thus, they diverge from a social and school practice that presents the language only in 

its standard variety, which reinforces the myth of the existence of a single, valued and dominant 

language (Street, 2014) and deny the stigma that other varieties are inadequate and with lower 

status. Both research participants seek to take a more critical look at the way linguistic variation 

is presented to students and how this can (re)build students' relationship with the standard norm 

taught in schools and with the school space itself (Scherre, 2005). On the other hand, I discuss 

why to bring the constructs presented above to the classroom, as they are configured to unveil 

the myth of the existence of a static language and, in this way, provide reflection on precious 

methods of language teaching. From these notes, I seek to weave an analysis of how to combat 

the power relations sustained by uniformizing language discourses, as well as the fundamental 

role of the school and its teachers in the struggle for a more egalitarian and just society. Lastly, 

I present the efforts of these professors in preserving the knowledge and practices of their 

communities by raising in students the value and relevance of maintaining their traditions, from 

the perspective that there are no better or worse peoples and cultures, but different cultures and 

knowledge. 

Keywords: Sociolinguistics; multiple literacies; traditional communities; teacher praxis. 

  



11 

 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 ‒ Cerimônia em frente à escola, onde minha avó trabalhava em Nova Prata (RS) ................. 17 
Figura 2 ‒ Inês no dia de sua Primeira Comunhão................................................................................. 18 
Figura 3 ‒ Inês, minha avó, na frente da escola do campo em Nova Prata (RS) ................................... 21 
Figura 4 ‒ Vista panorâmica do centro da cidade de Nova Prata (RS) .................................................. 22 
Figura 5 ‒ Representação de como estava me sentindo à época ............................................................ 25 
Figura 6 ‒ Roda de Conversa “Os Quilombolas na UnB” ..................................................................... 28 
Figura 7 ‒ Painel do Museu da Língua Portuguesa em São Paulo ......................................................... 30 
Figura 8 – Apresentação de seminário da disciplina Sociolinguística  .................................................. 34 
Figura 9 – Participantes do Seminário de Pesquisa SOLEDUC ............................................................ 38 
Figura 10 ‒ Representantes do povo originário das Ilhas Trobriand e Malinowski ............................... 50 
Figura 11 – Registro feito após a palestra de estudantes egressas da LEdoC na UnB ........................... 52 
Figura 12 ‒ Casa típica da localidade dos festejos no Quilombo Kalunga — Vão de Almas ............... 65 
Figura 13 ‒ Charge inspirada no poema de Rudyard Kipling (1899) .................................................... 68 
Figura 14 ‒ Palestra com estudantes quilombolas da Pós-Graduação, durante o V Encontro de 

Pesquisa, Saberes e Fazeres Quilombolas Kalunga, em Cavalcante (GO) ............................................ 70 
Figura 15 ‒ Rotas do tráfico de pessoas escravizadas do século XVI a XIX ......................................... 72 
Figura 16 – Mapa dos municípios goianos e tocantinenses, onde está o território Kalunga .................. 75 
Figura 17 – Localização do Assentamento Rio Bonito – Cavalcante (GO) ........................................... 77 
Figura 18 ‒ Mapa do estado Grão-Pará após o Tratado de Madri .......................................................... 79 
Figura 19 ‒ Comunidade indígena constrói embarcação em Porto dos Miranhas (AM) ....................... 82 
Figura 20 ‒ América, segunda metade do século XVII ......................................................................... 83 
Figura 21 ‒ Feira dos haitianos em Manaus (AM) ................................................................................. 85 
Figura 22 – Localização geográfica da comunidade Pisasú Sarusawa (Nova Esperança) ..................... 87 
Figura 23 – Vista da comunidade das margens do rio Cuieiras ............................................................. 88 
Figura 24 ‒ Entrada da Comunidade Pisasú Sarusawa (Nova Esperança) ............................................. 89 
Figura 25 ‒ Rua da Chácara Santa Luzia enfeitada para Copa do Mundo e para as festas juninas ― 

Cidade Estrutural (DF) ........................................................................................................................... 90 
Figura 26 ‒ Print de notícias sobre a educação escolar a distância nas comunidades tradicionais ........ 94 
Figura 27 ‒ Representação por meio de colagem do coração da pesquisa ............................................. 97 
Figura 28 ‒ Apresentação Musical do Aniversário de 15 anos da LEdoC ........................................... 103 
Figura 29 – Charge com a representação das responsabilidades excessivas da mãe solo .................... 120 
Figura 30 ‒ O romance ......................................................................................................................... 129 
Figura 31 – Inês, minha avó, à direita, com três de seus onze irmãos ................................................. 131 
Figura 32 ‒ Meu avô Antônio, em dois momentos: a serviço do Exército e da construção de uma ponte 

em Passo Fundo (RS) ........................................................................................................................... 132 
Figura 33 ‒ Os caminhos que levam à escola ...................................................................................... 137 
Figura 34 ‒ Relato de um educando de 7.º ano da comunidade Vão de Almas ................................... 140 
Figura 35 ‒ Cartilha Caminho Suave, de Branca Alves de Lima ......................................................... 160 
Figura 36 ‒ Visita à Comunidade e a cidade de Manaus (AM) ........................................................... 182 
Figura 37 ‒ Farol da situação das línguas indígenas ensinadas em Manaus, criado por Sepé Tiaraju. 185 
Figura 38 ‒ Antonieta participando de debates na FUP/ UnB com egressas da LEdoC ...................... 189 
Figura 39 ‒ Antonieta com os estudantes da EJA ................................................................................ 194 
Figura 40 ‒ Escolas nas comunidades Vão de Almas e Pisasú Sarusawa (Nova Esperança) .............. 199 
Figura 41- Vista da entrada da Comunidade de São Roque em Nova Prata (RS) ................................ 201 
 

 

  



12 

 

LISTA DE SIGLAS E ABREVIATURAS 

 

ACNUR –  Agência da ONU para Refugiados 

ADC -  Análise do Discurso Crítica 

AM -   Amazonas 

BNCC -  Base Nacional Comum Curricular 

COMIPE -  Coordenação dos Povos Indígenas de Manaus e Entorno 

COVID-19 -  Doença do Coronavírus-19 

DF –   Distrito Federal  

EJA -   Educação de Jovens e Adultos 

FUNAI -  Fundação Nacional do Índio 

FUP -   Faculdade UnB Planaltina 

GO -   Goiás  

INCRA -  Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária 

LEdoC -  Licenciatura em Educação do Campo 

ONU –  Organização das Nações Unidas  

PNLD –  Programa Nacional do Livro Didático 

PPGL -  Programa de Pós-Graduação em Linguística 

RS –   Rio Grande do Sul 

SMU –  Setor Militar Urbano  

SOLEDUC –  Grupo de Pesquisa (Socio)linguística, Letramentos Múltiplos e Educação 

TICCA -  Território e Área Conservada por Comunidades Indígenas e Locais 

UnB -   Universidade de Brasília 

UNESCO -  Organização das Nações Unidas para a Educação, Ciência e Cultura 

 

  



13 

 

SUMÁRIO 

 

PERCURSOS QUE ME CONDUZIRAM A ESTA TESE ― APRESENTAÇÃO .............................. 15 

Percursos que conduzem esta tese ............................................................................................................ 27 

Organização da tese ................................................................................................................................... 29 

1.1 Caminhos que me levaram a conhecer uma professora quilombola ............................................... 32 

1.2 Caminhos que me levaram a conhecer um professor caboclo-ribeirinho ....................................... 36 

1.3 Busca por uma pesquisa socialmente construída na realidade docente .......................................... 40 

1.4 Por uma pesquisa de múltiplos olhares .............................................................................................. 43 

1.5 Pela garantia de uma pesquisa ética ................................................................................................... 45 

1.6 Entendendo as bases históricas da Etnografia................................................................................... 48 

1.6.1 Etnografia na Educação Básica ....................................................................................................... 53 

1.6.2 Princípios éticos e êmicos da jornada .............................................................................................. 55 

1.7 Etnografia permeada por relatos autoetnográficos .......................................................................... 57 

1.8 Materiais empíricos da pesquisa ......................................................................................................... 59 

1.8.1 Caderneta e gravação de áudio ........................................................................................................ 60 

1.8.2 Mensagens eletrônicas ...................................................................................................................... 61 

1.8.3 Fotografias ......................................................................................................................................... 61 

1.8.4 Memórias ........................................................................................................................................... 62 

1.8.5 Documentos ........................................................................................................................................ 62 

1.9 Considerações sobre o capítulo ........................................................................................................... 64 

2 APRENDENDO SOBRE OS TERRITÓRIOS ― CONTEXTOS DE PESQUISA .......................... 66 

2.1 Identidade e a diferença operam como construtos de opressão ....................................................... 69 

2.2 História da comunidade quilombola Kalunga ................................................................................... 71 

2.2.1 Assentamento Rio Bonito ................................................................................................................. 76 

2.3 Origem da cidade de Manaus .............................................................................................................. 77 

2.3.1 Amazônia descrita pela visão eurocêntrica ..................................................................................... 81 

2.4 Manaus de hoje ..................................................................................................................................... 84 

2.4.1 Visita à comunidade Pisasú Sarusawa (Nova Esperança) ............................................................. 86 

2.5 Ensinamentos adquiridos nesses territórios....................................................................................... 89 

2.6 Considerações sobre o capítulo ........................................................................................................... 92 

3 HISTÓRIAS E ENCONTROS QUE NOS CONSTITUEM................................................................ 96 

3.1 Trabalhando em comunidade(s) ......................................................................................................... 98 

3.2 Voltando um pouco no tempo ........................................................................................................... 106 

3.2.1 Outros impactos da relação com as famílias ................................................................................. 112 

3.2.2. Maternidade e luta pela sobrevivência ......................................................................................... 116 



14 

 

3.3 Vivências que nos marcam: o preconceito linguístico nosso de cada dia ...................................... 123 

3.3.1 Preconceito linguístico nas redes sociais ....................................................................................... 125 

3.4 Lembranças escolares mais remotas ................................................................................................ 130 

3.5 Escola que deixa marcas profundas ................................................................................................. 140 

3.6 Considerações parciais da pesquisa .................................................................................................. 149 

4 CAMINHOS PARA TORNAR-SE PROFESSOR E SEUS DESDOBRAMENTOS ...................... 153 

4.1 Percurso para tornar-se professor(a) ............................................................................................... 156 

4.2 Olhar governamental para docência ................................................................................................ 158 

4.3 Formação docente inicial ................................................................................................................... 163 

4.4 (Re)pensar a valorização dos cânones .............................................................................................. 169 

4.5 Formação humana ............................................................................................................................. 172 

4.6 Decolonização linguística do pensamento brasileiro ....................................................................... 178 

4.7 Letramentos Assentados .................................................................................................................... 188 

4.8 Considerações parciais do capítulo ................................................................................................... 197 

CONSIDERAÇÕES FINAIS – O CAMINHO QUE SÓ SE FAZ CAMINHANDO ......................... 200 

REFERÊNCIAS ....................................................................................................................................... 205 

ANEXO 1 – PARECER CONSUBSTANCIADO DO CEP ................................................................. 221 

ANEXO 2 - ROTEIRO PARA ESCRITA DO MEMORIAL DOS PARTICIPANTES DA 

PESQUISA .......................................................................................................................................... 224 

ANEXO 3 - TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO ..................................... 227 

ANEXO 4 - TERMO DE AUTORIZAÇÃO PARA UTILIZAÇÃO DE IMAGEM E SOM DE VOZ 

PARA FINS DE PESQUISA ............................................................................................................. 229 
 

 

  



15 

 

PERCURSOS QUE ME CONDUZIRAM A ESTA TESE ― APRESENTAÇÃO  

I stand 

on the sacrifices 

of a million women before me 

thinking 

what can I do 

to make this mountain taller 

so the women after me 

can see farther -legacy 

(Kaur, 2017, p. 199). 

Há alguns anos, no ir e vir rápido das redes sociais, onde somos bombardeados por 

dezenas de estímulos e informações, deparei-me com o poema utilizado que serve de epígrafe 

para a abertura deste capítulo. As palavras da poetisa Rupi Kaur foram capazes de descrever 

com maestria parte dos sentimentos que ser mulher desperta em mim, principalmente em 

relação aos sacrifícios daquelas que me antecederam, em especial minhas antepassadas, para 

que eu pudesse estar ocupando este lugar hoje. Sou filha e neta de duas professoras da Educação 

Básica, oriundas de famílias humildes, que precisaram lutar muito para garantir seu direito de 

estudar. Minha avó materna, Inês, e minha mãe, Rosângela, as duas, aos treze anos precisaram 

sair de casa para poderem dar prosseguimento aos estudos, pois nas escolas do campo, onde 

elas estudavam, só era oferecida até a 5.ª série do Ensino Fundamental II. 

Estar inserida em uma família de educadoras foi, e continua sendo, significativo na 

construção das múltiplas identidades que se entremeiam, formando-me como ser humano. 

Inúmeros conceitos, que carrego comigo sobre a importância da educação e de meu papel como 

docente, vêm dos exemplos que tive dentro de casa e da maneira como essas mulheres se 

constituem como profissionais. Por essa razão, é imprescindível para mim apresentar, logo no 

início desta tese, alguns fatos de minha história e da história de minha família que considero 

importantes e foram responsáveis por criar uma conexão, quase que de maneira imediata, com 

os participantes e contextos desta pesquisa.  



16 

 

Este estudo é, antes de tudo, sobre professores-pesquisadores1 de língua (materna ou 

adicionais2) que atuam em diferentes localidades do Brasil, lidando com a diversidade 

linguística dentro de suas salas e utilizando os diversos letramentos (Kleiman, 2005; Soares, 

2010; Street, 2014) no empoderamento e formação de seus estudantes para atuarem em 

diferentes domínios sociais. Esta pesquisa é feita com/para/sobre/por docentes da Educação 

Básica. Com ela, busco, trazer à tona, as (auto)etnografias (Angrosino, 2009; Blanco, 2012; 

Jones; Adams; Ellis, 2016) desses profissionais que atuam em duas comunidades tradicionais 

brasileiras no Centro-Oeste e no Norte do país.  

A primeira motivação para a condução deste estudo aconteceu durante as aulas da 

disciplina Sociolinguística Qualitativa do Programa de Pós-Graduação em Linguística, na 

Universidade de Brasília (PPGL/UnB), quando conheci os dois professores que colaboram com 

esta pesquisa. Ao ouvi-los relatar suas vivências e as transformações sociais que já aconteceram 

em suas comunidades, tive curiosidade em entender melhor como isso acontecia, além de 

desejar trocar saberes com eles. Minha segunda motivação aconteceu ao conhecer in loco a 

comunidade desses professores e perceber como eles lidam com a riqueza étnica, cultural e 

linguística que encontram em suas salas de aulas. E minha motivação final, talvez a maior delas, 

foi perceber nessas histórias a concretização de muito do que eu acredito que a educação possa 

fazer na vida das pessoas e pela ligação que senti entre os contextos dos professores da pesquisa 

e os de minha família. Acredito, também, em uma educação mais humanizada que seja capaz 

de despertar as pessoas para reconhecerem suas potencialidades, e que nós, como professores, 

devemos lutar para (re)significar nosso papel dentro do ambiente escolar, sem ceder ao 

conformismo de que nada pode ser feito para modificar a realidade onde estamos inseridos. 

Um dos recursos utilizados para a construção dos discursos desta tese são as memórias 

dos professores-pesquisadores e as minhas. Ao escolher trazer algumas memórias para serem 

compartilhadas neste trabalho, meu interesse, assim como o de Ecléa Bosi (1979, p. 1), “está 

 
1 Utilizo este termo para me referir aos participantes da pesquisa, inspirada pela definição de Bortoni-

Ricardo, ao afirmar que o profissional professor-pesquisador “não se vê apenas como um usuário de 

conhecimento produzido por outros pesquisadores, mas se propõe também a produzir conhecimentos 

sobre seus problemas profissionais, de forma a melhorar sua prática. O que distingue um professor 

pesquisador dos demais professores é seu compromisso de refletir sobre a própria prática, buscando 

reforçar e desenvolver aspectos positivos e superar as deficiências. Para isso, é aberto a novas ideias e 

estratégias” (Bortoni-Ricardo, 2009, p. 46). 
2 Assim como Jordão (2014, p. 29), prefiro utilizar o termo língua adicional, ao invés de segunda língua, 

por “considerar as línguas aprendidas depois da primeira como ‘adicionais’ ao invés de ‘segunda’, já 

que cada vez mais os sujeitos conhecem uma terceira, quarta ou quinta língua”. Além disso, na visão 

da autora, existem várias ocorrências nas quais o inglês, realmente, não é a segunda língua, como em 

comunidades surdas, indígenas, de imigrantes e seus descendentes. 



17 

 

no que foi lembrado, no que foi escolhido para perpetuar-se na história de sua vida”, com o 

entendimento de que a lembrança “enquanto conservação total do passado e sua ressurreição, 

só seria possível no caso (afinal, impossível) em que o adulto mantivesse intacto o sistema de 

representação, hábitos e relações sociais de sua infância. A menor alteração do ambiente atinge 

a qualidade íntima da memória” (Bosi, 1979, p. 17). Dessa maneira, as lembranças são uma 

representação do passado, porque “lembrar não é reviver, mas refazer, reconstruir, repensar, 

com imagens e ideias de hoje, as experiências do passado” (Bosi, 1979, p. 17). Amparada pelas 

falas de Ecléa Bosi, começo a trazer os relatos que me foram contados por participantes deste 

trabalho e por meus familiares. Em sua grande maioria, as histórias foram compartilhadas de 

maneira oral, por meio de conversas informais no WhatsApp ou pessoalmente, com as 

anotações feitas posteriormente, ou por meio de narrativas contadas e recontadas durante minha 

infância e adolescência. Começo a perpetuar (algumas) (d)essas histórias, iniciando por minha 

avó, a primeira de minhas ascendentes a sonhar ser professora. 

 

Figura 1 ‒ Cerimônia em frente à escola, onde minha avó trabalhava em Nova Prata (RS)

 

Fonte: Arquivo pessoal (Material Empírico n.° 1 / Fotografia, 23/03/1970). 

 

Minha avó materna já me relatou por diversas vezes que sempre admirou e se inspirou 

em suas professoras dos primeiros anos de escolarização. Desejava se parecer com elas, até na 

maneira de se vestir; e me confidenciou, entre risos, ter chorado por dias para que sua mãe 

comprasse um tecido para fazer um casaco igual ao de sua professora, e que a realização desse 



18 

 

desejo é uma das memórias que ela guarda com mais carinho daquela época de sua vida. Ao 

entrar na adolescência, após cursar todas as séries oferecidas na escola do campo, onde 

estudava, ela teve a oportunidade de continuar os estudos e ficou muito feliz com isso, pois 

nunca desejou ser trabalhadora rural como nossos familiares. Dessa forma, foi para um colégio 

dirigido por freiras, onde, em troca do estudo, precisava ajudar na limpeza e na organização do 

internato, trabalhando duro. E, além disso, ela só foi escolhida pelas irmãs para estudar lá após 

afirmar que tinha o desejo de seguir na vida religiosa, o que não era sua real intenção, mas 

apenas um pretexto para poder frequentar a escola. Ela mesma afirma isso em uma troca de 

mensagens, ao dizer que “naquela época era o jeito, era freira ou roça”3 (Prescendo, Inês E. 

15/12/2022).  

 

Figura 2 ‒ Inês no dia de sua Primeira Comunhão4 

 

Fonte: Arquivo pessoal (Material Empírico n.° 2/ Fotografia, 20/10/1955). 

 

 
3 PRESCENDO, Inês Ester. [Sobre a profissão para mulheres]. WhatsApp: [61 9 0000-1583]. 15 dez. 

2022. 1 mensagem WhatsApp. 
4 Essa é uma das duas fotos que minha avó tem de sua época de infância.  



19 

 

O fato de ela reiterar insistentemente o desejo de se tornar irmã de caridade foi o único 

fator que levou seu pai a permitir que saísse de casa, pois seus pais tinham o grande sonho de 

que um dos filhos seguisse a vocação religiosa ou sacerdotal. Ao aprofundar o diálogo com 

minha avó, descobri que essa era uma trajetória comum aos jovens de sua cidade, que desejavam 

estudar mas eram oriundos de famílias humildes. Porém, após finalizarem seus estudos do 

Ensino Médio, pouquíssimos realmente seguiram na vida religiosa e, dos que seguiram, alguns 

acabaram desistindo nos anos seguintes. Segundo ela, nenhuma de suas colegas de turma seguiu 

a vocação religiosa, inclusive uma delas foi para um convento na Itália com o intuito de ser 

freira, mas acabou não realizando os votos perpétuos5. Porém, alguns anos depois, um dos 

irmãos de minha avó seguiu por esse mesmo caminho e hoje atua como padre. 

A conexão entre a Igreja, principalmente a Católica, e a Educação é algo que remonta 

aos tempos do Brasil Colônia e manteve sua força hegemônica até meados dos anos de 1920. 

Durante esse período histórico, essas instituições eram “claramente avessas à tese de que a 

educação devia ser pública, gratuita e laica” no Brasil (Trevisol; Mazzioni, 2018, p. 24). E, 

apesar de, em meados da década de 1930, o governo de Getúlio Vargas ter dado alguns passos 

em direção à universalização da educação, foi apenas em 1988 que uma Constituição Federal 

Brasileira assumiu compromisso de forma clara com a erradicação do analfabetismo e a 

universalização da Educação Básica (Trevisol; Mazzioni, 2018), tornando-se “Art. 205 [...] 

direito de todos e dever do Estado e da família” (Brasil, 1988).  

A falta do estabelecimento da educação como direito de todos e dever do Estado também 

está presente na história de minha família paterna, e é comprovada pela história de minha avó, 

Clementina, nascida em 1943; por diversas vezes, ela me contou que só estudou até a segunda 

série do Ensino Fundamental I, que era a série final na localidade onde ela residia. Ainda assim, 

ela e os irmãos se revezavam para ir à escola por precisarem ajudar o pai, à época viúvo, na 

lavoura e afazeres domésticos. Apesar do pouco estudo formal, é com muito prazer e orgulho 

que ela se insere nas práticas sociais mediadas pela leitura e pela escrita (Bortoni-Ricardo, 

2014), que são os letramentos do cotidiano. Por exemplo, a leitura das embalagens dos 

alimentos, bulas de remédios, receitas culinárias trocadas com as vizinhas, notícias veiculadas 

na internet e em jornais, leitura de textos religiosos, mensagens no WhatsApp, Instagram e 

Facebook constituem elementos importantes em sua rotina.  

 
5 Cerimônia realizada pela Igreja Católica como uma demonstração de amadurecimento vocacional para 

a vida religiosa e marca a escolha do religioso em realizar definitivamente os votos de castidade, 

obediência e pobreza.  



20 

 

Já minha mãe também estudou até a quinta série em uma pequena escola do campo, 

onde minha avó Inês era uma das professoras. Aos onze anos, após finalizar a última série 

ofertada na escola, ficou dois anos em casa, trabalhando na roça diuturnamente, sem estudar, 

até que, com treze anos, foi morar na cidade e trabalhar na casa de uma família em troca de 

abrigo e comida ― oferecida em pouca quantidade ―, pois já me foi relatado que, durante esse 

período, até fome ela chegou a passar. Em determinadas e raras ocasiões, ela ganhava a 

passagem para ir à casa dos pais nos finais de semana, porém optava por andar a pé mais de 

oito quilômetros e economizar o dinheiro para comprar algum material escolar. Assim como 

muitas jovens daquela época no Brasil, a primeira família que a recebeu dificultou seu acesso à 

escola, com frequência revistava seus pertences, dando a entender que ela poderia roubar algo 

e sempre buscava modos de fazer para que ela desistisse de estudar. Mas, isso não aconteceu, 

pois, ao descobrir o panorama da situação, minha avó a levou embora e, posteriormente, 

arrumou outra casa para ela trabalhar e lá ela permaneceu até o final do Ensino Médio.  

Desde muito pequena, escuto minha avó materna e minha mãe contarem sobre suas 

experiências na escola, sempre enfatizando as dificuldades passadas no decorrer daqueles anos, 

mas elas sempre afirmaram que a vontade/desejo de estudar e melhorar de vida era o que as 

fazia nunca cogitar desistir. Muitas foram as dificuldades e preconceitos enfrentados por elas 

durante esse período. Segundo minha mãe, até os professores na escola tratavam as estudantes 

que trabalhavam como domésticas em casas de família de maneira discriminatória. Na escola 

pública localizada na zona urbana, onde ela estudava, os alunos que eram oriundos do campo e 

“tinham costumes e uma maneira diferente de falar daqueles que moravam na cidade” (Tonin, 

Rosângela, 20/12/2022)6 estudavam em turmas diferentes, segregados, dos estudantes da 

cidade. Além disso, ela afirma que eles sofriam muito preconceito e eram motivo de risadas por 

conta de sua variedade linguística. Ela conta que um de seus colegas, também oriundo do 

campo, disse na aula de economia doméstica, no momento em que eles precisavam preparar um 

cardápio semanal com alimentos que nunca havia visto ou experimentado, que faria “touradas”, 

ao invés de torrada, e foi motivo de chacota na escola, inclusive de sua professora. Em outro 

momento, falou “coltrina”, ao invés de cortina, o que o fez, mais uma vez, ser motivo de 

escárnio por parte de vários estudantes da escola.  

Sobre este assunto, Bagno (2006[1999], p. 15) afirma que o mito do português como 

uma língua única “é muito prejudicial à educação porque, ao não reconhecer a verdadeira 

 
6 TONIN, Rosângela. [Tratamento recebido pelos estudantes do campo em escolas urbanas]. WhatsApp: 

[61 9 0000-1583]. 20 dez. 2022. 1 ligação por WhatsApp. 



21 

 

diversidade do português falado no Brasil”, a escola “tenta impor sua norma linguística como 

se ela fosse, de fato, a língua comum a todos [...], independentemente de sua idade, de sua 

origem geográfica, de sua situação socioeconômica, de seu grau de escolarização etc.” (Bagno, 

2006[1999], p. 15). Essa situação acaba reforçando questões que geram um “abismo 

linguístico” e social que coloca o Brasil no ranking dos países mais desiguais do mundo (Bagno, 

2006[1999], p. 16) e acabam tornando a escola um local hostil para os estudantes. O ensino da 

gramática normativa da língua portuguesa tem o “objetivo explícito de banir da(s) língua(s) 

formas ditas empobrecedoras, formas ditas desviantes, formas consideradas indignas de uma 

língua bem falada e, portanto, indignas de serem usadas por homens de bem” (Scherre, 2005, 

p. 42). E, com as formas linguísticas indesejadas, as pessoas que as produzem, em geral, de 

classes sociais desprestigiadas, são banidas das escolas (Scherre, 2005). Os estudantes que 

permanecem, apesar das hostilidades do ambiente escolar, acabam adotando formas mais 

monitoradas de falar para poderem passar despercebidos e, assim, preservarem a face diante 

dos demais. 

 

Figura 3 ‒ Inês, minha avó, na frente da escola do campo em Nova Prata (RS)

 

Fonte: Arquivo pessoal (Material Empírico n.° 3/ Fotografia, 20/05/1975). 

 



22 

 

Não era apenas na escola que as dificuldades existiam, pois, em casa, meu avô materno 

não queria que minha mãe estudasse na cidade e sempre ouvia os vizinhos dizerem que ela “se 

perderia” e que lá só aprenderia “o que não presta”, dando a entender que mulheres não 

necessitavam de mais educação do que já era oferecido na comunidade onde eles moravam, e 

que o acesso até a 5ª série já era mais do que suficiente. Muitos daqueles homens não viam 

sentido no fato de suas filhas continuarem a estudar, pois se pressupunha que elas não 

assumiriam um lugar no mercado de trabalho formal quando se tornassem adultas. O “lugar” 

que elas poderiam ocupar ainda permanecia, para muitos, dentro de casa, dedicando-se aos 

cuidados da família, realizando os afazeres domésticos e, em regiões da zona rural, trabalhando 

como agricultoras no cultivo de alimentos voltados para a subsistência. 

 

Figura 4 ‒ Vista panorâmica do centro da cidade de Nova Prata (RS) 

 
Fonte: Prandi (30/09/2024).  

 

Crescer ouvindo essas histórias e podendo conhecer os espaços, nos quais elas 

trabalharam e estudaram, foi primordial para que eu pudesse compreender melhor o que elas 

vivenciaram. Sempre que passamos na frente da casa, onde minha mãe trabalhou na 

adolescência, ela faz questão de recontar suas vivências difíceis naquele local. E minha avó, 

por exemplo, não gosta de falar sobre a época de internato, pois ela afirma que foi maltratada 

pelas freiras e, ao informar minha bisavó da decisão de não seguir a vida religiosa, foi 

duramente reprimida e insultada. Fatos que, para ela, passados mais de cinquenta anos, ainda 

são delicados de relembrar.  



23 

 

Já eu, nasci e cresci em Brasília, uma cidade muito diferente de Nova Prata, que está 

localizada na região serrana do Rio Grande do Sul, onde até hoje mora grande parte de minha 

família materna e paterna. Tive acesso a boas escolas, públicas e privadas, sempre contando 

com o conforto de poder dedicar-me integralmente aos estudos. Meus pais sempre enfatizaram, 

para mim e para meu irmão, que o objetivo deles era nos proporcionar uma vida com mais 

oportunidades, inclusive na escolha profissional, por isso eles investiram tudo que podiam em 

nossa educação.  

Demorei para compreender que ser a primeira mulher de minha família a ter meu direito 

de cursar a Educação Básica resguardado, sem precisar sair de casa e trabalhar para outras 

pessoas, foi um privilégio diante do contexto familiar no qual eu estou inserida. Conforme fui 

crescendo, amadurecendo e compreendendo melhor as situações que me cercavam, percebi, 

realmente, que “eu me levanto diante do sacrifício de um milhão de mulheres que vieram antes 

de mim” (Kaur, 2017, p. 99, tradução minha) e, devido ao esforço, às lágrimas e à resiliência 

dessas mulheres, cheguei até aqui. 

Ainda adolescente, escolhi seguir os passos de minha avó e minha mãe e me tornar 

professora; e, ao longo desse período, fui percebendo com maior clareza como a educação pode 

ser fonte de transformação na vida dos indivíduos e da sociedade na qual eles estão inseridos. 

Sempre acreditei no poder da educação em transformar realidades, porque vi isso acontecer em 

minha casa. Mas, logo após me graduar como professora de Inglês e começar a atuar em uma 

escola pública noturna em Paranoá, região periférica do Distrito Federal, fiquei surpreendida 

com uma realidade que, apesar de estar tão próxima geograficamente a mim, era tão distante de 

tudo que eu conhecia. 

Foi em Paranoá, onde tive minha primeira experiência como professora de Língua 

Inglesa em turmas de escola regular. Ao começar a participar ativamente do cotidiano escolar 

com os estudantes e outros membros da comunidade escolar, pude perceber que havia uma 

lacuna entre as teorias e as metodologias que estudei na universidade e minhas experiências 

cotidianas como professora ― principalmente quando se tratava de despertar o interesse e 

motivar os alunos em aprender uma língua adicional.  

Muitos alunos afirmaram que era impossível aprender inglês na escola, reproduzindo 

um antigo discurso no Brasil de que só se pode tornar-se proficiente em outro idioma aquele 

que se matricula e, consequentemente, paga a mensalidade de um curso específico para esses 



24 

 

fins, pois esses são os espaços legitimados para se aprender uma língua estrangeira7 (Mastrella-

de-Andrade, 2011, p. 359). Isso se deve ao fato de a língua inglesa ter se tornado há muito 

tempo uma mercadoria que pode ser comprada e vendida como um objeto e, ainda, influenciar 

outra forte crença no Brasil: quando você se tornar proficiente nessa língua, você poderá ter 

sucesso na vida e ter melhores empregos e oportunidades do que outros (Jordão, 2010).  

Ser confrontada com essas crenças e discursos levantou muitas questões para mim, 

especialmente em relação a meu lugar na escola, porque me sentia deslocada ao chegar em uma 

sala de aula, onde muitos alunos afirmavam não ser possível aprender inglês desde o primeiro 

dia e, por diversas vezes, já proferiam essas sentenças quando eu aparecia na porta da sala sem 

ao menos me dar a oportunidade de me apresentar. Incontáveis foram as vezes que, ao iniciar 

minhas aulas, escutei a famosa frase: “se a gente não sabe nem português, imagina inglês”. 

Estar inserida em uma realidade, cujos estudantes se desmonstravam tão descrentes da 

possibilidade de aprender o inglês, gerou em mim grande crise profissional e muita angústia.  

Sentia-me sobrecarregada pelas demandas curriculares, que privilegiam muitas vezes a 

grande quantidade de conteúdos, principalmente a gramática, ao invés de auxiliar-nos a pensar 

em escolhas pedagógicas mais alinhadas à realidade e aos interesses dos estudantes. Eu desejava 

que os estudantes tivessem na escola prazer em aprender a Língua Inglesa e o conteúdo ensinado 

fizesse sentido para eles; mas, ao invés disso, a cada dia que eu passava inserida no ambiente 

escolar, tornava-se perceptível que não era isso que estava acontecendo. Eu tinha o 

entendimento de que pagar para aprender uma língua estrangeira não era uma opção para a 

maioria deles devido às suas condições econômicas desfavoráveis.  

Diante disso, tive a necessidade de encontrar uma maneira de mudar a realidade que 

enfrentava em sala de aula. Com base nessa experiência inicial, comecei a questionar discursos 

e crenças enraizados em mim, no nosso sistema educacional e percebi a necessidade de refletir 

sobre quais ações eu poderia ter para não escrever uma “história única”8 (Adichie, 2009), 

 
7 Corroboro com Jordão (2014, p. 19), ao afirmar que o termo “ILF [inglês como língua franca] tem sido 

o termo preferencial (em detrimento do ILE [inglês como língua estrangeira]), por remeter às 

discussões sobre os usos, funções e contextos de aprendizagem do inglês no cenário internacional, 

levando em conta a necessidade de modificar as relações de poder entre os donos da língua inglesa 

(seus falantes ‘nativos’) e os seus usuários de vários países que não aqueles em que esta língua é usada 

como primeira língua”. Dessa forma, o inglês como língua franca coloca os usuários do inglês, 

enquanto sujeitos capazes de se apossar da língua e de (re)inventá-la, a tal ponto que ela tenha que ser 

(re)aprendida pelos nativos.  
8 Metáfora inspirada na fala “The danger of a single story” [O perigo da história única], da escritora 

nigeriana Chimamanda Ngozi Adichie, proferida no TEDGlobal em 2009, na qual ela chama os 

estereótipos de “histórias únicas” que acabam limitando nossa percepção sobre nós mesmos, sobre os 

outros e podem, também, nos fazer replicar pensamentos e/ou atitudes sem os devidos questionamentos 

(Adichie, 2009). 



25 

 

evitando replicar discursos com os quais eu discordava e que pareciam tão naturalizados dentro 

daquele contexto da escola regular.  

 

Figura 5 ‒ Representação de como estava me sentindo à época 

 
Fonte: Stephens (apud Yeung, 9 May 2024).  

 

Além disso, tinha consciência de minha responsabilidade como educadora de 

proporcionar-lhes uma educação o mais significativa possível, porque, em um bairro onde o 

crime, o tráfico de drogas e a pobreza são questões cotidianas, a educação pode ser uma forma, 

às vezes a única, uma perspectiva de mudança na vida das pessoas. Assim como Liberali (2024), 

compreendo que a mudança de uma pessoa é marcante; contudo, ela sozinha não consegue 

transformar uma comunidade inteira. Na referida região administrativa, já temos estudantes na 

universidade e tantos outros que, por meio do estudo, modificam sua realidade socioeconômica-

cultural. É justamente nesses casos que se percebe a melhora das condições sociais de pequenos 

grupos, porém não traz consigo impactos significativos para a comunidade que, de modo geral, 

permanece em condições semelhantes.  



26 

 

Por essa razão, a transformação precisa ser encarada como algo coletivo para que assim 

possamos impactar o maior número de pessoas e, por consequência, promover mudanças que 

sejam palpáveis para aquela localidade. Pois, em um contexto de necroeducação9, quem tem 

acesso aos locais historicamente privilegiados tem o poder de decidir “quem é ‘descartável’ e 

quem não é” (Mbembe, 2018, p. 41). Além disso, sabemos que, ao longo da história, foram 

criados abismos para privilegiar alguns e relegar tantos outros a diferentes tipos de morte. E foi, 

ao me inserir em uma formação engajada, que encontrei mecanismos para resistir e escapar 

dessa “morte” que, como professora, significava aderir aos discursos que circulavam na/sobre 

a escola e que afirmavam categoricamente aquele como um local onde o ensino das línguas 

falha, dando continuidade ao projeto de modernidade colonial. 

Foi com o desejo de compreender melhor a realidade dos estudantes e entender por que 

eles repetiam constantemente que na escola não era possível aprender inglês, que retomei meus 

estudos na pós-graduação. Precisei rever e conhecer novos conceitos de língua que se 

adequassem melhor ao ambiente e tipo de trabalho que eu estava buscando desenvolver em 

Paranoá. Passei a entender que, ao ensinar o inglês como uma língua estrangeira, eu estava 

reforçando conceitos hegemônicos que colocam os “não-nativos (reprodutores) subordinados 

aos nativos (criadores das normas)” e o inglês “referenciado no uso dos nativos desta língua” 

(Jordão, 2014, p. 28), reforçando o mito de que eles são os “donos da língua”.  

Com o propósito de (re)pensar essas relações, durante o Mestrado, desenvolvi um 

trabalho autoetnográfico (Prescendo Tonin, 2018), no qual busquei lançar um olhar decolonial 

para minha práxis docente, por entender que minhas experiências estão envoltas em “uma 

matriz de poder colonial” que “nos faz, nos molda, nos localiza, nos classifica ao mesmo tempo 

que daquele lugar (racial, nacional, gênero-sexual, histórico, linguístico, etc.)” (Mignolo, 2014, 

p. 63) e como, eu ocupando a posição de professora de Inglês da Educação Básica, posso romper 

ou reforçar os diferentes aspectos da colonialidade que me cerca por todos os lados na vida 

cotidiana. Investigar minha formação docente inicial e continuada dispôs-me a enxergar como 

 
9 Termo utilizado por Liberali (2024), com inspiração no conceito de “necropolítica”, de Achille 

Mbembe (2018), com significado de a soberania residindo no “poder e na capacidade de ditar quem 

pode viver e quem deve morrer. Por isso, matar ou deixar viver constituem os limites da soberania, 

seus atributos fundamentais. Ser soberano é exercer controle sobre a mortalidade e definir a vida como 

a implantação e manifestação do poder” (Mbembe, 2018, p. 5). O autor ainda afirma que, “em nosso 

mundo contemporâneo, as armas de fogo são dispostas com o objetivo de provocar a destruição 

máxima de pessoas e criar ‘mundos de morte’, formas únicas e novas de existência social nas quais 

vastas populações são submetidas a condições de vida que lhes conferem o estatuto de ‘mortos-vivos’” 

(Mbembe, 2018, p. 71). 



27 

 

essa é uma temática de fundamental importância, quando pensamos nas mudanças que precisam 

acontecer no cenário educacional do Brasil.  

 

Percursos que conduzem esta tese  

 

Foi com o pensamento focado nesse anseio que ingressei no Doutorado. Já no início das 

disciplinas do Programa de Pós-Graduação em Linguística da Universidade de Brasília (PPGL-

UnB), no convívio com meus colegas, que também são docentes, comecei a me abrir para uma 

compreensão de mundo que não se limitava à realidade do chão das escolas por onde passei. 

Foi em meio a tantos compartilhamentos de saberes e fazeres10 durante as aulas e eventos 

acadêmicos, que surgiu o interesse em pesquisar sobre as narrativas e vivências de um professor 

caboclo-ribeirinho que atua em uma escola indígena do baixo Rio-Negro, no estado do 

Amazonas e, de uma professora quilombola Kalunga, que atua em uma escola do campo no 

Assentamento Rio Bonito, em Cavalcante (Goiás). 

Além disso, outro aspecto que me chamou atenção foi o fato de esses profissionais não 

limitarem sua atuação à docência, pois também são líderes comunitários e ativistas na educação 

dos povos de comunidades tradicionais. Cada um a seu modo, fomenta políticas públicas, que 

auxiliam na melhoria da educação linguística em suas comunidades, e ocupa o lugar de 

protagonismo das mudanças sociais que ocorrem nesses espaços. 

Estudar sobre Formação Docente, Sociolinguística, Ensino de Línguas e Variação 

Linguística, partindo do viés que abarca comunidades tradicionais brasileiras, é, de certa forma, 

uma busca por interpelar certos paradigmas que ainda controlam a produção de saberes vistos 

como detentores de maior prestígio dentro da academia. Dessa forma, esta tese se propõe a 

romper, em certa extensão, com a lógica da produção do saber em que a universidade “é 

concebida como uma instituição que estabelece as fronteiras entre o conhecimento útil e o inútil, 

entre a doxa e a episteme, entre o conhecimento legítimo (quer dizer, o que goza de ‘validade 

científica’) e o conhecimento ilegítimo” (Castro-Gómez, 2007, p. 81). Trago para o centro da 

conversa os professores que estão no chão da escola, no interior do Brasil e, por muitas vezes, 

não têm seus saberes devidamente reconhecidos e/ou valorizados.  

 
10 Utilizo a expressão saberes e fazeres por ser esta a forma que pesquisadores, membros das 

comunidades tradicionais, com as quais tive contato, referem-se ao conhecimento tanto empírico 

quanto aquele que possui bases científicas. 



28 

 

Por outro lado, busco apresentar neste trabalho as vozes “latinas-americanas, a fim de 

‘sulear’ (orientar para o Sul) o debate e questionar a hegemonia ocidental do Norte11, ainda 

imperante na definição dos nossos problemas de pesquisa” (Kleiman, 2013, p. 40). Ou seja, 

posicionar, no centro da conversa, “os sujeitos sócio-históricos de nossa realidade social” 

(Kleiman, 2013, p. 40) e continuar abrindo espaço de mudança em estruturas consideradas 

elitistas e arcaicas das universidades. 

 

Figura 6 ‒ Roda de Conversa “Os Quilombolas na UnB” 

 
Fonte: Arquivo pessoal (Material Empírico n.° 4/ Fotografia, 06/09/2022). 

 

Esta é uma pesquisa que “envolve olhar para o Sul [do Sul], não necessariamente 

inventar novas teorias e metodologias” (Kleiman, 2013, p. 50). Não é uma busca por romper 

totalmente com os conhecimentos do Norte, mas adaptá-los à nossa realidade e compreender 

que alguns construtos, em especial quando se trata de Educação Linguística, não são 

compatíveis com nossas realidades sócio-histórico-culturais. Também é válido lembrar que não 

se deseja replicar, dentro da realidade brasileira, a relação que o centro (hegemônico) mantém 

 
11 Segundo Andreotti, Pereira e Edmundo (2017, p. 44), “essa narrativa ocidental de desenvolvimento 

humano, hoje assim como no passado, atribui valores diferenciados aos países e culturas existentes no 

mundo: um determinado grupo de países/culturas (Norte Global - “Primeiro Mundo”) é considerado 

“avançado” ao passo que outro grupo de países/culturas (Sul Global – “Terceiro Mundo”) é percebido 

como “atrasado” e necessitando de ajuda e, muitas vezes, de intervenção”.  



29 

 

com os conhecimentos considerados, ainda hoje, como periféricos (Kleiman, 2013). Pois, 

assim, não romperemos fronteiras, mas apenas as reposicionaremos em espaços distintos.  

Nesse contexto, a investigação proposta neste trabalho é direcionada pelos seguintes 

objetivos e perguntas exploratórias que são detalhados nos quadros abaixo12: 

 

Objetivo Geral 

• Investigar e analisar as histórias de vida, as práticas sociolinguísticas de uma professora de 

Português quilombola e um professor de Inglês, de Português e de Nheengatu, caboclo-indígena-

ribeirinho, suas estratégias de ensino, percursos formativos e múltiplos letramentos presentes em suas 

comunidades. 

Objetivos Específicos 

• Identificar a trajetória (auto)etnográfica dos participantes;  

• Discutir como é/foi a formação sociolinguística e da teoria dos letramentos destes professores;  

• Apontar de que maneira o trabalho realizado por eles pode constituir-se como uma fonte de 

transformação social e mudança de perspectiva, para os estudantes e para eles, como docentes 

dentro das comunidades; 

• Debater sobre a importância e os impactos da formação docente linguística no contexto dos 

professores-pesquisadores. 

Perguntas Exploratórias 

1) De que maneira a escolha metodológica pela (auto)etnografia pode auxiliar a revelar as 

práticas sociolinguísticas, de letramento e estratégias de ensino nos espaços sociais, nos quais esses 

professores se encontram inseridos? 

2) Como as teorias sobre os letramentos, variedades linguísticas e sociolinguística podem ser 

um modo de decolonizar a práxis docente desses professores?  

3) De que modo é possível reconhecer, na comunidade, quais são as ações desenvolvidas dentro 

do ambiente escolar que refletem transformação social nas comunidades visitadas? 

4) De que forma as transformações na práxis são impactadas pela formação de professores, 

segundo a percepção dos professores-pesquisadores? 

Organização da tese  

Para fins de organização deste trabalho, após esta seção de introdução, sigo com três 

capítulos e as considerações finais. Optei por não me ater a uma rígida separação entre os 

capítulos, em especial, a fundamentação teórica e análise dos materiais empíricos, por acreditar 

que, ao serem apresentados conjuntamente, podem trazer ao texto acadêmico maior fluidez, 

sobretudo, para os leitores que não têm muito contato com trabalhos acadêmicos, visando tornar 

o texto acessível a um número maior de pessoas. Além disso, acredito, assim como Fetterman 

(2010, p. 2), que “o etnógrafo é tanto um contador de histórias quanto um cientista; quanto mais 

 
12 Optei por não numerar os quadros que aparecem a seguir, já que aqui a delimitação nesse formato 

serve a mero propósito visual. 



30 

 

próximo o leitor de uma etnografia chega de compreender o ponto de vista do nativo, melhor é 

a história e melhor é a ciência”13. 

No primeiro capítulo, trago uma explanação detalhada sobre como conheci os 

participantes da pesquisa e de que maneira ocorreram nossos primeiros contatos, além de 

detalhar o que é a pesquisa qualitativa interpretativista, seus princípios éticos e a etnografia 

como escolhas metodológicas que orientam este estudo. No segundo capítulo, apresento os 

contextos de pesquisa, algumas passagens históricas que considero relevantes para 

compreendermos como aconteceu a formação da nação brasileira, a construção da identidade 

dos povos tradicionais e as razões de a colonialidade ainda ser tão presente em nossas vidas. 

No terceiro e no quarto capítulos, apresento as histórias de vida de Antonieta e Sepé Tiaraju 

desde a infância até os dias atuais; além de trazer os devidos desdobramentos dessas 

experiências e as relacionar com os conceitos das teorias de Sociolinguística, Análise do 

Discurso Crítica, Variação Linguística, decolonialidade e dos Letramentos. Adicionalmente, 

grande parte do material empírico apresentado tem recortes de gênero, raça, etnia, classe social 

etc. Finalizo, tecendo as considerações finais a respeito desta pesquisa e apresentando as 

referências que embasam toda a tese e os documentos que autorizam e respaldam a pesquisa, 

em anexo.  

Figura 7 ‒ Painel do Museu da Língua Portuguesa em São Paulo 

 
Fonte: Arquivo pessoal (Material Empírico n.° 5/ Fotografia, 18/01/2025). 

 
13 Texto original: “The ethnographer is both storyteller and scientist; the closer the reader of an 

ethnography comes to understanding the native’s point of view, the better the story and the better the 

science”. 



31 

 

1 O CAMINHO QUE SÓ SE FAZ CAMINHANDO – METODOLOGIA DA PESQUISA 

 

Research – like life- is a contradictory, messy affair 

Plummer (2013, p. 407). 

 

Ao longo de minha jornada como docente na Educação Básica, percebi que a busca por 

realizar um trabalho científico, cujos caminhos sejam previsíveis e controláveis, é, na verdade, 

uma aspiração difícil de alcançar. Assim como na vida, a pesquisa surpreende-nos com eventos 

inesperados com poder de transformar nossas percepções e modificar conceitos que, até então, 

estavam cristalizados dentro de nós. Esses momentos de surpresa e descoberta são 

fundamentais, pois nos impulsionam a repensar nossas práticas e a enriquecer nosso 

entendimento sobre o processo educativo.  

Compreender a beleza de enxergar que a pesquisa, assim como nossas vidas, “é uma 

questão contraditória e bagunçada” (Plummer, 2013, p. 407) não é um processo fácil, ainda 

mais para mim, uma pessoa que se autorreconhece como alguém que necessita de organização 

e muito planejamento prévio. Mas, como afirmam Somekh e Lewin (2015), para ser um bom 

pesquisador de Ciências Sociais, é preciso estar atento a algumas questões que podem impactar 

o desenvolvimento de nosso trabalho, uma vez que: 

 

A pesquisa em ciência social é uma arte e também uma ciência, e só se pode 

adquirir as habilidades e os conhecimentos necessários para ser um 

pesquisador com a experiência ao longo do tempo. Há sempre a necessidade 

de julgar e tomar decisões sobre o melhor caminho a seguir na pesquisa. É 

importante manter a mente aberta e esperar o inesperado. Para alcançar alta 

qualidade, é fundamental o preparo e a capacidade dos pesquisadores de 

ciências sociais para criticar seu trabalho e refletir de que outra maneira 

poderia ter sido feito, se isso teria mudado os resultados e, em tal caso, como 

os teria mudado. O principal predicado do bom pesquisador de ciências sociais 

é ter uma atitude reflexiva, não o de aplicar receitas (Somekh; Lewin, 2015, 

p. 23). 

 

Com esses preceitos em mente, após ter escrito uma dissertação de Mestrado que se 

encaixa nas orientações de Somekh e Lewin, fiz o processo seletivo para o Doutorado do 

PPGL/UnB. Logo nos primeiros dias como doutoranda, fui apresentada à minha orientadora, 

que gentilmente me acolheu em seu grupo de orientandos e, em nossas primeiras conversas, 

sugeriu-me aprofundar leituras em Variação Linguística e Sociolinguística Interacional e 

Qualitativa. Ao cursar a disciplina Sociolinguística no primeiro semestre de 2021 e me 

aprofundar nos construtos seminais da área, comecei a perceber que meu projeto de ingresso no 

Doutorado já não conseguiria englobar de maneira pertinente as vivências e conhecimentos, 



32 

 

com os quais tive contato logo no início do Doutorado; isso fez ser necessário readequar minha 

linha de trabalho. Ao longo desse processo de redefinir a pesquisa, senti-me perdida e bastante 

envergonhada, porque, quando alguém me questionava sobre minha tese, eu não sabia o que 

responder e isso me colocava em um ciclo de angústias sem fim. Embora entendesse que era 

preciso “manter a mente aberta e esperar o inesperado” (Somekh; Lewin, 2015, p. 23), passar 

por esta experiência não é tão fácil quanto parece. 

Entretanto, no segundo semestre de 202114, a tese começou a tomar forma quando fui 

convidada por Profa. Dra. Rosineide Magalhães para ser monitora da disciplina Sociolinguística 

Qualitativa. Devido às restrições sanitárias impostas pela pandemia da covid-19, as aulas 

estavam sendo ministradas em ambiente virtual. Minhas atribuições eram ajudar a organizar a 

pasta da disciplina no drive, colocar os vídeos das aulas no site do YouTube e, por último, 

auxiliar os estudantes em algumas demandas particulares que envolvessem a disciplina. 

Integravam a disciplina cinco dos sete pós-graduandos aprovados no 1° edital exclusivo para 

Quilombolas do PPGL-UnB, entre eles, a professora-pesquisadora desta pesquisa. Ao longo 

desse período como monitora, tive oportunidade de conhecer melhor as histórias de vida e 

profissionais de colegas professores de várias partes do Brasil, como Maranhão, São Paulo, 

Roraima, Goiás, Tocantins e outras regiões administrativas do Distrito Federal.  

 

1.1 Caminhos que me levaram a conhecer uma professora quilombola  

 

Dentre todas as histórias ouvidas, sem dúvida, uma delas chamou minha atenção de 

maneira especial. Antonieta15 é uma pós-graduanda diferente da maioria e, apesar de seu bom 

humor para levar as situações do cotidiano e sua vontade de aprender, ela não é do tipo que se 

cala quando as situações lhe causam desconforto. Em um ambiente acadêmico permeado por 

formalidades excessivas e palavras rebuscadas, ela não se furtava em colocar seu ponto de vista, 

trazendo um certo “balanço” para as rígidas estruturas que ainda existem no meio acadêmico. 

Ela carrega essa qualidade desde os tempos de graduanda na Licenciatura do Campo16 (LEdoC), 

no Campus da UnB, em Planaltina (DF), como pude descobrir ao assistir à defesa da tese de 

 
14 Semestre realizado de janeiro a abril de 2022, por conta de uma readequação do calendário na 

pandemia de covid-19. 
15 Nome inspirado em Antonieta de Barros, que era jornalista, professora e política (1901–1952) e foi a 

primeira mulher negra a assumir um mandato popular no Brasil, em 1935, como deputada estadual por 

Santa Catarina. Filha de escravizada liberta, foi pioneira no combate à discriminação de negros e 

mulheres (Benjamin, 5 abr. 2023). 
16 Curso que visa à formação inicial de professores do Ensino Básico que já atuam ou que desejam atuar 

na Educação do Campo e quilombola, com formação em três áreas: Ciências da Natureza, Matemática 

e Linguagens. 



33 

 

doutoramento da Profa. Dra. Vângela do Carmo Oliveira Vasconcelos (2022). Um dos 

convidados para compor a banca avaliadora, Prof. Dr. Rafael Litvin Villas Bôas, mencionou, 

ao acaso, durante sua argumentação, que Antonieta e outra colega, essa atualmente secretária 

de educação do município de Cavalcante (GO), são responsáveis por fazerem que os docentes 

da LEdoC começassem a perceber a necessidade de mudanças na maneira como o curso estava 

estruturado. Conforme o professor, foram essas modificações que trouxeram uma “progressiva 

e exponencial quantidade de estudantes Kalungas que entraram nas turmas e se tornaram 

maioria” (Villas Boas, R. L., na defesa de tese de Vasconcelos, em 03/08/2022).  

Isso aconteceu em virtude de uma “cobrança dela [secretária de educação] e da 

Antonieta que elas falaram assim: ‘Cadê a questão Quilombola? Porque vocês, professores 

brancos, só falam de reforma agrária?’ É isso mesmo, elas nos enquadravam e isso ajudou a 

transformar o curso em vários aspectos, inclusive a entrar uma quantidade maior de 

professores negros” (Villas Bôas, R. L., na defesa de tese de Vasconcelos, em 03/08/2022). O 

professor Rafael ainda completou que a “[a entrada de uma grande quantidade de professores 

negros em um concurso da LEdoC] tem a ver com a cobrança dos estudantes que olhavam para 

a gente e falavam “vocês não sabem falar da gente! A gente tá aqui para estudar a questão 

camponesa só? E a questão quilombola?’ Era isso.” (Villas Boas, R. L., na defesa de tese de 

Vasconcelos, em 03/08/2022).  

Essa postura questionadora, insurgente, decolonial e antirracista, que busca marcar seu 

espaço nos locais que ocupa, fez-me admirar aquela professora ainda mais. Já tinha tido a 

oportunidade de conversar com ela sobre os desafios enfrentados para poder participar das aulas 

na pós-graduação, pois na prefeitura de sua cidade não existe afastamento para realizar a 

formação continuada. Além disso, devido aos baixos salários pagos pelo poder legislativo local 

e à carga horária de apenas meia jornada, é necessário que ela, assim como tantos outros 

professores, trabalhe, muitas vezes em regime de contratação temporária para o estado de Goiás 

em outro turno para complementar a renda. 

Isso faz que sobre pouco ou quase nenhum tempo para participar das disciplinas do 

PPGL/UnB que, de modo geral, são oferecidas no turno vespertino. Para ser possível participar 

das aulas, era necessário pagar, com recursos próprios, um profissional que a substituísse na 

regência enquanto ela estivesse participando das aulas síncronas; e, quando ela não tinha 

condições de arcar com a substituição, era preciso faltar às aulas na pós-graduação para não 

deixar os estudantes sem professora. Porém, a decisão sobre o que eu gostaria de pesquisar 

neste trabalho aconteceu por ocasião da apresentação de seu seminário, particularmente quando 

ela expôs sua motivação de estar no Mestrado:  



34 

 

 

Excerto 1 - nós não temos um aluno sequer formado [na graduação] daqui 

de dentro do assentamento. Temos uma aluna que está na licenciatura, que é 

uma filha de um morador aqui, ela tá fazendo licenciatura, aí pela LEdoC, aí 

em Brasília, mas porque ela morava em Brasília! Entendeu?! [...] a escola ela 

não propiciou, sei lá, ela não proporcionou nada para que esses meninos visse 

a necessidade de continuar estudando. Saindo daqui no quarto ano que 

terminava porque não tinha na época, ia para Cavalcante e chegava em 

Cavalcante parava de estudar. Diante de tudo isso, eu vejo, [...] a necessidade 

mesmo da gente tá fazendo essas práticas né?! Levando, trazendo letramento 

a gente, nós, professores, está nos reciclando indo em busca - porque eu, por 

exemplo, eu estou aqui tentando esse mestrado é [...] com o intuito de estar 

contribuindo com alguma coisa aqui para comunidade para que esses 

meninos [...] e hoje eu estou aqui abraçada essa escola do [assentamento] 

órfãos e querendo que a gente consiga fazer um bom trabalho aqui 

(Antonieta, apresentação de seminário na disciplina Sociolinguística, 

em14/04/2022). 

 

Figura 8 – Apresentação de seminário da disciplina Sociolinguística 

 

Fonte: Arquivo pessoal (Material Empírico n.° 6/ Print de tela, 14/04/2022). 

 

Ouvir este relato (Excerto 1) me conectou com Antonieta ainda mais; como ela, também 

estou na pós-graduação com o intuito de me tornar uma profissional melhor e contribuir nas 

escolas onde atuo e com a formação dos estudantes. Antonieta chega na universidade à procura 

de conhecimentos que possam auxiliar na promoção de melhorias na escola, porém ela sempre 

ressalta que eles precisam estar dialogando com a realidade do Assentamento Rio 

Bonito/Órfãos, em Cavalcante (GO), onde a escola está situada, caso contrário a evasão escolar 

e o aparente desinteresse pelos estudos persistirão. Seu incômodo diante da situação que estava 



35 

 

sendo apresentada em seu contexto escolar, seu desejo de prosseguir na formação docente e 

vontade de transformar o ambiente onde convive são fatores que considero relevantes ao 

realizar "pesquisas dos/nos/com os cotidianos escolares que buscam compreender as trajetórias 

dos praticantes dos cotidianos" (Alves, 2003, p. 1).  

Isso porque compreendo a “impossibilidade de uma formação docente encastelada na 

universidade e distante física, geográfica, epistêmica e emocionalmente das escolas [...]” 

(Mastrella-de-Andrade, 2020, p. 13). Uma formação docente que visa ao diálogo precisa 

compreender a escola como um espaço de saberes e fazeres, cujos professores não somente 

apliquem receitas prontas, mas sejam construtores de conhecimento. Afinal, quem pode 

compreender melhor a realidade de sua sala de aula do que o professor da Educação Básica, 

que está no chão da escola todos os dias lidando com os desafios impostos por aquele ambiente? 

Para muitos de nós, docentes, a maior motivação de continuar os estudos está no fato de 

podermos enxergar o conhecimento acadêmico sendo útil dentro da escola. Por isso, insisto na 

necessidade contínua de um diálogo universidade-comunidade-escola, no qual não exista uma 

divisão entre teoria e prática (práxis17), tornando-os conceitos indissociáveis e de igual valor.  

E, apesar de compreender que “a pesquisa em ciências sociais não pode desenvolver 

soluções de similar eficácia para os problemas sociais porque as pessoas tomam decisões que 

variam em função de diferentes pressupostos e propósitos” (Somekh et. al., 2015, p. 27), 

precisamos ver o comportamento humano, como algo que está inserido em culturas e 

instituições diversas, podendo variar de acordo com o momento histórico e social no qual os 

indivíduos se encontram (Somekh et. al., 2015). Isso faz que trabalhar com soluções, nas quais 

as pessoas são tratadas como números e os resultados apontam para atividades de massificação, 

sem levar em consideração as peculiaridades de grupos diferenciados, seja visto como algo 

improvável de dar resultados a longo prazo.  

À vista disso, não busco aqui, ao dialogar com os professores-pesquisadores, descobrir 

suas “receitas” ou “métodos” e repassá-los para outros profissionais replicarem em suas salas 

de aula, mas ampliar uma discussão sobre possibilidades dentro do ambiente escolar, partindo 

das vivências dessas escolas inseridas em comunidades tradicionais do Brasil. E, quem sabe, 

inspirar os leitores deste trabalho a (re)pensarem sua práxis e tirarem suas próprias conclusões 

sobre como resolver as demandas existentes em suas salas de aula.  

 
17 Freire (1987) entende que teoria e prática são inseparáveis porque é nelas que ocorre a práxis. 

Vasconcelos e Brito (2010, p. 157) complementam a definição de Freire, ao afirmarem que “não há 

revolução com verbalismos, nem tampouco com ativismo, mas sim a práxis ―, ou seja, com reflexão 

e ação incidindo sobre as estruturas a serem transformadas”. 



36 

 

Em síntese, é com o intuito de trazer um contraponto a essa perspectiva epistemicida e 

monocultural ainda presente nos espaços de Educação Superior ou Básica (Carneiro, 2023), que 

construo este trabalho com dois professores de comunidades tradicionais. Eles são profissionais 

que conseguiram, cada um a seu modo, compreender a necessidade de romper com a tradição 

disciplinar e fragmentada que impera nos currículos escolares e, por vezes, ainda reforçam 

propostas educativas que valorizam e apreciam práticas convencionais de ensino.  

Além disso, se entendo que a “[...] teoria emerge de uma conceituação baseada nas 

experiências e sensibilidades sócio-históricas concretas, assim como a concepção de mundo 

desses espaços e corpos sociais particulares” (Grosfoguel, 2016, p. 27), ao se pensar na escrita 

de uma tese que venha de encontro à episteme dominante, é preciso trazer para o centro da 

conversa sujeitos que possam nos ensinar sobre suas realidades, cabendo a nós, o papel de 

escutá-los ativamente. E um passo determinante nessa direção, dentro deste trabalho, foi 

conhecer um professor no contexto amazônico e ribeirinho que aceitou compartilhar seus 

saberes. 

 

1.2 Caminhos que me levaram a conhecer um professor caboclo-ribeirinho 

 

Meu primeiro contato com Sepé Tiaraju18 aconteceu ao cursar, no primeiro semestre, a 

disciplina Sociolinguística Qualitativa, quando ele foi convidado pela profa. Rosineide 

Magalhães para apresentar os desdobramentos de sua pesquisa de Doutorado até aquele 

momento. Foi uma apresentação em ambiente virtual, novamente em virtude das restrições 

impostas pela pandemia, e já nos primeiros momentos me impressionou a maneira detalhada 

com a qual ele falava da Amazônia, em especial do Amazonas, seu estado de origem. Foi 

encantador ouvi-lo contar, em pormenores, a história e as questões socioculturais, identitárias, 

administrativas que envolviam as comunidades indígenas e ribeirinhas em que ele ocupa o lugar 

de morador, líder comunitário, professor e pesquisador. Além disso, sua maneira de 

compartilhar o conhecimento acadêmico sobre o nheengatu19, de uma forma leve e 

descontraída, chamou-me muita atenção. 

 
18 Nome inspirado em Sepé Tiaraju, que foi um líder indígena nas Guerras Guaraníticas (1723–1756). 

Sepé é considerado santo popular e declarado guerreiro indígena, lutou em defesa do povo guarani e 

contra a cobiça de espanhóis e portugueses pela posse da terra (Benjamin, 5 abr. 2023). Até o momento, 

é o único homem indígena a figurar no Livro dos Heróis e Heroínas da Pátria (Brasil, 1992). É 

importante ressaltar que Clara Camarão é a única mulher indígena homenageada neste documento. 
19 Também conhecido como língua geral, língua geral amazônica ou tupi moderno, é uma língua 

indígena pertencente à família Tupi-Guarani, derivada do tronco Tupi. 



37 

 

Ao longo de sua apresentação, foram demonstrados diversos instrumentos musicais, 

outra paixão sua, que imitam diferentes sons da fauna amazonense, um dos temas de suas 

investigações acerca do Ecossocioletramento. A cada objeto que tocava, o pesquisador-

professor explicava um pouco da história e dos hábitos do animal imitado. Era nítido, ao olhar 

os colegas que estavam com a câmera aberta, como todos estavam encantados com uma 

apresentação tão instigante e diferente do habitual em um ambiente acadêmico. 

Durante sua fala, a sensação era de como se estivéssemos sendo levados por meio das 

palavras e imagens para uma visita ao Amazonas. A maneira de ele falar de sua terra, de seu 

povo e de sua pesquisa despertou em mim a vontade de visitar a Amazônia, um de meus grandes 

sonhos de vida até então. Sepé Tiaraju é um grande embaixador da Floresta Amazônica por 

onde quer que vá; em sua fala, faz questão de trazer dados, referências e curiosidades sobre a 

terra que habita. Algum tempo depois, em uma de nossas muitas conversas, acabei descobrindo 

que trabalhou com turismo antes de se formar como professor e acredito que o jeito cativante, 

com o qual ele dissemina seu conhecimento sobre diferentes temas envolvendo o norte do país, 

seja um resquício de sua antiga profissão de guia de turismo.  

Nosso primeiro encontro presencial aconteceu durante o Seminário de Pesquisa 

(Socio)linguística, Letramentos Múltiplos e Educação (SOLEDUC), nos dias 05 e 06 de 

setembro do ano de 2022. Enquanto ainda esperávamos para começar as atividades do dia, 

tivemos uma conversa bastante amistosa com muitas risadas. O bom humor do Sepé Tiaraju é 

sua marca característica, pois por onde passa faz questão de fazer alguém sorrir; sempre por 

meio de gracejos respeitosos, é bom enfatizar. No decorrer de outra apresentação, alguns meses 

depois da primeira, e que foi uma prévia da defesa de sua tese, as pessoas na plateia se 

interessaram muito pelo conteúdo de seu trabalho. Em especial, pelas filmagens das 

comunidades, das paisagens amazônicas, e pelas explicações sobre a navegação fluvial. Ao 

final, ele tocou alguns instrumentos musicais, apresentados em sua tese, cujo formato e som 

imitam os animais da floresta e os distribuiu aos presentes. Após o encerramento de sua fala, 

tivemos momento de partilha e muitas perguntas foram direcionadas a ele com o intuito de 

conhecer ― mesmo que apenas por palavras ― o maior bioma do planeta Terra.  

Ao perceber que os colegas tinham interagido com grande proatividade e curiosidade, 

pelo fato de ele, assim como eu, ser professor de Inglês e trabalhar em um contexto multilíngue, 

onde existem relações territoriais específicas, com presunção de ancestralidade relacionada à 

resistência à opressão histórica sofrida. Acreditei que seria pertinente convidá-lo para ser 

professor pesquisador na pesquisa, trazendo outra perspectiva sobre comunidades tradicionais 

para o âmbito da tese. 



38 

 

Sepé Tiaraju atualmente mora no centro da cidade de Manaus (AM), porém durante a 

semana, nos dias letivos, ele fica alojado em um dormitório destinado a servidores na 

comunidade ribeirinha, onde atua como docente da rede pública de ensino da cidade de Manaus. 

A escola é distante do centro urbano, cerca de duas horas de barco, e seria dispendioso tanto na 

questão do tempo como financeiramente se deslocar de casa para a escola diariamente. Também 

conviver com a comunidade permite a ele conhecer melhor os desafios, potencialidades e 

necessidades de mudança nas escolas onde atua, pois pode vivenciar muitas questões, além das 

pedagógicas, na comunidade. 

 

Figura 9 – Participantes do Seminário de Pesquisa SOLEDUC 

 
Fonte: Arquivo pessoal (Material Empírico n.° 7 / Fotografia, 14/04/2022). 

 

No final do ano de 2022, pude realizar o sonho de conhecer uma parte da Amazônia 

brasileira durante uma visita a campo, com o objetivo de realizar a inserção em um dos locais 

da pesquisa. Durante o tempo em que estive em Manaus, pude perceber in loco toda a riqueza 

linguística existente, pois este é um local repleto de turistas, migrantes e refugiados de várias 

partes do mundo. Ao andar pela cidade, observei grande fluxo de pessoas falando diferentes 

línguas e constatei que a língua lá ocupa espaços sociais e funções diferentes das quais eu tenho 

contato aqui em Brasília.  



39 

 

Por exemplo, ao transitar pela cidade no domingo, ouvi diversos refugiados haitianos 

conversando em francês crioulo, enquanto vendiam suas frutas em uma feira de rua, e utilizando 

algumas poucas palavras em português para chamar a atenção dos brasileiros que por ali 

passavam. Em várias praças e esquinas, pude ver os refugiados venezuelanos conversando em 

espanhol, enquanto pediam dinheiro ou montavam as barracas improvisadas que servem de 

abrigo. Já em restaurantes, lojas e na recepção do hotel, ouvi pessoas conversando em inglês, 

francês, espanhol, além dos incontáveis sotaques brasileiros.  

Como professora de Inglês da Educação Básica, conhecer uma realidade tão diferente 

das que encontro em minhas salas de aula foi primordial para que eu possa sensibilizar e 

(re)aprender a olhar para as questões linguísticas que encontro aqui em Brasília e, por vezes, 

acabam passando despercebidas. Assim como Mastrella-de Andrade (2018, p. 159), “entendo 

que o fazer docente seja constituído de uma complexidade sem limites ― as escolas e suas 

condições, a vida social, os/as alunos/as, seus desejos e histórias, tudo isso apresenta um 

horizonte imenso de possibilidades e configurações em nossas salas de aula”. Dessa forma, não 

é possível prever o que acontecerá nestes espaços.  

No entanto, estar em um ambiente diferente do qual atuo pode me auxiliar a (re)pensar 

nas escolhas que faço dentro de minha sala de aula, porque compreendo que “as complexidades 

dos espaços educacionais, com seus sujeitos, suas histórias e suas imprevisibilidades, impedem 

que qualquer espaço de formação (dentre eles a universidade) dê conta de respostas sobre um 

processo que poderíamos chamar de completo” (Mastrella-de-Andrade, 2018, p. 159). E, por 

esta razão, acredito na importância de conhecer cenários diferentes dos meus e me perguntar 

o que podemos aprender com eles. 

Existem vários estudos, nos quais a relação entre contexto e educação é bastante 

enfatizada. Um deles foi o estudo realizado pelo professor Robin Alexander (2000)20, em que 

ele reforça a necessidade de se atentar às práticas locais após conduzir uma pesquisa em escolas 

primárias de cinco países distintos21. Durante sua pesquisa, foi constatado que a pedagogia que 

deriva da cultura nacional e local tem um papel mais importante do que pressuposto sobre a 

disposição da sala de aula, os papéis e comportamentos da comunidade escolar que tendem a 

ser comuns a todas as culturas. Aliada a esse pensamento, nesta tese, não desejo/objetivo obter 

conclusões generalizáveis, mas estimular os professores que lerem este trabalho a “descobrir 

 
20 Alexander, R. Culture and Pedagogy: international comparisons in primary education. Oxford: 

Blackwell, 2000. 
21 A pesquisa foi realizada na França, Rússia, Inglaterra, Estados Unidos e Índia.  



40 

 

evidências de boas práticas [...] e porem em prática suas próprias conclusões” (Somekh et. al., 

2015, p. 36).  

Ao construir este trabalho com professores de diferentes localidades, vislumbro 

apresentar uma “diversidade epistêmica para o cânone do pensamento, criando o pluralismo de 

sentidos e conceitos, onde a conversação interepistêmica, entre muitas tradições 

epistemológicas, produz novas redefinições para velhos conceitos e cria novos conceitos 

plurais” (Grosfoguel, 2016, p 46). Partindo dessa premissa, compreendo, assim como 

Grosfoguel (2016), que estamos em um momento histórico que clama por uma pluralidade de 

soluções. É olhando para as diversas tradições epistemológicas e culturais que descobriremos 

como problemas semelhantes estão longe de ter apenas uma maneira de serem solucionados. O 

mundo transmoderno, assim como o ser humano transmoderno, é plural, diverso e rejeita 

soluções universais; e a produção de conhecimento deve abarcar o mundo para além do sistema-

mundo capitalista, patriarcal, eurocêntrico, cristão, moderno e colonialista (Grosfoguel, 2011). 

Por fim, como professora de Inglês da rede pública do Distrito Federal, todas essas reflexões 

me trazem a indagação de quais são as contribuições dessas narrativas de vida de professores 

de comunidades tradicionais para a educação linguística, em uma localidade como o Distrito 

Federal. 

 

1.3 Busca por uma pesquisa socialmente construída na realidade docente  

 

Ao realizar pesquisas científicas com diferentes pessoas, neste caso com professores-

pesquisadores, é preciso considerar “que o ser humano é ativo e livre, com suas próprias ideias, 

opiniões, preferências, valores, ambições, visão das coisas, conhecimentos..., que é capaz de 

agir e reagir” (Laville; Dionne, 1999, p. 33). Se um fenômeno pode se repetir nas Ciências 

Naturais e os resultados serão os mesmos, não podemos fazer idêntica afirmação nas Ciências 

Humanas porque as pessoas não reagem igualmente a estímulos iguais (Laville; Dionne, 1999, 

p. 33). Desse modo, pensar  

 

[N]a palavra qualitativa implica uma ênfase sobre as qualidades das entidades 

e sobre os processos e os significados que não são examinados ou medidos 

experimentalmente (se é que são medidos de alguma forma), em termos de 

quantidade, volume, intensidade ou frequência. Os pesquisadores qualitativos 

ressaltam a natureza socialmente construída da realidade, a íntima relação 

entre o pesquisador e o que é estudado, e as limitações situacionais que 

influenciam a investigação. Esses pesquisadores enfatizam a natureza repleta 

de valores da investigação. Buscam soluções para as questões que realçam o 

modo como a experiência social é criada e adquire significado. Já os estudos 



41 

 

quantitativos enfatizam o ato de medir e analisar as relações causais entre 

variáveis, e não processo (Denzin; Lincoln, 2006, p. 23). 

 

Um trabalho qualitativo visa “entender, interpretar fenômenos sociais inseridos em um 

contexto” (Bortoni-Ricardo, 2009, p. 34). E, por esta ser uma pesquisa realizada com pessoas, 

é fundamental considerar que sua vontade e liberdade podem interferir e dar significados muito 

diferentes às ações (Chizzotti, 2006). Afinal, nossos estudos são realizados num contexto e, no 

caso desta tese, são vários os contextos, e não em um “vácuo social”.  

Outro fator importante no estudo qualitativo é que ele assevera não haver “um padrão 

único” e ainda “admite que a realidade é fluente e contraditória e os processos de investigação 

dependem também do pesquisador – sua concepção, seus valores, seus objetivos” (Chizzotti, 

2006, p. 26). Diferentemente, portanto, da investigação quantitativa que utiliza a quantificação 

como forma de garantir a validade, tem como foco a generalização e, muitas vezes, afirma que 

o estudioso é uma figura imparcial dentro do processo.  

Flick (2009, p. 25) complementa a noção de pesquisa qualitativa quando diz que esse 

tipo de trabalho "considera a comunicação do pesquisador com o campo como parte explícita 

da produção do conhecimento, ao invés de simplesmente vê-lo como uma variável que interfere 

no processo”. Para ele, esse tipo de estudo se propõe a analisar casos concretos e suas 

peculiaridades que englobam tempo e lugar, tendo como ponto de partida as pessoas em seus 

contextos específicos.  

A subjetividade dos participantes passa a integrar a investigação e “nessa nova era, 

pesquisador qualitativo faz mais do que observar a história; ele desempenha um papel nessa 

história. Novas histórias extraídas do campo serão escritas, que refletirão o engajamento direto 

e pessoal do pesquisador com esse período histórico” (Denzin; Lincoln, 2006, p. 26). Pois, 

diversamente dos estudos de cunho positivista, aqui se admite que o pesquisador não é alguém 

imparcial, que chega ao campo sem conceitos e valores previamente estipulados.  

Desse modo, esse estudo reconhece “a relevância dos sujeitos, dos valores, dos 

significados e intenções da pesquisa, afirmando a interdependência entre teoria e prática, a 

importância da invenção criadora, do contexto dos dados e da inclusão da voz dos atores 

sociais” (Chizzotti, 2006, p. 53). Os autores Denzin e Lincoln (2006, p. 21) buscaram inspiração 

nas palavras de Nelson, Treichler e Grossberg (1992)22 para relatar a natureza complexa e 

multifacetada, na qual a pesquisa qualitativa se deve ao fato de estar situada em: 

 
22 NELSON, C.; TREICHLER, P. A.; GROSSBERG, L. Cultural Studies: An Introduction. In: 

GROSSBERG, L.; NELSON, C.; TREICHLER, P. A. (ed.) Cultural Studies. Nova Iorque: 

Routledge, 1992. p. 1-16. 



42 

 

 

um campo interdisciplinar, transdisciplinar e, às vezes, contra disciplinar, que 

atravessa as humanidades, as ciências sociais e as ciências físicas. A pesquisa 

qualitativa é muitas coisas ao mesmo tempo. Tem um foco 

multiparadigmático. Seus praticantes são suscetíveis a valor da abordagem de 

múltiplos métodos, tendo um compromisso com a perspectiva naturalista e a 

compreensão interpretativa da experiência humana. Ao mesmo tempo, trata-

se de um campo inerentemente político e influenciado por múltiplas posturas 

éticas e políticas (Denzin; Lincoln, 2006, p. 21). 

 

É conveniente enfatizar que, apesar de termos conceitos e valores construídos 

previamente à nossa entrada em campo, nossas identidades estão sempre fluindo no ir e vir de 

nossas vidas, das experiências que vivemos e nas relações construídas com outros indivíduos. 

Sendo assim, vejo a possibilidade de modificar percepções antigas e criar novas maneiras de 

enxergar o mundo durante o período no campo. A beleza da pesquisa qualitativa está nas 

múltiplas possibilidades de interpretação que oferece a todos os seus participantes, pois não 

existe apenas uma única interpretação possível; pelo contrário, as análises podem ser 

convergentes, divergentes, mutáveis ― um reflexo da maneira de como nos colocamos diante 

da vida naquela fração de momento, quando nos deparamos com os materiais empíricos23 a 

serem analisados.  

É necessário levar em consideração “questões filosóficas, relacionadas à natureza do 

conhecimento e da verdade (epistemologia), dos valores (axiologia) e do ser (ontologia), que 

embasam os critérios e as atividades humanas” (Somekh et. al., 2015, p. 27) como de grande 

relevância para o desenvolvimento da pesquisa. Pois essas influenciam a maneira como os 

atores sociais se comportam e/ou reagem diante de algumas situações específicas, uma vez que 

“há imprevisibilidade no comportamento dos seres humanos” (Somekh et al., 2015, p. 27).  

Por outro lado, o caráter complexo e multifacetado desse tipo de trabalho o transforma 

em uma experiência enriquecedora para seus participantes, pois à medida que vamos avançando 

no campo de estudos, temos a possibilidade de transitar por diversas áreas das Ciências 

Humanas, tendo uma exposição a maneiras diversas de produzir conhecimento sem que exista 

a necessidade de privilegiar um método ou prática em detrimento de outras. Existe uma forte 

ligação entre a teoria e a prática, sem que nenhuma delas seja colocada em um patamar de 

superioridade em relação a outra, porque cada uma delas tem sua importância. Assim, ao 

trabalhar em comunidades tradicionais, que prezam fortemente pela manutenção de seus modos 

 
23 Utilizo o termo “materiais empíricos” para referir-me ao que é tradicionalmente chamado de “dados”; 

prefiro esse termo porque ele me parece descrever melhor “a rotina, os problemas e os significados 

nas vidas das pessoas” (Denzin; Lincoln, 2005, p. 4). 



43 

 

de vida, sua cultura e conhecimentos ancestrais, entendo que essa seja uma maneira apropriada 

de realizar um trabalho ético e respeitoso com os professores-pesquisadores que, gentilmente, 

abriram as portas de suas escolas para me receber.  

 

1.4 Por uma pesquisa de múltiplos olhares 
 

Esta pesquisa também é de viés interpretativista, na medida em que “não está interessada 

em descobrir as leis universais por meio de generalizações estatísticas, mas sim em estudar com 

muitos detalhes uma situação específica” (Bortoni-Ricardo, 2009, p. 42). Nessa perspectiva, 

percebe-se a necessidade de que “a procura pelo conhecimento absoluto e certo deva ser 

abandonada e substituída por uma série infinita de interpretações do mundo", que são política, 

histórica, social e culturalmente situadas em diversos contextos pelo mundo afora (Hughes, 

1990, p. 152). Além disso, sob um olhar interpretativista, pensar em padronização está 

intrinsecamente relacionado a uma visão da realidade distorcida, pois ela não é capaz de 

capturar “a multiplicidade de significados que o homem atribui ao mundo social ao constituí-

lo" (Moita Lopes, 1994, p. 332). 

A construção de um mundo social está ligada diretamente ao uso da linguagem, sendo 

essa uma condição para sua existência. Aliás, existe o fato de os significados que caracterizam 

o mundo social “serem construídos pelo homem, que interpreta e reinterpreta o mundo a sua 

volta, fazendo, assim, com que não haja uma realidade única, mas várias realidades” (Moita 

Lopes, 1994, p. 331). Por essa razão, ao pensar na multiplicidade de interpretações, é preciso 

levar em consideração, ainda, que as ações humanas possam ser mal compreendidas ou, até 

mesmo incompreensíveis fora do sistema interacional ao qual pertencem, pois existe a 

possibilidade de: 

 

[...] que um sorriso possa ser interpretado como forçado ou terno, ou ainda que 

movimentos físicos bastante diferentes possam ser todos interpretados como 

atos de súplica, ou que o mesmo movimento físico de erguer o braço, 

dependendo do contexto e das intenções de quem o executa, possa ser 

interpretado diversamente como votar, chamar um táxi ou pedir permissão 

para falar. Para encontrar significado em uma ação, ou para afirmar que se 

entende o que uma determinada ação significa, é necessário que se interprete 

de um modo específico o que os atores estão fazendo (Schwandt, 2006, p. 195-

196). 

 

As análises precisam captar nuances muito além de simplesmente observar as ações da 

pessoa num determinado momento. Pois, como já descrito anteriormente, neste capítulo, a vida 

não acontece em um “vácuo social” no qual estamos isolados e protegidos de todas as 



44 

 

influências, inclusive das que nos constituem como seres humanos, apenas observamos o que 

se passa no mundo. No decorrer do ato de interpretar (ou tomar algo como algo), é preciso ter 

em mente a possibilidade de que sejamos tendenciosos, exagerados e, até mesmo, 

preconceituosos (Schwandt, 2006). Mas, o desejo por extirpar e/ou suprimir esse tipo de 

comportamento e/ou conduta para chegar a uma compreensão mais nítida do que se está 

pesquisando é, na verdade: 

 

[...]. Acreditar que isso é possível é supor que as tradições e os prejulgamentos 

concomitantes que influenciam os nossos esforços de compreender são por 

nós facilmente controláveis, podendo ser desconsiderados à vontade. Mas a 

hermenêutica filosófica sustenta a ideia de que a tradição não é algo externo, 

objetivo e que pertence ao passado – do qual podemos nos livrar e nos 

distanciar (Gadamer, 1975). Em vez disso, como explica Gallagher (1992), a 

tradição é “uma força viva que penetra toda a compreensão” (p.87) [...]. Além 

do mais, como as tradições “influenciam o que somos e o modo como 

compreendemos o mundo, a tentativa de nos afastarmos do processo da 

tradição seria comparável a tentarmos nos afastar de nossa própria pele” 

(p. 87). Logo, chegar a uma compreensão não é uma questão de deixar de lado, 

de escapar, de controlar ou de rastrear o ponto de vista, os prejulgamentos, as 

visões tendenciosas ou os preconceitos próprios do indivíduo. Pelo contrário, 

a compreensão requer engajamento das tendenciosidades do indivíduo. Como 

esclarece Garrison (1996), [...] “A ideia não é nos livrarmos de todo 

preconceito, mas examinarmos nossos preconceitos herdados historicamente 

e mantidos irrefletidamente e mudar aqueles que mutilam os esforços que 

fazemos para compreender os outros, e nós mesmos” (p. 434). O fato de 

“pertencermos” à tradição e de que a tradição, de certo modo, controla a 

interpretação não significa que meramente restabelecemos as 

tendenciosidades da tradição em nossa interpretação (Schwandt, 2006, 

p. 199). 

 

Compreender que estamos envoltos na tradição, ou melhor, em uma “matriz de poder 

colonial” (Mignolo, 2014, p. 63), é o primeiro passo para questionarmos de que maneira 

estamos reforçando, ignorando ou combatendo essas influências com as quais nos deparamos 

diariamente em diversas situações de nossas vidas. Um pensamento decolonial auxilia-nos a 

compreender em qual dimensão nossas práticas ainda são orientadas por resquícios de estruturas 

de poder colonial24, que foi historicamente instituído e é socialmente reproduzido 

cotidianamente em nossas vidas.  

 
24 A colonialidade, modelo de dominação que continua a imperar mesmo com a saída das instituições 

coloniais, tem como base uma tríade (poder, saber e ser) que ainda serve para reforçar sua dominação 

em países que, durante séculos, foram marcados e estruturados pelo processo de colonização e 

imperialismo, mesmo que esses processos já tenham sido historicamente encerrados há muito tempo. 

Essa temática é amplamente discutida por vários membros do Grupo Modernidade/Colonialidade ou 

Projeto M/C, cujos principais integrantes são: Aníbal Quijano, Edgardo Lander, Ramón Walter 

Mignolo, Catherine Walsh, Santiago Castro-Gómez e Nelson Maldonado-Torres. 



45 

 

Dessa maneira, o conhecimento reconhecido como “ocidental, eurocêntrico, capitalista, 

colonial, branco e heteropatriarcal [...] se tornou hegemônico” e, por ser visto assim, acabou 

dotado de “tal superioridade que se reconhece único, melhor, total e, até mesmo, neutro. Torna-

se não só hegemônico, mas único” (Süssekind, 2019, p. 93). Compreendo, dessa maneira, que 

um trabalho numa perspectiva decolonial precisa estar voltado para a autopercepção, uma vez 

que ela nos faz estar em constante reflexão para entendermos de onde vem o juízo de valores, 

principalmente, acerca de modos de viver diferentes dos nossos. É bastante provável que não 

consigamos nos despir de todos nossos prejulgamentos sobre as pessoas e seus modos de vida, 

em especial, os que contrastam muito com os juízos de valores que possuímos sobre o que é 

“correto”, “bom” e/ou “aceitável”. Contudo, isso não nos exime da responsabilidade de estar 

alerta para não reproduzirmos, de maneira irresponsável e irreflexiva, discursos que segregam 

e promovem alguns saberes como superiores a outros. 

Desse modo, é preciso reconhecer os modos como a colonialidade opera, inclusive, em 

nossas mentes, e que, justamente, “o êxito do sistema-mundo colonial/moderno reside em levar 

os sujeitos socialmente situados no lado oprimido da diferença colonial a pensar 

epistemicamente como aqueles que se encontram em posições dominantes”, ignorando o lugar 

de não privilégio que ocupam no mundo e, algumas vezes, defendendo aqueles que se 

encontram em uma posição de superioridade epistêmica.  

Entendo que a “decolonialidade não seja uma teoria a seguir, mas um projeto a assumir. 

É um processo acional para que possamos pedagogicamente caminhar25” (Walsh, 2013, p. 67) 

e, por essa razão, alinha-se aos objetivos desta tese. Nesse contexto, ao analisar nossas posturas, 

é imperativo compreender que “é tempo de aprendermos a nos libertar do espelho eurocêntrico 

onde nossa imagem sempre é, necessariamente, distorcida. É tempo, enfim, de deixar de ser o 

que não somos” (Quijano, 2005, p. 139). E, assim, engajarmo-nos em construir uma 

compreensão de mundo além da comunidade que nos cerca e conhecemos, bem como dos 

privilégios que nos cercam.  

 

1.5 Pela garantia de uma pesquisa ética 

 

Uma das grandes preocupações que devem estar presentes durante a realização de 

estudos em Ciências Sociais são as questões éticas, que podem aparecer nos percursos da estadia 

no campo. O código de ética, ao qual estamos submetidos como pesquisadores em Ciências 

 
25 Texto original: “la decolonialidad no es una teoría por seguir sino un proyecto por asumir. Es un 

proceso accional para pedagogicamente andar”. 



46 

 

Sociais, serve para podermos preservar os direitos dos participantes, seu bem-estar, facilitar a 

comunicação e, também, deixar a porta aberta para que futuros pesquisadores tenham acesso 

aos participantes do estudo e suas comunidades (Fetterman, 2010; Punch, 1994).  

A Etnografia, em suas diversas perspectivas, trabalha com pessoas e, por isso, os 

etnógrafos podem se deixar mover, em determinadas circunstâncias, a “bisbilhotar os segredos 

mais íntimos, ritos sagrados, conquistas e fracassos das pessoas”26 (Fetterman, 2010, p. 133). 

Dessa maneira, conduta, supervisão e treinamento adequados antes, durante e depois da entrada 

no campo garantem diminuição das possibilidades de que os pesquisadores iniciantes tragam 

turbulência para o campo, fomentem traumas pessoais (neles mesmos ou na comunidade 

participante) ou, ainda, causem danos ao local onde atuam (Punch, 1994).  

Um tratamento ético assegura não somente o respeito aos participantes da pesquisa, mas 

permite que o material empírico seja exposto em sua integridade e possibilite uma relação entre 

as partes duradoura e harmônica (Fetterman, 2010). Os etnógrafos precisam ser honestos com 

as pessoas, deixar claro os objetivos de seu estudo e os procedimentos que utilizarão. Para isso, 

deve ser aplicada uma linguagem acessível para explicar com ― maior ou menor detalhamento 

―, para o público participante, a pesquisa a ser desenvolvida. Uma vez que nem todos os 

participantes possuem interesse em saber em detalhes sobre o que se tratam os estudos; mas, se 

existirem participantes interessados em conhecer os detalhes do estudo realizado, devemos estar 

prontos para dar a eles as informações que forem requisitadas (Fetterman, 2010).  

Afinal, “técnicas enganosas são desnecessárias e inadequadas na pesquisa etnográfica. 

Os etnógrafos não precisam disfarçar seus esforços ou usar estratagemas elaborados para 

induzir as pessoas a responder a um estímulo específico27” (Fetterman, 2010, p. 143, tradução 

minha).  

Outro ponto relevante no desenvolvimento da pesquisa, quem sabe um dos que 

necessitam de maior atenção, é o fato de reconhecermos que demandamos um tempo precioso 

de nossos participantes. E, por isso, eles devem receber algo em troca de tudo que nos deram. 

A reciprocidade é um preceito poderoso na pesquisa etnográfica, pois visa devolver algo para 

a pessoa ou para a comunidade que nos acolheu com tanta gentileza. De acordo com Fetterman 

(2010, p. 147), o etnógrafo pode ser útil de diversas maneiras. Por exemplo, ao se oferecer para 

ouvir uma pessoa com a necessidade de desabafar ou disponibilizar seu  

 
26 Texto original: “pry into people’s innermost secrets, sacred rites, achievements, and failures”. 
27 Texto original: “Deceptive techniques are unnecessary and inappropriate in ethnographic research. 

Ethnographers need not disguise their efforts or use elaborate ploys to trick people into responding 

to a specific stimulus”. 



47 

 

 

[...] tempo e experiência como troca – por exemplo, ensinar Inglês ou 

Matemática a um participante, ordenhar vacas e limpar galinheiros ou ajudar 

um ator-chave a configurar um novo computador e aprender a usar o software. 

Os etnógrafos também oferecem os resultados de suas pesquisas em sua forma 

final como uma espécie de reciprocidade (Fetterman, 2010, p. 147, tradução 

minha).28 

 

Ao longo deste trabalho, a troca tanto de tempo como de experiências ocorreram 

diversas vezes, quando meus colegas participantes e eu nos ajudávamos mutuamente sugerindo 

referências bibliográficas, com a revisão/tradução de artigos ou capítulos de livro e de trabalhos 

das disciplinas que cursamos, ao nos prepararmos para apresentações orais de seminários e/ou 

para congressos, na formatação dos trabalhos e slides ou até mesmo dando palavras de ânimo e 

apoio quando os acontecimentos não saíam como planejávamos. Todos esses momentos foram 

a forma que encontrei para lhes agradecer pelo tempo disponibilizado com esta pesquisa; foram, 

também, tentativas de tornar o “fardo” de uma pós-graduação um pouco mais leve para todos 

nós.  

Por fim, penso ser imprescindível disponibilizar o texto para os professores-

pesquisadores antes de sua publicação, mas isso depende do propósito desta ação. Para Simons 

(2015, p. 58), “se for apenas para os participantes ficarem cientes de aspectos críticos e não se 

sentirem chocados quando o relatório vier a público, isto protege mais o pesquisador que os 

participantes”. Para a autora é fundamental ressaltar que “se o intuito é dar aos participantes a 

oportunidade de comentar e talvez acrescentar [a]o relatório, esta atitude demonstra maior 

respeito à possível interpretação e ao direito de voz ativa” (Simons, 2015, p. 58).  

A adoção dessa postura dá chance de ouvir, das pessoas envolvidas no processo, suas 

impressões e opiniões acerca do desenvolvimento da pesquisa, bem como abre caminho para 

refletir quanto a seus comentários, uma vez que existe, entre os estudiosos da ética da pesquisa 

(Fetterman, 2010; Punch, 1994; Schüklenk, 2005; Simons, 2015), uma unanimidade sobre a 

necessidade de a pesquisa não causar nenhum tipo de dano a seus participantes. A leitura prévia 

pode diminuir as chances de os professores se depararem com partes do trabalho com que não 

concordam ou, até mesmo, analisar e questionar conteúdos que possam lhes trazer alguma 

espécie de prejuízo pessoal, emocional ou profissional. 

 
28 Texto original: “[...] time and expertise as barter—for example, teaching a participant English or math, 

milking cows and cleaning chicken coops, or helping a key actor set up a new computer and learn to 

use the software. Ethnographers also offer the results of their research in its final form as a type of 

reciprocity”. 



48 

 

Seguir esses preceitos dentro de comunidades tradicionais é de fundamental 

importância, visto que é comum conversar com pessoas que já participaram de pesquisas e ouvir 

queixas sobre a falta de feedback, após o pesquisador deixar o campo. Ou, ainda, sobre a 

maneira como as comunidades foram retratadas nos relatos e análises do material empírico. 

Alguns chegaram a afirmar que encontraram tópicos não correspondentes à verdade ou estavam 

trazendo uma representação em que a comunidade se sentia desprestigiada e/ou enganada. Além 

disso, eles não tinham uma maneira de contra-argumentar o que estava sendo dito, pois o 

pesquisador simplesmente sumia sem dar satisfação, deixando uma sensação de abandono para 

as pessoas que se disponibilizaram a participar da pesquisa. Por essa razão, acredito ser 

oportuno salientar os principais compromissos éticos que regem esta tese, visando deixar claro 

meu propósito de não ofender, espalhar desinformação ou causar prejuízo aos que aceitaram 

me auxiliar no percurso da pesquisa.  

 

1.6 Entendendo as bases históricas da Etnografia  
 

A etimologia da palavra Etnografia remonta à junção de duas palavras gregas: 

‘ethnos’― povo ou grupo étnico/cultural ― e ‘graphia’ ― escrita; significa, de maneira literal, 

descrição de um povo. E, em seu sentido mais amplo, é uma ciência dedicada a relatar os modos 

de vida da humanidade (Vidich; Lyman, 2006, p. 52). Estudo esse que tem como foco grupos 

com uma organização social de longo prazo, em que comportamentos, hábitos, culturas e 

crenças são aprendidos e compartilhados pelas pessoas envolvidas nessa comunidade 

(Angrosino, 2009, p. 16).  

Os primeiros relatos de cunho etnográfico podem ser observados desde o século XV e 

XVI, quando as grandes navegações se expandiram, e houve o encontro dos europeus com 

outros povos e culturas. A descoberta da existência de povos vivendo em ambientes não 

ocidentais trouxe a necessidade de elucidar quais eram as origens de uma multiplicidade de 

“raças, culturas e de civilizações” (Vidich; Lyman, 2006, p. 52). Antes desse período, prevalecia 

a ideia de que todos os seres da Terra eram descendentes do casal bíblico Adão e Eva; sendo 

assim, era imperativo  

 

explicar a existência desconcertante do ‘outro’, como também [...] esclarecer 

como e por que haviam surgido tais diferenças entre valores morais dos 

europeus e dos ‘outros’ [...] tamanha profusão de valores, culturas e modos de 

vida desafiavam o direito monopolizador sobre a legitimidade e a verdade das 

doutrinas do cristianismo (Vidich; Lyman, 2006, p. 52).  

 



49 

 

Até o começo do século XIX, escritos de caráter etnográfico eram feitos por 

missionários, exploradores, bucaneiros e administradores das colônias de origem europeia; seus 

relatos podem ser encontrados, ainda hoje, em igrejas e/ou arquivos nacionais e locais ao redor 

do mundo. Inúmeras dessas descrições partem da perspectiva de “uma civilização 

conquistadora, ou por representantes desta, confiantes em sua missão de civilizar o mundo” 

(Vidich; Lyman, 2006, p. 53). O grupo de pessoas observadas, com frequência, “se interpunha 

no caminho dos colonos brancos. Relatos etnográficos desses grupos foram incorporados às 

estratégias colonizadoras, formas de controlar o Outro estrangeiro, desviante ou 

problemático”29 (Denzin; Lincoln, 2007, p. 2). 

Esse “Outro” era caracterizado como exótico, primitivo, de uma cultura considerada 

menos civilizada e, principalmente, era alguém não branco. Esses fatores implicam a 

Etnografia, em sua fase inicial, em um projeto estruturado com o intuito de subjugar alguns 

povos em detrimento de outros, reforçando, assim, as ideias da superioridade epistêmica da 

Europa em relação aos países que estavam sendo dominados (Denzin; Lincoln, 2007).  

Já, no final do século XIX até meados do século XX, aconteceram grandes mudanças 

nos estudos etnográficos, uma vez que eles começaram a ser utilizados como método de 

pesquisa, propriamente dito, em especial na Antropologia. Aliás, mesmo antes dessa revolução, 

o “etnógrafo culto já havia abandonado qualquer atitude que pudesse estar associada à de um 

conquistador impiedoso, substituindo-a pela postura de avatar do progresso evolutivo 

beneficente” (Vidich; Lyman, 2006, p. 54). As teorias da evolução social, com aplicação dos 

princípios darwinianos e spencerianos, sob as interpretações das culturas e sociedades, 

acabaram substituindo, em parte, os preceitos anteriores e trazendo avanços úteis para esta área 

de estudos (Vidich; Lyman, 2006).  

Ainda, nesse período, os antropólogos Bonislaw Malinowski (1884–1942) e Franz Boas 

(1858–1942) tornaram-se “pioneiros na pesquisa de campo” e de “um modo de pesquisar que 

coloca o pesquisador no meio da comunidade que está estudando” (Angrossino, 2009, p. 17). 

Esses pesquisadores também questionavam os princípios dos estudos de cunho positivista por 

compreender que eles não eram capazes de capturar a complexidade do ser humano e suas 

incontáveis nuances (Bortoni-Ricardo, 2009). Durante suas estadias no campo, “combinando 

um longo período de observação participante com conversas e entrevistas”, os etnógrafos 

 
29 Texto original: “stood in the way of white settlers. Ethnographic reports of these groups were 

incorporated into colonizing strategies, ways of controlling the foreign, deviant, or troublesome 

Other”. 



50 

 

conseguiram construir diversas interpretações sobre os povos estudados, sobre aspectos de sua 

cultura, vida em sociedade, valores, religiosidade e costumes (Bortoni-Ricardo, 2009). 

 

Figura 10 ‒ Representantes do povo originário das Ilhas Trobriand30 e Malinowski 

 
Fonte: Picture [...] [1918?]. 

 

É pertinente ressaltar também que, já nessa época, os etnógrafos tinham consciência do 

peso que suas interpretações teriam sob a população que eles estavam observando. Malinowski, 

por exemplo, escreveu em seus diários a respeito dos sentimentos de propriedade sobre os 

trobriandeses, ao afirmar que “sou eu quem os descreverá ou os criará" (Stocking, 1983, p. 

101, ênfase minha). Apesar dessa postura questionável, que coloca o pesquisador como um ser 

divino, que é capaz de “dar vida” às comunidades pesquisadas, ser um fenômeno raro na 

 
30 Segundo Gontijo (2017, p. 266), “atualmente, o arquipélago de Trobriand, composto por 22 ilhas 

coralíneas extremamente planas situadas entre o Mar de Coral e o Mar de Salomão, no Oceano 

Pacífico, faz parte do território da Província de Milne Bay, na República de Papua Nova Guiné. 

Juntamente com outros arquipélagos (d’Entrecasteaux, Louisade e Marshall Bennett) e a parte mais 

oriental da Ilha da Nova Guiné, [...] forma o território chamado na literatura antropológica de Massim 

(Seigam 1910). A população, cerca de menos de 30 mil pessoas no início da década de 2006, vive em 

mais de 60 aldeias ou vilas espalhadas em seus 450 km²”. 



51 

 

atualidade, podemos até ousar dizer já superado, ainda estamos a muitos passos de distância de 

uma postura inteiramente decolonial de ruptura com hierarquias hegemônicas.  

Em decorrência dessas posturas, ao mesmo tempo que os estudiosos não se consideram 

mais seres superiores às comunidades estudadas, são igualmente raros os pesquisadores que 

questionam em voz alta (ou por escrito) se acertaram na maneira como relataram as vivências 

com as pessoas e suas comunidades. Ou até mesmo, se poderia haver outra maneira igualmente 

útil de estudar, caracterizar, exibir, ler ou entender os materiais de campo acumulados (Van 

Maanen, 1988). Desse modo, a autorreflexão e dúvida precisam ser questões centrais nas 

etnografias, para podermos verdadeiramente nos distanciar/superar (d)essa fase inicial das 

pesquisas etnográficas e colaborar na construção, com conhecimento, com as comunidades que 

abrem suas portas e acolhem nossas pesquisas ao aceitarem participar delas. 

Apesar de os pesquisadores precursores da Etnografia por um viés acadêmico estarem 

“preocupados em oferecer interpretações válidas, confiáveis e objetivas em seus escritos, O 

‘Outro’ que eles estudaram [ainda] era de natureza diferente, estrangeiro e estranho”31 (Denzin; 

Lincoln, 2007, p. 20). Dessa maneira, persistia a visão colonial acerca das pessoas por eles 

investigadas. Ao ter contato com escritos da fase inicial da pesquisa etnográfica, vale ressaltar 

a necessidade de permanecermos atentos ao fato de que “esse cânone agora deve ser visto como 

um produto da era do colonialismo ocidental, tendo sofrido limitações metodológicas pelas 

ideologias da metrópole e pelas convenções literárias que deram voz e qualidade às suas obras” 

(Vidich; Lyman, 2006, p. 72); e, assim, evitar que continuemos a reproduzir visões de mundo 

que já não são condizentes com a(s) realidade(s) em que nos encontramos inseridos. Essa 

ressalva se deve ao fato de que, apesar de essas investigações terem se dado, em alguns casos, 

há bem mais de um século, elas serviram ― e ainda servem ― para a criação e manutenção do 

status quo que favorece um sistema-mundo engendrado na  

 

violência epistêmica e ontológica da modernidade, fazendo surgir a noção 

dicotômica entre o Sujeito Europeu/Eurodescendente “Global” (visto como 

racional, universal, intelectual e moralmente superior e, portanto, no seu 

direito de fazer valer a sua vontade pelo mundo) e o Outro Racionalizado e 

“Local” (concebido como irracional, estranho, intelectual e moralmente 

inferior e, assim, justificadamente submetido à vontade do Sujeito Europeu). 

Nesse imaginário, a Europa (ocidental) se concebe como o centro do planeta, 

de onde irradia sua ‘fórmula mágica’ do progresso humano universal: uma 

forma de ser, pensar e fazer, forjada no tempo e no espaço, que se crê e se 

impõe pelo mundo como a única narrativa possível para o progresso, 

 
31 Texto original: “concerned with offering valid, reliable, and objective interpretations in their writings. 

The ‘Other’ whom they studied was alien, foreign, and strange”. 



52 

 

desenvolvimento e evolução linear da humanidade (Andreotti; Pereira; 

Edmundo, 2017, p. 43-44).  

 

Ao realizar um trabalho orientado por uma perspectiva decolonial, precisamos 

constantemente relembrar que esse “imaginário” (Andreotti; Pereira; Edmundo, 2017), 

construído ao longo de séculos de exploração dos países e continentes pelos europeus, não será 

rompido de um dia para outro. Ou seja, é preciso tempo e muita atenção para que não sejamos 

replicadores de padrões da colonialidade em nossas pesquisas e em nossas vidas. Um exemplo 

primordial do combate a esse tipo de pensamento está no entendimento de que “a epistemologia 

eurocêntrica se caracteriza não apenas por privilegiar um padrão de pensamento ocidental, mas 

também por estudar o ‘outro’ como objeto e não como sujeito que produz conhecimentos” 

(Grosfoguel, 2007, p. 32).  

 

Figura 11 – Registro feito após a palestra de estudantes egressas da LEdoC na UnB

 

Fonte: Arquivo pessoal (Material Empírico n.° 8 / Fotografia, 20/05/2023). 

 

Por essa razão, a Etnografia, em seu momento atual, vai ao encontro dos princípios da 

decolonialidade, por ver o pesquisador não como “[...] um observador neutro não situado em 



53 

 

nenhum espaço nem corpo [...], o que lhe permite, portanto, reclamar uma falsa objetividade e 

neutralidade epistêmica [...]” (Grosfoguel, 2007, p. 32). Neste momento histórico, temos os 

sujeitos pertencentes às minorias, por vezes, marginalizadas, estudando a si próprios e suas 

comunidades, mostrando não existir mais a necessidade de que o etnógrafo seja alguém de fora 

com um olhar externo à localidade.  

Ao estar inserido no ambiente da investigação, estudando a si próprio e a sua 

comunidade, o pesquisador pode trazer uma visão nova e completamente distinta das obtidas 

por pessoas externas aos espaços da pesquisa; além de fazer que as vozes, os fazeres e os saberes 

dessas pessoas, até então colocadas à margem, sejam ouvidos e incluídos em uma produção 

acadêmica/científica. Mesmo sendo um membro externo aos grupos, como é meu caso, a 

perspectiva que se busca, atualmente, é a de que nós, como etnógrafos, pesquisemos e 

estudemos com os participantes, e não sobre eles. Isso requer maior nível de atenção às questões 

éticas e ao princípio de “não julgamento”, que serve para prevenir concepções inapropriadas e 

desnecessárias (Fetterman, 2010, p. 23); em particular, quando estamos inseridos em 

instituições como escolas, hospitais ou presídios, como nesta pesquisa.  

 

1.6.1 Etnografia na Educação Básica 

 

Existem inúmeros livros, que servem como manuais, com orientações sobre qual deve 

ser o passo a passo para realizar uma etnografia, entretanto, a grande maioria deles enfatiza que 

ao lidar com pessoas nem sempre as coisas acontecem da maneira prevista. Realizar uma 

etnografia “envolve serendipidade, criatividade, estar no lugar certo na hora certa ou errada, 

muito trabalho duro e a velha sorte”32 (Fetterman, 2010, p. 2). Estar com “pessoas interagindo 

em cenários ‘naturalmente’ coletivos” (Angrosino, 2009, p. 43) significa que devemos esperar 

o inesperado, e esse caráter intrigante é o que faz o tempo devotado ao estudo etnográfico ainda 

mais profícuo. Assim sendo, “a vida cotidiana jamais se ajustará ao nosso plano de pesquisa”33 

(Blommaert; Jie, 2020, p. 1), somos nós que devemos nos ajustar a ele, para podermos estar 

abertos à beleza que surge das narrativas dos sujeitos integrantes das pesquisas. 

Ao pensar nas pesquisas etnográficas atuais, é importante ter em mente que elas não 

precisam ser desenvolvidas em períodos extensos. Por essa razão, é interessante posicionar essa 

pesquisa qualitativa interpretativista, porque usa “métodos desenvolvidos na tradição 

 
32 Texto original: “It involves serendipity, creativity, being in the right place at the right or wrong time, 

a lot of hard work, and old-fashioned luck”.  
33 Texto original: “Everyday life will never adjust to your research plan”.  



54 

 

etnográfica, como a observação, especialmente na geração e análise de dados” (Bortoni-

Ricardo, 2009, p. 38). A finalidade da Etnografia na área educacional está na busca pelo 

“desvelamento do que está dentro da ‘caixa preta’ no dia a dia dos ambientes escolares, 

identificando processos que, por serem rotineiros, tornam-se ‘invisíveis’ para os atores que 

deles participam” (Bortoni-Ricardo, 2009, p. 49).  

Segundo Watson-Gegeo (1997), a etnografia escolar enfatiza a natureza social do 

processo de ensino-aprendizagem, ao incorporar a perspectiva do participante sobre seu 

comportamento, e oferece uma análise holística e sensível ao contexto de interação em sala de 

aula. Para Bortoni-Ricardo (2009), é necessário que os professores assumam um papel ativo 

como parte do estudo, e o plano de pesquisa deve ser negociado entre as partes envolvidas na 

investigação. Desse modo, quando os docentes assumem a função de pesquisadores de suas 

salas de aula, estão dando um passo à frente para tentar resolver problemas encontrados naquele 

ambiente.  

Realizar uma microanálise34 etnográfica, nesta tese, “fornece uma perspectiva holística 

sobre a conduta de interação e os processos pelos quais a aprendizagem e a mudança humana 

ocorrem”35 (Erickson, 1991, p. 222). E também retrata a interação humana como atividade 

“coletiva de indivíduos em relacionamentos institucionalizados que, ao representarem a vida 

cotidiana localmente de maneiras recorrentes, reproduzem e transformam suas próprias 

histórias e a da sociedade mais ampla em que vivem”36 (Erickson, 1991, p. 223). 

A Etnografia na Educação considera o processo de ensino e aprendizagem em um 

contexto cultural amplo. Assim, a pesquisa sobre a escola não deve se limitar ao recinto escolar, 

mas buscar conexões entre o que acontece dentro e fora dos muros escolares (Wolcott apud 

Ludke; André, 2005). Por esse motivo, no decorrer da pesquisa estive com os professores-

pesquisadores em diversos espaços sociais, por exemplo: em suas comunidades e locais de 

 
34 Para Mattos (2011, p. 55-56), a microanálise estuda “[...] particularmente um evento ou parte dele, ao 

mesmo tempo em que se dá ênfase ao estudo das relações sociais em grupo como um todo, 

holisticamente (Lutz,1983). Em microanálise, ao mesmo tempo em que se dá ênfase ao significado das 

formas de envolvimento das pessoas como atores, exige-se do pesquisador um detalhamento criterioso 

na descrição do comportamento através da transcrição linguística verbal e não-verbal de 

comportamento - olhares, pausas, tom de voz, detalhes da interação e o que isto significa (Erickson, 

1982, 1992; Kendon, 1977). [...] Portanto, enfatizar-se o significado da interação como um todo, a 

relação entre a cena imediata da interação social de um grupo e o significado do fato social ocorrido 

em grandes contextos culturais, por exemplo: cultura da sala de aula, da escola, das escolas em geral 

(Erickson, 1992)”. 
35 Texto original: “provides a holistic perspective on the conduct of interaction and the processes by 

which human learning and change take place”.  
36 Texto original: “individuals in institutionalized relationships who, as they enact daily life locally in 

recurrent ways, are both reproducing and transforming their own histories and that of the larger society 

within which they live”.  



55 

 

trabalho, em eventos acadêmicos e na Universidade de Brasília, onde somos estudantes da pós-

graduação. Nesses locais, busco observar os professores em interação com outras pessoas, as 

pistas de contextualização (Gumperz, 2002) presentes nas conversas, pude examinar de que 

maneira se inserem nesses contextos de sua vida e, também, como esses contextos e a relação 

com as pessoas em cada um deles podem impactar sua identidade docente.  

 

1.6.2 Princípios éticos e êmicos da jornada 

 

Uma etnografia exitosa, para Duranti (2000, p. 128) não está em um método de escrita 

no qual o observador assume apenas uma perspectiva ― distante ou próxima / ética ou êmica. 

Mas, na sua habilidade em estabelecer uma conversa entre pontos de vista e diferentes vozes 

pertencentes aos participantes do estudo e as suas próprias opiniões e constatações, além de 

suas preferências teóricas e metodológicas. Agregar os pontos de vista do participante e do 

pesquisador pode trazer, por vezes, a combinação de uma sensação de admiração do etnógrafo 

que vê algo pela primeira vez e busca descobrir como essas práticas são parte do cotidiano 

dessas pessoas. Ou, ainda, a percepção de que algo natural para o pesquisador é excepcional 

e/ou confuso para os participantes da pesquisa (Duranti, 2000, p. 129).  

Diante disso, torna-se fundamental mesclar a adoção de uma visão ética, cuja 

“perspectiva social científica [é] externa da realidade” do estudo (Fetterman, 2010, p. 22) e 

êmica, em que adotaremos “a perspectiva da realidade do insider ou nativo”, sendo esta última 

a que “está no coração da maioria das pesquisas etnográficas” (Fetterman, 2010, p. 20). Para 

Duranti (2000), o ir e vir entre as duas perspectivas implica no desenvolvimento de duas 

qualidades que parecem contraditórias, porque:  

 

(i) uma [é a] habilidade para retroceder e se distanciar das reações imediatas e 

condicionadas culturalmente, com a finalidade de conseguir um grau aceitável 

de objetividade, e (ii) a intenção de uma identificação suficiente ou empatia 

com os membros do grupo, a fim de poder obter uma perspectiva interna 

(Duranti, 2000, p. 126-127). 

 

Uma postura com o intuito de conciliar o distanciamento e a aproximação é benéfica 

para o desenvolvimento das análises etnográficas. Por essa razão, este trabalho começou com 

um caráter ético, pois fui apresentada aos professores participantes no decurso da realização 

das disciplinas da pós-graduação. Aos poucos, aproximamo-nos, conheci melhor suas histórias 

de vida, suas comunidades e surgiu o interesse em compreender melhor essas realidades, nas 

quais a educação tem proporcionado tantas mudanças na vida das pessoas. Como disse 



56 

 

anteriormente, também venho de uma família da zona rural que teve sua história e perspectivas 

de vida redimensionadas por meio da educação.  

Com esse ponto de vista, de uma outsider, comecei a fazer inúmeros questionamentos 

aos colegas, pois tinha o desejo de compreender mais profundamente como funcionava a escola 

em suas comunidades, quais eram as dificuldades e os desafios enfrentados, bem como as 

histórias de sucesso dos participantes da comunidade escolar. Embora sejamos professores da 

Educação Básica, a realidade que nos circunda é diferente, e foi em meio a muitas conversas 

que pude constatar a riqueza dos múltiplos cenários da educação no Brasil. Eu já tinha noção 

de que ser professora no Distrito Federal não é semelhante a ser professora em uma comunidade 

quilombola, em Cavalcante (GO) ou em uma comunidade ribeirinha, em Manaus (AM).  

Contudo, vale ressaltar que problemas ― como percepção de apatia estudantil como 

acontece na escola, uso excessivo de celulares, defasagem escolar e queixas em relação ao 

comportamento dos estudantes ― são comuns aos docentes que atuam nesses diferentes 

espaços sociais. Com nossas queixas, que por vezes são semelhantes, também é comum para 

nós, como docentes, o desejo por teorias, materiais didáticos e modos de ensinar que possam 

reverter esse tipo de comportamento por parte dos estudantes. Apesar dos desafios, sejam eles 

diferentes ou parecidos, todos temos o desejo de reverter as situações desafiadoras e auxiliar 

nossos estudantes a enxergarem na escola e na educação um lugar repleto de possibilidades de 

transformação social e cultural.  

Ao conversar com colegas cheios de vivências tão interessantes, que tanto podem me 

ensinar, decidi começar a desenvolver a pesquisa sob uma perspectiva êmica e, assim, “pisar 

no chão da fábrica” de meus colegas. Estar nas comunidades é um momento em que as teorias 

estudadas e as histórias ouvidas são preenchidas por cor, cheiro, vida e significado. Saliento, 

entretanto, que os resultados advindos desta pesquisa não se tornaram 

 

um conjunto de descobertas que possam reivindicar representatividade para 

um (segmento da) população, ele não será replicável sob circunstâncias 

idênticas, não reivindicará objetividade com base na posição de um estranho 

para o pesquisador, não alegará produzir provas "não contaminadas", e assim 

por diante. Será uma pesquisa interpretativa em um ambiente situado, real, 

baseado na interação entre o pesquisador e o(s) sujeito(s), portanto, de 

natureza fundamentalmente subjetiva (Blommaert; Jie, 2020, p. 16-17). 

 

Aqui não existe a intenção de criar um produto para replicação em diferentes espaços 

sociais, mas objetiva-se compreender os processos, cujas nuances são subjetivas, particulares e 

pertencentes a um tempo e espaço definidos. A Etnografia produz teoria, não “fatos” ou “leis” 



57 

 

que possam ser impostos a diferentes comunidades ou pessoas (Blommaert; Jie, 2020, p. 17). 

Espera-se desvelar, na tese, diferentes perspectivas pelas quais as pessoas enxergam o mundo 

a seu redor e possibilitar, aos leitores, o despertar para ideias diferentes sobre como agir 

intervindo em sua própria realidade. Visa, portanto, encorajá-los a encarar um papel ativo na 

busca por uma sociedade local mais igualitária e justa.  

 

1.7 Etnografia permeada por relatos autoetnográficos  

 

Minha primeira experiência com a autoetnografia, como mencionado anteriormente, 

ocorreu durante a escrita de minha dissertação de Mestrado, em 2018, por sugestão de minha 

orientadora, à época Professora Mariana Mastrella. Durante o processo de escrita, muitas vezes 

as pessoas com quem eu conversava achavam curioso, e até mesmo estranho, o fato que eu 

estava contando minha própria história. Afinal, falar sobre si parece ser um caminho fácil de 

seguir ao realizar um estudo científico. Carolyn Ellis, inclusive, relata no prefácio de seu livro 

The ethnographic I - A methodologic autoethnography que, durante uma conversa com uma 

estudante, quando explicava sobre a autoetnografia, Valerie, ao final da reunião, conclui em um 

tom casual “então é só escrever sobre sua própria vida?! Isso não parece tão difícil” (Ellis, 2004, 

p. XII).  

Ellis, entretanto, responde à sua orientanda que escrever uma autoetnografia de maneira 

engajada “é incrivelmente difícil. [...] Muitas vezes você enfrenta coisas sobre você que não 

são lisonjeiras” e tudo isso está aliado à “vulnerabilidade de se revelar, não sendo capaz de 

retomar o que escreveu ou de ter controle sobre como os leitores interpretam nossa história. É 

difícil não sentir que os críticos estão julgando a sua vida, bem como o seu trabalho” (Ellis, 

2004, p. XVIII). Estar sujeita às interpretações de outras pessoas sobre eventos de nossas vidas 

pode ser desconfortável, ainda mais quando se opta por um “viés metodológico [onde] os dados 

não são gerados, mas emergem das situações vivenciadas” (Ono, 2017, p. 96). Afirmo isso em 

razão de que muitas das informações obtidas ao longo, tanto deste trabalho quanto de minha 

dissertação, não foram construídas e/ou produzidas especialmente para comporem essas 

produções científicas.  

Pelo contrário, essas pesquisas “nasceram” porque os materiais empíricos existem e 

fazem parte das histórias de vida de cada uma das pessoas apresentadas em ambos os trabalhos. 

Inclusive ao ser indagada, durante meu exame de qualificação, sobre quais seriam as teorias 

selecionadas para a futura análise dos materiais empíricos, respondi à professora que, apesar de 

ter uma ideia geral, pelo fato de os professores-pesquisadores serem da área da Linguística, não 



58 

 

poderia prever como se dariam nossas interações e muito menos os construtos trazidos por eles 

para nossas interações; pois, ao optar por realizar uma pesquisa in vivo37, estamos abertos ao 

que venha surgir nos eventos interacionais e discursivos.  

Na autoetnografia, necessita-se de coragem para mostrar quem você realmente é, 

submetendo-se ao olhar crítico do outro, mas, principalmente, enfrentamos nossos erros e 

acertos. Além disso, sentimos tristeza e/ou frustração por não poder retroceder e refazer 

algumas partes de nosso percurso que poderiam ter sido diferentes. Escrutinar o passado é uma 

das partes mais dolorosas do processo de escrita autoetnográfica, pois ele traz à tona a 

necessidade de (res)significar momentos vividos; em especial, os mais dolorosos e assim seguir 

em frente, convivendo com eles da melhor forma possível. Porém, ao mesmo tempo que a 

autoetnografia nos evoca um “mergulho profundo” no passado, é importante compreender que  

 

a memória permite a relação do corpo presente com o passado e, ao mesmo 

tempo, interfere no processo atual das representações. Pela memória, o 

passado não só vem à tona das águas presentes, misturando-se com as 

percepções imediatas, como também empurra, ‘desloca’ estas últimas, 

ocupando o espaço todo da consciência. A memória aparece como força 

subjetiva ao mesmo tempo profunda e ativa, latente e penetrante, oculta e 

invasora (Bosi, 1979, p. 10).  

 

As lembranças são “o infinito somatório das percepções vividas e, depois, mescladas e 

‘guardadas’ como lembrança [esse] está em permanente movimento” (Brandão, 1998, p. 57). 

Apesar disso, presumo que ao compartilhar nossas histórias ― trazendo múltiplos aspectos 

sobre elas ― seja um aspecto necessário em pesquisa porque busca “promover a mudança 

social, obrigando os leitores a pensarem sobre experiências culturais assumidas em maneiras 

surpreendentes, únicas e muitas vezes problemáticas e [...] tomar novas e diferentes ações no 

mundo com base nos insights gerados pela pesquisa” (Jones; Adams; Ellis, 2016b, p. 38).  

Isso porque, apesar de os trabalhos autoetnográficos terem como característica 

apresentar perspectivas únicas, envolve o leitor em um processo de reflexão sobre o conteúdo 

apresentado e cria um diálogo com ele. Ao ter contato com um texto, nós despertamos também 

para “quem somos e de onde viemos para o processo de produção e recepção de um texto” 

(Janks, 2010, p. 58), tornando-nos, assim, agentes na produção de significados.  

 
37 Aqui tomo emprestada a metáfora utilizada por Calvet (2002, p.133-136), ao se referir a políticas 

linguísticas in vivo vs in vitro. Para o autor, uma política in vitro é realizada em laboratórios, onde os 

linguistas analisam situações e línguas, descrevendo-as e construindo hipóteses de modo artificial. Já 

a política in vivo se refere à maneira como as pessoas, cotidianamente, são confrontadas com 

problemas de comunicação e os resolvem de modo natural sem a interferência de estudiosos do 

assunto, mas usando seus saberes para isso.  



59 

 

Uma das maiores forças num trabalho autoetnográfico é “sua abertura para novas 

direções e novas formas, sua natureza multifacetada e abrangente, recusando-se a ser amarrada 

e limitada ao ser rotulada como uma abordagem de pesquisa particular ou conjunto de 

técnicas”38 (Allen-Collinson, 2016, p. 342). A potência da autoetnografia é mostrar que nossas 

histórias, mesmo privadas, podem ter traços em comum às de outras pessoas. Ao contar minha 

história me apego “à convicção de que evocar o pessoal pode iluminar o geral” (Douglas; 

Carless, 2016, p. 93) e fazer que os relatos aqui apresentados ressoem de alguma forma para os 

leitores.  

Por fim, reconheço que este viés metodológico pode “ser mais amigável para as pessoas 

participantes da pesquisa; oferece a oportunidade de o pesquisador também entender a si e aos 

outros e, ainda, pode motivar a construção de laços culturais mais próximos e igualitários” 

(Oliveira, 2022, p. 39), além de respeitar os participantes, sem se apropriar de suas vozes, 

dando-lhes o poder de escolha sobre fatos e histórias que desejam partilhar. 

 

1.8 Materiais empíricos da pesquisa 

 

Ao longo desta pesquisa, foram utilizados diferentes métodos para a geração e seleção 

dos materiais empíricos, visando construir todo esse panorama de pesquisa. Notas de campo, 

entrevistas qualitativas e análise de documentos pessoais estão entre os tipos mais comuns de 

dados discutidos em pesquisas (auto)etnográficas. No processo de construção ou adaptação das 

ferramentas de geração de dados, como (auto)etnógrafa, busquei enfatizar os aspectos estéticos, 

cognitivos, emocionais e valores relacionais que estão envolvidos nesta pesquisa. Esses valores 

enquadram várias características-chave da pesquisa (auto)etnográfica, incluindo a visibilidade 

do self do pesquisador no processo de pesquisa, um impulso para uma forte reflexividade e um 

envolvimento profundamente pessoal com o grupo ou cenário social em estudo. A 

(auto)etnografia coloca as demandas e desafios da pesquisa sobre o pesquisador, desafiando-o 

a enfrentar o risco de deparar-se com suas fraquezas, ao perseguir um entendimento social mais 

profundo, enquanto examina suas histórias e as de outros participantes da pesquisa (Anderson; 

Glass-Coffin, 2016). 

Existem várias maneiras de construir os materiais empíricos etnográficos, como, por 

exemplo: através de lembranças, coleta de artefatos e documentos, entrevistas, autoanálises, 

 
38Texto original: “is its openness to new directions and new forms, its wide-ranging, protean nature, 

refusing to be tied down and constrained by being pigeon-holed into a particular research approach or 

set of techniques”. 



60 

 

auto-observações e reflexões sobre questões relacionadas com o tema da pesquisa. Recordar é 

outra forma de trazer lembranças sobre eventos, pessoas, lugares, comportamentos, palestras, 

pensamentos, perspectivas, opiniões e emoções ligadas ao tópico da pesquisa. Por último, 

recursos físicos do passado, como fotos, materiais multimídia, registros oficiais e textos, 

incluindo blogs, revistas pessoais e artigos de jornal, podem estimular sentidos múltiplos dos 

pesquisadores para conectar o presente ao passado. São elementos que podem nos ajudar a 

capturar flashes de memórias que pareciam estar escondidos em algum cantinho de nossas 

lembranças (Muncey, 2010, p. 55).  

No entanto, o sucesso ao construir os materiais empíricos exige do pesquisador o 

desempenho de assumir múltiplos papéis, como de jornalista, ator, crítico social, pesquisador 

de campo, músico, produtor de filmes, para, no final, ser capaz de unir todos os dados, como 

um bricoleur39. Isso porque a pesquisa “[...] é uma construção que sofre mudanças e assume 

novas formas à medida que se acrescentam diferentes instrumentos, métodos e técnicas de 

representação e interpretação” (Denzin; Lincoln, 2006, p. 18). Ela precisa ser continuamente 

tecida como uma colcha de retalhos, sempre com muita atenção aos detalhes e fazendo o melhor 

trabalho possível com o material que surge ao longo da escrita. Nesse contexto, ao longo desta 

pesquisa, foram utilizados: fotografias, gravação de áudio, caderneta da pesquisadora, 

mensagens trocadas por meios eletrônicos, relatos de memórias e análise de documentos 

escritos pelos participantes ou documentos oficiais criados pelo governo local ou federal. 

 

1.8.1 Caderneta e gravação de áudio  

 

No decorrer da pesquisa, pessoas, atividades, objetos, eventos, conversas e lugares 

devem ser descritos, bem como ideias, estratégias e reflexões do pesquisador (Bogdan; Biklen, 

1998). Por essa razão, o pesquisador precisa manter “com ele uma caderneta destinada às 

anotações. Ele tem igualmente interesse em possuir um pequeno gravador de bolso, se quiser 

registrar imediatamente dados” (Barbier, 2007, p. 129). Escrever sobre o que vemos, ouvimos, 

pensamos, sentimos e vivenciamos no decorrer da pesquisa e nossa reflexão sobre os materiais 

empíricos é essencial para um bem-sucedido resultado das pesquisas (Bogdan; Biklen, 1998). 

Ao longo dos quatro anos de Doutorado, busquei ter uma caderneta com a intenção de anotar 

fatos, reflexões, compreensões, insights ou informações que pudessem ser relevantes para a 

 
39 Segundo Denzin e Lincoln (2006, p. 18), o bricoleur é “um indivíduo que confecciona colchas [...] 

que utiliza as ferramentas estéticas e materiais do seu ofício, empregando efetivamente quaisquer 

estratégias, métodos ou materiais empíricos que estejam ao seu alcance”. 



61 

 

construção deste trabalho; no entanto, houve momentos em que recorri a gravações devido à 

rapidez e à praticidade com que as informações são registradas. Nas comunidades, em especial, 

foi muito necessário estar com esse instrumento que me permitia tomar nota rapidamente. Reler 

aquelas anotações ou ouvir as gravações trouxe mais autenticidade ao texto, pois era possível, 

pela escrita, (re)acessar os sentimentos e memórias, bem como analisar seus significados com 

calma e tranquilidade juntamente com a bibliografia necessária.  

 

1.8.2 Mensagens eletrônicas  

 

Meu contato com os docentes participantes da pesquisa começou antes mesmo que eu 

fizesse o convite para que eles participassem do trabalho; por sermos colegas de turma, 

acabávamos nos comunicando por meios eletrônicos com frequência. Contudo, a partir do 

momento que os convidei para fazer parte da pesquisa, solicitei a permissão para utilizar nossas 

conversas como material empírico deste trabalho, o que foi prontamente autorizado. Ressalto, 

também, que a maioria de nossos contatos foi feita por intermédio do aplicativo de mensagens 

WhatsApp, selecionei esse meio por ser um canal muito usual, rápido e por maior praticidade; 

além de permitir uma diversidade de modos de registro, por exemplo: mensagem escrita, de voz 

ou compartilhamento de vídeos e fotos rapidamente. 

Os participantes assinaram o termo de compromisso e os pseudônimos foram sugestão 

minha, tendo como inspiração o Livro dos Heróis e Heroínas da Pátria, abrigado no Panteão 

da Pátria, na Praça dos Três Poderes, em Brasília. As pessoas agraciadas com esse título são 

“personalidades que tiveram papel fundamental na defesa ou na construção do país” (Benjamin, 

5 abr. 2023). A sugestão de retirar os nomes do Livro de Aço (Brasil, 1992) ― outra alcunha 

do registro das homenagens ― foi feita porque considero que os docentes, apesar de não terem 

o reconhecimento merecido em todas as esferas, são fundamentais na construção da pátria.  

 

1.8.3 Fotografias  

 

As fotografias são um momento que fica “congelado no tempo” (Muncey, 2005, p. 3). 

Neste trabalho, esses registros são formas encontradas por mim para dar corpo e deixar mais 

palpável para os leitores os espaços que constroem meus saberes e fazeres, tanto ao longo da 

pesquisa quanto ao longo de minha vida e de meus familiares. Ainda, na busca por permear 

mais os textos de significados, uso as imagens como uma representação simbólica; essas 

retratam mais uma maneira de preencher as lacunas que possam ter sido deixadas pelos textos 



62 

 

(Muncey, 2005). Essas imagens são apresentadas com o intuito de complementar os textos, e 

algumas delas foram fotografadas por mim, em momentos especiais ou foram retiradas da 

internet após cuidadosa curadoria. De todo modo, elas ajudam a contar as histórias aqui 

apresentadas, não como complemento, mas como uma parte notável do texto, e que devem ser 

observadas em seus detalhes. É importante reconhecer que as fotografias não são neutras e 

funcionam apenas como uma “porção” do mundo real, mas são construídas com base na 

mensagem que o fotógrafo busca passar com aquela representação (Janks, 2010, p. 81). 

 

1.8.4 Memórias  

 

No processo de escrita e reescrita, estimulei os participantes a resgatarem suas memórias 

e a tratarem com detalhes alguns acontecimentos de suas vidas. Por essa razão, busquei 

diferentes formas de acessar essas memórias, seja por meio de conversas informais, entrevistas, 

da escrita dos memoriais ou da leitura da produção de ambos e posterior discussão sobre o que 

foi lido/escrito. Busquei deixá-los confortáveis para compartilhar os momentos que desejassem, 

sem forçar a narrativa de momentos mais íntimos ou que fossem tópicos sensíveis para eles. 

Isso se deve ao fato de que “não devemos esquecer que a lembrança não reconstrói apenas um 

passado ou uma fração do passado. Ela funda a cada vez mais um presente ao restabelecer as 

suas origens” (Brandão, 1998, p. 11). Desse modo, passado e presente estão conectados e, 

baseando-se em vivências experimentadas pelo sujeito no passado e em como elas são 

entendidas no presente, as construções de novas percepções vão sendo feitas e refeitas 

(Brandão, 1998).  

 

1.8.5 Documentos  

 

Os documentos podem ser uma fonte considerável para a coleta de dados, porque esse 

termo é utilizado para toda informação já criada, não se limitando somente ao papel. É 

necessário compreender a importância dos documentos, porque eles não podem ser 

considerados obsoletos, mas fontes vivas de informação. Segundo Laville e Dionne (1999, 

p.167), “pouco importa sua forma, os documentos aportam informação diretamente: os dados 

estão lá, resta fazer sua triagem, criticá-los, isto é julgar sua qualidade em função das 

necessidades da pesquisa, codificá-los ou categorizá-los”. Ao longo desta pesquisa, analisei 

documentos produzidos pelos professores-pesquisadores e a legislação e a história das 

comunidades e municípios visitados; essas foram fontes de informações valiosas para a 



63 

 

construção do texto. Na leitura dos trabalhos de meus companheiros de pesquisa, encontrei 

detalhes que não haviam sido abordados por nós em entrevistas ou no memorial; desse modo, 

a possibilidade de acessar esses documentos foi uma ótima oportunidade de tecer 

questionamentos e aprofundar nossas conversas.  

 

1.8.6 Entrevista 

 

Fazer e responder perguntas é muito mais difícil do que pode parecer a princípio. A 

ambiguidade reside nas palavras, sejam elas escritas ou faladas, não importando o cuidado que 

você tenha ao usá-las. Ainda assim, é uma das formas mais poderosas de tentar entender o outro. 

(Fontana; Frey, 1994). As entrevistas visam responder questionamentos e hipóteses. E elas “se 

centraliza[m] nas experiências subjetivas dos sujeitos expostos e na situação com o propósito 

de contrastar as hipóteses e averiguar as respostas e os efeitos antecipados” (Rosa; Arnoldi, 

2006, p. 34). Entrevistas qualitativas podem variar a maneira como são estruturadas, algumas 

são mais fechadas que outras; entretanto, elas estão entrelaçadas em algum tópico ou têm 

perguntas que as guiam. Mesmo em entrevistas mais fechadas, é proveitoso que o entrevistador 

dê ao entrevistado uma chance de moldar a maneira como a entrevista será conduzida. Se o 

entrevistador for muito rígido, corre-se o risco da outra pessoa não contar sua verdadeira história 

usando suas próprias palavras e, assim, a entrevista estará fora do viés qualitativo (Bogdan; 

Biklen, 1998). Além disso, o entrevistador deve ser “empático, não sugira respostas, respeite 

o/a entrevistado, não interrompa, não o intimide, estabeleça um clima de confiança, utilize uma 

linguagem próxima à dele/dela, eliminando palavras técnicas, eruditas ou, por outro lado, as de 

baixo calão, seja flexível, minimize a presença do gravador, procure falar menos do que ele/ela” 

(Silveira, 2002, p. 122-123). Por fim, eu acrescentaria que, se a entrevista se tornar uma 

conversa, é fundamental tirar o máximo de proveito desse momento de descontração, pois 

muitos dados espontâneos podem ser gerados nesses momentos.  

Nesses quatro anos, tive a oportunidade de interagir com os docentes por intermédio de 

entrevistas escritas e gravadas. Os excertos, cujo aproveitamento ocorreu de modo mais 

acentuado, são denominados “Memorial do(a) professor(a) pesquisador(a)”. Esse documento 

foi enviado por e-mail aos docentes, respeitando sua escolha; suas respostas auxiliaram a 

construir os Capítulos 3 e 4 da tese. Esses arquivos encontram-se, em sua integralidade, 

armazenados em uma pasta na internet e em HD externo que contêm toda documentação 

referente à tese. 

 



64 

 

1.8.7 Observação participante 

 

A pesquisa etnográfica que construí considera a necessidade de convívio com os 

professores participantes em um contexto cultural amplo. Assim, a pesquisa não se limita a 

locais específicos e, por essa razão, estive com os colaboradores em diversos espaços sociais, 

por exemplo, em suas comunidades, em eventos acadêmicos e na Universidade de Brasília, 

onde somos estudantes da pós-graduação. Nesses locais, busquei observá-los em suas 

interações com outras pessoas, as pistas de contextualização (Gumperz, 2002) presentes nas 

conversas, examinei de que maneira se inserem nesses contextos de suas vidas e como esses 

contextos e a relação com as pessoas em cada um deles podem impactar em sua identidade 

docente. 

 

1.9 Considerações sobre o capítulo 

 

Ao longo deste capítulo, narrei como conheci os professores-pesquisadores desta 

pesquisa, pois foi diante desse fato que a tese começou a ser desenhada. Aliei a narração desses 

fatos a teorias que dão suporte à metodologia escolhida, além de trazer construtos relacionados 

à decolonialidade que propõem um diálogo com as principais ideias desta seção do trabalho. 

Ao mencionar o detalhamento de como a pesquisa foi construída, busco reforçar a necessidade 

de respeitar os saberes e fazeres de todos os envolvidos. Além disso, não descarto a existência 

de diferentes possibilidades de interpretação do material empírico e de que a colonialidade, da 

qual faço parte, sempre pode ter limitado as interpretações feitas ao longo do texto. 

Ao compreender que “a etnografia é um método caracterizado pela incerteza e as 

contradições, é um campo definido por pretensões ambiciosas (holismo, imersão, profundidade, 

relacionamento) acompanhadas da discussão da impossibilidade de concretizá-las” (Frankham; 

MacRae, 2015, p. 69-70), é significativo problematizar os processos interpretativos, pois são 

essas reflexões que fazem as pesquisas avançarem; ao trabalhar com a etnografia, estamos 

interessados também em “descortinar novas formas de interpretar as coisas” (Frankham; 

MacRae, 2015, p. 70). 

As questões éticas também estiveram presentes neste capítulo, em especial, por ser uma 

fala recorrente dentro das comunidades. Muitos foram os pesquisadores que passaram pelos 

territórios e não trabalharam em prol da comunidade; e, ao sair levando os dados, não deixaram 

contribuições significativas para as pessoas. Para não deixar que isso ocorresse neste trabalho, 

busquei ouvir, muito mais do que falar ao longo de nossas interações; e, sempre que tinha 



65 

 

alguma dúvida no modo de interpretar os dados, conversava com eles sobre o que eu estava 

pensando. Foi importante estar sempre reafirmando meu compromisso em prestar os auxílios 

necessários aos professores participantes para o que fosse necessário, encarei essa atitude como 

uma maneira de trabalhar em prol da comunidade.  

Outro fator pertinente no capítulo são as autoetnografias apresentadas ao longo do texto, 

pois são essas autonarrativas “que se propõem a examinar o que significa ‘ser’, mediante uma 

ponderação reflexiva da história da própria pessoa” (Frankham; MacRae, 2015, p. 72) e que 

fazem que o próprio professor pesquisador possa trazer suas contribuições para as análises que 

aqui estão sendo realizadas. Para isso, utilizei diferentes instrumentos de coleta de dados, pois 

só assim seria possível ter maior diversidade de materiais empíricos a serem analisados. 

Por fim, no próximo capítulo, explicito os contextos de pesquisa e uma reflexão sobre 

questões históricas relevantes para que possamos, em conjunto, ampliar o panorama sobre as 

comunidades apresentadas neste trabalho. Como pesquisadora, considero que o movimento de 

relembrar algumas partes da história brasileira foi um pilar fundamental para compreender 

outras teorias presentes aqui, a exemplo das questões referentes à colonialidade. Ao revisitar a 

história brasileira, pude compreender muito melhor como existem povos que tiveram suas 

narrativas apagadas de nossos livros didáticos e de nossas salas de aulas.  

 

Figura 12 ‒ Casa típica da localidade dos festejos no Quilombo Kalunga — Vão de Almas 

 
Fonte: Arquivo pessoal (Material Empírico n.° 9 / Fotografia, 27/11/2024).  



66 

 

2 APRENDENDO SOBRE OS TERRITÓRIOS ― CONTEXTOS DE PESQUISA 

 you split the world 

into pieces and 

called them countries 

declared ownership on 

what never belonged to you 

and left the rest with nothing 

- colonize  

(Kaur, 2017, p. 127). 

A história das comunidades tradicionais quilombolas e ribeirinhas-indígenas está 

intimamente ligada à história brasileira, datando, sobretudo, do período colonial até os dias 

atuais. Ainda nos primórdios da invasão dessas terras, denominadas hoje como Brasil, a busca 

insaciável por descobrir de que maneira poderia se usufruir economicamente do 

autoproclamado patrimônio brasileiro fez que os europeus, em especial os portugueses, 

explorassem a terra e o trabalho de seus habitantes nativos sem o menor escrúpulo com o intuito 

de fazer grandes fortunas. Além de trazerem para os povos indígenas uma série de doenças, que 

dizimaram populações inteiras, promoveram o apagamento de suas línguas, culturas e costumes 

(Ferreira, 2017). Contudo, foi a apropriação do conhecimento dos povos indígenas “do 

território, dos alimentos e das medicinas [que] permitiu aos colonizadores avançarem sobre o 

solo brasileiro de forma tão devastadora” (Guajajara, 2019, p. 172).  

Em razão dessa expansão provocada pela colonização, com o passar do tempo, a 

necessidade por mão de obra foi aumentando e o “rei de Portugal decidiu favorecer os ricos 

comerciantes portugueses, donos dos navios que faziam as viagens transatlânticas e 

controladores do comércio de escravos da África para a Europa” (Brasil, 2001, p. 17). Assim, 

chegaram aos portos brasileiros, em especial, os localizados na região Nordeste, as primeiras 

pessoas saídas do seio africano como guerreiros aprisionados e que aqui já chegavam como 

cativos; eram vendidos e distribuídos como mercadoria a ser explorada, muitas vezes, 

trabalhavam até a morte sem nada receber (Leite, 2020). 

Grande parte das populações das comunidades tradicionais40 existentes no Brasil, 

inclusive as visitadas nos percursos desta pesquisa, foram construídas ao longo de séculos de 

muita luta, trabalho, sangue, suor, lágrimas e resiliência. Apesar das dificuldades impostas por 

 
40De acordo com França (2022), no Brasil existem 28 povos ou populações tradicionais reconhecidas no 

Brasil. São elas: Andirobeiras, Apanhadores de Sempre-Vivas, Caatingueiros, Catadores de Mangaba, 

Quilombolas, Extrativistas, Ribeirinhos, Caiçaras, Ciganos, Povos de Terreiros, Cipozeiros, 

Castanheiras, Faxinalenses, Fundo e Fecho de Pasto, Geraizeiros, Ilhéus, Isqueiros, Morroquianos, 

Pantaneiros; Pescadores Artesanais; Piaçaveiros; Pomeranos; Quebradeiras de Coco Babaçu; 

Retireiros, Seringueiros, Vazanteiros e Veredeiros. 



67 

 

um passado de extermínio e opressão, a luta no presente mantém a esperança de um futuro 

próspero com a perspectiva de preservação dos saberes e fazeres que caracterizam esses povos 

como únicos.  

Apresentar um pouco dessa história tem como propósito reforçar a necessidade de uma 

reparação histórica a seus descendentes pessoas, devido à exploração, ao sofrimento e à 

marginalização social a que seus antepassados foram submetidos e que ainda se perpetua em 

algumas esferas da sociedade. Além disso, relatar as boas práticas dos habitantes desses 

territórios para servir de incentivo para que outras pessoas, ao terem contato com este trabalho, 

sintam-se estimuladas a (re)pensarem suas práticas na busca por melhorias em suas 

comunidades. O intuito aqui é trazer uma reflexão e apresentar uma versão da história que não 

seja eurocentrada, para aqueles que, como eu, são outsiders, cuja educação escolar foi 

amplamente baseada em uma visão colonialista41 da história mundial e que adentram pela 

primeira vez nessas terras ancestrais; mas, desta vez, aprendendo a ouvir a perspectiva das 

pessoas que até pouco tempo atrás não tinham suas versões contempladas pelos livros didáticos 

e currículos escolares.  

Os materiais em questão apresentavam a Europa como uma terra disposta a “enviar seus 

melhores filhos”, condenando-os ao exílio, “para servirem aos seus cativos42” (Kipling, 1899). 

As narrativas trazidas para retratar aquela época mostravam pessoas, cuja nobre missão era 

salvar as almas dos nativos enquanto carregavam o duro “fardo do homem branco”43 (Kipling, 

1899). Com isso, trazer o progresso e a sabedoria para esses povos, considerados “meio 

demônio e meio criança44" (Kipling, 1899), só seria possível se eles abandonassem seus 

costumes e regras para aderir ao que o colonizador portava como exemplo de civilidade e estilo 

de vida. Assim, colonizadores utilizaram a estratégia de homogeneização de culturas 

consideradas “não-civilizadas” como uma maneira de invisibilizar e apagar os saberes e fazeres 

 
41 De acordo com Grosfoguel (2009, p. 394), não se deve pensar na descolonização como a “conquista 

do poder sobre as fronteiras jurídico-políticas de um Estado [...]. A velha emancipação nacional e as 

estratégias socialistas de tomada do poder ao nível do Estado-nação não são suficientes, porque a 

colonialidade global não é redutível à presença ou ausência de uma administração colonial [...] nem às 

estruturas político-econômicas do poder”. O autor ainda ressalta que um dos mais poderosos e nocivos 

mitos do século XX está na “noção de que a eliminação das administrações coloniais conduziria a 

descolonização do mundo”. Desse modo, o colonialismo se encerrou e a colonialidade surgiu como 

um novo modelo de domínio.  
42 Texto original: “Send forth the best ye breed / Go bind your sons to exile / To serve your captives' 

need”. 
43 O poema The White Man’s Burden foi publicado por Rudyard Kipling, no Jornal The Times, em 

04/02/1899. O poema é interpretado como uma ode ao imperialismo, cuja “missão” era levar modos 

de vida civilizados da Europa para as pessoas de culturas consideradas atrasadas ou não civilizadas na 

África, Ásia e América Latina.  
44 Texto original: “Your new-caught sullen peoples, / Half devil and half child”. 



68 

 

dessas pessoas. Ao homem branco, naquele período, estava conferido o poder de marcar as 

identidades, estabelecendo a fronteira entre quem era civilizado/bárbaro, superior/inferior, 

capaz/incapaz, bom/mau.  

 

Figura 13 ‒ Charge inspirada no poema de Rudyard Kipling (1899) 

 
Fonte: Gillam (1/4/1899). 

 

A falta de um pensamento crítico sobre a história brasileira, e por que não dizer mundial, 

foi tão naturalizada em minha vivência escolar que me lembro claramente de uma situação em 

que, na prova de História, a professora colocou uma questão para explicarmos por que os povos 

indígenas brasileiros não eram capturados para serem escravizados pelos portugueses. Eu 

prontamente respondi na prova que isso se devia ao fato de que o homem branco os considerava 

“preguiçosos”, entre outros fatores. Na devolutiva da prova, a docente escreveu uma observação 

para mim, que me deixou muito envergonhada. Porém, a abordagem dela não me auxiliou a 

(re)pensar minha resposta, apenas compreendi que meu pensamento não deveria mais ser 

reproduzido ― calei-me, mas sem compreender o que me levava a pensar daquela maneira. 

Não entendia à época que aquela não era uma resposta só minha, mas fruto de minhas vivências 

na escola e fora dela, que cristalizaram uma visão da identidade europeia branca masculina 

cristã como “a identidade normal [que] é ‘natural’, desejável, única” (Silva, 2000, p. 83), 

diferentemente das outras. 



69 

 

Reconheço que sou lida e, também, me leio como uma mulher branca e compreendo 

que, apesar de não carregar a ferida colonial, porto comigo o desafio colonial que é aprender a 

fazer silêncio e assim poder ouvir as “vozes valiosas” (Almeida, 2023). Se dizemos “dar voz”, 

estamos usando uma sintaxe própria da branquitude45, que nos faz pressupor a existência de 

uma mudez prévia, quando, na verdade, é preciso apenas ouvir com atenção e ativamente aquilo 

que as pessoas querem nos falar.  

Para mim, como pesquisadora de fora da comunidade, existe também o desafio de 

compreender que a branquitude é autoindulgente quanto à sua responsabilidade histórica que 

reverbera fortemente nos problemas sociais que enfrentamos em nosso país, uma vez que busca 

não reconhecer o passado, desvencilhar-se dele e individualizar o problema, colocando-se fora 

dele e não reconhecendo que seus privilégios são fruto do reforço e da manutenção de certas 

histórias em detrimento de outras. E que essas histórias, que ainda são colocadas em primeiro 

plano, servem para reforçar quais são as identidades desejáveis e quais não são (Pinto, 2024).  

2.1 Identidade e a diferença operam como construtos de opressão  

O processo de homogeneização ao qual os povos indígenas e africanos foram 

submetidos, desde o período das grandes navegações, tinha como objetivo invisibilizar esses 

grupos, criando uma identidade única concebida como “uma característica independente, um 

‘fato’ autônomo. Nessa perspectiva, a identidade só tem como referência a si própria: ela é 

autocontida e autossuficiente”, ela simplesmente existe (Silva, 2000, p. 74). Assim, como a 

identidade, a diferença é entendida como “autorreferenciada, como algo que remete a si própria” 

(Silva, 2000, p. 74). Entretanto, “[...] tratando-se de identidade, é impossível concebê-la fora da 

relação com o outro, pois é na diferença com esse outro que conseguimos afirmar 

categoricamente quem supomos ser, ainda que essa afirmação seja sempre incompleta, ilusória, 

provisória, contingente” (Irala, 2010, p. 177). A identidade e a diferença são relações sociais 

sujeitas a “vetores de força, a relação de poderes”, em muitos casos, como no dos povos 

indígenas e africanos escravizados, a identidade e a diferença “não são simplesmente definidas, 

elas são impostas” por um grupo ao outro (Silva, 2000, p. 81). 

Na disputa de marcar as identidades, está envolvida a luta por recursos simbólicos e 

materiais da sociedade, traduzindo o “desejo dos diferentes grupos sociais, assimetricamente 

 
45 Entendo “branquitude”, conforme Maria Aparecida Silva Bento (2002, p. 5), que define o termo como 

“um lugar de privilégio racial, econômico e político, no qual a racialidade, não nomeada como tal, 

carregada de valores, de experiências, de identificações afetivas, acaba por definir a sociedade”. 



70 

 

situados, de garantir o acesso privilegiado aos bens sociais. A identidade e a diferença estão, 

pois, em estreita conexão com relações de poder” (Silva, 2000, p. 81). Ter o poder de definir 

identidades e marcar as diferenças está intrinsecamente ligado às relações mais amplas de poder 

que fizeram que os europeus estivessem por muitos séculos em uma posição privilegiada diante 

dos não europeus.  

 

Figura 14 ‒ Palestra com estudantes quilombolas da Pós-Graduação, durante o V Encontro de 

Pesquisa, Saberes e Fazeres Quilombolas Kalunga, em Cavalcante (GO) 

 

Fonte: Arquivo pessoal (Material Empírico n.° 10 Fotografia, 18/11/2022). 

 

A identidade europeia era considerada normalizada, e normalizar “significa eleger -

arbitrariamente ― uma identidade específica como parâmetro em relação ao qual as outras são 

avaliadas e hierarquizadas. [...]. [É] atribuir a essa identidade todas as características possíveis, 

em relação às quais as outras só podem ser avaliadas de forma negativa” (Silva, 2000, p. 83). 

Por fim, o poder de afirmar as identidades e marcar as diferenças implica que sejam feitas  

 

[...] as operações de incluir e de excluir. Como vimos, dizer "o que somos" 

significa também dizer "o que não somos". A identidade e a diferença se 

traduzem, assim, em declarações sobre quem pertence e sobre quem não 

pertence, sobre quem está incluído e quem está excluído. Afirmar a identidade 



71 

 

significa demarcar fronteiras, significa fazer distinções entre o que fica dentro 

e o que fica fora. A identidade está sempre ligada a uma forte separação entre 

"nós" e "eles". Essa demarcação de fronteiras, essa separação e distinção, 

supõem e, ao mesmo tempo, afirmam e reafirmam relações de poder. "Nós" e 

"eles" não são, neste caso, simples distinções gramaticais. Os pronomes "nós" 

e "eles" não são, aqui, simples categorias gramaticais, mas evidentes 

indicadores de posições-de-sujeito fortemente marcadas por relações de poder 

(Silva, 2000, p. 82). 

 

A divisão do mundo entre “nós” e “eles” serviu e, em alguns casos, ainda serve, para 

existir uma classificação assimétrica e desigual entre as pessoas. Esse processo é considerado 

central na vida social, pois é por ele que somos divididos em grupos e/ou classes. A identidade 

e a diferença estão estritamente ligadas à maneira como a sociedade produz e utiliza essas 

classificações. Ante o exposto, “a diferença pode ser construída negativamente por meio da 

exclusão ou da marginalização daquelas pessoas que são definidas como ‘outros’ ou 

forasteiros” (Woodward, 2000, p. 50).  

A divisão e a classificação significam, igualmente, ter o poder de eleger hierarquias. E 

quem tem esse privilégio detém igualmente o poder de atribuir diferentes valores aos grupos 

sociais da maneira que desejar (Silva, 2000, p. 82). Desfruta, pois, do poder/prazer de decidir 

onde devem ser demarcadas as fronteiras que diferenciam o “nós” e o “eles”. Dessa forma, 

pode-se perceber que, durante séculos, as questões identitárias foram adotadas para que se 

mantivesse o status quo de certos grupos sociais que se utilizavam, inclusive, de um direito 

proclamado como “divino” para subjugar pessoas diferentes do padrão elegido como bom, 

aceitável e desejável, fomentando, inclusive, questões que impediam a mobilidade social e 

tornavam aceitável submeter o diferente a um tratamento, por vezes, desumano.  

 

2.2 História da comunidade quilombola Kalunga  

 

Foi em decorrência desse “direito divino” dos portugueses que os primeiros 

antepassados do povo Kalunga chegaram ao Brasil, vindos da costa ocidental do continente 

africano. Esses povos ficaram conhecidos como “negros guinés, minas, congos, cabindas, 

benguelas [...], que geralmente designavam o porto de embarque de onde tinham vindo e não o 

povo ou a civilização a que pertenciam” (Brasil, 2001, p. 17). Isso porque um dos primeiros 

atos, ainda em terras africanas, era promover o despojamento dessas pessoas de suas identidades 

culturais, linguísticas e territoriais, impelindo-as a se tornarem negros escravos, como se fossem 

um só povo sem conexão com suas raízes ancestrais, extinguindo seu passado e separando 



72 

 

famílias, com o intuito de impor a maior dificuldade possível no surgimento de revoltas e fugas 

(Brasil, 2001).  

Ao final do século XVII e começo do século XVIII, com a descoberta do ouro em terras 

brasileiras, mais especificamente em Minas Gerais, houve um grande movimento de pessoas 

que começaram a avançar para o interior do Brasil, porque, naquele momento, mais do que 

nunca, era possível enriquecer de maneira rápida. Com o ouro, veio a demanda por mão de obra 

trabalhadora que agora não se limitaria a trabalhar com a cana-de-açúcar, mas passaria dias e 

noites na beira dos rios ou dentro das minas à procura de tirar o ouro de dentro da terra (Brasil, 

2001). 

 

Figura 15 ‒ Rotas do tráfico de pessoas escravizadas do século XVI a XIX 

 
Fonte: Brasil (2001, p. 12-13).  

 

Diante da riqueza encontrada nessas terras, avançou-se cada vez mais pelo cerrado, pois 

se acreditava que haveria ainda mais valiosos recursos naturais para serem encontrados. Em 

1722, o bandeirante Bartolomeu Bueno da Silva, juntamente com João Leite da Silva Ortiz, 

chegou às terras que seriam chamadas de Minas dos Goyazes46. A chegada dos bandeirantes é 

o marco inicial para o começo da história do povo Kalunga, propriamente dito (Brasil, 2001).  

 
46 Nome dado em razão de este local ser o lar de um dos povos indígenas da região e por ter sido 

encontrado ouro na localidade.  



73 

 

Diante de uma condição de vida cerceada dos direitos básicos que um ser humano deve 

ter e sofrendo, muitas vezes, castigos brutais, o desejo por fugir era constante. Porém, era 

preciso procurar locais seguros, onde a possibilidade de ser recapturados fosse a menor 

possível, uma vez que a punição para esse tipo de “transgressão” poderia ser até a morte (Brasil, 

2001). Dessa maneira, ecoava a questão:  

 

Fugir, mas ir para onde? Cada vez mais longe, para o lugar mais distante, onde 

ninguém pudesse alcançar. E isso era o que não faltava naquelas terras de 

Goiás. Quem passa hoje pela região da Chapada dos Veadeiros compreende 

por que os escravos que fugiam das minas iam se refugiar ali. A Chapada é 

um mar de serras e morros cheios de buritis que se estendem até onde a vista 

alcança. O território Kalunga é cercado delas. Serra do Mendes, do Mocambo, 

Morro da Mangabeira, Serra do Bom Jardim, da Areia, de São Pedro, 

Moleque, Boa Vista, Contenda, Bom Despacho, Serra do Maquine, Serra da 

Ursa. São encostas íngremes, cheias de pedra. Os caminhozinhos estreitos 

fazem curvas e sobem cada vez mais, quase perdidos no meio do mato. 

Depois, do outro lado, os paredões de pedra caem quase a pique nas terras 

baixas dos vales, como muralhas impossíveis de ultrapassar (Brasil, 2001, 

p. 23). 

 

O difícil acesso à região foi um dos fatores que possibilitaram ao povo quilombola maior 

proteção e menos chances de serem recapturados pelos brancos europeus, que se consideravam 

seus “senhores”. Ao chegarem na região da Chapada dos Veadeiros, descobriram, entretanto, 

que a região não estava inabitada e lá encontraram povos indígenas de diversas nações, como 

os Acroá, Capepuxi, Xacriabá, Xavante, Kaiapó, Karajá, Avá-Canoeiro. Povos que, 

anteriormente, habitavam todo planalto goiano; contudo, a chegada dos bandeirantes fez que 

esses povos indígenas procurassem, igualmente, proteção na Chapada dos Veadeiros a fim de 

não serem escravizados e/ou dizimados por doenças trazidas pelos europeus que promoviam a 

interiorização brasileira naquele momento histórico.  

A convivência entre as comunidades era pacífica, apesar de pouca ou quase nenhuma 

interação. Essa também era uma relação cercada de curiosidades de ambas as partes em 

compreender quem era aquele outro ser humano não europeu e quais eram suas intenções. 

Apesar da pouca interação entre os grupos, a coexistência respeitosa fazia que os quilombolas 

mais antigos se referissem aos indígenas como compadres (Brasil, 2001, p. 24). Inclusive, 

lembro-me de um colega mestrando quilombola ter comentado, durante uma aula, que os mais 

velhos, no Vão de Almas, onde ele vive, chamavam os indígenas dessa maneira, por existir um 

grande respeito entre eles, e alguns de seus familiares relatavam, inclusive, deixar presentes, 

como cachaça e fumo, para os compadres dentro da mata como demonstração de política da 

boa vizinhança. 



74 

 

Com o passar dos séculos, o fim do ciclo do ouro e o início da expansão pecuária no 

estado de Goiás, os povos quilombolas, mais uma vez, depararam-se com ameaças externas que 

tinham o intuito de tirar o direito à propriedade de terras dos Kalungas. Nesse estado, houve 

intensa grilagem de terras entre as décadas de 1940 a 1960, inclusive devido à mudança da 

capital federal para Brasília. Foi somente em 1988 que os quilombolas tiveram assegurado, 

constitucionalmente, seu direito à propriedade da terra.  

Em de 21 de janeiro de 1991, a Assembleia Legislativa do Estado de Goiás sancionou a 

Lei n.º 11.409 (Goiás, 1991), que dispõe sobre as dimensões territoriais correspondentes ao 

Sítio Histórico e Patrimônio Cultural Kalunga. São 261.999,6987 hectares distribuídos entre os 

municípios de Cavalcante, Monte Alegre de Goiás e Teresina de Goiás, localizados no nordeste 

do estado de Goiás. Essas dimensões fazem que esse seja o maior quilombo brasileiro. Segundo 

os dados do site47 da Associação Quilombola Kalunga, em 2020, cerca de 10 mil pessoas vivem 

hoje no território Kalunga, distribuídas em 39 povoados autônomos, abrangendo cinco núcleos 

principais: “Contenda, Kalunga, Vão de Almas, Vão do Moleque e Ribeirão dos Bois” 

(Baiocchi, 1999, p. 20).  

Já as comunidades localizadas no Kalunga do Mimoso só foram reconhecidas pela 

Fundação Cultural Palmares em 2005; e, em 2010, o Governo Federal decretou a criação do 

Território Quilombola Kalunga do Mimoso distribuído nos municípios Paranã e Arraias 

(Khidir, 2018). Ambos os municípios estão situados no estado do Tocantins, sendo este o fato 

que atrasou o reconhecimento dessa área como parte do território do Povo Kalunga, pois em 

1988, com a promulgação da Constituição Federal, o estado de Goiás foi dividido em duas 

partes e, por essa razão, o território que não fazia mais parte de Goiás sofreu com a lentidão e 

a burocracia para ser reconhecido como parte do Quilombo Kalunga. Por conta dessa demora 

em agregar a região de Mimoso, não é raro ouvir de alguns deles que moram neste território 

uma marcação identitária, que é afirmar que eles são Kalungas do Mimoso, enfatizando assim 

que não é só no estado de Goiás que existe o Quilombo Kalunga.  

Apesar de todas as comunidades possuírem histórias muito ricas, é o território do Vão 

de Almas, terras localizadas no município de Cavalcante (GO), considerada uma das 

localidades mais distantes do centro urbano e com grande dificuldade de acesso, que serve de 

pano de fundo de parte das histórias relatadas ao longo desta pesquisa. Esta professora-

pesquisadora morou na comunidade e trabalhou na escola Santo Antônio de 2003 até 2013. Ela 

 
47 ASSOCIAÇÃO DO QUILOMBO KALUNGA. Cultura – Complexo Turístico. Cavalcante (GO): 

AQK, 2020. Disponível em: https://quilombokalunga.org/. Acesso em: 17 jun. 2025. 



75 

 

atuava tanto na alfabetização como no ensino da Língua Portuguesa com estudantes do Ensino 

Fundamental I e II, nos períodos matutino e vespertino. Seus ex-alunos hoje são lideranças 

comunitárias, professores, comerciantes, políticos, artesãos, pós-graduandos em Linguística, 

como ela, e ativistas/produtores rurais identificados pela grande preocupação ambiental. 

Isso porque o território Kalunga é atualmente reconhecido por seus esforços na 

preservação da natureza. Em 2021, foi agraciado com um prêmio internacional da Organização 

das Nações Unidas (ONU), tornando-se o primeiro Território e Área Conservada por 

Comunidades Indígenas e Locais (Ticca) do Brasil. O título é concedido a regiões que mantêm 

a conservação da natureza, com uma agricultura responsável que não traz danos ao meio 

ambiente, assim como se preocupam com o bem-estar de seu povo. Essa premiação é mais um 

grande reconhecimento da relação entre a cultura dos povos Kalunga e sua ligação com a terra. 

É a valorização de uma prática que visa à promoção de uma agricultura e pecuária com a menor 

quantidade de danos ao meio ambiente possível, com a rotação de culturas no solo e a exclusão 

de agrotóxicos de seus cultivos. Consequentemente, tornaram-se uma referência em 

conservação ambiental para o país e o mundo.  

 

Figura 16 – Mapa dos municípios goianos e tocantinenses, onde está o território Kalunga 

 
Fonte: Khidir (2018, p. 58). 



76 

 

2.2.1 Assentamento Rio Bonito  

 

O assentamento Rio Bonito está localizado no município de Cavalcante (GO) e, embora 

não seja uma comunidade exclusivamente quilombola, abriga inúmeros membros dessa 

comunidade, incluindo a professora pesquisadora desta pesquisa e seus familiares. O 

assentamento foi criado em 1996, pelo Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária 

(INCRA), com o intuito de promover uma divisão mais igualitária e justa das terras brasileiras, 

com o propósito de dividir grandes latifúndios por entender que a terra é direito de todos 

(INCRA, 2020). Segundo o INCRA (2022), foi desapropriada uma área de 4.900 hectares 

divididos em 78 parcelas e, atualmente, na região existem 89 famílias assentadas. Antes de ser 

o Assentamento Rio Bonito, a área era uma fazenda chamada “Órfãos” e sua história até a 

desapropriação, feita pelo Governo Federal, foi marcada por disputas entre o fazendeiro, ex-

dono das terras, e os posseiros (França, 2014). O assentamento fica distante 45 quilômetros do 

centro da cidade, possui estradas precárias e, no período de chuvas, não é raro que o local fique 

isolado do restante do município, o que torna o acesso aos serviços básicos ainda mais 

complicado para não dizer insuficiente.  

Essa foi uma das críticas mais contundentes que Antonieta fez durante nossas conversas. 

Em um de nossos encontros, chegou bastante atrasada porque a chuva havia destruído a 

passagem que ligava o assentamento à cidade de Cavalcante e ela só conseguiu chegar ao 

V Encontro de Pesquisas, Diálogos, Saberes e Fazeres Quilombolas Kalunga48 para realização 

de uma comunicação oral sobre o desenvolvimento de sua pesquisa de Mestrado, porque a 

prefeitura havia enviado um carro com tração nas quatro rodas para fazer o trajeto por onde os 

carros convencionais e veículos pesados não conseguiam passar. A luz elétrica, por exemplo, 

só chegou a Rio Bonito em 2021 e não é raro que, quando chove, o fornecimento de energia e 

internet sejam interrompidos e demorem para retornar.  

Ao chegar à Escola Municipal “Órfãos”, Antonieta relata que apenas o município gerenciava a 

instituição e, em 2014, só havia até a sexta série na localidade; mas, nos anos seguintes, a oferta 

foi ampliada. Em 2016, a escola, agora também denominada Escola Estadual “Kalunga I – 

Extensão Órfãos”, começou a gestão compartilhada entre estado e município e, a partir dessa 

data, houve a abertura da primeira turma do 1.° ano do Ensino Médio. Antes disso, era preciso 

 
48 Evento realizado em Cavalcante (GO), entre 17 e 19 de novembro de 2022. Este é um evento 

organizado por uma rede de pesquisadores composta por moradores das comunidades remanescentes 

de quilombo Kalunga, professores do Ensino Superior e Ensino Básico, além de integrantes dos 

movimentos sociais, e tem como proposta principal dar visibilidade aos trabalhos desenvolvidos por 

essas pessoas.  



77 

 

que os estudantes fossem estudar em Cavalcante (GO), quando chegavam à última série 

ofertada na escola. Essa era uma situação que gerava uma taxa elevada de abandono dos 

estudos, pois nem todos os alunos tinham como morar na cidade ou se locomover diariamente 

para a escola.  

 

Figura 17 – Localização do Assentamento Rio Bonito – Cavalcante (GO) 

 
Fonte: Silva (2014, p. 5). 

 

2.3 Origem da cidade de Manaus  
 

Segundo registros históricos existentes, até o século XV, os povos indígenas 

amazônicos não haviam tido contato com representantes das culturas ocidentais. Porém, as 

diferentes sociedades indígenas daquela época não se mantinham isoladas e tinham entre si 

interação sociocultural bastante significativa. Embora tivessem costumes, culturas, línguas e 

instituições diferentes, as relações entre esses povos eram intensas e bastante complexas, 

demonstravam evidências de que eram construídas ao longo de vários séculos (La Condamine, 



78 

 

[1745] 200049; Lima, 2021). Entretanto, o desejo pela exploração econômica da Amazônia 

começou em 1541, quando o capitão espanhol Francisco de Orellana, o primeiro europeu a 

navegar o Rio Amazonas, desde suas nascentes até o oceano Atlântico, enviou relatos para a 

Europa descrevendo as riquezas da terra, fato que despertou a cobiça de vários países (Brasil, 

2007b).  

A ocupação portuguesa na Amazônia iniciou entre os anos de 1580 e 1640 e, em 1669, 

o povoado que deu origem à cidade de Manaus foi fundado com a construção do Forte de São 

José da Barra do Rio Negro, idealizado pelo capitão de artilharia Francisco da Mota Falcão, na 

margem esquerda do Rio Negro. Essa construção tinha como finalidade proteger as terras 

ocupadas pela Coroa Portuguesa das invasões holandesas, uma vez que eles estavam na área do 

Suriname (antiga Guiana Holandesa) e as ameaças de tomada das terras eram constantes. Outro 

fator determinante para esse povoamento era a necessidade de controlar o acesso de expedições 

científicas no território, pois elas levantavam muitas informações relevantes sobre a região para 

a Europa. Esses grupos expedicionários aumentavam ainda mais a vulnerabilidade de Portugal 

e o desejo de dominação de outros países do velho continente pela Amazônia (IPHAN, 2023; 

Manaus, 2023). 

Portugal precisava, igualmente, demonstrar sua autoridade e controle sobre a terra, pois 

pelo Tratado de Tordesilhas, de 1494, a região estava na parte pertencente à Espanha. Foi 

somente em 1750, que essa área passou legalmente a pertencer à Coroa Portuguesa com a 

assinatura do Tratado de Madri, fundamentado no princípio jurídico uti possidetis, em que cada 

uma das partes “há de ficar com o que atualmente possui”. Dessa maneira, o estado do Grão-

Pará, que já era dominado por Portugal e ocupava as áreas mais próximas da saída do oceano 

Atlântico, teve toda a região, que atualmente compõe o estado do Amazonas, incorporada a seu 

território (Manaus, 2023). Em 1856, dois fatos importantes para a história da região 

aconteceram: o primeiro foi a desvinculação da região do atual estado do Amazonas do estado 

do Grão-Pará. A segunda foi a troca do nome do município de Barra do Rio Negro para Manaus, 

que significa ‘mãe dos deuses’, em homenagem ao povo indígena que vivia na localidade antes 

da construção do Forte de São José da Barra do Rio Negro (Manaus, 2023).  

 

 

 

 
49 Para esta pesquisa, utilizei a edição do ano de 2000, publicada pelo Senado Federal como parte da 

coleção O Brasil visto por Estrangeiros, traduzida para o português.  



79 

 

 

Figura 18 ‒ Mapa do estado Grão-Pará após o Tratado de Madri 

 

Fonte: Baratta [201-]. 

 

Os Manaós eram, segundo La Condamine50 ([1745] 2000, p. 92), uma “nação belicosa, 

temida por todos os vizinhos. Ela resistiu longamente às armas portuguesas, de quem hoje é 

amiga: há vários Manaus51 hoje fixados nos aldeamentos e missões no Rio Negro”. Eles eram 

uma comunidade indígena notável, comandada pelo Cacique Ajuricaba52, conhecido por sua 

valentia, inteligência nas questões bélicas e por ser contra a captura e venda de outros povos 

 
50 O francês Charles Marie de La Condamine foi o primeiro cientista de renome a atravessar a região 

“vindo de Quito, em 1743, repetiu praticamente a rota de Francisco Orellana. [...] La Condamine foi o 

primeiro cientista a fazer a descrição de várias espécies desconhecidas dos europeus até então, como 

os botos, o uso do curare e a borracha” (Souza, 2019, p. 120). 
51 Segundo Lima (2021, p. 10), o termo Manaus, durante todo curso histórico, “passou a ser grafado de 

várias formas como: Manoa, Manáo, Manáos, Manáu e por último Manaus. Todavia, [...] sem perder 

seu sentido semântico”. 
52 Apesar de o Cacique Ajuricaba ser uma figura importante na luta contra a escravidão dos povos 

indígenas na Amazônia, foi somente durante a pesquisa para esta tese que conheci sua história. Ao me 

aprofundar nas pesquisas documentais, ficou ainda mais claro para mim, como pesquisadora, a 

necessidade de me conectar com essa parte da história do país e perceber como esses acontecimentos 

ainda impactam o momento atual que vivemos. 



80 

 

indígenas para os portugueses, em troca de armas e utensílios; combateu algo que seus 

antepassados haviam feito com o intuito de sobreviver às invasões europeias (Brasil, 2007b).  

Sua recusa em aprisionar e vender outros povos indígenas, impedindo a conquista da 

mão de obra necessária para a expansão do projeto colonial lusitano, fez que a “amizade” entre 

as partes fosse rompida. Tanto Ajuricaba quanto os outros Manaós passaram a ser considerados 

“criminosos por desejarem as propriedades de suas terras no Vale do rio Negro” (Oliveira; 

Freire, 2006, p. 56-57) e, consequentemente, não reconhecerem o Estado português. A 

resistência por parte dos indígenas era enorme e essa atitude não era vista com bons olhos pela 

Coroa Portuguesa que mandou tropas e armamento para conter os Manaós diversas vezes 

(Brasil, 2007b).  

Foram vinte anos de enfrentamento até as tropas portuguesas conseguirem dominar essa 

nação indígena, que foi massacrada e praticamente exterminada no último combate, em 1728. 

O cacique Ajuricaba e centenas de guerreiros Manaós foram aprisionados e levados para Belém 

para serem julgados e vendidos como escravos (Brasil, 2007b; Souza, 2019). Mas, para se 

libertar dos grilhões das correntes do inimigo, Ajuricaba se jogou nas águas do rio Negro e 

nunca mais foi visto (Lima, 2021, p. 20). Por sua coragem e enfrentamento ao sistema colonial, 

ele se tornou um herói, um mito amazônico, até hoje presente na memória e nas homenagens 

feitas pelo povo manauara (Oliveira; Freire, 2006).  

O francês La Condamine ([1745] 2000, p. 92) inclusive relata, em seu livro Viagem na 

América Meridional descendo o rio das Amazonas, a tentativa de contato com alguns indígenas 

Manaós, porém afirma não obteve “notícias positivas, [...], desde que a nação dos Manaus foi 

transplantada e dispersada” era difícil encontrá-los. É interessante perceber o que parece ser 

uma manobra para ludibriar os leitores a uma não reflexão sobre o destino da maior parte dos 

Manaós, que não foi simplesmente dispersada e/ou transplantada e, sim, exterminada por 

lutarem por seu direito à terra, à vida e à liberdade; pois, os cálculos oficiais da época “falaram 

em mais de 40 mil índios mortos, além do extermínio do povo Manaós” (Oliveira; Freire, 2006, 

p. 57) nos conflitos que levaram à prisão e ao suicídio de Ajuricaba.  

Após a leitura de alguns trechos do livro de La Condamine, é possível depreender que 

ele confirmava ao “público europeu, através da empiria e da rubrica de um observador 

considerado confiável, os estereótipos [indígenas] construídos ao longo dos séculos anteriores 

e especialmente garantidos [...] no discurso da ciência moderna” (Martins, 2012, p. 318). Para 

La Condamine, os indígenas eram apenas “aqueles que transportavam sua bagagem, 

providenciaram seus alimentos, abrigos e canoas; aqueles que construíam as pontes de cipós e 

arrastavam as jangadas; aqueles que, mais de uma vez salvaram-no do afogamento” (Martins, 



81 

 

2012, p. 317-318), e não existia, por parte do cientista francês, o menor interesse em 

compreender e/ou registrar as práticas socioculturais daqueles povos.  

Além disso, creio que ele não desejava dar aos europeus, que teriam contato com sua 

obra, um panorama mais completo sobre as barbaridades às quais as comunidades indígenas 

brasileiras eram submetidas, pois em seu livro são relatados conflitos entre as partes sem revelar 

explicitamente que muitos dos povos indígenas, ao se depararem com os europeus, eram vítimas 

de confrontos sangrentos que resultaram, por vezes, na dizimação completa de comunidades 

indígenas no Amazonas. Porém, os verdadeiros resultados produzidos por esses acontecimentos 

são deixados de fora, como se as vidas ceifadas de nada importassem. Acredito também que 

fosse desejável deixar transparecer na escrita, para a população europeia da época, uma imagem 

sugestiva de que os colonizadores, cientistas, religiosos jesuítas estavam aqui carregando o 

“fardo do homem branco” (Kipling, 1899) de civilizar, trazer o progresso e implementar a 

religião cristã para as populações nativas e não de exterminá-las.  

 

2.3.1 Amazônia descrita pela visão eurocêntrica 

 

Durante muitos séculos, a região amazônica despertou o interesse científico das nações 

e, em consequência disso, a região foi visitada/estudada por cientistas e pesquisadores europeus, 

pois existia o desejo de compreender propriedades e usos dos produtos naturais da fauna e flora 

e lucrar com isso. A promoção de expedições científicas foi responsável por uma grande 

produção de conhecimentos geográficos, astronômicos, botânicos, zoológicos e étnicos, além 

de uma vasta produção artística de gravuras, mapas e pinturas que até hoje nos auxiliam a 

compreender melhor a época, mesmo que isso aconteça sob a referência da perspectiva 

eurocêntrica (Martins, 2012). 

Os objetivos dessas expedições não estavam estritamente relacionados com questões 

econômicas. O desejo de expandir o controle e o domínio imperialista era outro fator que 

impulsionava a necessidade de conhecer melhor os novos territórios e as populações locais. É 

frequente nos depararmos com textos da época em que a “Europa que se institui como 

civilizada, moderna, urbana, letrada, branca e a Amazônia, vista como rural, selvagem, atrasada, 

indígena [e iletrada]” (Ribeiro; Costa, 2019, p. 113). Desse modo, promoviam a marcação da 

identidade europeia como positiva (aquela que serve como referencial) e a diferente, a 

identidade indígena como aquela que carrega consigo os atributos negativos. 

 

 



82 

 

Figura 19 ‒ Comunidade indígena constrói embarcação em Porto dos Miranhas (AM) 

 
Fonte: Livro A Viagem pelo Brasil – 1817-1820 (Spix e Martius, 1981, p. 231 apud Ribeiro, 2019, p.8). 

 

Nas expedições, um dos propósitos era realizar uma “taxonomia do ‘outro’, não com a 

finalidade de compreendê-lo ou de escutá-los” e, sim, descrevê-lo como se fizesse parte da 

paisagem do lugar (Ribeiro; Costa, 2019, p. 113). Por exemplo, no quadro de Charles Le Brun 

e Stephan Kessler, os indígenas têm traços e a expressão corporal europeizados, a pele deles é 

embranquecida e estão usando sapatos que parecem mais adequados às metrópoles do “velho 

continente”. Essa pintura demonstra uma falta de preocupação dos artistas em retratar fielmente 

a fisionomia e o modo de vida dos povos nativos americanos em seu trabalho, dando a 

percepção de que eles estavam lá apenas para compor a paisagem. Porém, o que mais chama 

atenção são outros fatos presentes na obra, como: a nudez das mulheres, sempre com seus seios 

e/ou nádegas à mostra, e uma fogueira, em segundo plano, onde estão sendo preparados alguns 

membros de seres humanos para o consumo, dando a entender que o grupo retratado era canibal. 

A cena desse fato, vista de modo isolado, sem uma explicação contextual, é capaz de chocar as 

pessoas e reforçar a imagem dos povos indígenas como seres bárbaros, apesar de hoje já 

sabermos que esses rituais eram realizados por algumas comunidades indígenas dentro de 

contextos específicos e tinham objetivos conectados ao misticismo.   



83 

 

 

Figura 20 ‒ América, segunda metade do século XVII 

 

Fonte: Stephan Kessler, em 1651, em exposição na Pinacoteca de São Paulo (2025).  

 

Já o escritor e cientista francês La Condamine ([1745] 2000) faz relatos detalhados sobre 

a geografia, a fauna e a flora do local, mas dispensa poucas palavras para tratar dos povos 

indígenas com os quais teve contato e, quando o faz, utiliza falas ácidas e bastante 

preconceituosas. Essas narrativas e imagens, principalmente as feitas por homens vistos como 

estudiosos, durante séculos dominaram o imaginário europeu por entenderem que, na América 

e na África, viviam criaturas extraordinárias, consideradas povos selvagens (Schwarcz, 1993 

apud Ribeiro; Costa, 2019). Ao ler esses escritos e analisar as ilustrações, podemos perceber 

que essas narrativas sobre os povos originários, em especial da África e da América, 

construíram ao longo dos séculos um imaginário totalmente enviesado. Por essa razão, na 

atualidade, buscamos (re)significar, inclusive quando nos apropriarmos das histórias do 

passado, e recontá-las de um novo modo, fomentando a justiça epistêmica capaz de reparar o 

mal feito para esses povos ao longo dos séculos. 

 

 

 



84 

 

2.4 Manaus de hoje  

 

Depois do Período Colonial, um importante momento econômico para a região 

amazônica foi o do Ciclo da Borracha que, apesar de ter uma curta duração (1870-1910), trouxe 

bastante prosperidade para a cidade de Manaus. Até hoje, ao caminhar pela cidade, podemos 

encontrar inúmeras construções que remontam à presença portuguesa e à prosperidade durante 

a economia gomífera (Lima, 2021). Localizada na confluência dos rios Negro e Solimões, na 

região Norte, a cidade de Manaus tem uma população estimada em 2.255.903 habitantes, com 

uma área territorial de 11.401,092 Km², o que a torna a 7.ª cidade mais populosa do Brasil. A 

maioria de sua população está concentrada no perímetro urbano, num total de 99,3% dos 

habitantes e, em zona rural, apenas 0,7% (IBGE, 2023). O patrimônio cultural e arquitetônico 

da cidade é muito rico e, num passeio pelas ruas estreitas da região central da cidade, não é raro 

avistar casarões e prédios que ainda mantêm a influência europeia em suas fachadas. Os museus 

possuem acervos que retratam parte da vida cotidiana, a identidade e a cultura de gerações 

passadas por meio de pinturas, objetos e documentos. E, em outra parte da cidade, temos a zona 

franca de Manaus, um polo industrial focado, principalmente, na produção de eletroeletrônicos 

e veículos que serão distribuídos por todo o país. Na capital do Amazonas, o passado e o 

presente se misturam, trazendo beleza e imponência para o local.  

Manaus é uma metrópole no coração da Floresta Amazônica e pode ser considerada 

uma cidade multicultural, multilíngue e multiétnica. Pois, além das comunidades indígenas 

urbanas e rurais que vivem na cidade, temos também um alto número de imigrantes vindos do 

Haiti, da Venezuela, da Colômbia, da Bolívia, de países árabes e asiáticos que compõem essa 

população tão diversa (Lima, 2021). Aos domingos, por exemplo, é comum ver feiras 

espalhadas pela cidade e, eu inclusive, avistei vários haitianos que vendiam produtos naturais 

em um local já reconhecido pela população local como a “Feira dos Haitianos”. Ao andar pelas 

ruas de Manaus, é comum encontrar pessoas falando inglês, francês e, principalmente, espanhol 

em razão da crise humanitária na Venezuela53 que trouxe muitos refugiados para a cidade desde 

meados de 2014. 

 

 

 
53 Com o agravamento da crise econômica e social, mais de 5,4 milhões de venezuelanos deixaram seu 

país até o momento, fazendo que essa seja uma das maiores crises de deslocamento no mundo 

atualmente. As pessoas deixam a Venezuela para escapar da violência, da insegurança e das ameaças, 

assim como da falta de alimentos, remédios e serviços essenciais (Agência da ONU para Refugiados, 

2024). 



85 

 

 

 

Figura 21 ‒ Feira dos haitianos em Manaus (AM) 

 
Fonte: Arquivo pessoal (Material Empírico n.° 11/ Fotografia, 04/12/2022). 

 

Manaus também abriga, segundo a coordenadora Marcivania Sateré, da Coordenação 

dos Povos Indígenas de Manaus e Entorno (COMIPE), cerca de 30 mil indígenas de 47 povos 

que falam 16 línguas (Oliveira, 2021). Muitos deles ainda vivem em suas comunidades de 

origem na zona rural. Porém, detectou-se, ao longo dos anos, um fluxo de migração para a parte 

urbana de Manaus que é significativo. Os indígenas citadinos preservam suas culturas, línguas 

e costumes, ainda que não estejam no seio de suas comunidades de origem. Em geral, esse 

movimento de deslocamento da zona rural acontece porque reconhecem a zona urbana como 

um local com mais oportunidades de emprego, acesso à saúde e continuidade de escolarização. 

Outro fator relevante que impede muitos indígenas de permanecerem em suas comunidades é o 

acesso, por serem muito afastadas do centro urbano, pelo alto preço e pela dificuldade de 



86 

 

locomoção. A comunidade visitada ao longo desta pesquisa, por exemplo, encontra-se há duas 

horas de barco ― no tempo da seca ― de um dos portos da cidade, o que torna basicamente 

inviável a locomoção cotidiana entre esses locais. 

 

2.4.1 Visita à comunidade Pisasú Sarusawa (Nova Esperança)  
 

Conheci Pisasú Sarusawa durante minha primeira visita a campo na cidade de Manaus, 

em dezembro de 2022. No dia combinado para irmos à comunidade, reunimo-nos em um dos 

portos da cidade de manhã cedo para pegarmos uma pequena embarcação conhecida como 

voadeira, que é bastante veloz, e partimos em uma viagem rumo ao povoado localizado às 

margens do rio Cuieiras, afluente do rio Negro, a 80 km do centro urbano da cidade de Manaus 

(AM). A comunidade, do povo Baré, está situada na zona rural da capital amazonense e faz 

divisa com o município de Novo Airão. Ela foi fundada em 1980, por Senhor Getúlio 

Nascimento da Silva, membro da etnia Baré; no início, era composta por poucas famílias, cerca 

de treze pessoas, vindas dos municípios de São Gabriel da Cachoeira e de Santa Isabel do Rio 

Negro (Lima, 2018). 

A mudança para a região foi motivada pela busca de mais oportunidades, principalmente 

em relação à inserção no mercado de trabalho, o que não era fácil na região de onde eles 

migraram. Ao chegar na localidade, os novos moradores começaram a trabalhar com o plantio 

da mandioca, a pesca e a produção de artesanato ― as principais fontes de renda da população 

local ―, que ainda conta com professores, agentes de saúde e aposentados. Além disso, a 

maioria deles também recebe auxílios dos governos estadual e federal. o que proporciona um 

aporte econômico mais amplo aos domiciliados na região (Lima, 2018). 

No momento, a comunidade também tem se organizado para receber os turistas para 

estadias longas em pousadas, diferente do que ocorre atualmente, quando grandes barcos 

turísticos fazem apenas paradas rápidas e, diversas vezes, as pessoas acabam não comprando 

nada nem se alimentando no restaurante. Na modalidade atual, o turismo traz poucos benefícios 

aos moradores, utiliza os recursos da comunidade, como água potável e sanitários e deixa seu 

lixo, responsabilizando os habitantes locais a providenciarem a destinação correta para esses 

rejeitos que, na maioria dos casos, nem podem ser reaproveitados e/ou reciclados. Desse modo, 

a solução encontrada pelos líderes comunitários para reverter essa situação é proporcionar 

atividades no território que atraiam visitantes para conhecer a cultura, a gastronomia e a 

natureza do local, hospedando-se na região durante alguns dias e, consequentemente, trazendo 



87 

 

renda e emprego para os moradores. Além disso, existe a possibilidade de proporcionar mais 

conhecimento a respeito da questão ecológica aos visitantes durante sua estadia.  

 

Figura 22 – Localização geográfica da comunidade Pisasú Sarusawa (Nova Esperança) 

 
Fonte: Google, Inc. (Material Empírico n.° 12 / Print de tela, 24/05/2023). 

 

Apesar de seus mais de quarenta anos de existência, o território ainda não está 

devidamente legalizado, mas possui a permissão para uso da terra, concedida pela Fundação 

Nacional do Índio (FUNAI). Da área ocupada, apenas 12% são utilizadas para os mais diversos 

fins, como agricultura e construção de moradias, deixando assim 88% da área com a mata 

original preservada. A população atual estimada em Pisasú Sarusawa é de 136 pessoas, 

divididas em 29 famílias e distribuídas em 24 casas (Lima, 2018). 

Na comunidade, existe uma escola pública municipal, que oferece Educação Infantil, 

Ensino Fundamental I e II. O Ensino Médio, por sua vez, é feito com mediação por tecnologia, 

em que o professor regente está no centro urbano de Manaus, em um estúdio, transmitindo a 

aula online para todo estado do Amazonas. Na sala com os estudantes, está um monitor, 

responsável por auxiliar nas questões referentes à tecnologia e não na parte pedagógica. 

Destaca-se que o único ponto de internet disponível está instalado na escola para a transmissão 

das aulas, não existem outros pontos de acesso à rede mundial de computadores na comunidade. 

Ainda fazem parte da estrutura comunitária uma biblioteca, onde funciona o centro cultural dos 



88 

 

povos indígenas no rio Cuieiras, cujo objetivo é valorizar e fortalecer a cultura do povo Baré, o 

posto de saúde e a Casa da Farinha (Lima, 2018). 

 

Figura 23 – Vista da comunidade das margens do rio Cuieiras 

 

Fonte: Arquivo pessoal (Material Empírico n.° 13/ Fotografia, 02/12/2022). 

 

Na escola construída pelo governo, há alojamentos para os docentes que não moram na 

localidade ficarem durante a semana, uma vez que o deslocamento diário é uma possibilidade 

pouco provável. Além disso, alguns membros da comunidade são contratados em regime 

temporário para ministrar aulas presenciais ou atuar como monitores no ensino mediado por 

tecnologia. Esses professores, em sua grande maioria, possuem apenas o Ensino Básico, mas 

têm o desejo de dar continuidade à sua formação. Durante as horas que passamos lá, fizemos 

uma apresentação sobre a LEdoC oferecido pela UnB com o propósito de mostrar, tanto para 

os docentes, como para os discentes da comunidade, como funciona esse curso e buscamos 

assim motivá-los a prosseguir nos estudos. 

O líder comunitário e diretor escolar foi quem solicitou essa apresentação, pois ele 

demonstra preocupação com a quantidade de jovens que, ao finalizar o Ensino Médio, param 

de estudar por razões, como: falta de condições financeiras ou por não se sentirem incentivados 

a aumentar sua formação, seja em nível superior ou ensino técnico. No dia de nossa visita, 

houve um jogo do Brasil, pela disputa da Copa do Mundo 2022, no Catar, o que fez ser 

necessário antecipar nosso retorno para a cidade, pois muitos compartilhavam o desejo de ver 

a seleção brasileira jogando, inclusive o condutor da embarcação que nos levou até lá. Apesar 

do pouco tempo que passamos em Pisasú Sarusawa, pude ouvir as histórias dos jovens e adultos 

que lá vivem e aprender com eles. 

 

 



89 

 

Figura 24 ‒ Entrada da Comunidade Pisasú Sarusawa (Nova Esperança) 

 
Fonte: Arquivo pessoal (Material Empírico n.° 14 / Fotografia, 02/12/2022). 

 

2.5 Ensinamentos adquiridos nesses territórios  

 

Escrever este capítulo foi, de certa forma, um exercício de refletir atentamente acerca 

dos locais por onde passei durante a pesquisa de campo e, ao mesmo tempo, lançar um olhar 

mais apurado para o lugar onde vivo. Desde a primeira vez que a escutei, carrego comigo uma 

frase, cuja autoria desconheço, mas ela traduz, de certa maneira, o que sinto neste momento. A 

expressão diz o seguinte: “a cabeça pensa, onde os pés pisam”. Essa frase entrou na minha vida 

na primeira vez que fui à Chácara Santa Luzia, na Cidade Estrutural, uma das áreas mais pobres 

e violentas do DF. Ao entrar em alguns barracos de madeirite, cujo teto baixo, feito de telhas 

de Brasilit, fazia o calor lá dentro ser insuportável e cujo chão de terra batida, durante o período 

de seca em Brasília, aumentava ainda mais a sensação de poeira, deixando-nos sufocados.  

A sensação de sufocamento ficava ainda mais intensa ao se juntar com a percepção da 

precariedade em que viviam as pessoas visitadas. Lá havia esgoto a céu aberto na porta de casa, 

lixo por toda parte, falta de água encanada e fragilidade daquelas moradias improvisadas, que 

me davam a sensação de que a qualquer momento o teto iria desabar sobre nós. Mas, a realidade 

chocante, que me colocou cara a cara com uma desigualdade social que até então passava 

despercebida pelas ruas da cidade, foi sobreposta pela beleza da rua enfeitada com bandeirinhas 

de festa junina, fitas coloridas que celebram a Copa do Mundo e a solidariedade das pessoas 

que nos recebiam em suas casas. Foi ao vivenciar a ambiguidade dessa situação que pude 

perceber como é importante plantar esperança e ser feliz até no mais duro terreno, porque 

naquele local, em meio a todas as dificuldades, vejo que as pessoas esperam por um futuro 

melhor. Ao longo dessa visita na Cidade Estrutural, diversos foram os momentos nos quais me 



90 

 

remeti a meus estudantes que moravam em condições semelhantes no Itapoã54 e vinham para a 

aula com os cadernos e atividades sujas. Por esse motivo, chamou minha atenção o fato que, 

dentro de várias casas, inexiste uma pequena mesa para fazer as refeições e as tarefas da escola, 

o que acaba impossibilitando a entrega de trabalhos escolares limpos e sem amassados.  

 

Figura 25 ‒ Rua da Chácara Santa Luzia enfeitada para Copa do Mundo e para as festas juninas ― 

Cidade Estrutural (DF) 

 

Fonte: Arquivo pessoal (Material Empírico n.° 15 / Fotografia, 31/07/2018). 

 

Em diversos momentos, eu reclamava aos estudantes a falta de asseio, mas nunca me 

perguntei quais eram as condições de estudo deles, pois, em meu entendimento, todos tinham 

uma vida parecida com a minha: sem grandes luxos, mas com algum conforto. Parecia-me 

impensável que pessoas vivessem naquelas condições tão precárias, apesar de já ter visto 

 
54 Região administrativa vizinha ao Paranoá, região onde comecei minha carreira como professora. 

Apesar de serem dois bairros periféricos, em Itapoã existia naquela época uma invasão semelhante 

às da Cidade Estrutural. Isso fazia desta localidade uma zona ainda mais vulnerável e carente que o 

Paranoá.  



91 

 

condições semelhantes pela televisão. Enfim, aquela realidade estava muito dissociada de mim 

e das vivências a meu redor.  

Foi ao estar na Cidade Estrutural, na área de invasão, que pude compreender a 

inevitabilidade de lançar outro olhar para a vida e entender os privilégios que eu tenho e que 

minhas vivências são compartilhadas por uma parcela da população, mas outra grande parcela 

vive à margem dos direitos básicos de existência e dignidade. Assim, fui criando um panorama 

em que percebo a realidade do outro se tornar mais palpável; ao mesmo tempo que conheço os 

caminhos trilhados por seus pés, sinto o cheiro de sua terra, o gosto de sua comida, vejo as 

mesmas paisagens e os escuto narrar suas histórias de vida, ora permeadas por momentos 

felizes, ora por obstáculos e dificuldades enfrentadas por cada um para chegar a como estão 

hoje.  

Transportando essa vivência para a realidade desta pesquisa, compreendo que ver uma 

comunidade ribeirinha-indígena ou quilombola pela televisão não é absolutamente a mesma 

percepção de estar com eles numa conversa face a face e de conviver, mesmo que por pouco 

tempo, com seus costumes. Ver com meus próprios olhos a real dimensão dos desafios por eles 

enfrentados e perceber que, para além deles, existe muita alegria, esperança e desejo de manter 

vivas as tradições e cultura de sua ancestralidade é uma experiência inesquecível.  

A escrita deste capítulo me possibilitou conhecer pessoas, lugares, culturas e histórias 

de tantos brasileiros, distintos daqueles que já conhecia. Ao longo das pesquisas e interlocução 

com os professores participantes, foi possível reestruturar meu conhecimento da história 

brasileira, que até então era muito eurocêntrica e baseada em conhecimentos escolares 

adquiridos até o final de 2009, quando terminei o Ensino Médio. Pude (re)descobrir a história 

de uma parte do povo brasileiro e tive, mais uma vez, evidências que comprovam as 

brutalidades e as violências sofridas por grupos historicamente minoritários ao longo da 

história; e também como essas ações serviram e ainda servem para que certos grupos sociais 

sejam privilegiados em detrimento de outros. Reconhecer nossos privilégios é o primeiro passo 

para nos instrumentalizar na busca por um mundo, onde a justiça social pertença a todos e não 

apenas a pequenos grupos, detentores do poder. Esse reconhecimento é fundamental e, só assim, 

poderemos reescrever juntos tantas histórias que foram apagadas e silenciadas ao longo dos 

séculos.  

Por fim, nós, como educadores, em conjunto com os demais integrantes da sociedade 

civil, temos o dever de disseminar narrativas críticas da história brasileira, levando em conta a 

atuação da resistência negra e indígena como pilares na articulação e na sistematização de 

saberes emancipatórios, que pouco a pouco entram em nossas salas de aulas e são de 



92 

 

fundamental importância no combate ao preconceito e no enfrentamento direto à naturalização 

da subordinação e da humilhação em relações que se baseiam na manutenção de poder 

(Gonçalves, 2021, p. 12).  

Além disso, é justamente para não voltarmos a repetir os erros do passado que a 

interculturalidade não pode ser pensada e praticada em uma via de mão única. Ao mesmo tempo 

que existem pessoas que bebem e se alimentam dos conhecimentos das comunidades, deve 

haver espaço para que esses corpos transitem e experimentem vivências para além do chão de 

suas comunidades. Pois, quando estamos verdadeiramente abertos a experiências diversas, 

“somos capazes de aprender com as diferentes dinâmicas culturais e expandir as fronteiras de 

nossos próprios universos. Considerar a possibilidade de uma educação diferenciada, nutrida 

nos conhecimentos tradicionais, é o ponto de partida da descolonização do pensamento” 

(Guajajara, 2019, p. 172). Um projeto educacional democrático e transformador deve nos 

reconectar com nossas ancestralidades, trazendo a vasta cultura brasileira para o centro da 

conversa, reconhecendo e acolhendo sua diversidade (Guajajara, 2019). 

 

2.6 Considerações sobre o capítulo 

 

De acordo com Hanks (2008), um dos focos centrais nas pesquisas na área dos estudos 

de línguas na atualidade tem sido a relação que pode ser estabelecida entre o contexto e a 

linguagem. O autor, inspirado pelos estudos de Duranti e Goodwin (1992), afirma que “[...] a 

língua e a informação de vários tipos comunicada verbalmente são formatadas ou moldadas 

pelos contextos sociais e interpessoais nos quais o discurso ocorre” (Hanks, 2008, p. 169). Por 

essa razão, faz-se tão importante trazer com maior detalhamento, aos leitores deste trabalho, 

como são as comunidades de pesquisa. E, uma vez diante das histórias dessas pessoas e de sua 

ligação com os territórios, constatei que era significativo para mim ― como pesquisadora ― 

aprofundar-me nas questões históricas, pois elas têm uma considerável ligação com essas 

comunidades e explicam, de certo modo, os motivos que levam esses lugares a ainda sofrerem 

com a falta de um olhar atento e cuidadoso do Estado.  

Conhecer melhor o passado brasileiro pode auxiliar na assimilação de que “o campo 

social coloca restrições de quem tem acesso aos papéis participantes de Falante, Destinatário, 

Ouvintes Não-previstos (ratificados ou não), aprovação para fazer parte de uma competência, à 

necessidade de lidar com as faces de modo específico” (Hanks, 2008, p. 188) e assim por diante. 

Para Hanks, no campo demonstrativo, não existem restrições acerca de quem pode 

“desempenhar qual papel em atos de referência, dirigir a atenção conjunta, ou semioticamente 



93 

 

propor indicialidade. É suficiente que os participantes dominem a língua e estejam em atitude 

natural” (Hanks, 2008, p. 188). Mas, ao entrar no campo social, essa relação não corresponde 

aos fatos, pois os acessos “a diferentes posições é restrito, a autoridade de falar de determinados 

modos e de especificar outros é restrito, e a capacidade de monitorar o outro é um direito 

seletivo ou até mesmo uma responsabilidade, e não mera condição existencial” (Hanks, 2008, 

p. 188).  

(Re)Estudar a trajetória histórica do Brasil é um modo encontrado por mim para 

depreender que “a compreensão de mundo pode começar a mudar no momento mesmo que o 

desvelamento da realidade concreta vai deixando expostas as razões de ser da própria 

compreensão tida até então” (Freire, 1992, p. 27-28). Ou seja, entender os motivos pelos quais 

a narrativa de nação brasileira foi construída por um viés europeu salvacionista, como essa 

história se relaciona com a colonialidade na qual estamos envoltos, da qual muitas vezes, 

mesmo que sem consciência, beneficiei-me, é um esforço necessário para a mudança. 

Porém, não é um passo único em direção à mudança concreta. Para que isso ocorra, 

precisamos nos engajar com seriedade e responsabilidade na tarefa de reconhecer os saberes 

tradicionais que ajudaram a construir o Brasil. Enquanto a sociedade brasileira não reaprender 

a contar a história do Brasil com a contribuição dos “saberes e mentes” das comunidades 

tradicionais, “continuaremos colonizados e aprisionados. É justamente na escola, o espaço das 

construções simbólicas sobre a alteridade, que essa transformação precisa começar a ocorrer” 

(Guajajara, 2019, p.172).  

A educação vem para curar as feridas deixadas pela colonialidade e transformar nossos 

modos de ver o mundo. Contudo, em 2025, temos esses direitos ameaçados dentro das próprias 

comunidades invadidas pelo ensino mediado por tecnologia, que acaba ignorando os saberes e 

fazeres das comunidades, por trazerem um currículo que não dialoga com as vivências dos 

territórios e que coloca à margem o direito de existência da educação escolar quilombola e da 

educação escolar indígena. Nesses espaços de aprendizagem, são inseridos professores, que 

muitas vezes não têm vivências ou proximidade nos territórios e com os estudantes, pois as 

aulas de cada componente curricular são gravadas em um estúdio de filmagens e são 

transmitidas para as escolas via internet. O contato com o docente é feito somente por 

intermédio de um monitor escolar ― cuja responsabilidade é zelar pelos equipamentos 

eletrônicos e repassar as dúvidas dos estudantes via chat ―, que acompanha os estudantes no 

período das aulas. Apesar de as comunidades resistirem, em alguns casos, ainda não houve 

reconsideração por parte do governo local em relação a esse modo de ensino, e ele segue sendo 

ampliado.  



94 

 

 

Figura 26 ‒ Print de notícias sobre a educação escolar a distância nas comunidades tradicionais 

 
Fonte: Print de reportagens sobre a educação nas comunidades tradicionais. (Acesso em: 17 fev. 2025). 

 

Nos momentos em que passei na comunidade Pisasú Sarusawa (Nova Esperança), ouvi 

comentários sobre o ensino mediado pela tecnologia, mas naquele momento nossa pauta de 

conversa foi outra e, por essa razão, acabei não me aprofundando em questões relacionadas a 

esse tópico. Os jovens que já haviam finalizado o Ensino Médio, no entanto, encontravam-se 

bastante desmotivados para continuar os estudos e me afirmaram que as aulas mediadas pelas 

tecnologias eram muito enfadonhas. Esse fato me leva a concluir que essa modalidade de ensino 

acaba afastando ainda mais os adolescentes da escola. Como professora, em minha atuação nos 

anos finais da Educação Básica, já percebia como era difícil para os jovens, em especial os que 

viviam em maior vulnerabilidade social, conciliarem os estudos com outras demandas de suas 

vidas. E, por mais que buscássemos tornar a escola o mais atrativa possível para eles, a evasão 

escolar sempre foi um problema contra o qual tínhamos que lutar arduamente.  

Se mesmo diante do acolhimento escolar já era difícil reverter o abandono escolar, 

acredito que, em um espaço onde o professor é uma mera projeção na tela, a probabilidade de 

“largar os estudos” seja uma realidade ainda mais contundente. Além disso, estive em algumas 

palestras, seminários e rodas de conversa sobre a Educação do Campo e ouvi muitas críticas a 

essa modalidade de ensino em outras comunidades, inclusive havendo grande movimentação 

para que o governo retroceda em sua decisão. Eram mães, pais e responsáveis preocupados com 

o aprendizado de seus filhos, com a desmotivação deles diante esse cenário e, também, com a 

substituição dos saberes tradicionais por outros hegemônicos.  



95 

 

A revolta das comunidades está no fato de que, ao mesmo tempo que se luta por uma 

escola que considere “o espaço do território como um lugar onde também se aprende ― o ritual, 

a língua, a matemática, o escrever e inscrever o outro, mas sem perder a conexão com aquilo 

que se é e com aquilo que se vive” (Guajajara, 2019, p. 173), temos governantes que tentam de 

todas as formas acabar com essa forma de pensar a escola e que faz sentido para essas pessoas. 

Além disso, não precisamos que os estudantes dessas comunidades tradicionais sejam ainda 

mais “bombardeados” com saberes hegemônicos. Mas, que eles possam compartilhar (aprender 

e ensinar) saberes com outros espaços educativos e, mesmo que distantes geograficamente, os 

estudantes tenham acesso aos diferentes conhecimentos, saberes e fazeres que existem por todo 

Brasil. Pois conhecer nossas raízes e a real diversidade brasileira é uma das maneiras de romper 

com uma tradição que dita quem são aqueles que podem ou não narrar as histórias.  

Por fim, no próximo capítulo, retrato um pouco mais da história de vida dos professores 

participantes, estabelecendo um diálogo entre a teoria e suas vivências como instrumentos de 

luta contra uma educação hegemônica, que não leva em consideração nossas vidas, quem nós 

somos, e tenta, a todo custo, reduzir-nos à massa de manobra política.   



96 

 

3 HISTÓRIAS E ENCONTROS QUE NOS CONSTITUEM 
 

Até que os leões inventem as suas próprias histórias,  

Os caçadores serão sempre os heróis das narrativas de caça  

(Provérbio africano apud Couto, 2012, p. 6). 

 

Este capítulo começou a ser escrito ou, como se diz metaforicamente, “nasceu”, por 

conta de uma pergunta feita durante a aula de Análise Crítica do Discurso (ADC) e Etnografia, 

na qual fomos questionados pela Professora Dra. Juliana Dias sobre “Qual é o coração da sua 

pesquisa?”. Apesar de ser uma pergunta corriqueira na vida de alguém na pós-graduação, talvez 

não utilizando uma metáfora tão pulsante, esse questionamento, naquele momento específico, 

ressoou para mim de uma maneira diferente. Foi com uma grande angústia que reconheci, mais 

uma vez no processo de doutoramento, a pesquisa enquanto algo que tem uma vida própria. E 

que, de certo modo, ela ainda não estava muito clara para mim, porque, apesar de ter alguns 

materiais empíricos, eu ainda não sabia exatamente como eles iriam “dançar” com a teoria que 

eu estava propondo. Desse modo, acreditei que o coração de minha pesquisa se encontrava 

oculto, apesar de já saber sobre o que eu trataria na tese e já ter escrito a parte metodológica, 

ainda não sei dizer se podemos ver o centro da tese antes de ela ser finalizada. Além disso, a 

alegoria da gestação e nascimento faz muito sentido no trabalho, uma vez que, para escrever 

um texto tão longo requer meses, por que não dizer anos de dedicação e preparação; quando 

mais se aproxima a hora do “parto”, maior é a expectativa de ver como esse “filho” será quando 

nascer. Além disso, ter a certeza de que, a partir do momento em que ela estiver disponível para 

leitura de outras pessoas, ela não me pertencerá, pois estará sujeita a interpretações e 

intervenções de outras pessoas. Mas, ainda assim, esse trabalho sempre terá uma parte de mim 

aonde quer que ele chegue. E nossos corações, o meu e o do trabalho, não podem ser 

dissociados. 

Como a dificuldade de (re)conhecer o coração da pesquisa foi objeto de grande 

discussão ao longo das aulas, pois muitos estudantes tinham dificuldade de expressar por meio 

de palavras o que estava pulsando em suas teses e dissertações, foi proposta uma oficina de 

colagem, cuja parte do processo era selecionar imagens, objetos e palavras para compor nossa 

colagem. Contudo, nessa curadoria de materiais, é necessário que se acolha o acaso e, de certo 

modo, “se render” a outras imagens ou objetos que chegam até nós, por meio de jornais e 

revistas ou trazidos por colegas, para compor as imagens que estávamos montando. E, apesar 

de saber que as escolhas, sejam elas das palavras ou das imagens, não é aleatória, até porque as 

revistas e jornais de onde as selecionamos não possuem uma ideologia neutra, é interessante 

olhar para a produção final da colagem e pensar como cada uma daquelas imagens faz sentido 



97 

 

e dialoga com a pesquisa. Essa atividade foi um exercício necessário para mim, como 

pesquisadora, pois me auxiliou a destravar o processo de escrita e renovar o panorama do que 

estou propondo e de onde desejo chegar; ciente de que, apesar de o caminho ser árduo, no final, 

o resultado pode ser belo.  

 

Figura 27 ‒ Representação por meio de colagem do coração da pesquisa 

 

Fonte: Arquivo pessoal (Material Empírico n.° 16 / Fotografia, 19/08/2024). 

 

Essa tentativa de capturar a essência da tese serviu muito para que eu pudesse 

(re)aprender, que é possível realizar trabalhos acadêmicos na área da Linguística sem focar nas 

palavras e/ou o texto enquanto produto a ser entregue. Creio que essa prática dialoga de forma 

íntima com os saberes que fazem parte da tradição das localidades visitadas ao longo desses 

quatro anos. Muitos dos conhecimentos importantes nesses territórios são transmitidos entre as 

diferentes gerações pela oralidade e por modos diversos que não contemplam a escrita. Apesar 

de estar ciente da necessidade de valorizar outras formas de construir conhecimento, inclusive 

dentro do ambiente acadêmico, é difícil se desprender da tradição e abrir espaço para algo 

diferente do que estamos acostumados, provando, mais uma vez, a força da colonialidade do 



98 

 

saber (Quijano, 2005) em nossas histórias e a necessidade de constantemente lutar contra ela.  

Por fim, acredito que seja relevante explicar um pouco de minhas escolhas na colagem. 

Para compor essa colagem, escolhi algumas frases de Paulo Freire, uma grande inspiração 

brasileira como educadora que acredita em uma escola mais justa e que deve ter condições de 

proporcionar transformações sociais. Incluí janelas e livros que me remetem a uma tentativa de 

dizer que meu olhar para a pesquisa é único. Isso, porém, não significa que ele seja o “mais 

correto” ou “o melhor”, mas que é por essa janela concreta e/ou metafórica ― e de dentro de 

minha casa, meu refúgio e porto seguro ― que enxergo o mundo a meu redor. Já as plantas, 

sejam naturais ou impressas, remetem à integração dos locais de pesquisa com a natureza e a 

importância desse tema dentro das comunidades. Já a vitrola vem como uma necessidade minha 

de praticar a escuta ativa em vários momentos da minha vida ― em especial, na pesquisa, por 

estar mais acostumada a querer preencher todos os espaços com minhas palavras e aprender a 

ouvir é um exercício constante. Na máquina de escrever, encontrei a representação de que, 

apesar de esse trabalho ser feito em um computador, o que facilita o processo de reescrita, isso 

não invalida o fato de estar sendo (re)visto e (re)feito constantemente; é no “bater” das teclas 

que essas páginas são construídas. Depois dessa angústia, consegui compreender que estou 

moldando o coração de minha tese no cotidiano, em cada parágrafo que escrevo, em cada leitura 

que faço e a cada conversa que tenho com minha orientadora ou com os professores 

participantes.  

 

3.1 Trabalhando em comunidade(s) 

 

É com o questionamento do coração da pesquisa em mente que relato aqui uma das 

noções mais marcantes que vivenciei durante todo tempo que passei convivendo com os 

participantes da pesquisa. Muito além de ouvi-los falar sobre o que significa ser comunidade, 

tive o privilégio de estar presente em alguns encontros, quando pude entender de modo prático 

a força desse conceito e como ele é central para a constituição da identidade docente dos 

professores-pesquisadores. Ao partilharem suas histórias, durante as aulas ou nas interações 

mais pessoais, ouvia a todo momento falas que colocavam o desejo de melhorias para 

comunidade como o motivo que os levava à pós-graduação, buscando realizar um trabalho que 

fosse relevante dentro desse espaço social. Afinal, diferente do que vivenciei ao longo de minha 



99 

 

carreira, onde sempre tivemos dificuldade de integrar a comunidade55 com as escolas, dentro 

desses territórios, essa instituição é vista com uma responsabilidade coletiva e, também, um 

espaço que pode ser desfrutado por todos, inclusive por quem não tem filhos em idade escolar.  

Assim, todos os que desejam podem participar dos diálogos envolvendo a educação das 

crianças e dos jovens, em especial, de temas relacionados à preservação e à manutenção dos 

saberes e fazeres locais. Como afirma Guajajara (2019, p. 172), os povos indígenas acreditam 

em uma educação que “dialogue com o movimento da vida, com o viver no território, pois o 

território também ensina. Consideramos o aprender por meio dos conhecimentos tradicionais 

como um ‘aprender sem se prender’, sem prender os corpos no lugar único da sala de aula”. Ela 

ainda reforça o fato de a “educação indígena, que se orienta e relaciona com a organização 

social comunitária e com o território, tem [ter] origem na sabedoria ancestral e milenar” 

(Guajajara, 2019, p. 172). A educação no âmbito comunitário pode nos ensinar “o respeito aos 

diferentes espaços e tempos, a ênfase na territorialidade, o fazer democrático e plural. Dar 

relevância a esse outro jeito de ensinar e aprender é um caminho de cura, um remédio para 

tempos de doença social” (Guajajara, 2019, p 173) que segregam as pessoas e tornam a vida 

comunitária um grande desafio nas grandes cidades.  

Nas duas comunidades, por exemplo, a internet só chega via satélite, o que acaba 

deixando o custo muito elevado. Por essa razão, não é incomum os moradores, com melhores 

condições econômicas, compartilharem as senhas de sua internet com os vizinhos, sem cobrar. 

Na escola ocorre uma situação semelhante, pois a senha de acesso à rede escolar, por vezes, é 

disponibilizada aos moradores que não têm acesso à internet em suas casas. Ao perceber minha 

surpresa, diante desse fato, o diretor da escola indígena me respondeu que todos nós pagamos 

impostos, e a escola ― por ser um bem público ― pertence a todos nós.  

Essa medida possibilita que as pessoas se comuniquem com parentes e amigos que 

moram em outras localidades, caso contrário, eles perderiam o contato enquanto estivessem nas 

comunidades. Esse entendimento de coletividade é algo muito diferente do que ocorria nas 

instituições onde trabalhei. Nesses locais, a senha da internet guardada “a sete chaves” é de uso 

exclusivo da gestão e da secretária escolar e nós, professores, pagamos uma cota anual para 

poder ter acesso à rede mundial de computadores contratada particularmente e sem nenhum 

 
55 Apesar dos esforços escolares para realizar as reuniões escolares aos sábados e/ou disponibilizar 

horários especiais, a presença dos pais e/ou responsáveis na escola ainda se encontra aquém do que 

seria considerado ideal. Em especial, quando falamos de jovens do Ensino Médio e da Educação de 

Jovens e Adultos, momentos em que já ouvi responsáveis afirmarem que, por ter dezesseis anos, o 

estudante já era consciente de suas decisões e os pais não se preocupavam mais em resolver suas 

questões acadêmicas.  



100 

 

custeio por parte do Estado.  

Outro fato interessante, que me auxiliou na construção sobre o entendimento do que é 

uma comunidade, ocorreu durante a defesa da tese do professor pesquisador Sepé Tiaraju. Ao 

final da apresentação, durante o lanche, conversei com a esposa do cacique de uma das 

localidades participantes do estudo dele e acabamos trocando contatos. Ela me disse que vinha 

com frequência para Brasília e que ficava hospedada na casa dos parentes, no meu entendimento 

ficou claro que ela falava de um grupo de pessoas com as quais ela tinha uma relação familiar 

sanguínea ou por meios legais, por exemplo, casamento, adoção etc. Contudo, conversando 

com Sepé Tiaraju, descobri que, na realidade, os indígenas, sejam da mesma etnia ou não, 

consideram-se parentes. Achei essa escolha lexical interessante, porque no mundo ocidental a 

valorização da família é algo visto com muita relevância, inclusive, não é raro que essa 

instituição social acabe servindo para sustentar discursos populistas56, em geral, dentro do meio 

político, de pessoas com projeção no cenário nacional. Foi, ao perceber a diferença, entre os 

discursos e práticas sociais fortemente encravados nos ambientes onde caminho, que meu 

interesse foi suscitado para compreender melhor a escolha feita pelos povos indígenas sobre o 

que é ser um parente. 

No mundo ocidentalizado, cristão e conservador, no qual estive inserida boa parte de 

minha vida, entende-se por familiares ou parentes as pessoas com as quais estamos ligadas por 

laços sanguíneos ou legais e, em geral, este é um grupo restrito de pessoas. A diferença de 

interpretações ocorre, porque “a prática discursiva é constitutiva tanto da maneira convencional 

como criativa: contribui para reproduzir a sociedade (identidades sociais, relações sociais, 

sistemas de conhecimento e crença) como é, mas também contribui para transformá-la” 

(Fairclough, 2016, p. 96). Atualmente, quando penso no significado da palavra ‘parente’, da 

maneira como é empregada entre os povos indígenas, compreendo que essa escolha serve para 

 
56 Para Bolívar (2015, p. 145), os “traços discursivos do populismo variam de acordo com as 

circunstâncias históricas e políticas e, portanto, isso se reflete no tipo de linguagem afetiva empregada 

pelos líderes”. A autora ainda afirma que uma das bases do populismo é a “relação afetiva que se 

estabelece entre o líder e seu povo” (Bolívar, 2015, p. 145). No Brasil, o Governo de Jair Messias 

Bolsonaro tinha como um de seus principais slogans, que serviu como plataforma sobre a qual se 

instalou a prática populista, a seguinte frase: “Deus, pátria e família”. A grande ênfase de sua gestão e 

de suas campanhas eleitorais estava pautada na força do discurso religioso, do projeto de nação que 

seu governo desejava construir e, por último, a família dentro de seu modelo “tradicional”. Dentro 

desse contexto, o ex-presidente concebe-se como líder, ao assumir o papel de benfeitor que tem “o 

povo como beneficiário das ‘dádivas’. Desta maneira, se estabelece uma relação de dependência entre 

o povo emocionado/agradecido, que mantém seu papel de seguidor leal, e o líder que, por sua vez, 

promete um mundo melhor e mantém vivo o sentimento de esperança, de justiça e de igualdade” 

(Bolívar, 2015, p. 146-147). Por fim, a afetividade, enquanto estratégia discursiva, tem uma força 

capaz de “consolidar uma causa única, polarizar e excluir do diálogo todos os que não seguem a linha 

do líder” (Bolívar, 2015, p. 159). 



101 

 

fortalecer e unir as pessoas. Isso é feito ao atribuir um sentido diferente para uma palavra 

corriqueiramente utilizada por nós, subvertendo assim a reprodução do que uma parcela da 

sociedade compreende por família. Além disso, por conta do genocídio a que foram submetidos 

durantes séculos de opressão e violências diversas, havendo várias etnias exterminadas ou 

poucos membros sobreviventes, a união entre estes acaba sendo uma maneira de se 

fortalecerem. Desse modo, ser um parente é ser resistência, comprometer-se na luta por uma 

vida melhor para todos os povos originários brasileiros e ampliar as redes de contato com outras 

pessoas que passam por situações semelhantes às suas, visto que, para podermos vencer as lutas, 

é necessário estar em um movimento coletivo e fazer que nossa voz seja ouvida.  

Diferente dos individualismos, tão pujantes nas grandes cidades, nesses locais, as 

pessoas conhecem ou se reconhecem umas às outras e isso faz que elas se importem com o 

bem-estar coletivo. E, por isso, seus ideais acabam indo na contramão dos ideais da 

modernidade, amplamente difundidos, que exaltam um modelo de vida no qual vivemos 

voltados para nós mesmos e nossas necessidades, sem considerar o outro ou até mesmo o 

planeta onde vivemos. A intelectual bell hooks, em seu livro Ensinando Comunidade, traz uma 

citação de Sanders (1998), que, segundo ela, revela quais são os valores e hábitos necessários 

para criar e manter comunidades e são eles:  

 

Generosidade, fidelidade, misericórdia, imaginação empática, uma 

preocupação profunda e permanente com os outros, prazer pela companhia da 

natureza e do ser humano e por todas as formas de beleza, paixão por justiça, 

noção de limite e senso de humor, gosto pelo trabalho habilidoso, disposição 

para negociar as diferenças, prontidão para cooperação e afeto (Sanders, 1998, 

p. 71 apud hooks, 2021, p. 290).  

 

Criar comunidades em escolas urbanas, a exemplo do Distrito Federal onde atuo, é um 

grande desafio para nós, como professores. Precisamos fomentar possibilidades para que as 

atividades escolares se integrem ao bairro e/ou região onde aquela escola está situada. Em 

Brasília, em especial na região do Plano Piloto, é comum que os estudantes das escolas públicas 

venham das cidades e bairros do entorno, e que suas vivências fiquem restritas aos muros da 

escola. A vizinhança dessas escolas, geralmente localizadas nas quadras residenciais, não raro 

se manifesta favorável à mudança da escola para outras regiões, principalmente porque não são 

seus filhos que estudam nesses espaços, com afirmações sobre o barulho atrapalhar o sossego 

dos moradores das quadras e o aumento da circulação de pessoas “diferentes” no ambiente 

residencial provocado pela instituição escolar. Apesar desses desafios, não se pode pensar em 

um centro de ensino como mais um prédio público, onde estudantes passam algumas horas do 



102 

 

dia, mas que não se vinculam com esse espaço depois.  

É preciso insistir na mudança, mesmo que ela se apresente como um projeto (quase) 

impossível. Assim como bell hooks (2021, p. 46), acredito que “quando o desespero prevalece, 

não conseguimos criar comunidades vitais de resistência. Paulo Freire nos lembra: “[...] ‘Sem 

o vislumbre sequer de amanhã se torna impossível a esperança’. Nossa visão [...] é mais 

vigorosa quando emerge das circunstâncias [...] que vivenciamos agora”. Por isso, fomentar os 

valores e hábitos mencionados por Sander (1998) necessita o empenho de todos e a 

compreensão de que este não é um movimento que surgirá rapidamente, mas que precisa ser 

incentivado e abraçado por nós diariamente para que ele possa acontecer. Desejo “que a escola 

comece a considerar o espaço do território como um lugar onde também se aprende [...] sem 

perder a conexão com aquilo que se é e aquilo que se vive. A escola precisa fazer sentido em 

relação aquilo que já somos no mundo, sem nos desconstituir” ou colonizar nossas mentes e 

corpos (Guajajara, 2019, p. 173).  

Apesar de considerar a formação de comunidades, em especial fora dos ambientes onde 

residimos, como algo ainda mais complexo, a LEdoC da UnB é um exemplo de curso 

universitário que conseguiu, ao longo de sua história, fazer que os graduandos, professores e 

pesquisadores que por lá passam criem um senso de pertencimento. Ao longo de minhas visitas 

e participações em eventos acadêmicos na Faculdade de Planaltina (FUP)/UnB, percebi modos 

de organização muito distintos daqueles que eu conhecia, inclusive em uma universidade 

pública. Na minha graduação, em Letras-Inglês na UnB, sempre foi estimulado que o discente 

pudesse escolher as disciplinas que desejava cursar, contudo, isso acabava transformando a 

experiência universitária em algo mais solitário e individual, uma vez que as turmas se 

dispersam e cada graduando trilhava um caminho próprio de maneira autônoma. Não considero 

que fazer escolhas seja algo negativo, mas a flexibilidade quase total do currículo, na época, 

fazia que não criássemos vínculos com os colegas, e isso acabou tornando complicada a 

existência de senso de uma comunidade, pois não havia convivência ou comunhão entre nós.  

Enquanto, na minha graduação, era raro haver mulheres que já eram mães, na LEdoC 

um dos fatos que me marcou muito é a quantidade de crianças presentes, e como elas são 

incluídas nesse espaço. Existe, inclusive, um coletivo denominado de Ciranda que fica 

responsável por propor atividades e cuidar das crianças enquanto os pais, principalmente as 

mães, estão envolvidos nas atividades acadêmicas. A criança estar integrada nesse espaço 

significa dar a seus pais a oportunidade de estudarem tranquilos; e o curso, ao reconhecer a 

força de outros papéis sociais que vão além das fronteiras da UnB, consegue aproximar esses 

pais de um importante projeto de vida que é graduar-se. Esse tipo de ação concreta diminui a 



103 

 

evasão estudantil, que certamente ocorreria, pois muitos dos discentes da LEdoC são pais e 

mães muito jovens, não raro ainda adolescentes, e sem esse espaço que acolhe as crianças seria 

quase impossível acessar o Ensino Superior. Ainda mais quando isso envolve se deslocar para 

outra cidade, ficar longe de casa durante algumas semanas do semestre letivo. Como a maioria 

dos ledoquianos57 vem de assentamentos rurais ou dos quilombos, para estudar presencialmente 

no Campus da FUP/UnB, a falta de um olhar sensível às demandas tão específicas desse público 

resultaria, em muitos casos, no abandono do curso e, por consequência, do sonho de mudar de 

vida por meio da educação. 

 

Figura 28 ‒ Apresentação Musical do Aniversário de 15 anos da LEdoC

 

Fonte: Arquivo pessoal (Material Empírico n.° 17 / Fotografia, 20/05/2023). 

 

Essa atitude empática presente na LEdoC é uma das razões que proporciona aos 

graduandos uma sensação de amparo e contribui para que eles prossigam no curso. É 

significativo ressaltar que grande parte dos docentes do curso têm uma atitude denominada por 

 
57 Modo como são chamados os estudantes da Licenciatura em Educação do Campo.  



104 

 

bell hooks de democrática, quando se “desafiam a ensinar para além do ambiente de sala de 

aula, a se deslocar pelo mundo compartilhando conhecimento, aprendendo diversas maneiras 

de transmitir informação” (hooks, 2021, p. 89). A autora destaca que a educação pelo viés 

competitivo ou burocrata raramente funciona bem para pessoas que foram ensinadas a valorizar 

o trabalho voltado para o bem da comunidade. Pois essa educação “os dilacera, os deixa 

arrasados. Eles vivenciam níveis de desconexão e fragmentação capazes de destruir o prazer de 

aprender” (hooks, 2021, p. 97). Na LEdoC, trabalha-se em prol de o conhecimento obtido em 

sala de aula não ficar confinado somente àquele espaço, desafiando uma concepção de ensino 

e de universidade na qual algumas formas de saber são acessíveis exclusivamente às classes 

dominantes. Nesse ambiente, o ensino não está fora do “mundo real”, mas está presente no 

cotidiano das comunidades e nas experiências de mundo que cada um possui (hooks, 2021, p. 

87). Os diferentes saberes são acolhidos e celebrados.  

Pisar no chão da LEdoC possibilitou-me conhecer uma universidade que eu não sabia 

que existia; apesar de estar inserida nesse espaço por vários anos, foi ao conhecer outras 

realidades para além do Campus Darcy Ribeiro no Plano Piloto, que pude contemplar uma nova 

faceta deste local acadêmico plural, repleto de pessoas e histórias singulares. Percebo que o 

senso de comunidade existente na LEdoC já está presente nas vivências dos estudantes dentro 

de suas comunidades, e o curso acaba fortalecendo o senso de pertencimento e coletividade. 

Sobre as experiências em Educação do Campo, em contraponto à atuação em uma escola 

urbana, Antonieta faz um instigante relato:  

Excerto 2 - Do Vão de Almas, saí deixando muitas saudades e carregando o 

desejo de ficar, mas a vida me conduziu para outro lugar, restabelecendo meus 

contatos com meus familiares. Em Cavalcante, trabalhei pelo período de um 

ano, em 2014. No entanto, não considero que tenha sido um trabalho de 

sucesso. Não gostei, estava trabalhando apenas com o município e acabei 

pedindo uma vaga em alguma escola de comunidade rural. Na realidade, sentia 

muita falta do trabalho de professora que realizava nas escolas das 

comunidades onde estive, por não conseguir fazer isso na escola da cidade. 

Quis retomar meu trabalho nas comunidades, onde conseguia me conectar de 

forma melhor com minhas origens. O fato de já ter passado no concurso 

municipal era favorável à minha escolha de buscar uma escola rural ou 

permanecer na cidade. Retomando minha experiência como educadora na 

escola da cidade, na época trabalhei apenas com os alunos do meio urbano, e 

foi muito difícil para mim, porque estava acostumada a trabalhar com 

educandos das comunidades rurais tradicionais, e ali era uma realidade 

completamente diferente. Sofri todo tipo de preconceito e discriminação, tanto 

por parte dos colegas de trabalho quanto dos alunos e suas famílias, que me 

olhavam com desprezo. Não fui bem acolhida. Assumi uma sala da terceira 

série do fundamental, com 35 educandos, e foi uma tortura. Assim, resolvi 

voltar para alguma comunidade. Mas Deus faz as coisas na hora certa. Não 

retornei para a comunidade Vão de Almas, de onde tinha vindo, mas consegui 



105 

 

uma vaga para dar aulas em outra localidade, na comunidade do Assentamento 

Rio Bonito, cerca de 35 quilômetros de Cavalcante-GO, com melhor 

acessibilidade. Nesta comunidade de assentados, estou há quase nove anos. 

Aqui constituí meu espaço de permanência e trabalho como educadora, 

buscando transformar os sonhos de uma juventude carente em possibilidades 

reais (Lima, A. F. da S., 2024, p. 28). 

Considero crucial trazer esse relato à tona quando pensamos em ensinar dentro de 

comunidades, porque foi mais uma experiência na cidade, desta vez como professora, que 

Antonieta foi confrontada com a diferença (Woodward, 2000, p. 50). Ao ser vítima de exclusão 

e preconceito, ela reafirma sua identidade enquanto mulher negra e quilombola, decidindo 

retornar para perto de seus familiares e fortalecer seus laços com as comunidades rurais que 

sempre a receberam de braços abertos. É, em mais uma adversidade, que ela se reconhece como 

educadora do campo e percebe o quanto as diferenças entre essas duas realidades (campesina e 

urbana) impactam sua satisfação no trabalho e sua autopercepção sobre seu fazer docente. Sua 

escolha de retornar às comunidades rurais pode até se basear primordialmente nos sentimentos 

negativos causados por uma vivência dolorosa no ambiente escolar, contudo, ela retorna para a 

zona rural com uma vontade ainda maior de trabalhar para elevar a autoestima dos estudantes 

e lhes dar mais possibilidades de aprendizado. Ao ser confrontada com a diferença e seus efeitos 

negativos, ela não se resigna a ceder aos desejos da cultura de dominação, mas vai atuar 

justamente no lugar onde ela acredita que pode intervir de um modo mais efetivo. E, da mesma 

maneira de hooks (2021, p. 291), acredito que: 

 

a cultura do dominador tentou alimentar o medo dentro de nós, tentou fazer 

escolher a segurança em vez do risco, a semelhança em vez da diversidade. 

Deslocar-se nesse medo, descobrir o que nos conecta, nos divertir com nossas 

diferenças; esse é o processo que nos aproxima, que nos oferece um mundo 

de valores compartilhados, de uma comunidade significativa.  

 

Antonieta, ao decidir sair da escola urbana e não se resignar aos modos de ver o mundo 

impostos por aquele local, desafia a cultura dominante e busca meios de trabalhar em prol de 

melhorias na comunidade que ela escolheu integrar. Ela abriu mão dos confortos (luz elétrica, 

internet etc.) que ela tinha na zona urbana para poder, mais uma vez, reconectar-se com suas 

raízes e com sua ancestralidade; e isso fez dela uma pessoa mais resiliente para encarar os 

desafios da vida com otimismo, fé e força, sem se deixar abater pelas dificuldades, sendo elas 

de vida profissional ou pessoal.  

Ao refletir por meio da práxis sobre o que significa a palavra ‘comunidade’, construí 

um sentido mais aprofundado para as experiências que vivenciei no trabalho de campo e nas 



106 

 

interlocuções com pessoas inseridas nesses ambientes. E isso me trouxe um olhar renovado para 

as possíveis relações coletivas que podem ser construídas dentro de nossas escolas, em especial 

as que se encontram no perímetro urbano. É na força do coletivo que conseguimos ser 

resistência, mesmo que ainda existam as forças da cultura dominante, cujo intuito é nos sufocar 

e calar. Nossas lutas e a construção do conhecimento precisam estar engajadas em um 

movimento do qual todos fazem parte e no qual busca-se a compreensão coletiva de que a força 

está nos grupos. Ao longo da história, é provado que a classe trabalhadora só consegue ter 

acesso a seus direitos por meio da coletividade, cuja força pressiona e/ou obriga o Estado a 

olhar para nossas necessidades e nos outorgar direitos que de outro modo seriam negados. Desse 

modo, ao olhar para o microcosmo de nossa vida, estar integrado aos demais seres humanos ― 

seja na vida escolar, no trabalho ou no nosso bairro/cidade ― é o que nos permite resistir às 

forças opressoras, aprender com as diferentes formas de vida e, consequentemente, lutar por 

uma vida mais digna e justa. Por fim, acredito que conhecer a história de vida desses dois 

professores, pilares dentro das comunidades que integram, é um modo de aprender melhor o 

que isso significa na prática.  

3.2 Voltando um pouco no tempo 

Foi pensando em proporcionar um relato de uma experiência in vivo (Calvet, 2002, p. 134) 

e, a partir desta seção, são tratados mais detalhadamente alguns pontos relevantes para as 

histórias de vida dos professores participantes da pesquisa. Os materiais empíricos aqui 

apresentados, são fruto de conversas informais, mensagens de WhatsApp, entrevistas 

semiestruturadas e leituras da produção acadêmica de ambos ao longo de suas jornadas 

enquanto educadores. Esses relatos, evocados ao longo de minhas conversas com esses 

profissionais, advêm do entendimento de que o poder de (re)lembrar “para fazer a história, não 

está em que ela pode artificiosamente ser reconstruída ‘como de fato foi’. Está em que: 

reapropriar-se do que aconteceu através da reminiscência crítica” (Brandão, 1998, p. 43). Para 

Brandão (1998, p. 43), lembrar “significa recuperar, retomar uma parcela (mínima que seja) do 

passado, e fazê-la reviver, em um momento presente, real e transfigurada”. Ou seja, “as ‘minhas 

memórias’ de ‘minha memória’ (recordações estáveis e/ou efêmeras x meus esquecimentos 

idem) são aquilo que me constitui enquanto uma pessoa. Enquanto uma identidade que se fia e 

através de si mesma, ao longo de si mesma, para si mesma” (Brandão, 1998, p. 77). 

Para Antonieta, muito além de suas memórias, as de seus familiares, que lhe foram 

passadas ao longo de sua vida por meio de histórias, possuem um papel decisivo na constituição 



107 

 

de sua identidade. Apesar de serem momentos ocorridos ainda antes de seu nascimento, quando 

seus pais se conheceram, eles acabam por delinear alguns acontecimentos importantes em sua 

vida e que foram responsáveis por situações impactantes enfrentadas pela família como ela 

mesma relata:  

 

Excerto 3 -Voltando um pouco no tempo, meus pais se conheceram jovens, 

por ironia do destino. Meu pai trabalhava com a venda e troca de tropas de 

animais bovinos e equinos, e, em suas andanças, encontrou minha mãe. Eles 

começaram um relacionamento e logo se casaram, apesar da desaprovação 

da família dela, que não aceitava meu pai por ele ser negro e de condições 

precárias. Minha mãe, embora também de condições desfavoráveis, era de 

família branca e, por isso, a união foi rejeitada. [...]. Contrariando os 

desejos da família de minha mãe, meus pais se juntaram e foram morar na 

cidade de Mato Grosso. Lá, segundo minha mãe contava, eles trabalhavam 

nas lavouras. Na época, eu ainda não havia nascido. Após uns dez anos 

morando longe de Cavalcante, eles retornaram para uma fazenda chamada 

Fiandeira, na comunidade do Vão, na região de Cavalcante. Quando 

retornaram, já tinham três filhos mais velhos que eu. Eu nasci um ano depois 

do retorno. O retorno dos meus pais permitiu o restabelecimento do vínculo 

com seus familiares quilombolas da comunidade Areia, no município de 

Monte Alegre. [...] Dessa união entre meu pai e minha mãe nasceram nove 

filhos: eu, [...], pesquisadora, e mais oito irmãos. Meu pai, sempre rejeitado 

pela família de minha mãe, levava uma vida perambulando, muitas vezes 

ausente, deixando minha mãe e as crianças sem apoio, mesmo sabendo das 

nossas dificuldades. Ele não se sentia acolhido e, por isso, vivia longe da 

gente, nos seus afazeres de tropeiro (pessoa que trabalha com compra, venda 

e troca de animais pelas estradas). Meu pai, vindo de uma família pobre e 

carente, sempre teve que lutar muito desde cedo para sobreviver. Ao juntar-

se com minha mãe, viu-se responsável pela sustentação de uma família. Em 

busca de cumprir essa responsabilidade, ele saía, deixando minha mãe 

sozinha com os filhos, para procurar trabalho, geralmente com seu ofício de 

tropeiro. Nem sempre conseguia trabalho ou sucesso com as tropas, e, às 

vezes, voltava sem nada para contribuir com as despesas de casa. A 

ausência constante de meu pai nos prejudicou muito. Tivemos que 

conviver basicamente com nossa família materna, que não nos aceitava 

como membros por conta do meu pai ser negro e de família pobre. Mesmo 

ausente, ele causava estranheza para a família da minha mãe (Lima, A. F. 

da S., 2024, p. 19-20, ênfase minha).  

 

Ao ler o relato de Antonieta, é possível perceber que a questão do casamento interracial 

de seus pais foi um fator de grande importância na construção de sua identidade como mulher 

negra de pele clara (como ela mesma se descreve). A rejeição sofrida pelo pai de Antonieta, por 

parte da família de sua mãe, pode ser explicada pelo fato de seus familiares maternos não 

enxergarem aquela pessoa, que se casou com sua filha/irmã/neta/sobrinha/prima, como alguém 

“que é um homem, que é seu semelhante” (Fanon, 2020 [1952], p. 81). Para ser considerado 

um igual perante os brancos daquele local, seria necessário que ele passasse por um processo 



108 

 

de ressignificação e/ou “ajuste” de sua identidade, no qual aquelas pessoas poderiam dizer para 

ele: “você não tem nada em comum com os negros de verdade. Você não é negro, você é 

‘excessivamente moreno’. [...] e, se alguém o considera negro, é por engano, pois de negro você 

só tem a aparência” (Fanon, 2020 [1952], p. 84)58. Além disso, ao fazer tal afirmação da 

identidade de uma pessoa que é considerada como alguém que não está dentro dos padrões 

sociais de “normalidade”, temos uma tentativa de nomear algo ou alguém, e isso é: 

 

portanto, uma operação social, através da qual se realiza a construção social 

das coisas e se contribui para estruturação do mundo no qual ela é reconhecida. 

O ato da nomeação, quando dirigido a uma pessoa, estabelece uma relação 

entre identidade pessoal e sociedade. Conforme Bourdieu, essa relação reside 

no fato de que “nomear é instituir”. Não se trata apenas de um ato de atribuição 

de um nome a alguém ou a si mesmo, mas a inscrição dessa pessoa em um 

todo social, assinalando uma essência, uma competência, um direito de ser e 

um “dever ser” (Borges; Rocha-Coutinho, 2015, p. 177).  

 

Nomear o efeito que ocorre é delimitar fronteiras, naturalizando limites entre universos, 

demarcando lugares a serem ocupados pelas pessoas e quais são as distâncias que devem ser 

mantidas (Borges; Rocha-Coutinho, 2015). No momento que se denomina o outro como 

“excessivamente moreno” ao invés de negro, temos uma tentativa do homem branco de dizer 

ao “outro” que ele pode ter acesso a determinado meio social, uma vez que ele não é um bárbaro 

(ou seja, não branco), mas alguém que se assemelha à própria branquitude. Como guardião dos 

privilégios, o homem branco jamais poderia repassar o acesso de suas regalias a alguém que 

não estivesse dentro de algum parâmetro que por ele fora estabelecido. Desse modo, ao 

conceder a aprovação ao sujeito considerado como diferente (Fanon, 2020 [1952]), são 

mantidos os meios para delimitar os novos espaços que não brancos podem acessar e para usar 

isso como uma forma de manter o poder em suas mãos.  

E, a partir desse olhar “indulgente”, de quem comanda o ato de nomear, que o pai de 

Antonieta, talvez, pudesse ganhar a permissão familiar para desposar aquela mulher. Como 

próprio Fanon (2020 [1952]) sustenta, no casamento entre um homem negro e uma mulher 

branca, a autorização do homem branco ainda era essencial dentro do período histórico em que 

 
58 Franz Fanon afirma, em seu livro Peles Negras, Máscaras Brancas, que o processo de não ser 

considerado como negro, mas “excessivamente moreno”, é vastamente conhecido “pelos estudantes 

de cor na França. Recusam-se a considerá-los negros autênticos. O negro é o selvagem, enquanto o 

estudante é evoluído. Você é ‘um de nós’ [...], e, se alguém o considera negro, é por engano, pois de 

negro só tem a aparência” (2020 [1952], p. 84). Contudo, Fanon (2020 [1952], p. 82). alega que isso 

não faz que eles sejam vistos como iguais aos homens brancos e ainda faz que outros homens negros 

praticamente os rejeitem por tentar se assemelhar ao colonizador. 



109 

 

viviam os pais de Antonieta59. Porém, quando se realizava uma união sem essa anuência 

familiar, o desprezo por este casal acabava sendo austero (quando não trazia consigo 

consequências ainda mais avassaladoras, como a morte, linchamentos ou mutilações genitais 

que foram práticas consideradas triviais no passado). Desse modo, um quilombola que não 

negou suas raízes e origens ao contrair núpcias sem ter a permissão, daquele que se enxerga 

como um “ser superior”, só poderia resultar em rejeição, desaprovação, estranheza.  

Os vocábulos escolhidos pela própria Antonieta, para marcar a relação de seu pai com 

a família materna, ratificam essa rejeição e de modo geral são os mesmos que ela utiliza para 

descrever o tratamento dado pelos mesmos parentes a ela e aos irmãos. É necessário perceber, 

inclusive, que apesar das duas partes de sua família serem humildes, ao descrever a família 

paterna, expressões como “situação precária”, “pobre e carente” são utilizadas. Já no lado 

materno, a expressão é suavizada ao dizer apenas que eles tinham “condições desfavoráveis”. 

As gradações utilizadas para descrever a pobreza de seus parentes são essenciais para perceber 

que, mesmo em condições de escassez, existem diversos tipos de acessos que são dados ou 

negados às pessoas nessas condições e, inclusive, o fator racial exerce uma forte influência 

neste quesito. Os relatos de o quilombo ser um local de extrema vulnerabilidade permeiam a 

fala de vários quilombolas até os dias de hoje, e isso se deve ao fato, como foi mencionado 

anteriormente no capítulo dois, da falta de acesso aos direitos básicos de qualquer cidadão, 

ainda mais nos anos de 1970, quando a legislação era extremamente frágil na proteção dos mais 

vulneráveis.  

Ao colocar as escolhas lexicais de Antonieta em foco, pode-se perceber que, enquanto 

‘precário’ significa “em péssimas condições; que não alcança seu propósito; escasso; que não 

é suficiente; incerto; ausência total ou completa de estabilidade; frágil; cuja resistência é 

reduzida” (Precário, 2024); por outro lado, ‘desfavorável’ é algo que “não se apresenta de modo 

favorável; que se opõe a; contrário ou inadequado; que pode ocasionar ou causar prejuízo; 

desvantajoso” (Desfavorável, 2024). A potência das palavras escolhidas, ainda que de modo 

não intencional, levam o leitor de seu trabalho a perceber a diferença que ela busca marcar 

constantemente entre as famílias paterna e materna. Além da marcação das diferenças entre a 

família por meio de escolhas lexicais contundentes, em sua fala não é raro que a figura paterna 

seja representada como estando à margem perante a família, inclusive da que ele próprio formou 

com aquela mulher branca.  

 
59 Estimo, pela idade de Antonieta e por ela ter nascido depois de dez anos do casamento de seus pais, 

que eles se casaram no começo da década de 1950.  



110 

 

Do patriarca, Antonieta faz relatos contundentes do racismo sofrido por ele e dos 

percalços enfrentados por ela e pelos irmãos por sua ausência prolongada. Aqui é preciso 

ressaltar que a narração da história de Antonieta foi retirada de sua própria dissertação, inclusive 

é possível perceber que ela faz uma autorreferência denominando-se pesquisadora60. Esse 

Excerto 3 foi retirado da parte inicial de seu trabalho de pesquisa, na parte em que ela escreve 

sua autoetnografia. A importância de trazer à tona o relacionamento de seus pais, em especial 

com seu genitor, também se detém no fato de que em conversas informais, ainda que gravadas 

com o consentimento da professora pesquisadora, mas que por razões éticas preferi não 

transcrever aqui61, tive acesso a mais detalhes da história de vida de Antonieta e percebi que 

eles são importantes na constituição da identidade pessoal e profissional dela. Ao ouvir uma 

entrevista gravada em 2022 e comparar com a escrita aqui apresentada, o modo de contar a 

história é diferente, novos adjetivos são utilizados para denominar a figura paterna. E, por fim, 

há acréscimo de detalhes de motivações da ausência prolongada à superfície, a exemplo de seu 

envolvimento amoroso com mulheres de diferentes cidades pelo estado de Goiás, fator 

adicional influenciador no prolongamento de sua ausência. A diferença entre o relato da 

dissertação de Antonieta e o que foi exposto em uma conversa pessoal acontece, segundo 

Bakhtin (2010, p. 116) porque:  

 

A palavra dirige-se a um interlocutor: ela é função da pessoa desse 

interlocutor: variará se se tratar de uma pessoa do mesmo grupo social ou não, 

se esta for inferior ou superior na hierarquia social, se estiver ligada ao locutor 

por laços sociais mais ou menos estreitos (pai, mãe, marido, etc.) [...] Se 

algumas vezes temos a pretensão de pensar e de exprimir-nos urbi et orbi, na 

realidade é claro que vemos “a cidade e o mundo” através do prisma do meio 

social concreto que nos engloba. Na maior parte dos casos, é preciso supor 

além disso um certo horizonte social definido e estabelecido que determina a 

criação ideológica do grupo e da época a que pertencemos, um horizonte 

contemporâneo da nossa literatura, da nossa ciência, da nossa moral e do nosso 

direito.  

 

O que contamos, para quem contamos e de que modo fazemos isso vai depender do 

interlocutor a quem nos dirigimos. A conversa que tive com Antonieta foi gravada durante um 

evento ocorrido em Cavalcante (GO), começou de modo despretensioso e não tinha a intenção 

 
60 Escolhi utilizar o termo “professores-pesquisadores” justamente por ele se apresentar em várias falas 

de meus colegas durante nossas conversas e, também, por ser um termo que ratifica as posições 

ocupadas por eles e que tanto interessam dentro desta pesquisa.  
61 Por serem conversas que trazem histórias pessoais e comentários sobre outras pessoas, fiz a escolha 

por preservar a intimidade daqueles que são citados, cujo envolvimento nesta pesquisa ocorre 

indiretamente.  



111 

 

de que aquele fosse um momento de registro de material empírico para a pesquisa. Mas, ao 

perceber que questões valiosas estavam sendo abordadas, comecei a fazer o registro. Na 

conversa informal entre duas amigas, pois essa é a relação que estamos construindo ao longo 

do tempo, ela confidenciou momentos particulares de sua jornada familiar que não estão 

descritos na dissertação escrita por ela (Excerto 3). Isso ocorre porque seu texto está em um 

portal público de livre acesso e nossa conversa, ainda que faça parte de um trabalho que será 

publicado nos mesmos moldes, talvez não tenha dado a ela a mesma impressão. Afinal, a escrita 

e a fala, embora sejam do mesmo conteúdo, utilizam modos próprios de organização e 

comunicação do pensamento. Além disso, na escrita, temos a possibilidade de ler e reler o que 

está lá para fazer um ajuste mais próximo possível daquilo que desejamos comunicar.  

Já nossa conversa manteve um nível de informalidade no qual ela, inclusive, 

repreendeu-me de modo alegre e surpreso, porque eu não conhecia o significado da palavra 

“tropa”, relacionada à profissão de seu pai e que significa “comprar e vender cavalos e bois”. 

Seu espanto relacionou-se com o fato de que, apesar de ter algum conhecimento sobre a 

realidade rural, eu desconhecia essa expressão, por não ser uma atividade comum nas zonas 

rurais do Rio Grande do Sul, estado onde mora minha família. Em sua dissertação, ela também 

utiliza o termo tropa, porém coloca uma explicação entre parênteses, por subentender que seus 

leitores possam não compreender o que faz alguém que tem como profissão ser tropeiro. A 

consideração sobre este (des)encontro em relação ao que esperamos que nossos interlocutores 

possuam em seu repertório de significados, por nós duas termos vivências sociais e culturais 

similares, contudo outras distintas, fez-nos enxergar, como diz Bakhtin (2010, p. 117), a 

necessidade de compreender que “o mundo interior e a reflexão de cada indivíduo têm um 

auditório social próprio bem estabelecido, em cuja atmosfera se constroem suas deduções 

interiores, suas motivações, apreciações, etc”. Ao ouvi-la mencionar o termo tropa, eu, por ser 

filha de um militar do Exército Brasileiro, fui automaticamente remetida a uma imagem de um 

grande grupo de militares, pois em minhas vivências esse termo foi, e ainda é, na maior parte 

das vezes utilizado com essa conotação.  

Desse modo, mesmo que tenhamos muitas experiências em comum, ainda existe uma 

vasta possibilidade de não compartilharmos alguns significados. Contudo, quanto mais 

“aculturado” o interlocutor for, mais ele poderá se aproximar do “auditório médio da criação 

ideológica” (Bakhtin, 2010, p. 117); em minha experiência, conhecer pessoas de diferentes 

partes do país e poder vivenciar de perto as tradições dessa comunidade foi algo que ampliou 

significativamente meu repertório linguístico, cultural, político, educacional e social. Entendo 

que essa aculturação, nos dias de hoje, não diz respeito somente ao conhecimento formal que 



112 

 

podemos acessar com a educação formal, mas também ao conhecimento de mundo que 

adquirimos quando estamos em espaços diferentes dos quais vivemos e temos contatos com 

outros modos de viver.  

 

3.2.1 Outros impactos da relação com as famílias 

 

Em sua fala, no Excerto 3, outro ponto que foi destacado, é a percepção que Antonieta 

tem, pelos relatos de seus pais e irmãos, de como foi o retorno de Mato Grosso para o Goiás e 

a reconexão com os parentes, após a volta dos genitores. Apesar de estarem há uma década 

morando em outro estado, o vínculo com a família paterna foi retomado e houve acolhimento. 

Já a família materna, mesmo percebendo as dificuldades enfrentadas pelo casal, preferia mantê-

los à margem e se recusava a prestar qualquer tipo de auxílio, mesmo tendo ciência de que eles 

passavam necessidade. Para Borges e Rocha-Coutinho (2015, p. 181-182): 

 

a legitimação social da violência simbólica é de grande importância política, 

uma vez que transforma o diferente em inferior, “naturalizando” uma 

inferioridade que é da ordem do socialmente construído. O que é fruto da 

cultura passa a ser atribuído à natureza. Assim, as discriminações, 

estigmatizações, exclusões, desqualificações e violências resultam de um 

sistema que legitima tanto a desigualdade quanto as práticas discriminatórias 

tornando invisíveis tais formas de violência. Esse processo de “naturalização” 

– que, apesar de culturalmente construído, atribui a uma suposta “natureza” 

distinta a inferioridade de determinados grupos torna, assim, invisível grupos 

de pessoas, discriminando, estigmatizando, desqualificando esses grupos – 

torna, assim, invisível a prática violenta que tornou esse processo possível.  

 

Ainda que esses processos mencionados por Borges e Rocha-Coutinho (2015) não 

sejam necessariamente conscientes, eles têm o poder de moldar as relações e fortalecer um 

sistema-mundo que intensifica as desigualdades e diferenças. O fato de a família materna 

colocá-los em uma posição de inferioridade traz à tona quão naturalizada era a violência 

simbólica a que Antonieta, sua mãe e seus irmãos eram submetidos. O discurso social 

dominante estabelece maneiras de categorizar os indivíduos de acordo com características 

consideradas comuns, naturais e esperadas dos membros daquele espaço social. As 

características visíveis de alguém levam um indivíduo a prever a categoria na qual o “outro” se 

encaixa e, por consequência, pertence. Além disso, suas características mais visíveis levam o 

interlocutor a tentar prever quais atributos dele são responsáveis pela “identidade social”. E, 

por fim, o que antes eram “apenas” preconcepções são transformadas em expectativas 

normativas (Borges; Rocha-Coutinho, 2015, p. 182). No caso da história aqui retratada, o 



113 

 

estigma gerado pelo fator racial tornou “plausível” e “justificável” para aquelas pessoas excluir 

e discriminar os membros da família cuja cor da pele não era branca (Borges; Rocha-Coutinho, 

2015, p. 182).  

A falta de referências culturais que tragam parâmetros que não sejam negativos ou 

pejorativos às pessoas negras exerce forte influência no processo de aceitação da própria 

identidade, tornando-o ainda mais difícil. A força de escutar repetidas vezes sobre as 

“imperfeições” e “inferioridade” e sentir dificuldade ou até mesmo impossibilidade de superá-

las faz que muitas pessoas acreditem naquilo que é colocado para elas como verdade absoluta. 

Os próprios sujeitos pertencentes a essa identidade podem sentir raiva de sua posição, uma vez 

que estamos em uma sociedade em que os ideais de estética e racialização são construídos com 

base na suposta superioridade psicológica e cultural da branquitude. Ao crescer em um 

ambiente que expressa tão abertamente a hostilidade contra aqueles que não estão dentro do 

padrão arbitrário que foi escolhido, parece impossível que tal violência não seja internalizada, 

mesmo por aqueles que são vítimas dela (Borges; Rocha-Coutinho, 2015, p. 183).  

Os modos de agir das duas famílias estão muito vivos nas falas e nas produções escritas 

de Antonieta. Por sua referência aos familiares, pode-se interpretar na fala uma ideia de que a 

família era composta por pessoas com comportamentos opostos: em um lado havia afeto e 

cuidado, mas do outro lado rejeição e indiferença. As palavras que ela utiliza para abordar 

familiares e as relações mantidas com essas pessoas, em conjunto com um panorama maior de 

sua história, revela-nos isso, pois se do lado dos parentes de seu pai houve um restabelecimento 

dos vínculos, com os parentes de seu lado materno a relação se limitava a convivência. 

De acordo com o Dicionário Online de Português, a palavra “conviver” pode significar 

“possuir convivência; ter uma vida em comum; ser próximo de alguém, ter uma boa relação 

com alguém” (Conviver, 2024). Entretanto, a mesma palavra também pode ser entendida como 

“coexistir; partilhar um mesmo local, adaptar-se; ficar acostumado com situações ou condições 

exteriores”. Por sua vez, a palavra “vínculo” traz os seguintes significados: “o que tem 

capacidade de ligar, unir, atar uma coisa à outra, o que estabelece uma ligação afetiva ou moral 

entre duas ou mais pessoas, o que tem capacidade para estabelecer uma relação lógica ou de 

dependência” (Vínculo, 2024). Essas interpretações são ratificadas, inclusive, por relatos orais 

que ocorreram durante nossas aulas da disciplina Sociolinguística Qualitativa, quando 

Antonieta me afirmou que ela e seus irmãos não tiveram acesso às mesmas oportunidades que 

seus primos maternos por conta do racismo e da suposta “estranheza” que seu pai causava na 

família de sua mãe. Já da família paterna as lembranças são positivas, até porque estar em um 

ambiente no qual a cor de sua pele não é responsável pelo preconceito sofrido é um momento 



114 

 

de libertação. Além disso, nesse ambiente, são atribuídos outros valores positivos para a 

identidade negra e, por experiência própria, posso afirmar que não existe na vida sentimento 

melhor do que se sentir igual aos outros que o cercam, com a liberdade e a aceitação para 

expressar aquilo que realmente somos. Ao refletir sobre as cargas semânticas das palavras 

escolhidas por Antonieta, ainda que de modo inconsciente, e seus relatos iniciais, percebo que  

 

o discurso contribui para a constituição de todas as dimensões da estrutura 

social que, direta ou indiretamente, o moldam e o restringem: suas próprias 

normas e convenções, como também relações, identidades e instituições que 

lhe são subjacentes. O discurso é uma prática, não apenas de representação do 

mundo, mas de significação do mundo, constituindo e construindo o mundo 

em significados (Fairclough, 2016, p. 95).  

 

As palavras escolhidas para representar a família trazem, por um lado, o entendimento 

de que ela está inserida em um “espaço de pertença, cuidado mútuo e valorização das 

diferenças” (Gonçalves, 2021, p. 13). Por outro lado, ela se encontrava em um local que se 

apresenta como o “microcosmo da cultura do dominador”, que confere a algumas pessoas o 

poder autocrático de definir quão relevantes ou insignificantes são as experiências e a vida 

daqueles que são considerados o “outro” (Gonçalves, 2021, p. 12). Infelizmente, para ela, a 

maior parte de sua convivência foi com uma parcela familiar que não a aceitava e por essa razão 

foi necessário criar uma rede de sustentação com as microrresistências diárias (Gonçalves, 

2021, p. 12), o que acabou se tornando um traço característico da personalidade dessa 

professora. Ao recontar sua história e de seu pai, em vários momentos, Antonieta usa a palavra 

“luta” e se descreve como uma lutadora por ter conseguido passar por várias adversidades ao 

longo de sua trajetória. Essa representação social que ela constrói acerca de si e dos grupos aos 

quais pertence e se referencia, por meio do discurso, auxilia-a a estabelecer as representações 

que fazem que ela se sinta incluída em alguns espaços sociais, mas excluída em outras 

comunidades (Bagno, 2017, p. 199).  

A identidade pode ser expressa de várias maneiras, aqui vemos que a exclusão que 

ocorreu por conta de seu pai ser um homem negro e quilombola (outra identidade que naquela 

época carregava muitos estereótipos e preconceitos) ocasionou que ela, seus irmãos e sua mãe 

precisassem ser resilientes para poder sobreviver. A marginalização que os acompanhou 

durante a infância fez que ela se tornasse uma mulher que não tem receio de dar suas opiniões, 

pois, como muitas de nós, ela precisou “gritar” para que sua voz fosse ouvida e levada em 

consideração. Além disso, o preconceito sofrido durante a infância e adolescência a dispôs, já 

na vida adulta, a abraçar sua identidade como quilombola com muito mais força, mesmo que 



115 

 

ela tenha morado a maior parte de sua vida fora do quilombo. Ao se autoidentificar como uma 

mulher negra e quilombola, hoje, para Antonieta, é uma maneira de se apropriar positivamente 

dos discursos que no passado eram usados para marcar sua identidade de modo negativo. 

Indubitavelmente, o discurso é uma prática que não apenas representa o mundo, mas também 

constrói e constitui o mundo em diferentes significados (Fairclough, 2016, p. 95) e, por essa 

razão, ele pode ser transformado.  

Apesar disso, é necessário compreender que o “discurso é moldado e restringido pela 

estrutura social no sentido mais amplo e em todos os níveis: pela classe e por outras relações 

sociais em um nível societário, pelas relações específicas em instituições particulares, [...] por 

normas e convenções” (Fairclough, 2016, p. 95). Uma pessoa sozinha dificilmente consegue 

modificar as práticas discursivas dentro da sociedade, isso porque a constituição discursiva da 

sociedade “não emana de um jogo livre de ideias nas cabeças das pessoas, mas de uma prática 

social que está firmemente enraizada em estruturas sociais materiais e concretas orientando-se 

para elas” (Fairclough, 2016, p. 97).  

Desse modo, o “ser negra e quilombola” começa a ser ressignificado por ela, enquanto 

indivíduo, partindo de uma série de vivências que vão permeando sua existência no decorrer de 

sua trajetória pessoal, acadêmica e profissional. Além disso, o contato com o ambiente 

acadêmico ocupa um espaço determinante na ressignificação das identidades, contudo é válido 

ressaltar “que as mudanças subjetivas, individuais, estão imbricadas em mudanças no próprio 

discurso social” (Borges; Rocha-Coutinho, 2015, p. 180). Além disso, no Brasil e no mundo os 

movimentos sociais, assim como outros grupos, classes, comunidades ou blocos, utilizam o 

discurso como uma prática política e ideológica que “constitui, naturaliza, mantém e transforma 

os significados do mundo de posições diversas nas relações de poder” (Fairclough, 2016, p. 98).  

Desse modo, muitas das mudanças na sociedade, que têm sido experimentadas mais 

fortemente nas últimas décadas, a exemplo das questões raciais que estão presentes na fala de 

Antonieta, têm por trás de si uma forte atuação do Movimento Negro (brasileiro e mundial) 

como um “importante ator político, que constrói, sistematiza, articula saberes emancipatórios 

produzidos ao longo da história social, política, cultural e educacional brasileira em prol da 

superação do racismo” (Gomes, 2017, p. 24). Por fim, o discurso como prática política ou 

ideológica não é somente um lugar de luta pelo poder, mas serve para balizar e delimitar a luta 

pelo poder. A prática discursiva recorre às convenções que naturalizam ideologias particulares, 

relações de poder e maneiras de se articular (Fairclough, 2016, p. 99). Ainda assim, em 

diferentes circunstâncias sociais, os mesmos modelos podem se tornar foco de contestação e 

luta, e os sujeitos e as práticas discursivas relacionados a tais convenções poderiam ser vistos 



116 

 

como contraditórios e, por essa razão, a sociedade está a todo momento sendo rearticulada em 

razão dessas disputas na ordem do discurso; podemos comparar esse contexto na história de 

Antonieta que, em um momento da vida, era discriminada por sua classe e pela cor de sua pele, 

porém, hoje se sente orgulhosa desses mesmos traços (Fairclough, 2016). 

 

3.2.2. Maternidade e luta pela sobrevivência  

 

Das dificuldades passadas ainda na infância que me foram relatadas por Antonieta, o 

sumiço definitivo do pai foi a que lhe causou maior impacto. Ao recontar essa história, ela tinha 

lágrimas nos olhos e me confidenciou que foi um período muito difícil, por conta dos 

desdobramentos ocorridos diante desse fato, como podemos ler no trecho que segue: 

 

Excerto 4 - Não sendo aceito pela família de minha mãe, meu pai não 

encontrou alternativa melhor a não ser nos abandonar de vez. Em 1979, ele 

desapareceu, saindo sem destino e sem deixar rastros ou informações. Quando 

desapareceu, deixou minha mãe com oito filhos nascidos e grávida de outro. 

Seu desaparecimento nos trouxe ainda mais sofrimento. Vivíamos na angústia 

da sua espera, e minha mãe, coitada, preocupada e quase enlouquecida, 

trabalhava incessantemente para garantir nosso sustento diário. Foram tempos 

muito difíceis para nós. Às vezes, passávamos até privação de alimentos 

dentro de casa devido à escassez e à dificuldade que minha mãe, solteira, tinha 

para cuidar de nove filhos sem emprego e sem moradia. Nesse contexto, com 

o desaparecimento do meu pai, minha mãe deu à luz ao meu irmão caçula. 

Naquela época, morávamos de aluguel e trabalhávamos sem parar para ajudar 

no custeio das despesas de casa. Quando meu pai desapareceu, eu tinha nove 

anos, e já havíamos passado por várias situações difíceis. Lutamos de todas as 

maneiras possíveis para sobreviver. Naquela época, não existiam políticas 

assistivas de governo, então não tínhamos nenhuma assistência financeira de 

programas governamentais. Minha mãe exercia a profissão de lavadeira, 

lavando roupas de quase todas as famílias proeminentes de Cavalcante/GO, e 

nós, filhos, sempre a acompanhávamos em todas as tarefas. Além de lavadeira, 

minha mãe e nós pegávamos lenha para vender para os moradores de 

Cavalcante. Também vendíamos doces e biscoitos caseiros que minha mãe 

fazia. Estudar? Não conseguia muito, pois buscar formas de garantir o que 

comer e onde morar era mais significativo para nós. Mesmo morando na 

cidade, naquela época, não possuíamos luz elétrica e tudo era na base da 

lamparina, então à noite não tínhamos como realizar quase nenhuma tarefa 

(Lima, A. F. da S., 2024, p. 20-21, ênfase minha). 

 

O relato de Antonieta remete-me a uma parte do livro Quarto de Despejo – Diário de 

uma favelada da escritora Carolina Maria de Jesus, mãe-solo de três crianças, quando ela afirma 

que “[...] O Brasil precisa ser dirigido por uma pessoa que já passou fome. A fome também é 

professora. Quem passa fome aprende a pensar no próximo, e nas crianças” (Jesus, 1992, p. 25). 

As situações vivenciadas por Antonieta, em conjunto com o total descaso das autoridades 



117 

 

políticas da época, fizeram que fosse necessário trabalhar para auxiliar no sustento da casa, 

porém isso não os impediu de aprender algumas lições com a “professora” que a fome é. A falta 

de alimentos, algo tão básico para nossa sobrevivência, ensinou muito a Antonieta e a tornou 

uma profissional que tem um olhar afetuoso para seus estudantes, e isso se transforma no desejo 

que pulsa em sua vida que é auxiliá-los a ter uma vida digna e com melhores condições. É 

oportuno ressaltar a existência de políticas públicas, na atualidade, que auxiliam a diminuir o 

problema da fome no Brasil; hoje, as escolas dos diferentes segmentos contam com a merenda 

escolar como uma forma de combater esse problema social, que ainda persiste na realidade 

brasileira e que foi agravado na pandemia de covid-19.  

Como ela mesma relata, a maior preocupação da mãe dela e dos irmãos era ter condições 

mínimas de sobreviver garantindo comida e abrigo, o que determinava o estudo não ser 

prioridade, pois, onde é preciso lutar para garantir o básico para subsistir, ir à escola acaba se 

tornando uma necessidade secundária. Como professora da rede pública, em especial na 

periferia do Distrito Federal, já observei por vezes essa situação e, apesar de me sensibilizar 

com a situação, tenho plena convicção de que apenas quem já vive na pele a incerteza de quando 

será sua próxima refeição ou que não tem uma casa para retornar ao final do dia é capaz de 

compreender a dor e as marcas deixadas pela miséria. Sobre esse assunto, Carolina Maria de 

Jesus (1992, p. 33) faz um alerta importante: “quem deve dirigir (o país) é quem tem capacidade. 

Quem tem dó e amisade ao povo. Quem governa o nosso país é quem tem dinheiro, quem não 

sabe o que é fome, a dor, e a aflição do pobre”, não sendo capaz de compreender as mazelas 

pelas quais a população, em especial a mais vulnerável, passa diariamente.  

Com a ausência do patriarca, a família passa a ser chefiada pela figura feminina que 

estava responsável por garantir o sustento dela e de mais nove crianças. Contudo, ainda 

percebemos no discurso marcas muito fortes de uma sociedade que coloca a figura masculina 

no centro das relações familiares, ainda que diversas pesquisas no Brasil62 já comprovem que 

quase 50% das famílias são chefiadas por mulheres, muitas delas sem seus respectivos 

parceiros. No discurso de Antonieta, a marcação da identidade materna pela expressão “mãe 

solteira” é utilizada para se referir à mulher que sozinha é responsável pelo sustento dos filhos 

 
62 Por exemplo: IBGE. Mulheres são responsáveis por chefiar quase a metade dos lares brasileiros. 

Brasília: Agência Gov., 22/10/2024. Disponível em: 

https://agenciagov.ebc.com.br/noticias/202410/censo-2022-em-12-anos-proporcao-de-mulheres-

responsaveis-por-domicilios-avanca-e-se-equipara-a-de-

homens#:~:text=Mulheres%20s%C3%A3o%20respons%C3%A1veis%20por%20chefiar%20quase%

20a%20metade%20dos%20lares%20brasileiros,-

Em%202022%2C%20mulheres&text=Em%202022%2C%20das%2072.522.372,Piau%C3%AD%20

(50%2C4%25). Acesso em: 20 jun. 2025. 



118 

 

e não necessariamente a seu estado civil, uma vez que ela era casada até ser deixada para trás 

pelo esposo. Além disso, os adjetivos “coitada”, “enlouquecida” e “preocupada”, usados para 

referir-se à mãe, são provenientes de discursos que colocam a mulher em um papel de aparente 

fragilidade, até mesmo incapaz de resolver seus problemas, mas a história de vida dessa 

matriarca é justamente o contrário, porque ela sozinha precisou enfrentar o preconceito e a 

pobreza para criar seus filhos sem apoio do companheiro, de parentes ou do Estado.  

Compreendo que essa denominação de “mãe solteira” vem de um estigma social criado 

dentro do sistema heteronormativo e patriarcal no qual vivemos. Desse modo, as famílias 

monoparentais, em especial aqueles nas quais a maternidade é exercida solitariamente, são as 

grandes responsáveis pelo início do entendimento de que existem vários tipos de arranjos 

familiares que divergem do padrão da heterossexualidade e que tornam uma espécie de 

imposição social o entendimento de que a família nuclear ocidental se encaixe obrigatoriamente 

no modelo composto por pai, mãe e filhos. Contudo, apesar de parecer um conceito atrelado 

aos tempos atuais “desde o século XIX, nas camadas populares era uma constante lares 

chefiados por mulheres, de modo que a ausência dos companheiros engendrava suposições ― 

em geral de intuito ofensivo, pejorativo e machista ― de maior liberdade sexual das mulheres” 

que pertenciam a essas classes sociais e se encontravam nessa condição de sozinha ser 

responsável pelo próprio sustento e de seus filhos (Soihet, 2004 apud Gobbi, 2023, p. 5).  

As mudanças de comportamento, em especial das mulheres, começaram a ser mais 

frequentes na segunda metade do século XX, com sua inserção no mercado de trabalho, com a 

popularização da pílula anticoncepcional (garantindo nossos direitos reprodutivos) e com a 

crescente força do movimento feminista. Contudo, ainda atualmente, muitas mulheres que são 

mães solo relatam sofrer preconceitos, pois, em uma sociedade na qual a “família tradicional” 

ainda é o modelo referencial, arranjos familiares diversos dessa referência são percebidos pela 

sociedade com certa estranheza e desconfiança. Sobre as diferentes significações dadas, na 

atualidade, à monoparentalidade das mulheres, Gobbi (2023, p. 5-6) afirma que 

 

A noção recém-cunhada “mãe-solo” carrega diferentes compreensões e 

posturas diante do mundo e se faz, entre outras formas, ao questionar a figura 

da mãe solteira, representações e práticas dela decorrentes. Taiane Lima 

(2021), na tentativa de conceituá-la, destaca a solidão presente na palavra solo 

e que se revela na vida. Há um forte peso carregado e que se fez na construção 

da complexa figura acolhedora, que deve ser sempre forte e guerreira e não 

envergar, sobretudo, quando negras e pobres. Trata-se de estar só e ter que 

contemplar questões que estão para além da preocupação financeira 

característica à chefia da família, não exatamente por opção. Vale sublinhar 

que ao homem, no caso da maternidade solo, coube a decisão de não ser pai, 

o que é aprovado socialmente, o mesmo não ocorrendo com a mulher que opta 



119 

 

por não criar os filhos(es/as). Contudo, ser mãe-solo não deve ser resumido 

apenas a um infortúnio ocasionado à vida de alguém que se viu desprovida de 

um companheiro (inclusive no aspecto de auxiliar nas despesas domésticas ao 

prover o lar). Ao contrário, a condição “solo” pode ser vista como opção ativa. 

O caráter dessa opção contempla diversos elementos, tais quais a não sujeição 

à violência doméstica, o justo direito de desejar e viver em liberdade – de não 

ter alguém ao lado cotidianamente a regrar os passos dados –, o querer cuidar 

dos filhos e das filhas sem a obrigatoriedade de uma colaboração masculina e, 

até mesmo, o querer construir outras configurações familiares em que a 

presença masculina não é prioritária. As opções sofrem condicionamentos e 

limitações sociais, sobretudo, quando encaramos as mães-solo negras, pobres, 

periféricas. 

 

Refletir sobre as colocações de Gobbi (2023) acerca dos diferentes significados 

atribuídos à maternidade solo é preciso para que se tire a carga excessivamente negativa do 

termo, pois, como a própria autora coloca, algumas mulheres têm escolhido essa configuração 

familiar pelos motivos anteriormente expostos.  

Mas, como a pesquisadora bem reforça, também devemos ter o cuidado com as 

representações dessas mulheres como “mães guerreiras” ou “heroínas”. Pois, esse tipo de 

representação acaba perpetuando o estereótipo que romantiza e dá um viés positivo a uma 

sobrecarga feminina de quem não optou por viver sozinha a maternidade, em especial quando 

pensamos em mulheres “negras, pobres, periféricas” (Gobbi, 2023, p. 6) e que não possuem 

uma rede de apoio; além de ser um discurso, que acaba desresponsabilizando os genitores e o 

Estado pela falta de apoio que devem prestar às mulheres e as crianças/adolescentes nessas 

situações.  

É interessante trazer à tona também uma outra realidade que está sendo bastante 

discutida/ representada nas redes sociais, em especial no Instagram, que são as mães, cuja 

monoparentalidade também é uma realidade apesar de estarem casadas (ou em relacionamentos 

estáveis) com os genitores de seus filhos. Isso ocorre porque o cuidado e a dedicação aos 

cuidados acabam sendo colocados como responsabilidade unilateral de apenas uma das pessoas 

na relação. Desse modo, mais uma vez podemos perceber que o estado civil da pessoa não 

interfere na obrigatoriedade imposta, em geral, às mulheres de tomarem para si de modo 

exclusivo o cuidado dos filhos. 

Contudo, nesses casos, a figura masculina acaba assumindo a representação do papel, 

seja ele verdadeiro ou não, de provedor da casa que precisa se ausentar para trazer o sustento 

de seus filhos e sua companheira, mesmo que ela também trabalhe e contribua na renda familiar, 

empenhando-se para conciliar sua vida profissional e de maternidade. Todos esses exemplos 

servem para que possamos compreender que existem incontáveis modos, nos quais a 



120 

 

maternidade solo se apresenta e cada um deles possui seus próprios desafios e intersecções, seja 

para as mulheres na atualidade ou nas décadas passadas 

 

Figura 29 – Charge com a representação das responsabilidades excessivas da mãe solo 

  

Fonte: A mãe solo (20 ago. 2017). 

 

Ao retomar a história de Antonieta, percebemos vários elementos das dificuldades de 

ser mãe solo apresentadas ao longo da narrativa: a fome, a ausência do apoio estatal e da figura 

paterna. A soma desses elementos resultou na necessidade de ela e de seus irmãos, crianças e 

adolescentes à época, esquecerem dos afazeres escolares e brincadeiras para que se 

concentrassem em garantir o básico da subsistência; uma vez que, sozinha, seria muito difícil, 

para sua mãe e para qualquer pessoa, sustentar uma família numerosa, acumulando o trabalho, 



121 

 

que servia como sua fonte de renda, os afazeres domésticos e o cuidado de crianças de diferentes 

faixas etárias. Ao retratar a figura materna, como “coitada”, “enlouquecida” ou “preocupada”, 

Antonieta encontra ― ainda que se utilizando de um léxico patriarcal e heteronormativo―um 

meio de trazer à tona as ambiguidades dessa figura materna.  

Por conseguinte, ao mesmo tempo em que uma mãe solo esteja estafada por ter que dar 

conta de todas as demandas familiares sozinhas, são dela os méritos da criação e do cuidado 

com sua prole ao longo dos anos. Se aos homens a negação da paternidade não é algo 

questionado, muitas vezes até normalizado, para as mulheres acaba “sobrando” arcar com todas 

as demandas essenciais para a criação de um outro indivíduo. Nas falas de Antonieta, podemos 

perceber que a força da colonialidade passa imperceptível por alguns de seus discursos. A 

despeito de ela também ter sido mãe solo de seus três filhos e precisado trabalhar duramente para 

poder prover o sustento a sua prole, toma para si uma identidade diferente daquela atribuída à 

sua mãe, como podemos ver no trecho que segue: 

 

Excerto 5 - Com 24 anos e mãe de uma criança, retornei ao interior e fui morar 

no Quilombo Kalunga de Monte Alegre, mas não retornei para a casa dos 

meus pais. [...] Naquela época, com uma criança de colo, tive que trabalhar 

dois turnos devido à quantidade de alunos, mas só recebia por um período 

trabalhado. [...] Na escola Reunida Floresta, trabalhei por cinco anos, de 1993 

a 1999. Neste período, me casei e tive meu segundo filho [...] Apesar de cuidar 

da minha mãe, não podia deixar de trabalhar, pois tinha dois filhos para 

sustentar e ajudar nas despesas de saúde dela. [...] Além da minha profissão 

de educadora, sou mãe solo, independente, que conseguiu criar meus três 

filhos com muita luta e coragem, buscando um direcionamento para cada um 

deles. A mais velha, se tornou educadora. O do meio, abandonou os estudos e 

sobrevive na luta diária sem emprego formal. Já o mais novo, terminou o 

Ensino Médio em 2022 e busca a continuidade dos estudos (Lima, A. F. da S., 

2024, p. 22 – 24, ênfase minha).  
 

Concomitantemente, percebemos em sua fala dois movimentos distintos. De um lado, 

ao falar de sua mãe, Antonieta atribui à a identidade de “mãe solteira”, que possui uma forte 

carga negativa, ao associar mulheres com filhos a seu estado civil. De outro lado, porém, ao 

mesmo tempo, é possível ver sua tentativa de romper com a colonialidade ao se autodenominar 

como “mãe solo”, desatrelando o estado civil da maternidade e o associar a uma condição de 

luta pelo sustento dos filhos. Esse tipo de atitude ocorre, como afirma Rajagopalan (2024, p. 9), 

porque “a tarefa de se esquivar dos fantasmas do passado logo se revela nada fácil, pois o 

colonialismo deixou uma sombra muito longa e sinuosa que ainda ofusca a capacidade de suas 

vítimas de outrora de enxergar a realidade das coisas”. Ao mesmo tempo que tomamos 

consciência da colonialidade em diversos aspectos de nossas vidas, a desconstrução de séculos 



122 

 

de opressão é algo trabalhoso, cujo empenho na mudança de postura deve ser diário e baseado 

no entendimento de que somos seres em constante (des)contrução, estamos aprendendo sempre 

e precisamos estar constantemente atentos às nossas escolhas discursivas para que não reforcem 

esse discurso colonial que tanto nos oprime enquanto habitantes do Sul Global. Rajagopalan 

(2024, p. 12-13) ainda afirma que:  

 

A desconstrução [...] à qual me refiro não equivale à destruição pura e simples, 

tal qual amplamente se alardeia no imaginário popular, graças à interpretação 

errônea, maldosamente promovida, por aqueles que se dão como satisfeitos 

com como as coisas se encontram, não se importando com as iniquidades nelas 

contidas. Ela se dirige à árdua tarefa de desnudar e expor os construtos 

fabricados no passado e que hoje passam por fatos consumados, acima de 

quaisquer questionamentos como se tivessem sido ordenados por vontade 

divina. Ou seja, o que foi construído de acordo com interesses de outrora pode 

e deve ser desconstruído, diante da descoberta dos males que o construto em 

questão tenciona passar em branco. O clamor para abraçar uma postura 

decolonial precisa ser encarado, por conseguinte, não só como um esforço, 

mais do que urgente e necessário, de livrar-nos das garras da colonialidade 

que tanto nos oprime e impede de agir livremente, mas também como uma 

nova epistemologia, nova forma de vislumbrar o mundo diante dos nossos 

olhos e a nossa própria condição e atuação nele.  

 

Por fim, acredito que o ato de trazer à superfície questionamentos sobre as escolhas 

lexicais que fazemos em nosso cotidiano e analisar os diversos significados que estão por trás 

de nossas escolhas, sejam elas conscientes ou não, conforme Rajagopalan (2024, p. 13), 

permite-nos “desnudar e expor os construtos fabricados no passado”. É com a compreensão da 

raiz dessas escolhas que podemos entender, de modo mais profundo e crítico, como a carga 

semântica dessas palavras auxilia na criação e na manutenção de um status quo no qual 

privilégios são mantidos e direitos, negados. É bastante usual, em especial nas redes sociais, 

depararmo-nos com conteúdo que alerta sobre palavras e/ou expressões com cunho racista ou 

sexista, ou até mesmo fazem listas que coíbem o uso de certas palavras por terem uma origem 

que remete a essas questões. Apesar de fazerem um trabalho de conscientizar as pessoas a 

respeito do peso que essas expressões e/ou palavras carregam, esse tipo de postura acaba não 

trazendo uma abertura ao diálogo e ao real entendimento dos motivos que levaram certos 

conceitos a se perpetuarem por tanto tempo.  

É o caso das expressões “mãe solo” e “mãe solteira” que são amplamente discutidas 

nesta seção; ao entender toda a carga semântica, histórica, cultural e discursiva dessas 

expressões, podemos ter consciência mais profunda sobre o porquê devemos ou não utilizar 

cada uma delas e sobre o tipo de discurso que estamos nos filiando quando fazemos a escolha 



123 

 

por uma ou por outra. A própria Gobbi (2023) nos chama atenção para o termo mãe solo que 

pode ou não ser utilizado de modo positivo, dependendo da individualidade que cada história 

apresenta, pois para essas mulheres/mães, em especial as negras e periféricas, “há uma inegável 

força que se faz em luta cotidiana, tendo as crianças, filhos e filhas, como arranque para suas 

ações. É um futuro no presente, não há uma projeção para o depois, o depois é o agora” (Gobbi, 

2023, p. 7). Assim, como Antonieta, sua mãe e seus irmãos e para muitas famílias que lutam 

e/ou lutaram pela sobrevivência no presente ou em tempos passados, essas mulheres devem ser 

vistas não como “enlouquecidas”, “preocupadas” ou “coitadas”, pois, apesar dos avanços das 

últimas décadas, ainda estamos longe de alcançar em plenitude a proteção às crianças e à 

maternidade que consta como direito social garantido a todos pela Constituição Federal de 

1988. 

 

3.3 Vivências que nos marcam: o preconceito linguístico nosso de cada dia  

 

Enquanto Antonieta tem suas lembranças da infância muito focadas nas vivências 

familiares, nos relatos de Sepé Tiaraju, as experiências escolares da infância são trazidas à tona 

com mais intensidade. Durante nossas interações iniciais, foram poucos os momentos em que 

ele compartilhou experiências mais íntimas e familiares, o que acaba deixando transparecer um 

perfil um pouco mais reservado ao trazer à tona suas experiências pessoais, contudo, consegui 

me conectar com sua experiência e relembrar algo que também ocorreu comigo na infância e 

deixou algumas marcas profundas. Desse modo, apresento um dos poucos relatos que ele faz a 

respeito de sua família: 

 

Excerto 6 - Quando nasci às margens do rio Amazonas nos idos de 1970, 

ouvia os vizinhos e pessoas dessa Zona Ribeirinha falarem palavras diferentes 

daquelas que eu ouvia meus avós e pais, de origem nordestina falarem. 

Enquanto meus avós pronunciavam /poupa/ para a parte traseira da 

embarcação, a população originária da região amazônica pronunciava /pupa/. 

Para a palavra /canoa/, os nativos falavam /canua/, e para a palavra /boia/, 

eles falavam /buia/. Contudo, naquele tempo, ainda, sem nenhum 

conhecimento sociolinguístico, achei que se tratava de erro de pronúncia por 

parte da população nativa ribeirinha ou por questões de nível de escolaridade 

(Lima, A. dos S., 2024, p. 36, ênfase minha).  

 

Assim como Sepé Tiaraju, tenho uma memória da infância relativa à diversidade 

linguística que me marcou profundamente. Aos seis anos, com o nascimento de meu irmão, 

Maura, uma moça recém-chegada do interior da Bahia veio trabalhar em nossa casa para 

auxiliar meus pais nos afazeres domésticos e cuidar de nós, crianças, enquanto eles estavam 



124 

 

fora de casa trabalhando. A lembrança que me marcou muito sobre esse período de adaptação 

foi um dia, na mesa do almoço, quando estávamos iniciando a refeição, ela me questionou se 

eu desejava comer com uma colher ou com um “galfo”63. Naquele momento, gerado em mim o 

estranhamento do modo de ela pronunciar a referida palavra, gentilmente eu lhe disse: “tia, não 

é assim que se fala! É garfo”. Ela não se sentiu constrangida com a minha “correção”, mas me 

pediu que a ajudasse a “falar direito”; eu, criança, assim como Sepé Tiaraju, sem entendimento 

sobre a variedade linguística e aceitando somente o ‘português padrão’ como referência, segui 

corrigindo-a sempre que “havia” alguma necessidade.  

Talvez essa minha necessidade de corrigir cada desvio da norma padrão que Maura 

apresentava se dê pelo fato de que, quando eu era ainda menor, com quatro ou cinco anos, 

depois de uma temporada de férias de trinta dias na casa de meus avós no Rio Grande do Sul, 

era habitual que eu retornasse para casa falando a variação linguística de meus parentes 

gaúchos. E, ao retornar para Brasília, não raro esse novo modo de falar se tornava motivo de 

chacota por parte de conhecidos de minha família que ficavam pedindo para que eu repetisse 

palavras como carroça, carro, entre outras que possuem o som de /rr/ ― pronunciado com 

bastante ênfase na Serra Gaúcha ― e que faziam parte das conversas de meus familiares, que 

eu escutava e, por essa razão, eu saberia “imitar” a pronúncia utilizando-me daquela variedade. 

Ou, ainda, que eu utilizasse os regionalismos, por exemplo, chamar “bezerro” de “terneiro”, 

proporcionando a eles boas risadas. Porém, para mim aquela era uma situação de muito 

constrangimento, em especial, porque eram adolescentes ou crianças mais velhas que faziam 

esse tipo de chacota comigo e isso me entristecia. Desse modo, meu intuito era, ao mesmo 

tempo, impor para Maura a norma padrão e evitar que ela tivesse experiências tão negativas 

quanto as minhas.  

Em minha cabeça pueril, isso fazia completo sentido; contudo, hoje, passados quase 

trinta anos, creio que ela também tenha tido que lidar com a chacota e preconceito linguísticos 

em outros espaços sociais e, por essa razão, me incentivou a corrigi-la sempre que fosse 

necessário, pois eu nunca tive a intenção de zombar dela, mas apenas queria auxiliá-la a passar 

a dominar a norma e usá-la a seu favor. Ela trabalhou em minha casa por sete anos e, durante 

esse tempo, cheguei a participar, por convite dela ou insistência minha, de algumas atividades, 

 
63 De acordo com Bagno, o fenômeno linguístico da “troca de /r/ por /l/ se chama lambdacismo. Ela 

ocorre, no português não-padrão, em variantes como calvão, celveja, galfo. O que as pesquisas dos 

sociolinguistas e dos foneticistas nos explicam é que tanto o rotacismo quanto o lambdacismo ocorrem 

em ambientes fonéticos específicos, isto é, diante de determinadas consoantes (quem diz calvão, por 

exemplo, não diz calta, mas sim carta) ou de acordo com a posição do fonema na palavra” (Bagno, 

2006 [1999], p. 93).  



125 

 

como aulas regulares ou saídas a campo oferecidos na escola onde ela cursou a Educação de 

Jovens e Adultos (EJA); por fim, formou-se no Ensino Fundamental e Médio e foi buscar outras 

oportunidades no mercado de trabalho.   

As histórias sobre o preconceito linguístico, vivenciadas por Sepé Tiaraju, Maura e por 

mim, são exemplos ― por vezes muito dolorosos ― de como precisamos realizar um trabalho 

de conscientização e compreensão, tanto nas escolas como fora delas, de que apesar de “no 

Brasil o português ser a língua da imensa maioria da população não implica, automaticamente, 

que esse português seja um bloco compacto, coeso e homogêneo” (Bagno, 2006 [1999], p. 18). 

Além disso, as variedades linguísticas que estão em oposição ao vernáculo padrão, em geral 

associadas a classes econômicas mais abastadas, são altamente estigmatizadas. Bortoni-Ricardo 

(2011) denomina-as de “rurbanas” pois “essas variedades são usadas por falantes de classes 

baixas, não alfabetizados ou semialfabetizadas, que vivem na cidade, mas que, na maioria dos 

casos, têm antecedentes rurais, e pela população que vive em áreas rurais” (Bortoni- Ricardo, 

2011, p. 21), como é o caso dos participantes da tese. Apesar de as histórias aqui contadas na 

tese terem se passado há várias décadas, ainda é possível constatar na atualidade, inclusive pelas 

redes sociais, que esse pensamento permanece sendo difundido por/para algumas pessoas; 

mesmo com a existência de incontáveis estudos afirmando que a variação linguística é natural 

nas línguas e “as variedades rurais e rurbanas são marcadas por um grande número de regras 

que perpassam a fonologia, a morfologia, a sintaxe e a semântica” (Bortoni-Ricardo, 2011, p. 

22). Ainda assim, existem pessoas, em geral estudiosas da língua, que se julgam detentoras do 

saber e com autoridade para afirmar com veemência o que é certo (de acordo com a gramática 

normativa) ou errado na Língua Portuguesa falada no Brasil. 

 

3.3.1 Preconceito linguístico nas redes sociais  

 

Ainda no escopo do preconceito linguístico, na atualidade, temos alguns produtores64 

de conteúdos, também conhecidos como influenciadores, trabalhando nas redes sociais onde 

ganham dinheiro, ou se diz na gíria da internet “monetizam” seus canais, ridicularizando 

pessoas que falam variedades que diferem da norma padrão. Atuam por meio de uma fachada 

humorística ou vendem a ilusão de que somente ao dominar a norma padrão da língua seremos 

bem sucedidos e teremos prestígio social (Bagno, 2006 [1999]; Gomes; Gomes, 2015). Essas 

 
64 Cíntia Chagas e Marcela Tavares são exemplos de influenciadoras com esse estilo de conteúdo que 

possuem milhões de seguidores e visualizações em seus perfis pela internet. Marcela Tavares, 

inclusive, tem um quadro em seu canal denominado “Não seja burro”, no qual, aos gritos, ela corrige 

supostos desvios da norma padrão cometidos por brasileiros, em geral, de classes sociais mais carentes. 



126 

 

pessoas alcançam milhares de seguidores e disseminam uma visão da língua que acaba 

reforçando um “abismo linguístico” (Bagno, 2006 [1999], p. 16), que coloca de um lado os 

falantes das variedades não padrão e do outro os indivíduos que a dominam.  

Esse tipo de “conteúdo” não é invenção dos influenciadores, pois no passado tínhamos 

professores de Português que escreviam em colunas para jornais65 e/ou revistas impressas, 

advogando em favor da norma padrão como superior às demais. Contudo, o alcance desses 

conteúdos no passado era restrito ao público que tinha condições financeiras para acessar esses 

veículos de comunicação. Hoje em dia, essa realidade mudou, pois com a democratização da 

comunicação, qualquer pessoa com acesso à rede mundial de computadores pode se projetar 

nacionalmente, disseminando o preconceito linguístico; ou ter acesso a esse conteúdo seja por 

vontade própria ou por sugestão/seleção do algoritmo, baseada em seus interesses de busca e 

engajamento dentro das plataformas digitais.  

Apesar de ter havido avanços inquestionáveis na luta contra o preconceito linguístico, 

parece-me bastante razoável afirmar que esse tipo de julgamento em relação à variação 

linguística de alguns grupos sociais ainda persiste. Porém, na era digital além de mais pessoas 

terem mais acesso a esses tipos de conteúdo, elas também têm a possibilidade de expressarem 

suas opiniões nas interações66 com outros usuários das redes sociais, reforçando ou combatendo 

questões relacionadas ao preconceito linguístico. Se antes era necessário mandar cartas ou e-

mail para comentar o que havia sido escrito, hoje, em questão de segundos, os comentários das 

pessoas se multiplicam nas postagens das redes sociais e muitas vezes sem nenhum tipo de 

filtro. Diante desse cenário atual, é relevante ressaltar que, assim como há décadas, 

 

[...] a educação ainda é privilégio de muita pouca gente em nosso país, uma 

quantidade gigantesca de brasileiros permanece à margem do domínio de uma 

norma culta. Assim, da mesma forma como existem milhões de brasileiros 

sem terra, sem escola, sem teto, sem trabalho, sem saúde, também existem 

milhões de brasileiros sem língua. Afinal, se formos acreditar no mito da 

 
65 A professora e escritora Dad Squarisi tinha uma coluna no jornal Correio Braziliense, no qual escrevia 

sobre os usos da norma padrão da língua portuguesa. O conteúdo da coluna foi criticado por vários 

linguistas, entre eles, Marcos Bagno, no livro Preconceito Linguístico, e Marta Scherre, em Doa-se 

lindos filhotes de poodle: variação linguística, mídia e preconceito.  
66 Com a chegada da web 2.0, o fluxo da comunicação foi modificado. A divisão, até então existente, 

entre leitores e produtores de conteúdo não existe mais e, assim, é criada a possibilidade de as pessoas 

exercerem os dois papéis simultaneamente, tornando-se lautores (Rojo; Barbosa, 2015, p. 119). A web 

2.0 possibilitou mudanças e, com o surgimento de um espaço destinado a comentários e publicações, 

o leitor pode contribuir de forma direta para a interpretação do texto quando publica seus comentários 

e relaciona o texto a outras publicações que circulam pela rede (Braga, 2013). Segundo Rojo e Barbosa 

(2015), com a nova era da internet, acaba a cisão entre os produtores de conteúdo e aqueles que apenas 

podem ler o que é publicado. Nessa nova era, todos podem escrever e ler, exercendo o papel de leitor 

e de autor. 



127 

 

língua única, existem milhões de pessoas neste país que não têm acesso a essa 

língua, que é a norma literária, culta, empregada pelos escritores e jornalistas, 

pelas instituições oficiais, pelos órgãos do poder — são os sem-língua. É claro 

que eles também falam português, uma variedade de português não-padrão, 

com sua gramática particular, que, no entanto, não é reconhecida como válida, 

que é desprestigiada, ridicularizada, [...] alvo de chacota e de escárnio por 

parte dos falantes do português-padrão ou mesmo daqueles que, não falando 

o português-padrão, o tomam como referência ideal — por isso podemos 

chamá-los de sem-língua. O que muitos estudos empreendidos por diversos 

pesquisadores têm mostrado é que os falantes das variedades linguísticas 

desprestigiadas têm sérias dificuldades em compreender as mensagens 

enviadas para eles pelo poder público, que se serve exclusivamente da língua-

padrão. Como diz Maurizzio Gnerre em seu livro "Linguagem, escrita e 

poder", a Constituição afirma que todos os indivíduos são iguais perante a lei, 

mas essa mesma lei é redigida numa língua que só uma parcela pequena de 

brasileiros consegue entender. A discriminação social começa, portanto, já no 

texto da Constituição. É claro que Gnerre não está querendo dizer que a 

Constituição deveria ser escrita em língua não-padrão, mas sim que todos os 

brasileiros a que ela se refere deveriam ter acesso mais amplo e democrático 

a essa espécie de língua oficial que, restringindo seu caráter veicular a uma 

parte da população, exclui necessariamente uma outra, talvez a maior. Muitas 

vezes, os falantes das variedades desprestigiadas deixam de usufruir diversos 

serviços a que têm direito simplesmente por não compreenderem a linguagem 

empregada pelos órgãos públicos (Bagno, 2006[1999], p. 16-17). 

 

Apesar de a realidade brasileira ser múltipla, como vimos no excerto acima, em especial 

no que concerne acesso aos direitos sociais, parece-me que pessoas como a influenciadora 

Cíntia Chagas, que se considera uma mulher culta e intelectual, não possui um entendimento 

mais amplo do panorama do país onde ela mora e onde se localizam grande parte das pessoas 

que “usufruem” de seus conhecimentos. Em uma de suas entrevistas67, ela afirma “eu faço uma 

piada com isso, mas é a mais pura verdade. Não há Rolex, não há Hermès, não há carro 

importado que vá salvar a sua imagem dos seus erros de Português” (Chagas, 2023, ênfase 

minha); logo em seguida, ela continua dando o exemplo de pessoas que trabalham em 

restaurantes de luxo, dizendo que, ao ouvir as explicações dos trabalhadores sobre um prato ou 

um vinho, se “de repente ele (o trabalhador) fala: ‘esse vinho tem menas acidez’, Gente, na 

mesma hora, no mesmo momento você invalida aquela pessoa, você desmerece tudo que você 

ouviu. Seria como se você colocasse aquela pessoa numa prateleira, num patamar de menor 

valia” (Chagas, 2023, ênfase minha). Por fim, a influenciadora afirma “não tem jeito, isso é 

preconceituoso?! Eu não sei o quê é, pode até ser preconceito, mas é a realidade” (Chagas, 

2023, ênfase minha).  

 
67 Entrevista concedida ao programa Mulheres Positivas da Jovem Pan, que conta com mais de vinte mil 

visualizações e mais de quarenta comentários, em geral, apoiando a influenciadora em seus 

posicionamentos sobre respeito às diferentes variações linguísticas. 



128 

 

Aqui temos um claro exemplo de um pensamento que “em nome da boa língua, pratica-

se a injustiça social, muitas vezes humilhando o ser humano por meio da não aceitação de um 

de seus bens culturais mais divinos: o domínio inconsciente e pleno de um sistema de 

comunicação próprio da comunidade ao seu redor” (Scherre, 2005, p. 43). Aqui são feitas 

associações perversas, sem respaldo linguístico entre o domínio de determinada forma 

linguística e a beleza ou feiura, elegância e deselegância, competência e incompetência, 

inteligência e burrice de seus falantes (Scherre, 2005).  

Como podemos perceber ao tecer esses comentários, Cíntia coloca as pessoas que, 

independentemente de sua trajetória de vida, ao não dominarem ou não utilizarem 

adequadamente a norma padrão, acabam se tornando pessoas de “menor valia”. Desse modo, 

associa o valor que uma pessoa possui em razão do conhecimento da língua padrão que ela tem 

e ainda finaliza com um questionamento irônico, no qual afirma que o fato de isso ser ou não 

preconceito não muda o fato de esse pensamento dela ser a “realidade”.  

Sua estratégia para disseminar esses preconceitos é traçar um paralelo entre consumir 

marcas de luxo e frequentar locais pomposos que a(o) tornam uma pessoa desejável. Não 

adianta nada se seu “português” não for considerado aceitável naquele espaço. Porém, em seu 

exemplo, ela se reporta à figura do maître que é um trabalhador dentro daquele espaço e, por 

consequência, está em uma posição social diferente daquela ocupada por um cliente. Entretanto, 

ao persistir nesse questionamento e imaginarmos que a situação seja diferente, e quem comete 

o suposto “erro” de português seja uma pessoa que está em uma posição igual ou superior àquela 

ocupada pela influenciadora no determinado espaço social, será que a fala dessa pessoa também 

seria invalidada por conta de um desvio da norma padrão? É pouco provável que isso ocorra, 

uma vez que o preconceito linguístico tem um caráter muito ligado às questões sociais e porque 

pessoas que dominam a norma culta também cometem desvios e isso não é algo que invalida 

sua fala (Scherre, 2005).  

Apresento ainda uma tirinha que circula nos livros didáticos e na internet há muitos anos 

e, mais uma vez, percebemos que o “valor” da pessoa se concentra em sua aparência e em seu 

modo de falar. Por ser uma charge presente nos materiais didáticos, cabe aqui uma reflexão 

sobre o que ocorre “quando espaços educacionais se tornam lugares cujo objetivo central é o 

ensino de costumes burgueses, o registro informal e a linguagem que foge à norma culta não 

são valorizados; na verdade, são abertamente desprezados (hooks, 2021, p. 91-92). Mesmo que 

o tema de variação linguística seja tratado em classe, esses registros da linguagem raramente 

são usados em sala de aula pelos docentes, ainda que eles o façam em outros ambientes (hooks, 

2021). A despeito de reconhecermos o valor da norma padrão, é fundamental trazer para sala 



129 

 

de aula a real valorização da diversidade linguística e não apenas alguns exercícios soltos, que 

não discutem com profundidade a temática e servem apenas para cumprir as exigências que 

existem na Base Nacional Comum Curricular (BNCC).  

Ao observar a charge, temos um homem que, apesar de ele atingir os parâmetros de 

beleza estimados pela personagem feminina (e que são impostos na sociedade de modo geral), 

é rechaçado por ela ao iniciar a conversa. Observando mais atentamente a tirinha, podemos 

depreender que nessa situação a mensagem que se deseja transmitir, ainda que de modo jocoso, 

é de que uma pessoa que utiliza uma variante considerada “não desejável” é colocada como 

alguém inferior e que não está em pé de igualdade com uma pessoa que tem acesso a formas 

mais monitoradas de leitura e escrita. Esse tipo de expressão artística acaba, ainda que de modo 

sutil, reforçando estereótipos e trazendo cargas negativas para os diferentes modos de falar. 

Assim como a influenciadora Cintia Chagas, o personagem masculino também é considerado 

uma pessoa de pouca valia porque, ao sair correndo da cena, a mulher não fala nada para o 

homem, demonstrando por meio de um ato concreto que ele não é digno de nenhuma explicação 

por parte dela em relação a esse ato. Para ela, é tão óbvio que eles não estão no mesmo patamar 

de palavras, que a justificativa de seu ato se torna desnecessária.  

 

Figura 30 ‒ O romance 

 

Fonte: Cibele Santos (Texto 2 apud Pinheiro, 13 mar. 2017).  

 

É alarmante pensar que mesmo tantas décadas depois da publicação do livro 

Preconceito Linguístico, de Marcos Bagno, esse ainda seja um tema que não foi superado em 

nossa sociedade. Ao contrário, na atualidade, os mecanismos utilizados para difundir esses 

pensamentos se tornaram cada vez mais sofisticados e têm a capacidade de propagar a voz 

daqueles que acreditam que as pessoas são melhores ou piores de acordo com a variedade 

linguística que utilizam. Ao considerar essas questões, penso ser coerente finalizar esta seção, 



130 

 

compartilhando a opinião da professora Marta Scherrer sobre as pessoas que difundem esse tipo 

de pensamento, em especial as que são formadas em Letras, que têm conhecimento acerca de 

variação linguística, assim como ela:  

 

o que considero mais preocupante é o fato de uma profissional que tem 

conhecimentos de teoria linguística assumir posições tão radicais, tão 

normativas, tão ridicularizantes, como se houvesse uma verdade única em 

termos de língua e como as gramáticas pedagógicas existentes, feitas por nós, 

e, em princípio, para nos servir de bíblias, no sentido figurado do termo, que 

devem ser seguidas cegamente (Scherre, 2005, p. 41).  

 

Por fim, ao julgar as pessoas pelas variantes que utilizam, esquecemos que nós, 

enquanto brasileiros, falamos, cantamos, criamos, brincamos e sonhamos em uma língua 

nascida de encontros e desencontros entre povos, culturas e idiomas muito antigos e diversos 

os quais, ao longo de séculos, atravessaram ― e continuam atravessando ― continentes e mares 

para se misturarem aqui. É nesse caleidoscópio linguístico, cultural e transnacional sempre em 

movimento se (re)construindo que o português do Brasil segue se (re)inventando (Santana, 

2025). Sabemos que a língua pode ser um instrumento de opressão e/ ou de dominação e por 

meio dela se exercer poder sobre as pessoas; mas a língua também é um meio real de libertação. 

Precisamos lutar diariamente para que essa seja a realidade das pessoas, tanto no meio virtual 

quanto no meio presencial, e seguir combatendo falas que veneram cegamente a gramática 

normativa e, consequentemente, acabam gerando exclusão e preconceito (Scherre, 2005).  

 

3.4 Lembranças escolares mais remotas 
 

Nesta sessão, trago alguns relatos dos professores participantes a respeito dos tempos 

de escola. São relatos que abarcam o período da infância e juventude de ambos e que servem 

para que possamos analisar como a relação com o ambiente escolar foi se construindo ao longo 

de suas vidas. Isso porque a escola é um lugar que desperta sentimentos bons ou ruins desde 

que começamos a frequentar este espaço. Minha avó Inês, por exemplo, sempre relata que sair 

de casa para estudar era um modo de realizar seu sonho de ser igual às suas professoras, 

mulheres que ela sempre admirou. Mas, também, uma oportunidade de estar longe de uma casa 

cheia de irmãos ― todos mais novos e cujo cuidado lhe acabava sendo imposto em razão da 

idade ― para ter uma vida diferente da de seus pais.  

Vislumbrar uma realidade para além daquela vivida por sua comunidade foi sua 

motivação para prosseguir nos estudos e, apesar de ter passado sua vida toda no campo e ser 

agricultora, foi na escola que ela encontrou uma profissão que a deixou extremamente realizada 



131 

 

e orgulhosa. Em nosso último telefonema, ela me contou alegremente que uma de suas alunas 

seria secretária de educação do município e o quanto isso a emocionou, pois, apesar de ter 

“apenas” o magistério, ela ajudou a formar a mulher que hoje é responsável pela educação na 

cidade e representante de sua classe trabalhista na prefeitura.  

 

Figura 31 – Inês, minha avó, à direita, com três de seus onze irmãos 

 
Fonte: Arquivo pessoal (Material Empírico n.° 18 / Fotografia, 26/12/1952). 

 

Já meu avô paterno, Antônio Tonin, não pôde estudar durante sua infância, mas sempre 

incentivou os filhos a irem para a escola e, apesar de ter se alfabetizado já adulto enquanto 

serviu ao Exército Brasileiro, ele valorizava o conhecimento escolar e aconselhava os filhos a 

aproveitarem a chance que ele não tivera e, segundo suas próprias conclusões, teria lhe dado 

oportunidades distintas de vida. Uma das lembranças mais fortes que tenho dele era quando se 

sentava na varanda de sua casa, com as pernas levemente cruzadas e o braço apoiado no portão 

baixo, lendo vagarosamente as notícias do jornal de domingo, como se apreciasse cada palavra 

do jeito que somente quem sabe o que é uma vida privada do direito básico à educação pode 

compreender. Durante sua leitura, sempre que havia outras pessoas no ambiente, ele fazia um 

pequeno resumo das notícias lidas e relia pequenos trechos em voz alta para sustentar seu 

relatório. Aqueles jornais eram lidos e relidos por vários dias até se esgotarem todas as matérias, 

e ele partisse para a cidade atrás de um novo exemplar para recomeçar sua empreitada. 

 

 



132 

 

Figura 32 ‒ Meu avô Antônio, em dois momentos: a serviço do Exército e da construção de uma ponte 

em Passo Fundo (RS) 

  

Fonte: Arquivo pessoal (Material Empírico n.° 19 / Fotografia, 1962 e 1963). 

 

Suas mãos calejadas de agricultor e trabalhador de pedreiras ― acostumadas a 

instrumentos de trabalho pesados e rústicos ― ganhavam uma leveza impressionante ao pegar 

uma caneta ou passar as folhas do jornal. Seu sonho era ter um filho militar, uma vez que foi 

enquanto trabalhava com o Exército Brasileiro que aprendeu a ler e escrever, o que resultou em 

uma grande admiração pela instituição. Meu avô sempre me perguntava com interesse sobre a 

escola e que curso superior eu queria fazer quando terminasse o Ensino Médio; naquela época, 

eu ainda não sabia com certeza qual seria minha futura profissão. E, infelizmente, ele morreu 

antes de eu me formar no Ensino Médio. Meu avô nunca ficou sabendo que me tornei professora 

ou que busco, assim como ele, incentivar os jovens a persistirem no estudo; seu exemplo 

enquanto leitor atento ficou guardado na minha memória com muito carinho e orgulho. Já eu, 

apesar de vir de uma família na qual o estudo sempre foi valorizado, em algumas ocasiões 

percebi a escola como um local onde “o conhecimento passou a se resumir à pura informação. 

Não tinha relação com o modo de viver e de se comportar [...] logo [nós, os estudantes] 

aprendemos que o que se esperava de nós era obediência, não o desejo ardente de aprender” 

(hooks, 2017, p. 12). Uma de minhas memórias mais remotas da infância, antes mesmo de 

começar a estudar, foi de olhar um outdoor enorme e cheio de luzes, pela janela do carro parado 

no semáforo, com suas figuras chamativas e, ao me deparar com as letras nele escritas, não 

conseguir entender o que significavam e ficar frustrada. Contudo, o sentimento negativo 

acendeu em mim um desejo de saber o que “aquele punhado de letras” poderia significar. De 



133 

 

alguma forma, eu sabia que aquele painel imenso estava passando uma mensagem que eu não 

conseguia captar ainda. Mas, ao entrar na escola, percebi de modo efetivo a liberdade 

conquistada por meio do conhecimento, mas ainda não enxergava a sala de aula como um local 

de “promessa e possibilidade” (hooks, 2017, p.13); estudar era uma tarefa enfadonha e, 

principalmente, porque minhas disciplinas favoritas não eram tão valorizadas quanto qualquer 

outra da área das Exatas. 

Ainda assim, nas aulas de Humanidades e Linguagens, sentia um tédio por não poder 

criar nada e meu “papel” naquele local ser apenas de reproduzir o conhecimento repassado 

pelos professores. Nós não éramos estimulados a pensar criticamente, mas a ter um papel 

passivo diante do que ocorria em sala de aula. Hoje sou uma professora que acredita que “o 

entusiasmo é gerado pelo esforço coletivo” (hooks, 2017, p. 18), ou seja, todos que estão em 

sala de aula influenciam na dinâmica do ambiente, e as contribuições de cada pessoa são 

importantes para construção de saberes.  

Tenho certeza de que minhas experiências pessoais e familiares foram responsáveis por 

estruturar, em minha história de vida, a maneira como eu enxergo o ensino de línguas, a escola 

e os estudantes que trilham os caminhos comigo. Após relatar um pouco dos passos iniciais que 

me tornaram a profissional e a pessoa que sou hoje, apresento as primeiras lembranças de Sepé 

Tiaraju sobre a escola na qual entrou em contato com o mundo das letras. Acredito que, ao 

conhecermos um pouco mais sobre essas trajetórias, podemos compreender melhor o que 

motiva e impulsiona esses profissionais. Partindo desse pressuposto, trago Sepé Tiaraju para o 

centro da conversa para que possa partilhar suas primeiras experiências escolares: 

 

Excerto 7 - ingressei em uma escola formal pela primeira vez quando eu tinha 

12 anos, e na escolinha particular da comunidade em que eu morava aos 10 

anos de idade, pois em 1974 quando comecei a estudar não havia escola 

pública na localidade rural em que eu residia, de modo, que a única opção 

era a escolinha particular que havia na comunidade rural. [...] A escolinha 

particular da comunidade não oferecia séries regulares e o ensino era ofertado 

através da modalidade Multisseriada em que se estudava em uma única sala 

adaptada com alunos de idades e níveis de saberes diferentes. Assim, o 

professor dividia o quadro preto com um giz em três partes e escrevia os 

conteúdos da 1ª à 3ª série, e os alunos copiavam em seus cadernos. [...] 

Lembro-me, ainda das interações sociais com os colegas de classe e as 

conversas giravam sempre sobre futebol, pois era a única diversão que 

havia naquela comunidade rural ribeirinha. Mas o que mais me fascinava 

era os livros com suas belas histórias. Um desses livros era a Cartilha 

“Caminho Suave”, da autora Branca Alves de Lima, o qual foi meu livro de 

alfabetização e letramento no decorrer de minha infância. Naquele período, 

entre 1970 e 1980 as únicas tecnologias da informação e comunicação mais 

acessíveis era o rádio e o livro, sendo o livro a fonte de acesso mais viável 

economicamente, principalmente, para quem vivia na Zona Rural Ribeirinha 



134 

 

da Amazônia. [...] A minha comunidade era conhecida por nome de “Mamorí” 

que significa casta de peixe, localizada no município do Careiro, estado do 

Amazonas, situada às margens de um rio com o mesmo nome. Nessa 

localidade não havia escola formal, pois era constituída de sítios com casas de 

palafitas às margens do rio e seus moradores trabalhavam na agricultura e 

extrativismo. Assim, quando eu completei 10 anos de idade, os meus pais 

e os pais e de outras crianças contrataram o Sr. Leotério, um agricultor 

de 59 anos que morava na comunidade para dar aula particular, com o 

objetivo de alfabetizar as meninas e os meninos que não sabiam ler e nem 

escrever. Foi na humilde casa de palafita do Sr. Leotério, transformada em 

escolinha que tive o primeiro contato com as letras. A dinâmica de 

deslocamento logístico até a casa (escolinha) do Professor era por meio de via 

fluvial, e o transporte era feito em uma canoa de madeira movida à remo por 

um percurso de 18 km entre ida e volta, das segundas às sextas-feiras no 

horário matutino. Contudo, o Sr. Leotério só possuía até a 3ª série do Ensino 

Fundamental, e o ensino ministrado por ele não era formal. Assim, quando 

completei 12 anos, meus pais me mandaram para a cidade de Manaus para 

continuar os estudos em uma escola pública no município de Manaus 

(Memorial do professor-pesquisador, 2024). 

 

Por morar na zona rural, Sepé Tiaraju também teve dificuldade em se inserir na escola 

e foi necessário que seus pais pagassem para que ele tivesse acesso ao ensino no começo de sua 

vida escolar; ele diz que ficou bastante marcado pelo fato de ler belas histórias que o 

transportavam para outras realidades, diferentes daquela onde ele estava inserido. De acordo 

com seu relato, o futebol era a grande diversão das crianças; e isso ocorria devido ao fato de 

não haver condições financeiras para acessar outros tipos de entretenimento. Assim como 

muitos naquela época, para iniciar seus estudos formais, Sepé Tiaraju precisou sair de sua casa 

na zona rural e migrar para cidade de Manaus (AM), onde pôde estudar e, posteriormente, 

começar a trabalhar na Zona Franca da cidade amazônica.  

A realidade da comunidade de Sepé Tiaraju não era muito diferente de outras 

comunidades rurais mais afastadas, onde os professores acabavam sendo moradores que tinham 

algum estudo, mas não eram formados para exercer a profissão. O ambiente escolar também 

não era adequado para receber as crianças que lá chegavam, não existia um currículo a ser 

seguido e as classes eram multisseriadas. Não era raro que esse estudo não fosse formalizado e 

acabasse tornando escolas, iguais às do Sr. Leotério, como uma maneira de ensinar aos jovens 

na comunidade o mínimo para que eles pudessem sobreviver no mundo mediado pela leitura. 

Contudo, é indispensável esclarecer que, apesar de a alfabetização ser elementar para as pessoas 

e de a educação pública e gratuita ser um direito de todo cidadão, não se deve acreditar que as 

pessoas que são “analfabetas” não possuem habilidades cognitivas ou que vivem na “escuridão” 

ou no “atraso” (Street, 2014, p. 29), isso porque: 

 



135 

 

as pessoas não são ‘tábuas rasas’ à espera da marca inaugural do letramento 

[...]. Os usos de convenções orais para a memorização, para a afirmação de 

autoridades e a reivindicação de direitos são capazes de atingir objetivos que 

os colonizadores e educadores têm alegado só poderem ser alcançados pela 

palavra escrita: de fato na Inglaterra medieval, a população local tinha aguda 

consciência do quanto a palavra escrita era capaz de falsificação e fraude, 

especialmente na mão de conquistadores ávidos por afirmar direitos às terras 

recém-adquiridas. As pretensões ao caráter neutro e objetivo da escrita eram 

vistas como o que de fato eram: interesses políticos individuais (Street, 2014, 

p. 31).  

 

Além disso, estudos já comprovam que o letramento, por si só, não é capaz de promover 

“avanço cognitivo, a mobilidade social ou progresso” (Street, 2014, p. 41) como muitas 

propagandas governamentais em diferentes países tendem a pregar. O próprio Sepé Tiaraju 

menciona em seus relatos que, mesmo que as pessoas não fossem alfabetizadas, as relações 

comerciais ocorriam por meio de trocas e empréstimos. Ou seja, apesar da falta de tipo de 

conhecimento específico, as relações comerciais ocorriam normalmente, pois os moradores da 

região se adaptaram à sua realidade e às de suas próprias vivências, como podemos ver no relato 

abaixo: 

 

Excerto 8 - as memórias e experiências de infância foi toda vivenciada em 

meio a natureza, convivendo com a flora, a fauna e as tradições locais da 

região do Rio Mamorí que era habitada por caboclos ribeirinhos (filhos de 

pessoas que migraram de outras regiões para morar na Zona Rural Ribeirinha), 

e o povo indígena mura (primeiros habitantes originários da região 

amazônica). Os ribeirinhos viviam da agricultura e pecuária e os indígenas da 

caça, pesca e artesanato. A situação econômica se dava por meio de trocas 

e empréstimos de produtos entre as famílias, pois nesse período raramente 

circulava dinheiro na área rural da Amazônia. Lembro-me que naquele 

período um dos produtos mais negociados por meio de empréstimo e troca era 

a farinha de mandioca, pois as famílias que não produziam esse bem alimentar, 

emprestavam ou trocavam por outros produtos. A farinha era medida em lata 

de óleo de cozinha de 1000 ml (um litro) que era reutilizada após o consumo 

do óleo. A troca e empréstimo de produtos era muito comum entre os 

povos amazônicos até a década de 80. A educação escolar foi outro momento 

marcante na minha vida, pois até antes de eu ingressar na escola, pensava que 

seria mais um humilde agricultor como o meu pai. Contudo, através do 

conhecimento que adquiri no banco de escola, isso me possibilitou buscar 

novos horizontes e perspectivas que me levaram ao mundo do trabalho 

qualificado e ao conhecimento científico e profissional (Memorial do 

professor-pesquisador, 2024, ênfase minha). 

 

Mas, isso não quer dizer que não devemos nos importar em difundir o letramento. Minha 

proposta aqui é trazer uma reflexão a respeito da temática, valorizando e compreendendo a 

importância das diferentes práticas letradas existentes; porém, visando não reforçar os 

estereótipos que tratam pessoas que não puderam ser alfabetizadas como inferiores, mas como 



136 

 

detentoras de outros tipos de letramento com igual importância. A leitura e a escrita possibilitam 

a expansão dos diferentes horizontes, disso não tenho dúvidas, e o próprio Sepé Tiaraju traz 

essa reflexão ao final do excerto quando reflete sobre a importância da educação escolar em sua 

vida. Contudo, busco refutar aqui a fala dos governos que tendem a utilizar a falta de educação 

formal como uma maneira de culpar seus cidadãos pelo desemprego elevado e pelos problemas 

relacionados à miséria e à falta de perspectivas da população, concebendo que o “baixo 

letramento é mais provavelmente um sintoma de pobreza e privação do que uma causa” (Street, 

2014, p. 34).  

Desse modo, ao falar sobre a inadequação para o mundo do trabalho, os governantes 

conseguem desviar o foco de suas políticas pouco ou nada eficientes, tirando de suas 

administrações o peso da culpa e o jogando em cima da população. Nesse sentido, temos 

diversas tarefas no mercado de trabalho que exigem um letramento mínimo e os empregadores 

podem, por sua vez, ensiná-las no local de trabalho, o que acaba fazendo que esse não seja um 

ponto que impede a inserção no mercado de trabalho (Street, 2014), como o próprio Sepé 

Tiaraju exemplifica em sua autoetnografia: 

 

Excerto 9 - A minha família, principalmente a minha mãe sempre me apoiou 

nos estudos, pois ela dizia que nunca tivera a oportunidade de estudar quando 

era jovem e que queria uma melhor educação para seus filhos do que a que ela 

teve. A escola era próximo de minha casa e eu não necessitava de transporte 

escolar para me deslocar até lá, de modo, que a logística facilitava o meu 

acesso à escola. Naquela época, estudar não era a principal perspectiva dos 

jovens da comunidade e, sim, conseguir um emprego no Polo Industrial 

de Manaus que não exigia mão-de-obra qualificada e com nível de estudo 

tão elevado. Assim, quem possuía o Ensino Fundamental poderia ingressar 

no mercado trabalho das indústrias locais naquele tempo. Eu, por exemplo, 

quando completei 18 anos, fui trabalhar numa das indústrias de eletrônicos do 

Polo Industrial de Manaus e passei a estudar no Ensino Médio à noite, pois 

havia a necessidade de contribuir financeiramente com a renda familiar 

(Memorial do professor-pesquisador, 2024, ênfase minha). 

 

Sepé Tiaraju, professor pesquisador deste estudo, afirma que sempre teve um ótimo 

desempenho acadêmico e gostava muito de ir à escola e ler. Por essa razão, sempre fez um 

grande esforço para continuar seus estudos e, quando chegou na maioridade, foi estudar no 

período noturno para contribuir com as finanças da casa. Em uma sociedade em que o mérito e 

o esforço pessoal são muito valorizados e colocados como os principais fatores na diferenciação 

daqueles capazes de obter sucesso na vida dos que são incapazes, vemos, nesse sujeito, o 

exemplo de alguém que conseguiu vencer os obstáculos, construir uma carreira sólida e hoje 

trabalha na luta por uma educação escolar indígena que inclua todos sem exceção. Todavia, é 



137 

 

importante ressaltar que o esforço pessoal, muitas vezes hercúleo, empregado pelas pessoas 

para “vencer na vida” faz parte de uma visão neoliberal adotada pelas sociedades modernas, 

pela qual as pessoas são construídas e interpeladas a agirem "como atores empreendedores em 

todas as esferas da vida"68, representados "como criaturas racionais e calculistas cuja autonomia 

moral é medida por sua capacidade de ‘autocuidado’ — a habilidade de prover suas próprias 

necessidades e atender suas próprias ambições”69 (Brown, 2005, p. 42).  

 

Figura 33 ‒ Os caminhos que levam à escola 

 
Fonte: Abreu; Esaki (04 ago. 2024)  

 

Nesse sentido, ao individualizar as situações, reforçamos que “a biografia de cada 

pessoa é removida de determinações dadas [por suas condições familiares, sociais, etc.] e 

colocada em suas próprias mãos”70 (Beck, 1992, p. 135). Esse tipo de pensamento, no qual 

 
68 Texto original: “as entrepreneurial actors in every sphere of life”. 
69 Texto original: “as rational, calculating creatures whose moral autonomy is measured by their capacity 

for “self-care”—the ability to provide for their own needs and service their own ambitions”. 
70 Texto original: “each person's biography is removed from given determinations and placed in his or 

her own hands”. 



138 

 

temos o Estado mínimo, desresponsabiliza o país por cumprir suas obrigações com seus 

cidadãos e faz parecer que aqueles que não obtiveram êxito em seus empreendimentos são 

responsáveis por isso. Apesar de as histórias contadas nesta tese serem, em geral, de professores 

que, por meio de seu esforço pessoal, conseguem superar os obstáculos, por trás dessas histórias 

de sucesso, temos alguns outros elementos que não fazem parte da vida de todas as pessoas, por 

exemplo: uma família que deseja que seus filhos estudem e os ajuda, como pode nesta 

empreitada. Desse modo, é relevante reafirmar o dito de Fairclough (2016, p. 78): 

 

o poder é implícito nas práticas sociais cotidianas, que são distribuídas 

universalmente em cada nível de todos os domínios da vida social e são 

constantemente empregadas; além disso, o poder ‘é tolerável somente na 

condição de que mascare grande parte de si mesmo. Seu sucesso é 

proporcional à sua habilidade de esconder os mecanismos’ (1981, p. 86). O 

poder não funciona negativamente pela dominação forçada dos que lhe são 

sujeitos; ele os incorpora e é produtivo no sentido de que os molda e 

reinstrumentaliza, para ajustá-los a suas necessidades. 

 

Em discursos meritocráticos/neoliberalistas, temos as pessoas sendo consideradas 

vencedoras/perdedoras sem que exista uma análise macro das situações. Por essa razão, as 

estruturas de poder são tão essenciais dentro de culturas dominadoras. Ao criarmos o desejo de 

nos engendrarmos nessas estruturas sociais, buscamos meios de aderirmos a ela sem resistência 

e nos sentimos pertencentes àquele sistema, mesmo que ele seja usado para nos oprimir e nos 

calar. A força dos discursos meritocráticos/neoliberais está justamente em se fazer 

imperceptível aos olhos da sociedade, como se o modo de vida empregado por eles fosse 

perfeitamente natural e justo e as intersecções de classe, raça, gênero não tivessem nenhum 

impacto na maneira como as sociedades são construídas e os valores perpetuados.  

Foucault (1980) afirma que o poder é construído de modo a se tornar algo desejado pelas 

pessoas, e ele não funciona apenas por meio da “censura, exclusão, bloqueio e repressão”71 

(Foucault, 1980, p. 59). Pelo contrário, se a manutenção do poder passasse somente pela 

repressão, ele seria muito frágil e as populações se revoltariam rapidamente contra aqueles que 

o detêm. Sua grande força é afetarmos em “nível do desejo e também a nível do 

conhecimento”72 (Foucault, 1980, p. 59), e isso é o que o fortalece. É o apelo a esses níveis que 

permite sua infiltração em nossas vidas, abarcando “processos que submetem nossos corpos, 

regem nossos gestos e ditam nossos comportamentos”73 (Foucault, 1980, p. 97). 

 
71 Texto original: “censorship, exclusion, blockage and repression”. 
72 Texto original: “at the level of desire – and also at the level of knowledge”.  
73 Texto original: “processes which subject our bodies, govern our gestures and dictate our behaviors”. 



139 

 

Por fim, é possível concluir que essas narrativas, apesar de serem inspiradoras por 

mostrarem pessoas que não desistiram de seu objetivo, são parte de um contexto histórico e 

social mais amplo, que não nos trata de forma igualitária. Ao pensar nas questões relacionadas 

à educação linguística, faz-se imperativo lembrar que a educação oferecida na escola não deve 

estar dissociada da necessidade de “acesso aos tipos de recursos que tornam a educação possível 

para as crianças [jovens e adultos]: água limpa, alimentos, roupas, cuidados, moradia, serviços 

de saúde, transporte” (Janks, 2010, p. 127)74. Pois, quando existe a falta dessas condições 

básicas, a “sensação predominante de ansiedade é alimentada, em parte, pela sensação de que, 

apesar da boa vontade por parte dos educadores, apesar da experiência profissional, ainda 

existem grandes desigualdades de oportunidades de vida ― [...] que parecem estar se ampliando 

ainda mais” (Grupo de Nova Londres, 2021, p. 103).  

Visando trazer uma situação mais concreta para representar a atualidade, compartilho o 

relato de um estudante do sétimo ano que, em uma atividade de sala de aula, precisava falar 

sobre os aspectos positivos e negativos de sua comunidade Vão de Almas em Cavalcante (GO). 

Essa fala, além de ser uma crítica contundente aos governantes, também torna mais palpável, 

para os leitores desse trabalho escolar, como a falta de acesso a direitos básicos, como “uma 

simples ponte” ou “mais ônibus aqui pra nossa comunidade” geram impactos grandes no 

aprendizado e fomentam a ansiedade, porque os problemas, apesar de parecerem “simples”, 

nunca têm uma solução duradoura e, por consequência, impedem as pessoas de exercer a 

cidadania e seus direitos plenamente.  

Concluo com o entendimento de que para que exista uma verdadeira inclusão social em 

nosso país, em especial nas áreas mais vulneráveis, o acesso a esses serviços/bens é basilar, 

enquanto garantia de que as desigualdades, ainda que não sejam totalmente suprimidas, poderão 

ser minimamente balizadas. E, assim, dar às pessoas condições para transitar livremente por 

espaços físicos e/ou simbólicos, apropriando-se de letramentos hegemônicos e vernaculares. 

Mesmo que esse transitar ainda não esteja destituído de conflitos e barreiras, que aparecem nas 

relações de poder, ideologias existentes ou na forma de embates mais acirrados, as pessoas 

poderão resistir a essas pressões/opressões em condições dignas de sobrevivência.  

 

 
74 No dia 04 de agosto de 2024, os repórteres Jade Abreu e Breno Esaki, do jornal Metrópoles, 

publicaram uma matéria especial no periódico eletrônico que trazia à tona algumas das dificuldades 

que ainda são enfrentadas pela população quilombola em Vão de Almas, por exemplo, falta de 

transporte ― tanto para a cidade, quanto para os estudantes irem para a escola ―, precariedade do 

atendimento de saúde, em especial quando existem urgências médicas, e poluição da água utilizada 

para consumo. A reportagem completa está disponível em Abreu e Esaki (04 ago. 2024).  

mailto:jade.abreu@metropoles.com
mailto:breno.esaki@metropoles.com


140 

 

Figura 34 ‒ Relato de um educando de 7.º ano da comunidade Vão de Almas 

 

Fonte: Rosa (2025, p. 31). 

 

3.5 Escola que deixa marcas profundas  

 

Focar na vida social como prática é uma forma de estabelecer uma mediação entre as 

estruturas abstratas e eventos concretos, combinando as perspectivas de estrutura e agência, 

pois as práticas sociais são sempre modos de interação social ― formas para as pessoas agirem 

praticamente juntas na produção da vida social, no trabalho, na brincadeira, em casal, na escola, 

e assim por diante (Chouliaraki; Fairclough, 1999, p. 38). Além disso, as sociedades modernas 

desenvolveram práticas que são altamente complexas em suas formas e relações sociais de 

produção e nas redes de práticas em que entram. Na interação comunicativa, as pessoas não 

representam o mundo abstratamente, mas no contexto e no propósito de suas relações sociais 

com outros seres humanos e para construir suas identidades sociais (Chouliaraki; Fairclough, 

1999, p. 41). 

Dentre as práticas sociais dos cotidianos, existem incontáveis camadas, nas quais as 

relações de poder acabam emergindo. Para Chouliaraki e Fairclough (1999, p. 62-63), as 

práticas sociais são espaços de conflito ― o poder não é simplesmente exercido, ele também é 

disputado e essa disputa ocorre no discurso, e a articulação interdisciplinar de diferentes gêneros 



141 

 

é uma das possíveis estratégias na luta pelo poder ― ou seja, uma maneira pela qual a luta pelo 

poder é internalizada no discurso. Os autores ainda complementam afirmando que, embora 

pareça que a relação entre o discurso e outros momentos da prática social sejam fáceis, essa é 

uma afirmação questionável. Isso porque é nas interações discursivas que se pode desvelar a 

conexão do emissor do discurso com suas crenças e valores, além de auxiliar a perceber se as 

falas são estrategicamente (e até mesmo cinicamente) projetadas para obter resultados precisos, 

em vez de serem adequadamente comunicativas (Chouliaraki; Fairclough, 1999, p. 64).  

A interação discursiva é o um processo ativo, reflexivo, interpretativo e colaborativo de 

representação do mundo, além de ser um processo aberto no qual novas representações, 

reivindicações sociais e identidades sociais podem emergir. E os resultados advindos desses 

processos interativos podem ser considerados não intencionais e, também, serem imprevisíveis, 

mas apenas até certo ponto. Afinal, a visão de que qualquer conteúdo pode ser compreendido 

de diferentes maneiras ― um conteúdo não determina exclusivamente um significado, embora 

haja um limite para o que um texto pode. Diferentes entendimentos do conteúdo resultam de 

diferentes combinações das propriedades do conteúdo e das propriedades (posicionamento 

social, conhecimentos, valores etc.) do intérprete. Ainda é importante mencionar que a 

dimensão ética não só abre espaço para as pessoas (por exemplo, o público) serem uma possível 

fonte de autoridade interpretativa, mas mantém uma preocupação central na pesquisa crítica, 

que é abrir canais e estabelecer um diálogo entre práticas teóricas e sociais mais amplas 

(Chouliaraki; Fairclough, 1999).  

Pensando na multiplicidade de interpretações e conexões que podemos fazer dentro de 

um texto, apresento dois Excertos (10 e 11) de Antonieta, nos quais as narrativas são muito 

semelhantes e fazem uma remissão ao mesmo período. No entanto, as escolhas lexicais e a 

forma de expor o momento vivido trazem à tona experiências cujo foco de representação é 

distinto. No Excerto 10, que foi escrito para compor a dissertação de Antonieta, temos a ênfase 

em discursos relacionados à luta pela sobrevivência e ao trabalho realizado na infância, como 

meio de garantir que a família não passasse por necessidades extremas. Já no Excerto 11, foi 

dado maior foco no racismo e na exclusão vivenciados na escola.  

Dessa maneira, as mencionadas narrativas ratificam o que Chouliaraki e Fairclough 

afirmam a respeito das intenções do emissor ao se comunicar com diferentes públicos e do 

poder das distintas interlocuções de modificar os rumos da interação. No Excerto 10, houve um 

processo de narração que compunha o trecho autoetnográfico de seu trabalho de conclusão do 

Mestrado, enquanto no Excerto 11 houve a compilação das respostas de quatro perguntas (que 

constam no Anexo 2) sobre a experiência escolar dela.  



142 

 

No Excerto 10, a escola aparenta ocupar um espaço secundário na vida dessa professora 

pesquisadora que precisou assumir responsabilidades grandes ainda jovem. Contudo, ela afirma 

que foram essas experiências que ajudaram a moldar a mulher que ela é hoje em dia e cujo 

propósito profissional é a transformação da comunidade que ela integra. Essa narrativa mais 

voltada para a temática da superação de obstáculos dialoga de modo específico com o objetivo 

principal de sua dissertação: a investigação dos motivos que levam os jovens da comunidade a 

abandonarem a escola e a busca por estratégias para fazê-los prosseguirem nos estudos. 

Ademais, ela percebia que esses estudantes não entendiam de modo claro qual era o papel do 

letramento vernacular em suas vidas. Apesar de eles entenderem sua funcionalidade dentro do 

ambiente escolar, eles não conseguiam transpor esse conhecimento de modo a conectá-lo com 

suas vidas para além dos muros da escola. Ela também se preocupava com o fato de eles não 

desejarem fazer um curso superior, algo diferente do que ocorreu em outras realidades onde ela 

foi professora. A inquietação de Antonieta sobre esse fato se deve à sua experiência pessoal e 

profissional serem conectadas a discursos de valorização dos estudos e ao entendimento de que 

esse seria o meio de mudar de vida, como podemos ver a seguir: 

 

Excerto 10- O fato de ter que trabalhar muito cedo para ajudar minha mãe 

com as despesas de casa durante o dia e, à noite, não termos como frequentar 

as aulas dificultou bastante meu desempenho escolar. Apesar de gostar de 

brincar, o tempo livre para as brincadeiras era à noite. Enquanto minha mãe 

trabalhava na preparação dos doces, quitandas, sabão, entre outras coisas à luz 

das lamparinas para vender no dia seguinte, juntávamos com nossos colegas 

de rua e íamos brincar de esconde-esconde, brincadeiras de roda, etc. Minha 

infância, apesar de muito difícil, também teve momentos alegres. Vivendo 

longe do meu pai, dividia os momentos de lazer com atividades domésticas e 

a venda de doces, bolos, quitandas nas ruas para ajudar minha mãe a levantar 

dinheiro para cobrir despesas, principalmente do aluguel, já que não tínhamos 

um lugar próprio onde morar. Descobri o trabalho muito cedo, aprendi a 

assumir responsabilidades, o que, de alguma forma, contribuiu para me 

direcionar para uma formação cidadã consciente dos meus desejos de 

transformar a realidade em que vivia. Ali, em Cavalcante, vivendo com 

minha mãe e meus irmãos, longe do meu pai, as coisas pareciam tranquilas. 

Mesmo diante das necessidades, o que fazíamos, os trabalhos, as 

brincadeiras, nos deixavam felizes. Fui crescendo dentro dessa realidade, 

mas com perspectivas de um dia sair dali em busca de melhorias (Lima, 

A. F. da S., 2024, p. 21, ênfase minha).  

 

Já no Excerto 11, temos o relato, baseado nas perguntas feitas que a direcionaram para 

explanação de como se davam as relações dentro do ambiente escolar, no qual ela afirma se 

sentir excluída e discriminada por conta da cor de sua pele e de sua classe social. Em um trecho 

da entrevista escrita, ela me relatou que as crianças mais pobres não conviviam com as crianças 



143 

 

de classes sociais mais abastadas; porque, apesar de ocuparem o mesmo espaço, não havia muita 

integração e/ou interação entre elas. Além disso, o pouco contato entre esses estudantes ocorria 

por meio das marcações de uma identidade, feitas com o intuito de desqualificar os mais 

humildes por serem pessoas diferentes dos membros mais abonados da cidade de Cavalcante 

(GO).  

Penso ser relevante pensar em quais são os motivos que levam essas crianças, seres 

humanos ainda em formação, a pensarem e agirem assim? Compreendo, com base nos estudos 

de Allport e Kramer (1946), Adorno et al. (2006) e van Dijk (2015), que os preconceitos não 

são algo inato, mas uma construção social moldada por contingências históricas que vão 

formando nossos diferentes modos de enxergar a vida, seja por meio de “bons ou maus 

exemplos de práticas sociais” (van Dijk, 2015, p. 31) difundidas ao nosso redor. Práticas essas 

que são propagadas por meio do discurso público ― “em grande parte controlado pelas elites, 

[e que] inclui debates políticos, notícias e artigos de opinião, programas de TV, manuais e 

trabalhos escolares” (van Dijk, 2015, p. 31) ― e replicadas pelos sujeitos em múltiplos 

domínios de sua vida.  

Charaudeau (2015, p. 19) sustenta que essas atitudes são motivadas, porque “descobrir 

que existe o diferente de si é descobrir-se incompleto, imperfeito, inacabado. E quem pode 

suportar impassível essa incompletude, essa imperfeição, esse inacabamento? É o que explica 

essa força subterrânea que nos move para a compreensão do outro; [...]”. Em muitos casos, esse 

desejo que pulsa por conhecer o outro não é movido pela vontade de conhecer o outro e aceitar 

as diferenças, mas no sentido de tentar controlá-lo e, em alguns casos, em sua ‘predação’ no 

intuito de eliminar a ameaça do “não-eu” (Charaudeau, 2015). E, em consequência, dessas 

constantes ameaças, as pessoas tratadas como desviantes do padrão acabam partilhando de um 

sentimento que Antonieta descreve no trecho abaixo: 

 

Excerto 11 – [eu] tinha um sentimento de pavor [de ir à escola], era uma 

escola onde predominava à dita “elite” da cidade de Cavalcante. Sempre fui 

meio que medrosa, me sentia amedrontada, não tinha o direito de 

expressar minha opinião, creio que para os educadores da época, se algum 

educando negro falasse, se fizesse notar era uma ofensa. [...] Meu 

desempenho, creio que não foi dos melhores, primeiro por não ser totalmente 

aceita na escola e depois devido nossas condições financeiras, eu não tinha 

tempo para me dedicar aos estudos, tinha que ajudar minha mãe lavar roupas 

para várias famílias em Cavalcante, para hotéis, pegar lenha para vender, 

vender biscoitos, enfim tinha muitas atribuições. Gostava muito de 

matemática, de Língua Portuguesa, lia muito, sonhava em ter uma vida 

melhor, ajudar minha mãe manter meus irmãos, gostava de ir para escola, 

também para lanchar, porque lá em casa não tinha muito o que comer, 

passávamos muitas dificuldades. [...] Com meus colegas era muito 



144 

 

complicado, eles não gostavam muito de interagir com pessoas de uma 

classe social diferente fora padrão, porém tinha alguns educandos na mesma 

situação que a minha, íamos vivendo.  [...] Sim, era o sonho de cada pai ver 

seus filhos formados, trabalhando, saindo do cativeiro no qual nos 

encontrávamos. Para todos a educação escolar seria a emancipação de cada 

um indivíduo (Memorial da professora-pesquisadora, 2024, ênfase minha). 

 

O pavor, o medo e as ofensas sofridas por ela foram responsáveis pelo fato de ela 

carregar consigo uma espécie de constrangimento de ocupar o lugar de estudante, e isso acabava 

a coibindo de se expressar e participar plenamente das atividades escolares. O preconceito, em 

especial, o racismo, fizeram que ela ficasse em uma posição de marginalização e, ainda que de 

modo velado, mostravam que naquela configuração social Antonieta e os outros alunos, em 

uma situação semelhante à dela, deveriam se calar. É relevante notar que Antonieta se refere à 

classe social responsável pela prática desse tipo de exclusão como “elite”, apesar desse grupo 

social/econômico alegar “com frequência, que nada têm a ver com o racismo” (van Dijk, 2015, 

p. 31). Contudo, o relato dela traz um exemplo corriqueiro desse fenômeno e o próprio van Dijk 

sustenta que o comportamento discriminatório  

 

das elites é, usualmente, bem sutil, indireto [...]. Estamos tão acostumados a 

esse tipo de racismo que não o notamos mais [...] O racismo das elites é 

essencialmente discursivo. Por meio da fala e da escrita, políticos, jornalistas, 

estudiosos, juízes, empresários expressam suas crenças, ideologias, planos e 

diretrizes. O discurso de um eminente político, o artigo de opinião de um 

repórter famoso ou o livro de um renomado estudioso podem ter mais efeitos 

negativos do que milhares de conversas tendenciosas na rua, no ônibus ou em 

um bar. [...] Explicações sociológicas do racismo institucional75 geralmente 

negligenciam práticas sociais individuais e focalizam em ações ou programas 

de organizações e instituições. Entretanto, deve-se ter em mente que os 

discursos dessas instituições são produtos ― individuais ou coletivos ― de 

seus membros e são legitimados pelas lideranças das elites (van Dijk, 2015, 

p. 32). 

 

Ao frequentar um espaço social no qual Antonieta, como estudante, percebia que “para 

os educadores da época, se algum educando negro falasse, se fizesse notar era uma ofensa”, 

podemos compreender que o simples fato de aprendizes, lidos como seres que estavam “fora 

do padrão”, ocuparem uma carteira na escola já deve ser entendido como um símbolo de 

resistência. Isso porque “o excluído é produzido no discurso; seu lugar é ancorado na injustiça 

de não poder existir” (Lima, 2015, p. 174); então, quando esses corpos desafiam a exclusão e 

 
75 Van Dijk (2015) utiliza o termo “racismo institucional” para referir-se às práticas discursivas 

organizadas pelas elites que possuem um viés racial. O autor ainda cita exemplos, tais como: debates 

parlamentares, notícias de imprensa, legislação, discursos burocráticos municipais ou nacionais, 

além de manuais escolares e universitários. 



145 

 

decidem exercer um direito de existir, o sistema imposto pela branquitude se sente desafiado. 

E em resposta a essa afronta dos que ousam se levantar com discursos contrários ao status quo, 

a hostilidade e a repressão são uma punição com o intuito de calar esses indivíduos.  

Tanto que, no Excerto 10, ela fala da necessidade de sair da cidade para buscar melhores 

condições de vida, enquanto no Excerto 11, ao trazer relatos do racismo, ela se refere à cidade 

como um cativeiro ― onde ela era privada de sua liberdade. Apesar de o corpo ser livre, a 

prisão à qual ela se refere era a impossibilidade de desfrutar de uma vida diferente, ter acesso 

às mesmas oportunidades e poder se expressar com liberdade. E qual seria a maneira de 

conseguir isso? Através dos estudos. Afinal, para os filhos da classe trabalhadora, a 

oportunidade de ascensão social digna está normalmente atrelada aos estudos, como ela mesma 

reforça no excerto abaixo:  

 

Excerto 12 - Como mulher negra quilombola, enfrentei muitas barreiras no 

decorrer da minha trajetória, como educadora, como pessoa e como educanda 

também. Primeiro, porque as coisas já não eram fáceis; depois, porque meu 

pai se separou da minha mãe quando eu ainda era pequena, deixando-a com 

nove filhos nascidos e um na barriga, todos sem criar. Vivemos e 

sobrevivemos do jeito que Deus quis, lavando roupa para os outros em troca 

de migalhas, fazendo biscoitos para vender nas ruas e portas de escolas, até 

que minha mãe conseguiu comprar de volta a sua casa, que meu pai já tinha 

vendido, acabando com tudo que ela tinha. A compra dessa casa só foi possível 

após morar por algum tempo de aluguel, porque não tínhamos outra escolha 

e, às vezes, deixávamos de garantir o pão para garantir um teto. Na minha vaga 

lembrança de criança inocente, recordo que saíamos com as trouxas na cabeça 

toda vez que alguém pedia a casa onde morávamos e não conseguíamos pagar 

o aluguel. Saíamos com uma mesa velha, umas camas velhas. Foi uma vida 

vazia, com pouca esperança, mas de muita luta. E, apesar do vazio que 

sentia, foi uma vida muito feliz. [...] Não lembro com muita clareza do meu 

período escolar em Cavalcante. Não recordo como consegui estudar, pois não 

tinha tempo, já que tinha que trabalhar desde criança para ajudar minha mãe a 

criar os filhos mais novos e adquirir essa casa que temos até hoje. Então, não 

sei como consegui estudar. Foi persistência, resistência, pois sempre quis uma 

vida melhor. Ser professora era um dos meus encantos, talvez o meu maior 

sonho, e, graças a Deus, fui cavando caminhos até conseguir chegar onde 

estou (Lima, A. F. da S., 2024, p. 29, ênfase minha). 

 

Mesmo que o relato de Antonieta retome alguns eventos de sua vida já mencionados, 

aqui, penso ser interessante observar as escolhas semânticas que são feitas por ela, para 

descrever sua vida. Isso porque as palavras e expressões escolhidas para representar suas 

experiências, palavras e expressões referentes à luta estão dentro do campo semântico (Ilari, 

2025) escolhido por ela para trazer à existência sua experiência de vida. Por exemplo, é comum 

que ela utilize as palavras “persistência”, “resistência”, “batalha”, “barreira” e o próprio 

vocábulo “luta” para exemplificar as situações ocorridas em sua vida e mostrar como foi 



146 

 

possível superar ou contornar a situação narrada. Ela também se autorreferencia, 

constantemente, como alguém que é “batalhadora”, “lutadora” e “vencedora” diante dos 

desafios impostos pela vida. Além disso, observei que, ao falar de seu desejo de se tornar 

educadora, ela faz a seguinte afirmação: “fui cavando caminhos” até conseguir chegar onde 

desejava estar. O uso da palavra “cavar”, nesta situação, pode expressar de modo figurado a 

busca empenhada por chegar ao objetivo tão desejado. Poderíamos fazer inclusive uma 

comparação com a procura de um tesouro, este representado pela mudança de vida. Entendendo 

que, quando se procura algo valioso que está enterrado, ou seja, fora do que a visão humana 

pode de fato enxergar e que não se sabe a exata localização ― contudo, possuímos um mapa 

que nos dá o direcionamento para alcançar o objetivo. Nesse caso, não dispomos de uma carta 

geográfica que indique quantos passos precisamos seguir em uma direção ou outra, mas 

sabemos que se faz necessário um trabalho árduo de procura. Mas, para chegar neste objetivo, 

é preciso seguir o caminho dos estudos e persistir, mesmo quando as situações não são 

favoráveis. 

Não obstante esta tese foque sua lente nos momentos-chave da vida dos professores 

participantes, esses episódios não devem ser tomados como o todo dentro de um relato de 

história de vida, pois, ao recontar essas trajetórias, corremos o risco de estabelecer ou reforçar 

estereótipos e, talvez, aparentar que suas vidas não têm momentos de leveza, alegria ou até 

mesmo de marasmo. Como se viver para eles fosse uma sucessão de embates cotidianos sem 

momentos de pausa ou descanso. Foi a escrita de Antonieta que me proporcionou fazer essa 

reflexão, pois ao mesmo tempo que temos “de um lado, essa coleção intensamente pessoal de 

memórias é adequada para tipificação científica como uma ‘história de vida’ ou ‘ciclo de vida’. 

De outro, a vida de [Antonieta] [...] põe em jogo um mecanismo potente e penetrante para a 

produção de significado no Ocidente”76 (Clifford, 1986, p. 106), que é a existência de um self 

exemplar e coerente na autobiografia. Isso porque “não há nada universal ou natural sobre os 

processos ficcionais de biografia e autobiografia (Gusdorf, 1956; Lejeune, 1975; Olney, 1972) 

— Viver não se organiza facilmente em uma narrativa contínua”77 (Clifford, 1986, p. 106).  

Pelo contrário, “a vida humana é caótica, ao passo que as narrativas com suas tramas, 

sua temporalidade e seu significado fazem essa natureza caótica assumir uma certa estrutura e 

 
76 Texto original: “on one side, this intensely personal collection of memories is made suitable for 

scientific typification as a "life-history" or "life-cycle." On the other, Nisa's life brings into play a 

potent and pervasive mechanism for the production of meaning in the West”. 
77 Texto original: “there is nothing universal or natural about the fictional processes of biography and 

autobiography (Gusdorf, 1956; Olney, 1972; Lejeune, 1975) - Living does not easily organize itself 

into a continuous narrative”. 



147 

 

configuração, bem como coerência, rumo e unidade” (Gill; Goodson, 2015, p. 217). Então, 

quando ela utiliza expressões, como “íamos vivendo”, “o que fazíamos”, “nos deixavam 

felizes”, “fui cavando caminhos”, “vivemos e sobrevivemos” ou “fui crescendo”, essa 

estrutura que havia na escrita acaba sendo abalada por uma espécie de “zumbido da existência 

impessoal e não marcada [que] pode ser ouvido. Desse fundo desfocado, uma forma narrativa 

emerge na ocasião de falar, simultaneamente para si mesmo e para outro”78 (Clifford, 1986, p. 

106). 

Compreendo, na escrita de Clifford (1986), a proposta de uma reflexão na qual, ao olhar 

para cada uma dessas narrativas, tenhamos o entendimento de que a vida das pessoas não está 

resumida ao que é contado dentro desses textos e que seria impossível trazer as histórias das 

pessoas de modo contínuo até porque nós mesmos ― enquanto seres humanos ― não temos 

condições cerebrais de armazenar todas nossas experiências de vida. Desse modo: 

 

a vida e até o tempo tornam-se humanos em nossas narrativas e por meio delas. 

As narrativas são consideradas essenciais à condição humana porque nosso 

senso de propósito e sentido, nossa individualidade, nossos valores e 

aspirações baseiam-se nelas; além disso, as narrativas são fundamentais para 

os seres humanos conseguirem coerência e continuidade em suas vidas (Gill; 

Goodson, 2015, p. 216).  

 

Assim, o cotidiano vai se costurando mediante vários eventos, e o que possibilita que 

eles sejam passados adiante são, em especial, as “três características da narrativa: 

temporalidade, significado e encontros sociais” (Gill; Goodson, 2015, p. 215). A partir dessas 

características, as histórias das pessoas ganham o corpo de narrativas ou de relatos, são 

transmitidas entre as pessoas e percebidas como “discursos com uma ordem sequencial clara 

que liga acontecimentos de modo significativo para um determinado público e que assim 

oferece vislumbres do mundo e/ou das experiências que as pessoas têm dele” (Hinchman; 

Hinchman, 1997, p. xvi). Esses subsídios vão trazer para o pesquisador a possibilidade de 

“montar como um mosaico o retrato das pessoas e dos acontecimentos que circundam, de modo, 

a poder observar relações, influências e padrões” (Hitchcock; Hughes, 1995, p. 187). Para 

montar essa imagem, precisamos estar atentos a tudo que acontece à nossa volta e, dessa forma, 

ir selecionando o que deve ser trazido para o corpo de texto ou não. 

 
78 Texto original: “the hum of unmarked, impersonal existence can be heard. From this blurred 

background, a narrative shape emerges in the occasion of speaking, simultaneously to oneself and 

another”.  



148 

 

Isso porque trabalhar com narrativas, histórias de vida ou autoetnografias é situar-se 

politicamente, fazer escolhas, decidir entre as performances narrativas possíveis e posicioná-

las de um modo a contribuir para as histórias que estamos contando, fazendo uma curadoria dos 

momentos relatados e ir construindo, aos poucos, esse mosaico cujo resultado só poderá ser 

completamente revelado ao final. Bauman e Briggs (1990, p. 60 - 61) ainda reiteram que, apesar 

de os discursos serem singulares e únicos, eles estão entrelaçados a outros, por exemplo: 

“performances do passado, leituras de textos, negociações, ensaios, fofoca, relatos, críticas, 

desafios, performances subsequentes, e similares”. Assim, a vida seria um processo infindável 

de différance (Derrida, 1990), em que os seres humanos são capazes de (res)significar narrativas 

únicas, (re)criar histórias de outras histórias, ou promover rupturas particulares, parciais e 

contingentes que são historicamente situadas.  

Chego à conclusão que, ao escrever sobre a história de vida ― seja ela nossa ou dos 

outros ―, a seleção acurada dos materiais empíricos pode ser um grande diferencial dentro da 

narrativa que se pretende construir. Além disso, dificilmente uma história é contada, utilizando 

apenas os dados gerados em interações com caráter mais protocolar entre pesquisador-

colaborador, por exemplo, entrevistas ou textos escritos com caráter de maior formalidade. As 

maneiras ― utilizadas por mim ― para acesso às histórias que as pessoas contam sobre si, 

ocorriam quando nos encontrávamos, seja para um assistir a uma aula do PPGL ou em eventos 

acadêmicos. Foram longas horas de conversas informais, nas quais trocávamos experiências, 

saberes e impressões sobre a profissão, família, estudos, etc. Percebi nas conversas ocorridas 

antes e/ou depois das interações mais formais, que relatos preciosos eram feitos e esses 

momentos foram entendidos por Goffman (2002) como um comportamento natural:  

 

na nossa sociedade, toda vez que dois conhecidos se encontram para tratar de 

negócios, de assuntos profissionais ou de serviços, pode haver tanto no início 

quanto no fim da transação uma “conversa informal”, ou um papo – uma 

versão em miniatura do “pré-jogo” ou do “pós-jogo” [...] Essa conversa 

informal provavelmente evocará assuntos ligados à relação global dos 

envolvidos e ao que cada um considera como duradouro e importante para o 

outro (saúde, família etc.) (Goffman, 2002, p. 110).  

 

Saliento, ainda, quer nas conversas de “pré-jogo” ou “pós jogo”, talvez por não haver 

uma tensão em trazer a “resposta correta” ou em falar o que o entrevistador desejava ouvir, esse 

procedimento viabilizou muitos momentos que foram proveitosos e acabaram sendo 

incorporados à pesquisa; além de me oportunizar questionar posteriormente, de modo mais 

aprofundado, os professores participantes sobre as histórias contadas informalmente e pedir 



149 

 

alguns esclarecimentos. Por fim, conhecer a história do outro é um modo surpreendente de 

poder repensar nossa própria vida, isso porque, o observar como o outro se lê e como ele é lido 

por mim ― como pesquisadora ― trouxe-me o desejo de entender mais a fundo como minhas 

falas são entendidas por outros pesquisadores que já me convidaram para colaborar na geração 

de seus dados. Acredito que ter acesso a esses trabalhos, nos quais estive como participante, é 

uma maneira de questionar como encaro os materiais empíricos nesta tese e de ver, na prática, 

que minhas interpretações podem confrontar ou ratificar a de terceiros, assim como me mostrar, 

com ainda mais contundência, a necessidade de ser ética e não ferir os sentimentos daqueles 

que abrem suas vidas e compartilham suas histórias comigo.  

Deslocar-se para o ponto de vista de quem é “pesquisado” é preciso quando se deseja 

entender melhor como se sentem os colaboradores das pesquisas. Em especial, se entendermos 

que esse deslocamento é um gesto político desafiador. Quando nos movimentamos, 

confrontamos as realidades da escolha e da localização” (hooks, 2019, p. 281). É, também, neste 

momento em que saímos de nossa posição centralizadora, que devemos nos questionar se 

“dentro de domínios complexos e sempre mutáveis das relações de poder, será que nos 

posicionamos do lado da mentalidade colonizadora? Ou será que continuamos ao lado da 

resistência política, junto aos oprimidos, prontos para contribuir com nossos modos de ver” e 

entender a teoria (hooks, 2019, p. 281-282). Pois a escolha que fazemos, sendo ela consciente 

ou não, é crucial, porque ela molda e determina nossas respostas às práticas culturais vigentes 

e dá pistas sobre a maneira como encaramos o problema (hooks, 2019).  

 

3.6 Considerações parciais da pesquisa  

 

Dedicar-se à reflexão crítica de nossa própria história ou da história de vida de outras 

pessoas é um grande privilégio, pois podemos completar o significado da vida e da existência 

humana (hooks, 2019). Colocar-me no mundo como alguém que busca compreender seus 

diversos significados me faz crescer constantemente, pois tenho a possibilidade de adentrar 

espaços nos quais jamais vivi e buscar compreender modos de vida que vão além de meu 

entendimento. Por exemplo, em sua autobiografia, Malcolm X, personagem central do 

movimento da luta pelos direitos civis dos afro-americanos, traz uma significativa reflexão de 

sua vida ― feita enquanto cumpria pena dentro da prisão. Muitos dos leitores dessa obra se 

sentem tocados ao longo da leitura sobre “a busca pela autorrealização, pela forma franca e 

direta que comunica a raiva que sente, e por seu compromisso profundo com a luta pela 

libertação negra” (hooks, 2019, p. 169).  



150 

 

Em suas palavras, Malcolm X afirma: “as pessoas estão sempre especulando. Por que 

sou como sou? Para compreender isso, de qualquer pessoa, é preciso analisar toda a sua vida, 

desde o nascimento. Todas as experiências se fundem em nossa personalidade. Tudo o que nos 

acontece é um ingrediente” (X, 1992, p. 151). No caso dele, a curiosidade do público se deve 

ao fato de ele ser um homem que não temia dar sua opinião, mesmo que elas fossem radicais e 

incitassem ideias pouco convencionais. Aliado a isso, seu comportamento era considerado 

controverso por outras figuras de destaque dentro do Movimento Negro. Esses fatos o tornavam 

uma figura de grande interesse. Contudo, como ele mesmo afirma, não existe um fato 

responsável por torná-lo esse homem, mas é a somatória de diferentes vivências que o fez ser 

daquele modo. Transportando esse relato para nossas vidas, podemos perceber que a cada nova 

experiência estamos sendo expostos à possibilidade de mudar nossas perspectivas sobre nós, 

sobre o mundo que nos cerca e sobre os motivos que nos levam a ter uma conexão maior com 

certos discursos em detrimento de outros. Nenhuma situação de modo isolado é capaz de formar 

integralmente a maneira de ser de um indivíduo. 

Com base na reflexão sobre esses assuntos, foi construído este capítulo, focando nas 

infâncias e juventudes dos professores-pesquisadores e observando o caminho por eles trilhado 

para ocupar o lugar no qual se encontram hoje. Com as histórias deles, fui trazendo elementos 

de minha autoetnografia que me remetiam às histórias que eram (re)contadas e que pareciam, 

de certo modo, dialogar com o que estava sendo apresentado. Logo na introdução do capítulo, 

a intenção era responder à pesquisa feita em uma disciplina cursada no ano de 2024, mostrando 

qual era o coração da pesquisa e quais são as implicações que devemos procurar ter para poder 

revelá-la aos outros. Foi em meio a um processo de escrita que não estava fluindo e pensando 

na tese de modo diferenciado, que consegui retomar o movimento da escrita e, com ajuda dos 

colegas e da professora da disciplina, (re)pensar e me (re)conectar com a palavra escrita da qual 

me sentia distanciada. Apesar de ter sido uma colagem feita individualmente, estávamos todos 

em sala, trocando ideias e contribuindo em prol de um trabalho coletivo, conversando sobre o 

que nos move a pesquisar, as dificuldades de fluir na escrita e de seguir na construção de um 

mundo melhor para todos.  

Em meio a essa experiência coletiva, resolvi me aprofundar nos sentidos de comunidade 

construídos naquele espaço e reverberar esse diálogo, pensando nos sentidos comunitários já 

organicamente consolidados nas comunidades, onde os professores-pesquisadores atuam. Ao 

trazer a comparação de como esses significados são distintos dos fomentados nas cidades 

grandes ― onde cada indivíduo toma conta de si próprio e o senso de coletividade é 

praticamente inexistente ―, às vezes, parece impossível de se construir e/ou implementar esse 



151 

 

modelo de conexão popular em escolas ou bairros. Contudo, urge pensar em como faremos isso, 

pois o senso de ajuda mútua e de esforço coletivo são os meios que possibilitam a transformação 

de realidades, em geral, as mais vulneráveis.  

Nas comunidades visitadas, a força do coletivo é uma experiência in vivo (Calvet, 2002), 

pois ela pode ser vivenciada e aprendida por nós enquanto pessoas que vêm de um ambiente 

externo. Lá é possível notar que alguns avanços só acontecem por conta de uma luta que une 

várias pessoas em prol de um objetivo em comum, como foi a criação e a ampliação das escolas 

e a educação escolar quilombola e indígena. Ao longo deste capítulo, também pude perceber as 

microrresistências diárias que apoiaram para que os professores-pesquisadores alcançassem 

seus objetivos e não desistissem de seus sonhos mais profundos. Em uma vida marcada pela 

resiliência, também existem momentos de alegria e brincadeiras. E, nessa teia confusa e por 

vezes incoerente, que chamamos de cotidiano, nossa história vai tomando forma e ganhando 

sentido. Em meio a família, amigos e no seio da sociedade, vamos enfrentando preconceitos e 

resistindo, mesmo que calados, às opressões que nos são impostas por uma ordem mundial que 

é neoliberal e colonial, por essência.  

Neste capítulo, trouxe algumas experiências para demonstrar que “a linguagem também 

é lugar de luta” (hooks, 2019, p. 283) e nela procuramos espaço “para que nos recuperemos, 

para reconciliar, reunir, renovar. Nossas palavras não são sem sentido, elas são ação, uma 

resistência” (hooks, 2019, p. 284). Essa arena de embates ficou clara quando revisitamos nas 

narrativas, tanto minhas quanto dos professores participantes, episódios que envolveram o 

preconceito linguístico e como essas situações foram encaradas por cada um nessa fase de 

construção de nossas personalidades e amadurecimento como seres humanos.  

Aliado a esses relatos, foi discutido como as relações de poder são reafirmadas nas 

situações em que pessoas, em geral, em uma situação de dominância, colocam-se no papel de 

silenciar e ridicularizar outros indivíduos que por diferentes razões acabam não dominando a 

norma padrão. Apesar de já termos estudos amplamente divulgados há pelo menos três décadas 

(Bagno, 2006 [1999]), os modos de espalhar preconceito e inverdades sobre a língua vão se 

modernizando e adentraram o território virtual, onde possuem ainda mais impacto na 

disseminação voraz de preconceitos. Se por um lado é cansativo perceber que em tanto tempo 

esse assunto ainda é parte do que precisa ser discutido, por outro é fundamental constatar que 

ainda existem muitas pessoas engajadas em combater o preconceito e a falta de informação.  

E que instituição possui um papel fundamental no combate do preconceito e na melhora 

da autoestima de crianças e jovens? É nas escolas de Ensino Básico que podemos fazer um 

trabalho que ensine aos educandos a língua da dominação, sem que isso os faça amar as 



152 

 

estruturas de dominação. É válido dar aos estudantes o “poder para separar o conhecimento 

útil” (hooks, 2019, p. 291) que pode ser aprendido com os grupos dominantes, sem que seja 

necessário aderir a tudo que esses grupos propõem como conhecimento indispensável para 

podermos “vencer na vida”.  

Apesar dos incontáveis desafios, é gratificante perceber que temos professores 

engajados no combate ao preconceito e na valorização da diversidade. Contudo, jamais 

devemos deixar de denunciar os retrocessos e a negação de direitos, como os citados na 

reportagem de Abreu e Esaki (2024) em relação à comunidade Kalunga Vão de Almas, que 

ainda deixam os jovens nascidos nesses locais em tamanha desvantagem em relação a jovens 

de outras localidades. Deparar-se com essas realidades motiva a que não seja permitido 

esquecer a luta e a confiar que o direito que foi adquirido não será violado. Ao contrário disso, 

o que vemos hoje em dia é uma forte atuação da extrema-direita, em especial no campo político, 

que busca a todo custo, no mundo inteiro, retirar os direitos das minorias e ampliar ainda mais 

o acesso dos nascidos em condição de privilégio.  

Finalizo com o entendimento de que “quando nos preparamos para uma travessia, 

levamos nossas referências, experiência de vida e lembrança de quem nós somos. Isso não é 

um acúmulo que mora na cabeça somente, mas é o que compõe nossa forma de andar, de sentir, 

de performar, de falar, de escrever, de narrar” (Miranda, 2022, p. 73). Por acreditar que nossa 

formação pessoal e profissional nunca estará completa e ela é construída ao longo de nossa 

vida, busquei apresentar neste capítulo como foi a jornada dos professores-pesquisadores pela 

infância. E, em alguns momentos, entrelacei suas vivências com a minha própria história e, 

dessa forma, percebi que uma reflexão ia chamando outra e se construindo quase que de uma 

forma orgânica ― tal qual como nossas vidas são vividas no cotidiano. Foi com o intuito de 

delinear o porvir da pesquisa que trouxe as infâncias para a cena e porque, durante todas as 

interações, o que mais pulsava do passado eram as lembranças pueris em um movimento de ir 

e vir, criando pontes entre o presente e o passado. No entanto, é chegada a hora de adentrar o 

mundo dos adultos, que proporciona outras experiências, também basilares para a formação da 

nossa identidade docente.  

  



153 

 

4 CAMINHOS PARA TORNAR-SE PROFESSOR E SEUS DESDOBRAMENTOS  

 

Os cientistas dizem que os humanos são feitos de átomos,  

mas a mim um passarinho contou que somos feitos de histórias 

Eduardo Galeano (2013). 

 

Ao iniciar este capítulo desejo, mais uma vez, reafirmar meu compromisso como uma 

estudiosa que tem buscado trabalhar na construção de uma pesquisa partindo de “lugares de 

encruzilhadas, interseções, inscrições e disjunções, fusões e transformações, confluências e 

desvios, rupturas e relações, divergências, multiplicidade, origens e disseminações” (Martins, 

1997, p. 25). Assim, escrevo pensando que nossas histórias importam e que, apesar de virmos 

de lugares no mundo onde nossas posições histórico-culturais-sociais-geracionais são distintas, 

existem muitos pontos de intersecção em nossas falas. Existe, igualmente, um desejo pulsante 

de aprender uns com os outros ― mesmo quando não há concordância nas ideias ―, há na 

relação firmada com os professores-pesquisadores, uma intenção real de praticar a escuta ativa 

com a qual podemos questionar e (re)pensar nosso lugar no mundo. Além disso, ao trabalhar 

com histórias contadas de diferentes perspectivas, acredito estar alinhada a um movimento cuja 

intenção é propor que a pesquisa do tempo presente deve estar: 

 

ligada ao incentivo à pesquisa de pessoas que vivem à margem e que são 

membros de grupos não-dominantes. Acreditamos que a próxima onda de 

pesquisa autoetnográfica incluirá membros co-culturais contando histórias 

que ofereçam múltiplos pontos de vista de experiências análogas (Boylorn; 

Orbe, 2014, p. 237).  

 

É exatamente contar histórias por “múltiplos pontos de vista” a razão de ter escolhido 

professores de línguas membros de diferentes comunidades tradicionais e, em especial, que 

possuem uma relação com esses locais, constituída ao longo de suas vidas e de modos muito 

distintos. Enquanto Sepé Tiaraju nasceu e cresceu em uma comunidade ribeirinho-indígena, 

Antonieta só foi morar neste local quando era adolescente por conta do reaparecimento de seu 

pai após alguns anos longe da família, mas sua real conexão se deu quando ela assumiu um 

cargo de professora das séries iniciais na comunidade quilombola. Desse modo, apesar de 

termos construções de pertencimento ocorrendo de modos diferentes, em ambos os casos os 

professores-pesquisadores se engajaram e, atualmente, lutam de modo ferrenho para que os 

saberes e fazeres de suas comunidades sejam preservados e enaltecidos, como qualquer 

conhecimento que pertence ao cânone mundial e/ou brasileiro.  

É relevante ressaltar ainda que as experiências diversas, narradas pelos professores-



154 

 

pesquisadores, podem proporcionar grande enriquecimento cultural e/ou acadêmico para 

aqueles que se engajarem na leitura e reflexão crítica deste trabalho. Pois, ao conhecer a história 

de grupos não-dominantes, um dos grandes privilégios é entrar em contato com modos de viver 

e compreender o mundo que são distintos dos nossos. Apesar de nossas vivências serem 

diferenciadas, sempre que possível, busquei demonstrar como elas podem se conectar, criando 

um diálogo cujo objetivo é aprender com o outro, através de sua compreensão de mundo. Em 

acréscimo, fazer um movimento de análise sobre nossas próprias histórias e o que elas também 

podem ensinar aos outros ― criando redes de trocas de aprendizado e saberes que podem ser 

continuamente ampliadas.  

Outro ponto de destaque que faço aqui é enquanto meu papel de uma pessoa que está 

responsável por contar essas histórias. Apesar de redigir o texto, as experiências aqui relatadas 

não me pertencem; por essa razão, não cabe a mim trazer juízos de valor sobre o que me foi 

confidenciado. Apenas tenho a intenção de tecer diálogos teóricos, analisando de forma ética, 

responsável e respeitosa as histórias a que tive acesso. Contundentemente, reitero que, ao longo 

deste texto, não existe o desejo de tomar para mim o lugar de dominadora. Ao ocupar uma 

posição de possível superioridade, eu arriscaria assumir uma postura, na qual  

 

Não há necessidade de ouvir sua voz se posso falar sobre você melhor do que 

você pode falar sobre si mesmo. Não há necessidade de ouvir sua voz. Me 

conte apenas sobre a sua dor. Quero conhecer sua história. E depois vou 

recontá-la para você de um novo jeito. Recontá-la de tal maneira que se torne 

minha, minha própria história. Ao reescrever você, eu me reescrevo. Eu ainda 

sou autor, autoridade. Eu ainda sou o colonizador, o sujeito falante, e agora 

você está no centro da minha fala. Chega (hooks, 2019, p. 292-293). 

 

Reconhecer constantemente o lugar de onde falo, qual é o meu papel na construção deste 

texto é, de certo modo, minha forma de (re)afirmar meu compromisso com essas pessoas. Mas, 

sem me isentar das responsabilidades que me cabem como professora-pesquisadora incumbida 

de trazer sentido às palavras que estão sendo escritas aqui. A escolha das referências teóricas e 

a escolha dos excertos são de minha tarefa, assim como criar uma conexão entre eles. Contudo, 

acredito que o leitor deste trabalho também tem um papel ativo na criação de sentidos do que 

foi escrito ao longo de todas essas páginas. Isso é determinante se considerarmos que “a leitura 

e a produção de sentido são orientadas por nossa bagagem sociocognitiva: conhecimentos, da 

língua e das coisas do mundo (lugares sociais, crenças, valores, vivências)” (Koch; Elias, 2011, 

p. 21). 



155 

 

Pensando em nossos papéis como leitores e autores, é imperativo ter a consciência de 

que somos seres imersos na colonialidade. Por essa razão, estar sempre vigilante para que, além 

de não nos apropriarmos das vozes dos participantes de uma pesquisa, não exista a pretensão 

de considerar que apenas uma visão de mundo pode ser ratificada com aquela capaz de dizer a 

verdade inquestionável. Ressaltando, inúmeras vezes, esse movimento é crucial quando 

escolhemos fazer um esforço de modo consciente para romper com séculos de uma tradição que 

elegeu quem pode pesquisar e quem deve ser pesquisado, ou seja, quais vozes podem/devem 

ser ouvidas e levadas em consideração. Esse lembrete não é só para mim, mas se faz necessário 

aos que aqui terão o papel dos leitores, pois vocês também são seres da colonialidade. Tenho o 

firme posicionamento de que questionar a colonialidade, na qual estamos envoltos, é um meio 

de estarmos sempre alerta aos discursos que tendem a afirmar esses padrões como o modelo de 

sociedade que devemos continuar seguindo para agir na direção de um mundo com mais justiça 

social e igualdade entre as pessoas.  

Ser capaz de realizar a autocrítica pode ser difícil, porém ela é especialmente necessária 

quando somos parte do grupo mais beneficiado com essas narrativas. Assim como Miranda 

(2022, p. 75), acredito na importância de “analisar a autoetnografia desenraizada da matriz 

civilizatória, exclusivamente ocidental, para que não caiamos na armadilha de que ela serve 

somente para expressar as experiências localizadas nas diferenças ou na instância de se 

reconhecer a diversidade”. Além disso, ao trabalhar com autoetnografias, narrativas ou histórias 

de vida, podemos demonstrar como essas metodologias “têm a possibilidade de interpelar os 

estereótipos e as narrativas hegemônicas, de criar espaços reflexivos não limitados e de auxiliar 

no aperfeiçoamento das nossas incessantes negociações no campo do conhecimento” (Miranda, 

2022). Fica demonstrado que, ao trazer a experiência pessoal para dentro da pesquisa, tenho a 

possibilidade de produzir conhecimento partindo daquilo que me é conhecido, mas também 

posso ajudar no avanço das discussões em diferentes áreas de estudos.  

Ademais, proporciona oportunidade de rompimento com concepções cristalizadas a 

respeito de culturas, povos, etnias e/ou profissões que sempre estiveram em um patamar de 

subalternidade, tornando cada vez mais pujante a percepção de que, “quando rejeitamos a 

história única, quando percebemos que nunca existe uma história única sobre lugar nenhum, 

reavemos uma espécie de paraíso” (Adichie, 2009); e, assim, compreendemos que “teorizar 

sobre essa experiência estética e criticamente, faz parte de um conjunto de ações para uma 

prática cultural radical [...] esse espaço de abertura radical é uma margem [...]. Ocupar esse 

lugar é difícil, mas necessário. [...] Uma comunidade de resistência se faz necessária” (hooks, 

2019, p. 287-288).  



156 

 

Por fim, neste capítulo, menciono histórias que demonstram a importância da teorização 

que nasce de locais historicamente segregados. A ênfase está nas vivências do âmbito 

profissional dos professores-pesquisadores, com o intuito de que possamos analisar como se 

dão os processos de formação docente nesses contextos e como a convivência com os estudantes 

pode ser uma força motriz para podermos estar constantemente buscando a formação 

continuada. Além disso, compreender se nossa formação acadêmica dialoga com as práticas 

escolares e pensar em meios que possam auxiliar a aprimorar a relação entre universidade-

escola enquanto locais, cada um a seu modo, produtores de saberes e essenciais para a formação 

inicial e/ou continuada dos docentes. E, assim, interpelar falas que tendem a “ignorar o fato de 

que professores e alunos têm corpos nos quais suas classes sociais, sexualidades, gênero, etnia 

etc. são inscritas em posicionamentos discursivos, contemplando apenas o sujeito racional e 

não o social e histórico” (Moita Lopes, 2006, p. 102).  

 

4.1 Percurso para tornar-se professor(a) 

 

A linguagem tem um papel fundamental no questionamento dessas realidades 

discursivas que encaram o sujeito como racional. Isso porque a linguagem pode ser conceituada 

como “o lugar onde as formas reais e possíveis de organização social e suas consequências 

sociais e políticas são definidas e contestadas. Contudo, também é o lugar onde nossos sentidos 

de nós mesmos, nossa subjetividade é construída” (Weedon, 1987, p. 53). Desse modo, quando 

falamos de nossas experiências, essas duas facetas da linguagem acabam emergindo. Ao 

mesclar essas faces da linguagem, produzimos discursos que têm a capacidade de expressar 

“toda a nossa relação com o mundo social e toda a nossa relação informada socialmente com o 

mundo” (Bourdieu, 1991, p. 79).  

Isso ocorre no excerto abaixo quando Antonieta relata, brevemente, como foi sua 

inserção no mercado de trabalho como docente e os desafios enfrentados. Ela também menciona 

a questão da formação inicial e, por fim, ela delineia um panorama de como foram esses mais 

de trinta anos de experiência como educadora em comunidades tradicionais. Ela mescla em seus 

discursos elementos que deixam evidente sua subjetividade (motivação para continuar na 

docência e a luta pela melhoria de vida da população) com outros aspectos sociais e culturais 

mais amplos (falta de reconhecimento da profissão ou valorização do ato educativo em si por 

parte da população/governantes), como podemos ver abaixo: 

 



157 

 

Excerto 13 - Comecei minha trajetória profissional na educação muito cedo, 

no ano de 1991, quando eu tinha apenas 24 anos, trabalhando na comunidade 

Areia, no município de Monte Alegre de Goiás, por um período de um ano na 

rede municipal de educação, como já apontado. Depois, vi que não estava 

tendo muito sucesso devido às dificuldades de acesso e permanência na 

comunidade. Pedi então minha exoneração do contrato e fui trabalhar em outra 

comunidade quilombola denominada Mimoso, no estado do Tocantins, onde 

fiquei por seis anos, de 1992 a 1997. Desde que entrei para a educação, 

naquela época, ainda com formação somente de nível médio, atuei por um 

longo período ministrando aulas nas séries iniciais. Algum tempo depois, fiz 

o curso de Proformação e Magistério para o aprimoramento da carreira 

profissional. Na época, não se falava em graduação, pós-graduação, algo 

desse tipo para nós. Isso era um sonho não despertado e impossível de ser 

realizado. Também porque, dentro do território, nas escolas em que eu 

atuava, cursava-se apenas a primeira fase do Ensino Básico com o 

objetivo de ensinar as crianças quilombolas a ler e escrever. [...] Mais 

tarde, com a crescente demanda, me tornei professora da segunda fase do 

Ensino Fundamental, trabalhando na área de linguagens. Consequentemente, 

o ensino se estendeu e passei também a atuar como educadora no Ensino 

Médio. Então, fiz contrato com a rede estadual de educação de Goiás. Não me 

recordo exatamente o ano, mas atuei como professora de Ensino Básico 

completo apenas com formação de Magistério e Proformação79. Ainda hoje, 

depois de ter vivido a experiência de educadora em diversas escolas estaduais 

e municipais no Território Kalunga, desde Goiás até Tocantins e novamente 

em Goiás, e posteriormente ter me formado no curso de graduação em 

Licenciatura em Educação do Campo pela Universidade de Brasília, continuo 

como educadora efetiva da rede municipal de Cavalcante-GO e como 

professora contratada da rede estadual de educação de Goiás. São pelo menos 

22 anos de dedicação. Os anos de experiência no campo da educação e a 

formação que tive contribuíram significativamente para que eu pudesse 

lutar pela melhoria da qualidade de vida dos povos residentes nas 

comunidades, principalmente dos jovens quilombolas, por meio da 

educação (Lima, A. F. da S., 2024, p. 25-26, ênfase minha). 

 

É por meio do discurso apresentado ao longo do trabalho, que podemos compreender 

como a identidade docente desta professora foi se (tras)formando no decurso dos anos e com as 

experiências vividas. Isso porque analisar suas falas nos “fornece um modo de pensar as 

relações entre linguagem e identidade que enfatiza a força produtiva da linguagem na 

constituição da identidade, em vez da identidade ser um construto pré-dado refletido no uso da 

 
79 Segundo Menezes e Santos (2001, ênfase minha), este curso era um “Programa do Ministério da 

Educação (MEC), instituído a partir de 1999, com o objetivo de acabar com a figura do professor leigo 

(sem qualificação pedagógica). Trata-se de um curso de nível médio, com habilitação em magistério, 

na modalidade de educação a distância, que utiliza a estrutura da TV Escola para promover a formação 

e a titulação desses professores. O Proformação foi idealizado para atingir prioritariamente as regiões 

Norte, Nordeste e Centro-Oeste, locais onde existe um número alto de professores leigos, a maior parte 

sem o Ensino Fundamental (antigo 1º grau). O curso proporciona a professores sem habilitação, que 

atuam nas quatro séries iniciais e classes de alfabetização das escolas da rede pública, o domínio dos 

conteúdos do Ensino Médio e a formação pedagógica necessários para a melhoria da qualidade de sua 

prática na sala de aula”. 



158 

 

linguagem” (Pennycook, 2006, p. 81). Isso ocorre porque a identidade “não é essência; não é 

um dado ou um fato - seja da natureza, seja da cultura. A identidade não é fixa, estável, coerente, 

unificada, permanente. [...] Por outro lado, podemos dizer que a identidade é uma construção, 

um efeito, um processo de produção” (Silva, 2000, p. 96-97), afetado pelas relações de poder, 

sistemas de representação e estruturas discursivas. Nossa identidade vai se modificando no 

decorrer de nossas vidas e nos tornando quem somos. Antonieta vai se transformando, ao longo 

de sua história, em uma pessoa que vê nos “caminhos difíceis, estradas duras que só eu sei por 

onde andei, o quanto de esforço dediquei para estar aqui. Sou fruto de uma experiência de vida 

em que, ao sair de casa cedo, tive que enfrentar o racismo, o machismo, o preconceito racial e 

as desigualdades sociais” (Lima, A. F. da S., 2024, p. 27). Para ela, a soma de todos esses 

“atravessamentos que tive como educadora me tornaram uma mulher forte” (Lima, A. F. da S., 

2024, p. 27). O relato dessas vivências reitera que nossa identidade em constante transformação 

e não dada de uma vez por todas, e isso nos permite estar em constante aprimoramento.  

 

4.2 Olhar governamental para docência  

 

Além da questão identitária, Antonieta faz um relato de seu percurso profissional que 

demonstra como a preocupação do Governo Federal foi aumentando ao longo dos anos em 

relação a ter professores formados em licenciaturas. Em seu primeiro contrato, ela tinha apenas 

formação no Ensino Médio, foi apenas após alguns anos que ela cursou o Magistério e o curso 

Proformação, que foi uma importante medida do Governo Brasileiro para aprimorar a 

Educação. Até os anos de mil novecentos e noventa, ainda era comum que os docentes, em 

especial nas zonas rurais, fossem formados no Ensino Médio, Ensino Fundamental ou que eram 

apenas alfabetizados sem ter concluído nenhuma etapa da escolarização.  

Sepé Tiaraju também menciona essa situação no Excerto 7, quando relembra seu 

período de alfabetização. Em sua comunidade, os adultos pediram ao Sr. Leotério, que havia 

estudado até a terceira série do Ensino Fundamental, para ensinar às crianças da comunidade 

ler e escrever em troca de uma pequena remuneração. Afinal, durante o tempo que ele precisava 

dedicar-se a dar aula para os jovens, era um tempo que ele não poderia estar trabalhando em 

outras atividades para prover seu sustento. A simples casa de palafita foi onde a juventude da 

comunidade teve contato com as primeiras letras e números. E a escolha de Sr. Leotério se deu 

pelo fato de ele ser a pessoa da localidade com mais tempo de educação formal e experiência 

no que seriam as práticas escolares da época.  



159 

 

Neste contexto, considero adequado me referir aos processos ocorridos naquela escola 

embasando-me nas teorias de letramento, mas em sua concepção inicial. Porque o termo era 

compreendido como “o resultado da ação de ensinar ou de aprender a ler e escrever: o estado 

ou a condição que adquire um grupo social ou indivíduo como consequência de ter se 

apropriado da escrita” (Soares, 2010, p. 18). Pois, ao se apropriar da leitura e da escrita, seria 

possível para aqueles jovens superar o estigma causado pelo analfabetismo (Street, 2014, p. 

34). Contudo, Rojo (2009, p. 96) assevera que o termo mais adequado para nomear o processo 

que ocorria naquela escola improvisada seria “alfabetismo”. Isso por se tratar de um 

aprendizado cujo “foco individual, [é] ditado pelas capacidades e competências escolares e 

valorizadas de leitura e escrita”. A autora acrescenta: 

 

A alfabetização é uma prática. E, assim como toda prática que é específica a 

uma instituição, envolve diversos saberes (por exemplo, quem ensina conhece 

o sistema alfabético e suas regras de uso), diversos tipos de participantes 

(alunos e professor) e, também, os elementos materiais que permitem 

concretizar essa prática em situações de sala de aula, como quadro-de-giz, 

ilustrações, livros didáticos e quaisquer outros recursos pedagógicos. A 

prática de alfabetização se concretiza em eventos que se situam dentro de uma 

sala de aula, liderados por um especialista (o professor) que se encarrega de 

ensinar sistematicamente as regras de funcionamento e uso do código 

alfabético aos iniciantes no assunto (os alunos). Ambos – professor e alunos – 

têm relações sociais predeterminadas: um anima, organiza, avalia; os outros 

respondem, realizam atividades propostas (Kleiman, 2005, p. 12-13).  

 

Para sustentar essa afirmação, também vejo como foi o uso de materiais didáticos 

durante as aulas, Sepé Tiaraju chegou a mencionar a cartilha Caminho Suave80, de Branca Alves 

de Lima, como o material que norteou seu aprendizado durante a infância e a fase de 

alfabetização. Apesar de ser um instrumento de aprendizagem bastante comum, esse material 

não continha um viés social ou regional com o qual o educando poderia traçar conexão com 

suas vivências ou seus repertórios de vida. Os exemplos escolhidos pela autora para a cartilha 

nem sempre faziam parte do contexto de vida das crianças. A uniformidade presente nessas 

cartilhas é algo que tende a torná-las desinteressantes, pois “permite pouco espaço para escolha 

ou idiossincrasia [...] não apresenta uma comunicação genuína entre autor e estudante” (Street, 

2014, p. 78). As aulas, por vezes, restringiam-se a fazer as atividades propostas pela cartilha. 

Isso acaba tornando o livro como o centro da aprendizagem, não mais um material dentro da 

 
80 De acordo com Benedetti (2022), a cartilha foi criada “em 1948. Esta cartilha não só se tornou um 

fenômeno na área da educação, a ponto de o Ministério da Educação adotá-la até o ano de 1995 [...] 

com 40 milhões de exemplares vendidos em toda a sua história, a cartilha segue o método no qual 

Branca denominava como Método por Imagem. Este apresentava as letras inseridas no meio de 

ilustrações de animais, frutas ou outros objetos”.  



160 

 

prática pedagógica; e, ao professor, cabe o papel de instrutor que centra sua práxis apenas no 

que está posto naquele material.  

 

Figura 35 ‒ Cartilha Caminho Suave, de Branca Alves de Lima

 

Fonte: Benedetti (19 jul. 2022).  

 

A falta de formação docente adequada era algo que interferia no aprendizado dos alunos, 

pois os professores não tinham muitos meios81 para buscar diferentes estratégias para ensinar. 

Esses problemas do passado ainda ecoam na atualidade, apesar de casos como os vividos por 

Sepé Tiaraju serem cada vez mais raros pelo interior do Brasil. É fato que a precarização do 

trabalho docente passa por uma longa história, na qual a profissão foi colocada em um patamar 

inferior em relação a outras. Foi apenas em 1995, no governo do ex-presidente Fernando 

 
81 A distância das cidades, o fato de serem os únicos profissionais da localidade e a escassez de recursos 

financeiros para comprar materiais para os estudantes ou para se aperfeiçoarem são fatores que devem 

ser levados em consideração, quando refletimos sobre o fazer docente naquela época. Por mais que o 

professor tivesse desejo de se aperfeiçoar, existiam muitos fatores que dificultavam seu aprimoramento 

profissional. Desse modo, não estou tecendo críticas aos modos de ensinar desses profissionais, pois 

acredito que eles faziam o melhor possível diante da realidade em que estavam inseridos e suas 

condições de vida.  



161 

 

Henrique Cardoso, que foram criados programas de amplitude nacional para melhorar a 

formação dos professores. E, como Antonieta traz em seu relato, as dificuldades eram 

constantes, por exemplo: o atraso nos pagamentos, salas superlotadas, precariedade de 

infraestrutura, escassez de material didático nas escolas e necessidade de trabalhar em vários 

períodos e não conseguir ter dignidade na profissão. Ela me relatou em algumas conversas que 

tivemos sobre essas dificuldades, como consta no excerto abaixo:  

 

Excerto 14 - Para atender à demanda em relação ao número de educandos, 

tinha que dar aula em dois períodos, mas recebia somente por um. E era difícil 

receber. Na época, o prefeito era o senhor Desidério, que considero importante 

por ter me oportunizado estar ali, mas que, por outro lado, explorava minha 

força de trabalho em relação ao que me pagava. Recordo que tive que ir a 

Goiânia falar com Meire Baiocchi para ela interceder por mim, porque o 

prefeito não pagava e atrasava demais, gerando uma situação insustentável. Já 

tinha uma filha para sustentar e, às vezes, passávamos necessidade de 

alimentação, porque eu trabalhava e não recebia (Lima, A. F. da S., 2024, p. 

29-30). 

 

Apesar da falta de formação docente apropriada ao iniciar na profissão, ela sempre 

procurou se informar sobre maneiras de aprimorar seus conhecimentos por meios próprios. É 

relevante compreender e mencionar que Antonieta viveu muito tempo na zona urbana de 

Cavalcante e, posteriormente, enquanto morava na zona rural da cidade, pediu aos pais para vir 

para Brasília com o intuito de estudar e trabalhar. Essa exposição a diversos ambientes, em 

conjunto com sua postura pessoal, impeliu seu desejo de aprofundar os conhecimentos 

pedagógicos para proporcionar melhorias na qualidade de ensino dos educandos, como ela 

afirma a seguir:  

 

Excerto 15 - minha experiência foi muito importante para mim, aprendi 

valorizar o outro, tentava todas as maneiras possíveis para ajudar meus 

alunos irem de encontro aos seus objetivos, buscava em livros, revista, trocava 

experiência com outros educadores, enfim sou muito disseminadora de tudo 

que aprendo, me acho proativa e até polivalente, acredito que meus 

educandos me faz ser o que sou (Memorial da professora-pesquisadora, 2024, 

ênfase minha). 

 

Para suprir a falta de oportunidade de formar-se como professora, Antonieta afirma que 

traçava estratégias que iam desde trocar experiências com os pares até procurar saber mais por 

meio de materiais que poderiam lhe dar alguma orientação sobre como proceder com os 

estudantes. Sua determinação para melhorar sua vida e a de seus educandos foi a força motriz 

que a impulsionou a persistir nos estudos sempre que havia chances e mesmo que fosse difícil. 



162 

 

Ela afirma, no Excerto 13, que naquela época fazer graduação ou a pós-graduação eram sonhos 

impossíveis, mas que, com muita luta e determinação, hoje esses projetos se transformaram em 

realidade. 

Ainda no tocante à valorização docente, outra fala de Antonieta me chamou atenção. 

Ao falar dos motivos pelos quais os professores eram contratados, mesmo sem terem magistério 

na época, ela afirma: “dentro do território, nas escolas em que eu atuava, cursava-se apenas a 

primeira fase do Ensino Básico com o objetivo de ensinar as crianças quilombolas a ler e 

escrever” (Antonieta, trecho do Excerto 13). Aos alunos das comunidades quilombolas rurais, 

segundo ela relata, bastava aprender a ler, escrever e fazer contas básicas. Pois, isso os 

possibilitaria fluir, ainda que não fosse de modo pleno, pelos ambientes onde esses 

conhecimentos são necessários. Considerava-se, desse modo, que outros aprendizados não eram 

importantes para aquela população, e os familiares que desejassem deveriam procurar um meio 

de enviar seus filhos para estudar na cidade de Cavalcante (GO). 

Acredito, assim como Moita Lopes (1996, p. 182), que “ensinar uma língua é ensinar a 

se engajar na construção social do significado e, portanto, na construção das identidades sociais 

dos alunos”. Naquela época, os alunos quilombolas sofriam com o descaso de governantes que 

não os enxergavam como sujeitos plenos e cujos direitos devem ser respeitados. Soma-se a esse 

contexto, o habitual desejo de manutenção do status quo que faz que certas pessoas permaneçam 

no poder ao longo de décadas ou por gerações, dominando o aparelho estatal e subalternizando 

os mais pobres.  

A educação brasileira vem de uma longa tradição de ser tratada como uma grande fonte 

de gasto e não um investimento para o futuro. Atualmente, a visão sobre a educação nesses 

espaços está sendo modificada por meio de práticas de letramentos que dialoguem com a 

realidade dos educandos e façam sentido dentro das experiências de mundo deles. Há 

consciência de que, se a “identidade está diretamente ligada ao pertencimento, [...] não há como 

o sujeito aluno sentir-se pertencente à escola, uma vez que não está identificado nela ou por ela. 

Além de não ser representado em suas diferenças ou em suas especificidades, o aluno é, muitas 

vezes, marginalizado” (Brenneisen; Tarini, 2008, p. 95). Ao acolher a diversidade, a escola 

pode trabalhar em uma perspectiva de letramento crítico ― “é uma perspectiva educacional que 

tem como propósito instigar o indivíduo a repensar sua realidade, auxiliando-o a tornar-se mais 

consciente e autônomo para transformá-la, se assim o decidir” (Carbonieri, 2016, p. 133, ênfase 

minha).  

Nas aulas de língua estrangeira ou materna, temos muitas possibilidades de trazer 

materiais, pelos quais os estudantes serão incentivados a questionar os discursos que emergem. 



163 

 

Ao trabalharmos com o letramento em sua vertente crítica, “os alunos passam a reconhecer que 

textos são conscientemente construídos e que assumem propósitos econômicos, sociais, 

culturais e políticos e que sempre expressam a ideologia de quem os produz” (Dias, 2015, p. 

322). Ao adquirir essa consciência, tomarem suas próprias decisões sem se tornarem massa de 

manobra de ninguém. Se considerarmos que “somos localizados, construídos por nossas 

práticas” (Pennycook, 2012, p. 42), a educação que recebemos na escola tem um grande 

impacto em nosso modo de pensar o mundo e viver nele.  

Acredito que a melhoria da formação docente reflete no avanço da educação, e isso pode 

ser observado concretamente nas comunidades quilombolas que hoje em dia possuem 

professores formados na LEdoC. Esses profissionais atuam para fortalecer a tradição, a cultura 

e a identidade desse povo que por tanto tempo esteve colocado à margem da sociedade. Foi, 

igualmente, graças à luta comunitária que, hoje, as escolas do Quilombo Kalunga possuem 

Ensino Fundamental I e II, além de Ensino Médio. Antonieta inclusive tomou parte nesta luta 

pelo Ensino Médio, exercendo um duplo papel social de professora e mãe. Ela relatou que eles 

chegaram a ir para Goiânia exigir que o direito à educação para os jovens da comunidade fosse 

cumprido, pois, até então ao completarem a oitava série, atual nono ano da Educação Básica, 

não existia mais oportunidade de estudar naquela localidade; no final, conseguiram 

implementar o Ensino Médio nas escolas do campo do município. Os desafios ainda são 

inúmeros, contudo, os avanços ao longo das décadas também precisam ser ressaltados.  

 

4.3 Formação docente inicial  

 

Apesar das primeiras turmas de Antonieta terem lhe sido atribuídas antes mesmo de ter 

uma formação docente, foi ao ingressar na universidade que ela abriu os olhos para novas 

formas de enxergar o mundo. A relação com os professores, colegas de turma e com os 

conhecimentos adquiridos neste espaço foram descritos por ela como “uma relação bem 

conflituosa, fora do meu mundo [mas, a] vontade de reciclar meus conhecimentos e poder 

multiplicá-los com maior propriedade me fez continuar os estudos” (Memorial da professora-

pesquisadora, 2024, ênfase minha). Apesar de antes da universidade ela já ter o desejo de ser 

uma profissional qualificada e trabalhar para melhorar a condição de vida da comunidade, ser 

graduanda foi um processo divisor de águas em sua vida, pois para ela:  

 

Excerto 16 - estar na universidade me fez enxergar o quanto trabalhava de 

maneira alienada, sem contextualização nenhuma com minha realidade, 

hoje percebo claramente o papel imposto pela “educação de sistemas” na 



164 

 

vida das comunidades. Minha visão é que todos os sujeitos sejam 

emancipados de acordo com a ideologia de cada um, ou seja cada 

necessidade, onde cada sujeito seja livre e apto a ter uma vida de 

realizações pessoais e profissionais. [Além disso,] no período de adaptação, 

às disciplinas de Literatura e Identidade Sociedade e Cultura, foram 

importantes, creio que por ambas abordarem conceitos emancipatórios, fazer 

a gente questionar e analisar nossa condição humana (Memorial da 

professora-pesquisadora, 2024, ênfase minha). 

 

Ao estar no ambiente acadêmico, ocupar a posição de estudantes e aprender mais sobre 

o que significa tornar-se professor ou sobre construtos teóricos da área do conhecimento que 

escolhemos atuar, um novo mundo se abre. Na universidade, aprendi que o conhecimento 

acadêmico não serve apenas para “preparar os professores intelectualmente a ensinar uma 

língua, mas também encorajá-los a interpretar a realidade e intervir nela” (Pessoa, 2012, p. 4). 

Assim, como Antonieta relata no Excerto 15, ao estar em contato com outros tipos de 

conhecimento, foi que ela teve a capacidade de perceber sua “alienação” perante algumas 

situações que ocorriam na comunidade e de buscar novos meios de lutar pela emancipação dos 

sujeitos, que neste caso eram seus alunos.  

O caráter emancipatório do conhecimento também nos ajuda a lutar pelo 

reconhecimento (tanto na esfera social82, quanto econômica) da profissão docente. Para isso, é 

preciso tomar parte nesta luta árdua que visa fazer essa uma carreira valorizada e reconhecida 

como merece para que, no futuro, o Brasil não precise se preocupar com a “crise da docência” 

ou com o “apagão de professores”83. Para isso, as narrativas sobre o que é ser professor precisam 

ser modificadas e as condições de trabalho aprimoradas. Se sabemos que o futuro do país passa 

pela escola, não me parece adequado que se ofereça tão pouco aos trabalhadores que ajudam 

todos os dias na formação de cidadãos e na sociedade onde vivemos. Apesar de o objetivo deste 

trabalho não ser uma denúncia das condições de trabalho dos docentes da Educação Básica, em 

vários momentos, essas situações emergiram no material empírico analisado, porque essas 

conversas fazem parte do nosso cotidiano. 

Independentemente de todos os desafios enfrentados, continuamos nos esforçando e 

procurando meios de auxiliar os educandos a sonhar e a se emanciparem. Eu mesma percebi 

qual era minha função social como docente quando fui dar aula na EJA, em um bairro periférico, 

 
82 No ano de 2025, têm aparecido na mídia diversas notícias de professores, agredidos por estudantes ou 

seus responsáveis dentro das unidades escolares.  
83 São os termos utilizados pela mídia para se referir ao desinteresse dos jovens pelas licenciaturas, e as 

previsões de que, nas próximas décadas, não teremos profissionais que desejem atuar nas escolas. Isso 

devido ao estresse da profissão, à baixa remuneração e à falta de reconhecimento na sociedade em 

relação à carreira do Magistério.  



165 

 

e notei a necessidade de conectar os alunos com a língua inglesa, algo que não acontecia de 

maneira natural. Ouvi tantas e tantas vezes a famosa frase “a gente não sabe nem português, 

quanto mais Inglês”, mas isso não me desanimava e me fazia procurar maneiras de ajudá-los a 

compreender que eles sabiam a língua portuguesa e dominariam a língua inglesa. 

Mas, essa não foi uma tarefa fácil e, ao longo dos anos, aprendi na práxis que estamos 

nos formando constantemente e, recorrendo às palavras de Paulo Freire (1991, p. 58), acredito 

que “ninguém começa a ser educador numa certa terça-feira às quatro horas da tarde. Ninguém 

nasce educador ou marcado para ser educador. A gente se faz educador, na prática e na reflexão, 

sobre a prática”. Se, conforme Freire (1994), somos seres da incompletude, a perfeição (ou a 

completude) é apenas uma idealização de nós mesmos e, por essa razão, estamos 

constantemente nos aperfeiçoando. Voltando à temática formação inicial, assim como para 

Sepé Tiaraju, minha graduação foi um momento de descobertas importantes em relação aos 

contextos sociais e culturais que me cercavam.  

 

Excerto 17 - sem dúvida que a universidade mudou minha percepção sobre 

a profissão docente, assim como a minha percepção de mundo para além 

do âmbito profissional, pois no período que cursei o Ensino Fundamental, 

por exemplo, os meus professores eram delegados, policiais, advogados e 

exerciam a docência como uma segunda opção de trabalho, e na universidade 

descobri que para ser um professor, de fato, era necessário fazer um Curso de 

Licenciatura e não de Bacharelado, e que os cursos superiores para docentes 

se caracterizavam, principalmente, por disciplinas de Didática de Ensino e 

Currículo Escolar.  No contexto da percepção de mundo para além do âmbito 

profissional, a vida acadêmica me proporcionou a compreender melhor 

novas formas de entender o contexto social e cultural em que eu estava 

inserido, principalmente, a complexidade sociocultural da Amazônia, 

assim como me motivou a ter mais interesse pelas causas sociais dos povos 

originários da região amazônica (Memorial do professor pesquisador, 2024, 

ênfase minha).  

 

Ao me formar na UnB, eu acreditava que estaria preparada para “enfrentar” qualquer 

situação que ocorresse dentro da sala de aula. Contudo, ao me deparar com os desafios de estar 

em uma sala de aula com várias pessoas com desejos, expectativas e motivações distintas, senti-

me completamente despreparada/desesperada. Isso favoreceu que, durante vários anos, meu 

sentimento fosse de total inadequação à profissão, sempre que pensava nessa primeira 

experiência. Ao olhar para todas essas situações, mais de uma década depois, percebo que, em 

minha imaturidade da juventude, buscava o senso de completude (Freire, 1994) e, ao perceber 

que ele não existia, acreditei que não daria conta. Hoje enxergo o quanto minha formação inicial 

me instigou a me tornar pesquisadora e ter desejo por pesquisar as temáticas que podem fazer 



166 

 

meu cotidiano melhor enquanto professora. Antonieta, também relata que, ao longo do período 

como universitária, ela teve grandes aprendizados, por exemplo:  

 

Excerto 18 - as teorias freirianas, da Bortoni-Ricardo, da Irandé Antunes 

foram importantes na minha formação. E o modo como algumas educadoras 

abordavam a língua materna, como a professora Rosineide e Roberta, elas me 

fizeram ver o universo riquíssimo que possuíamos e não sabia como 

valorizá-lo.[...] eu já era educadora na educação básica. Existia muita 

coerência [no que aprendia na LEdoC com minha prática], tínhamos que 

saber usá-la a favor de nossas escolas de inserção, no sentido de luta e 

resistência aprendíamos muitos conceitos que ajustávamos a nossa 

realidade e conseguíamos fazer a diferença em nossas comunidades 

(Memorial da professora-pesquisadora, 2024, ênfase minha)  

 

Antonieta tem um olhar diferenciado para formação docente na universidade porque, 

diferentemente de mim e de Sepé Tiaraju, ela já atuava como docente e já havia feito outras 

formações anteriores. Ela já conseguia unir teoria e prática enquanto algo indissociável. Sepé 

Tiaraju, antes de ser professor, era funcionário dos Correios, e eu nunca havia ingressado no 

mercado de trabalho formal até aquele momento. Acredito que o relato de Antonieta e a 

realidade que acompanho hoje nas licenciaturas, com mais estágios práticos e maior inserção 

dos graduandos na escola, é uma excelente oportunidade de formação. Essas novas diretrizes 

nos permitem chegar mais ambientados ao que é uma escola e, assim, possamos ter a sensação 

de estar mais “preparados” para poder atuar com nossas turmas.  

Assim como afirma Moita Lopes (2006, p. 101), “[...] falar à vida contemporânea é 

essencial, não a teorização elegantemente abstrata que ignora a prática, mas uma teorização em 

que teoria e prática sejam conjuntamente consideradas em formulação do conhecimento”. 

Colocando, também, a teorização como “um trabalho de bricolage, tendo em vista a 

multiplicidade dos contextos sociais e daqueles que os vivem” (Moita Lopes, 2006, p. 101). Ao 

começar o Mestrado, por exemplo, senti uma conexão muito grande entre o que eu estava 

estudando e o contexto da minha sala de aula. Fui capaz também de avaliar quais construtos 

teóricos eram pertinentes a meu cotidiano e quais não dialogavam bem naquele espaço. No 

Mestrado, a universidade parecia entender que a escola existe, algo muito diferente da 

graduação, quando a escola parecia um ambiente distante com o qual eu deveria me preocupar 

apenas quando me formasse. Sepé Tiaraju relata no excerto abaixo, que, ao assumir um cargo 

de professor de Língua Inglesa, também teve desafios em compreender como se adaptar à nova 

realidade. Como ele mesmo relembra no trecho abaixo:  

 



167 

 

Excerto 19 - quando concluí o Curso de Licenciatura em Letras em 2006, 

passei no Concurso da Secretaria Municipal de Educação de Manaus 

(SEMED), para professor de Língua Estrangeira Moderna – Inglês e fui 

trabalhar na Escola Indígena Municipal Puranga Pisasú (Boas Novas), e foi 

nesse ambiente escolar que tive as primeiras experiências como educador 

em uma escola pública. Percebi que a formação recebida na academia foi 

voltada mais para teoria e, com isso, tive que desenvolver a parte prática 

no próprio ambiente de sala de aula convivendo no dia a dia com os alunos 

e comunidade escolar [...] A escola indígena municipal Puranga Pisasú (Boas 

Novas), onde eu fui lotado ficava localizada na Zona Rural Ribeirinha do Rio 

Cuieiras, afluente do Rio Negro, município de Manaus – Amazonas, e as séries 

que eu ministrava aulas era para alunos do 6º ao 9º ano do Ensino 

Fundamental. Os estudantes pertenciam ao povo indígena Baré e eram 

bilíngues – falavam o Português Brasileiro e a Língua Indígena 

Nheengatu, tendo como principais aspectos culturais a cultura do artesanato 

e grafismo [...] no período em que cursei a universidade ainda não 

trabalhava como docente. Eu era funcionário público dos Correios 

Brasileiro. Só iniciei a carreira de professor da Educação Básica em 2006, 

quando concluí o Curso de Licenciatura em Letras – Língua e Literatura 

Inglesa. Na minha opinião, havia disparidade de coerência entre a prática 

escolar e as teorias estudadas na universidade, primeiro, porque o estágio 

era somente de observação e não havia prática, de modo, que o aluno saia 

da universidade cheio de dúvida em relação a prática pedagógica que 

deveria desenvolver em sala de aula. Segundo, como a disciplina de 

Sociolinguística era inexistente, então, o professor recém-formado, muitas 

vezes, não sabia lidar com as variedades linguísticas e os vícios de 

linguagem em sala de aula. Assim, as bibliografias do curso dialogavam 

muito pouco com o contexto de atuação do professor recém-formado 

(Memorial do professor-pesquisador, 2024, ênfase minha). 

 

Amparados na certeza de que não existe um método ou uma receita que possa nos tornar 

bons professores, precisamos nos preparar para estar sempre em formação. Apesar de a 

formação inicial não ter dado um panorama mais realista sobre a profissão docente, não 

podemos utilizar isso como um modo de nos escusar de nossas responsabilidades como 

docentes. Um dos modos que achei para contribuir com a formação de futuros professores foi 

refletir sobre minha experiência de forma sistematizada, em minha dissertação, enfatizando a 

necessidade de maior conexão entre a universidade e a escola. Assim como Mateus (2009, p. 

310), acredito que “as tensões entre teoria e prática agravaram o distanciamento entre 

pesquisadores e professores, universidade e escola, conhecimento científico e conhecimento 

cotidiano, entre saber e fazer”.  

 Apropriadamente, ainda estamos caminhando para um momento no qual seja possível 

transcender de maneira eficaz essas relações hierárquicas. Detenho-me, de modo especial, na 

relação escola – universidade que vivencio/vivenciei desde os primórdios de minha carreira. Na 

interseção desses espaços, sentia que minha voz fora arrancada de mim e que eu não poderia 

falar, somente ouvir. Foram muitas as ocasiões em que estive em congressos, seminários ou 



168 

 

palestras sobre Educação Linguística, nos quais não havia um professor da Educação Básica 

como convidado para falar ou compor as mesas de debate. E, nas raras ocasiões em que éramos 

representados, o profissional da Educação Básica se sentia acanhado em meio a tantos 

professores doutores que acabavam falando muito pouco. Esses movimentos ocorrem porque 

 

a universidade ainda é tratada como o local onde devemos buscar as respostas 

para perguntas, e a grande provedora de respostas. No entanto, ao mesmo 

tempo que buscamos as respostas para alguns questionamentos no ambiente 

acadêmico, também surgem perguntas na universidade que outros espaços 

estão habilitados a responder. Em consonância com essa discussão, é preciso 

perceber que a universidade não é a detentora de todo conhecimento e, sendo 

assim, não tem apenas respostas, mas também perguntas. Na busca por uma 

tentativa de romper com a “monocultura do saber”, este trabalho se 

desenvolve nas premissas da ecologia dos saberes definida como: “um 

conjunto de epistemologias que partem da possibilidade da diversidade e da 

globalização contra hegemônica e pretendem contribuir para as credibilizar e 

fortalecer” (Santos, 2006, p. 154). Além disso, representa a possibilidade de 

abertura do cânone dominante ao trazer para a universidade saberes não-

científicos e formas de conhecimento alternativas (Santos, Nunes; Meneses, 

2007, p. XLIX) (Prescendo Tonin, 2018, p. 17).  

 

Ao pensar na relação entre escola e universidade, saberes das comunidades e saberes 

científicos, precisamos compreender que a “diversidade epistêmica do mundo é potencialmente 

infinita, pois todos os conhecimentos são contextuais e parciais. Não há conhecimentos puros, 

nem conhecimentos complexos; há constelações de conhecimentos” (Santos, 2006, p. 154). 

Porém, precisamos ter noção de que o reconhecimento da diversidade epistemológica ainda é 

contestado por se contrapor não apenas a interesses epistemológicos e culturais, mas 

principalmente políticos e econômicos (Santos, Nunes; Meneses, 2007, p. xli).  

Ao nos colocarmos contra o status quo que compõe o sistema-mundo, estamos 

contrapondo a grupos historicamente privilegiados que não desejam abdicar ou repartir suas 

regalias. Uma das maneiras de lutar contra as várias adversidades de nossa carreira é fortalecer 

as licenciaturas e torná-las cada vez mais próximas aos locais de atuação desses futuros 

profissionais; inclusive compreendendo que não nos tornamos professores no momento da 

colação de grau, mas que isso ocorre todos os dias na sala de aula com nossos estudantes, com 

a comunidade que integramos, com o mundo em que vivemos e, na universidade, ao discutirmos 

com nossos pares. 

 

 

 



169 

 

4.4 (Re)pensar a valorização dos cânones  

 

Outro ponto da formação inicial que Sepé Tiaraju comenta é a carga horária que era 

dedicada à área da Literatura, o que acaba por indicar que alguns conhecimentos eram mais 

valorizados que outros, com base na quantidade de disciplinas elencadas no currículo para cada 

área. Essa experiência não faz parte somente da realidade de Sepé Tiaraju, ao longo de minha 

graduação também tive mais contato com as disciplinas literárias do que as relacionadas a área 

da Educação ou ensino de Língua Inglesa. 

 

Excerto 19 - Quando ingressei na escola pela primeira vez, fui me envolvendo 

com os livros de literatura e de suas histórias e poemas. Isso, me causou grande 

fascínio e quando eu concluí o Ensino Médio já estava decidido que cursaria 

Licenciatura em Letras. Também, na Educação Básica sempre tive mais 

apreço pelas disciplinas das áreas de Humanas e de Linguística, Letras e Artes, 

de modo, que essas áreas do conhecimento foram as que mais me fascinaram 

ao longo da minha vida escolar, contribuindo, assim, para minha escolha pelo 

curso [...] na minha concepção, o curso teve um enfoque mais na teoria e 

faltou mais estágio de prática em sala de aula. Também, a grade curricular 

do curso dava mais ênfase nas disciplinas de Literatura e pouca ênfase 

nos aspectos de Linguística e Sociolinguística. Com isso, os profissionais de 

Licenciatura em Letras saíram do curso com habilidades mais voltadas para 

o campo Literário e pouco conhecimento de Linguística e seus ramos de 

estudos. Assim, basicamente, na área de Linguística o curso não me deu 

bagagem suficiente para enfrentar os desafios no campo sociolinguístico 

em sala de aula, assunto que tive que aprender posteriormente nos cursos 

de pós-graduações - especialização, mestrado e doutorado. [...] Na minha 

opinião, as bibliografias escolhidas para as disciplinas do Curso de 

Licenciatura em Letras no período em que cursei, principalmente na área de 

Linguística deixaram a desejar, pois as duas únicas obras que constavam na 

ementa eram “Linguística Geral”, de Ferdinand de Saussure e de “Linguística 

Formal” (linguagem), Gottlob Frege. Contudo, já havia muitas referências 

sobre Sociolinguística, como as obras de William Labov, Louis-Jean Calvet, 

Antoine Meillet, William Bright, Charles Ferguson, John Gumperz e outras 

que não foram incluídas nas disciplinas do eixo da Linguagem na grade 

curricular do curso (Memorial do professor-pesquisador, 2024, ênfase minha). 

 

Essas escolhas feitas no currículo do curso, por vezes, se ancoravam na pressuposição 

de que “ler o cânone tornaria os estudantes mais aptos a compreender o desenvolvimento, 

muitas vezes entendido como evolução, do pensamento ocidental” (Carbonieri, 2016, p. 121). 

Além disso, existe uma predisposição dentro dos programas dessas disciplinas de se 

organizarem os estudos literários em uma “espécie de linha do tempo a demonstrar como os 

ocidentais foram realizando inovações literárias cada vez mais intensas baseadas num diálogo 

constante apenas com outras obras e autores ocidentais anteriores, sem a interferência de 

contribuições vindas de outros povos” (Carbonieri, 2016, p. 121). O estudo sistemático do 

https://docs.google.com/document/d/1wWJ7CMppYpEKOL1uDe5uAR0jQ6B6mqhD/edit#heading=h.ela09whsq285


170 

 

cânone faz parte de uma tradição que remonta desde os tempos do imperialismo britânico, 

quando “aos colonizados a Língua Inglesa foi imposta como padrão literário superior e 

inalcançável, como evidência de que seus colonizadores se localizavam num patamar cultural 

mais elevado” (Carbonieri, 2016, p. 124).  

Entendo que até mesmo as disciplinas das áreas literárias podem propor discussões que 

ajudem na formação dos futuros professores, “pensando menos em termos de movimentos 

literários e tendências críticas e mais em termos de questões contemporâneas, como raça, etnia, 

cultura, gênero, cidadania, opressão, resistência” (Carbonieri, 2016, p. 122). Ao invés do estudo 

sistemático do cânone (decidido por quem e para quem?), esses espaços podem proporcionar 

discussões que questionem as hierarquias culturais e sociais de nossa sociedade. As salas de 

aulas das licenciaturas precisam ser locais que desafiam o status quo em um esforço para 

descobrir caminhos alternativos para o desenvolvimento pessoal e social (Shor, 1999), trazendo 

a possibilidade de mudanças sociais a longo prazo.  

Sabemos que a transformação não ocorrerá de uma vez por todas e muito menos de um 

dia para o outro. Porém, é importante ressaltar que o currículo da Licenciatura em Letras-Inglês 

da UnB foi modificado e, desde 2013, existe um maior equilíbrio entre as disciplinas da área 

literária e da área linguística. Maior proporcionalidade entre as disciplinas de diversas áreas do 

conhecimento, em conjunto com a possibilidade de trilhar um percurso formativo de sua 

escolha, traz aos graduandos uma perspectiva de completar sua formação mais preparados para 

tomar decisões sobre seu futuro profissional e se tornarem professores, se assim desejarem. 

Dessa maneira, ao relembrar minha experiência universitária e ler o depoimento de Sepé 

Tiaraju, sinto-me muito entusiasmada com os passos que estamos dando no fortalecimento da 

formação docente inicial e maior atenção à atividade docente.  

Além disso, acredito que pesquisas feitas por professores da Educação Básica sobre o 

que acontece nas escolas e a parceria que vem sendo feita entre universidade-escola são pilares 

para a formação de profissionais mais engajados criticamente com o mundo, com os estudantes 

e com a profissão. Desse modo, é preciso “radicalizar e colocar em xeque vários processos nos 

quais professores(as) têm se formado sem a presença da escola”, e a universidade deve estar 

aberta “para conversar com a escola sempre, buscando epistemologias ali construídas em 

reflexão conjunta para uma concepção de educação que faça sentido e transforme nossas vidas” 

(Mastrella-de-Andrade, 2020, p. 15). Por essa razão,  

 

a crítica à episteme pode ser traduzida na preocupação com quem é o sujeito 

inscrito nela. Aqueles que foram postos à margem em uma ciência que criou 



171 

 

outridades com base em um olhar ocidentalista têm passado a lutar para emitir 

suas vozes como formas igualmente válidas de construir conhecimento e de 

organizar a vida social, desafiando o chamado conhecimento científico 

tradicional e sua ignorância em relação às práticas sociais vividas pelas 

pessoas de carne e osso no dia a dia, com seus conhecimentos entendidos 

como senso comum pela ciência positivista e moderna. Nesse sentido, não 

posso deixar de mencionar o livro organizado por Lopes da Silva e 

Rajagopalan (2004) e seus questionamentos sobre à “linguística que nos faz 

falhar” exatamente porque muito do que se chama de linguística insiste em 

ignorar o que as pessoas no cotidiano pensam sobre linguagem, embora 

igualmente insista em produzir conhecimento sobre a vida delas (Moita Lopes, 

2006, p. 87-88, ênfase minha).  

 

Ao aproximar o currículo das licenciaturas das escolas, das pessoas e de suas vidas, 

estamos buscando modos de fortalecer uma área que foi ameaçada ou enfraquecida em virtude 

dos inúmeros ataques sofridos, em especial no governo do ex-presidente Bolsonaro. Esse 

governo visava ao desmonte da Educação Pública para reacender um processo de privatização, 

“que não apenas revive nossa herança colonial de uma educação que serve a grupos 

privilegiados e reproduz normas hegemônicas, mas também deixa claro que a escola tem 

partido” (Pessoa et al., 2022, p. 9). Esses ataques à educação, de modo generalizado, acabam 

fazendo que a escola pública seja ignorada pelos futuros docentes enquanto realizam seu estágio 

nos cursos de licenciatura e acabam demonstrando resistência a se aproximar da escola (Borelli, 

2018). Apesar de todos os desafios, sejam os do passado ou do presente, a preocupação com 

uma formação docente deve estar sempre em discussão no âmbito da universidade e da escola 

para podermos enfrentar as adversidades que forem aparecendo, lutar pela valorização da 

profissão e pela melhoria da qualidade da educação brasileira.  

Por fim, ainda no tocante à reformulação curricular, é válido mencionar que haver maior 

carga horária de disciplinas da licenciatura, em conjunto a maior conexão com a realidade 

escolar, já traz impactos positivos para a formação, como apontam as pesquisas de Mastrella-

de-Andrade (2020; 2018). Essa aproximação entre universidade e escola possibilita que os 

futuros docentes percebam os professores da Educação Básica enquanto profissionais “capazes 

de produzir teorias a partir do nosso lugar de quem está organicamente vinculado à cultura e à 

atividade prática dos nossos alunos” (Giroux, 1997, p. 55). E, com essa união, viabilizar 

possibilidades de reinventar, ressignificar e construir fazeres pedagógicos mobilizadores, que 

possam auxiliar-nos a avançar rumo a um projeto educativo de justiça e igualdade social.  

 

 

 



172 

 

4.5 Formação humana  

 

Em minhas várias interações ao longo desses quatro anos, com os professores-

pesquisadores que participaram desta tese, constantemente conversamos sobre os momentos 

marcantes ocorridos ao longo de nossas carreiras. Foram muitas trocas de experiência e 

aprendizados. Elas ocorreram tanto no ambiente acadêmico, em especial, nas aulas da pós-

graduação, quanto nas visitas às comunidades e escolas das comunidades que estão inseridas 

na pesquisa. Em nossas conversas, era recorrente que retomássemos comparações entre o nosso 

passado e a experiência presente, como educadores, e como o conhecimento adquirido através 

da práxis é importante para podermos aprimorar nossa atuação constantemente. Ao observar 

nossas formações ao longo do tempo, tanto eu quanto os professores-pesquisadores, 

acreditamos que “não é, desse modo, [a] teoria que se deve aplicar para resolver problemas do 

cotidiano escolar. Não é também conhecimento tácito que não se pode teorizar” (Mateus, 2009, 

p. 316).  

Ou seja, ao tratarmos esses dois construtos de modo polarizado e capaz de resolver de 

modo independente os desafios da realidade escolar, não estaremos solucionando os problemas 

de aprendizado e melhorando a qualidade da Educação Pública. Muito pelo contrário, 

defendemos que a “atividade crítico-praxiológica significa, de modo simples, a dialética, 

ensino-e-pesquisa, instrumento-e-resultado, aprendizagem-e-desenvolvimento. É a teoria que, 

gerada na prática, retorna ao mundo da teoria para se consolidar e se renovar continuamente” 

(Mateus, 2009, p. 316). Esse movimento circular ocorre “por meio de um vínculo orgânico” 

(Faraco, 2003, p. 61) entre escola, universidade e pesquisadores de ambas as esferas, e é nessas 

experiências que podemos melhorar nossa práxis e pensar na realidade que estamos inseridos e 

quais atitudes cabem naquele meio.  

Em consonância com esse pensamento, ressaltamos a importância da teoria e da prática 

como conceitos inseparáveis e não hierarquizáveis que funcionam como pilares para uma 

melhoria concreta na atuação docente. Em relação ao conhecimento teórico, Sepé Tiaraju traz 

um depoimento cujo teor faz uma reflexão sobre como o aprendizado da teoria reverberou em 

sua atuação nas comunidades. Contudo, o que Sepé Tiaraju não menciona é o fato de ele 

sistematizar os conhecimentos gerados em sala de aula e retornar para o meio acadêmico com 

a publicação de artigos, dissertação, tese. Esses documentos relatam suas experiências em sala 

de aula, e isso ajudará outros professores a fazerem intervenções em suas classes. Isso porque, 

para além de refletir sobre a história indígenas dos povos amazônicos ao longo dos cinco séculos 

da presença europeia em nosso país, ele percebe como essas ações ecoam até hoje e busca meios 



173 

 

de modificar a situação com a valorização da língua nheengatu. Ele, inclusive, refere-se a 

apagamentos linguísticos ocorridos devido a esse encontro entre os povos e, consequente, 

imposição da cultura dos dominadores sobre os povos nativos, como também quais são os 

reflexos disso na vida das pessoas hoje. Ter contato com esses conhecimentos faz que seja 

possível romper com a lógica colonial que serve para “culpar os marginalizados pela 

marginalidade” (Lave, 1996, p. 149), pois é a partir do momento em que abrimos os olhos para 

nossa realidade é que podemos interferir nela. O excerto a seguir nos auxilia a perceber esses 

movimentos, quando Sepé Tiaraju fala sobre sua reflexão:  

 

Excerto 20 - outro momento importante de minha vida a partir do 

conhecimento acadêmico que adquiri foi compreender melhor o processo 

sociocultural e linguístico da realidade amazônica, como por exemplo, o 

processo de colonização da Amazônia que, a partir da ideia de integrar o 

indígena à sociedade ocidental, forçou o extermínio e o apagamento de muitas 

línguas e culturas dos povos originários da região amazônica, de modo, que a 

ideia de aculturação dos povos indígenas se faz presente ainda hoje, mesmo 

depois de cinco séculos de repressão contra esses povos [...] Também, se pode 

destacar o aprendizado e o conhecimento que adquiri das línguas 

indígenas e das comunidades linguísticas que as falam, principalmente no 

contexto amazônico, onde o cenário de diversidade linguística atual é bem 

diferente daquele de cinco séculos atrás em que havia mais de 718 línguas dos 

povos originários e, atualmente, se contabiliza apenas 277 línguas indígenas, 

sendo 243 em situação de debilitadas, 8 revitalizadas e 26 em estado de língua 

viva, ou seja, línguas que ainda são faladas fluentemente nas comunidades 

indígenas (Memorial do professor-pesquisador, 2024, ênfase minha). 

 

A quebra de paradigmas que regem a lógica de produção do saber e nossa concepção de 

sociedade é uma tarefa árdua, que requer de nós o esforço mental de chamar à consciência e, 

constantemente, nos interrogarmos a respeito de nossas condutas e crenças. Porém, é esse 

esforço que nos “auxilia a reconhecer o quanto nossas práticas ainda são orientadas por 

resquícios de uma estrutura de poder colonial, historicamente instituída em nossas vidas e 

socialmente reproduzida em diferentes esferas” (Borelli, 2018, p. 39). Apesar de ser preciso um 

verdadeiro empenho para reconhecer essas práticas, a escola e a universidade são locais 

propícios para isso, porque é nesses locais que temos contatos com pessoas que pensam de 

maneiras diferentes, que vêm de locais distintos e cuja vida foi tomando forma em 

circunstâncias ímpares. É na diversidade que compreendemos, muitas vezes, que o mundo vai 

muito além daquilo que conhecemos, e nem sempre nossa forma de pensar é a única forma 

viável de encarar o que acontece a nosso redor.  

Eu, por exemplo, quando cheguei na UnB ― apesar de vir de uma família considerada 

progressista em nosso meio ―, no primeiro impacto, tive o estranhamento da convivência com 



174 

 

pessoas cujas histórias de vida e experiências pessoais diferem da minha. Afinal, eu morava no 

Setor Militar Urbano (SMU)84, estudava em uma escola dirigida pelo Exército Brasileiro e 

frequentava a igreja majoritariamente composta por militares. Ainda assim, era marcada neste 

meio como alguém com um perfil mais “liberal”, por influência de minha mãe que era 

professora, sindicalizada e participava ativamente do processo político de melhoria da carreira 

docente e, quando era possível, eu a acompanhava. Nós duas participamos de protestos pela 

melhoria salarial dos militares, pois eles são proibidos de realizar qualquer manifestação desse 

caráter. Por tal motivo, as famílias acabam ocupando esse papel de “organização sindical”, 

ainda que em uma escala menor de aparelhamento e sem utilizar nomenclaturas ou 

representações oficiais, pelo medo de os militares sofrerem represálias. É importante ressaltar 

que as visões divergentes, daquelas ratificadas por outros membros do grupo militar ao qual 

pertencíamos, ocorrem porque:  

 

a identidade de um grupo não é a soma das identidades individuais, e a opinião 

de um grupo não é o resultado da adição das opiniões individuais. Os 

julgamentos que fazemos sobre o mundo e as opiniões que acreditamos ser 

individuais se mesclam às do grupo, tornando-se globais. E, quanto mais 

expressivo é o grupo em número de indivíduos, mais gerais e abstratas são as 

representações: a opinião do grupo é o menor denominador comum das 

opiniões de cada um, o que oculta particularidades individuais. Na identidade 

coletiva, um mais um não são dois, mas um novo um que engloba ambos 

(Charaudeau, 2015, p. 15). 

 

Pertencer a um grupo não retira de nossas vidas a singularidade inerente à nossa 

condição humana. Acredito que foi a fusão de minhas singularidades, do olhar do outro sobre 

mim e meu estranhamento enquanto integrante daquele grupo que me permitiram ter outra 

percepção do grupo social no qual eu estava. Foi na UnB, um ambiente propício para lançar um 

olhar diferente para os discursos nos quais estava inserida, que pude dar os primeiros passos no 

reconhecimento e consequente rompimento da bolha na qual eu vivia, ainda que não tivesse 

uma noção clara disso. Foi no contato com a diferença (Woodward, 2000), que confrontei meus 

privilégios e reconheci as lutas que me cabiam dentro do contexto no qual eu estava inserida.  

Nas leituras, reflexões e explicações dos professores, pude aprofundar meus 

conhecimentos e também me tornar uma professora capaz de trazer essas situações para os 

estudantes fazerem suas próprias reflexões, entendendo que nossas identidades não são dadas 

de uma vez e permanecem imutáveis para sempre. Ela é construída e se modifica no decorrer 

 
84 É um bairro na zona central da cidade, destinado exclusivamente a militares do Exército Brasileiro e 

suas famílias.  



175 

 

de nossas vidas (Maalouf, 2006). Por isso, todos os conhecimentos adquiridos ao longo da vida 

são importantes para que eu me tornasse a mulher que sou hoje, e cada passo de minha formação 

me ajudou a construir a pessoa que está aqui neste exato momento. Sepé Tiaraju, apesar de falar 

de modo mais geral sobre os conhecimentos proporcionados pelo contato com as pesquisas na 

graduação, trouxe sua reflexão sobre os aprendizados que teve nesta época, com o qual me 

identifico muito, pois também acredito que: 

 

Excerto 21 - no contexto do espaço universitário, os debates foram os que 

mais me chamaram a atenção por serem dinâmicos e proporcionarem 

aprendizados significativos na construção de novas ideias e 

fortalecimento de minha sensibilidade como pessoa humana (Memorial do 

professor-pesquisador, 2024, ênfase minha). 

 

Ao nos depararmos com a diferença, que pode nos ajudar muito a “construir novas 

ideias”, nossa primeira reação seja provavelmente de estranhamento, porque defrontar-se com 

algo diferente pode ser incômodo, até mesmo perturbador. Afinal, “o problema da identidade 

começa quando alguém fala de mim, o que me obriga a interrogar-me sobre ‘quem sou eu?: 

aquele que acredito ser, ou aquele que o outro diz que eu sou?” (Charaudeau, 2015, p. 14). 

Descobrir que seu modo de ver o mundo é apenas mais um dentre os milhares modos que 

existem, pode ser desagradável para alguns; em especial, para os que convivem com privilégios 

abundantes por conta dos atravessamentos identitários de raça, etnia, gênero, sexualidade, 

nacionalidade ou classe social no qual estão inseridos. Afinal, quem quer renunciar a suas 

vantagens para dividi-las com outros? São poucos aqueles que são verdadeiramente capazes de 

performar tal ato.  

Ao percebermos que os grupos favorecidos pelo status quo não declinaram de suas 

prerrogativas, faz-me conscientizar mais da necessidade ainda maior de estarmos abertos a 

reconhecer que a força motriz para alcançar a mudança vem das formas coletivas de luta. Pois 

é em um coletivo que podemos “apoiar e sustentar o crescimento uns dos outros” (Zeichner, 

1993, p. 23). E cabe igualmente ressaltar que no meio docente “formação não rima com solidão” 

(Pacheco, 2009, p. 102), seja quando estamos nos formando ou quando estamos lecionando; o 

professor deve ter em vista que a docência é um projeto coletivo, pois isso nos ajudará a superar 

as dificuldades e, ao mesmo tempo, motivar-nos a seguir em frente. Antonieta, por exemplo, 

faz essa reflexão a respeito de sua prática e, apesar do foco de seus discursos, e de descobrir 

quais são os sonhos de seus estudantes. É no encontro com o outro que ela percebe a importância 

de sua profissão, porque ser professor(a) é importar-se em construir alternativas em conjunto:  

 



176 

 

Excerto 22 - Hoje, ainda professora e militante dessas causas, atuo em outra 

comunidade onde há uma mistura de povos. A comunidade, denominada 

Assentamento Rio Bonito, é também um espaço dentro da geografia de 

Cavalcante que abriga negros refugiados, quilombolas, Kalungas e 

assentados. Neste assentamento, onde sou moradora há 12 anos, continuo 

desenvolvendo o trabalho que iniciei em 1992. [...] Como se pode observar, o 

desafio de uma educadora em um contexto específico atravessa sua vida 

de canto a canto desde muito cedo e se estende ao longo da caminhada. 

Hoje, educadora que sou, graduada e mestranda do Programa de Pós-

graduação em Linguística da Universidade de Brasília, busco superar esses 

desafios à medida que vou despertando e descobrindo os sonhos das 

nossas crianças por meio da educação escolar (Lima, A. F. da S., 2024, p. 

26, ênfase minha). 

 

Apesar de os desafios serem constantes, é com o entendimento de que ser professora é 

importar-se, que Antonieta segue construindo seu fazer pedagógico. Mesmo que a cada novo 

ano em que se dedica ao exercício do Magistério, ela identifique “as contradições, as 

dificuldades, os desafios impostos a esse exercício” (Albuquerque; Dias, 2018, p. 11). Estar 

envolvido com a escola, como Antonieta e Sepé Tiaraju, significa compreender a 

impossibilidade de “exercer a atividade do magistério como se nada ocorresse conosco” (Freire, 

2003, p. 96). Paulo Freire torna pública uma comparação com o intuito de ilustrar isso, quando 

questiona: “Como seria possível sairmos na chuva expostos totalmente a ela, sem defesas e não 

nos molhar?” (Freire, 2003, p. 96). Por essa razão, reconheço que é difícil, inclusive, separar 

nossas identidades pessoais e profissionais porque, assim como Antonieta relata no excerto 

acima, a vida dela desde a mais terna infância foi permeada por lutas que reverberam no campo 

profissional, como ela menciona no excerto a seguir.  

Ela  também me relatou, em conjunto com um ex-aluno, que está no Doutorado conosco, 

que houve um momento no qual eles precisaram se unir para reconstruir a escola que até então 

funcionava de forma completamente improvisada. A comunidade construiu uma estrutura de 

adobe (mistura de barro, palha e água usada na construção) para dar maior “conforto” aos 

estudantes que, naquela época, não tinham abrigo adequado para enfrentar o sol e a chuva ao 

longo do horário de aula. Por essa razão, ao escutar discursos que afirmam que a escola não é 

um espaço de discussões político-ideológicas e sobre a neutralidade que deve ser adotada dentro 

desse ambiente, é preciso se posicionar com veemência de modo contrário. É evidente que 

colocar essas discussões em pauta “além de causar desconforto, representa muitas vezes uma 

ameaça para aqueles que vivem dentro de limites disciplinares, com verdades únicas, 

transparentes e imutáveis” (Moita Lopes, 2006, p. 26). Antonieta faz um contraponto a essa 

vertente ideológica que prega a neutralidade do ensino, quando afirma que suas histórias de 



177 

 

vida estão internalizadas e que cada aspecto de sua vida tem grande significado em seu modo 

de atuar e também nas lutas que ela se engaja, como podemos ver abaixo:  

 

Excerto 23 - Trago comigo minhas raízes, minha história internalizada, 

sentimentos de pertencimento histórico, cultural, social e econômico, o 

que se pode notar nas minhas falas, marcadas pelas minhas vivências, 

experiências e traços marcantes das variedades linguísticas a que estou 

inserida como quilombola e educadora que passou por formação pessoal 

e profissional. Por fim, a temática a ser tratada tem um pouco das minhas 

vivências e lutas para ser reconhecida como uma cidadã atuante, capaz de 

trilhar e realizar meus sonhos pessoais e como educadora. Nos caminhos que 

percorro para concretizar meus sonhos, tenho sempre que aprender a 

lidar com as adversidades da vida, entre elas os diversos tipos de 

preconceitos que ainda hoje abalam muitos de nós, negros e mulheres. Em 

meio a tudo isso, sou uma educadora realizada, pois consegui iluminar o 

caminho de alguns educandos, tanto que hoje os vejo cursando graduação, 

mestrado e até doutorado em diversas instituições federais (Lima, A. F. da 

S., 2024, p. 30 e 31, ênfase minha).  

 

Novamente Antonieta traz relatos sobre o preconceito de gênero e racial que enfrentou 

ao longo de sua trajetória. Lembro-me de quando nos conhecemos que ela comentou o fato de 

seu companheiro, entre outras pessoas, acharem estranho ela se inscrever no processo seletivo 

do Mestrado quilombola do PPGL/UnB porque era “velha demais” para continuar estudando. 

Para esses indivíduos, o fato de ela já ter mais de cinquenta anos era motivo suficiente para que 

parasse de se preocupar em aprimorar sua formação e, somado a isso, a possibilidade de se 

aposentar em breve determinaria que, no entendimento deles, não houvesse motivos para se 

preocupar com esse assunto.  

Esse estranhamento ocorre porque “o discurso social dominante estabelece meios de 

categorizar as pessoas segundo um conjunto de atributos considerados comuns, naturais e 

esperados dos membros de cada categoria” (Borges; Rocha-Coutinho, 2015, p. 182). Esse 

processo, apesar de não ser sempre consciente, faz que busquemos “prever” em quais categorias 

uma pessoa deve se encaixar e quais são os atributos dela esperados. Nesse caso, a identidade 

de uma mulher de mais de cinquenta anos vinha de encontro ao imaginário popular sobre a 

identidade estudantil, colocando-lhe o estigma de que, após uma certa idade, não precisamos 

mais nos aperfeiçoar em nossa profissão, porque daquele momento em diante só vivemos 

esperando a aposentadoria. Direito social este que a professora-pesquisadora já esclareceu 

muitas vezes que não deseja exercer em um futuro próximo, pois ela sente que ainda pode 

contribuir com a formação de muitos educandos. 

No momento em que a “identidade social” está formada, o que era, até então, uma 



178 

 

preconcepção “são, então, transformadas em expectativas normativas, mesmo que não se tenha 

consciência dessas expectativas ou do que elas significam” (Borges; Rocha-Coutinho, 2015, p. 

182). As “expectativas normativas [se transformam] em exigências apresentadas de modo 

rigoroso” (Goffman, 2019, p. 12) e os sujeitos não atendem a essas expectativas; como 

Antonieta relata ao longo de sua autoetnografia, elas tendem a ser excluídas ou colocadas à 

margem da sociedade. Ou como Goffman (2019, p. 12) afirma, que nós enquanto sociedade 

“deixamos de considerá-lo criatura comum e total, reduzindo-o a uma pessoa estragada ou 

diminuída”. Contudo, o próprio Goffman (2019, p. 13) afirma que “nem todos os atributos 

indesejáveis estão em questão, mas somente os são incongruentes com o estereótipo que 

criamos para um determinado indivíduo”. No caso de Antonieta, ela afirma que sua vida é 

contrariar os padrões que eram esperados dela, mas o preço a pagar por não se resignar foi/é 

muito alto. Apesar das adversidades, hoje ela se considera uma mulher realizada e que aprendeu 

a se orgulhar da cor de sua pele, de suas origens e dos seus modos particulares de viver a vida. 

Lembro-me de que, em uma das nossas interações na pós-graduação, no horário do 

intervalo, ela me disse que não deixaria a UnB modificar seu jeito de ser, que não iria parar de 

usar as “palavrinhas” que ela gostava, ou modificar sua variação linguística adequando-se à 

norma padrão para se encaixar no que era esperado dela naquele espaço social. E, apesar de 

sofrer preconceitos em algumas ocasiões nesse mesmo ambiente, ela resistiu, conseguiu 

finalizar o Mestrado e hoje multiplicar os conhecimentos adquiridos com seu título de mestre 

que tanto a orgulha. 

Por fim, concluo que estudar sobre as questões identitárias e discursivas é relevante para 

sermos capazes de compreender a realidade e intervir nela quando for necessário. Se 

percebemos que “o excluído é produzido no discurso; seu lugar ancorado na injustiça de não 

poder existir” (Lima, 2015, p. 174), como professores, podemos buscar estratégias para 

questionar essa realidade. Além disso, como seres humanos, poderemos nos conhecer mais 

profundamente e assim compreender o sistema-mundo que por vezes não nos insere, mas nos 

tritura e engole, em especial, se tentamos questioná-lo. Se entender mulher, indígena, 

quilombola, ribeirinho, negro(a) faz parte de uma ampla gama de aprendizados que todos nós 

tivemos enquanto nos formávamos professores, e cada uma dessas identidades que fomos 

aceitando pelo caminho nos faz perceber quantas lutas precisam ser engendradas na busca pela 

justiça social e por um mundo mais igualitário.  

 

4.6 Decolonização linguística do pensamento brasileiro  

 



179 

 

As transformações identitárias que ocorrem ao longo da nossa vida têm reflexo direto 

na maneira como conduzimos nossas carreiras e nas lutas que acreditamos serem relevantes 

para nós e nossos alunos. Entendo que essas mudanças também podem auxiliar na criação de 

novos modos de encarar o sistema de ensino do qual fazemos parte. Pensando nisso e 

embasando-me nas discussões travadas até o momento, apresento alguns dos frutos do 

conhecimento gerado pelas pesquisas dos professores-pesquisadores sobre seus contextos. Aqui 

temos a mescla das teorias que os ajudam a refletir sobre sua práxis docente, tornam-nos 

capazes de intervir na realidade onde se encontram, criando uma produção científica embasada 

na práxis que fizesse sentido dentro de suas salas de aula e cujo impacto fosse percebido pela 

comunidade. Para Sepé Tiaraju, por exemplo:  

 

Excerto 24 - É necessário trazer à luz dessa discussão o processo de 

decolonialidade, principalmente, de decolonização linguística do 

pensamento brasileiro, haja vista, que no período de mais de cinco séculos o 

Brasil foi submetido a uma política linguística colonizadora que levou ao 

desaparecimento de centenas de línguas indígenas no país, e até hoje, a 

maioria dos brasileiros têm seus pensamentos arraigados na cultura do 

monolinguismo (Santos; Menezes, 2013). Mesmo o país tendo 

cooficializadas 18 línguas indígenas e 9 línguas de imigração em níveis 

municipais, a situação das línguas indígenas no Brasil, em especial na 

Amazônia, é de risco de desaparecer, segundo a Organização das Nações 

Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura (UNESCO, 2020; Bagno, 2017, 

p. 228). Esse risco está associado à falta de políticas linguísticas eficazes, 

pressões sociais e culturais externas sobre as comunidades bilíngues, 

contato linguístico, atitudes linguísticas negativas e forte influência de 

línguas majoritárias sobre as línguas minoritárias (Calvet, 2002, p. 141; 

Bagno, 2017, p. 139). É o caso das línguas faladas nas comunidades 

linguísticas bilíngues do Baixo Rio Negro, Manaus, onde o resultado deste 

estudo aponta para o avanço do fenômeno de deslocamento sociolinguístico, 

indicando que o uso da Língua Indígena nessas comunidades bilíngues são 

cada dia menos frequente. Isso sugere que há a necessidade de urgência de 

se pesquisar as práticas de aprendizagem sociolinguística e de letramento 

dessas populações ribeirinhas e do fenômeno de bilinguismo, haja vista, que 

o estudo desses fenômenos mostra a situação sociolinguística de uma 

comunidade em que a Língua Indígena está em risco de desaparecer do 

contexto social dos falantes que a usam como meio de comunicação 

(UNESCO, 2020) (Lima, A. dos S., 2024, p. 37-38, ênfase minha). 

 

O professor pesquisador faz um notório alerta ao afirmar que a língua nheengatu está 

em risco de desaparecer do contexto amazônico por conta de não estar sendo adquirida pelas 

pessoas na região, em especial os mais jovens. Ao visitar a comunidade Pisasú Sarusawa, tive 

a oportunidade de conversar com os jovens de lá, como foi relatado em outro momento ao longo 

deste texto. Durante nosso diálogo, eles me afirmaram que não tinham desejo em aprender a 

língua indígena porque ela era utilizada apenas na localidade e para falar com os mais velhos. 



180 

 

Alguns disseram que compreendem o que é dito em nheengatu, outros afirmaram saber apenas 

o significado de algumas palavras, frases, cantigas e rezas (dados apresentados no excerto 

abaixo). Porém, em sua maioria, na eventualidade de estarem inseridos em contextos mais 

complexos de comunicação, eles não conseguem entender o que está sendo conversado. Em 

contrapartida, todos os adolescentes com os quais interagi, cerca de dez, ficaram animados ao 

saber que sou professora de Inglês e reafirmaram para mim que achavam o idioma muito 

importante e demonstraram entusiasmo em aprender a falar com fluência. Como Sepé Tiaraju 

demonstra em sua pesquisa, a relação dos estudantes com a língua indígena é bastante 

complexa, isso porque: 

 

Excerto 25 - No contexto social de uso da Língua Nheengatu como meio de 

comunicação entre os alunos pesquisados, evidenciou-se por meio de 

observação participante que eles se comunicam nessa língua somente em 

eventos culturais, festas e rituais das comunidades, e que o Português 

Brasileiro é o idioma empregado nas atividades de comunicação do dia a 

dia nas escolas e fora delas, sobretudo pela população mais jovem. O estudo 

a ponta que somente 8% dos alunos buscam em algum momento conversar 

com os mais velhos em Língua Nheengatu, e os outros 92% somente fazem 

uso do Nheengatu em ocasiões culturais como apresentações de rituais e 

danças. Mesmo os alunos tendo alcançado 56,76% na avaliação de 

proficiência nas quatro habilidades de letramento Purungitá, Kunheseri, 

Mungitá e Mupinima85 em Língua Nheengatu na escola, isso não se repete no 

uso da Língua Indígena no contexto social de fala. Desse modo, se percebe 

que há um desequilíbrio entre esses grupos bilíngues de falantes de 

Português Brasileiro e Nheengatu, e que os mais jovens, no caso dos 

alunos pesquisados, perderam o interesse pela língua indígena, e mesmo 

aqueles alunos que possuem alguma proficiência em Nheengatu quase não 

fazem uso dessa língua no dia a dia na comunidade (Lima, A. dos S., 2024, 

p. 297, ênfase minha). 

 

Ao ouvir a juventude da comunidade fazer afirmações tão enfáticas e ao ler a pesquisa 

de Sepé Tiaraju, compreendi ainda mais as motivações que os levaram a sentir um senso de 

urgência na proposição de meios para a própria comunidade (re)pensar sobre as dicotomias e 

as caracterizações que emergiram em relação às línguas inglesa, portuguesa e indígena, uma 

 
85 São respectivamente as habilidades de compreender (kunheseri), falar (purungitá), ler (mungitá) e 

escrever (mupinima). O professor-pesquisador ainda esclarece que utilizou esse modo de interpretar 

as proficiências dos estudantes em nheengatu porque “o teste de sondagem em competências e 

habilidades linguísticas entre alunos da Educação Básica é comum nas escolas públicas, 

principalmente, em Português Brasileiro e línguas adicionais. Entretanto, com língua indígena essa é 

a primeira vez que se mede o grau de proficiência dos alunos que estudam a língua indígena Nheengatu. 

No caso deste estudo, foi possível aplicar a pesquisa, pois a língua indígena Nheengatu configura-se 

como segunda língua (L2) e sua aquisição já não é mais transmitida naturalmente no contexto familiar, 

e sim, por meio da modalidade de educação escolar indígena no espaço escolar” (Lima, A. S., 2024, 

p. 64).  



181 

 

vez que é perceptível, até mesmo em um breve bate-papo, que as línguas são colocadas como 

sendo opostas umas às outras. Para o inglês86 os jovens atribuíam, ao longo da interlocução, o 

status de superioridade, cujas características são tipicamente positivas e cujo conhecimento 

era muito desejado por eles. Além disso, havia a construção de um olhar para a língua inglesa 

como a língua do progresso, da ciência, da cultura, da ascensão pessoal e profissional. Por 

outro lado, a língua nheengatu era considerada local, restrita, limitada e incompleta. Diante 

dessas concepções, podemos compreender porque a língua nheengatu está perdendo espaço, 

assim como os motivos que levam os adolescentes a não preservarem a habilidade de se 

comunicar no idioma indígena como os anciãos da comunidade fizeram/fazem. Já outras 

línguas, em especial a língua portuguesa, consideradas de “maior prestígio social”, acabam 

dominando o cenário e ganhando espaço em detrimento das outras. 

Se antes a língua nheengatu era a língua materna, falada no seio familiar, hoje isso 

mudou, pois os jovens já nascem em lares onde a comunicação ocorre em português. E os 

idosos, que ainda possuem o conhecimento da língua, acabam utilizando-a apenas em 

determinados meios sociais, o que restringe ainda mais a circulação do idioma dentro da própria 

comunidade. Durante o tempo que estive lá, pude perceber várias placas escritas em inglês87 o 

que indicava a presença de pessoas estrangeiras no local. Conversando com outros moradores, 

descobri que é comum a presença de visitantes estrangeiros, inclusive uma semana antes de 

nossa visita um homem suíço hospedou-se na casa de uma moradora que possui uma pousada, 

cujo intuito é receber visitantes que desejem conhecer uma comunidade dos povos originários 

do Brasil e também realizar o turismo ecológico.  

De acordo com Sepé Tiaraju, o desejo por conseguir se comunicar em língua inglesa 

tem uma forte relação com a necessidade local de interagir com os turistas, em especial com os 

europeus e americanos, cujo poder econômico, inclusive em face da valorização das moedas 

(euro/dólar/libra) ser maior do que o dos brasileiros ou estrangeiros de outros países da América 

do Sul. Além disso, o turismo é visto como uma fonte de renda importante em uma localidade, 

onde a maioria das pessoas sobrevive da agricultura, pesca, artesanato e do auxílio de programas 

sociais. Todas essas particularidades acabam influenciando a maneira como os jovens percebem 

 
86 No dia de minha visita, a conversa com os estudantes se voltou para o ensino de Língua Inglesa e da 

Língua Nheengatu, por conta da maior afinidade que possuo com a temática por ser o componente 

curricular no qual eu atuo. Além disso, é importante ressaltar que Sepé Tiaraju não trabalha com essas 

dicotomias de modo direto em sua tese (Lima, A. S., 2024); contudo, elas estão presentes em seus 

relatos e na análise dos dados. 
87 Em especial, a placa do posto de saúde, com identificação de que aquela edificação fora uma doação 

de um projeto social patrocinado por uma igreja protestante, e outra placa, na entrada, que dava boas-

vindas aos visitantes, chamaram minha atenção. 



182 

 

as duas línguas, isso porque o Inglês assume um caráter de língua veicular (Bagno, 2017, p. 

253) que permite a interação com pessoas de nacionalidades diversas, enquanto a língua 

nheengatu fica restrita à fala com membros da própria comunidade em momentos específicos. 

Ao longo da interação, os jovens deixaram isso claro ao afirmarem que não era preciso aprender 

a língua indígena, porque ela não é necessária em suas vidas (não auxilia na busca por emprego, 

nos estudos, com questões burocráticas do cotidiano, nos momentos de lazer) e só os idosos a 

utilizam. Além disso, fora da comunidade, em especial na cidade de Manaus, eles não 

conheciam muitas pessoas com quem se pudesse falar em nheengatu ou alguma outra função 

para a língua que não fosse a comunicação naquela localidade. E, por consequência, isso a 

tornava pouco interessante dentro do contexto atual de vida deles e também das perspectivas 

para o futuro. 

Figura 36 ‒ Visita à Comunidade e a cidade de Manaus (AM)88 

 
Fonte: Arquivo pessoal (Material Empírico n.° 20 / Fotografia, 02/12/2022). 

 
88 Descrição das fotos em sentido horário: a placa que está no posto de saúde da comunidade Pisasú 

Sarusawa (Nova Esperança), banca de venda de artesanatos em uma feira de rua em Manaus com o 

bilhete “WE SPEAK ENGLISH”, a entrada na comunidade Pisasú Sarusawa (Nova Esperança) e o 

professor-pesquisador em seu local de pesquisa e trabalho: a escola da comunidade.  



183 

 

Foi ao observar as complexidades desse contexto multifacetado que o professor-

pesquisador decidiu propor meios de inserir de maneira mais efetiva a incorporação da língua 

nheengatu na escola, como componente curricular; e, assim, ajudar os alunos a aprenderem a 

língua, ainda que de modo formal, evitando que mais uma língua indígena caia em desuso e 

seja extinta. O entendimento do docente, a partir da análise dos dados, é de que a cada geração 

que passa o conhecimento estava se perdendo e, com isso, a cultura, a identidade e os modos 

de vida desse povo também estavam sendo substituídos por uma cultura de massa, 

ocidentalizada, que dialoga muito pouco com os saberes amazônicos. Desse modo, são 

pesquisas como a do Sepé Tiaraju que auxiliam na implantação de projetos que fortalecem a 

língua indígena e mostram a importância da educação escolar indígena como meio de 

preservação da cultura, da língua e dos costumes de cada um dos povos originários do Brasil. 

A existência dessa modalidade de ensino proporciona aos estudantes terem contato com 

a língua nheengatu (tanto na forma escrita quanto oral), com a história dos povos originários do 

Brasil e o conhecimento sobre os saberes e modos de vida específicos de cada etnia, respeitando 

o desejo das comunidades em relação ao ensino das crianças e jovens. Desse modo, fortalece a 

educação escolar indígena, por meio de políticas públicas que respeitam os saberes e fazeres 

dessas populações e os integrem ao conhecimento escolar já existente, sem que um se 

sobreponha ao outro. Busca-se também mostrar que o inglês ou o português são línguas tão 

importantes quanto as outras, e que seu status de aparente “superioridade” é, na verdade, uma 

forma de dominação que os países do Norte Global impuseram aos países do Sul. Isso ocorre 

desde o período colonial por os europeus considerarem os nativos dos países colonizados como 

“povos primitivos”, que” não possuíam habilidade para expressar sentido cosmológico, social, 

erótico ou econômico complexos” por meio de suas próprias línguas (Veronelli; Daitch, 2021, 

p. 86-87). Em relação à língua inglesa, é válido mencionar, que a colonialidade linguística 

ganhou ainda mais força com a dominação cultural, tecnológica, econômica e científica dos 

Estados Unidos sob outras nações do mundo na atualidade (Janks, 2010, p. 136). 

Dessa maneira, apresentar outras narrativas para os educandos é uma forma de propor 

rupturas em sistemas de dominação que já perduram por séculos e são constantemente 

reforçados. E, apesar de este não ser um trabalho fácil ou rápido, é extremamente necessário 

que o façamos. Assim como Weedon (1987), acredito que a linguagem é o lugar em que as 

formas reais e possíveis de organização social e suas consequências sociais e políticas são 

definidas e contestadas. Todavia, este também é o lugar onde nossos sentidos de nós mesmos, 

nossa subjetividade é construída. Na realidade escolar do professor-pesquisador, existe um 

esforço constante para quebrar esses mitos linguísticos de que uma determinada língua é mais 



184 

 

respeitável ou significativa que outras, ou ainda, a norma padrão é a forma correta de falar, 

enquanto as outras variedades linguísticas são colocadas em um patamar de inferioridade. 

Como Sepé Tiaraju afirma no excerto a seguir:  

 

Excerto 26 – O estudo [realizado pelo professor-pesquisador] mostra, 

também, que as competências e habilidades linguísticas em Nheengatu 

aprendidas nas escolas pelos alunos indígenas do Baixo rio Negro pode 

ser uma das principais alternativas para a manutenção e fortalecimento 

da língua Nheengatu nessas comunidades bilíngues, já que a língua não é 

mais transmitida de geração a geração e seu uso é empregado apenas entre a 

população mais idosa e em alguns espaços socioculturais. Se evidencia que o 

ensino do Nheengatu na escola é fundamental, à medida que a Língua Indígena 

Nheengatu corre riscos de cair em desuso nessas comunidades do Baixo Rio 

Negro, Manaus. Assim, o ensino oferecido pelas escolas indígenas configura-

se como a principal mola propulsora no processo de vitalização e 

fortalecimento da Língua Nheengatu no Baixo Rio Negro. Nesse sentido, a 

escola tem também o papel de conscientizar de que tanto a Língua 

Nheengatu quanto o Português Brasileiro têm os seus territórios, os seus 

domínios e que devem ser praticados em seus lugares específicos, de 

modo, que seus membros permaneçam bilíngues, falando tanto o Português 

quanto a Língua Nheengatu (Lima, A. dos S., 2024, p. 297, ênfase minha) 

 

Como bell hooks (2017, p. 13), sinto-me inspirada por conhecer professores que têm 

coragem de transgredir os limites que confinavam cada aluno a uma rota, a uma abordagem de 

aprendizagem como uma “linha de montagem”. Entendo transgredir neste contexto como opor, 

resistir e cruzar os limites opressores das dominações de raça, gênero e classe. Ao observarem 

suas realidades e chegarem à conclusão de que não concordavam com o modo que as coisas 

ocorriam, esses professores tomaram a decisão de intervir naquela realidade, ao invés de se 

conformar com ela. Ver os resultados práticos de suas vivências é algo transformador, em 

especial, diante de circunstâncias que, para quem é de uma realidade urbana e relativamente 

privilegiada, parecem transformar a atuação escolar em um trabalho ainda mais hercúleo do que 

ele já é. Perceber que mesmo com recursos limitados a transformação pode acontecer me faz 

acreditar ainda mais no poder da educação para modificar as histórias deste país.  

Não faço aqui uma apologia ao discurso que encara a docência como uma vocação e por 

essa razão ela pode pagar pouco, demandar muito e dar condições de trabalho lamentáveis. A 

educação é um comprometimento na luta por dias melhores e reconhecimento em diferentes 

esferas! É pensar que ações como as de Sepé Tiaraju são um meio de preservar a língua para 

que, talvez, daqui a muitas décadas, as comunidades indígenas ainda possam ter uma conexão 

com a língua nheengatu e que ele contribuiu para que isso fosse possível. No futuro, espera-se 

que essa ligação com a língua indígena se reflita em atitudes de ainda mais orgulho a respeito 



185 

 

de suas histórias e da cultura de seus povos. A preservação da língua é importante para que essa 

comunidade não passe novamente pelo processo de extinção de uma língua, como ocorreu com 

a língua baré que era falada pelos antepassados da comunidade Pisasú Sarusawa (Nova 

Esperança) e hoje está erradicada.  

 

Figura 37 ‒ Farol da situação das línguas indígenas ensinadas em Manaus, criado por Sepé Tiaraju89  

 
Fonte: Lima, A. dos S. (2024, p. 170). 

 

Ainda em relação às políticas linguísticas e seus efeitos na vida da população, D’Angelis 

(2000, p. 1) afirma que as comunidades indígenas no Brasil sofreram uma forte pressão do 

Estado e acabaram se sentindo “obrigadas a aprender e a usar o Português e, além disso, acabam 

deixando a Língua Portuguesa entrar mais e mais em suas áreas ou em suas casas por meio de 

funcionários do governo (de todos os níveis), através de documentos, jornais e revistas, através 

da escola” e dos meios de comunicação, como rádio, internet e televisão. Isso ocorreu porque, 

ao serem colocadas em situações nas quais a língua portuguesa é necessária para ter acesso, 

ainda que não seja de modo pleno, e aos serviços e benefícios ofertados pelo Estado, as 

comunidades aceitaram o ensino bilíngue e o perceberam como uma política pública que as 

beneficiaria. 

 
89 A ilustração foi criada, segundo o autor, com base nas mesmas técnicas de análises da UNESCO 

(2020) e averiguando as sete línguas indígenas ensinadas no município de Manaus (AM).  



186 

 

Entretanto, ao olhar para experiências do passado, temos consciência de que “um grave 

problema acontece quando as comunidades indígenas são pressionadas ou enganadas para 

tomar certas decisões e adotar uma certa política linguística, sem saber exatamente onde isso 

vai dar. Por exemplo, a comunidade pode aceitar e, até apoiar certos programas de ensino” 

(D’Angelis, 2000, p. 1), que se afirmam enquanto “bilíngues” e que, apesar de usarem a língua 

indígena na escola, não propõem uma perspectiva de acolhimento e valorização dos saberes 

dessas pessoas, mas enfraquecem e desvalorizam seus conhecimentos em detrimento de outros 

ditos “mais importantes”.  

O resultado dessas condutas é que vinte e cinco anos depois do que foi denunciado por 

D’Angelis (2000), temos comunidades precisando trabalhar em prol da revitalização da língua 

nheengatu porque os jovens “perderam o interesse” em se comunicar nesta língua e, somando-

se a isso, temos a tecnologia como uma grande impulsionadora da língua portuguesa e inglesa, 

o que acaba restringindo mais a possibilidade de utilização do nheengatu. Atualmente, sofremos 

o resultado de uma política linguística que não valorizava a diversidade e a diferença, mas que 

propunha uma homogeneização de saberes e, hoje, lutamos para desmobilizar os problemáticos 

reflexos dessas escolhas enganosas. 

Uma das formas que Sepé Tiaraju encontrou para combater o extermínio de mais uma 

língua indígena foi propor um construto teórico embasado em sua práxis docente e vivências 

enquanto indígena e ribeirinho. O Ecossocioletramento foi criado com o intuito de sistematizar 

os conhecimentos adquiridos nas experiências como professor e morador de comunidades 

indígenas da Floresta Amazônica, com a língua indígena e as questões culturais dos diferentes 

habitantes da região com quem ele conviveu, em especial na comunidade Pisasú Sarusawa. 

Observando as particularidades e peculiaridades das interações entre os povos amazônicos com 

a fauna, a flora, com o ecossistema da região e levando em conta as práticas sociolinguísticas e 

de letramento que existem nesses espaços, ele propôs:  

 

Excerto 27 - Discutir os fenômenos sociolinguísticos do ecossocioletramento 

no contexto dos povos da floresta na região amazônica, destaco três tipos de 

ecossocioletramento que são práticas do cotidiano no interior das 

comunidades desses grupos sociais, como o ecossocioletramento da fauna, 

o ecossocioletramento da flora e o ecossocioletramento dos rios, os quais estão 

diretamente ligados ao ambiente ecológico. O ecossocioletramento da fauna, 

por exemplo, refere-se aos conhecimentos sociolinguísticos que os 

indivíduos aprendem ao logo da vida sociocultural em plena interação e 

harmonia com os animais da floresta, de modo, que uma criança que 

nasce nesse mundo ecológico, aprende a nomear e a compreender o 

comportamento dos bichos. Assim, os povos da floresta costumam dividir 

os conhecimentos sobre a fauna em três categorias: ecossocioletramento dos 



187 

 

wirá (pássaros), ecossocioletramento dos suú (animais) e ecossocioletramento 

dos pirá (peixes). A partir desse contexto, a fauna é toda nomeada em língua 

geral amazônica, o Nheengatu, e é por meio desse ecossocioletramento que os 

povos da floresta interagem e se comunicam entre eles [...] O processo de 

aprendizagem através do ecossocioletramento entre os povos da floresta 

se dá desde os primeiros anos de vida, momento em que os mais idosos 

ensinam às crianças as práticas e habilidades de caçar (kaamunu), de 

reconhecer as espécies de pássaros (wirá), os animais silvestres (suú) e os 

peixes (pirá). O processo de ecossocioletramento das crianças se dá dentro de 

um contexto sociocultural e ecológico, de modo, que as crianças não 

aprendem somente a conhecer os animais, mas também observar seus 

comportamentos e hábitos, tipos de alimentos que consomem e o local onde 

habitam. Assim, quando a criança da floresta se torna adulta, ela já está 

ecossocioletrada e desenvolveu competências e habilidades sobre o modo de 

vida e costumes da sua comunidade (Stradelli, 2014) [...] o estudo do 

fenômeno do ecossocioletramento na Amazônia é uma abordagem que 

amplia os estudos sociolinguísticos para além do espaço escolar, e se 

insere num contexto de práticas de socioletramentos do cotidiano 

sociocultural ecológico dos povos da floresta. Desse modo, entender o 

processo do ecossocioletramento que ocorre numa das regiões mais 

emblemáticas do mundo, como é caso da Amazônia, é sem via de dúvidas, 

compreender o modo como os povos da floresta amazônica praticam seus 

costumes, tradições e modo de vida sociocultural em interação com a ecologia 

desse maior bioma do planeta (Lima, A. dos S., 2024, p. 190 e 191, ênfase 

minha).  

 

Aqui percebemos um construto prático-teórico conectado à vida das pessoas, que leva 

em consideração os modos de viver e as experiências de toda comunidade. Vale ressaltar que o 

comprometimento com o aprendizado das crianças não recai somente sobre a escola, pelo 

contrário, ele ocorre primeiramente dentro da família e durante sua primeira infância. Sepé 

Tiaraju ressalta que todos na comunidade desempenham o papel de ensinar às crianças o 

ecossistema amazônico em conjunto com a língua nheengatu. Esse aprendizado holístico é um 

meio de que a língua seja utilizada em um contexto social, acaba extrapolando os muros da 

escola e se conecta profundamente com a realidade, em especial, das crianças que estão em 

pleno aprendizado dos modos de vida daquela localidade. Por sua vez, o conhecimento formal 

do idioma, oferecido pela escola, serve para reforçar e sistematizar o que está sendo aprendido 

no seio comunitário. Para Sepé Tiaraju é: 

 

Excerto 28 - A partir desses primeiros passos de práticas de 

ecossocioletramento no contexto da vida social, cultural e ecológica, a criança 

aprende também a reconhecer as espécies de peixes, [aves, animais] seus 

comportamentos e modos de vida, de forma, que quando jovem, ele torna-se 

competente em pescar e caçar seu próprio alimento e de sua família. Daí, a 

importância do ecossocioletramento para uma criança dos povos da 

floresta, pois sua subsistência depende diretamente das competências e 

habilidades das práticas de ecossocioletramento que ela aprende ao longo 



188 

 

da vida com os mais adultos. Por isso, as práticas de ecossocioletramento na 

cultura dos povos da floresta têm predominância numa dimensão mais extra 

escolarização, em que o homem busca se relacionar com a natureza, pois desde 

que a criança indígena nasce, ela já está em plena ecossociointeração com as 

práticas socioambientais e socioculturais da sociedade na qual ela está inserida 

(Lima, A. dos S., 2024, p. 194, ênfase minha).  

 

A preservação das línguas indígenas perpassa pelo respeito e apreço que esses povos 

têm por seu modo de vida e por suas raízes ancestrais. É bastante provável que, quanto mais se 

valorizar a cultura indígena, maior será o desejo das pessoas em manter vivas suas tradições, 

crenças e costumes, que fazem parte de sua ancestralidade. Ao pensar na defesa dos modos de 

vida dos povos originários, Sepé Tiaraju está atuando para resguardar uma parte da cultura e da 

história brasileira do esquecimento. E, apesar de termos na atualidade alguns dados que 

mostram o resultado desastroso das políticas linguísticas denunciadas por D’Angelis (2000), é 

preciso fazer um esforço para mudar as perspectivas enquanto ainda temos tempo. Pois a grande 

maioria dos jovens possuem algum conhecimento sobre a língua que podem passar para seus 

filhos no futuro. Porém, se o idioma passa a ser utilizado com menor frequência, é provável que 

ele se perca e passe a fazer parte apenas de documentos históricos. Estamos em um momento 

crucial para reverter o jogo e impedir que as comunidades indígenas não tenham sua língua 

extinta, implementando, assim, um movimento concreto de vozes dissidentes (van Dijk, 2015) 

capazes de estimular a luta e a formação de movimentos, cuja prática social seja penetrante, 

influente e contrária às ações da colonialidade que ainda resistem e se apresentam em nossas 

vidas.  

 

4.7 Letramentos Assentados  

 

Na voz de Antonieta, sempre ecoaram preocupações voltadas para a dificuldade 

existente em estimular os alunos do Assentamento Rio Bonito a prosseguirem nos estudos após 

a conclusão do Ensino Básico e/ou evitar a evasão escolar que ocorre antes disso. Desde nosso 

primeiro encontro, ela afirma que foi motivada pela percepção dessa realidade ao iniciar sua 

pesquisa no Mestrado. A aparente apatia estudantil que acaba resultando em uma juventude 

assentada que não percebia a necessidade de entrar para um curso superior a deixava aflita, e 

assim surgiam questionamentos sobre como trabalhar em prol da modificação dessa realidade. 

Antonieta já entendia que era possível trazer essas perspectivas para os educandos, porque no 

Quilombo Kalunga do Vão de Almas, onde ela atuou anteriormente, a realidade é diferente. 

Muitos adultos e jovens Kalunga ingressaram na universidade, de modo especial no curso da 



189 

 

LEdoC e hoje atuam como docentes ou em outras profissões, mas tendo o conhecimento 

acadêmico como ferramenta para sua atuação profissional. Desse modo, a inexistência de ex-

estudante do assentamento formado no Ensino Superior é, para ela, motivo de constante 

preocupação e questionamentos sobre o papel da escola no século XXI. 

 

Figura 38 ‒ Antonieta participando de debates na FUP/ UnB com egressas da LEdoC 

 
Fonte: Arquivo pessoal (Material Empírico n.° 21/ Fotografia, 20/05/2023). 

 

Em razão disso, ela se interroga constantemente sobre o que poderia ser feito para 

transformar essa realidade e fazer que os alunos percebam a importância de prosseguir nos 

estudos sem que isso os faça abandonar necessariamente o assentamento e seus modos de vida 

característicos. Contudo, seu maior desejo é auxiliar os jovens na construção de uma percepção 

da escola enquanto um espaço conectado à vida deles e do conhecimento acadêmico como algo 

que agrega novos saberes e pode trazer novas perspectivas de crescimento pessoal e 

profissional. Por ser professora de Língua Portuguesa, o meio que ela encontrou de promover 

ações para alcançar esses objetivos foi trabalhando com os múltiplos letramentos que existem 

no assentamento e compreendendo de que modo eles impactam a vida das pessoas. Por último, 

buscou integrar esses conhecimentos adquiridos por meio dos modos de vida das pessoas ao 

conhecimento escolar/acadêmico.  

Entendendo esse panorama inicial, ela foi em busca de compreender quais são as 

concepções de leitura e escrita das pessoas que moram lá, desde as crianças e jovens que 

frequentam a escola até anciãos que não puderam ser alfabetizados. Respaldando-se nesta 

compreensão, empenhou-se em traçar estratégias e propor formas de modificar a realidade na 



190 

 

qual ela está inserida e na qual se vê uma necessidade de intervenção. Alicerçando-se nessas 

questões, Antonieta afirma que:  

 

Excerto 29 - Cada contexto social, histórico e cultural do Assentamento Rio 

Bonito certamente gerará e nos direcionará a uma perspectiva de resposta 

sobre concepções de leitura e escrita a partir de outras visões. As nossas 

experiências acumuladas das leituras de mundo, dos espaços percorridos, 

sobre o calendário lunar e de plantações, dos modos de produção e de 

conhecimento sem que houvesse escolas, dos sistemas de produção e 

reprodução da vida em função da existência, da nossa relação com as 

ervas medicinais, da culinária, das rezas e benzimentos locais, dos 

trabalhos de parto que outrora eram realizados ali, enfim, do acúmulo de 

experiências que nos permitiu, ao longo dos tempos, em comunidades 

isoladas, existir e resistir. No entanto, a concepção de leitura no modelo de 

educação que vivemos não apresenta, a meu ver, relevância e não tem real 

importância e significado para quem vive na comunidade mergulhado em 

sua cultura. Isso se apresenta como um dos problemas ou causas que 

justificam neste trabalho aspectos do desinteresse dos jovens assentados pela 

educação em geral, como importante ferramenta na sua transformação social. 

Essa dita educação separa o sujeito do seu território também linguístico 

e, de forma particular, separa o letramento assentado do letramento 

escolarizado, impondo o domínio do segundo em detrimento do primeiro 

(Lima, A. F. da S., 2024, p. 49 e 50, ênfase minha).  

 

No trecho apresentado acima Antonieta propõe um olhar para os letramentos que 

compreende que “o conhecimento não é natural nem neutro, mas sim ideológico, baseia-se nas 

regras discursivas de cada comunidade e, portanto, é sempre um conhecimento situado; do 

mesmo modo, a realidade não é passível de ser apreendida e descrita pela linguagem, com 

isenção de valores” (Costa, 2012, p. 922). É justamente ao contrário disso, pois o que se 

considera como “a verdade” é normalmente relativa, ou seja, “matizada por pontos de vista, e 

deve ser compreendida em um contexto determinado, em relação com os sujeitos envolvidos 

nas práticas letradas; os significados do texto (o que se escreve e também o que se fala) 

ultrapassam as prováveis intenções do autor/locutor” (Costa, 2012, p. 922). Isso ocorre porque 

nossas intenções ao falar são encaradas como múltiplas, contestáveis, construídas social, 

histórica e culturalmente e perpassadas por relações de poder. Algo que ela enfatiza quando diz 

que as visões sobre leitura e escrita dos assentados são resultantes de suas experiências 

acumuladas ao longo de anos, vivendo da terra, naquele local específico, tendo o direito à 

educação negado e sendo constantemente constrangidos por isso. 

A professora pesquisadora reforça a importância de que sejam respeitados os 

conhecimentos de mundo que os assentados possuem, e que essa imposição de um saber pelo 

outro seja realmente abandonada. Inclusive, ao longo de sua dissertação, ela apresenta alguns 



191 

 

depoimentos de colaboradores da pesquisa que indicam que esse letramento dominante ainda 

persiste nas vivências e no imaginário dos estudantes. Entre os documentos elencados ao longo 

de sua pesquisa, Antonieta traz exemplos de atividades que estão em uma revista educativa 

distribuída pelo estado de Goiás, mas que não contemplam em nada os modos de vida dentro 

das comunidades tradicionais. Como professoras, reconhecemos a importância dessas 

publicações e dos livros didáticos oferecidos pelo Programa Nacional do Livro Didático 

(PNLD) como mecanismos que auxiliam no trabalho pedagógico, em especial, nas escolas com 

poucos recursos digitais ou materiais (papel, impressora, tinta para pincel, etc.). Apesar de que, 

como professores tenhamos a liberdade de escolha para selecionar os trechos que utilizaremos 

desses recursos pedagógicos, podemos deixar de fora partes consideradas como pouco 

adequadas ou utilizar esses exemplos para questionar, visibilizar as relações de poder existentes 

na nossa sociedade e/ou mostrar como elas acabam passando despercebidas e acabam sendo 

naturalizadas pela sociedade. Sabemos que em muitos casos esse material não é utilizado de 

modo crítico, o que resulta no fortalecimento dos discursos dominantes e na manutenção do 

status quo.  

Refletindo mais a este respeito, precisamos compreender que, ao perceber que os 

educandos reproduzem os discursos de dominação, seja de modo naturalizado ou não, é nosso 

dever como educadores pensar em meios de apresentar os contradiscursos em nossas práticas 

pedagógicas. E, assim, instrumentalizar os alunos com conhecimento necessário para poderem 

questionar os discursos que chegam até eles. Compreendo que as falas, gestos e ações trazem 

consigo juízos de valores importantes e têm o poder de moldar nossa forma de pensar, agir, 

falar etc. Ao auxiliar os alunos a reconhecerem isso, estamos dando um grande passo em prol 

de uma educação enquanto prática de liberdade (Freire, 1967). 

Tenho ciência de que “há uma pluralidade nas relações do homem com o mundo, na 

medida em que responde à ampla variedade dos seus desafios. Em que não se esgota num tipo 

padronizado de resposta” (Freire, 1967, p. 39-40). Além disso, “a sua pluralidade não é só em 

face dos diferentes desafios que partem do seu contexto, mas em face de um mesmo desafio. 

No jogo constante de suas respostas, altera-se no próprio ato de responder. Organiza-se. Escolhe 

a melhor resposta. Testa-se. Age” (Freire, 1967, p. 40). O ato de educar para a liberdade envolve 

mostrar aos estudantes que existe uma multiplicidade de sentidos dentro das ações que 

compõem nossas vidas. Antonieta afirma diversas vezes em seus relatos que tem o desejo de 

ver os educandos trilhando caminhos que eles mesmos escolheram. Mas, que ao fazer essas 

escolhas, tenham uma visão holística de mundo e não precisem se conformar com visões de 

mundo impostas por outras pessoas. Nesse sentido, é que a pluralidade de sentidos entra como 



192 

 

uma possibilidade de traçar novos caminhos e não se conformar com a existência de um único 

padrão possível.  

Com o intuito de construir um pensamento decolonial e plural, a professora-

pesquisadora passou a questioná-los formalmente sobre o significado do ato de ler e escrever 

em suas vidas, visto que com base em suas respostas seria possível criar projetos de intervenção 

na escola. Não foi uma surpresa para ela perceber que, para os alunos, a leitura e a escrita estão 

conectadas ao modelo autônomo90 de letramento (Street, 2014, p. 44). Nesse viés, a proposta é 

de que existe uma única forma de a pessoa ser letrada, que seria por meio da educação formal 

e sem uma conexão com as práticas socioculturais que ocorrem no território. É relevante 

ressaltar que o desenvolvimento do letramento nessa vertente está associado ao progresso, 

civilização, mobilidade social e libertação individual e goza de prestígio por ser utilizado por 

agências, a exemplo da UNESCO, como um modelo a ser seguido; isso ocorre por ser baseado 

em um formato que é “prevalente em círculos ocidentais e acadêmicos e generalizar 

amplamente a partir dessa prática restrita, culturalmente específica” (Street, 2014, p. 44). Ao 

refletir sobre as respostas dos alunos do oitavo ano do Ensino Fundamental, ela concluiu que:  

 

Excerto 30 - As respostas dos estudantes demonstram uma vertente de leitura 

e escrita que pode tirá-los do trabalho braçal, desvalorizado, de sol a sol 

na região rural em que vivem. Não há um diálogo entre os conteúdos 

ensinados na escola e a cultura local. Assim, a ideia de fazer parte de uma 

comunidade tradicional e querer viver ali é vista como sinônimo de 

atraso, e o ensino da língua escrita e da leitura é percebido como uma 

forma de libertação dessa vida. A importância da leitura e escrita está muito 

vinculada ao celular e aos aplicativos utilizados. Assim, a vida sem ler e 

escrever é vista como uma escuridão. Esses estudantes se veem como 

alfabetizados e reconhecem pessoas não alfabetizadas. Isso mostra que a 

prática escolar de ler e escrever é algo recente nessa comunidade. O 

letramento escolar os classifica como sujeitos letrados, mas, por sua vez, 

eles estão perdendo seus letramentos de resistência (Lima, A. F. da S., 
2024, p. 69, ênfase minha).  

 

A fala de Antonieta remonta à existência de uma forte dicotomia entre ser ou não 

alfabetizado que habita o imaginário dos educandos. De um lado, temos que saber ler é 

sinônimo de valorização, liberdade, melhores empregos, progresso e enxergar um caminho para 

 
90 Termo utilizado para falar do modelo de letramento que ocorre pelo contato escolar com a leitura e a 

escrita, pela própria natureza da escrita, e que seria capaz de fazer que o indivíduo aprendesse 

gradualmente habilidades que o levariam a estágios universais de desenvolvimento (Rojo, 2009, 

p. 99). O letramento autônomo contrapõe-se ao modelo ideológico que está associado às práticas 

socioculturais, considerando as relações entre os sujeitos (relações de poder) e a existência de 

diversidade de práticas socioculturais decorrentes da leitura e da escrita (Street, 2014, p. 44).  



193 

 

trilhar. Enquanto, quem não tem essa habilidade vive na escuridão, no atraso, no trabalho braçal 

e está condenado a viver naquela condição, entendida pelos estudantes como ruim. Para Street 

(2014, p. 52), essas percepções são motivadas porque “os governos do mundo em 

desenvolvimento e suas agências internas frequentemente comungam das principais 

características da cultura e do estilo ocidental [...]. Além disso, num nível estrutural, esses 

países, com muita frequência, são economicamente dependentes” de uma ordem econômica 

mundial exercida “por meio de multinacionais, dependência de exportações, empréstimos e 

cooperação [...]. Desse modo, muitas vezes o letramento está sendo introduzido com toda uma 

gama de características da sociedade ocidental” (Street, 2014, p. 52). Por exemplo: modos de 

industrialização, burocracia, escolarização formal e a própria Medicina. Essa narrativa de 

progresso única assemelha o poder “econômico a conhecimento de valor universal, conceitua 

progresso como avanços científicos e tecnológicos, e enxerga aqueles que detêm conhecimento, 

ciência e tecnologia como líderes globais que podem consertar os problemas daqueles que 

carecem dessas características” (Andreotti, 2015, p. 222).  

Podemos dizer também que “o tipo de educação normalmente fornecido nas escolas de 

currículo ocidental (e sob influência de políticas neoliberais voltadas às necessidades do 

mercado) entorpece nosso sentido de entrelaçamento com o mundo, levando os estudantes à 

exacerbação de uma individualidade” (Andreotti; Pereira; Edmundo, 2017, p. 47). E como 

resultado dessas questões, Antonieta afirma que os alunos estão se afastando dos letramentos 

de reexistência91 que possuem uma forte conexão com os Letramentos Assentados. Esse último 

construto foi desenvolvido pela professora-pesquisadora que compreende os sujeitos assentados 

como pessoas que possuem múltiplos letramentos. Dentre eles, estão os saberes que acabam 

emergindo nos “cuidados com as ervas medicinais, nos benzimentos, na tradição dos partos, na 

produção da farinha, da rapadura, do lado, dos doces caseiros [...]. São, na essência, tudo aquilo 

que sabem e fazem em relação à cultura tradicional, dos saberes e fazeres que vêm da nossa 

ancestralidade” (Lima, A. F. da S., 2024, p. 59-60). Ela ainda reforça que esses conhecimentos 

independem da escola ou do saber acadêmico, pois fazem parte da vida dessas pessoas muito 

antes de a escola chegar nessas localidades. 

Apesar da defesa pelos Letramentos Assentados, os valores que vemos nas escolas têm 

reforçado uma “narrativa de educação que ensina que o trabalho físico nos campos, na minha 

 
91 Os letramentos de reexistência são compreendidos pela professora pesquisadora como “singulares 

pois, ao capturar a complexidade social e histórica que envolve as práticas cotidianas de uso da 

linguagem, contribuem para a desestabilização do que pode ser considerado como discursos já 

cristalizados em que as práticas validadas sociais de uso da língua são apenas as ensinadas e aprendidas 

na escola formal” (Souza, 2009, p. 32). 



194 

 

casa e na minha comunidade é trabalho penoso e que a definição de ‘felicidade’ reside em beber 

Coca Cola, comer no McDonalds, usar cremes de clareamento de pele e bater papo no 

Facebook”92 (Andreotti; Pereira; Edmundo, 2017, p. 51). Isso ocorre porque o Neoliberalismo 

não existe apenas no nível da teoria econômica, da economia macroeconômica e da economia 

local dos Estados-Nação, mas também se infiltrou na Educação (Block, 2017).  

 

Figura 39 ‒ Antonieta com os estudantes da EJA 

 

Fonte: Arquivo pessoal (Material Empírico n.° 22 / Fotografia, 19/03/2025). 

 

Como podemos perceber na fala de Antonieta, os ideais do Neoliberalismo estão bem 

sedimentados no imaginário dos jovens do Assentamento Rio Bonito e ela considera essa 

questão preocupante. Ao conversar com os estudantes, ela compreendeu uma percepção deles 

que relaciona os ideais de sucesso, progresso e cultura aos valores difundidos pelo status quo e 

que coloca os saberes da comunidade como inferiores. Reverberam ainda narrativas, cujo juízo 

de valores valida que “a minha avó era analfabeta, primitiva, atrasada, estúpida, ignorante, 

subdesenvolvida, incivilizada e que não era capaz de gerir seus próprios assuntos” ou “que a 

 
92 Citação retirada da “Declaração da Educação Descolonizada”, escrita pelo Instituto “Shikshantar”, na 

Índia, na qual foi feita forte crítica à função colonizadora da globalização da escolarização no modelo 

ocidental. Nesse documento, há muitos pontos em comum com a concepção de felicidade pregada aqui 

no Brasil (Andreotti; Pereira; Edmundo, 2017, p. 51). 



195 

 

'cabeça' é mais importante do que o coração, do que as mãos e do que a casa” (Andreotti; 

Pereira; Edmundo, 2017, p. 50). Desse modo, ela percebe: 

 

Excerto 31 – [...] que há um gosto dos estudantes em ir à escola, mas essa 

vontade está muito mais associada à questão do encontro entre colegas e 

amigos, no compartilhar de causos e histórias locais, do que à construção 

engessada da prática de leitura e escrita desenvolvida pela escola. Buscamos, 

na entrevista, saber por que aprender a ler e a escrever é importante para os 

estudantes. Observa-se que a importância dada a estas categorias do 

letramento se associa ao uso das novas ferramentas tecnológicas e à 

questão da empregabilidade. De certo modo, o que nos chama a atenção é o 

fato de que estes estudantes conseguem ver a importância dos estudos. No 

entanto, a questão que nos volta aqui é a que discutimos ao longo desta 

pesquisa: a própria escola ter assumido uma direção de ensino-aprendizagem 

que distancia os estudantes de suas vivências culturais, colocando as práticas 

de leitura e escrita escolar como um paradigma que classifica e seleciona 

os sujeitos para a produção capitalista. Embora esses estudantes vejam a 

importância dos estudos, eles mostram desinteresse porque a própria escola, 

tal qual foi implantada, não levou em consideração a realidade dos diferentes 

sujeitos. Então, ao invés de ser um ambiente inclusivo, torna-se um espaço de 

exclusão quando os estudantes não se reconhecem dentro daquele espaço. 

Desse modo, refletir na escola como espaço social diverso e múltiplo é 

fundamental. Nesse contexto, o exercício de (re)pensar na definição, no papel 

e na realidade da escola como agente não só de letramento no sentido formal, 

mas de letramento relacionado ao conhecimento de mundo, é uma constante 

indispensável (Lima, A. F. da S., 2024, p. 86, ênfase minha).  

 

Ao identificar como a educação pelo viés neoliberal nos instrumentaliza para sermos 

propagadores de modos de vida que nos fazem negar quem somos, adotar um ideal de sucesso 

compatível com valores assimétricos que separam os países do Norte e os países do Sul Global, 

é preciso resistir. Pois, enquanto tivermos uma educação voltada para a “expropriação e 

exploração, o que faz que nosso conforto seja subsidiado pela terra, pelo suor, pela saúde e pela 

(im)possibilidade de vida de outras pessoas no planeta” (Andreotti; Pereira; Edmundo, 2017, p. 

54), não haverá igualdade no planeta. Antonieta ainda menciona que os estudantes valorizam 

as questões tecnológicas e que o uso das redes sociais é notável para eles, mas em nenhum 

momento reflete sobre uma possível preocupação com o meio ambiente. Para os jovens, é 

necessário trazer a consciência de que “para termos acesso aos nossos computadores, [...], 

precisamos necessariamente de fechar os olhos aos custos humanos e ambientais que são pagos 

por outras pessoas no processo de extração de minerais, produção e descarte desses produtos” 

(Andreotti; Pereira; Edmundo, 2017, p. 54). Ao observar os valores pregados pelo modelo de 

mundo neoliberal, percebe-se que esse modelo de educação fomenta um consumismo 

exacerbado, é incompatível com os saberes e modos de vida primordiais dentro das 

comunidades tradicionais e/ou povos assentados. Essas pessoas vivem da terra por intermédio 



196 

 

da agricultura familiar, têm uma forte conexão com o ecossistema e desenvolvem uma 

economia sustentável que valoriza a preservação da natureza como um dos pilares fundamentais 

de ação. Por fim, é importante mencionar que no Quilombo Kalunga, por exemplo, os danos de 

um turismo desenfreado já têm provocado poluição das águas consumidas na comunidade por 

conta do óleo, que sai dos veículos ao atravessarem riachos, e altas concentrações de protetor 

solar que tornam a água imprópria para consumo. Essas ações acabam prejudicando os 

moradores, em especial, aqueles que não possuem condições financeiras de comprar galões de 

água filtrada para cozinhar e beber.  

Além disso, esse modelo educativo neoliberal propicia que os estudantes se sintam 

desconectados e excluídos dentro do ambiente escolar. E, consequentemente, os jovens não 

prosseguem nos estudos após o final do Ensino Médio ou acabam abandonando a escola antes 

de concluir essa etapa da escolarização. A professora-pesquisadora também faz outra reflexão 

muito pertinente sobre o histórico da negação de direitos das comunidades tradicionais e das 

camadas mais pobres da sociedade e busca compreender como o letramento pode ser 

instrumento de fortalecimento cultural ou de manutenção do projeto de dominação social. Desse 

modo, se em nossa concepção “a educação deve estar comprometida com a justiça social, o que 

significa que professores não devem apenas ensinar os conteúdos de uma dada matéria, mas 

encorajar o pensamento crítico dos estudantes para poderem se tornar conscientes da opressão 

e aprendam a combatê-la” (Pessoa; Urzêda-Freitas, 2012, p.753), é necessário estarmos 

preparados “para lutar contra a opressão, professores devem reconhecer e observar 

cuidadosamente como o poder opera em sua profissão e em suas vidas” (Pessoa; Urzêda-Freitas, 

2012, p.753). Antonieta afirma que:  

 

Nós sabemos que, ao longo da história dos povos e comunidades tradicionais, 

vivemos um período extenso com a negação de muitos direitos, entre eles o 

do próprio existir. Não existindo, na visão elitista, não havia necessidade de 

políticas públicas amplamente disputadas. Contudo, mesmo com o processo 

de negação das vidas de nós, sujeitos tradicionais, não se pôde consolidar 

o projeto de extermínio dos povos originários. Com a luta da classe 

trabalhadora e dos povos do campo por direitos, o acesso à educação 

escolar veio de modo excludente e bem tardio. A exclusão e a negação da 

educação, primeiramente, se ancoravam na não oferta e passaram a ser 

revitalizadas com as práticas de discriminação dos modos de vida e das línguas 

desses sujeitos nas práticas educacionais. É assim que se concebe a prática 

de leitura e escrita nessa educação, que chega como projeto de 

continuidade do poder e da dominação dos povos originários. Nota-se, 

nesse sentido, que a educação oferecida, a obrigatoriedade do ensino da 

Língua Portuguesa como língua oficial e a exclusão das línguas preexistentes 

ocorrem quando a educação escolar invade esses territórios originários (Lima, 
A. F. da S., 2024, p. 70, ênfase minha). 



197 

 

 

Por fim, vemos as relações que a professora pesquisadora fez entre a importância da 

leitura e da escrita com a vida dessas pessoas e, principalmente, com as questões históricas, 

cujo reflexo reverbera em nossas vidas até hoje. É relevante enfatizar que Antonieta se propõe 

a realizar a “escuta sensível” (Jorge, 2009, p. 167) em relação à vida, aos desejos e às 

expectativas dos discentes. Pois, apesar de ela morar na mesma comunidade e conhecê-los por 

boa parte de suas vidas, as questões geracionais precisam ser observadas com bastante cautela. 

Além disso, ela demonstra interesse em preservar os Letramentos Assentados, em especial por 

observar que eles estão sendo substituídos por modos de vida massificados e globalizados, cuja 

forma de pensar inferioriza os conhecimentos próprios do lugar onde eles vivem. Apresentar 

aos educandos possibilidades de desvelar uma prática educativa que “não nega as diferenças e 

que desafiem os discursos que perpetuam hierarquias”, sejam elas linguísticas, raciais, sociais, 

culturais (Jorge, 2009, p. 167). 

 

4.8 Considerações parciais do capítulo  

 

Ao longo da escrita deste capítulo, mergulhei nas histórias da formação e experiência 

profissional de Sepé Tiaraju e Antonieta a fim de construir uma compreensão holística dos 

motivos, que os fazem ser profissionais tão engajados em criar meios de fazer que os educandos 

possam desenvolver suas potencialidades. E, principalmente, que tais estudantes possam 

compreender melhor o mundo globalizado no qual vivemos, tendo um panorama tanto do 

passado que nos trouxe até aqui quanto do presente que, por vezes, parece procurar novos meios 

de manter o status quo que beneficia alguns em detrimento de uma massa de excluídos, cujo 

direito de existir com dignidade é cerceado/ameaçado a todo momento.  

Como Antonieta afirma, as comunidades tradicionais vêm de uma história de negação 

de direitos e de muita luta para conseguir ter acesso ao mínimo necessário para sobreviver. Meu 

intuito aqui é mostrar um pouco da realidade desses professores da Educação Básica, quais 

são/foram os desafios de exercer essa profissão dentro das comunidades tradicionais e também 

para se formar em licenciatura. Procurei ressaltar essas questões por acreditar que elas 

impactam no exercício de nossa profissão e também na visão que a sociedade tem de nós, 

enquanto profissionais da Educação. Ressalto igualmente que, ao ouvir sobre alguns dos 

desafios encarados por esses profissionais, pude refletir sobre como já avançamos em algumas 

questões na valorização docente. Contudo, as ameaças governamentais, em especial em 

governos de caráter conservador, são um constante lembrete de que nossos direitos e garantias 



198 

 

enquanto trabalhadores não são privilégios que vêm por “bondade” de governantes, mas como 

fruto da luta da classe trabalhadora contra a opressão daqueles que possuem a máquina do 

estado sob seu poder.  

Saliento, ainda, que o desejo deste capítulo foi “re-presentar” (Almeida, 2010, p. 15), 

por meio da minha escrita e da análise do material empírico, as histórias de vida, produções 

acadêmicas e interações com meus colegas de profissão. Entendo que “a representação é um 

ato de fala em que há pressuposição de um falante e um ouvinte [...] o processo de fala se 

caracteriza por uma posição discursiva, uma transação entre falante e ouvinte [...] esse espaço 

dialógico de interação não se concretiza jamais para o sujeito subalterno” (Almeida, 2010, 

p.15). Pois, quando se pensa em alguém na posição de subalternidade, esse sujeito está 

desinvestido de qualquer forma de agência e por isso não pode falar. Não viso aqui, em nenhum 

momento, utilizar-me dos conhecimentos produzidos por eles ou de suas histórias em proveito 

próprio, para reivindicar algo no lugar deles ou intermediar suas falas no lugar de conceder-lhes 

o espaço de fala no qual se pratica a escuta ativa. Além disso, tenho o interesse de trazer 

diferentes insights para as pesquisas realizadas por meus colegas e, talvez, agregar pontos de 

vista diferentes. Inclusive, procurei fazer isso ao analisar suas histórias de vida desde a infância 

e propor como essas experiências se conectam à maneira que eles encaram a profissão.  

Compreendo, também que só podermos fazer contribuições “se considerarmos as visões 

de significado, inclusive aqueles relativos à pesquisa, como lugares de poder e conflito, que 

refletem os preconceitos, valores, projetos políticos e interesses daqueles que se comprometem 

com a construção do significado e do conhecimento” (Moita Lopes, 2006, p. 102-103). Desse 

modo, não considero que, ao observar as histórias dos professores-pesquisadores e construir 

esta pesquisa, estou isenta de ser afetada por ideologias diversas. Mas, busco respeitosamente 

trazer minhas impressões e contribuições, contemplando as vozes do Sul para criar um espaço 

de interlocução que auxilie na criação de conhecimentos que conectam o ensino de línguas com 

a formação docente que seja capaz de fazer a diferença e transformar, ainda que em pequena 

escala, a educação no nosso país. Propagar experiências inspiradoras, cujo conteúdo possa 

incentivar os professores a realizar mudanças em sua práxis, é o modo que encontrei de fazer 

isso.   

Por fim, o objetivo deste capítulo foi construir um espaço de interlocução de saberes no 

qual podemos aprender uns com os outros. Além disso, procurei mostrar como a educação 

linguística que esses profissionais oferecem aos estudantes pode ser considerada uma prática 

da liberdade, pois ela os auxilia a questionar e não sustentar as estruturas de dominação 

existentes. Afinal, enquanto educadores, temos sido desafiados “a examinar os modos como 



199 

 

apoiamos, seja consciente ou inconscientemente, as estruturas de dominação existentes” 

(hooks, 2021, p. 92). Ao fazer essa reflexão, somos encorajados a “nos tornar mais atentos, a 

fazer escolhas mais conscientes” (hooks, 2021, p. 92). Ao longo deste capítulo, trouxe, para o 

centro da “atenção [,] vidas marginalizadas do ponto de vista dos atravessamentos identitários 

de classe social, raça, etnia, gênero, [...]. Esse percurso parece essencial, uma vez que tais vozes 

podem [...] apresentar alternativas para entender o mundo contemporâneo” (Moita Lopes, 2006, 

p. 27). Mas também pretendi auxiliar na construção e manutenção de uma agenda anti-

hegemônica, reescrevendo as histórias pelo ponto de vista daqueles que sempre foram 

colocados à margem. E todos nós podemos ajudar nessa reescritura, ao aderirmos à luta contra 

movimentos repressivos e ao criarmos espaços para que as vozes do Sul possam ser ouvidas 

atentamente.  

 

Figura 40 ‒ Escolas nas comunidades Vão de Almas e Pisasú Sarusawa (Nova Esperança) 

 
Fonte: Arquivo pessoal. (Material Empírico n° 23 / Fotografia / 28/11/2024 e 03/12/2022). 

  



200 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS – O CAMINHO QUE SÓ SE FAZ CAMINHANDO 

não podemos mover a teoria em ação a não ser 

que a encontremos nas formas excêntricas e 

errantes de nossa vida diária... as histórias dão 

carne e fôlego à teoria 

Pratt (1995, p. 22, tradução minha) 
 

Foi pouco antes de iniciar as tão conhecidas considerações finais deste trabalho que se 

abateu sobre mim e minha família o luto pela perda de uma pessoa querida. Meu tio Mano, 

apelido pelo qual era conhecido, deixou-nos em uma tarde de sexta-feira, rodeado pela família 

e por amigos, após lutar bravamente contra várias enfermidades que teve ao longo de sua vida. 

Apesar de ter sessenta anos recém-completados, não resistiu a mais uma das várias e longas 

internações que faziam nossas rotinas serem interrompidas. Sua trajetória foi marcada, desde a 

mais tenra infância, por enfermidades diversas, contudo, ele sempre foi uma pessoa alegre, 

otimista, trabalhadora e, apesar das dores que suportava, não costumava se queixar da vida; 

além de fazer o possível para aproveitar a dádiva que é estar vivo.  

Sua partida me levou repentinamente à cidade de Nova Prata (RS). Ao retornar para 

minhas raízes e em meio à dor da perda, pude experimentar, novamente, o que é ser parte de 

uma comunidade. Esse senso coletivo, que permeia esta pesquisa, foi reforçado a cada visita 

que recebíamos no período pós-enterro. As pessoas sempre ligavam ou chegavam à casa da 

minha avó perguntando como estávamos, traziam abraços, nas palavras um pouco de conforto 

e histórias sobre meu tio. Mas, o que mais me chamou atenção foi que todas as mãos que 

chegaram até nossa casa não estavam vazias, elas traziam consigo algum alimento (biscoito, 

açúcar, farinha, leite, queijo) ou a disposição de realizar algum trabalho que fosse necessário 

na dinâmica do pequeno sítio, onde minha avó mora ― e não foram poucos os serviços que 

necessitamos nestes dias.  

A cada visita que chegava, o fardo do luto era aliviado, mesmo que momentaneamente, 

por termos a certeza de que não estamos sozinhos e existem pessoas com quem podemos contar. 

Na pequena Capela de São Roque, localizada na Linha Quinze de Novembro, na zona rural de 

Nova Prata (RS), tive a possibilidade de aprender, ainda que de modo doloroso, sobre a 

importância de pertencer a uma comunidade. Mesmo com todas as leituras e vivências sobre o 

tema, foi ao me ver inserida em uma situação delicada que reconheci como fazer parte de um 

coletivo desses é o que nos ajuda a seguir em frente, em especial, quando momentos difíceis se 

abatem sobre nós. Lá, eu senti que minha dor era importante e que as pessoas, mesmo não me 

conhecendo direito, estavam disponíveis para nos ajudar a passar por esse momento.  



201 

 

Figura 41- Vista da entrada da Comunidade de São Roque em Nova Prata (RS)93 

 

Fonte: Arquivo pessoal (Material Empírico n.° 24 / Fotografia, 15/01/2005). 

 

Ao longo de toda minha experiência de doutoramento, aprendi como o senso de 

comunidade é um pilar crucial para a formação e para a atuação desses docentes. E tive contato 

com histórias que me fizeram perceber, na prática, a força que existe em uma comunidade, em 

especial, quando esses espaços onde se vive são geograficamente localizados em zonas de 

difícil acesso. Além disso, busquei fazer uma reflexão sobre de que modo, eu, como professora 

da zona urbana, em uma cidade com mais de três milhões de habitantes, posso aprender com 

esse senso de coletividade experimentado ao longo da pesquisa, e como ele pode ser construído 

na escola pública. De certo modo, considero que essa última experiência, ainda que 

extremamente pessoal e particular, traz-me, novamente, a certeza de que precisamos contar com 

a força do coletivo para realizar algumas transformações pessoais ou sociais, seja em macro ou 

micro escala, e que de modo isolado muito pouco podemos fazer. 

Encaro como o grande desafio de minha volta para a sala de aula, após um tempo de 

licença afastada para estudo, pensar em meios para reforçar o senso comunitário na escola onde 

irei atuar. Tenho certeza de que esse não será um movimento, cuja implementação acontecerá 

em um período curto. Contudo, encorajada pelas vivências dos últimos anos, acredito que 

 
93 Esta fotografia foi tirada da estrebaria, onde meu avô materno faz, ainda hoje, o trato de suas vacas 

de leite. Em primeiro plano, temos uma roça de milho plantada por ele para alimentar seus animais. E, 

em segundo plano, temos a igreja, ao centro, e o salão da comunidade, que serve como um ponto de 

encontro; do lado direito, a Escola Municipal Carlos Tarasconi, da qual se vê apenas o telhado, e que 

foi onde minha avó materna trabalhou. No canto direito, em cor branca, temos a lateral de uma casa 

típica da região construída em madeira.  



202 

 

realizar projetos com vinculação à minha atuação, como professora de Inglês e respaldados 

metodologicamente nos construtos da Linguística, podem trazer frutos positivos a longo prazo. 

Entendo que uma comunidade se ajuda na luta, ampara-se na dor e festeja junto as conquistas. 

E pertencer a um coletivo é uma das forças motrizes para podermos alcançar e/ou suportar 

mudanças. 

O entendimento da maneira como o senso de pertencimento coletivo é construído e sua 

importância para que Antonieta e Sepé Tiaraju se conectem com suas comunidades me auxiliou 

a perceber que, em muitas ocasiões, eu estava fisicamente na escola. Contudo, não me 

conectava profundamente com aquele local ou com os acontecimentos que lá ocorriam. De certa 

forma, não me sentia ligada àqueles espaços. Tinha o desejo de auxiliar os estudantes a 

aprenderem, ao mesmo tempo, que aprendia com eles, mas não conseguia fazer algo que bell 

hooks afirma ser de extrema importância, que é entender que “para lecionar em comunidades 

diversas, precisamos mudar não só nossos paradigmas, mas também o modo como pensamos, 

escrevemos e falamos. A voz engajada não pode ser fixa e absoluta. Deve estar sempre 

mudando, sempre em diálogo com o mundo fora dela” (hooks, 2017, p. 22). 

Desse modo, percebo que em várias ocasiões minhas palavras propunham mudança, 

mas minha voz era fixa e não se adaptava aos diferentes locais onde atuei. Após conhecer tantas 

realidades diferentes, consigo compreender a real dimensão e necessidade de realizar ajustes de 

postura, como menciona bell hooks (2017). E, apesar de entender a necessidade de “falar a 

língua da escola”, deixava a comunidade de fora como se esses dois espaços pudessem ser 

separados. Hoje, após conhecer territórios diferentes e ver como os professores se conectam a 

cada canto desses espaços, e não só à escola, reconheço a necessidade de implementar essa ação 

em minhas experiências futuras. Ou seja, não poderei ficar “encastelada” entre os muros da 

escola, mas preciso conhecer o território e as pessoas do local, pois elas também constituem os 

espaços educativos, fomentando o sentimento de pertencimento e preservação dos saberes e 

fazeres.   

Chegar a essas conclusões só foi possível por conta dos questionamentos que me 

guiaram ao longo da escrita que foram: 1) De que maneira a escolha metodológica pela 

autoetnografia pode auxiliar a revelar as práticas sociolinguísticas, de letramento e estratégias 

de ensino nos espaços sociais, onde esses professores se encontram inseridos? 2) Como as 

teorias sobre os letramentos, variedades linguísticas e sociolinguística podem ser um modo de 

decolonizar a práxis docente desses professores? 3) De que modo é possível reconhecer na 

comunidade quais são as ações desenvolvidas dentro do ambiente escolar, que refletem em 

transformação social nas comunidades visitadas? 4) De que forma as transformações na práxis 



203 

 

são impactadas pela formação de professores, segundo a percepção dos professores-

pesquisadores? 

Procurei, por intermédio dessas perguntas, (re)pensar a formação docente, questionando 

os impactos da colonialidade do ser, do saber e do poder em nossas relações interpessoais e em 

nossas vidas cotidianas. Além disso, trabalhar com a Etnografia enquanto metodologia central, 

interseccionada com a autoetnografia, foi oportuno para conhecer mais a fundo a realidade dos 

professores-pesquisadores; acrescente-se também ser uma oportunidade de aprofundar o 

entendimento de como eles próprios relacionam suas vidas com construtos teóricos, como os 

(multi)Letramentos, Sociolinguística e de quais são as estratégias utilizadas para (re)pensar sua 

práxi docente.  

A mescla desses conhecimentos, com os de outras áreas do saber, contraria uma 

tendência na área de ensino e aprendizagem que persistiu por muito tempo, que era ignorar que 

professores e estudantes têm corpos, “nos quais suas classes sociais, sexualidades, gêneros, 

etnia etc. são inscritas em posicionamentos discursivos, contemplando somente o sujeito 

racional e não como social e histórico, ou seja, focalizando somente sua racionalidade 

descorporificada” (hooks, 1994 apud Moita Lopes, 2006, p. 102). Porém, o material empírico 

analisado demostra que acolher essas intersecções na sala de aula e nos territórios é fundamental 

para podermos proporcionar aos estudantes um conhecimento que seja holístico e contemple as 

diferentes dimensões de nossa humanidade. Pensando nisso, os docentes trabalham com o 

Ecossocioletramento e o Letramento Assentado como maneiras de preservar a cultura e os 

modos de vida desses povos.  

Além disso, a conexão dos professores-pesquisadores com a realidade social, cultural e 

histórica da comunidade gerou neles o desejo de implementar práticas pedagógicas que sejam 

mais coerentes com o território. Por exemplo, nas comunidades Kalunga, podemos perceber 

que os estudantes já se vinculam com a identidade quilombola de um modo positivo, e isso é 

reflexo de uma educação que olha para as particularidades identitárias desse povo e conseguiu 

atribuir uma conotação positiva às questões culturais, linguísticas e sociais. O professor Sepé 

Tiaraju trabalha na disseminação da língua nheengatu dentro das comunidades, e os estudantes 

mais jovens, mesmo dentro de algumas dificuldades linguísticas, estão tendo contato com a 

língua. O esforço para preservação da língua indígena está sendo feito por meio de materiais 

didáticos e de proteção ao direito de aprender dessas comunidades, quando a língua, apesar de 

estar caindo em desuso no cotidiano da comunidade, está sendo preservada por meio da escola 

apesar de ainda correr um risco alto de desaparecer. No assentamento Rio Bonito, Antonieta 

tem compreendido como os estudantes percebem a escola, por qual razão eles consideram este 



204 

 

um ambiente que não se conecta com a vida deles de maneira tão concreta e quais são os 

impactos disso no futuro deles. Sua motivação para questionar a realidade local vem do exemplo 

das comunidades quilombolas, cujos estudantes já têm uma percepção modificada do ambiente 

escolar e muitos deles prosseguem nos estudos. Munida dessas informações, ela busca encontrar 

maneiras de valorizar os Letramentos Assentados dos estudantes e denunciar as opressões e 

desmandos que ocorrem naquela localidade. Ela utiliza bastante o status do aplicativo 

WhatsApp (meio de comunicação bastante comum nas comunidades) para expor sua opinião, 

protestar e trazer esclarecimentos aos vizinhos dela. Além disso, a experiência dos participantes 

demonstra que a formação continuada foi determinante para que eles pudessem ampliar seus 

conhecimentos no que diz respeito às disciplinas que lecionam.  

Sepé Tiaraju afirmou que, ao ingressar na universidade, tornou-se uma pessoa mais 

sensível às realidades dos estudantes e teve maior consciência das interseccionalidades que 

atingem nossas vidas. Para combater isso, ele se propõe a desmascarar as relações de poder e a 

colonialidade existentes dentro da história amazônica. Já Antonieta tomou consciência da 

opressão sofrida e luta diariamente contra ela. Essas ações são relevantes porque os discursos 

dominantes reverberam em forma de preconceito, valores, projetos políticos e interesses, que 

ainda representam em grande parte o status quo dominante, e que interferem em nossas vidas.  

Por fim, encerro este trabalho com a certeza de que “o aprendizado é um lugar onde o 

paraíso pode ser criado. A sala de aula, com todas suas limitações, continua sendo um ambiente 

de possibilidades” (hooks, 2017, p. 273). E, no campo de possibilidade, que é a escola em 

conjunto com uma comunidade engajada, “temos a oportunidade de trabalhar pela liberdade, 

de exigir de nós e dos nossos camaradas uma abertura da mente e do coração que nos permita 

encarar a realidade ao mesmo tempo em que, coletivamente, imaginamos esquemas para cruzar 

fronteiras, para transgredir” (hooks, 2017, p. 273). Assim, teremos a educação enquanto prática 

da liberdade! 

 

  



205 

 

REFERÊNCIAS 
 

A MÃE SOLO. Retrospectiva pra quando vier aquela bad de “Porque eu não sou a 

legalzona? [S. l.]: 20 ago. 2017. Instagram: @a_maesolo. Disponível em: 

https://www.instagram.com/p/BYCWAoSlncF/?igsh=QkJQQVdfaVctWA%3D%3D. Acesso 

em: 20 jun. 2025. 

ABREU, J; ESAKI, B. O outro lado do paraíso. Metrópoles, Brasília, 04 ago. 2024. 

Disponível em: https://www.metropoles.com/materias-especiais/paraiso-turistico-cavalcante-

trata-com-descaso-quem-depende-de-transporte-publico Acesso em: 17 mar. 2025. 

ACNUR. AGÊNCIA DA ONU PARA REFUGIADOS. Brasília: ACNUR Brasil, 2024. 

Disponível em: https://www.acnur.org/portugues/venezuela. Acesso em: 31 maio 2024. 

ADICHIE, C. N. The danger of a single story. Palestra proferida no TEDGlobal. Youtube, 

Oxford: TEDGlobal, jul. 2009. Disponível em: 

https://www.ted.com/talks/chimamanda_ngozi_adichie_the_danger_of_a_single_story/. 

Acesso em: 16 abr. 2023. 

ADORNO, T. W.; FRENKEL-BRUNSWIK, E.; LEVINSON, D. J.; SANFORD, R. N. La 

Personalidade Autoritária. EMPIRIA. Revista de Metodología de las Ciencias Sociales, 

Buenos Aires, n. 12: Editorial Proyéccion, p. 165-200, jul-dez, 2006. Disponível em: 

https://www.redalyc.org/pdf/2971/297124008008.pdf. Acesso em: 28 jun. 2025. 

ALBUQUERQUE, G. V. P. de; DIAS, J. de F. Carta a uma professora: “não quero ser 

invisível, quero ser professora”. Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 19, n. 3, p. 

7-18, 2018. DOI: https://doi.org/10.26512/les.v19i3.18635 

ALLEN-COLLINSON, J. Autoethnography as the Engagement of Self/Other, Self/Culture, 

Self/Politics, and Selves/Futures. In: JONES, S.; ADAMS, T. E.; ELLIS, C. (org.). Handbook 

of Autoethnography. Nova Iorque: Routledge, 2016. p. 324 -346.  

ALLPORT, G. W.; KREMER, B. M. Some roots of prejudice. The Journal of Psychology. 

Interdisciplinary and Apllied, Londres, v. 22, n. 1, p. 9-39,1946. DOI: 

https://doi.org/10.1080/00223980.1946.9917293 

ALMEIDA, S. Discurso histórico de Silvio Almeida na posse como Ministro dos Direitos 

Humanos (íntegra). Brasília; Ministério dos Direitos Humanos e da Cidadania: TV Fórum, 03 

jan. 2023. 1 vídeo (41min19). Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=a_K22W7R1Gs. Acesso em: 02 jul. 2024. 

ALMEIDA, S. R. G. Prefácio – Apresentando Spivak. In: SPIVAK, G. C. Pode o subalterno 

falar? Belo Horizonte: Editora UFMG, 2010.  

ALVES, N. Sobre movimentos das pesquisas nos/dos/com os cotidianos. Teias, Rio de 

Janeiro, ano. 4, n. 7-8, p.1-8, jan./dez. 2003. Disponível em: https://www.e-

publicacoes.uerj.br/revistateias/article/view/23967. Acesso em: 20 jun. 2025. 

ANDERSON, L.; GLASS-COFFIN, B. I Learn by Going: Autoethnographic Modes of 

Inquiry. In: JONES, S.; ADAMS, T. E.; ELLIS, C. (org.). Handbook of Autoethnography. 

Nova Iorque: Routledge, 2016. p. 61-91.  

ANDREOTTI, V. Global citizenship education otherwise: pedagogical and theoretical 

insights. In: ABDI, A.; SHULTZ, L.; PILLAY, T. (ed.) Decolonizing Global Citizenship 

Education Rotterdam: Sense Publishers, 2015. p. 221-230. DOI: 10.1007/978-94-6300-277-

6_18. Disponível em: 

https://www.researchgate.net/publication/302456720_Global_Citizenship_Education_Otherw



206 

 

ise. Acesso em: 19 jun. 2025. 

ANDREOTTI, V. O.; PEREIRA, R. S.; EDMUNDO, E. S. G. M. O imaginário global 

dominante e algumas reflexões sobre os pré-requisitos para uma educação pós-abissal. Revista 

Sinergias – Diálogos educativos para a transformação social, Lisboa, n. 5, p. 41-54, jun. 2017. 

ANGROSINO, M. Etnografia e observação participante. Tradução José Fonseca. Porto 

Alegre: Artmed, 2009. 

BAGNO, M. Preconceito linguístico: o que é, como se faz. 43. ed. São Paulo: Loyola, 2006 

[1999]. Disponível em: 

https://ia801305.us.archive.org/26/items/PreconceitoLingustico/MarcosBagnoPrecLinguistico

.pdf. Acesso em: 21 jun. 2025. 

BAGNO, M. Dicionário crítico de sociolinguística. São Paulo: Parábola, 2017. 

BAIOCCHI, M. de N. Kalunga: Povo da terra. Brasília: Ministério da Justiça, Secretaria de 

Estado dos Direitos Humanos, 1999. Disponível em: 

https://dspace.mj.gov.br/bitstream/1/13295/1/569864%20Kalunga%20%20povo%20da%20ter

ra.pdf. Acesso em: 28 jun. 2025. 

BAKHTIN, M. M. Marxismo e filosofia da linguagem: problemas fundamentais do método 

sociológico da linguagem. 14 ed. São Paulo: Hucitec, 2010.  

BARATTA, Filipe. Grão Pará. Brasil Império. Tumblr: Filipe Baratta Art, [201-]. Disponível 

em: https://filipebaratta.tumblr.com/post/117200027454/grao-para-map-ink-photoshop-grao-

para-map-for. Acesso em: 20 jun. 2025. 

BARBIER, R. A Pesquisa-Ação. Tradução: Lucie Didio. Brasília: Liber Livro Editora, 2007. 

BAUMAN, R.; BRIGGS, C. Poetics and performance as critical perspectives on language and 

social life. Annual Review of Anthropology, San Mateo, CA, v. 19, p. 59-88, 1990. DOI: 

https://doi.org/10.1146/annurev.an.19.100190.000423 

BECK, U. Risk Society: Towards a New Modernity. Londres: SAGE, 1992.  

BENEDETTI, L. Caminho Suave: autora da famosa e clássica cartilha ganha exposição em 

Mauá. Universo Retrô: o passado sempre presente, São Paulo, 19 de jul. de 2022. Disponível 

em: https://universoretro.com.br/caminho-suave-autora-da-famosa-e-classica-cartilha-ganha-

exposicao/. Acesso em: 09 abr. 2025. 

BENJAMIN, J. LIMA, P. (supervisora). Conheça os Heróis e Heroínas da Pátria. Agência 

Senado. Brasília: Senado Federal, 5 abr.2023. Disponível em 

https://www12.senado.leg.br/noticias/infomaterias/2023/03/conheca-os-herois-e-as-heroinas-

da-patria Acesso em: 26 maio 2025.  

BENTO, M. A. S. Pactos narcísicos no racismo: branquitude e poder nas organizações 

empresariais e no poder público. Orientadora: Iray Carone. 2002. 169 f. Tese (Doutorado em 

Psicologia) ― Universidade de São Paulo, São Paulo, 2002. Disponível em: 

https://teses.usp.br/teses/disponiveis/47/47131/tde-18062019-181514/. Acesso em: 17 jun. 

2025. 

BLANCO, M. Autoetnografía: una forma narrativa de generación de conocimientos. Revista 

Andamios, Cidade do México, v. 9, n. 19, p. 49-74, maio/ago. 2012. Disponível em: 

https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1870-00632012000200004. 

Acesso em: 28 jun. 2025. 

BLOCK, D. Neoliberalism, the neoliberal citizen and English language teaching materials: A 

critical analysis/Neoliberalismo, el ciudadano neoliberal y los materiales para la enseñanza de 



207 

 

la lengua inglesa: un análisis crítico. Ruta Maestra, Bogotá, ed. 21, p. 4-15, 2017. Disponível 

em: https://www.academia.edu/35429623/Block_D._2017_. Acesso em: 03 dez. 2024. 

BLOMMAERT, J; JIE, D. Ethnographic fieldwork: a beginner’s guide. 2. ed. UK, Canada: 

Multilingual Matters, 2020. 

BOGDAN, R. C.; BIKLEN, S. K. Qualitative Research for Education: An Introduction to 

Theory and Methods. Needham Heights: Allyn & Bacon, 1998. 

BOLÍVAR, A. A afetividade no discurso populista. Tradução Ricardo Gualda. In: LARA, G. 

P.; LIMBERTI, R. de C. P. (org.). Discurso e (des)igualdade social. São Paulo: Contexto, 

2015. p. 143-160.  

BORELLI, J. D. V. P. O Estágio e o Desafio Decolonial: (Des)Construindo Sentidos Sobre a 

Formação de Professores/as de Inglês. Orientadora: Rosane Rocha Pessoa. 2018. 224 f. Tese 

(Doutorado em Letras e Linguística) ― Faculdade de Letras. Universidade Federal de Goiás, 

Goiânia, 2018. Disponível em: 

https://repositorio.bc.ufg.br/tedeserver/api/core/bitstreams/085376b1-f4e4-4211-893b-

49902419d653/content. Acesso em: 29 jun. 2025. 

BORGES, C. C.; ROCHA-COUTINHO, M. L. Sentidos para a homossexualidade. In: LARA, 

G. P.; LIMBERTI, R. P. (org.). Discurso e (des)igualdade social. São Paulo: Contexto, 2015. 

p. 179-199. 

BORTONI-RICARDO, S. M. O professor pesquisador: introdução à pesquisa qualitativa. 2. 

ed. São Paulo: Parábola Editorial, 2009. 

BORTONI-RICARDO, S. M. Do campo para cidade: estudo sociolinguístico de migração e 

redes sociais. 1. ed. São Paulo: Parábola Editorial, 2011. 

BORTONI-RICARDO, S. M. Manual de Sociolinguística. São Paulo: Contexto, 2014. 

BOSI, E. Memória e Sociedade: Lembranças de Velhos. São Paulo: T. A. QUEIROZ, 1979. 

BOURDIEU, P. Language and Symbolic Power. Oxford: Polity Press, 1991.  

BOYLORN, R.; ORBE, M. Critical Autoethnography: Intersecting Cultural Identities in 

Everyday Life. Walnut Creek: Left Coast Press, 2014.  

BRAGA, D. B. Ambientes digitais: reflexões teóricas e práticas. São Paulo: Cortez, 2013. 

Disponível em: 

https://api.metabooks.com/api/v1/asset/mmo/file/8d94a4c283b34e1083d48e603c3bda91?acce

ss_token=b44a17d6-3135-458b-b486-f2fbb39c12c5. Acesso em: 20 jun. 2025. 

BRANDÃO, C. R. Memória Sertão: cenários, cenas, pessoas e gestos nos sertões de João 

Guimarães Rosa e de Manuelzão. São Paulo: Editorial Cone Sul; Uberaba: Editora da 

Universidade de Uberaba, 1998.  

BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. 

Brasília, DF: Presidência da República, 1988. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Constituicao/Constituicao.htm. Acesso em: 02 jul. 2021 

BRASIL. Decreto nº 6.040, de 7 de fevereiro de 2007. Institui a Política Nacional de 

Desenvolvimento Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais. Brasília, DF: 

Presidência da República, 2007a. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2007/decreto/d6040.htm. Acesso em: 

28 jun. 2025. 

BRASIL. Construtores do Brasil. Documentário. Programas da TV Câmara. Documentários. 



208 

 

Câmara dos Deputados. Brasília, 17 abr. 2007b. Disponível em: https: 

//www.camara.leg.br/tv/207907-construtores-do-brasil/. Acesso em: 28 jun. 2025. 

BRASIL. Livro dos Heróis e Heroínas da Pátria. Brasília: [Memorial Livro de Aço] Panteão 

da Pátria / Praça dos Três Poderes, 1992. 

BRASIL. Uma história do povo Kalunga. Brasília: Ministério da Educação; SEF 2001. 

Disponível em: 

https://files.cercomp.ufg.br/weby/up/133/o/Historia_do_povo_Kalunga_MEC.pdf. Acesso 

em: 17 jun. 2025. 

BRENNEISEN, E.; TARINI, A. M. F. Identidade, diferença e pluralidade: um olhar para a 

sala de aula. Linguagem & Ensino, Pelotas, v. 11, n. 1, p. 81-99, jan./jun. 2008. Disponível 

em: http://www.rle.ucpel.tche.br/index.php/rle/article/view/127/96. Acesso em: 20 out. 2023. 

DOI: https://doi.org/10.15210/rle.v11i1.15674 

BROWN, W. Edgework: Critical Essays on Knowledge and Politics. Princeton: Princeton 

University Press, 2005. 

CALVET, L. J. Sociolinguística: uma introdução crítica. São Paulo: Parábola, 2002.  

CARBONIERI, D. Descolonizando o ensino de literaturas de língua inglesa. In: JESUS, D. 

M. de; CARBONIERI, D. (org.). Práticas de Multiletramentos e Letramento Crítico: Outros 

Sentidos para a Sala de Aula de Línguas. Campinas, SP: Pontes, 2016. p. 121-142. 

CARNEIRO, S. Dispositivo de Racialidade: a construção do outro como não ser e como 

fundamento do ser. Rio de Janeiro: Zahar, 2023. 

CASTRO-GÓMEZ, S. Decolonizar la universidad. La hybris del punto cero y el diálogo de 

saberes. In: CASTRO-GÓMEZ, S.; GROSFOGUEL, R. (ed.). El giro decolonial: reflexiones 

para una diversidad epistémica más allá del capitalismo global. Bogotá: Siglo del Hombre 

Editores, 2007. p. 79-92. Disponível em: 

http://observatorioedhemfoc.hospedagemdesites.ws/observatorio/wp-

content/uploads/2020/09/El-giro-decolonial-1.pdf. Acesso em: 28 jun. 2025. 

CHAGAS, C. Cíntia Chagas fala sobre a importância de estudar a língua portuguesa. 

[Entrevista cedida a] Fabi Saad, Programa Mulheres Positivas. São Paulo: Rádio Jovem Pan: 

30 out. 2023. 1 vídeo (1min36). Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=uoOdzyv_dhw. Acesso em: 21 jan. 2025. 

CHARAUDEAU, P. Identidade linguística, identidade cultural: uma relação paradoxal. 

Tradução de Clebson Luiz de Brito e Wander Emediato de Souza. In: LARA, G. P.; 

LIMBERTI, R. P. (org.). Discurso e (des)igualdade social. São Paulo: Contexto, 2015. p. 13-

29. 

CHIZZOTTI, A. A pesquisa qualitativa em ciências humanas e sociais. Petrópolis: Vozes, 

2006. 

CHOULIARAKI, L.; FAIRCLOUGH, N. Discourse. In: CHOULIARAKI, L.; 

FAIRCLOUGH, N. Discourse in Late Modernity: Rethinking Critical Discourse Analysis. 

Edinburgh: Edinburgh University Press, 1999.  

CLIFFORD, J. On Ethnography Allegory. In: CLIFFORD, J.; MARCUS, G. Writing Culture. 

The Poetics and Politics of Etnography. Los Angeles: University of California Press, 1986. p. 

98-121. Disponível em: 

https://monoskop.org/images/c/ca/Clifford_James_Marcus_George_eds._Writing_Culture_Th

e_Poetics_and_Politics_of_Ethnography_1986.pdf. Acesso em: 19 jun. 2025. 

http://observatorioedhemfoc.hospedagemdesites.ws/observatorio/wp-content/uploads/2020/09/El-giro-decolonial-1.pdf
http://observatorioedhemfoc.hospedagemdesites.ws/observatorio/wp-content/uploads/2020/09/El-giro-decolonial-1.pdf


209 

 

CONVIVÊNCIA. In: DICIO, Dicionário Online de Língua Portuguesa. [Matosinho]: 7Graus, 

2024. Disponível em: https://www.dicio.com.br/convivencia/. Acesso em: 30 out. 2024.  

COSTA, E. G. de M. Práticas de letramento crítico na formação de professores de línguas 

estrangeiras. Revista Brasileira de Linguística Aplicada, Belo Horizonte, v. 12, n. 4, p. 911-

932, 2012. DOI: https://doi.org/10.1590/S1984-63982012000400012 

COUTO, M. A confissão da leoa. São Paulo: Companhia das Letras, 2012. Disponível em: 

https://www.cd25a.uc.pt/media/pdf/Biblioteca%20digital/Nreg%20EB0073_Aconfissaodaleo

a_Mia%20Couto.pdf. Acesso em: 9 jul. 2025. 

D’ANGELIS, W. R. Alfabetizando em comunidade indígena. Portal Kaingang, [s. l.], 2000. 

Disponível em: http://www.portalkaingang.org/alfabetizando.pdf. Acesso em: 29 maio 2025.  

DENZIN, N. K.; LINCOLN, Y. S. The Sage handbook of qualitative research. 3. ed. 

Thousand Oaks, CA: Sage Publications, 2005. 

DENZIN, N. K.; LINCOLN, Y. S. O planejamento da pesquisa qualitativa: teorias e 

abordagens. 2. ed. Porto Alegre: Artmed, 2006. 

DENZIN, N. K.; LINCOLN, Y. S. The landscape of qualitative research. 3. ed. Thousand 

Oaks: Sage Publications, 2007. 

DERRIDA, J. Assinatura acontecimento contexto. In: DERRIDA, J. Limited Inc. Tradução de 

Constança Marcondes Cesar. Campinas: Papirus, 1990. p. 11-37. 

DESFAVORÁVEL. In: DICIO, Dicionário Online de Língua Portuguesa. [Matosinho]: 

7Graus, 2024. Disponível em: https://www.dicio.com.br/desfavoravel/. Acesso em: 02 dez. 

2024 

DIAS, R. Multimodalidade e multiletramento: novas identidades para os textos, novas formas 

de ensinar inglês. In: SILVA, K. A.; ARAÚJO, J. (org.) Letramentos, Discursos Midiáticos e 

Identidades: novas perspectivas. Campinas: Pontes Editores, 2015. p. 305-325. 

DOUGLAS, K.; CARLESS, D. A History of Autoethnographic Inquiry. In: JONES, S.; 

ADAMS, T. E.; ELLIS, C. (org.). Handbook of Autoethnography. Nova Iorque: Routledge, 

2016. p. 92-116. 

DURANTI, A. Antropología Linguística. Cambridge: University Press, 2000. 

DURANTI, A.; GOODWIN, C. Rethinking context: an introduction. In: DURANTI, A.; 

GOODWIN, C. (org.) Rethinking context: language as an interactive phenomenon. 

Cambridge: Cambridge University, 1992. p. 1- 42. 

ELLIS, C. The Ethnographic I: A Methodological Novel about Autoethnography. [Walnut 

Creek]: Altamira Press, 2004. v. 13. 

ERICKSON, F. Ethnographic microanalysis of interaction. In: LECOMPTE, M. D.; 

MILLROY, W. L.; PREISSLE, J. (ed.). The handbook of qualitative research in education. 

Londres: Academic Press, 1991. 

FAIRCLOUGH, N. Discurso e mudança social. 2 ed. Brasília: Editora Universidade de 

Brasília, 2016.  

FANON, F. Pele negra, máscaras brancas. São Paulo: Editora Ubu, 2020 [1952]. 

FARACO, C. A. Linguagem e Diálogo: as ideias linguísticas do círculo de Bakhtin. Curitiba: 

Criar Edições, 2003.  

FERREIRA, R. A. Os indígenas e os impactos da colonização. Jornal da USP. São Paulo, 24 



210 

 

abr. 2017, 13:16. Disponível em: https://jornal.usp.br/atualidades/os-indigenas-e-os-impactos-

da-colonizacao-europeia/. Acesso em: 14 maio 2023. 

FETTERMAN, D. M. Ethnography: step by step. 3. ed. Londres: Sage, 2010. Disponível em: 

https://www.academia.edu/27256908/Ethnography. Acesso em: 23 jun. 2025. 

FLICK, U. Introdução à pesquisa qualitativa. 3. ed. Porto Alegre: Artmed, 2009. 

FONTANA, A.; FREY, J. H. Interviewing. In: DENZIN, N. K.; LINCOLN, Y. S. Handbook 

of qualitative research. Londres: Sage, 1994. p. 361- 376 

FOUCAULT, M. Power/ knowledge: selected interviews and other writings 1972–1977. 

Translated by Colin Gordon, Leo Marshall, John Mepham and Kate Soper. Nova Iorque: 

Pantheon Books, 1980. Disponível em: 

https://monoskop.org/images/5/5d/Foucault_Michel_Power_Knowledge_Selected_Interviews

_and_Other_Writings_1972-1977.pdf. Acesso em: 30 jun. 2025. 

FRANÇA, A. V. V. Leituras e compreensões de Cerrado pela comunidade do Assentamento 

de Rio Bonito, Cavalcante – Goiás. Orientador: Irineu Tamaio. 2014. 71 f. Trabalho de 

Conclusão de Curso (Bacharel em Gestão Ambiental) ― Faculdade UnB Planaltina, 

Universidade de Brasília, Planaltina, 2014. Disponível em: https://jbb.ibict.br/handle/1/1309. 

Acesso em: 30 jun. 2025. 

FRANÇA, B. L. F. de C. Por que devemos falar sobre a valorização de Comunidades e Povos 

Tradicionais no Brasil? Portal FGV. 23 nov. 2022. Disponível em: 

https://portal.fgv.br/artigos/devemos-falar-sobre-valorizacao-comunidades-e-povos-

tradicionais-brasil. Acesso em: 23 jun. 2023. 

FRANKHAM, J; MACRAE, C. Etnografia. In: SOMEKH, B.; LEWIN, C. (org.). Teoria e 

métodos de pesquisa social. Petrópolis: Editora Vozes, 2015. p.69-78. 

FREIRE, P. A Educação na Cidade. São Paulo: Cortez, 1991.  

FREIRE, P. Cartas a Cristina. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1994. 

FREIRE, P. Educação como prática da liberdade. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1967. 

Disponível em: https://cpers.com.br/wp-content/uploads/2019/09/5.-

Educa%C3%A7%C3%A3o-como-Pr%C3%A1tica-da-Liberdade.pdf. Acesso em: 19 jun. 

2025. 

FREIRE, P. Pedagogia da autonomia: Saberes necessários à prática educativa. São Paulo: Paz 

e Terra, 2003.  

FREIRE, P. Pedagogia da Esperança: Um reencontro com a pedagogia do oprimido. 3. ed. 

Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992. Disponível em: https://pibid.unespar.edu.br/noticias/paulo-

freire-1992-pedagogia-da-esperanca.pdf/view. Acesso em: 17 jun. 2025. 

FREIRE, P. Pedagogia do Oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. Disponível 

em: https://pibid.unespar.edu.br/noticias/paulo-freire-1970-pedagogia-do-oprimido.pdf/view. 

Acesso em: 30 jun. 2025. 

GALEANO, E. Galeano fala sobre Os filhos dos dias, um livro em que de cada dia nasce uma 

história. [Entrevista cedida a] L&PM Editores, Porto Alegre, 10 de maio 2013. Disponível 

em: 

https://www.lpm.com.br/site/default.asp?TroncoID=805136&SecaoID=816261&SubsecaoID

=0&Template=../artigosnoticias/user_exibir.asp&ID=846191#:~:text=Os%20cientistas%20di

zem%20que%20os,onze%20vezes%2C%20acredite%20ou%20n%C3%A3o. Acesso em: 20 

mar. 2025. 

https://jbb.ibict.br/handle/1/1309


211 

 

GILL, S.; GOODSON, I. Métodos de história de vida e narrativa. In: SOMEKH, B.; LEWIN, 

C. (ed.). Teoria e métodos de pesquisa social. Petrópolis: Editora Vozes, 2015. p. 215-224. 

GILLAM, F. V. O fardo do homem branco. Revista Judge, Nova Iorque, 1/4/1899. Disponível 

em: https://ensinarhistoria.com.br/o-fardo-do-homem-branco-exaltacao-do-imperialismo/. 

Acesso em: 23 jun. 2025. 

GIROUX, H. A. Os professores como intelectuais: rumo a uma pedagogia crítica da 

aprendizagem. Porto Alegre: Artmed, 1997.  

GOBBI, M. Casa da mãe solo: na cidade segregada, a produção de um lugar para mulheres e 

crianças que estão por vir. Civitas: revista de Ciências Sociais, Porto Alegre, v. 23, n. 1, p 1-

13. e42252, 2023. DOI: 10.15448/1984-7289.2023.1.42252. Disponível em: 

https://revistaseletronicas.pucrs.br/civitas/article/view/42252. Acesso em: 5 dez. 2024. 

GOFFMAN, E. Estigma: notas sobre a manipulação da identidade deteriorada. 4. ed. Rio de 

Janeiro: LTC, 2019.  

GOFFMAN, E. Footing. Tradução de Beatriz Fontana In: RIBEIRO, B. T.; GARCEZ, P. M. 

Sociolinguística Interacional. 2. ed. São Paulo: Edições Loyola, 2002. p. 107-148. 

GOIÁS. Lei n.º 11.409 de 21 de janeiro de 1991. Dispõe sobre o sítio histórico e patrimônio 

cultural que especifica. Goiânia: Governo do Estado, 1991. Disponível em: 

https://legisla.casacivil.go.gov.br/api/v2/pesquisa/legislacoes/84176/pdf. Acesso em: 30 jun. 

2025. 

GOMES N. L. O Movimento Negro educador: saberes construídos nas lutas por emancipação. 

Petrópolis: Vozes, 2017.GOMES, C. A.; GOMES, A. P. Q. A atitude linguística na imprensa:  

crença, ideologia e preconceito na reação de repúdio a um livro didático. Trivium: Estudos 

Interdisciplinares, Rio de Janeiro, v.7 n.1, p. 100-116, jan./jun. 2015. DOI: 

https://doi.org/10.18370/2176-4891.2015v1p100. 

GONÇALVES, E. Prefácio à edição brasileira: reaprendendo a esperançar. In: HOOKS, B. 

Ensinando Comunidade: uma pedagogia da esperança. Tradução Kenia Cardoso. São Paulo: 

Elefante, 2021. p. 10-19. 

GONTIJO, F. As Ilhas Trobriand, a antropologia e os Dimdim: algumas considerações sobre 

etnografia, turismo e reflexividade em “lugares sagrados”. Antropologia, São Paulo, v. 60, 

n. 1, p. 263-308, 2017. DOI: 10.11606/2179-0892.ra.2017.132077 

GOOGLE, INC. Comunidade Indígena Nova Esperança. Google Maps. Disponível em: 

https://www.google.com/maps/search/comunidade+indigena+nova+esperan%C3%A7a/@-

2.9376872,-

60.4526739,69465m/data=!3m1!1e3?entry=ttu&g_ep=EgoyMDI1MDYzMC4wIKXMDSoA

SAFQAw%3D%3D. Acesso em: 5 jul. 2025. 

GROSFOGUEL, R. A estrutura do conhecimento nas universidades ocidentalizadas: 

racismo/sexismo epistêmico e os quatro genocídios/epistemicídios do longo século XVI. 

Sociedade e Estado, São Paulo, v. 31, n. 1, p. 25-49, 2016.  https://doi.org/10.1590/S0102-

69922016000100003 

GROSFOGUEL, R. Decolonizing post-colonial studies and paradigms of political-economy: 

transmodernity, decolonial thinking and global coloniality. Transmodernity: Journal of 

Peripheral Cultural Production of the Luso-Hispanic World, v. 1, n. 1, p. 1-38, 2011. 

Disponível em: http://escholarship.org/uc/item/21k6t3fq. Acesso em: 19 ago. 2024 

GROSFOGUEL, R. Dilemas dos estudos étnicos norte-americanos, multiculturalismo 

identitário, colonização disciplinar e epistemologias descoloniais. Tradução Flávia Gouveia. 



212 

 

Ciência e Cultura, São Paulo, v. 59, n. 2, p. 32-35, 2007. Disponível em: 

http://cienciaecultura.bvs.br/pdf/cic/v59n2/a15v59n2.pdf. Acesso em: 23 jun. 2025. 

GROSFOGUEL, R. Para descolonizar os estudos de economia política e os estudos pós-

coloniais: transmodernidade, pensamento de fronteira e colonialidade global. In: SANTOS, B. 

S.; MENEZES, M. P. (org.). Epistemologias do Sul. Coimbra: Edições Almedina, 2009. p. 

385-418.  

GRUPO NOVA LONDRES. Uma Pedagogia dos Multiletramentos: Projetando Futuros 

Sociais. Tradução Deise Nancy de Morais, Gabriela Claudino Grande, Rafaela Salemme 

Bolsarin Biazotti, Roziane Keila Grando. Revista Linguagem em Foco, Fortaleza, v. 13, n. 2, 

p. 101-145, 2021. Disponível em: https://revistas.uece.br/index.php/linguagemem-

foco/article/view/5578. Acesso em: 21 nov. 2021. 

GUAJAJARA, S. Educação Indígena: esperança de cura para tempos de enfermidade. In: 

CÁSSIO, F. (org.). Educação contra a barbárie: por escolas democráticas e pela liberdade de 

ensinar. São Paulo: Boitempo, 2019. p. 171-174. 

GUMPERZ, J. J. Convenções de Contextualização. Tradução José Luiz Meurer e Viviane 

Heberle.  In: RIBEIRO, B. T.; GARCEZ, P. M. (org.). Sociolinguística Interacional. 2. ed. 

São Paulo: Edições Loyola, 2002. p. 149-182. 

HANKS. W. F. O que é contexto? In: BENTES, A. C.; REZENDE, R. C.; MACHADO, M. 

A. R. (org.). Língua como prática social: das relações entre língua, cultura e sociedade a 

partir de Bourdieu e Bakhtin. São Paulo: Cortez, 2008. p. 169-203. 

HINCHMAN, L. P.; HINCHMAN, S. K. Memory, Identity, Community: Idea of Narrative in 

the Human Sciences. Albania, NY: Suny, 1997.  

HITCHCOCK, G; HUGHES, D. Research and the Teacher: A Qualitative Introduction to 

School-Based Research. Nova Iorque: Routledge, 1995. 

HOOKS, B. Anseios: raça, gênero e políticas culturais. Tradução: Jamille Pinheiro. São Paulo: 

Elefante, 2019. 

HOOKS, B. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. Tradução de 

Marcelo Brandão Cipolla. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2017. Disponível em: 

https://www.ufrb.edu.br/ppgcom/images/sele%C3%A7%C3%A3o_2020.1/hooks_-

_Ensinando_a_transgredir.pdf. Acesso em: 19 jun. 2025. 

HOOKS, B. Ensinando Comunidade: uma pedagogia da esperança. Tradução: Kenia Cardoso. 

São Paulo: Elefante, 2021.  

HUGHES, J. The Philosophy of Social Research. Londres: Longman, 1990. 

IBGE. INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA. Brasil / Amazonas / 

Manaus – Panorama. IBGE. Brasília, 2023. Disponível em: http://cod.ibge.gov.br/3WL/. 

Acesso em: 29 maio. 2023. 

ILARI, R. Campo Semântico. In: Glossário Ceale: termos de alfabetização, leitura e escrita 

para alfabetizadores. Belo Horizonte: UFMG/Ceale, 2025. Disponível em: 

https://www.ceale.fae.ufmg.br/glossarioceale/verbetes/campo-semantico. Acesso em: 26 mar. 

2025. 

INCRA. Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária. Acesso à terra. Brasília: 

Reforma Agrária, 21 jan. 2020; atualizado em: 21 out. 2024. Disponível em: 

https://www.gov.br/incra/pt-br/assuntos/reforma-agraria/acesso-a-terra. Acesso em: 30 mar. 

2023.  

http://cienciaecultura.bvs.br/pdf/cic/v59n2/a15v59n2.pdf


213 

 

INCRA. Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária. Relação de assentamentos 

criados e reconhecidos. Brasília: Ministério do Desenvolvimento Agrário e Agricultura 

Familiar (MDA), 09 dez. 2022; atualizado em 06 jun. 2025. Disponível em: 

https://www.gov.br/incra/pt-br/assuntos/reforma-agraria/assentamentosgeral.pdf/view. Acesso 

em: 06 jul. 2023 

IPHAN. Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional. História - Manaus (AM). 

Brasília: IPHAN, 2023. Disponível em: http://portal.iphan.gov.br/pagina/detalhes/1214/. 

Acesso em: 30 maio 2023. 

IRALA, V. B. Construção de Identidade e Discurso: implicações no ensino/aprendizagem de 

língua espanhola. In: BARROS, C. S. de.; COSTA, E. G. de M.  Espanhol: ensino médio. 

Brasília: Ministério da Educação, Secretaria de Educação Básica, cap. 9, 2010. p. 175-190. 

(Coleção explorando o ensino. v. 16). Disponível em: 

https://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=7836-

2011-espanhol-capa-pdf&category_slug=abril-2011-pdf&Itemid=30192. Acesso em: 13 abr. 

2022. 

JANKS, H. Literacy and Power. Nova Iorque: Routledge, 2010. 

JESUS. C. M. Quarto de despejo – Diário de uma favelada. São Paulo: Ática, 1992. 

Disponível em: 

https://dpid.cidadaopg.sp.gov.br/pde/arquivos/1623677495235~Quarto%20de%20Despejo%2

0-%20Maria%20Carolina%20de%20Jesus.pdf.pdf. Acesso em: 15 jun. 2025. 

JONES, S. H.; ADAMS, T. E; ELLIS, C. Handbook of Autoethnography. Nova Iorque: 

Routledge, 2016a. Disponível em: 

https://api.pageplace.de/preview/DT0400.9780429776960_A41590803/preview-

9780429776960_A41590803.pdf. Acesso em: 20 jun. 2025. 

JONES, S. H.; ADAMS, T. E; ELLIS, C. Introduction: Coming to Know Autoethnography as 

More than a Method. In: ADAMS, T. E.; JONES, S. H.; ELLIS, C. (org.). Handbook of 

Autoethnography. Nova Iorque: Routledge, 2016b. p. 17-52. Disponível em: 

https://api.pageplace.de/preview/DT0400.9780429776960_A41590803/preview-

9780429776960_A41590803.pdf. Acesso em: 20 jun. 2025 

JORDÃO, C. M. A posição de professor de inglês no Brasil: hibridismo, identidade e agência. 

Revista Letras & Letras, Uberlândia, v. 6, p. 427- 442, 2010. 

JORDÃO, C. M. ILA – ILF – ILE – ILG: quem dá conta? Revista Brasileira de Linguística 

Aplicada, Belo Horizonte, v. 14, n. 1, p. 13-40, 2014. DOI: https://doi.org/10.1590/S1984-

63982014000100002 

JORGE, M. L. dos S. Preconceito contra o ensino de língua estrangeira na escola pública. In: 

LIMA, D. C. Ensino e aprendizagem de língua inglesa: conversas com especialistas. São 

Paulo: Parábola, 2009. p. 161-168. 

KAUR, R. The sun and her flowers. Kansas City: Andrews McMeel, 2017. 

KESSLER, S.; LE BRUN, C. América. São Paulo: Pinacoteca de São Paulo, 2025. Disponível 

em: 

https://acervo.pinacoteca.org.br/online/ficha.aspx?id=9399&ns=201000&lang=BR&IPR=114

6. Acesso em: 20 jun. 2025. 

KHIDIR, K. S. Práticas Socioculturais Quilombolas para o Ensino de Matemática: 

mobilizações de saberes entre Comunidade e Escola. Orientador: Iran Abreu Mendes. 2018. 

194 f. Tese (Doutorado em Educação Matemática) ― Universidade Federal do Pará, Belém, 



214 

 

2018. Disponível em: 

https://ppgecm.propesp.ufpa.br/ARQUIVOS/teses/Tese%20Kaled%20Sulaiman%20Khidir%

20-%20FINAL.pdf. Acesso em: 17 jun. 2025. 

KIPLING, R. The White Man’s Burden. Nova Iorque: McClure’s Magazine, 1899. Disponível 

em: https://pdcrodas.webs.ull.es/anglo/KiplingTheWhiteMansBurden.pdf. Acesso em: 17 jun. 

2025. 

KLEIMAN, A. B. Agenda de pesquisa e ação em Linguística Aplicada: problematizações. In: 

MOITA LOPES, L. P. (org.). Linguística Aplicada na modernidade recente: Festschrift para 

Antonieta Celani. São Paulo: Parábola, 2013. p. 39-58. 

KLEIMAN, A. Preciso “ensinar” o letramento? Não basta ler e escrever? Campinas, SP: 

Unicamp, IEL, 2005. (Série Linguagem e Letramento em Foco). Disponível em: 

https://oportuguesdobrasil.wordpress.com/wp-content/uploads/2015/02/kleiman-nc3a3o-

basta-ensinar-a-ler-e-escrever.pdf. Acesso em: 19 jun. 2025. 

KOCH, I. V.; ELIAS, V. M. Ler e compreender: os sentidos do texto. São Paulo: Contexto. 

2021. 

LA CONDAMINE, C. M. Viagem na América Meridional descendo o rio das Amazonas. 

Brasília: Senado Federal, [1745]2000. 

LAVE, J. Teaching, as learning, in practice. Mind, Culture and Activity, Londres, v. 3, n. 3, p. 

149-164, 1996. DOI: https://doi.org/10.1207/s15327884mca0303_2 

LAVILLE, C.; DIONNE, J. A. A construção do saber: Manual de metodologia da pesquisa 

em Ciências Humanas. Porto Alegre: Artmed/Belo Horizonte: Editora da UFMG, 1999. 

Disponível em: 

https://www.academia.edu/13003551/A_constru%C3%A7%C3%A3o_do_saber. Acesso em: 

22 jul. 2025. 

LEITE, G. Kalunga: A história de um povo. Portal quilombolakalunga.org. Cavalcante (GO), 

set. 2020. Disponível em: https://quilombokalunga.org/press/. Acesso em: 18 abr. 2023.  

LIBERALI, F. C. Formação Engajada em um Mundo de Necropolítica. In: IX CLAFPL, 2024, 

Rio de Janeiro. Conferência de Abertura. Rio de Janeiro, 12 nov. 2024.  

LIMA, A. dos S. A situação sociolinguística e de letramento em língua nheengatu dos 

professores e alunos das escolas indígenas do município de Manaus, Amazonas. Orientadora: 

Rosineide Magalhães de Sousa. 2022. 388 f. Tese (Doutorado em Linguística) ― Programa 

de Pós-Graduação em Linguística, Universidade de Brasília, Brasília, 2022. Disponível em: 

http://repositorio2.unb.br/handle/10482/47041. Acesso em: 20 jun. 2025. 

LIMA, A. dos S. Educação escolar indígena: um estudo sociolinguístico do Nheengatu na 

escola Puranga Pisasú do Rio Negro, Manaus-AM. Orientadora: Silvana Andrade Martins. 

2018. 184 f. Dissertação (Mestrado em Letras e Artes) ― Universidade do Estado do 

Amazonas, Manaus, 2018. Disponível em: https://ppgla.uea.edu.br/wp-

content/uploads/2021/06/Educacao-escolar-indigena-um-estudo-sociolinguistico-do-

Nheengatu-na-Escola-Puranga-Pisasu-do-Rio-Negro-Manaus-AM.pdf. Acesso em: 25 jun. 

2025. 

LIMA, A. dos S. LÍNGUA NHEENGATU: a situação sociolinguística e de letramento em 

língua nheengatu dos professores e alunos das escolas indígenas do município de ManauS/ 

AM. Blumenau, SC: Dom Modesto, 2024. 

LIMA, A. dos S. Para compreender Manaus: da etimologia à cultura e línguas dos 

manauaras. São Paulo: Pá de Palavra, 2021. Disponível em: 



215 

 

https://www.researchgate.net/publication/350323658_Para_compreender_Manaus_da_etimol

ogia_a_cultura_e_linguas_dos_manauaras_To_understand_Manaus_from_etymology_to_cult

ure_and_languages_of_the_manauaras. Acesso em: 24 jun. 2025. 

LIMA, A. F. da S. Letramentos de resistência: práticas de leitura e de escrita como símbolo 

de existência e o nosso olhar sobre as perspectivas de vida da juventude do assentamento Rio 

Bonito em Cavalcante-GO. Orientadora: Walkíria Neiva Praça. 2024. 104 f. Dissertação 

(Mestrado em Linguística) ― Universidade de Brasília, Brasília, 2024.  

LIMA, H. Mulheres e emoções em cena. In: LARA, G. P.; LIMBERTI, R. P. (org.). Discurso 

e (des)igualdade social. São Paulo: Contexto, 2015. p. 161-178. 

LÜDKE, M.; ANDRE, M. E. D. A. Pesquisa em Educação: Abordagens Qualitativas. São 

Paulo: E.P.U. 2005. 

MAALOUF, A. In the name of Identity: Violence and the need to belong. Londres: Penguin 

Books, 2006. p. 6-36. 

MANAUS. História. Manaus: o trabalho não para. Manaus: Prefeitura Municipal, 2023. 

https://www.manaus.am.gov.br/turismo/historia/. Acesso em: 24 maio 2023.  

MARTINS, L. M. Oralitura da memória. In: MARTINS, L. M. Afrografias da memória: O 

Reinado do Rosário no Jatobá. São Paulo: Perspectiva, 1997. p. 23-42. 

MARTINS, M. C. B. Uma jornada pela América Meridional e de volta à Europa: Charles 

Marie de La Condamine e o relato de sua expedição pelo Amazonas. Estudos Ibero-

Americanos, Porto Alegre, v. 38, n. 2, p. 303-324, jul./dez. 2012.  

MASTRELLA-DE-ANDRADE, M. R. Apresentação: Esforços e o desejo de romper com 

binarismos e hegemonias na relação escola-universidade. In: MASTRELLA-DE-ANDRADE, 

M. R. (org.). (De)colonialidades na relação Escola-Universidade para a formação de 

professoras(es) de Línguas. Campinas: Pontes, 2020. p. 13- 20. Disponível em: 

https://www.academia.edu/44910789/_De_Colonialidades_na_rela%C3%A7%C3%A3o_Esc

ola_Universidade_para_a_forma%C3%A7%C3%A3o_de_professoras_es_de_L%C3%ADng

uas. Acesso em: 19 jun. 2025. 

MASTRELLA-DE-ANDRADE, M. R. Crenças sobre si, crenças sobre erros: identidades em 

jogo na sala de LE. In: CONCEIÇÃO, M. P. (org.). Experiências de Aprender e Ensinar 

Línguas Estrangeiras: Crenças de Diferentes Agentes no Processo de Aprendizagem. 

Campinas: Pontes, 2011. p. 227- 261. 

MASTRELLA-DE-ANDRADE, M. Ser crítica: uma história (sempre) incompleta. In: 

PESSOA, R. R.; SILVESTRE, V. P. V.; MONTE-MÓR, W. (org.). Perspectivas críticas de 

educação linguística no Brasil: trajetórias e práticas de professoras/es universitárias/os de 

inglês. São Paulo: Pá de Palavra, 2018. p. 147-160. Disponível em: 

https://files.cercomp.ufg.br/weby/up/26/o/E-

book_Perspectivas_cri%CC%81ticas_de_educac%CC%A7a%CC%83o_lingui%CC%81stica

_no_Brasil_2018_.pdf. Acesso em: 22 jun. 2025. 

MATEUS, E. Torres de Babel e línguas de fogo: um pouco sobre pesquisa na formação de 

professores de inglês. Revista Brasileira de Linguística Aplicada, São Paulo, v. 9, n. 1, p. 307-

328, 2009. DOI: https://doi.org/10.1590/S1984-63982009000100015 

MATTOS, C. L. G. de. A abordagem etnográfica na investigação científica. In: MATTOS, C. 

L. G.; CASTRO, P. A. (org.). Etnografia e educação: conceitos e usos. Campina Grande: 

EDUEPB, 2011. p. 49-83. Disponível em: https://books.scielo.org/id/8fcfr/pdf/mattos-

9788578791902-03.pdf. Acesso em: 23 jun. 2025. 



216 

 

MBEMBE, A. Necropolítica: biopoder, soberania, estado de exceção, política de morte. São 

Paulo: N-1 edições, 2018. 

MENEZES, E. T; SANTOS, T. H. Verbete Proformação (Programa de Formação de 

Professores em Exercício). Dicionário Interativo da Educação Brasileira - EducaBrasil. São 

Paulo: Midiamix Editora, 2001. Disponível em: https://educabrasil.com.br/proformacao-

programa-de-formacao-de-professores-em-exercicio/. Acesso em: 8 abr. 2025. 

MIGNOLO, W. D. Educación y decolonialidad: aprender a desaprender para poder re-

aprender: Um diálogo geopolítico-pedagógico con Walter Mignolo. [Entrevista cedida a] 

Facundo Giuliano e Daniel Berisso. Revista del IICE – Instituto de Investigação em Ciencias 

de la Educación, Buenos Aires, n. 35, p. 61-71, 2014. DOI: 

https://doi.org/10.34096/riice.n35.1961 

MIRANDA, C. F. A autoetnografia como prática contra-hegemônica. Revista Teoria e 

Cultura, Juiz de Fora, v. 17, n. 3, p. 70-78, 2022. DOI: https://doi.org/10.34019/2318-

101X.2022.v17.38100 

MOITA LOPES, L. P. da. A formação teórico-crítica do professor de línguas: o professor-

pesquisador. In: MOITA LOPES, L. P. da (org.). Oficina de Linguística Aplicada: a natureza 

social e educacional dos processos de ensino/aprendizagem de línguas. Campinas, SP: 

Mercado de Letras, 1996. p. 179-190. 

MOITA LOPES, L. P. da. Linguística aplicada e vida contemporânea: problematização dos 

construtos que têm orientado a pesquisa. In: MOITA LOPES, L. P. da. (org.). Por uma 

linguística aplicada INdisciplinar. São Paulo: Parábola, 2006. p. 85-107. Disponível em: 

https://www.arquer.com.br/wp-content/uploads/Luiz-Paulo-da-Moita-Lopes-Por-uma-

Linguistica-Aplicada-Indisciplinar-Parabola-Editorial-2006.pdf. Acesso em: 28 jun. 2025. 

MOITA LOPES, L. P. da. Pesquisa interpretativista em linguística aplicada: a linguagem 

como condição e solução. DELTA: Documentação e Estudos em Linguística Teórica e 

Aplicada, São Paulo, v. 10, n. 2, p. 329-338, 1994. Disponível em: 

https://revistas.pucsp.br/index.php/delta/article/view/45412. Acesso me 15 jun. 2025. 

MUNCEY, T. Creating auto ethnographies. Londres: Sage, 2010. 

MUNCEY, T. Doing autoethnography. International Journal of Qualitative Methods, Edmont 

(Canadá), v. 4, n. 1, mar. 2005. Disponível em: 

https://sites.ualberta.ca/~iiqm/backissues/4_1/html/muncey.htm. Acesso: 23 nov. 2024.  

OLIVEIRA, J. P.; FREIRE, C. A. R. A Presença Indígena na Formação do Brasil. Brasília: 

Ministério da Educação, 2006. Disponível em: 

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000154566. Acesso em: 17 jun. 2025. 

OLIVEIRA, N. Manaus abriga a maior população indígena urbana do Brasil, mas não tem 

plano de contingência específico, diz liderança Sateré. Instituto Internacional Arayara. 

Curitiba, 21 jan. 2021. Disponível em: https://arayara.org/covid-19-fome-e-violacao-de-

direitos/. Acesso em: 03 maio 2023. 

OLIVEIRA, S. N. S. P. Autoetnografias de mulheres da licenciatura em educação do campo 

FUP/UnB: letramentos, resistência e inclusão. Orientadora: Rosineide de Sousa Magalhães. 

2022. 218 f. Tese (Doutorado em Linguística) ― Universidade de Brasília, Brasília, 2022. 

Disponível em: https://repositorio.unb.br/handle/10482/44426/. Acesso em: 25 jun. 2025. 

ONO, F. T. P. A Formação do Formador de Professores: Uma Pesquisa Autoetnográfica na 

Área de Língua Inglesa. Orientadora: Wlkyria M. Monte Mor. 2017. 157 f. Tese (Doutorado 

em Letras) — Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas. Universidade de São 



217 

 

Paulo, São Paulo, 2017. Disponível em: 

https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8147/tde-12052017-

153239/publico/2017_FabricioTetsuyaParreiraOno_VCorr.pdf. Acesso em: 25 jun. 2025. 

PACHECO, J. A. Formação não rima com solidão. Revista Educação e Cidadania, Porto 

Alegre, ano 11, n. 11, p. 99-109, 2009. 

PENNYCOOK, A. Language and mobility. Unexpected Places. Bristol: Multilingual Matters, 

2012.  

PENNYCOOK, A. Uma linguística aplicada transgressiva. Tradução: Luiz Paulo da Moita 

Lopes. In: MOITA LOPES, L. P. (org.). Por uma linguística aplicada INdisciplinar. São 

Paulo: Parábola, 2006. p.67-84. Disponível em: https://www.arquer.com.br/wp-

content/uploads/Luiz-Paulo-da-Moita-Lopes-Por-uma-Linguistica-Aplicada-Indisciplinar-

Parabola-Editorial-2006.pdf. Acesso em: 15 jun. 2025. 

PESSOA, R. R. Critical teacher education. [Entrevista concedida a] Ana Antônia de Assis-

Peterson. Apliemt Newsletter, Cuiabá, ano XII, n. 17, p. 3-4, out. 2012. 

PESSOA, R. R.; SILVESTRE, V. P. V.; BORELLI, J. D. V. P.; MASTRELLA-DE-

ANDRADE, M. R. Apresentação: Universidadescola no I EGEPLIs. In: PESSOA, R. R.; 

SILVESTRE, V. P. V.; BORELLI, J. D. V. P.; MASTRELLA-DE-ANDRADE, M. R. (org.). 

Universidadescola e educação linguística crítica: compartilhando vivências dos GEPLIs GO, 

MT e DF. Goiânia: Cegraf UFG, 2022. p. 7- 20. 

PESSOA, R. R.; URZÊDA-FREITAS, M. T. de. Challenges in critical language teaching. 

Tesol Quarterly, v. 46, n. 4, p. 753-776, 2012. 

PICTURE of Bronislaw Malinowski with natives on Trobriand Islands. [WITKIEWICZ, 

Stanisław Ignacy]. Wikimedia Commons. [1918?]. Disponível em: 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Bronis%C5%82aw_Malinowski_among_Trobriand

_tribe.jpg. Acesso em: 19 jun. 2025. 

PINHEIRO, Otavio. Como combater o preconceito linguístico no Brasil? Blog Redação ― 

Online. Florianópolis: Redação online, 13 mar. 2017. Disponível em: 

https://redacaonline.com.br/blog/tema-de-redacao-com-combater-o-preconceito-linguistico/. 

Acesso em: 24 jan. 2025. 

PINTO, J. P. Interrogando as estratégias de engolfamentos discursivos da branquitude. In: I 

CINALC e V Colóquio Raça e Interseccionalidades. Fala proferida durante a mesa-redonda: 

Entrelaçamentos entre linguagem, discurso e raça. Rio de Janeiro: Universidade Federal do 

Rio de Janeiro, 26 jun. 2024. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=kk-

9UG5sOes. Acesso em: 04 jul. 2024. 

PLUMMER, K. Critical humanism and Queer theory: living with the tensions postscript 2011 

to living with the contradictions. In: DENZIN, N. K.; LINCOLN, Y. S. (ed.). The landscape 

of qualitative research. 4. ed. Thousand Oaks: Sage Publications, 2013. p. 407-441. 

PRANDI, J. O que fazer em Nova Prata. Viagens e Caminhos. Nova Prata-RS, 30/09/2024. 

Disponível em: https://www.viagensecaminhos.com/2021/12/nova-prata-rs.html. Acesso em: 

19 jun. 2025. 

PRATT, M. B. S/He. Ithaca, NY: Firebrand Books, 1995. 

PRECÁRIO. In: DICIO, Dicionário Online de Língua Portuguesa. [Matosinho]: 7Graus, 

2024. Disponível em: https://www.dicio.com.br/precario/. Acesso em: 02 dez. 2024. 

PRESCENDO TONIN, J. Ideias decoloniais sobre minha práxis: autoetnografia de uma 

https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=Stanis%C5%82aw_Ignacy_Witkiewicz&action=edit&redlink=1


218 

 

professora de inglês. Orientadora: Mariana Rosa Mastrella de Andrade. 2018. 145 f. 

Dissertação (Mestrado em Linguística Aplicada) ― Universidade de Brasília, Brasília, 2018. 

Disponível em: http://repositorio2.unb.br/handle/10482/34908. Acesso em: 19 jun. 2025. 

PUNCH, M. Politics and ethics in qualitative research. In: DENZIN, N. K.; LINCOLN, Y. S. 

(ed.). In: Handbook of qualitative research. Londres: Sage, 1994. p. 83- 97. 

QUIJANO, A. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, 

Edgardo. (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Buenos Aires: 

CLACSO - Conselho Latino-americano de Ciências Sociais, 2005. p. 118-142. Disponível 

em: https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/sur-sur/20100624103322/12_Quijano.pdf. Acesso 

em: 15 jun. 2025. 

RAJAGOPALAN, K. Prefácio – sobre a necessidade premente e a raison d’être da postura 

decolonial em nossas pesquisas. In: SILVA, K. A.; COBUCCI, P. (org.). Perspectivas 

decoloniais nos estudos da linguagem. Campinas, SP: Mercado de Letras, 2024. (Coleção 

Estudos Críticos em Linguagens: v. 16) 

RIBEIRO, H. F. B.; COSTA, V. T. A imagética do indígena do século XIX por Spix e 

Martius. PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da 

UNIFAP, Macapá, v. 12, n. 3, p.  111-123, dez. 2019. Disponível em: 

https://pdfs.semanticscholar.org/f2c3/64e3c57170d112f3f6d80b449454a7c936f4.pdf. Acesso 

em: 15 jun. 2025. 

ROJO, R. Letramento(s) – Práticas de letramento em diferentes contextos. São Paulo: 

Parábola, 2009. 

ROJO, R.; BARBOSA, J. P. Hipermodernidade, multiletramentos e gêneros discursivos. São 

Paulo: Parábola, 2015.  

ROSA, L. S. Influência da fala na escrita: a importância do estudo de gêneros textuais para 

auxiliar na comunicação e no aprendizado dos estudantes da comunidade Vão de Almas. 

Orientadora: Rosineide Magalhães de Sousa. 2025. 47 f. Trabalho de Conclusão de Curso 

(Licenciada em Educação do Campo) ― Faculdade UnB Planaltina, Universidade de Brasília, 

Planaltina, 2014. 

ROSA, M.V. D. F. P. do C. de; ARNOLDI, M. A. G. C. A Entrevista na Pesquisa Qualitativa 

― mecanismos para validação dos resultados. Belo Horizonte: Autêntica, 2006. 

SANDERS, S. R. Hunting for Hope: a father's journeys. Boston: Beacon Press, 1998.  

SANTANA, T. Línguas africanas que fazem o Brasil: Mural de apresentação da exposição 

feito pelo curador. In: Museu da Língua Portuguesa 2025, São Paulo, 18 jan. 2025.  

SANTOS, B. S. A gramática do tempo: para uma nova cultura política. São Paulo: Cortez, 

2006.  

SANTOS, B. S.; NUNES, J. A.; MENESES M. P. Introduction: Opening up the canon of 

knowledge and recognition of difference. In: SANTOS, B. S. (ed.). Another knowledge is 

possible: Beyond Northern Epistemologies. Londres: Verso, 2007. p. ixx-lxii. 

SCHERRE, M. M. P. Doa-se lindos filhotes de poodle: variação linguística, mídia e 

preconceito. São Paulo: Parábola Editorial, 2005. 

SCHÜKLENK, U. Introdução à ética na pesquisa. In: DINIZ, D.; GUILHEM, D.; 

SCHÜLENK, U. (ed.). Ética na pesquisa: uma experiência de treinamento em países sul-

africanos. Brasília: Editora da UnB, 2005. p. 31-44.  

SCHWANDT, T. A. Três posturas epistemológicas para a investigação qualitativa: 



219 

 

interpretativismo, hermenêutica e construcionismo social. In: DENZIN, N. K.; LINCOLN, Y. 

S. O planejamento da pesquisa qualitativa: teorias e abordagens. Porto Alegre: Artmed, 2006. 

p. 193-217. Disponível em: 

https://presencial.moodle.ufsc.br/pluginfile.php/686525/mod_resource/content/1/3-

_Tres_posturas_epistemologicas_para_investigacao_qualitativa.pdf. Acesso em: 23 jun. 2025. 

SHOR, I. What is critical literacy? Journal for pedagogy, pluralism and practice, Cambridge, 

v. 1, n. 4, 1999. Disponível em: https://digitalcommons.lesley.edu/jppp/vol1/iss4/2/. Acesso 

em: 19 jun. 2025. 

SILVA, L. F. de. Uso e ocupação do solo no Assentamento Rio Bonito em Cavalcante – 

Goiás. Orientador: José Vicente Elias Bernardi. 2014. 22 f. Trabalho de Conclusão de Curso 

(Bacharel em Gestão Ambiental) ― UnB Planaltina, Universidade de Brasília, Planaltina, 

2014. Disponível em: 

https://bdm.unb.br/bitstream/10483/8612/1/2014_LucasFerreiradaSilva.pdf. Acesso em: 30 

jun. 2025. 

SILVA, T. T. A produção social da identidade e da diferença. In: SILVA, T. T. (org.). HALL, 

S.; WOODWARD, K. Identidade e Diferença: a perspectiva dos Estudos Culturais. Tradução 

Tomaz Tadeu da Silva. Petrópolis, RJ: Vozes, 2000. p. 73-102. Disponível em: 

https://tonaniblog.wordpress.com/wp-content/uploads/2019/03/tomaz-tadeu_identidade-e-

diferenc3a7a.pdf. Acesso em: 17 jun. 2025. 

SILVEIRA, R. M. H. A Entrevista na Pesquisa em Educação: uma arena de significados. In: 

COSTA, M.V. Caminhos Investigativos II: outros modos de fazer pesquisa em educação. Rio 

de Janeiro: DP&A, 2002. p. 119-141. 

SIMONS, H. Questões éticas na geração de conhecimento público. In: SOMEKH, B.; 

LEWIN, C. (ed.). Teoria e métodos de pesquisa social. Petrópolis: Editora Vozes, 2015. p. 

56-63. Disponível em: https://archive.org/details/lewin-c.-somekh-b.-2017.-teoria-e-metodos-

de-pesquisa-social./page/56/mode/2up. Acesso em: 15 jun. 2025. 

SOARES, M. Letramento: um tema em três gêneros. 4. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2010. 

SOMEKH, B.; BURMAN, E.; DELAMONT, S.; MEYER, J.; PAYNE, M.; THORPE R. 

Pesquisa nas Ciências Sociais. In: SOMEKH, B.; LEWIN, C. (ed.). Teoria e métodos de 

pesquisa social. Petrópolis: Editora Vozes, 2015. p. 27-43. 

SOMEKH, B.; LEWIN, C. Introdução. In: SOMEKH, B.; LEWIN, C. (ed.). Teoria e métodos 

de pesquisa social. Petrópolis: Editora Vozes, 2015. p. 18-22. 

SOUZA, A. L. S. Letramentos de reexistência: culturas e identidades no movimento hip-hop. 

Orientadora: Ângela Del Carmen Bustos Romero de Kleiman. 2009. 206 f. Tese (Doutorado 

em Linguística Aplicada) – Instituto de Estudos da Linguagem, Universidade Estadual de 

Campinas, Campinas (SP), 2009. Disponível em: 

https://repositorio.unicamp.br/acervo/detalhe/769115. Acesso em: 19 jun. 2025. 

SOUZA, M. História da Amazônia: do período pré-colombiano aos desafios do século XXI. 

Rio de Janeiro: Record, 2019. 

STOCKING JR., G. W. Observers Observed: Essays on Ethnographic Fieldwork. Madison: 

University of Wisconsin Press, 1983. 

STREET, B. V. Letramentos sociais: Abordagens críticas do letramento no desenvolvimento, 

na etnografia e na educação. Tradução Marcos Bagno. São Paulo: Parábola Editorial, 2014.  

SÜSSEKIND, M. L. A BNCC e o “novo”Ensino Médio: reformas arrogantes, indolentes e 

malévolas. Retratos da Escola, Brasília, v. 13, n. 25, p. 91-107, 2019. DOI: 



220 

 

https://doi.org/10.22420/rde.v13i25.980 

TREVISOL, J. V.; MAZZIONI, L. A universalização da Educação Básica no Brasil: um 

longo caminho. Revista Roteiro, Joaçaba, v. 43, n. esp., p. 13-46, 2018. DOI: 

https://doi.org/10.18593/r.v43iesp.16482 

UNESCO, Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura. The 

World Atlas of Languages. Paris: Unesco, 2020. Disponível em: https://en.wal.unesco.org/ 

Acesso em: 04 maio 2020. 

VAN DIJK, T. A. Discurso das elites e racismo institucional. In: LARA, G. P.; LIMBERTI, 

R. P. (org.). Discurso e (des)igualdade social. São Paulo: Contexto, 2015. p. 31-48. 

VAN MAANEN, J. Tales of the Field: On Writing Ethnography. Chicago: The University of 

Chicago Press, 1988. 

VASCONCELOS, M. L. M. C.; BRITO, R. H. P. de. Conceitos de educação em Paulo 

Freire: glossário. 4. ed. Petrópolis: Vozes, 2010.  

VASCONCELOS, V. do C. O. Letramentos e visão sociolinguística: o refletir e o agir na 

formação docente de povos do campo. Orientadora: Rosineide Magalhães de Sousa. 2022. 

212 f. Tese (Doutorado em Linguística) ― Programa de Pós-Graduação em Linguística, 

Universidade de Brasília, Brasília, 2022. 

VERONELLI, G. A.; DAITCH, S. L. Sobre a colonialidade da linguagem. Revista X, 

Curitiba, v. 16, n. 1, p. 80-100, fev. 2021. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/rvx.v16i1.78169. 

VIDICH, A. J.; LYMAN, S. M. Métodos qualitativos: sua história na sociologia e na 

antropologia. In: DENZIN, N. K.; LINCOLN, Y. S. O planejamento da pesquisa qualitativa: 

teorias e abordagens. Porto Alegre: Artmed, 2006. p. 49-90. 

VÍNCULO. In: DICIO, Dicionário Online de Língua Portuguesa. [Matosinho]: 7Graus, 2024. 

Disponível em: https://www.dicio.com.br/vinculo/. Acesso em: 30 out. 2024. 

WALSH, C. Introducción. Lo pedagógico y lo decolonial. Emtretejiendo caminhos. (ed.). 

WALSH, Catherine. (ed.). Pedagogías decoloniales: Prácticas insurgentes de resistir, 

(re)existir y (re)vivir. Tomo I. Quito, Equador: Ediciones Abya-Yala, 2013. p. 23-68. 

Disponível em: https://agoradeeducacion.com/doc/wp-content/uploads/2017/09/Walsh-2013-

Pedagog%C3%ADas-Decoloniales.-Pr%C3%A1cticas.pdf. Acesso em: 15 jun.2025. 

WATSON-GEGEO, K. A. Classroom ethnography. In: HORNBERGER, N.; CORSON, D. 

(ed.). Research Methods in Language and Education: Encyclopedia of language and 

education. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 1997. v. 8. p. 135-144.  

WEEDON, C. Feminist Practice and Poststructuralist Theory. Oxford: Basil Blackwell, 

1987.  

WOODWARD, K. Identidade e diferença: uma introdução teórica e conceitual. In: SILVA, T. 

T. (org.). HALL, S.; WOODWARD, K. Identidade e Diferença: a perspectiva dos Estudos 

Culturais. Petrópolis, RJ: Vozes, 2000. p. 7-72. 

X, M. Autobiografia de MALCOLM X com a colaboração de ALEX HALEY. Tradução: A. B. 

Pinheiro de Lemos. 2. ed. Rio de Janeiro: Record, 1992. Disponível em: 

https://afrocentricidade.wordpress.com/wp-content/uploads/2016/04/autobiografia-de-

malcolm-x-malcolm-x-e-alex-haley.pdf. Acesso em: 15 jun. 2025. 

YEUNG, P. Hong Koong’s native-speaking English teacher scheme needs an overhaul. South 

China Morning Post ― MyNEWS Opinion, Hong Kong, 9 maio 2014.  

ZEICHNER, K. A formação reflexiva de professores: ideias e práticas. Lisboa: Educa, 1993. 

https://doi.org/10.22420/rde.v13i25.980


221 

 

ANEXO 1 – PARECER CONSUBSTANCIADO DO CEP  
 

 



222 

 

 



223 

 

 
  



224 

 

ANEXO 2 - ROTEIRO PARA ESCRITA DO MEMORIAL DOS PARTICIPANTES DA 

PESQUISA 
 

Caro(a) colega, gostaria de agradecer, mais uma vez, por sua participação nesta 

pesquisa. E, para iniciar esta etapa de geração de dados, peço a vocês, gentilmente, que 

escrevam um relato autoetnográfico/biográfico em forma texto narrativo, contando um pouco 

sobre sua história de vida a começar pela infância e juventude (como era sua família, como era 

o local onde vocês moravam, se você tem irmãos, se você ajudava nos afazeres domésticos, 

como era o seu tempo de lazer etc.). Porém, gostaria que você desse ênfase especial no processo 

inicial de escolarização, buscando relatar/discutir94como foi esse percurso.  

Lembre-se de que não existem respostas certas ou erradas, e o interesse desse relato 

“está no que foi lembrado, no que foi escolhido para perpetuar-se na história de suas vidas” 

(Bosi, 1979, p. 1), trazendo para discussão circunstâncias vivenciadas que foram relevantes para 

você. Além disso, gostaria que você tivesse em mente que “na maior parte das vezes, lembrar 

não é reviver, mas refazer, reconstruir, repensar, com imagens e ideias de hoje, as experiências 

do passado” (Bosi, 1979, p. 11); e que esta ação de resgatar memórias pode, talvez, ser 

amparada por um novo olhar sobre os acontecimentos. Para auxiliá-lo em seu relato, escrevi 

algumas perguntas que podem ser utilizadas como guia neste momento de escrita: 

 

1. Qual era sua idade ao começar a frequentar a escola?  

2. Quais séries eram oferecidas na escola da comunidade onde você estudava? As salas 

eram multisseriadas? 

3. Você se lembra de quais sentimentos emergiram em sua primeira interação com 

ambiente escolar?  

4. Na comunidade, havia escola ou era preciso estudar em outra localidade? Em caso 

de não haver escola na comunidade, como era essa dinâmica de deslocamento ou a 

logística para ficar na cidade durante o ano letivo?  

5. Como foi seu processo de alfabetização e seu desenvolvimento acadêmico na escola? 

Você tinha dificuldades ou era considerado bom aluno? Gostava de estudar? Quais 

eram suas disciplinas favoritas? 

6. De que modo você interagia com seus colegas, com os professores e com o espaço 

escolar de modo geral? 

 
94 Você pode ficar à vontade para narrar sua história, mas também, se desejar fazer análise se embasando 

em teorias de seu conhecimento e que tenham relação com o que está sendo relatado, fique à vontade. 

Este é seu espaço de escrita. 



225 

 

7. Sua família e a comunidade apoiavam as crianças e jovens no percurso escolar, 

permitindo que vocês finalizassem a Educação Básica (Ensino Fundamental e 

Médio)? Estudar era algo entendido como importante dentro da comunidade? 

8. Você percebia a existência de políticas públicas, por exemplo, fornecimento de 

uniforme, de material escolar, de merenda na sua trajetória escolar? Quais seriam 

elas? 

9. Você fez cursos técnicos/profissionalizantes durante o Ensino Médio? Quais? 

Chegou a atuar na área? Conte um pouco dessa experiência profissional após o final 

do Ensino Médio.  

10. Se seu curso foi de Magistério, você poderia contar um pouco dessa experiência e 

também relatar um pouco de suas primeiras experiências docentes? 

11. Onde era a escola? Para que séries você lecionava? Como eram os estudantes?  

12. Você acredita que o curso de Magistério lhe deu bagagem suficiente para enfrentar 

os desafios de sala de aula naquela época?  

13. Quais foram os desafios enfrentados por você? 

14. Você possui algumas outras memórias marcantes dessa época que deseja 

compartilhar? 

 

Após concluir esta primeira parte do relato, peço-lhe, por gentileza, que descreva o 

motivo que o levou a cursar graduação em Letras ou na Área de Linguagem. Conte sobre suas 

vivências e como foi sua adaptação ao ambiente acadêmico (se essa não foi sua primeira 

graduação, você também pode se remeter a experiências anteriores). Também gostaria de saber 

um pouco mais sobre sua carreira como docente e, para isso, preparei mais algumas questões 

que podem auxiliá-lo: 

 

1. Por que você decidiu pelo curso de Letras ou na área de Linguagens?  

2. Quais foram as razões que o levaram a fazer um curso superior? Alguém o motivou? 

3. Como você se sentia na universidade no início?  

4. Como era sua relação com os colegas, os professores e outras pessoas da comunidade 

acadêmica? 

5. O que você achava da bibliografia escolhida para as disciplinas? 

6. Na época da universidade, você já atuava como professor(a) da Educação Básica? Na 

sua opinião, existia coerência entre a prática escolar e as teorias estudadas na 



226 

 

universidade? De que modo essas bibliografias dialogavam com seu contexto de 

atuação? 

7. Se você exerceu outra profissão além da docente, você considera que essa outra 

ocupação o/a ajudou no decorrer de sua prática docente? 

8. Você acredita que a universidade mudou sua percepção sobre a profissão docente? 

Mudou também sua percepção de mundo para além do âmbito profissional? Por quê? 

9. Quais experiências mais o marcaram nos anos de universidade? Por quê? 

10. Quais teorias, aprendidas durante o período de formação universitária inicial, foram 

relevantes/marcantes para que você pudesse atuar como professor de línguas (seja ela 

materna ou estrangeira)? Por quê? 

11. Essas teorias tinham uma aplicação direta em sala de aula? 

12. Pensando em sua experiência universitária, você acredita que as disciplinas, abordagens 

teóricas e/ou a relação entre escola/universidade poderiam ter ocorrido de maneira 

diferente? Se sim, o que você acha que poderia ser melhorado e por quê? 

 

Para finalizar, peço que você acrescente outros detalhes referentes a esse momento de 

sua vida que não foram abordados nas perguntas, mas que você considera relevante partilhar. 

Mais uma vez, agradeço pela parceria e confiança e me coloco à disposição para esclarecer 

quaisquer dúvidas que tiver. Estou aguardando com entusiasmo a oportunidade de ler seu 

memorial e, assim, conhecê-lo(la) um pouco mais e poder dar seguimento à pesquisa com sua 

valiosa contribuição.   

  



227 

 

ANEXO 3 - TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO  
 

Você está sendo convidado a participar da pesquisa “Sociolinguística e letramentos 

múltiplos: um estudo etnográfico em duas comunidades tradicionais brasileiras”, de 

responsabilidade de Josiane Prescendo Tonin, estudante de Doutorado da Universidade de 

Brasília. O objetivo desta pesquisa é analisar as histórias de vida dos participantes, assim como 

suas práticas sociolinguísticas, sua variação linguística e seus letramentos, entendendo como 

essas questões se relacionam com sua práxis docente. Assim, gostaria de consultá-lo(a) sobre 

seu interesse e disponibilidade de cooperar com a pesquisa. 

Você receberá todos os esclarecimentos necessários antes, durante e após a finalização 

da pesquisa, e lhe asseguro que seu nome não será divulgado, sendo mantido o mais rigoroso 

sigilo mediante a omissão total de informações que permitam identificá-lo(a). Os dados 

provenientes de sua participação na pesquisa, tais como questionários, entrevistas, fitas de 

gravação ou filmagem, ficarão sob a guarda da pesquisadora responsável pela pesquisa. 

A coleta de dados será realizada por meio de entrevistas, interações por escrito e/ou 

orais e observação participante. É para estes procedimentos que você está sendo convidado a 

participar. Sua participação na pesquisa pode implicar em riscos, tais como: compreender que 

a maneira como você será retratado na escrita do trabalho ou que as perguntas feitas pela 

pesquisadora responsável durante as interações podem lhe causar danos na dimensão física, 

psíquica, moral, intelectual, social, cultural ou espiritual. Ao longo de nossas interações 

presenciais, também é possível que você se sinta cansado de responder às minhas perguntas ou 

de interagir. Esses riscos serão minimizados com as seguintes estratégias: utilização de uma 

linguagem acessível para explicar a pesquisa a ser desenvolvida, informação de detalhes do 

estudo realizado e interrupção da interação por parte da pesquisadora, caso a temática abordada 

causar desconforto perceptível, advindo de lembranças desagradável ou qualquer alteração em 

seu estado de espírito. Caso eu perceba que a interação está se prolongando muito, também irei 

interromper e retomaremos em outro momento oportuno. Cabe salientar que você receberá 

outras informações detalhadas que forem requisitadas e, por último, o acesso à redação final da 

pesquisa antes de sua publicação.  

Com esta pesquisa, espera-se apresentar, para um público mais amplo, práticas 

socioculturais de letramentos múltiplos, variação linguística e formação docente de professores 

do interior do Brasil que têm um trabalho, cujos frutos ao longo dos anos vêm se mostrando 

bastante relevantes, inclusive por incentivar os estudantes a ingressarem na universidade 

pública.  



228 

 

Sua participação é voluntária e livre de qualquer remuneração ou benefício. Você é livre 

para recusar-se a participar, retirar seu consentimento ou interromper sua participação a 

qualquer momento. A recusa em participar não irá acarretar qualquer penalidade ou perda de 

benefícios.  

Se você tiver qualquer dúvida em relação à pesquisa, você pode me contatar através do 

telefone (61)98206-1583 ou pelo e-mail josiprescendo@gmail.com  

A equipe de pesquisa garante que os resultados do estudo serão devolvidos aos 

participantes por meio de visitas às comunidades para divulgar os estudos, podendo ser 

publicados posteriormente na comunidade científica.  

Este projeto foi revisado e aprovado pelo Comitê de Ética em Pesquisa em Ciências 

Humanas e Sociais (CEP/CHS) da Universidade de Brasília. As informações com relação à 

assinatura do TCLE ou aos direitos do participante da pesquisa podem ser obtidas por meio do 

e-mail do CEP/CHS: cep_chs@unb.br ou pelo telefone: (61) 3107 1592. 

Este documento foi elaborado em duas vias, uma ficará com a pesquisadora responsável 

pela pesquisa e a outra com você. 

X
Assinatura da pesquisadora

                                                                                                                                                                                                                                                                        

X
        Assinatura do/da participante                   ...

 

Brasília, ___ de __________de ________ 

 

  

mailto:josiprescendo@gmail.com
mailto:cep_chs@unb.br


229 

 

ANEXO 4 - TERMO DE AUTORIZAÇÃO PARA UTILIZAÇÃO DE IMAGEM E 

SOM DE VOZ PARA FINS DE PESQUISA 

 

Eu, ______________________________, autorizo a utilização de minha imagem e som 

de voz, na qualidade de participante/entrevistado(a) no projeto de pesquisa, intitulado 

Sociolinguística e letramentos múltiplos: um estudo etnográfico em duas comunidades 

tradicionais brasileiras, sob responsabilidade de Josiane Prescendo Tonin, vinculado ao 

Programa de Pós-Graduação em Linguística da Universidade de Brasília. 

Minha imagem e som de voz podem ser utilizadas apenas para análise por parte da 

equipe de pesquisa, apresentações em conferências acadêmicas e/ou e atividades educacionais. 

Tenho ciência de que não haverá divulgação de minha imagem nem som de voz por 

qualquer meio de comunicação, sejam eles televisão, rádio ou internet, exceto nas atividades 

vinculadas ao ensino e à pesquisa explicitadas acima. Tenho ciência também de que a guarda e 

demais procedimentos de segurança, com relação às imagens e som de voz, são de 

responsabilidade do(a) pesquisador(a) responsável. 

Desse modo, declaro que autorizo, livre e espontaneamente, o uso para fins de pesquisa, 

nos termos acima descritos, de minha imagem e som de voz. 

Este documento foi elaborado em duas vias, uma ficará com o(a) pesquisador(a) 

responsável pela pesquisa e a outra com o participante. 

 

 ____________________________                                             ____________________________

                                        

   Assinatura do participante                                                       Assinatura da pesquisadora 

 

Brasília, ___ de __________de _________ 


