
 
 

 

 

 

 

CAROLINA DOS SANTOS BATISTA 

 

 

 

 

 

 

ENTRE A LEI E O TERRITÓRIO QUILOMBOLA: Violência 

Epistêmica e Estratégias de Resistência no Quilombo Alto Santana 

(Cidade de Goiás-GO) após a Constituição de 1988 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Brasília  

2025 

Universidade de Brasília 

Faculdade de Direito 

Programa de Pós-Graduação em Direito 



  

CAROLINA DOS SANTOS BATISTA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ENTRE A LEI E O TERRITÓRIO QUILOMBOLA: Violência 

Epistêmica e Estratégias de Resistência no Quilombo Alto Santana 

(Cidade de Goiás-GO) após a Constituição de 1988 
 

 

 
 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós- 

Graduação em Direito da Universidade de 

Brasília como requisito para obtenção do grau de 

Mestra. Linha de Pesquisa: Sociedade, Conflito e 

Movimentos Sociais. Sublinha de Pesquisa: 

Direito Achado na Rua, Pluralismo Jurídico e 

Direitos Humanos.  

 

Orientador: Prof. Dr. Antônio Sérgio Escrivão 

Filho. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília  

2025 



  

CAROLINA DOS SANTOS BATISTA 

 

 

ENTRE A LEI E O TERRITÓRIO QUILOMBOLA: Violência 

Epistêmica e Estratégias de Resistência no Quilombo Alto Santana 

(Cidade de Goiás-GO) após a Constituição de 1988 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós- 

Graduação em Direito da Universidade de Brasília 

como requisito para obtenção do grau de Mestra. 

Linha de Pesquisa: Sociedade, Conflito e Movimentos 

Sociais. 

Sublinha de Pesquisa: Direito Achado na Rua, 

Pluralismo Jurídico e Direitos Humanos. 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

 

 

Prof. Dr. Antônio Sérgio Escrivão Filho (Orientador) 

Universidade de Brasília – UnB 

 

 

 

Profa. Dra. Talita Tatiana Dias Rampin 

Universidade de Brasília – UnB 

 

 

 

Prof. Dra. Erika Macedo Moreira 

Universidade Federal de Goiás – UFG 

(Membro Externo) 



  

AGRADECIMENTOS  

 

Agradecer é uma das dádivas mais fraternas da vida, como um abraço que pode 

ser simples ou apertado, mas sempre capaz de preencher a alma. É com esse abraço 

apertado que expresso minha intensa gratidão por toda a caminhada desta fase da minha 

vida acadêmica. 

Escrevo com o coração transbordando de memórias daquela pequena Carolina 

que, muito cedo, conheceu os obstáculos de uma vida de luta. Luta pela terra, pelo acesso à 

alimentação, à moradia e, sobretudo, à educação. Não há aqui dramatização, mas sim a 

lembrança da base que me fortalece e dá sentido a esta conquista, que não é só minha, mas 

também coletiva. 

É nesse caminho que surge minha primeira palavra de gratidão: à minha avó, 

Jandira Ferreira, que lá na beira da estrada, quando ainda éramos acampadas à espera da 

sonhada posse, encontrou na educação o nosso acalento. Foi ela quem me ensinou a ler e 

escrever, transmitindo o que um dia lhe negaram e mostrando que a educação seria um dos 

nossos maiores triunfos. 

Agradeço também à minha mãe, Clara Ferreira, meu alicerce eterno. Obrigada 

por todas as vezes que me levantou e, sem medir esforços, acreditou em mim. Foi o seu 

exemplo que nos ensinou, a mim e às minhas irmãs, que a educação é um bem que 

ninguém pode nos tirar. Carrego com orgulho a lembrança de que, quando iniciei o 

mestrado, a senhora também recebia sua aprovação no vestibular. Um brinde! Minha mãe, 

em breve, será historiadora. Sou imensamente grata por ser sua filha. 

Às minhas irmãs, Kharen, Eloiza e Larissa, as mulheres da minha vida, 

agradeço pelo carinho e pelo colo incondicional que sempre me sustentou. 

E esse colo se expandiu para além do laço de sangue. Foi estendido por Juliana 

Lino, Thais Fernandes, Giovanna Maria, Izadora Laner e Thalita Monteiro, amigas 

queridas que me deram o abraço doce e firme que me impediu de sucumbir. A todos os 

outros amigos que não nomeio aqui, deixo registrado que meu agradecimento já foi 

entregue em cada abraço e troca vivida ao longo desta jornada. 

Ao meu orientador, Professor Antônio Sergio Escrivão, agradeço pela missão 

de me orientar, pela paciência e por ter me encorajado a enfrentar o medo da escrita. 

À banca examinadora, composta por Erika Macedo e Talita Rampin, minha 

gratidão pela disponibilidade, pelas contribuições valiosas a este trabalho e pela trajetória 

de aprendizado que compartilhamos desde a graduação, quando tive a honra de tê-las como 



  

professoras/educadoras. 

Estendo meu reconhecimento aos docentes, servidores e colegas do Programa 

de Pós-Graduação em Direito da Universidade de Brasília – PPGD/UnB, pela construção 

diária deste espaço, e aos meus amigos Insurgentes, com quem estabeleci um vínculo 

muito especial. 

E, por fim, agradeço imensamente ao território do quilombo Alto Santana, na 

pessoa de Nicoli Ferreira, que sempre me acolheu com carinho e respeito. Gratidão!  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Quando nós, negros, temos um papel diferenciado 

na sociedade, nós nos tornamos quase mitos. A exceção 

confirma a regra. Quando nós somos exceções em 

determinados espaços, podemos até nos sentir 

rejubilados, mas temos de perguntar que regras são 

essas na sociedade brasileira, através das quais os 

negros são exceções. (Conceição Evaristo) 



  

RESUMO 

 

A invisibilidade histórica e jurídica dos saberes e territórios quilombolas no Brasil revela 

um processo de silenciamento e deslegitimação que atravessa tanto a historiografia oficial 

quanto o campo jurídico. O reconhecimento constitucional previsto no artigo 68 do Ato das 

Disposições Constitucionais Transitórias da Constituição Federal de 1988, embora tenha 

assegurado o direito aos territórios quilombolas, permanece tensionado pela distância entre 

a previsão normativa e a realidade da regularização fundiária. Nesse contexto, a 

investigação toma como referência o Quilombo Alto Santana, localizado na Cidade de 

Goiás-GO, e busca compreender a situação dos quilombos goianos após a Constituição de 

1988. No campo teórico, a reflexão se ancora em referenciais críticos do Direito, em 

especial na perspectiva d’O Direito Achado na Rua. Ao conceber o Direito como 

construção social insurgente, fruto das lutas e necessidades do povo e não apenas emanado 

das instituições oficiais, essa abordagem oferece subsídios para compreender a experiência 

do Quilombo Alto Santana como expressão de um direito insurgente. Nessa perspectiva, o 

estudo percorre os direitos achados e conquistados no território, destacando as práticas de 

justiça e reivindicação que emergem da vivência coletiva quilombola e que desafiam 

concepções jurídicas hegemônicas, inserindo novos sujeitos e narrativas no âmbito do 

Estado de direito. A metodologia articula a análise de fontes documentais e jurídicas à 

observação participante em visitas ao quilombo, de modo a enriquecer a compreensão do 

contexto investigado. Esse percurso permite confrontar o discurso formal do Estado com a 

realidade vivida, evidenciando convergências, tensões e contradições. Ao integrar essas 

dimensões, o estudo propõe uma reflexão crítica sobre os limites do Direito estatal e a 

potência das práticas quilombolas na construção de um projeto de reconhecimento, justiça 

e permanência nos territórios. 

 

Palavras-Chaves: Territorialidade. Direitos quilombolas. Constituição de 1988. Direito 

Insurgente. Alto Santana. 

 



  

ABSTRACT 

 

The historical and legal invisibility of quilombola knowledge and territories in Brazil 

reveals a process of silencing and delegitimization that permeates both official 

historiography and the legal field. The constitutional recognition provided for in Article 68 

of the Transitional Constitutional Provisions of the 1988 Federal Constitution, although 

guaranteeing the right to quilombola territories, remains strained by the gap between 

normative provisions and the reality of land regularization. In this context, the research 

takes the Quilombo Alto Santana, located in the city of Goiás-GO, as a reference and seeks 

to understand the situation of quilombos in Goiás after the 1988 Constitution. From a 

theoretical standpoint, the reflection is grounded in critical legal approaches, especially the 

perspective of Law from the Streets (O Direito Achado na Rua). By conceiving Law as an 

insurgent social construction, arising from the struggles and needs of the people rather than 

solely emanating from official institutions, this approach provides tools to understand the 

experience of Quilombo Alto Santana as an expression of insurgent law. From this 

perspective, the study traces the rights discovered and achieved within the territory, 

highlighting practices of justice and claims that emerge from quilombola collective life and 

that challenge hegemonic legal conceptions, bringing new subjects and narratives into the 

scope of the rule of law. The methodology combines the analysis of documentary and legal 

sources with participant observation during visits to the quilombo, in order to enrich the 

understanding of the investigated context. This process allows for a confrontation between 

the State’s formal discourse and lived reality, revealing convergences, tensions, and 

contradictions. By integrating these dimensions, the study proposes a critical reflection on 

the limits of state law and the strength of quilombola practices in building a project of 

recognition, justice, and permanence in their territories. 

 

Keywords: Territoriality. Quilombola Rights. 1988 Constitution. Insurgent Law. 

 



  

LISTA DE TABELAS 

Tabela 1- Distribuição Regional dos Quilombos Pesquisados pela Terra de Direitos ................. 61 

Tabela 2 Comunidades que estão Aguardando o processo no INCRA ........................................ 66 

Tabela 3 Decreto de desapropriação publicado no D.O. U .......................................................... 66 

Tabela 4 - Certidão emitida FCP ................................................................................................. 67 



  

LISTA DE FIGURAS 

 

 
Figura 1- Casa de produção de peças de barro do quilombo ------------------------------------------ 28 

Figura 2- Lavanderia Coletiva do Quilombo ------------------------------------------------------------ 29 

Figura 3- Festividade no Alto Santana -------------------------------------------------------------------  33 

Figura 4- Terras quilombolas Tituladas e parcialmente Tituladas ------------------------------------ 63 

Figura 5- Beco do Quilombo Alto Santana antes ------------------------------------------------------- 73 

Figura 6- Beco do Quilombo Alto Santana depois -----------------------------------------------------  73 

Figura 7 – Mapa da localização do Território atual do Alto Santana --------------------------------  75 

Figura 8 - O lado de cá e o lado de lá do rio ------------------------------------------------------------- 77 

 



  

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

 
 

FCP Fundação Cultural Palmares. 

IBGE Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. 

IFG Instituto Federal de Goiás. 

INCRA Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária. 

ONU Organização das Nações Unidas. 

PNAD Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílios. 

UFG Universidade Federal de Goiás. 

UNB Universidade de Brasília. 

UNESCO Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a 

 Cultura. 

RTID Relatório Técnico de Identificação e Delimitação. 

CONAQ Coordenação Nacional de Articulação das Comunidades Negras 

 Rurais Quilombolas. 

ONG Organização Não Governamental. 

ADCTGO Ato das Disposições Constitucionais Transitórias do Estado de 

 Goiás. 

D.O.U. Diário Oficial da União. 

OIT Organização Internacional do Trabalho. 

PL Projeto de Lei. 



 

 

 

SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO .............................................................................................................. 13 

 

CAPÍTULO 1 – “A LUTA DOS QUILOMBOS ONTEM HOJE E AMANHÃ” - 

Uma Leitura do Conceito de Violência Epistêmica no Campo do Direito ............... 23 

1.1 A Violência Epistêmica do Direito e as Escritas que desobedecem .......................... 24 

1.2 Quando o corpo é a terra: identidades quilombolas entre afetos, lutas e leis ............ 36 

1.3 O rio que divide e a memória que une: a travessia quilombola na busca por direitos 

. ........................................................................................................................................ 44 

CAPÍTULO 2 – Onde estão os Quilombolas na Constituição Cidadã de 1988? ...... 51 

2.1 Contextos da Constituinte de 1988 e a mobilização negra e feminista ...................... 52 

2.2. A Constituição de 1988 e a promessa (não cumprida) de um Brasil plural .............. 61 

2.3. A estratégia jurídica da invisibilização como mecanismo de violência epistêmica ..... 

. ........................................................................................................................................ 67 

CAPÍTULO 3– O “Quilombo como sistema Alternativo” - O Direito Achado nas 

ruas do Alto Santana ..................................................................................................... 73 

3.1 O território como disputa: a terra quilombola entre a lei e a omissão no Estado de 

Goiás ................................................................................................................................ 73 

3.2 Territorialidade e os percursos de resistência nas ruas do Quilombo Alto Santana em 

Goiás. ............................................................................................................................... 83 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ........................................................................................ 93 

 

REFERÊNCIAS ............................................................................................................. 95 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

13  

INTRODUÇÃO 

 

Atravessada pelas falas de uma das entrevistas de Conceição Evaristo, pude 

notar que parte das palavras que traduziam as suas experiências faziam também parte da 

minha experiência em coletivo. É a partir disso que, antes de adentramos ao que de fato 

propõe essa pesquisa, falar do meu lugar de pesquisadora é também parte desse 

trabalho. Não sou uma pesquisadora de dentro do quilombo Alto Santana, mas também 

não sou alheia à sua história. Cresci e vi o território partilhar suas conquistas e seus 

desafios. 

A relação entre território e resistência constitui o cerne desta pesquisa. O 

Quilombo Alto Santana, situado na Cidade de Goiás, aos pés do Morro das Lajes, 

exemplifica essa conexão de forma contundente: trata-se de um território forjado e 

perpetuado pela luta coletiva de seu povo. Não há registros oficiais sobre sua formação. 

Suas narrativas, que remontam ao período colonial, são transmitidas oralmente. Na 

época, a população negra, liberta e escravizada, se estabeleceu às margens do rio 

Vermelho depois do deslocamento de fazendas vizinhas à região de morro. Além dessa, 

há também outras regiões, como o Largo da Carioca e a Rua Cambaúba1, onde foi 

construído o primeiro chafariz público da então Vila Boa (Mata 2018). 

Os lugares que receberam os primeiros moradores do quilombo também 

ficavam nas proximidades do rio Vermelho, que corta a cidade. As referências sobre o 

lado de cá e o lado de lá do rio 2determinam onde estão localizados aqueles que, pela 

política, status e poder econômico dominam a cidade desde o sistema escravocrata. Isso 

acabou fazendo com que a outra parcela da população migrasse para o outro lado da 

cidade, onde se encontra o quilombo Alto Santana. O rio Vermelho que, com suas 

águas, abastece a comunidade do quilombo Alto Santana e a cidade de Goiás, 

testemunhou o surgimento desse quilombo urbano, cuja existência desafia as estruturas 

de poder que permaneceram ali. 

1 O chafariz do Largo da Carioca foi à primeira fonte pública de abastecimento de água construída em Vila Boa, ainda no 

início de sua implantação como centro minerador. Inicialmente denominada Fonte da Cambaúba, a Carioca atendia 

basicamente aos moradores da margem direita do rio Vermelho, conhecida nos documentos antigos como Rosário, em 

alusão à primeira igreja construída nessa parte da cidade, pertencente à Irmandade dos Homens Pretos. Instituto do 

Patrimônio Histórico e Artístico Nacional- IPHAN. 

 
2

A divisão entre o lado de cá‖ (Sant‘Anna) e o lado de lá do rio (Rosário) expressa uma hierarquia espacial marcada 

desde o período escravocrata, quando os detentores de poder político e econômico se fixaram no lado de Santana, 

enquanto trabalhadores, negros alforriados e camadas populares ocuparam o lado oposto. Como aponta Sinara de Sá 

(2021), essa segregação, iniciada com os bandeirantes, se mantém na patrimonialização, que valoriza esteticamente 

as construções do lado de Santana, invisibilizando o patrimônio do lado do Rosário espaço historicamente 

habitado por sujeitos racializado e subalternizados. 

 



 

14  

Em paralelo à história oficial de que as minas de ouro exploradas na região 

foram os pilares da história de Goiás, erguia-se ali, ao mesmo tempo, uma história de 

resistência cotidiana, marcada pelo empenho em fincar raízes em um chão conquistado 

a duras penas. Nessa história negada às pessoas da cidade, o Quilombo se alimentou, 

bebeu e protegeu as águas do rio Vermelho. Por esse motivo, um dos objetivos centrais 

do estudo é trazer a importância que esse território possui frente à preservação da 

memória. 

Essa pesquisa se deu ainda na graduação, a partir do Trabalho de Conclusão 

de Curso apresentado em 2021 na Universidade Federal de Goiás. Naquele momento, o 

objetivo foi narrar à história das mulheres quilombolas do Alto Santana, analisando o 

papel que desempenham na efetivação de direitos, na organização política da 

comunidade, nos enfrentamentos próprios da ação coletiva e na construção e 

fortalecimento da identidade quilombola. A partir dessa escrita inicial, torna-se 

necessário avançar para além das narrativas hegemônicas, geralmente centradas na 

exploração econômica do território de Goiás, de modo a evidenciar as vivências e lutas 

das pessoas que nele habitam. 

Ao longo dos processos de conquistas enfrentados pela população do 

quilombo frente ao reconhecimento e a busca por direitos do território, as mulheres que 

tiveram predominância na construção dessa identidade. dentro desse contexto, podemos 

destacar uma das conquistas mais determinantes, pautada no reconhecimento oficial do 

território pela Fundação Cultural Palmares, em outubro de 2017. 

Essa certificação não foi um fato isolado, mas consequência também das 

gerações que chegaram aos pés do Morro das Lajes e reafirmaram que a mobilização 

comunitária, a afirmação identitária e a memória são como movimentos contínuos de 

resistência. Esse momento nos faz confluir com a sabedoria que o Mestre Nego Bispo 

compartilhou sobre a importância da oralidade para se mantiver viva a sabedoria dos 

ancestrais. O Alto Santana se conectou com o começo, meio e começo. 

A partir dos ensinamentos do Mestre Nego Bispos, nos colocamos na 

posição de repensar a lógica colonial trazendo aos espaços acadêmicos nossas escritas. 

Isso faz parte do romper da narrativa, do romper das violências e, sobretudo, do romper 

com a negação de nós mesmos. Nós somos o começo, meio e começo. 

Nas batalhas travadas pelas ancestrais desde tempos escravistas, a 

centralidade dessas mulheres realça como a permanência no território e a transmissão da 

memória caminha de mãos dadas: ao lutarem pelo território, elas também resgatam 



 

15  

histórias, preservam tradições e recriam laços de pertencimento. 

Historicamente, os quilombos configuram-se como espaços de liberdade e 

de criação de novas formas de viver para a população negra no Brasil. Longe de serem 

apenas refúgios de escravizados fugidos, como os manuais escolares outrora sugeriram, 

os quilombos representam polos ativos de resistência e reinvenção social. Beatriz 

Nascimento, importante historiadora do movimento negro, enfatiza que o quilombo é 

uma forma de organização social, um modo de vida e um espaço de defesa cultural e 

racial do grupo negro (Nascimento, 1982, p. 15). 

Nessa mesma linha, a autora salienta que esses territórios carregam 

intrinsecamente, conotações de resistência étnica e política‖ (Nascimento, 1982, p. 28). 

Ou seja, mais do que esconderijos, são estruturas comunitárias com projetos de mundo 

próprios, onde se tecem redes de solidariedade, se resguardam saberes ancestrais e se 

afirmam, na prática, um contraponto ao sistema escravocrata opressor. Não surpreende, 

portanto, que o poder colonial tenha buscado sistematicamente destruir e invisibilizar 

tais redutos de liberdade; não por acaso, Nascimento aponta o aparente desaparecimento 

dos quilombos na narrativa oficial após o final do século XIX (Nascimento, 1982, p. 

45). Esse apagamento resultou numa distorção histórica que podemos compreender 

como violência epistêmica à negação dos saberes e narrativas dos oprimidos, processo 

que marginalizou as contribuições quilombolas na formação social brasileira. 

Paralelamente, as mulheres negras dentro desses espaços sofreram um duplo 

apagamento: além de suas comunidades terem sido ocultadas da história oficial, suas 

vozes específicas foram, por muito tempo, ignoradas tanto pela historiografia quanto 

pelos estudos jurídicos. Pesquisadoras como Beatriz Nascimento (1989) e Lélia 

Gonzalez (1988) denunciaram essa invisibilização, mostrando como a ausência das 

perspectivas das mulheres negras resulta numa compreensão parcial e empobrecida da 

história quilombola. Ignorar a atuação feminina é desconsiderar que foram, muitas 

vezes, as mulheres as guardiãs da cultura, da memória e da coesão social nos quilombos 

articulando formas de sustento, educação informal, práticas religiosas e estratégias de 

resistência no dia a dia. 

Para dar conta desses objetivos e desafios, a pesquisa adota uma abordagem 

metodológica qualitativa alicerçada na oralidade e na escrevivência de modo 

complementar. A oralidade desponta como fio condutor desse processo é a principal 

via de transmissão de saber nas comunidades quilombolas, elemento indispensável para 

compreender sua dinâmica interna e identidade coletiva (Bispo, 2015). Assim, foram 



 

16  

realizadas entrevistas semiestruturadas com as anciãs do Alto Santana, propiciando o 

compartilhamento de suas memórias sobre a formação do quilombo, as lutas 

empreendidas e as transformações vividas, no seu próprio ritmo e linguagem. 

Em consonância com esse enfoque, lança-se mão do conceito de 

escrevivência, cunhado por Conceição Evaristo (2017), que propõe uma escrita nascida 

da experiência vivida, mesclando autobiografia e reflexão coletiva. Ao privilegiar 

narrativas em primeira pessoa e relatos de vida, a pesquisa valoriza a dimensão 

subjetiva e afetiva do testemunho, tecendo uma ponte entre o saber acadêmico e os 

saberes das vivências coletivas do território. 

A inserção das vozes quilombolas no texto acadêmico também se configura 

como um ato de resistência. Como bem afirma Nego Bispo, traduzir esses saberes 

ancestrais para a escrita não é apenas um ato de registro, mas uma forma de confrontar 

as estruturas coloniais e reafirmar os modos próprios de narrar o bem viver quilombola‖ 

(Bispo, 2023, p. 13). Esse entendimento reforça o caráter contracolonial da pesquisa 

também trazido pelo mestre, transpondo para a escritura formal as memórias e 

conhecimentos partilhados oralmente e subvertendo a lógica que hierarquiza o 

conhecimento escrito em detrimento do conhecimento da oralidade. Busca-se 

reivindicar, assim, um espaço legítimo para epistemologias nascidas da vivência 

quilombola. 

Integra-se à metodologia a análise de fontes documentais e jurídicas, de 

modo a enriquecer a compreensão do contexto em estudo. Foram examinados arquivos 

históricos locais, relatórios, legislação pertinente, dados secundários, como: Fundação 

Cultural Palmares (FCP), Coordenação Nacional de Articulação de Quilombos 

(CONAQ), Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE), Instituto Nacional de 

Colonização e Reforma Agrária (Incra) e decisões judiciais referentes às comunidades 

quilombolas, compondo um panorama dos marcos legais e institucionais que incidem 

sobre os direitos estatais das comunidades. Esse levantamento documental, aliada à 

observação participante em visitas ao quilombo, permite confrontar o discurso formal 

do Estado com a realidade vivida, identificando convergências, tensões e contradições. 

Para Milton Santos (2020), a cidadania não se reduz a um conceito jurídico 

ou a uma promessa formal: ela se aprende no cotidiano, nas ausências e nas lutas. É 

nesse processo que se torna um estado de espírito, enraizado na cultura e nas práticas de 

um povo. A liberdade, como ele nos lembra, não é uma dádiva, mas uma conquista  e 

uma conquista que precisa ser constantemente reafirmada. Em um contexto marcado 



 

17  

pela desigualdade e pela seletividade dos direitos, a cidadania não pode se limitar a um 

sentimento ou a uma declaração de intenções. Ela precisa ganhar corpo, com contornos 

sociais, jurídicos e políticos. Para que se mantenha viva e eficaz ao longo das gerações, 

deve estar inscrita tanto na prática cotidiana quanto na própria letra da lei, como 

expressão de direitos construídos a partir do território e da ação coletiva. 

Desse modo, há articulação de uma perspectiva sociojurídica que contempla 

tanto as dimensões subjetivas das narrativas orais quanto os aspectos estruturais das 

políticas públicas, evidenciando as estratégias de resistência empregadas pelos 

quilombolas na busca de garantia de seus direitos, principalmente na própria 

Constituição Cidadã de 1988. 

No campo teórico, a reflexão se ancora em referenciais críticos do Direito, 

em especial na perspectiva d‘O Direito Achado na Rua. Ao conceber o Direito como 

construção social insurgente fruto das lutas e necessidades do povo e não apenas 

emanado das instituições oficiais, tal abordagem oferece subsídios para entender a 

experiência do Quilombo Alto Santana como expressão de um direito insurgente. Nessa 

perspectiva, caminharemos pelos direitos achados e conquistados do território Alto 

Santana. Em outros termos, as práticas de justiça e reivindicação de direitos que brotam 

da vivência coletiva quilombola desafiam as concepções jurídicas hegemônicas, 

inserindo novos sujeitos e narrativas no âmbito do Estado de direito. 

Essa lente contra hegemônica revela o Quilombo Alto Santana não apenas 

como um fator de políticas públicas, mas como sujeito ativo na produção de 

normatividades ao exigir a titulação de seu território, ao articular legalmente a defesa de 

sua comunidade e ao afirmar sua identidade diante do sistema ainda colonial. A 

comunidade quilombola ressignifica o conceito de direito, subvertendo a ordem jurídica 

estabelecida e afirmando a legitimidade de sua luta no cenário democrático. 

Por meio destas páginas iniciais buscamos nos envolver na leitura que 

confluem a pesquisa e a centralidade do território na afirmação da existência e da 

resistência de um povo. Dos cantos ancestrais de Oxum que inspiraram estas linhas às 

vozes quilombolas que ecoam nos capítulos seguintes, cada elemento converge para 

evidenciar que contar a história do quilombo Alto Santana é, em si, um ato de 

resistência. Ao articular memória, método e teoria de forma que nos tornemos seres 

compartilhantes, este trabalho estabelece um diálogo entre começo, meio e começo, 

entre academia e comunidade, entre a letra escrita e a voz falada. Que a travessia pelas 

águas da memória e pelos caminhos do quilombo permita não apenas compreender as 



 

18  

lutas empreendidas, mas também vislumbrar a pulsação de luta e coletividade que 

insiste em existir, resistir e florescer em seu território. 

É através da estrutura de uma perspectiva crítica e reflexiva, questionando 

os paradigmas impostos pela colonialidade e suas formas de violência contra os povos 

quilombolas, que a abordagem considera tempo, espaço e memória na história do Brasil, 

compreendendo-os como campos de disputa e resistência já mencionados. Assim, 

podemos compreender que a resistência dos quilombos é um movimento histórico e 

político, formador da sociedade nacional, que tem seus primeiros registros nas cartas do 

Regimento dos Capitães do Mato de Dom Lourenço de Almeida à Coroa Portuguesa em 

1722 (Fiabani, 2012). Como resultado de lutas árduas pelas conquistas de direitos, as 

comunidades quilombolas se tornaram uma das maiores simbologias da luta do povo 

negro no Brasil por direito a vida e territoriais. 

Porém, será através de autores e autoras negras que iremos destacar os 

principais pontos dessa escrita. Como levantado anteriormente, trataremos o quilombo 

como um sistema alternativo. Para fundamentar essa reflexão, neste primeiro momento, 

romper com a negação sistemática dos direitos e da existência quilombola recorro à 

pensadora Beatriz Nascimento (1989), que concebe o quilombo como um sistema 

alternativo de organização social e epistemológica. Adentrar esses paradigmas implica 

compreender como a história oficial silenciou e invisibilizou a trajetória de resistência 

quilombola, ao mesmo tempo em que intelectuais negras desafiaram essa narrativa, 

demonstrando que as violências perpetuadas contra os povos quilombolas ultrapassam o 

período da escravidão e se manifestam em diversas esferas, como a escrita, o modo de 

vida e as experiências cotidianas. 

Nesse sentido, cabe também identificar, no campo de pesquisa, as 

evidências de como a história dos povos quilombolas foi sistematicamente apagada, 

mas que, por meio da resistência, alcança processos de reconhecimento, ainda que por 

meio de lutas constantes. Ao longo desta dissertação, abordarei essa trajetória e sua 

relação com o direito à territorialidade quilombola, compreendido aqui como uma 

dimensão central dessa disputa. 

Vale destacar que seremos atravessados pelos significados do termo 

cunhado por Mariléa de Almeida: o Devir quilombola. Para a autora, esse conceito 

aborda histórias, projetos e práticas de mulheres, buscando revelar como suas vivências 

corporificam a luta antirracista e feminista (Almeida, 2023, p. 217). Nesse sentido, é 

igualmente fundamental dialogar com Nego Bispo, cujos escritos oferecem 



 

19  

contribuições essenciais para a compreensão dos "achados" na luta quilombola, dando 

sentido à territorialidade. Seu pensamento ressignifica a luta quilombola para além das 

estruturas convencionais do direito e da política institucional, trazendo elementos que 

serão aprofundados ao longo deste trabalho. 

Essa pesquisa carregada de memória e ancestralidade também é inspirada 

pelos ensinamentos de Nego Bispo (2023), na sua cosmovisão sobre memória e 

ancestralidade. Ao longo da pesquisa, buscou-se integrar a escuta das experiências pelas 

pessoas que vivem no quilombo, reconhecendo a oralidade como mecanismo de 

conhecimento, além das fontes acadêmicas revisadas. As narrativas compartilhadas no 

processo de pesquisa ajudam a tecer uma compreensão mais profunda da resistência e 

das práticas quilombolas. 

A narrativa da oralidade, nesta acepção, é deslocada do lugar da ausência da 

escrita, da negação das experiências do povo negro na cidade de Goiás, e adquire a sua 

centralidade no fazer histórico. 

 
a História Oral é geralmente trabalhada por muitas(os) pesquisadoras(es) 

como apoio a outras fontes, de preferência, escritas. É a primazia da escrita 

sobre a oralidade, pois aquilo que foi registrado possui o poder de outorgar 

confiabilidade às informações obtidas junto às/aos informantes e, assim, a 

memória é submetida às regras de evidência histórica, legitimada pela escrita. 

(Cardoso, 2012, p. 30). 

 

 

A partir dessa perspectiva, a narrativa da oralidade deixa de ser um recurso 

secundário para se tornar um elemento central na reconstrução da história, 

especialmente em contextos em que a escrita foi usada como ferramenta de exclusão. 

No caso das mulheres quilombolas, suas memórias ultrapassam as limitações impostas 

pelos registros oficiais, oferecendo uma visão única frente aos seus direitos sociais e 

culturais. 

Como podemos observar a partir dos escritos de Sueli Carneiro, os 

caminhos percorridos dentro da lógica na narrativa oficial para sistematizar a 

colonialidade epistêmica como essa imposição afeta diretamente os diretos quilombolas. 

No que se refere às mulheres quilombolas, ainda temos que lidar com as condições 

raciais, sociais no Brasil, incidindo na necessidade de evidenciar suas trajetórias 

também fora da lógica do sexismo: da boa mãe, empregada doméstica ou símbolo 

sexual. 

  



 

20  

No que se refere a quem produz conhecimento no Brasil desvela um percurso 

histórico de desvalorização do conhecimento produzido pelos povos negros, 

intrinsecamente associado à edificação de um aparato de racialidade que 

intenta perpetuar a dominação colonial. Nesse contexto, a colonialidade 

epistêmica manifesta-se na imposição de um sistema de conhecimento 

eurocêntrico como paradigma ―único e universal‖, deslegitimando os saberes 

dos povos originários e das comunidades afro-brasileiras (Carneiro, 2023). 

 

 

A partir disso, a temática e o próprio percurso da metodologia, apontam 

para enredos e mecanismos fundamentalmente racistas da colonialidade, aqui 

compreendida como a persistência das relações de dominação estabelecidas durante o 

período colonial que se revela na exclusão de sujeitos de direito e na negação de suas 

experiências e conhecimentos. Esse conceito, que denota a imposição de um modelo de 

conhecimento eurocêntrico em detrimento das epistemologias afro-brasileiras, reflete-se 

na maneira como o Estado e a própria academia tratam os saberes tradicionais. 

Como menciona Rodrigo Portela (2021), referenciando Sueli Carneiro, essa 

estrutura opera como uma violência epistêmica, negando a racionalidade de outros 

modos de conhecimento e marginalizando as narrativas das populações negras na 

história oficial do país. Importante pontuar que, a hierarquização racial e a exclusão 

educacional configuram mecanismos basilares do dispositivo de racialidade, que 

perpetua a invisibilidade da população negra nos escritos e nas construções da produção 

de conhecimento. 

Sueli Carneiro (2023) salienta que o acesso à educação, por exemplo, tem sido 

sistematicamente negado aos negros. Para a autora, tal exclusão educacional integra um 

projeto mais amplo de dominação colonial, cujo objetivo é manter os povos ditos 

colonizados em estado de dependência e inferioridade, consolidando a superioridade do 

colonizador e sua epistemologia. A partir das reflexões de Sueli Carneiro, torna-se possível 

levantar questões fundamentais, como: de que maneira é possível romper com os 

mecanismos de violência epistemológica? Como uma alternativa, para dialogar com Sueli, 

podemos observar nos argumentos do Mestre Nego Bispo (2015) que é necessário um 

deslocamento epistemológico que permita que os próprios povos sejam sujeitos ativos na 

construção do conhecimento, sobre suas histórias e práticas sociais. 

Nego Bispo chamou de contracolonização, na qual postula uma relação 

entre regimes sociopolíticos e cosmológicos. O autor compreende a colonização como 

um processo etnocêntrico que busca substituir uma cultura pela outra, por meio de 

práticas de invasão e expropriação. Como sugere o mestre quilombola, o conceito de 

contracolonização inscreve no processo colonial a ressignificação da matriz cultural dos 



 

21  

povos e de suas práticas tradicionais, de modo a ancorar a enunciação e as formas de 

resistência à colonização (Santos, 2015, p. 12). A cosmopolítica contracolonial dos 

povos quilombolas perpassa pelo cruzo da preservação de sua identidade a partir dos 

seus territórios e territorialidades. 

A partir disso, o quilombo representa uma organização resistente à negação 

de sua cosmovisão, que se estabelecem sob os ideais de acolhimento e partilha de modo 

do ser quilombola. Sua política-organizacional contribui para o enfrentamento do 

sistema colonial, para contra colonizar o conhecimento predominante do que nos é 

posto ao longo da história desse país. 

Foram entrevistadas duas matriarcas do quilombo, às quais, para fins deste 

trabalho, serão atribuídos nomes de frutos do Cerrado: Dona Araçá e Dona Araticum. A 

escolha desses nomes decorre do fato de que as entrevistas foram originalmente 

realizadas em outro contexto e, posteriormente, cedidas para compor esta pesquisa. 

Como parte do acordo para utilização dos relatos, optou-se por não manter a 

identificação nominal das entrevistadas. A atribuição de nomes de frutos do Cerrado 

simboliza as conquistas colhidas no quilombo, frutos que, mesmo germinando em solo 

comunitário, têm alcance e significado amplos. Ouvir duas grandes matriarcas 

cerratenses, cujas histórias carregam sementes de resistência e memória, integra o 

conjunto de outros frutos que ainda hão de florescer. 

Ainda como resistência aos mecanismos de violência, a oralidade rompe 

com a colonialidade. No contexto do Quilombo Alto Santana, a oralidade tem sido um 

dos principais instrumentos para a preservação da história e para a afirmação do direito 

ao território. Esses relatos permitem articular o conhecimento com ancestralidade às 

práticas atuais, criando um diálogo entre a tradição dos mais velhos e o meio 

acadêmico, conforme deixado por Nego Bispo (2023). Falar do quilombo, portanto, é 

reconhecer a existência de um sistema alternativo ao projeto colonial, que insiste em 

negar ao povo negro o direito de narrar sua própria história e de habitar plenamente os 

territórios que construiu. O Quilombo Alto Santana se apresenta como uma expressão 

viva de insurgência frente às violências históricas e estruturais sofridas pela população 

negra no Estado de Goiás e na cidade de Goiás. É, assim, um quilombo insurgente, que 

desafia a lógica da exclusão e afirma outras formas de existir, produzir e resistir formas 

essas que se enraízam na memória, no território e na coletividade. 

  



 

22  

Em outros escritos em que traduzi os saberes ancestrais de nossa geração avó 

da oralidade para a escrita, trouxemos algumas denominações que as pessoas 

na academia chamam de conceitos. A partir daí, seguimos na prática das 

denominações dos modos e das falas, para contrariar o colonialismo. É o que 

chamamos de guerra das denominações: o jogo de contrariar as palavras 

coloniais como modo de enfraquecê-las (Santos, 2023, p. 13). 

 

Através da orientação de Nego Bispo vou perpassar pelo campo do direito, 

pela lógica dos direitos quilombolas, na perspectiva dos saberes e modos de vida 

quilombolas. Além disso, Mestre Nego Bispo também nos ensinou que a resistência 

através da oralidade é persistente. Através de uma de suas mais lindas poesias, Fogo! 

(2002), ele nos revela que, mesmo diante da tentativa de destruição de Palmares, 

Canudos, Caldeirões e tantas outras comunidades, a oralidade se mantém viva. Ele nos 

ensina que, mesmo queimando as terras, as escrituras e tentando apagar nossos 

símbolos, os significados e a ancestralidade não podem ser destruídos. 

E é justamente nesse contexto que se insere a escrevivência de Conceição 

Evaristo. A escrita, ao lado da oralidade, emerge como forma de resistência e 

reafirmação de identidades, que da vivência das mulheres negras em um processo 

contínuo de reexistência, estabelece na escrita a afirmação do direito de existir. A 

abordagem metodológica baseada na escrevivência, conceito de Conceição Evaristo 

(2017), permite que as narrativas das mulheres quilombolas sejam reconhecidas como 

conhecimento legítimo e aqui, valorizadas dentro do campo acadêmico. 

Essa pesquisa se estrutura em três capítulos interligados, que percorrem 

diferentes dimensões da luta quilombola, articulando conceitos de violência epistêmica, 

direitos territoriais e sistemas alternativos ao colonialismo. A pesquisa se baseia em 

uma abordagem teórico-crítica, ancorada na escrita de Conceição Evaristo, Maria 

Beatriz Nascimento e Nego Bispo, cujas perspectivas possibilitam compreender as 

dinâmicas de resistência e protagonismo das mulheres quilombolas. 

No primeiro capítulo, investigo a violência epistêmica que historicamente 

invisibilizou as narrativas do povo negro, com ênfase em como essas narrativas tentou 

apagar as histórias das mulheres quilombolas. Além disso, recorro ao pensamento 

decolonial e contracolonial, destacando a cosmovisão de Nego Bispo, que propõe novas 

leituras sobre as formas de existência quilombola para além dos marcos impostos pelo 

Estado. Esse capítulo estabelece o alicerce teórico para compreender os desafios 

enfrentados pelas comunidades quilombolas no campo do direito. 

O segundo capítulo se dedica à análise dos direitos quilombolas no 

ordenamento jurídico brasileiro. A partir da Constituição Federal de 1988 e da 



 

23  

legislação infraconstitucional, examino os mecanismos legais de reconhecimento e 

titulação dos territórios quilombolas, problematizando suas limitações e as contradições 

entre a teoria e a prática. Esse capítulo permite compreender como o Estado regula, mas 

também dificulta,  o acesso dos quilombos aos seus direitos territoriais. 

Por fim, no terceiro capítulo, centro a análise no Quilombo Alto Santana, 

apresentando sua história, os desafios enfrentados pela comunidade e o protagonismo 

das mulheres quilombolas na luta pelo reconhecimento e o processo de titulação do 

território. Para isso, fundamento-me na perspectiva de Maria Beatriz Nascimento, que 

concebe o quilombo como um sistema alternativo à lógica colonial, capaz de sustentar 

formas autônomas de organização social e territorial. A partir desse referencial, analiso 

como as mulheres do Quilombo Alto Santana têm sido agentes fundamentais na defesa 

de seu território e na reivindicação de seus direitos. 



 

24  

CAPÍTULO 1 – “A LUTA DOS QUILOMBOS ONTEM HOJE E AMANHÃ” - 

Uma Leitura do Conceito de Violência Epistêmica no Campo do Direito 

 

Um rio não deixa de ser um rio 

Quando ele conflui com outro rio. Ele 

continua em sua essência. 

Essa é a grandeza da confluência. 

(Nego Bispo). 

 

 

Eu proponho refletir sobre as marcas da violência epistêmica como um dos 

pilares estruturantes do racismo e do sexismo que atravessam as trajetórias do povo 

negro no Brasil, em especial das mulheres negras e quilombolas. Parto da compreensão 

de que essa violência não se dá apenas pela exclusão física dos corpos, mas 

principalmente pela negação de seus saberes, de suas memórias e de suas formas de 

existir no mundo. Ao escrever a partir da escrevivência, inspirada por Conceição 

Evaristo, posiciono minha escrita como um gesto de ruptura com o silenciamento e 

como instrumento de resistência. 

Ao longo do texto, abordo como a epistemologia do colonizador moldou a 

produção de conhecimento e as formas jurídicas de reconhecimento. Nesse contexto, 

discuto o Direito Achado na Rua como alternativa insurgente, que reconhece a produção 

de direitos a partir das experiências populares e dos territórios. Essa perspectiva é 

fundamental para compreender a luta dos povos quilombolas frente ao Estado, marcada 

por morosidade, racismo institucional e apagamentos históricos. A violência epistêmica, 

portanto, atravessa os marcos legais, acadêmicos e políticos, exigindo de nós uma 

escuta atenta às vozes historicamente silenciadas. 

Ao trazer a centralidade das mulheres quilombolas nesse debate, destaco a 

interseccionalidade como chave analítica. São elas que resistem às múltiplas opressões 

de gênero, raça, classe e território, preservando a identidade cultural, os saberes 

ancestrais e os modos de organização comunitária. A partir da oralidade e das 

experiências vividas, essas mulheres constroem outras formas de existência, que 

rompem com as estruturas coloniais e reafirmam o quilombo como espaço de vida, 

resistência e reexistência. 

Por fim, apresento a identidade quilombola como um território simbólico e 

político que se afirma contra as lógicas de apagamento. Essa identidade, sustentada 



 

25  

pelas práticas cotidianas e pelos afetos, revela-se como caminho para a reconstrução de 

narrativas, para o fortalecimento da memória coletiva e para a reivindicação dos direitos 

quilombolas. Escrever sobre isso, para mim, é também me reconhecer parte desse 

processo: mulher negra, pesquisadora e pertencente à luta por justiça e reconhecimento. 

  



 

26  

 

1.1 A Violência Epistêmica do Direito e as Escritas que desobedecem 

 

Inspirada pela potência da escrita de mulheres negras, a ação de borrar as 

imagens de um passado agonizante, onde o corpo-voz das mulheres negras escravizadas 

estava sob o controle dos escravocratas assume um significado profundo, como nos 

ensinou Conceção Evaristo. Esses corpos e vozes também são territórios de disputas. A 

escrevivência, por sua vez, não se limita à escrita, mas carrega consigo a vivência da 

coletividade, sendo essencial para o fortalecimento do coletivo por meio da história 

contada. Seguimos por esse caminho, apegados as mãos dos escritores citados, não 

apenas para provocar um incômodo necessário, mas também para produzir um 

conhecimento científico e coletivo a partir de nós mesmas. 

E se ontem nem a voz pertencia às mulheres escravizadas, hoje a letra, a 

escrita, nos pertencem também. Pertencem, pois nos apropriamos desses 

signos gráficos, do valor da escrita, sem esquecer a pujança da oralidade de 

nossas e de nossos ancestrais. Potência de voz, de criação, de engenhosidade 

que a casa-grande soube escravizar para o deleite de seus filhos. E se a voz de 

nossas ancestrais tinha rumos e funções demarcadas pela casa-grande, a 

nossa escrita não. (Evaristo, 2020, p. 30) 

 

Evaristo (2020) não apenas nos guia à retomada do controle de nossas 

vozes, mas também se transforma em resistência, onde a memória/identidade se 

reconstrói a partir de nossos próprios termos. Essa apropriação dos signos gráficos, 

longe de desconsiderar a oralidade, resgata uma tradição de resistência e reinventa as 

formas de expressão e criação. A escrita negra, portanto, não é apenas um ato de 

reocupação de um espaço anteriormente negado, mas uma ferramenta de visibilidade. 

A partir dessa perspectiva, cabe refletir sobre como esse movimento de 

retomadas de direitos se insere nos moldes acadêmicos, especialmente nas perspectivas 

dos quilombos e, em particular, das narrativas das mulheres que lideram esses 

territórios. Trata-se de reconhecer que a invisibilidade também atravessa as estruturas 

acadêmicas e evidenciar que o Direito, do ponto de vista produtivo e científico, ainda 

apresenta lacunas ao lidar com as questões quilombolas. Desta forma, explorar essas 

questões, ampliando a análise sobre as ausências e desafios enfrentados pelas 

comunidades no campo jurídico tornam-se fundamentais. 

Nos moldes acadêmicos, essa escrita, conforme mencionado anteriormente, 

busca evidenciar as lacunas do Direito frente às questões quilombolas na busca por 

direitos de seus territórios, especialmente, nas entrelinhas da Constituição Cidadã de 



 

27  

1988. Para isso, é essencial compreender as dinâmicas que o próprio Direito silenciou e 

continua silenciando. Mais especificamente, há distinção entre os direitos ditos 

normativos e os direitos dos povos quilombolas que não se limitam a propriedade. No 

âmbito do Direito garantido pelo Estado, é preciso conhecer sua ambivalência: pode 

atuar tanto como um instrumento de opressão quanto como um meio de transformação 

social.  

No caso doa territórios quilombolas, a certificação, demarcação, 

identificação, titulação, são termos que refletem as etapas do processo de regularização 

jurídica fundiária. Entretanto, é importante destacar que essas etapas também são 

atravessadas pelo racismo e pela morosidade. 

Diante disso, é possível afirmar que o Direito, tal como se apresenta, é 

capaz de atender às demandas quilombolas? Em contraponto à tradicional produção 

normativo-jurídica, o Direito Achado na Rua, Pluralismo Jurídico e Direitos Humanos‖ 

busca demonstrar a inquietude dos sujeitos que a todo tempo estabelece as práticas de 

resistência das violências epistêmicas que confluem com o romper das dogmáticas 

das narrativas oficiais. O professor José Geraldo, ao discorrer sobre o que é o Direito 

Achado na Rua, demonstra que: 

 
Desde o lançamento do projeto O Direito Achado na Rua toda a minha 

produção ficou marcada, nos planos epistemológico, político e cultural, pelos 

paradigmas deste projeto. Trata-se de uma ruptura com a epistemologia 

jurídica tradicional, que isola o direito em sua dogmática formalista, 

desconectando-o das práticas sociais. O Direito Achado na Rua propõe uma 

epistemologia insurgente, baseada no diálogo com as experiências populares 

de criação de direitos, reconhecendo-as como fontes legítimas de 

normatividade. Essa perspectiva rompe com o monopólio do saber jurídico 

acadêmico e abre espaço para uma pluralidade de vozes e saberes.". (Junior, 

2008, p. 28) 

 

Indo ao encontro dos levantamentos do professor, a história das resistências 

quilombolas se apresenta como prática insurgente. Mas cabe aqui mencionar, que o 

quilombo Alto Santana se apresentará como um exemplo vivo dessa prática insurgente, 

evidenciando como o Direito pode ser reinventado a partir das vivências coletivas e das 

tradições culturais que resistem às opressões coloniais. 

Assim como as experiências desperdiçadas (Junior, 2008) refletem 

ausências impostas por um processo de negação do outro, a trajetória do Quilombo Alto 

Santana revela a persistência dessas ausências na luta por reconhecimento territorial e 

pela preservação de sua identidade, apesar de ter avançado em muitas conquistas que 

iremos trabalhar mais à frente. 



 

28  

O quilombo Alto Santana reflete a persistência dessas ausências na luta por 

reconhecimento territorial, mas com o detalhe precioso de que são as lideranças 

mulheres que tomaram frente na busca por direitos do território. De acordo com Thula 

Pires (2018), a partir das reflexões de Lélia Gonzalez, a noção de reexistência amplia a 

compreensão dessas trajetórias ao evidenciar os processos de enfrentamento às 

estruturas, mas também envolve a criação de novas referências identitárias e políticas, 

sustentadas na dinâmica cultural dos povos afro-diaspóricos. 

O conceito de amefricanidade, introduzido por Thula Pires em 

Racializando o Debate sobre Direitos Humanos, ao citar Lélia Gonzalez, emerge desse 

exemplo de reexistência e criatividade da luta negra na diáspora, com protagonismo 

feminino. Essa luta, concreta e permanente, enfrenta o genocídio em suas múltiplas 

dimensões e constrói uma categoria capaz de reescrever o percurso histórico, marcado 

por uma intensa dinâmica cultural resultante das heranças afro-diaspórica, ameríndia e 

europeia. Essas heranças nos constituem a partir de processos complexos de resistência, 

aculturação, assimilação e criação de novas formas de existir e resistir. Assim, a 

Amefricanidade reflete não apenas a construção de identidades, mas também fortalece a 

luta contra as violências cotidianas e institucionais que nos atravessam (Pires, 2018, p. 

73). 

Ao articular essas narrativas, é possível perceber como o direito, quando 

construído a partir da rua, dos territórios de resistência, também pode se tornar 

instrumento de emancipação. Isso conduz à reflexão sobre como as práticas quilombolas 

desafiam as normatividades e reconfiguram o espaço jurídico, a partir de outras 

epistemologias, rompendo com a colonialidade e criando caminhos para a pluralidade. 

Mas, essa pluralidade funciona de fato? Conforme veremos mais adiante, 

não tem sido bem a realidade para os povos quilombolas. Ao passo que debatemos 

sobre essas reflexões, podemos observar que se trata de direitos mínimos, direitos 

humanos. No caso do quilombo Alto Santana, faz parte do conhecimento de boa parte 

da população da cidade de Goiás que a construção da cidade se deu por mãos negras, 

mas a sua colocação é no sofrimento e escravização não apenas de seus corpos, mas de 

seu direito de existências. 

Desta forma, cabe sempre o questionamento por parte da lógica que nega 

essa narrativa. Podemos verificar nos escritos do professor Antônio Escrivão (2023), 

que o colonialismo emprega em variados vertentes os mesmos processos de 

apagamento. 



 

29  

 
Uma história de ausências produzidas em um cotidiano de opressão e 

exploração, repleta de experiências desperdiçadas pelo colonialismo 

instituído e desenvolvido como processo social de negação do ―outro‖, e pela 

colonialidade que ainda hoje se manifesta em diversas dimensões da 

sociedade brasileira, demarcada pelas condições do patrimonialismo, 

patriarcado e racismo características da formação econômica, social, política 

e cultural do Brasil. (Filho, 2023, p. 74). 

 

 

A ocupação desse espaço da cidade de Goiás não poderia ser reduzida à 

atuação de exploradores brancos, responsáveis pelo genocídio dos povos originários, 

nem ao sofrimento imposto às populações negras escravizadas. Ao contrário, ela é 

marcada pelo protagonismo das populações negras. No que se refere às mulheres, que 

desempenham um papel fundamental na história e na resistência do quilombo Alto 

Santana: a narrativa oficial, que atribui a fundação da cidade de Goiás à chegada do 

Anhanguera (diabo velho), invisibiliza histórias edificadoras.  

O território, marcado por conflitos, resistências e transformações sociais 

protagonizadas tanto pelos povos originários quanto pelas populações negras, busca não 

se limitar à exploração de ouro e à presença dos bandeirantes, mas estabelece o contexto 

de disputa e emerge o quilombo Alto Santana como espaço de 

territorialidade/resistência. 

Por isso, escrever sobre essas histórias exige um deslocamento. Não se trata 

de falar sobre os quilombos ou sobre as mulheres quilombolas como ―objetos de 

estudo‖, mas de reconhecer essas vozes como protagonistas, como narradoras de suas 

próprias trajetórias. É com esse entendimento que me coloco neste trabalho, não como 

alguém de fora, mas como uma mulher negra que compartilha a luta pela terra e 

reconhece as contradições do estado brasileiro. Um estado que, ao mesmo tempo em 

que se coloca como interlocutor carrega em suas estruturas as marcas da opressão e de 

violência dos nossos corpos. 

Beatriz Nascimento nos provoca nesse sentindo ao afirmar que é tempo de 

falarmos de nós mesmos, não como contribuintes ou vítimas da formação histórico- 

social do país, mas como participantes fundamentais desse processo. Suas palavras nos 

chamam a uma reflexão mais profunda: como narrar essas histórias sem reproduzir o 

apagamento promovido pelas metodologias tradicionais, marcadas pela perspectiva do 

colonizador? 

 
Quando nos propusemos a escrever uma história do negro no Brasil, 

sabíamos da dificuldade de tal empreendimento, entretanto se nos apresentou 

uma dificuldade inicial, que foi elaborar uma metodologia adequada e de uma 



 

30  

outra conceituação não só no nível do estudo em si, porém, mais 

precisamente, na utilização de conceitos que vão ao encontro daqueles 

universalizados pela dominação ocidental, os quais consistem em expressar a 

posição do dominador frente aos seus dominados. (Nascimento, 1972, p.48) 

Escrever sobre o que proponho, como pontua Beatriz, é um desafio, embora 

necessário. Não apenas porque as metodologias que temos à disposição estão 

atravessadas pela lógica colonizadora, mas porque esse trabalho exige que reinventemos 

nossas próprias ferramentas de análise. É um processo de ruptura com conceitos criados 

para nos limitar, porém, mais do que isso, afirmação da nossa existência, da nossa 

resistência e da nossa centralidade na construção deste país através de romper de cercas, 

como as escritas acadêmicas. 

A estrutura colonial da escravização no nosso país resultou no tratamento 

desigual das mulheres negras no seio da sociedade brasileira. É nesse sentindo que 

quando Conceição Evaristo afirma que o importante não é ser o primeiro ou primeira, o 

importante é abrir caminhos‖, numa entrevista dada ao programa Roda Viva, em 2021, 

ela nos provoca a refletir profundamente sobre nosso lugar enquanto mulher negra 

pesquisadora. Essa reflexão se intensifica ao considerarmos que os caminhos que 

percorremos hoje foram abertos, também pelos sofrimentos, mas, sobretudo pelas 

resistências de nossas ancestrais. Dessa forma, a escrita se torna um ato contínuo de 

ocupação de espaços historicamente negados que atualmente também é luta por 

pertencimento à pesquisa. 

Assim, como as hierarquias de raça e gênero foram fundamentais para a 

estruturação do pensamento colonial e para sua perpetuação até os dias atuais, em 

relação à miscigenação, por exemplo, podemos verificar que ela atua como suporte ao já 

mencionado mito da democracia racial, escondendo, em verdade, o estupro colonial 

praticado pelo colonizador contra mulheres negras e indígenas (Carneiro, 2005, p. 64). 

Nesse contexto, retomar o mito da democracia racial a partir da 

compreensão de Lélia Gonzalez é fundamental. Para a autora, ideologias nacionais 

como democracia racial e miscigenação se reproduziriam por meio de discursos que 

naturalizariam a experiência da escravidão e seus efeitos deletérios sobre a sociedade 

capitalista. A autora reagia às formulações do pensamento social brasileiro que viam o 

mestiço como ponto positivo de nossa nacionalidade. Na contramão, ela explicava: ―Na 

verdade, o grande contingente de brasileiros mestiços resultou de estupro, de 

violentação, de manipulação sexual da escrava. Por isso existem os preconceitos e os 

mitos relativos à mulher negra: de que ela é mulher fácil, de que é boa de cama (mito da 



 

31  

mulata) etc. e tal (Gonzalez, 2020, p. 12). 

Gênero e raça se articulam produzindo efeitos específicos, ou definindo 

perfis específicos para o deixar morrer e deixar viver. No que diz respeito ao gênero 

feminino, fica evidente a ênfase em tecnologias de controle sobre a reprodução, as quais 

se apresentam de maneira diferenciada segundo a racialidade; quanto ao gênero 

masculino, evidencia-se a simples violência (Carneiro, 2005, p.72). 

De acordo com dados da Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílios 

Contínua (PNAD Contínua), no Brasil, no ano de 2023, aproximadamente 6,08 milhões 

de pessoas estavam vinculadas ao trabalho doméstico, sendo 91,1% desse total formado 

por mulheres, o que corresponde a cerca de 5,54 milhões de trabalhadoras, enquanto os 

homens representavam apenas 8,9% (IBGE, 2023). Entre as mulheres, a maioria era 

negra, com média de idade de 49 anos, e apenas um terço possuía carteira assinada, o 

que reflete a persistência da informalidade e da precarização do trabalho doméstico 

(IBGE, 2023). 

A desigualdade racial e de gênero também se expressa na remuneração. 

Dados de 2022 indicam que as mulheres brasileiras ganhavam, em média, 19,4% a 

menos que os homens, sendo que, em cargos de direção, essa diferença salarial atingia 

25,2% (IBGE, 2022). No caso das trabalhadoras domésticas, a situação é ainda mais 

crítica, uma vez que a maioria recebe apenas um salário-mínimo, refletindo o histórico 

de desvalorização dessa atividade no Brasil (IBGE, 2023). Esse cenário confirma a 

análise de Soares (2000), segundo a qual ―são as mulheres negras que arcam com todo o 

peso da discriminação de cor e de gênero, e ainda mais um pouco, sofrendo a 

discriminação setorial-regional-ocupacional que os homens da mesma cor e a 

discriminação salarial das brancas do mesmo gênero‖ (Soares, 2000, p. 51). Assim, as 

mulheres negras seguem enfrentando os efeitos combinados do racismo e do sexismo, 

sendo as mais afetadas pela informalidade e pela precarização do trabalho. 

Ao apontar como gênero e raça operam conjuntamente na regulação da vida 

e da morte, Carneiro (2005) nos conduz a uma reflexão sobre os mecanismos que 

sustentam essa estrutura até o presente. Se, por um lado, as mulheres negras enfrentam 

estratégias de controle que limitam sua autonomia reprodutiva, por outro, os homens 

negros são alvo de uma violência direta, manifestada na letalidade estatal. Essa 

dinâmica não se encerra na violência física, mas reverbera na invisibilização das 

epistemologias negras, perpetuando a exclusão de seus saberes nos espaços 

institucionais. Dessa forma, a racialização das políticas de controle se entrelaça com a 



 

32  

violência epistemológica operando como um pilar da continuidade colonial que molda 

as relações sociais e institucionais no Brasil. 

Esse controle corresponde a destruição ou desqualificação dos saberes 

produzidos fora do cânone eurocêntrico, um processo que destitui a população negra da 

possibilidade de ser sujeito de conhecimento legítimo (Carneiro, 2005, p. 102). Ao 

tratar da luta por direitos quilombolas, como já mencionado, inevitavelmente nos 

deparamos com os entraves das violências que silenciaram as histórias elaboradas e 

vividas pelas mulheres. 

No caso das mulheres negras, essa violência ganha contornos 

interseccionais. Historicamente, elas enfrentam a dupla marginalização do racismo e do 

sexismo, o que agrava sua ausência nos lugares de produção do saber reconhecido. 

Como aponta Carneiro (2003, p.120), a mera identidade de gênero não 

garante solidariedade automática entre mulheres de diferentes raças – ao contrário, as 

contradições do racismo dentro do feminismo fizeram com que as mulheres negras 

tivessem de lutar contra sua invisibilização inclusive nos movimentos feministas. 

Essa constatação leva Carneiro (2003) a conclamar a necessidade de 

enegrecer o feminismo‖, inserindo as experiências das mulheres negras no centro do 

debate político. Logo, a invisibilidade epistêmica das mulheres negras não é um efeito 

colateral acidental, mas parte estruturante de um sistema de conhecimento que 

historicamente privilegiou perspectivas masculinas e brancas, relegando mulheres 

negras  e seus saberes  a um segundo plano. 

Quando transladamos essa discussão para o universo das comunidades 

quilombolas, percebemos uma intensificação desse processo de invisibilização. As 

mulheres quilombolas, situadas na confluência entre a opressão de gênero, racial e 

territorial, vivenciam uma forma ainda mais aguda de silenciamento. 

Para a Jarid Arraes, as evidências das omissões demonstram como a 

memória histórica brasileira apaga suas contribuições, perpetuando desigualdades e 

silenciamentos. Como afirma a autora, ―os registros brasileiros esquecem da história das 

mulheres, e quando essas mulheres são negras, a situação piora (Arraes, 2015, p. 10). 

Esse processo também atinge o lugar de fala das mulheres negras. Nessa direção, Grada 

Kilomba (2021) traz um comparativo potente ao usar a boca como metáfora para a 

posse. Durante a escravidão, os instrumentos de tortura utilizados pelos senhores 

brancos – que parecem remeter apenas ao passado ainda marcam os corpos negros no 

presente. 



 

33  

Para impedir que as pessoas negras mastigassem a cana-de-açúcar enquanto 

trabalhavam nas plantações, o colonizador utilizava máscaras faciais que as 

impossibilitavam de falar. Essas máscaras não serviam apenas como um mecanismo de 

tortura física ao gerar fome, mas, sobretudo, como uma ferramenta de silenciamento 

imposto aos africanos escravizados. A boca, símbolo da fala, tornou-se também o 

espaço da opressão. No cerne do racismo, as máscaras de tortura materializavam a 

imposição do medo e a tentativa de anular a subjetividade e a voz dessas pessoas 

(Kilomba, 2021, p. 37). 

As narrativas que são silenciadas, atravessadas por racismo sexismo, 

atrelam as mulheres quilombolas como desprovidas de valores as suas práticas e 

saberes. Essa imagem predominante sobre a política do quilombo ignora a complexa 

gestão do cuidado com os territórios. Esse percurso nos leva, em diálogo com Grada 

Kilomba, a questionar: Quem pode falar? O que acontece quando falamos? E sobre o 

que podemos falar? (Kilomba, 2021, p.33). 

Respondendo à primeira pergunta, pode parecer óbvio a quem possui o 

privilégio para narrar a história. Mas, os narrativos oficiais, que tradicionalmente 

dominam a produção de conhecimento, evidenciam a urgência da resistência como 

prática política. Essa resistência passa pela ocupação de espaços de fala e pela 

desconstrução das narrativas hegemônicas que sustentam a desigualdade racial. Romper 

com essas narrativas racistas e promover sua ressignificação permite que as vozes 

historicamente silenciadas ocupem seu lugar na construção da memória coletiva. 

O espaço que essas mulheres ocupam na ancestralidade, que deveria ser um 

elemento de força e transformação, tem sido frequentemente ressignificado para 

mercantilização da cultura quilombola. Como analisa Mariléa de Almeida (2023), as 

práticas tradicionais são frequentemente idealizadas, retirando dessas experiências sua 

capacidade de mobilização no tempo/presente. Ao abordar a identidade quilombola, 

frequentemente se naturaliza sua associação ao território, ignorando os processos de 

construção identitária que atravessam essas mulheres. 

A autora propõe uma leitura a partir da subjetividade corporificada, 

destacando como a identidade das mulheres quilombolas é moldada por experiências de 

resistência e luta (Almeida, 2023, p. 165). O espaço ocupado por essas mulheres não se 

restringe aos quilombos rurais. É essencial compreender o ser mulher quilombola para 

além da geografia, considerando também as formas de organização dessas mulheres e 

sua relação com as lutas sociais, os processos educativos e a ancestralidade (Silva, 2022, 



 

34  

p. 211). 

A violência epistêmica se torna ainda mais complexa quando analisada sob 

uma perspectiva interseccional. No contexto das mulheres negras e quilombolas, essa 

violência se estende invisibilização de seus conhecimentos, mas se entrelaça com 

múltiplas formas de opressão que envolve a raça, o gênero, a classe e a territorialidade. 

O conceito da interseccionalidade criado por Kimberlé Crenshaw (1989), nos permite 

compreender como essas questões atravessam as mulheres negras. A proposta de 

Crenshaw (1989) sobre a interseccionalidade oferece o filtro para entender as formas 

complexas pelas quais as discriminações de gênero, raça, classe e outros marcadores 

sociais se interagem, afetando de maneira singular as vidas das mulheres negras. 

Para Crenshaw, essas múltiplas camadas de opressão não podem ser 

analisadas separadamente, pois sua interação produz uma experiência de marginalização 

única que exige um entendimento mais profundo das estruturas sociais que as 

sustentam. Assim, as mulheres quilombolas, ao enfrentarem não apenas o racismo, mas 

também o sexismo, o classismo e a invisibilização de seus saberes e histórias, 

experienciam essas opressões de maneira multifacetada, tornando a luta por seus 

direitos ainda mais desafiadores e urgentes. 

No entanto, conforme observa Carla Akotirene (2019), a interseccionalidade 

não se limita a uma simples sobreposição de opressões. A autora defende que, ao 

compreender essas identidades atravessadas, é essencial considerar como elas são 

politicamente mobilizadas, ou seja, como as mulheres negras e quilombolas agem e 

resistem às condições que buscam subjugá-las. 

Ao invés de enxergar opressões como uma hierarquia, onde um fator é mais 

importante do que o outro, Akotirene sugere que a interseccionalidade deve ser 

abordada como uma dinâmica em que as diferenças são reconhecidas e, a partir desse 

reconhecimento, transformadas politicamente. Para as mulheres quilombolas, isso 

implica não só o enfrentamento das opressões que surgem nas fronteiras do racismo e 

do sexismo, mas também a criação de estratégias de resistência que desafiem essas 

estruturas e promovam o a partir de suas próprias identidades a preservação de sua 

territorialidade. 

Lélia Gonzalez (1984) destaca os efeitos profundos nas vidas daquelas que 

foram negativamente impactadas por essas interseccionalidades. Desta forma, a autora 

pontua: 

Quanto à mulher negra, que se pense em sua falta de perspectivas quanto à 

possibilidade de novas alternativas. Ser negra e mulher no Brasil, repetimos, 



 

35  

é ser objeto de tripla discriminação, uma vez que os estereótipos gerados pelo 

racismo e pelo sexismo a colocam no nível mais alto de opressão. Enquanto 

seu homem é objeto da perseguição, repressão e violência policiais (para o 

cidadão negro brasileiro, desemprego é sinônimo de vadiagem; é assim que 

pensa e age a polícia brasileira), ela se volta para a prestação de serviços 

domésticos junto às famílias das classes média e alta da formação social 

brasileira. (Gonzalez, 1984, p. 50). 

 

O diagnóstico apontado por Gonzalez revela uma realidade de exclusão em 

que as mulheres negras, além de enfrentarem o racismo estrutural, veem sua própria 

agência e possibilidades de transformação comprometidas por um sistema que perpetua 

suas condições de subordinação. Assim, suas vidas são continuamente redirecionadas 

para espaços de invisibilidade, onde as poucas alternativas que lhes são oferecidas estão 

atreladas às funções de cuidado. 

São justamente esses pontos levantados que nos permitem identificar as 

práticas de resistência que se entrelaçam às estruturas racistas e sexistas enfrentadas 

pelas mulheres. São elas que, em grande medida, condicionam a manutenção dos 

direitos quilombolas. É o que nos indica Selma Dealdina: 

 
São as mulheres quilombolas que preservam a identidade cultural e política 

de seus territórios, são lideranças, representantes associativas, profissionais 

de diversas áreas de trabalho, benzedeiras, raizeiras, parteiras, são as guardiãs 

dos santos e das bandeiras das manifestações culturais. (Dealdina, 2020, p. 

38). 

 

Acredito que, na escrita, seja necessário abordar não apenas as práticas 

dessas mulheres frente a busca por direitos, mas conduzir o fio metodológico da 

oralidade, da escuta daquelas que executam a resistência de seus territórios pelas 

práticas dos saberes não atrelados ao Estado. De acordo com Gomes, 

 
práticas e saberes territoriais reconstroem os símbolos e as significados 

masculinos, que muitas vezes predominam sobre o quilombo. Produzindo 

como repercussão o papel das mulheres na política quilombola. Depois de 

perceber como essas práxis são fundamentais na dinâmica da territorialidade, 

destaco como essas mutualidades passam a circular ou transbordar em outros 

espaços. (Gomes, 2022, p.133). 

 

  



 

36  

A autora aponta como o racismo e o sexismo estruturam a vida das mulheres 

negras, restringindo suas possibilidades e empurrando-as para trabalhos precarizados. 

No ponto contrário, como destaca Maria (2022), essa realidade não apaga a potência 

dessas mulheres na construção de seus territórios e de suas próprias histórias. A 

academia muitas vezes ignora suas práticas, mantendo um distanciamento que reforça a 

invisibilidade de suas experiências. Mas nos quilombos, nas comunidades e nos espaços 

de luta, são essas mulheres que movem processos, defendem direitos e constroem 

pertencimentos, mesmo quando suas trajetórias seguem sendo apagadas ou reduzidas a 

abstrações. 

Trata-se de uma atitude política que privilegia os usos de saberes como 

forma de ampliar espaços de subjetivação, constituídos por meio de deslocamentos de 

sentidos que essas mulheres realizam frente aos efeitos das exclusões de raça, de classe 

e gênero que afetam seus corpos e os territórios de suas comunidades (Almeida, 2023, 

p. 33). 

Partindo para a cidade de Goiás, território do quilombo Alto Santana, 

identificamos que boa parte da sua história nos conduz às invisibilidades das mulheres 

negras. A cidade, conhecida pelas belas poesias de Cora Coralina, por muito tempo 

ignorou o feito da primeira mulher negra a publicar um livro de poesias no estado. 

Leodegária de Jesus, professora e intelectual, publicou em 1906, aos 17 anos, Corôa de 

Lyrios, uma coletânea de 30 poemas marcados pelo romantismo e por reflexões que 

ultrapassavam o âmbito pessoal, abordando também questões sociais e identitárias. 

Nascida em 8 de agosto de 1889, em Caldas Novas, Leodegária se mudou para a antiga 

capital, Vila Boa (atual Cidade de Goiás), onde estudou no Colégio Sant‘Ana  uma 

instituição católica frequentada por jovens de famílias abastadas. 

Sua trajetória acadêmica, no entanto, foi interrompida pela discriminação 

racial e de gênero: foi impedida de ingressar na Faculdade de Direito por ser negra. 

Apesar disso, Leodegaria foi uma das fundadoras do semanário A Rosa (1907), primeiro 

periódico da imprensa feminina em Goiás, que abordava temas como conflitos 

conjugais, ciúmes e a condição da mulher em um contexto patrimonial. Sua atuação no 

Clube Literário Goiano e a publicação de Orchídeas (1928), obra que mescla 

romantismo e nuances modernistas, consolidaram seu lugar pioneiro na literatura 

regional. 

A análise de sua escrita revela não apenas um erotismo sutil e devoção à 

figura paterna, mas também uma crítica implícita às estruturas opressoras de seu tempo, 



 

37  

marcado pelo pós-abolição e pela marginalização de mulheres negras. A luta de 

Leodegária por reconhecimento reflete-se em iniciativas atuais de reparação histórica. 

Em 2023, a Universidade Federal de Goiás (UFG) concedeu-lhe, in memoriam, o título 

de Doutora Honoris Causa, tornando-a a primeira mulher negra a receber essa honraria 

na instituição. Esse gesto simboliza um esforço para resgatar sua trajetória, por muito 

tempo ignorada, assim como outras vozes negras na historiografia literária. A criação de 

um memorial em sua homenagem, em parceria entre a UFG e a prefeitura da Cidade de 

Goiás, reforça esse compromisso com a preservação de sua memória. 

Seus versos em Orchídeas, como desperta a natureza. Um claro sol 

dourado‖, revelam não apenas sensibilidade poética, mas um amor profundo por Goiás e 

uma luta incansável por igualdade. Sua história, entrelaçada à resistência de mulheres 

negras, demonstra que a produção cultural e literária é um ato político, capaz de romper 

silêncios. 

Goyaz querida! Pérola mimosa 

Destes sertões soberbos do Brasil! 

Terra que amo, que Minh ‗alma adora, 

Ao ver-te longe, tão distante, agora, 

Quero-te mais ainda, minha terra gentil! 

E vivo a recordar as joias ricas, 

Que te enfeitam o collo primoroso; 

De cujas frindes, virides, faceiras, 

Saúda o pôr do sol o sabiá queixoso. 

Ah! Como é belo nas manhãs rosadas, 

Cheias de luz, de aromas, de harmonias, 

Correr teus vales aromatizados, 

Aos beijos perfumosos das auras fugidias. 

Em noites consteladas, quando a flauta 

E os bandolins desatam pelo espaço, 

Essas notas refeitas de pesares, 
Ao palor ideal de teus luares, 

Como é grato sonhar em teu morno regaço. 

E como é doce à sombra dessas mattas, 

Onde tecem rolinhas ninhos frouxos, 

Acalentar um sonho estremecido, 

Ouvir do arroio o marulhar sentido, 

Á luz aveludada desses teus poentes roxos. 

(Leodegária de Jesus, Orchídeas, 1928) 

 

Apesar de mostrar uma conexão íntima e poderosa com o território que 

habitava, é fundamental refletir como essa produção, especialmente vinda de uma 

mulher negra em um contexto de tantas barreiras, marca uma ruptura simbólica com os 

padrões de exclusão da época. Ao ocupar um espaço na literatura, Leodegária reafirmou 

a presença e a relevância das mulheres negras na construção cultural e histórica de 

Goiás. 

A partir dessas reflexões, podemos nos aproximar das experiências 



 

38  

vividas pelas mulheres quilombolas, compreendendo como suas trajetórias são 

atravessadas pelos desafios aqui colocados, mas também por saberes e resistências que 

sustentam a vida em seu território. A partir da oralidade, ouvir suas histórias trazem 

camadas essenciais para entender como enfrentam o silenciamento e a invisibilidade, 

construindo seu pertencimento (mesmo que não saibam disso) na identidade e luta no 

dia a dia. Assim, trazer as falas das mulheres quilombolas nos permite acessar essas 

narrativas em sua potência, reconhecendo caminhos próprios de resistência e 

transformação. 

 

1.2 Quando o corpo é a terra: identidades quilombolas entre afetos e lutas 

 

A identidade quilombola tece, em sua essência, um contraponto às 

narrativas coloniais já mencionadas. Desta forma, vai além dos escritos, pulsando na 

oralidade que atravessa gerações, nas memórias entrelaçadas na territorialidade e nas 

cosmologias ancestrais que habitam os territórios. Trazer a identidade para o centro da 

escrita, nesse momento, é importante para compreendermos de que forma as violências 

epistêmicas e o próprio Direito atingem diretamente sobre os direitos conquistados pelo 

coletivo quilombola junto ao Estado. Ao mesmo tempo, permite identificar as formas de 

contraposição dessa violência. 

Como um dos instrumentos de contraposição à lógica que tentou reger o 

modo de vida dos povos quilombolas, podemos destacar o quilombismo, cunhado por 

Abdias do Nascimento; e as redes discursivas que atravessam a construção do direito e a 

cosmovisão do modo de vida quilombola a partir da escrita. De acordo com Gomes 

(2022), Abdias empregava ao quilombismo uma valoração não apenas sobre a relação 

do narrador com o estudo, mas com os recursos disponíveis para desenvolver as 

investigações, nos provocando a observar outras estratégias de produção de 

conhecimento. 

Partindo dos ensinamentos de Abdias do Nascimento (1980), o autor destaca 

o quilombo de Palmares como o maior exemplo de contraposição à colonização, 

especialmente no que se refere ao sistema de posse de terras — resistindo ao longo do 

tempo e que ainda emprega, nos dias atuais. Por isso, o quilombismo aposta numa 

dimensão alargada da política cultural do negro: com o seu desdobramento 

epistemológico, a agência do quilombo é sustentada por uma matriz de conhecimento 

que foi acumulada nesta trajetória de defesa da vida negra. 



 

39  

O questionamento do que é ser quilombola nos provoca a refletir sobre as 

dimensões simbólicas, políticas e históricas que constituem essa identidade, 

indissociável da própria noção de território. Quando percebemos isso dentro do 

contexto do quilombo Alto Santana, na cidade de Goiás, a sua memória histórica logo 

nos conduz à da servidão. A memória das mulheres, especificamente, é levada às 

contribuições que transcendem a esfera da empregada, arrumadeira, lavadeira etc. Não 

por acaso, que várias mulheres quilombolas se valem da transmissão de saberes pela 

oralidade, como forma de fortalecer os vínculos entre as pessoas e os territórios. Suas 

práticas mobilizam no que se denomina de território de afeto, entendido como um 

campo de ação política que se exprime pela manutenção, criação ou redefinição de 

espaços potencializados para aqueles que vivem nos territórios quilombolas.  

Territórios de afetos não são definidos pela identidade jurídica quilombola, 

mas pela relação que se estabelece com o lugar e com aqueles que nele vivem (Almeida, 

2021, p. 298). Para exemplificar a condição fundamental da territorialidade para os 

povos quilombolas, podemos ver o entrecruzo de ideias com Luiz Rufino Rodrigues 

(2014) sobre a pedagogia das encruzilhadas, dentro da lógica de constitucionalismos das 

encruzilhadas. Em sua tese, o autor nos traz o projeto encarnado no Orixá Exu, com 

conceitos de cruzos, rolês epistemológicos, ebós, assentamento, povo de rua, entre 

outros conceitos que se firmam nos saberes contrários a racionalidade ocidental. Nessa 

lógica, a condensação da terra como caos que pariu Exu versa sobre os elementos que 

serão cultuados (sem pedra, sem orixá/sem Exu, sem orixá) (Rodrigues, 2017, p.17). 

Em relação à compreensão de território, Luiz Rufino expõe que: 

 
Assim a terra, um dos elementos principais a serem cultuados, compreende- 

se como a desagregação particulada e codificadora no microcosmo ioruba. Os 

seres e a terra são constituídos pelo mesmo movimento, pelo mesmo 

princípio. É nesse sentido que ato o ponto: o corpo é o primeiro terreiro, 

assim como a terra é o primeiro corpo (Rodrigues, 2017, p. 214). 

 

A partir da reflexão de Rodrigues Junior (2017), em diálogo com Mariléa 

de Almeida, percebo que a territorialidade quilombola não se restringe a uma dimensão 

geográfica ou jurídica, mas se constitui como um princípio ontológico, onde corpo, terra 

e ancestralidade se entrelaçam. Essa perspectiva ecoa nas lutas contemporâneas por 

titulação de terras, nas quais as comunidades quilombolas reivindicam não apenas o 

direito à posse, mas o reconhecimento de um modo de existência que desafia a 

racionalidade ocidental dominante. 



 

40  

A terra, enquanto "primeiro corpo" (Rodrigues, 2017, p. 214), é também 

espaço de cultivo de saberes e práticas que resistem à lógica fragmentadora do 

colonialismo. Nesse sentido, existe ainda o que analiso frente às falas das mulheres 

matriarcas entrevistadas nessa escrita como a negação‖ da identidade. Observo que, na 

história colonizada do território do Alto Santana, representada pela violência, isso 

atinge a própria tessitura simbólica e cosmológica dessas comunidades. 

Foi em 1966 que dona Araçá, hoje com 85 anos, uma das matriarcas do 

quilombo Alto Santana, chegou ainda criança aos pés do morro das Lajes, acompanhada 

de seus pais e irmãos. A família buscava melhores condições de vida, deixando para trás 

as dificuldades enfrentadas na roça. Na nova rotina urbana, dona Araçá ajudava os pais 

no trabalho diário para construir um lar. 

A primeira casa foi erguida próxima à chácara do Bispo onde, de acordo 

com ela, foi utilizada a técnica de pau a pique. As cercas de arame e as tabocas que  

delimitavam o espaço foram feitas pela própria família, assim como as demais moradias 

daqueles que começavam a ocupar o território. Logo após se estabelecerem, construíram 

a cisterna de água que abastecia toda a comunidade. Dona Araçá foi à primeira 

moradora do quilombo Alto Santana e relembra com emoção o início dessa história: 

 
tudo aqui era mato, era um trilho. Ele ia abrir uma rua aqui pra chegar na 

chácara do bispo, ai eles me tirou de lá porque quando eu tava lá não podia, a 

rua era muito estreita era um trinheiro aí eles loteou aqui e o primeiro lote 

eles tirou pra mim porque tinha escritura e se eu fosse ficar num outro lugar 

era com invasão eles podia jogar eu pro um outro lado, ai como era 

documento ai o dotor Brasil na época ele loteou e passou eu. Eu fui a 

primeira aqui, aqui tudo era mato. (Informação verbal. Araçá, 2024). 

 

Assim como outros moradores do quilombo, dona Araçá não tem clareza 

sobre o significado formal do termo quilombo, referindo-se ao território como 

comunidade. Para ela, ser quilombola está diretamente relacionado à descendência de 

pessoas escravizadas, uma percepção comum entre os moradores. Essa visão evidencia 

como a oralidade e as experiências vividas moldam as identidades quilombolas, muitas 

vezes desconectadas das definições acadêmicas ou jurídicas mais uma vez. 

  



 

41  

Figura 1- Casa de produção de peças de barro do quilombo 

 

Fonte: acervo da autora, 2024. 

 

A autora quilombola Mariléa de Almeida, ao analisar as questões vivenciadas em 

quilombos, traz uma perspectiva bastante importante, com a questão referente à cidadania e cor 

no país logo após a abolição: trazer marcas do cativeiro no corpo é ter cidade de segunda 

categoria, o que faz que as palavras negras‘ e direitos‘ pareçam antitéticas (Almeida, 2023, p.71). 

No diálogo com dona Araçá, é perceptível a força do sentido de coletividade que pulsa na vida 

em um quilombo. No entanto, a compreensão do que é 'ser quilombola' ainda parece difusa. Essa 

aparente negação não invalida a vivência coletiva, mas nos instiga a refletir: por que essa 

dificuldade em assumir ou nomear essa identidade? O ser quilombola também se refere ao ser de 

direitos. Vamos pensar que o contexto da cidade de Goiás sempre passou pela falta de direitos à 

população negra, e continuamente a população negra quilombola. 

A fala de dona Araçá revela uma sabedoria implícita em relação aos 

"direitos", mesmo que ela própria não os reconheça formalmente. Ela construiu sua casa 

por possuir a escritura e providenciou a cisterna como fonte de abastecimento de água 

para a população local. Percebe-se que, embora dona Araçá não mencione 

explicitamente os direitos básicos de acesso à água e à moradia, sua atuação demonstra 

como essas questões se entrelaçam com um senso de cuidado coletivo. 



 

42  

Figura 2- Lavanderia Coletiva do Quilombo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

Fonte: acervo da autora, 2021. 

 

Além disso, como matriarca do quilombo, por mais que não traduza em sua 

fala o que é ser quilombola, na prática esse contexto é outro, como nos ensina Selma 

Dealdina (2020): são as mulheres quilombolas que preservam a identidade cultural e 

política de seus territórios, são lideranças, representantes associativas, profissionais de 

diversas áreas de trabalho, benzedeiras, raizeiras, parteiras, são as guardiãs dos santos e 

das bandeiras das manifestações culturais. 

Na construção dessa história, ouvir dona Araçá é honroso, pois se trata de 

uma matriarca no qual carrega com ela sua sabedoria deixada pelos pais, passadas para 

os seus oito filhos, sendo seis vivos, dezoitos netos e seis bisnetos. É nessa perspectiva 

que Nego Bispo nos ensina: 

 
que os mais velhos me orientam a ouvir os cantos dos pássaros e os chiados 

da mata. Compreendendo o ambiente onde dei os meus primeiros passos 

como uma das bases de lançamento da minha trajetória. Uma memória 

maravilhosa desse tempo, que ainda pulsa, é acordar ouvindo o canto da 

passarada informando quais as condições meteorológicas do dia (Santos, 

2023, p. 10). 

 

Essa relação com os mais velhos revela a profundidade de um saber 

transmitido oralmente, em que as palavras carregam memórias, ensinamentos e práticas 

que moldam identidades e trajetórias. Escutar os mais velhos não é apenas um ato de 

respeito, mas uma forma de acessar um legado de conhecimento construído ao longo de 



 

43  

gerações, onde cada história, conselho ou reflexão traz consigo lições valiosas para 

compreender o passado e enfrentar os desafios do presente. De acordo com Mariléa, 

compreende-se, 

 
Não por acaso, que várias mulheres quilombolas se valem da transmissão de 

saberes como forma fortalecer os vínculos entre as pessoas e os territórios. 

Suas práticas mobilizam o que denomino de território de afeto, entendido 

como um campo de ação política que se exprime pela manutenção, criação 

ou redefinição de espaços potencializados para aqueles que vivem nos 

territórios quilombolas. Territórios de afetos não são definidos pela 

identidade jurídica quilombola, mas pela relação que se estabelece com o 

lugar e com aqueles que nele vivem (Almeida, 2021, p. 298). 

 

Nesse processo, a oralidade se torna indispensável para perpetuar tradições, 

fortalecer e garantir que as raízes dos povos quilombolas permaneçam vivas. Dona 

Araçá transparece ensinamentos que vão além de sua família, alcançando toda a 

comunidade, que a reconhece como uma verdadeira mestra daquele território. 

Atualmente, dona Araçá vive com um de seus filhos e diz que a vida no quilombo 

representa exatamente o que ela sempre desejou para si: um espaço de pertencimento, 

memória e continuidade. 

 
É bom demais a gente chegar lá, devagarzin a gente chega lá. Tem dia que 

asvez eu fico sentada aqui, tanta coisa bonita que eu já vi passar, do lado de 

lá, desse lado de cá, aqui no meu lado, tanta gente querendo ir embora, 

pessoas jovens, pessoa mais veia do que eu, e tô aqui, uai. Eu acho é bão 

demais! deixa eu por aqui, eu tenho é que viver mais (Informação verbal, 

2024). 

 

Com muita alegria, dona Araçá compartilha o cotidiano que construiu ao 

longo dos anos na comunidade. Ela destaca que a religião é um de seus pilares, 

sustentando sua alegria e força. Católica, relembra com carinho os festejos da Folia de 

Reis, da Folia de São Sebastião e das novenas, realizados por seis anos consecutivos. 

Como tradição, essas celebrações eram marcadas por mesas fartas de comida e bebida, 

preparadas e compartilhadas coletivamente pelos moradores. Nas palavras de dona 

Araçá: 

 
Menino bebia era chá, não tinha refrigerante, Coca-Cola, não tinha essas 

coisas não. Muito chá, leite com chocolate. Leite de onça, menino o leite de 

onça é bom demais da conta. Tinha o ponche. O ponche é feito de álcool, mas 

o ponche é uma delícia, porque Goiás só tem cachaceiro. O ponche é uma 

bebida muito gostosa, todo o aniversario meu, a primeira coisa que nóis fazia 

era o ponche, a juventude daquela época cada um entrava. É maça, abacaxi, 

uva, pêssego, açúcar, ou um pouquinho de rapadura e só um pouco de limão 



 

44  

e pinga. Gelo a vontade e se mexer com uma colher de pau é melhor ainda. 

Faz ele cedo e vai curtindo, menina do céu é bom demais (Informação verbal, 

2024). 

 

Esses conceitos, por sua vez, dialogam com a noção de território, 

especialmente no contexto do quilombo Alto Santana, onde a pertença dessas mulheres 

ao espaço é vivida como uma relação íntima com a vida cotidiana. Dona Araçá, aos 85 

anos, transmite um aprendizado valioso sobre convivência, ao afirmar: 

Ser muito calma, tolerância, paciência, escuta mais e fala menos. E viver sem 

arrependimento e procurar perdoar, esquecer magoas, assim a gente vai 

longe. Olhe eu vou no conviver o dia que eu num vou eu recebo um monte de 

mensagem ―ce num veio, aqui está ruim demais‖. Nos temo uma turma 

diferenciada lá, nos tem uma turma de umas dez, não tem diferença de 

sociedade não e tudo junto. So que a gente é mais assim, mais cuidado da o 

pessoal que foca mais atenção, mas da traquinagem e boca porca e risada, 

danado pra falar o que não presta. Eu gosto muito de brincar, pra mim todo 

mundo é gente, pra mim todo mundo é igual (Informação verbal, 2024). 

 

Além de dona Araçá, outra moradora e também matriarca do território nos 

demonstra o que já foi mencionando pela história de Araçá. É possível perceber, nas 

palavras de dona Araticum, de 83 anos, moradora do quilombo desde criança, um relato 

sobre o passado da região, que ela descreve como um matão, com um simples trieiro.3 

Segundo dona Araticum, o território ainda não era habitado, sendo seus familiares uns 

dos primeiros a chegarem por lá: 

Mamãe entrou aqui roçando o mato no facão, aí depois descobriu esse lote 

aqui, mamãe fez uma casinha de pau a pique, aí mamãe acabou de criar nós 

aqui. Aqui só tinha uma casa, só aquela casinha de onde [não identificado no 

áudio]. E tinha um que chamava Antônio Parnelo, ele vendia osso, ele 

cortava os ossos e fazia aquelas latas de manteiga (Informação verbal, 2024). 

 

Esse relato evidencia não apenas as dificuldades enfrentadas pelas famílias 

que se estabeleceram no local, mas também a resiliência e a capacidade de enfrentar as 

adversidades. A construção de uma nova vida no quilombo foi marcada por trabalho 

árduo e pela solidariedade entre parentes e vizinhos. Além disso, a memória do 

cotidiano simples e das relações familiares reforça o vínculo de territorialidade com o 

lugar. 

 

 

 

3 Nesse tipo de obra, trilha ou trilho é descrito como uma passagem informal, comumente formada por 

ação humana ou animal, geralmente em áreas florestais ou de vegetação fechada. ROSS, Jurandyr L. 

Sanches (org.). Geografia do Brasil. São Paulo: EdUSP, 2006. 



 

45  

Nóis veio pra cá. Quando mamãe comprou aqui foi 500 réis o metro. Aí 

minha tia Oscar comprou aquela casa da esquina ali que vem pra cá, o quintal 

aqui era dela tudinho. Aí ela comprou lá, quando ela veio, veio todos os 

filhos dela tudo pequeno, aí vendia lenha num jegue fazendo as despesas da 

casa. Ela foi criando os filhos, estudando, e depois que ficou tudo grande ela 

vendeu a casa por 12 mil réis, naquele tempo né (Informação verbal, 2024). 

 

Dona Araticum relembra as brincadeiras de sua infância: 

 
A gente brincava aqui de cabra-cega, tampava o zóio. Mamãe criou nós tudo 

na pobreza, mas mamãe criou nós. Não tinha essas bagunças nenhuma, 

mamãe criou nós na dificuldade, educou nós tudo. Hoje em dia tudo é 

educação. Se tivesse um mais velho aqui, um dum lado, outro d‘outro, se nós 

vinha aqui ela só olhava e nós voltava. Mas não passava. Hoje em dia passa 

de lá pra cá e se nós falar ainda arrepia (Informação verbal, 2024). 

 

Essa memória viva do cotidiano, permeada por simplicidade e desafios, 

fornece uma base para compreender o contexto histórico e cultural da região. Outro 

ponto importante da coletividade também se dava pela religião. Ambas as entrevistadas 

são católicas, o catolicismo é a religião predominante no quilombo, atualmente. Uma 

das celebrações mais tradicionais da comunidade é a Folia de Reis, que tem início logo 

após o Natal e se estende até o dia 6 de janeiro, data dedicada aos Santos Reis.  

No entanto, há também a presença de outras práticas religiosas, como as de 

matriz africana, evidenciando a diversidade de crenças entre os moradores. Esse aspecto 

é particularmente interessante, pois, em sua maioria, são as mulheres que assumem o 

papel de manter vivas as tradições religiosas. 

  



 

46  

Figura 3- Festividade no Alto Santana

 

Fonte: ARKANJO, Fernando. Instagram, 15 dez. 2024. 

 

A experiência revelou um processo permanente e cotidiano protagonizado 

por mulheres negras trabalhadoras das lutas tradicionalmente vinculadas à justiça 

distributiva (inserção no mercado de trabalho, moradia, saneamento, saúde, educação, 

dentre outros). Isso ocorreu e ocorre a partir do processo de autorreconhecimento étnico, 

dos marcos legais e políticas públicas pertinentes (ADCT 68, decreto n. 4.887/2003) 

além de um deslocamento das lutas redistributivas para as lutas por reconhecimento — 

em especial, a luta pelo reconhecimento da comunidade e territórios quilombolas, nesse 

caso urbano. 

 

1.3 O rio que divide, a memória que une: a travessia quilombola na busca por 

direitos 

Ao afirmar que no rio Vermelho "tudo começou", busca-se estabelecer uma 

confluência entre as águas desse rio e a história daqueles que resistiram e mantêm viva a 



 

47  

memória e a identidade do povo negro na Cidade de Goiás. Essa abordagem ecoa a 

sabedoria de Ailton Krenak ao evocar o rio como um ente vivo castigado pela 

exploração: cada um deles tem seu corpo lanhado por algum dano, seja pelo garimpo, 

pela mineração, pela apropriação indevida da paisagem (Krenak, 2022, p.12), 

As águas vermelhas do Rio Vermelho, que cortam a cidade segregando 

bairros conforme a lógica do colonizador, carregam histórias que impregnaram o 

território com marcas profundas e significativas.  Nesse sentido, o território se configura 

como um dos componentes mais relevantes da identidade para os povos quilombolas, 

testemunhando tanto o sofrimento da escravidão quanto à luta pela liberdade e pela 

manutenção de suas tradições. 

Essa luta, como assinala Palacin (1994, p. 87), é parte indissociável da 

história de Goiás: se a existência de quilombos implica maus-tratos para o escravo, em 

Goiás constituem um testemunho impressionante, pois praticamente não há arraial sem 

a sombra de seu quilombo‖. A presença marcante dos quilombos no estado demonstra a 

persistência da resistência negra e a importância de se revisitar a história sob uma 

perspectiva contra colonial. 

O estado de Goiás sempre teve sua história voltada à economia do 

agronegócio, por exemplo, negando o papel dos quilombos na sua formação social. Que 

de acordo com Barbara Luiza, 

 
o Direito, as relações sociais e os fundamentos do Estado sob uma 

perspectiva diferenciada, cuja postura e prática, ainda, não foram assumidas: 

não mais individual, patrimonialista e de preservação da propriedade privada 

em detrimento do uso diferenciado da terra, coletivo, relacionado à 

reprodução social, cultural e religiosa, à preservação do meio ambiente e o 

desenvolvimento com este, e não por meio do mesmo, eliminando os 

recursos naturais, cujos reflexos se dão na própria negação das categorias de 

autoatribuição, de território e de participação (Rodrigues, 2014, p.19). 

 

 

A associação do Estado de Goiás à economia do agronegócio, sem 

considerar a presença histórica das comunidades quilombolas, reflete uma perspectiva 

limitada sobre o desenvolvimento territorial e social. Como aponta Rodrigues (2014), 

essa exclusão revela um modelo estatal ainda baseado em uma visão patrimonialista e 

individualista da terra, que ignora a sua função social e coletiva. Sustentada pelo 

agronegócio, perpetua a negação dos territórios quilombolas e dificulta o 

reconhecimento de seus direitos, reforçando a marginalização histórica dessas 

populações. 



 

48  

Esse entendimento é fundamental para superar a visão reducionista de 

desenvolvimento imposta pelo agronegócio, que, ao priorizar a exploração de recursos 

naturais, desconsidera modelos alternativos e sustentáveis de ocupação da terra. Dessa 

forma, a política pública de regularização fundiária para os quilombos deve ser vista 

como um direito fundamental e não como uma concessão do Estado. 

No contexto da política fundiária brasileira, o reconhecimento dos territórios 

quilombolas tem enfrentado diversas barreiras institucionais e políticas, agravadas pela 

influência do setor agropecuário. A morosidade na titulação das terras quilombolas 

evidencia um embate estrutural entre diferentes concepções de propriedade e de direito. 

Como destaca Rodrigues (2014), os mecanismos estatais de regularização fundiária não 

têm conseguido responder às demandas dessas comunidades, seja pela falta de vontade 

política, seja pelas dificuldades impostas pelos interesses econômicos dominantes. A 

luta quilombola, portanto, não se restringe ao reconhecimento jurídico, mas exige a 

superação de uma estrutura normativa que ainda privilegia a concentração fundiária e o 

agronegócio em detrimento dos direitos coletivos. 

Diante desse cenário, torna-se imprescindível uma abordagem jurídica e 

política que reconheça a especificidade das comunidades quilombolas e os desafios 

enfrentados na efetivação de seus direitos territoriais. Nesse sentido, a análise da 

formação do Quilombo Alto Santana exige uma abordagem que reconheça a 

importância do território para a reprodução social, cultural e política. Entretanto, como 

já mencionado, a história da cidade de Goiás tem sido frequentemente associada ao 

ciclo do ouro, o que contribui para invisibilizar o processo de ocupação e transformação 

realizado pelo povo negro. Essa narrativa predominante destaca a presença dos 

bandeirantes e a descoberta de ouro na aluvião do rio Vermelho. 

Foi no ano de 1770 que a exploração do ouro pelas terras goianas teve uma 

redução dramática, fazendo com que os povoados fossem abandonados e o negócio do 

ouro também (Palacin, 1973). Com o declínio da exploração do ouro, a economia 

goiana tomou novos rumos. A partir do século XIX, destacaram-se as primeiras 

atividades de agricultura e pecuária, com a agricultura assumindo o papel de principal 

atividade econômica em Goiás (Brandão, 1977). 

Este contexto é fundamental para compreender o processo de construção e 

ocupação territorial das populações negras que viriam a ocupar as áreas dos morros e 

regiões afastadas do centro da cidade de Goiás. Com a abolição da escravidão em 1888, 

a população negra buscou formas de subsistência que lhes permitissem autonomia 



 

49  

econômica e social. Muitos se estabeleceram em regiões onde era possível trabalhar e 

garantir o próprio sustento, contribuindo diretamente para o fortalecimento da economia 

local, especialmente no setor agrícola (Brandão, 1977). Nesse processo, a população 

negra ocupou as áreas nos arredores da cidade. De acordo com Brandão (1997), as 

comunidades se formaram às margens do Rio Vermelho e aos pés dos morros. 

A ocupação dos morros se deu pela divisão territorial da cidade pelas águas 

do rio Vermelho. O lado de cá da cidade correspondente ao espaço ocupado pelas 

famílias abastadas e brancas, e ainda hoje é considerado o local mais valorizado por 

abrigar o centro histórico, onde os casarões foram transmitidos hereditariamente aos 

residentes desse local. Em contrapartida, ―o lado de lá‖ foi o espaço onde se ergueu a 

Igreja de Nossa Senhora do Rosário, da Irmandade dos Pretos, um marco que reforçava 

a separação entre negros e brancos, uma vez que a igreja era frequentada 

exclusivamente pelos negros residentes na região. 

 

Assim, se do lado de lá do rio‖ ou ―lá da matriz‖ predominam objetos que 

traduzem o modo de vida de pessoas mais abastadas, preocupadas com as 

normas e regras de etiqueta ligadas  Corte e com condições de adquirirem 

objetos em louça importada, do lado de lá do rio‖ ou do lado da Igreja do 

Rosário‖, predominam os objetos feitos em cerâmica com fortes elementos 

africanos em sua decoração (Tedesco, 2009, p.4). 

 

Tedesco evidencia a diferença na materialidade e no modo de vida entre os 

dois lados do rio, destacando como esses aspectos refletem hierarquias sociais 

históricas. De um lado, observamos a presença de objetos que remetem a um estilo de 

vida abastado, alinhado às normas de etiqueta da Corte, incluindo louças importadas 

que simbolizam status e poder econômico. Do outro lado, na região associada à Igreja 

do Rosário, predominam objetos de cerâmica com fortes elementos africanos, 

evidenciando não apenas a influência cultural africana, mas também a condição 

socioeconômica diferenciada daqueles que ali residiam. 

Essa distinção materializada nos objetos revela as disparidades sociais e 

culturais que estruturaram o espaço urbano, marcando as fronteiras simbólicas entre os 

grupos sociais. Essa diferenciação não é apenas material, mas também espacial e 

simbólica, refletindo a hierarquia social que organizava a cidade. Ao associar a Igreja 

do Rosário à presença de elementos africanos, a autora evidencia a segregação espacial 

imposta às populações negras, cujas expressões culturais foram relegadas ao espaço 

periférico e consideradas menos valorosas. Assim, a análise de Tedesco vai além da 

descrição dos objetos; ela revela como o espaço urbano foi utilizado como instrumento 



 

50  

de hierarquização social, evidenciando a relação entre poder, cultura e território. 

Desta forma, Sinara de Sá evidencia a continuidade dessas hierarquias na 

patrimonialização contemporânea. A estética eurocêntrica é valorizada, enquanto as 

expressões culturais associadas à população negra, ligadas à Igreja do Rosário, são 

desvalorizadas. Essa hierarquia espacial, iniciada no período colonial, perpetua-se na 

forma como o patrimônio é concebido e valorizado, revelando um processo contínuo de 

apagamento cultural e histórico. 

 
Essa nítida hierarquia do espaço urbano, que se refere a autora, iniciada com 

chegada dos bandeirantes no século XVIII e, sobretudo, com a construção da 

Catedral de Sant‘Anna e continuada no decorrer do processo de povoamento 

é reiterada na patrimonialização, de modo que, as construções ―do lado de 

Santana‖ são compreendidas esteticamente como mais valorosas que as do 

outro lado (Sá, 2021, p. 60). 

 

Ambas as autoras demonstram que o espaço urbano não é neutro, mas sim 

um reflexo das relações de poder e das construções sociais de valor. Ao destacar a 

superioridade estética das construções do lado de Santana, Sá (2021) revela como a 

patrimonialização reproduz as hierarquias coloniais, mantendo a segregação simbólica e 

material entre os grupos sociais. Assim, o diálogo entre as análises de Tedesco e Sá 

mostra que a memória coletiva e o valor patrimonial não são construídos apenas pela 

história oficial, mas também pelas disputas culturais e sociais que continuam a moldar o 

espaço urbano e as identidades locais. 

Essas ocupações não apenas configuraram novos espaços de sobrevivência, 

mas também representaram estratégias de resistência e reconstrução de suas vidas em 

liberdade. As pessoas começaram a se estabelecer predominantemente em regiões 

menos urbanizadas, afastadas dos territórios reservados às camadas sociais de maior 

privilégio. De acordo com Brandão, essas áreas estavam concentradas nas seguintes 

regiões: 

a) algumas ruas nos limites da cidade – pelo lado direito da estrada que 

vai à Igreja Santa Bárbara – próximas a um dos morros que cercam 

Goiás; b) ruas periféricas à encosta de morros por detrás do Rio 

Vermelho, na mesma direção da Igreja Santa Bárbara; c) em posição 

quase oposta às das duas primeiras concentrações, ruas nas encostas de 

morros próximos ao ribeirão Bacalhau (Rua Santo Amaro, Rua Quebra 

Coco) ou espalhadas em uma área semiurbanizada, desde a Rua Agenor 

Barros até a saída leste da cidade e a estrada que vai de Goiás a Jussara; 

d) as ruas vizinhas ao Córrego da Prata. (Brandão, 1977, p. 74). 

 

 

Para Brandão (1977, p. 75), trata-se de regiões menos urbanizadas, como o 



 

51  

bairro do Chupa Osso4, onde predominam lavradores das roças próximas à cidade, 

biscateiros, trabalhadores eventuais e empregados domésticos. De acordo com o autor, 

boa parte das famílias negras trabalhavam na cidade, mas moravam nas roças próximas 

à região urbana. (Brandão, 1977, p. 75). 

O quilombo Alto Santana está localizado no Morro das Lajes, próximo à 

Igreja de Santa Bárbara. O Morro das Lajes recebeu esse nome devido ao formato 

característico das rochas encontradas na região. Atualmente, o local abriga um ponto 

turístico: o mirante do Morro das Lajes. Segundo o Relatório Antropológico do 

quilombo (2018), as primeiras áreas à margem do Rio Vermelho ocupadas pelo povo 

negro foram no Largo da Carioca e na Rua Cambaúba. Acontece que essas áreas que 

estavam sendo ocupadas do lado do Rosário, ou seja, áreas de largo foram requisitadas 

pelo governo por serem de propriedade pública. De acordo com Mata (2018), os 

terrenos, nesses locais, eram adquiridos a preços baixos, o que resultava, novamente, no 

deslocamento das populações para áreas mais afastadas das regiões urbanizadas. 

Como mencionado anteriormente, as regiões de Santa Bárbara e os morros 

adjacentes a ela se tornaram destinos para mais um processo de deslocamento dessas 

comunidades, que se estabeleceram nas áreas altas da cidade. O Morro das Lajes, em 

particular, foi o principal ponto de acolhimento desses grupos naquela época, e é hoje o 

local onde se encontra o Quilombo Alto Santana. 

A ocupação e a construção da cidade não se restringiram à moradia: 

também se manifestaram por meio de práticas e saberes como a capoeira, os congos e as 

religiões de matriz africana como a umbanda e o candomblé  que persistiram como 

formas de expressão e resistência da população negra, apesar das inúmeras tentativas de 

apagamento. 

De acordo com Brandão (1977), o congo representou uma das principais 

memórias das lutas do povo negro na Cidade de Goiás, preservando as expressões 

africanas transmitidas pelos escravizados aos seus descendentes. As festividades do 

 

 

 

4 a terminologia "chupa osso" era utilizada de forma pejorativa para se referir aos moradores, perpetuando 

uma evidente forma de discriminação contra a população local. O termo teve origem na prática de negros 

e negras de irem ao matadouro da cidade para recolher restos de carne dos ossos descartados, a fim de 

garantir sua subsistência. Os descartes dos ossos também eram realizados no bairro Alto Santana. As 

primeiras histórias contadas pelos quilombolas, que foram entrevistados para essa pesquisa, relatam as 

ocupações da comunidade como "Chupa Osso", localizada acima da Barreira do Norte. 



 

52  

congo foram incorporadas pela Igreja Católica, com ritos de santos católicos, como os 

santos padroeiros. Os rituais eram realizados nas ruas, com cantos e danças, cantos das 

marchas de Rua, cantos de chegada, cantos de despedidas (Brandão, 1977, p. 159). 

Parte desse levantamento nos conduz ao que compreendemos por 

territorialidade, que nasce da identidade e se constrói a partir das expressões vividas e 

levantadas pela memória. A partir disso, é possível afirmar que o território ocupa um 

lugar central nesse processo de construção identitária. Aqui, não estamos falando da 

terra apenas como espaço físico, tampouco como propriedade, mas como expressão de 

pertencimento e de existência coletiva. O território ultrapassa o conceito restrito de 

terra, pois não se limita à dimensão material: ele é identidade. 

É nesse caminho que o professor Carlos Marés contribui com a reflexão ao 

afirmar que, quando a terra é inserida na lógica do patrimônio privado, ela perde sua 

relação com o uso social e passa a ser definida por documentos, registros, papéis. Como 

ele aponta, o aproveitamento da terra ganha, juridicamente, outros nomes: uso, usufruto, 

renda, assim como a ocupação física é chamada de posse. A terra deixa de ser terra e 

vira propriedade‖ (Marés, 2003). A transição da terra como vida para a terra como posse 

marca um afastamento das relações ancestrais que os povos quilombolas constroem com 

seus territórios vínculos que extrapolam os limites dos registros oficiais e desafiam as 

lógicas jurídicas instituídas. 



 

53  

CAPÍTULO 2 – Onde estão os Quilombolas na Constituição Cidadã de 1988? 

 

Maria Conga 

Esse quilombo é nosso 

Esse quilombo é seu, é meu. Esse quilombo 

é nosso. (Cantiga de capoeira angola). 

 

Os direitos quilombolas frente ao Estado, a partir do marco histórico da 

Constituição Federal de 1988 e da inserção do artigo 68 no Ato das Disposições 

Constitucionais Transitórias (ADCT), representam uma conquista simbólica 

significativa. No entanto, esse dispositivo também carrega contradições que revelam a 

permanência da violência institucional e da invisibilidade jurídica como formas de 

controle das populações negras. É nesse contexto que situo a luta quilombola não como 

demanda por inclusão formal, mas como movimento de resistência e reexistência que 

desafia as estruturas racistas que sustentam o próprio ordenamento jurídico brasileiro. 

A atuação de mulheres negras e de organizações como a CONAQ foi 

decisiva para a incorporação das pautas quilombolas no processo constituinte. Suas 

trajetórias demonstram que os direitos quilombolas foram construídos a partir da escuta 

dos próprios sujeitos e de suas experiências comunitárias. Ainda assim, o Estado segue 

operando por meio da omissão e da lentidão, dificultando o avanço da regularização 

fundiária. A invisibilidade jurídica, como estratégia de contenção, não apenas ignora as 

particularidades desses povos, como também alimenta a violência política, ambiental e 

de gênero contra quilombolas, em especial as mulheres. 

Ao abordar a relação entre direito, identidade e território, trago a 

compreensão de que o território quilombola é muito mais do que posse da terra: é lugar 

de memória, de vida e de organização coletiva. A territorialidade quilombola desafia a 

lógica individualista da propriedade privada e propõe outras formas de viver, de resistir 

e de afirmar a cidadania a partir da coletividade. Como destaca Milton Santos, o acesso 

ao território é condição para o exercício pleno da cidadania. Sem esse acesso, o que há é 

o aprofundamento das desigualdades e da exclusão. 

A partir dessa reflexão, avanço para a análise da realidade no Estado de 

Goiás, onde, apesar da previsão constitucional estadual sobre o direito à propriedade 

coletiva das comunidades quilombolas, os processos permanecem marcados pela 

morosidade, pela invisibilização e pelo racismo institucional. O caso do Alto Santana, 

comunidade interlocutora desta pesquisa, revela os entraves fundiários enfrentados pelas 

comunidades quilombolas goianos e serve de ponte para aprofundarmos. No capítulo 



 

54  

seguinte, apresentarei as implicações dessa luta territorial específica, com destaque para 

o protagonismo das mulheres na resistência local. 

  



 

55  

 

2.1 Contextos da Constituinte de 1988 e a mobilização negra e feminista 

 

O meio: fazendo a referência dos ensinamentos de Nego Bispo, tratar esse 

momento como o percursor dos caminhos para o que temos hoje de confluências 

quilombolas é um passo necessário das conquistas frente ao estado. A história que ousa 

invisibilizar o povo negro e principalmente as mulheres não consegue apagar o dito pelo 

mestre que é a memória. Como já enfatizei a importância de trazer ao escrito a memória 

dessas resistências, a Constituição Federal de 1988 simboliza esse marco fundamental. 

O processo Constituinte de 1988 foi um momento decisivo para a luta quilombola e 

para o reconhecimento dos direitos da população negra no Brasil. Entre as muitas vozes 

que ecoaram nesse período, as mulheres negras tiveram um papel fundamental, atuando 

tanto na construção das pautas quanto na articulação entre diferentes setores do 

movimento negro. 

Os segmentos e grupos empobrecidos de descendentes de africanos, cuja 

boa parte era de escravizados  mesmo após a abolição da escravidão e a Proclamação da 

República  permaneceram em completa e violenta desigualdade. Todavia, não apenas a 

opressão marca os processos vivenciados por esses grupos. É fundamental lembrar a 

importância que tiveram os movimentos, resistências e reações por parte da população 

negra. 

Os movimentos negros urbanos são relevantes para o debate da questão 

quilombola. A discussão sobre os quilombos tem voz na Frente Negra Brasileira, nos 

anos 1930: surge em movimentos dos anos 1940, 1950, tais como o Teatro 

Experimental do Negro (Abdias do Nascimento) e ganha fôlego no bojo da 

institucionalização do movimento negro, nas décadas de 1970 e 1980. Lutas que 

antecedem o marco da Constituição Federal de 1998 fazem parte do movimento que 

mobilizou as ações e adequações de iniciativas de diálogos junto ao escopo do estado. 

Para que houvesse a caracterização desses embates que antecede direitos 

fundamentais, com ênfase no direito à terra, sobretudo os movimentos negros urbanos, 

nesse debate da questão quilombola, Souza (2008) aponta que, no pós-abolição, a 

sociedade brasileira falhou em realizar um processo concreto de reconhecimento da 

população negra em sua diversidade como parte constitutiva da nação. Ao longo dos 

séculos XIX, XX e XXI, construiu-se um complexo enredo de desigualdade racial. 

Além disso, suas reivindicações na luta pelos direitos quilombolas iam além 

do reconhecimento formal na lei; reivindicavam o território, a memória e a afirmação de 



 

56  

sua identidade. Nesse sentido, como apontado por Beatriz Nascimento (1985), a luta 

quilombola não se limita ao passado, mas é uma continuidade histórica da resistência 

negra. 

Para compreender a dimensão da pauta quilombola, sobretudo no contexto 

constituinte, é essencial retomar a concepção de quilombo apresentada por Beatriz 

Nascimento. Na obra Eu de Alex Ratts (2007), o antropólogo e geógrafo recupera a fala 

da autora durante a Quinzena do Negro da USP, que destaca: 

 

Então, nesse momento, a utilização do termo quilombo passa a ter uma 

conotação basicamente ideológica, basicamente doutrinária, no sentido de 

agregação, no sentido de comunidade, no sentido de luta como se 

reconhecendo homem, como se reconhecendo pessoa que realmente deve 

lutar por melhores condições de vida, porque merece essas melhores 

condições de vida desde o momento em que faz parte dessa sociedade" 

(Nascimento, 1989). 

 

Beatriz Nascimento, assim como outras autoras presentes nesta pesquisa, 

conduz a uma reflexão inquietante de processos que marcaram a história de um povo. 

Desta forma, no que diz respeito à questão do território, a autora já alertava para a 

necessidade de ações concretas que garantissem o direito de exercer a territorialidade. 

 
Que os movimentos negros apurem onde existem terras ocupadas por 

comunidades negras, e providenciem, por meios legais, a aplicação da 

usucapião, evitando os problemas de usurpação das terras. Luta pela defesa 

dos posseiros, na sua maioria negros e mestiços, com aplicação das leis, 

desprezadas pelo próprio Estado" (Nascimento, 1983). 

 

 

Ao questionarmos a efetividade dos direitos quilombolas frente ao Estado, é 

preciso reconhecer que a chamada Constituição Cidadã foi resultado de intensas lutas 

sociais — lutas que, ainda hoje, enfrentam a negação de suas garantias constitucionais. 

Assim, podemos traçar um paralelo entre o marco legal da Constituição Cidadã de 1988 

com o contexto das reflexões de Beatriz Nascimento, levando à persistência da 

indagação sobre os direitos dos povos quilombolas esse, de fato, suas conquistas foram 

garantidas. Porém, nesse momento nos interessa saber quais foram os papeis das 

mulheres negras para a implementação do Ato da ADCT 68 na Constituição Federal. 

De acordo com Gomes (2022) a Assembleia Nacional Constituinte (1987- 

1988) ocorreu em meio à redemocratização pós-ditadura, criando um ambiente propício 

para reivindicações de grupos historicamente invisibilizados na sociedade. Os 

movimentos negros e feministas se articularam intensamente nesse processo, 

aproveitando a abertura política para inserir suas pautas na nova Constituição. Assim, 



 

57  

Rodrigo Portela (2022) nos lembra que 1988 marcou o centenário da Abolição da 

Escravatura (1888-1988), o que impulsionou a denúncia do caráter inacabado dessa 

abolição. Lideranças do movimento negro organizaram, por exemplo, a Marcha contra a 

Falsa Abolição‖, naquele ano, para pressionar a sociedade e os constituintes a 

reconhecerem que a população negra ainda enfrentava exclusão e racismo estrutural 

(CONAQ, 2023, p. 5). 

Do lado das mulheres, ocorreu o chamado “lobby do batom”, com ativistas 

e parlamentares mulheres unidas para garantir direitos das mulheres na Constituição 

Cidadã. As mulheres negras transitaram entre esses dois movimentos – o negro e o 

feminista – articulando uma agenda própria, interseccional, que incluía tanto a 

igualdade de gênero quanto a racial. Como destaca a Coordenação Nacional de 

Articulação das Comunidades Negras Rurais Quilombolas (CONAQ), o contexto de 

redemocratização a partir de 1985 finalmente permitiu a participação popular de grupos 

étnicos antes excluídos na formação do novo Estado de direito (CONAQ, 2023, p. 6). 

Em um contexto histórico marcado por exclusão secular, organizações do 

movimento negro e feminista articularam-se estrategicamente para incidir na elaboração 

constitucional, reivindicando direitos civis, políticos e sociais historicamente negados. 

O racismo estrutural perpetuou por décadas a invisibilidade das comunidades negras nas 

políticas de Estado, cenário que a Assembleia Constituinte de 1987-1988 busque 

reverter ao incorporar demandas antirracistas (CONAQ, 2023, p. 7). A atuação de 

entidades como o Movimento Negro Unificado (MNU) e coletivos feministas com 

destaque para as mulheres negras  tornou-se decisiva para incluir na Carta Magna temas 

como equidade racial, criminalização do racismo e proteção de territórios quilombolas. 

A atuação de mulheres negras foi fundamental para a inclusão de pautas 

antirracistas e quilombolas na Constituição de 1988. Benedita da Silva, deputada 

constituinte pelo PT do Rio de Janeiro, destacou-se como a primeira mulher negra a 

participar da elaboração de uma Constituição no Brasil. Com trajetória marcada pela 

militância em comunidades de favela e no movimento de mulheres negras, Benedita 

levou ao Congresso Nacional as reivindicações desses grupos. Ao ser eleita para a 

Assembleia Constituinte em 1986, ela assumiu o compromisso de representar as 

demandas dos movimentos sociais por direitos das populações negras e quilombolas 

(Gomes, 2023, p. 7). 

Benedita da Silva atuou em conjunto com outros parlamentares negros – 

como Paulo Paim e Carlos Alberto de Oliveira – na articulação de propostas legislativas 



 

58  

voltadas à promoção da igualdade racial. Sua trajetória política caracterizou-se pela 

integração interseccional entre as pautas de gênero, raça e classe: ainda durante seu 

mandato como vereadora, contou com a assessoria de Lélia Gonzalez, intelectual 

fundamental para a construção do feminismo negro no Brasil. Ambas integraram o 

Conselho Nacional da Mulher (1985-1989), inserindo as demandas específicas das 

mulheres negras nas políticas de gênero (Conaq, 2023, p. 8). 

Embora não tenha ocupado cargo parlamentar, Lélia Gonzalez destacou-se 

como uma das principais teóricas do feminismo negro brasileiro, influenciando 

diretamente os debates constitucionais. Em 1987, proferiu discurso na Assembleia 

Nacional Constituinte denunciando o racismo e o sexismo estruturais, além de defender 

os direitos das comunidades afro-brasileiras, incluindo quilombolas (Gonzalez, 1987, p. 

129). A parceria entre Benedita e Lélia consolidou-se em 1988 com a organização do I 

Encontro Nacional de Mulheres Negras em Valença, Rio de Janeiro, marco na 

convergência entre movimentos negro e feminista (CONAQ, 2023, p. 9). 

Essas articulações demonstram que mulheres negras como Benedita, Lélia, 

Sueli Carneiro, entre outras, foram protagonistas na formulação de uma pauta 

constitucional que unisse direitos das mulheres, combate ao racismo e garantia de 

direitos específicos para as comunidades negras tradicionais. Não por acaso, Benedita 

da Silva é lembrada por sua atuação em defesa dos direitos de mulheres, populações 

negras, quilombolas e moradores de favelas desde o fim da ditadura (Conaq, 2023, p. 6).  

A incidência dessas mulheres dentro e fora do Congresso contribuiu para 

que a Constituinte adotasse um olhar mais atento à questão racial, algo inédito em 

constituições anteriores, resultando em avanços importantes, como a definição do 

racismo como crime imprescritível e inafiançável e o reconhecimento dos direitos 

quilombolas. 

Segundo Gomes (2022), a atuação do movimento negro durante a 

Assembleia Nacional Constituinte teve como uma de suas conquistas mais expressivas a 

incorporação do Artigo 68 no Ato das Disposições Constitucionais Transitórias (ADCT) 

da Constituição de 1988. Tal dispositivo reconhece, de forma inédita, o direito à 

propriedade da terra pelas comunidades quilombolas, rompendo com uma longa 

tradição jurídica que associava os quilombos exclusivamente à repressão. Pela primeira 

vez, o termo quilombo passou a constar de um texto constitucional como sujeito de 

direitos e não como alvo de criminalização. Isso fica evidente através da redação do 

artigo: ―Aos remanescentes das comunidades dos quilombos que estejam ocupando suas 



 

59  

terras é reconhecida a propriedade definitiva, devendo o Estado emitir os títulos 

respectivos‖ (Brasil, 1988, p. 32). 

Por esse motivo, o art. 68 possui um significado simbólico poderoso: trata- 

se de um artigo negro em um código branco‖, nas palavras de pesquisadores, que 

desafiou a sociedade brasileira a abraçar um projeto constitucional antirracista, voltado 

ao reconhecimento e à democratização da terra (Conaq, 2023, p. 7). Em termos práticos, 

o art. 68 do ADCT reconheceu o direito de propriedade definitiva das terras ocupadas 

por comunidades quilombolas, cabendo ao Estado expedir os títulos de posse (Brasil, 

1988, p. 32). Essa foi uma vitória histórica, resultado da pressão de parlamentares 

negros (como Benedita da Silva) e de lideranças do movimento negro e quilombola, que 

enxergaram na Constituinte a chance de corrigir ainda que parcialmente a dívida 

histórica ao povo negro no país. 

Entretanto, apesar do avanço inegável, o artigo 68 do ADCT veio 

acompanhado de limitações e desafios para sua efetivação. Em primeiro lugar, sua 

localização nas Disposições Transitórias denotava um caráter de medida inicial, a exigir 

regulamentação futura para produzir todos os efeitos. A redação também trazia termos 

que gerariam disputas interpretativas, como a exigência de que as comunidades 

estejam ocupando‖ as terras o que alguns setores conservadores interpretaram de forma 

restritiva, exigindo comprovação de ocupação contínua desde o passado, numa espécie 

de marco temporal‖ de 1988. 

A implementação prática do direito quilombola, assim, enfrentou entraves 

burocráticos, jurídicos e políticos. Somente sete anos após a promulgação da 

Constituição é que a primeira comunidade quilombola obteve titulação de suas terras 

(em 1995), evidenciando o despreparo regulamentar inicial e a falta de vontade política 

para aplicar a norma (Conaq, 2023, p. 10). A deputada Benedita da Silva chegou a 

propor, em 1995, um projeto de lei (PL 129/1995) para regulamentar o art. 68, buscando 

detalhar os procedimentos de demarcação e titulação, mas a proposta foi travada pela 

resistência da bancada ruralista, refletindo o racismo institucional e os interesses 

contrários à reforma agrária e à justiça fundiária (Conaq, 2023, p. 10). 

Na ausência de lei específica, o Poder Executivo editou regulamentos: 

primeiro, em 2001, um decreto (nº 3.912/2001) que se mostrou excessivamente 

restritivo aos quilombolas, pois exigia comprovação de ocupação das terras desde 1888 

e 1988, limitando direitos apenas às áreas habitadas e desconsiderando os critérios de 

auto definição e territorialidade cultural (Conaq, 2023, p. 11). O decreto de 2001, ao 



 

60  

adotar requisitos rígidos (uma espécie de usucapião étnico com datas de corte em 1888 e 

1988), acabou por excluir inúmeras comunidades quilombolas: aquelas expulsas de seus 

territórios históricos ou formadas após a abolição ficaram de fora do reconhecimento 

legal (Conaq, 2023, p. 12). 

Gomes (2022) explica que apenas com a edição do Decreto nº 4.887, de 

2003, estabeleceu-se um novo marco normativo para a titulação das terras quilombolas, 

substituindo a normativa anterior e adotando uma compreensão mais abrangente da sua 

identidade  reconhecendo, entre outros elementos, a autodefinição e a ancestralidade 

cultural como critérios legítimos. Essa mudança possibilitou algum avanço nos 

processos de regularização fundiária. No entanto, a concretização do direito 

estabelecido no artigo 68 do ADCT segue marcada pela lentidão e pela incompletude. 

 De acordo com dados da CONAQ (2023, p. 13), mais de trinta anos após a 

promulgação da Constituição, apenas 24 territórios quilombolas receberam titulação 

definitiva, enquanto outros 30 obtiveram títulos parciais, deixando centenas de 

comunidades sem qualquer forma de reconhecimento formal de seus territórios. 

Apesar disso, as comunidades negras vêm resistindo às tentativas de 

apagamento histórico e reinterpretando criticamente o termo remanescente muitas vezes 

compreendido como sinônimo de resíduo ou sobrevivência marginal ao reivindicarem a 

identidade quilombola como forma de pertencimento político e cultural. Nesse processo, 

exigem do Estado brasileiro o cumprimento dos direitos constitucionais à propriedade 

coletiva da terra, bem como o acesso a políticas públicas específicas. Essas 

reivindicações são direcionadas a instituições como a Fundação Cultural Palmares 

(FCP), o Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária (Incra) e também aos 

órgãos do sistema de justiça, tanto nacional quanto internacional. 

A inserção do artigo dos quilombolas na Constituição de 1988 só foi 

necessária porque, até então, essas comunidades viviam em uma situação de 

invisibilidade jurídica quase completa, resultado de séculos de racismo e negligência 

estatal. Após a abolição de 1888, os ex-escravizados e seus descendentes foram em 

grande parte deixados à própria sorte, sem políticas de integração ou distribuição de 

terra, o que levou muitos a formarem comunidades isoladas (que viriam a ser 

reconhecidas como quilombos remanescentes). No entanto, durante todo o século XX, o 

Estado brasileiro ignorou oficialmente a existência desses grupos, não os reconhecendo 

como sujeitos de direitos específicos. 

Como apontado, os excluídos do sistema jurídico formal permaneceram 



 

61  

como não sujeitos, em um cárcere de invisibilidade jurídica que impossibilita o acesso às 

condições materiais‖ básicas de sobrevivência (CONAQ, 2023, p. 14). Essa 

invisibilidade legal serviu, na prática, como uma forma de controle social: sem 

reconhecimento e proteção legais, as comunidades quilombolas ficaram vulneráveis à 

espoliação de suas terras por terceiros, à violência no campo e à tutela arbitrária por 

parte do Estado ou de elites locais. Juristas descrevem esse fenômeno como ―cercas 

jurídicas‖ erguidas após a abolição, ou seja, barreiras legais que bloquearam o acesso de 

homens e mulheres negros à condição de sujeitos de direitos, especialmente no que 

tange à garantia de seus territórios (CONAQ, 2023, p. 15). 

Desse modo, perpetuou-se no período republicano um padrão de 

subalternização: os quilombolas eram em grande medida invisíveis no ordenamento, o 

que facilitava seu controle e marginalização social (mantendo-os, por exemplo, como 

posseiros precários, trabalhadores rurais sem terra ou comunidades sem serviços 

públicos, dependendo do favor de latifundiários ou expostos a remoções). 

A atuação das mulheres negras na Constituinte de 1988 relaciona-se 

diretamente com o enfrentamento dessa invisibilidade e controle. Ao lutarem pela 

inclusão dos direitos quilombolas na Carta Magna, figuras como Benedita da Silva e 

Lélia Gonzalez buscavam romper o silêncio histórico em torno das comunidades 

remanescentes de quilombo e inseri-las no radar do Estado democrático de direito. A 

promulgação do art. 68 do ADCT fez o que Luiz Edson Fachin metaforicamente 

chamou de quebrar as cercas do silêncio: trouxe à luz jurídica populações que haviam 

sido deliberadamente esquecidas, representando ―a emergência de um novo campo de 

disputas‖ entre o direito de propriedade tradicional e o direito à vida digna dessas 

comunidades (CONAQ, 2023, p. 16). 

Em outras palavras, as lideranças negras na Constituinte forçaram o Estado 

brasileiro a reconhecer a existência e os direitos de povos quilombolas, tirando-os da 

condição de invisibilidade e afirmando-os como cidadãos plenos, titulares de direitos 

coletivos sobre suas terras ancestrais. Isso reduziu o espaço para que continuassem 

sendo controlados socialmente via omissão legal – antes de 1988, a ausência de títulos e 

de reconhecimento facilitava expulsões e intervenções; após 1988, as comunidades 

passaram a dispor de um instrumento jurídico para resistir. 

Contudo, é preciso notar que o fim da invisibilidade jurídica não implicou 

automaticamente o fim dos mecanismos de controle social sobre as populações 

quilombolas. As décadas posteriores à Constituição revelaram uma tensão contínua: de 



 

62  

um lado, quilombolas e aliados mobilizados para fazer valer os novos direitos; de outro, 

forças políticas e econômicas atuando para esvaziar ou limitar esses direitos. A 

resistência na implementação das titulações, conforme discutido, é uma forma de 

manter o controle – pela via burocrática e judicial – sobre terras cobiçadas. Em alguns 

casos, o Estado brasileiro também exerceu controle direto sobre territórios quilombolas 

sob alegações de interesse nacional: um exemplo extremo é a militarização de certas 

áreas quilombolas, onde bases militares ou projetos estratégicos impõem restrições à 

autonomia das comunidades. 

Essas intervenções estatais abruptas, exercendo controle sobre territórios 

tradicionais‖ resultam na violação dos modos de vida autônomos dos quilombolas 

(CONAQ, 2023, p. 17). Relatos de comunidades quilombolas convivendo com presença 

ostensiva de forças armadas indicam quebra da autodeterminação e cerceamento de 

direitos básicos (dificultando o acesso à educação, à saúde, impondo identificação 

frequente, etc.) mecanismos de controle que remontam a um tratamento discriminatório, 

como se esses cidadãos não fossem merecedores da plena cidadania. Ademais, o 

racismo ambiental e institucional se manifesta no desproporcional impacto de grandes 

empreendimentos (barragens, mineradoras, monoculturas) em territórios negros 

tradicionais, frequentemente sem consulta prévia, o que configura outra dimensão do 

controle e violação de direitos, mesmo após o marco constitucional. 

A invisibilidade jurídica se configura como uma estratégia de controle 

social das populações quilombolas no Brasil, moldando a relação entre essas 

comunidades e o Estado de maneira sistemática. Este controle, longe de ser um acaso, 

opera por meio da omissão nas políticas públicas e da negada implementação de direitos 

garantidos, como a regularização fundiária dos territórios quilombolas. A invisibilidade 

jurídica é um dispositivo que se insere de forma pragmática nas lógicas de poder e 

território, impedindo a efetiva conquista de direitos. No contexto do Brasil, esse 

processo se reflete nas práticas institucionais que subordinam os quilombos a uma 

perpetuação da desigualdade social, ao passo que negam o reconhecimento de sua 

identidade e território, o que é crucial para a manutenção de sua autonomia. 

O controle se exerce pela exclusão da participação ativa das comunidades 

nos processos de decisão que impactam suas vidas, especialmente no que tange à 

titulação das terras, resultando em uma invisibilidade social que as coloca à margem da 

efetivação da cidadania (Conaq, 2023, p. 5). No caso específico dos povos quilombolas, 

a invisibilidade jurídica se entrelaça com a violência social, cujos efeitos se tornam mais 



 

63  

evidentes nas atrocidades cometidas contra suas lideranças. O assassinato de líderes 

quilombolas, como o de Maria Bernadete Pacífico e seu filho Binho, ilustra como a falta 

de um marco jurídico robusto que proteja essas comunidades abre espaço para a 

violência extrema. 

O Estado, ao não garantir a regularização fundiária e o reconhecimento dos 

direitos territoriais, coloca esses povos em uma posição vulnerável frente a agressões 

físicas, mas também frente ao desrespeito institucional. O caso de Mãe Bernadete, que 

perdeu seu filho em um conflito agrário e continuou sua luta em defesa do território 

quilombola, evidencia as violências físicas e psicológicas a que essas lideranças são 

submetidas. A falta de uma resposta eficiente do Estado, que deixa os responsáveis 

impunes, reforça o caráter de controle sobre a autonomia quilombola (CONAQ, 2023, 

p. 6-10). 

Além disso, a violência contra as mulheres quilombolas se configura como 

uma face cruel dessa invisibilidade jurídica. As mulheres quilombolas, frequentemente à 

frente das lutas territoriais, se tornam alvo de feminicídios e outros tipos de violência de 

gênero, muitas vezes em um contexto de impunidade. Esses feminicídios não são 

apenas consequência de conflitos agrários, mas refletem uma hierarquia racial e de 

gênero que ainda predomina nas relações sociais e jurídicas do país.  

A violência física é somada à violência simbólica que essas mulheres 

enfrentam, ao serem silenciadas tanto no âmbito comunitário quanto nos processos 

judiciais, que não atendem às especificidades de suas lutas. Este controle social, que as 

submete à violência estrutural, contribui para a perpetuação das desigualdades de gênero 

e de raça, limitando o protagonismo dessas mulheres nas decisões que afetam suas 

comunidades e seus territórios (CONAQ, 2023, p. 9-10). A persistência da 

invisibilidade jurídica, como estratégia de controle social, é também visível nos 

processos de regularização fundiária. A morosidade no processo de titulação de terras 

quilombolas, como destacado pela pesquisa, é um reflexo direto da negligência estatal, 

que alimenta os conflitos fundiários e favorece a continuidade da violência. Quando a 

titulação dos territórios não avança de maneira eficaz, o controle sobre as terras 

quilombolas é efetivamente transferido para os interesses privados, como no caso de 

grandes empreendimentos ou projetos de infraestrutura que invadem os territórios 

quilombolas. 

A ausência de regulamentação específica e a lentidão nos processos de 

titulação criam um ambiente propício para a perpetuação de violências contra os 



 

64  

quilombos, dificultando a proteção dos direitos dos povos quilombolas e reforçando sua 

invisibilidade dentro do sistema jurídico brasileiro (CONAQ, 2023, p. 18-22). 

Essa dinâmica de violência e negligência institucional evidencia um ciclo 

perverso que ultrapassa a esfera jurídica, atingindo a própria organização 

socioeconômica das comunidades. A precarização dos serviços públicos essenciais – 

como saúde, educação e infraestrutura básica  nos territórios quilombolas agrava a 

vulnerabilidade das mulheres, que, além de liderarem as lutas por titulação, assumem o 

papel de cuidadoras comunitárias (CONAQ, 2023, p. 23). 

 A sobreposição entre a violação de direitos territoriais e a ausência de 

políticas públicas específicas reforça a lógica colonial de dominação, na qual a 

resistência quilombola é criminalizada, enquanto a atuação de grupos privados em áreas 

tradicionalmente ocupadas é naturalizada. Nesse contexto, a falta de mecanismos 

eficazes para garantir a consulta prévia e informada, conforme previsto na Convenção 

169 da OIT, aprofunda a marginalização política dessas comunidades, especialmente 

das mulheres que articulam estratégias de sobrevivência cultural e territorial (CONAQ, 

2023, p. 25-27). 

 

2.2. A Constituição de 1988 e a promessa (não cumprida) de um Brasil plural 

 

Nas entrelinhas do discurso de Benedita da Silva (1987), desvela-se a 

anatomia de um silêncio institucionalizado. A invisibilidade jurídica não é mera 

ausência de letras na lei, mas um véu tecido a partir de exclusões seculares, um 

mecanismo que, sob o manto da neutralidade‖, esculpe as hierarquias e enclausura 

corpos na periferia da cidadania‖. Ao escolher integrar uma Comissão destinada aos 

mutilados da nação, os oprimidos, os sem voz, os despossuídos de direitos — sua 

narrativa pessoal converte-se em: 

 

Foi uma experiência muito grande em particular no meu caso, quando percebi 

que tinha escolhido uma Comissão que tratava pura e simplesmente dos 

oprimidos, dos marginalizados, dos desprezados, dos despossuídos, enfim – 

poder-se-ia dizer – da nação dos mutilados, na medida em que ali travamos 

debate tendo conhecimento de que não há justiça para um determinado 

segmento social (Silva, 1987, p. 23). 

 

Nas palavras há um duelo entre a esperança e o desencanto. Benedita não 

apenas denuncia a omissão do sistema, mas expõe a cicatriz de um paradoxo, como a 

lei, ao se calar, grita em conluio com a injustiça. Sua experiência entrelaça-se à crítica 

estrutural, revelando o abismo entre o texto constitucional e os direitos da população, 



 

65  

oprimida, marginalizada e oprimida. 

No contexto brasileiro, essa estratégia revela a negação de protagonismo a 

populações racializadas, especialmente às mulheres negras, cujas demandas foram 

frequentemente silenciadas pelo Estado. A Constituição Federal de 1988, contudo, 

representou um espaço paradoxal, que ao mesmo tempo em que reproduziu estruturas 

de invisibilização, abriu brechas para a insurgência de vozes como a de Benedita da 

Silva e Lélia Gonzalez, intelectual e ativista que articulou pautas antirracistas e 

feministas durante a Assembleia Constituinte. 

A participação das mulheres negras foi fundamental na consolidação da 

Constituição Cidadã, com movimentos feministas negros pressionando por uma agenda 

que confrontasse o racismo institucional. Lélia Gonzalez, integrante do Conselho 

Nacional dos Direitos da Mulher (CNDM), destacou-se ao denunciar a falácia da 

democracia racial e exigir mecanismos constitucionais para reparar desigualdades 

estruturais. Em discurso proferido durante os debates constituintes, ela afirmou: 

 
Gostaria de chamar a atenção para um aspecto fundamental aqui, e que é 

uma proposta essencial nesse, de movimento negro: dizer que a questão do 

negro no Brasil não é uma questão de Constituição, mas de educação-e que 

depois a cultura vem é desconhecer o que é cultura, em primeiro lugar; em 

segundo lugar, é ter uma visão muito atrasada, muito de senso comum a 

respeito do que seja a cultura. [...] Até presente momento, somos iguais 

perante a lei, mas quem somos nós? Somos as grandes populações dos 

presídios, da prostituição, da marginalização no mercado de trabalho. Nós 

queremos, sim, que a Constituição crie mecanismos que propiciem um 

efetivo "começar" em condições de igualdade da comunidade negra neste 

País. 

 

A fala de Gonzalez expõe a contradição entre a igualdade formal perante a 

lei e a realidade de exclusão vivida pela população negra, evidenciando como a 

invisibilidade jurídica opera como ferramenta de manutenção das hierarquias raciais. 

Seu apelo por políticas compensatórias confrontava o mito da democracia racial, já 

criticado por intelectuais negros como Abdias do Nascimento, que apontava para a 

necessidade de reconhecer o racismo como estruturante na sociedade brasileira. 

[...] nós queremos, efetivamente, que a lei crie estímulos fiscais para que a 

sociedade civil e o Estado tomem medidas concretas de significação 

compensatória, a fim de implementar aos brasileiros de ascendência africana 

o direito à isonomia nos setores de trabalho, remuneração, educação, justiça, 

moradia, saúde, e vai por aí afora. Gente, nós não somos iguais perante essa 

lei, absolutamente, tanto que o sacrifício que fizemos para chegar aqui, nós 

que somos a maioria da população brasileira, por que não está cheio de 

negros aqui? (Gonzalez, 1987, p. 129). 

 



 

66  

Nesse contexto, a atuação pré-constituinte de movimentos negros e 

feministas deslocou o debate para uma perspectiva interseccional, articulando raça, 

classe e gênero como eixos de análise das desigualdades. A rejeição ao mito da 

democracia racial consolidou-se como marco teórico e político, exigindo do Estado o 

reconhecimento de sua omissão na reprodução do racismo institucional. Apesar dos 

avanços, a própria limitação das conquistas na Carta de 1988 revela a persistência da 

invisibilidade como estratégia de controle, ao ignorar demandas específicas a 

dispositivos vagos ou à ausência de regulamentação efetiva. 

A Constituição Federal de 1988, marco histórico na redemocratização do 

Brasil, consolidou-se como um instrumento de transformação social ao reconhecer a 

diversidade étnico-cultural do país. Ao adotar um constitucionalismo pluralista, 

enfrentou assimetrias históricas ao ampliar proteções a minorias tradicionalmente 

invisibilizadas. Como exemplo, enquanto os direitos indígenas foram assegurados em 

capítulo específico (art. 231), as comunidades quilombolas tiveram seu reconhecimento 

jurídico introduzido de forma distinta: por meio do Artigo 68 do Ato das Disposições 

Constitucionais Transitórias (ADCT). 

Esse dispositivo, embora inserido em seção provisória da Carta, tornou-se 

permanente ao estabelecer a obrigação do Estado em titular territórios quilombolas, 

reivindicando reparação histórica e garantindo direitos coletivos aos povos quilombolas. 

Quase trinta e sete anos após a promulgação da Constituição Federal de 

1988, também chamada de Constituição Cidadã, as garantias constitucionais que 

asseguram os direitos territoriais das comunidades quilombolas não se efetivaram como 

esperado. Nesse contexto, é relevante examinar como a execução dessas políticas 

ocorreu, já que o reconhecimento e a garantia do território são fundamentais para a 

manutenção do modo de vida dessas comunidades. O território, portanto, não é apenas 

um espaço físico, mas sim um produto histórico de processos sociais e políticos, sendo 

um elemento essencial para o cultivo, a ocupação e a identidade (Little, 2002, p. 3). 

Ao refletirmos sobre o que é cidadania, é pertinente trazer a análise de 

Milton Santos sobre o espaço do cidadão. O autor, em sua obra O Espaço do Cidadão, 

propõe que a cidadania vai além do simples reconhecimento formal de direitos. Para ele, 

ser cidadão implica em ter acesso ao espaço onde é possível exercer a liberdade e a 

dignidade  condições que deveriam ser garantidas a todos. 

Desta forma, podemos observar também que em se tratando de território, 

Santos (2000, p. 59-60) nos traz o argumento que tanto o espaço urbano quanto o rural 



 

67  

são, muitas vezes, marcados pela exclusão, configurando territórios em que nem todos 

têm a oportunidade de viver de maneira plena. A verdadeira cidadania, portanto, se 

concretiza quando ocorre a democratização do acesso a esses espaços, o que inclui o 

direito de viver e produzir em condições que respeitem a identidade e a cultura dos 

grupos sociais. 

A invisibilidade jurídica, enquanto mecanismo de controle social, manifesta 

na exclusão sistemática de grupos historicamente invisibilizados dos processos de 

reconhecimento e garantia de direitos. É nesse sentido que Milton Santos questiona o 

que é ser cidadão no país, trazendo a perspectiva de que ser cidadão é ser um ―indivíduo 

dotado de direitos que lhe permitem não só se defrontar como Estado, mas afrontar o 

Estado‖ (Santos, 1997, p. 133). Essa concepção revela a cidadania atrofiada que 

caracteriza a experiência de comunidades quilombolas e mulheres negras, cujos direitos 

são formalmente reconhecidos, mas sistematicamente negados na prática. 

A persistência dessa dinâmica confirma a tese de Santos sobre a mutação 

neoliberal da cidadania, na qual o Estado prioriza interesses econômicos em detrimento 

da justiça social (Santos, 2007). A morosidade na titulação de terras quilombolas e a 

violência institucional contra mulheres negras exemplificam como o "direito de 

existir" é substituído por uma lógica de "espaços de exceção" (Santos, 2001), onde a lei 

opera de forma seletiva. A ausência de mecanismos eficazes para garantir a consulta 

prévia  e  informada,  conforme  previsto  na  Convenção  169  da  OIT,  aprofunda   

essa geografia da exclusão, na qual territórios tradicionais tornam-se alvo de projetos 

desenvolvimentistas que reforçam hierarquias coloniais. 

Assim, a invisibilidade jurídica não é mera omissão estatal, mas um projeto 

político que mantém comunidades quilombolas na condição de "não-cidadãos do 

Terceiro Mundo" (Santos, 2007), incapazes de exercer o direito elementar de 

autodeterminação. A violência contra mulheres quilombolas, frequentemente à frente 

das lutas territoriais, evidencia como a "atrofia cívica" se manifesta de forma 

interseccional: além de enfrentarem a negligência estatal, elas são silenciadas em 

processos judiciais que ignoram suas especificidades (CONAQ, 2023, p. 9-10). Essa 

realidade expõe a falácia do Estado democrático de direito, que, sob a retórica da 

universalidade, mantém dispositivos coloniais de exclusão racializada. 

No contexto jurídico brasileiro, observa-se a construção de um direito 

universalizante que, muitas vezes, desconsidera as particularidades históricas e culturais 

das populações negras. A luta pelo território, no Brasil, exemplifica essa exclusão desde 



 

68  

a invasão das terras indígenas até a negada regulamentação dos territórios quilombolas. 

Quando analisamos os direitos quilombolas assegurados pela Constituição de 1988, 

percebemos que, embora tenha havido uma tentativa de ressignificação do conceito de 

direitos, ela não se fundamenta na superação de um passado de escravidão nem no 

reconhecimento dos remanescentes de escravizados. Ao contrário, oculta as resistências 

históricas do povo negro, transformando a Constituição em um marco inicial das 

conquistas. 

Segundo Portela, enfrentar a política de apagamento não é um desafio 

apenas interpretativo, pois não basta reposicionar os quilombos dentro da narrativa 

oficial, é preciso confrontá-la com os recursos de cidadania da população negra, já que 

também produzem história‖ (Gomes, 2022, p.192). A centralidade do debate 

quilombola na Constituição Federal 1988 refletiu uma disputa contra a narrativa oficial, 

o que fez com que fosse necessário o engajamento dos movimentos sociais e das 

organizações populares para alcançar os resultados apresentados, por exemplo, pela 

Assembleia Nacional Constituinte. 

Os embates jurídicos, políticos e sociais, tornam evidente a necessidade de 

um aprofundamento das políticas públicas que garantam a efetivação dos direitos 

territoriais dos povos quilombolas, respeitando suas particularidades culturais e sociais. 

De acordo Erika Moreira (2014), enquanto o Estado falha em proporcionar as condições 

para que as políticas de regularização sejam eficazes, os quilombolas continuam a 

buscar alternativas para sobreviver e afirmar seu direito à terra, desafiando um sistema 

que ainda insiste em invisibiliza-los. A autora aponta que um dos maiores obstáculos ao 

avanço da regularização fundiária é a força que perpetua a desigualdade e o desrespeito 

às normas constitucionais. 

A desvalorização da luta quilombola pelo Estado reflete a incapacidade do 

Brasil em cumprir sua promessa de ser um país verdadeiramente plural. Esse processo 

possui grande relevância para a disputa constitucional, pois, à medida que a história 

social dos territórios quilombolas se torna plural, ela interfere na construção do 

entendimento coletivo sobre o país. Em outras palavras, o enfrentamento do racismo 

exige uma reelaboração contínua da identidade nacional, ao mesmo tempo em que 

demanda a reconstrução dos modos de ser, pensar e viver na sociedade. 

Mas, afinal, onde estão os quilombolas na Constituição Cidadã de 1988? 

Apesar da inserção do Artigo 68 do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias 

(ADCT) na Constituição Federal de 1988, persiste a crítica de que seu texto não apenas 



 

69  

falha em atender às demandas específicas das comunidades quilombolas, como também 

não representa plenamente suas aspirações territoriais. Historicamente, a resistência 

quilombola foi marcada pela invisibilização sistemática por parte do Estado, 

consolidando um processo de enfrentamento que perpassa séculos e se materializa na 

luta por direitos fundamentais, sobretudo o acesso à terra. Essa resistência, contudo, não 

se restringe ao passado: novas formas de mobilização emergiram no Brasil 

contemporâneo para corrigir injustiças históricas e sociais contra esses grupos. 

A discussão sobre os direitos quilombolas ganhou força no século XX, 

impulsionada por movimentos negros urbanos e rurais que reivindicavam o 

reconhecimento de suas terras. Tais mobilizações culminaram na aprovação do Artigo 

68 do ADCT, dispositivo que rompeu com o paradigma histórico de exclusão de negros 

e indígenas do direito à propriedade, ao estabelecer ―Aos remanescentes das 

comunidades dos quilombos que estejam ocupando suas terras é reconhecida a 

propriedade definitiva, devendo o Estado emitir os títulos respectivos‖ (Brasil, 1988). 

Embora configure um marco jurídico reparatório, o dispositivo 

constitucional em questão foi alvo de críticas pela dualidade normativa presente em sua 

redação. A ausência de uma definição precisa do termo ―quilombo‖ no texto 

constitucional resultou na homogeneização de comunidades cultural e territorialmente 

diversas, obscurecendo suas particularidades históricas e modos específicos de 

organização social. Essa lacuna normativa gerou insegurança jurídica operacional, 

dificultando a implementação prática do direito à titulação. A falta de critérios claros 

para a regularização fundiária não apenas retardou os processos de reconhecimento 

territorial, mas também permitiu que interpretações restritivas do conceito de quilombo 

perpetuassem lógicas colonialistas na aplicação da lei, conforme destacam estudos sobre 

o tema (CONAQ, 2023; Almeia, 2008). O debate em torno do ADCT 68 intensificou-se 

devido à tensão entre o caráter ancestral da titulação e as transformações socioculturais 

das comunidades. 

Enquanto o dispositivo pressupõe uma continuidade histórica desde o 

período colonial, as formas de vida e organização quilombola adaptaram-se 

dinamicamente ao contexto moderno. Essa dissonância levantou questionamentos sobre 

a descaracterização do quilombo, exigindo interpretações jurídicas que harmonizassem 

a ancestralidade com a realidade contemporânea. 

Diante desses desafios, tornou-se urgente a criação de legislação 

complementar capaz de regulamentar os direitos quilombolas conforme suas 



 

70  

necessidades concretas. Nesse cenário, a Convenção nº 169 da Organização 

Internacional do Trabalho (OIT), ratificada pelo Brasil em 2003 por meio do Decreto 

Legislativo nº 143/2002, destacou-se como instrumento fundamental. A Convenção 

reforça a autodeterminação dos povos tradicionais, estabelecendo que a consciência de 

sua identidade indígena ou tribal deverá ser considerada como critério fundamental para 

determinar os grupos aos que se aplicam as disposições da presente Convenção‖ (OIT, 

1989, art. 1º, §2º). Sua incorporação ao ordenamento jurídico brasileiro ampliou as 

bases para a garantia de direitos quilombolas, ao vincular o reconhecimento territorial à 

auto identificação princípio que confronta visões essencialistas sobre o que define um 

quilombo. 

Ainda que a incorporação da Convenção nº 169 da OIT represente um 

avanço na valorização da autoidentificação como critério central, a distância entre o 

reconhecimento legal e a realidade das comunidades quilombolas continua a gerar 

obstáculos concretos. A ausência de regulamentações específicas, somada à dificuldade 

de implementação das políticas existentes, evidencia que o Estado ainda atua de forma 

seletiva.  

Em vez de garantir direitos de maneira ampla, muitas vezes contribui para a 

manutenção de desigualdades históricas. É nesse contexto que se torna necessário 

refletir sobre como a invisibilidade jurídica não é apenas resultado da ausência de ação, 

mas pode funcionar como uma estratégia que sustenta práticas de exclusão e reforça a 

negação dos saberes e formas de existência quilombolas. 

 

2.3. A estratégia jurídica da invisibilização como mecanismo de violência 

epistêmica 

A consolidação dos direitos quilombolas no ordenamento jurídico brasileiro 

representou um avanço significativo na luta pelo reconhecimento territorial dessas 

comunidades. No entanto, as ambiguidades conceituais e os entraves burocráticos 

associados à implementação do Artigo 68 do ADCT evidenciam a permanência de 

desafios estruturais. A ausência de critérios objetivos para titulação das terras 

quilombolas, somada à resistência política e à morosidade administrativa, reflete uma 

omissão do Estado que, na prática, compromete a efetivação desses direitos. 

Desta forma, a fronteira entre o jurídico e o vivido, o Artigo 68 do ADCT e 

a Convenção 169 da OIT revelam um diálogo inacabado, pois de um lado, a rigidez 

normativa que homogeniza; de outro, a pluralidade quilombola que insiste em existir. A 



 

71  

autoidentificação (OIT, 1989), mais que princípio legal, torna-se ato político, um 

convite para que o direito reconheça, nas entrelinhas da lei, os rastros de histórias que a 

burocracia não pode conter (CONAQ, 2023). 

Como umas das formas de se manter a resistência frente as omissões do 

estado, a busca pela identidade é constante pelos povos quilombolas. De acordo com 

Milton Santos (2002) É impossível imaginar uma cidadania concreta que prescinda do 

componente territorial, quando o autor descreve a relação do indivíduo juntamente com 

o lugar que ele se encontra uma acessibilidade semelhante aos bens e serviços, sem os 

quais a vida não será vivida com aquele mínimo de dignidade que se impõe. Isso 

significa, em outras palavras, um arranjo territorial desses bens e serviços de que, 

conforme a sua hierarquia, os lugares sejam pontos de apoio, levando em conta a 

densidade demográfica e econômica da área e a sua fluidez. 

Para aprofundar a análise sobre a organização territorial e as disputas 

identitárias, este tópico dialoga com as reflexões de Rodrigo Portela, a partir de sua 

obra, será possível analisar como a configuração dos territórios quilombolas se relaciona 

com processos históricos, sociais e políticos que marcam a construção desses espaços 

como interlocutores centrais desta pesquisa.. De acordo com Gomes (2022, p. 144), a 

disputa relativa à identidade enquanto ferramenta mobilizadora configura-se como um 

elemento fundamental para a agenda desenvolvida politicamente em meados dos anos 

80. 

O pertencimento territorial se mostrou como um eixo central na agenda de 

direitos quilombolas, que, a posteriori, se torna mais complexa, incidindo na racialização 

prático-discursiva das comunidades. 

O território, enquanto entidade social e política, possui uma historicidade 

que reflete os impactos do racismo, fundamentais para a compreensão do contexto de 

violência que essas comunidades enfrentavam. Além disso, existe o aspecto relativo as 

reivindicações que formulavam, estas que são igualmente tensionadas pela concepção 

do racismo. As categorias utilizadas por esses agentes podem exercer um efeito 

homogeneizador que tende a desconsiderar a identidade racial dos indivíduos. Contudo, 

ocorreu o movimento contrário: as comunidades estabelecem suas especificidades por 

meio da identificação que constroem consigo mesmas e entre seus integrantes. Existe a 

rejeição de uniformidade de histórias e práticas, ao mesmo tempo em que afirmam sua 

condição de sujeitos de direitos (Gomes, 2022, p. 144). 

A afirmação das identidades emerge como um reflexo das formas de 



 

72  

organização e ocupação territorial, além de uma historicidade elaborada para conferir 

legitimidade a tais ocupações. A partir desse entendimento, deriva se o valor da 

autonomia, frequentemente associada à autoidentificação e que desempenha um papel 

normativo essencial no fortalecimento dos direitos fundamentais, especialmente por 

meio do recurso histórico que pode ser mobilizado a partir do quilombo como um 

campo a ser instrumentalizado na luta por direitos. Ademais, essas atribuições 

identitárias são objeto de contestação e disputa na esfera pública, especialmente no 

período pós-1988, inclusos os agentes que forneceram apoio as comunidades. Tais 

discussões possuem reflexos significativos na representação política dessas 

comunidades (Gomes, 2022, p. 147). 

Muitas das narrativas sobre os direitos quilombolas não capturam 

adequadamente a importância da rede de luta por direitos das comunidades negras rurais 

para o processo de constitucionalização desses direitos. Essa problemática influencia 

diretamente em práticas e saberes das redes quilombolas locais e no importante processo 

de disseminação de conhecimento jurídico e racial desses agentes. A falta de 

consideração dessas relações ocasiona interpretações que restringem a agenda 

quilombola no período pós-1988.  

A conjunção de dados sobre esses processos destaca a importância das 

mulheres na formação dos vínculos que nutriram e se expandiram nas redes políticas, 

assim como também fornecem informações que permitem refazer os caminhos traçados 

pela narrativa dos quilombos (Gomes, 2022, p. 153). 

Além disso, a relevância das redes locais e o papel preponderante das 

mulheres na formação desses vínculos políticos e sociais são essenciais para 

compreender a complexidade das lutas quilombolas e sua evolução ao longo do tempo. 

Essa perspectiva permite uma análise mais profunda das dinâmicas internas e externas 

que influenciam o desenvolvimento dessas comunidades, destacando a importância da 

agência feminina na construção e manutenção dessas redes.  

Essa abordagem pode ser articulada com teorias sobre gênero e movimentos 

sociais, que ressaltam a contribuição das mulheres na mobilização e organização 

comunitária, bem como com estudos sobre desenvolvimento local e redes sociais, que 

enfatizam a importância das relações locais na promoção de mudanças sociais 

sustentáveis. 

A política da territorialidade, dessa forma, se desdobra em uma disputa 

memorial que visa incorporar-se ao programa político-jurídico das principais entidades 



 

73  

da agência negra no processo constituinte (Gomes, 2022, p. 155). Essa dinâmica reflete 

a complexa interseção entre memória, identidade e direito, na qual a reivindicação 

territorial se torna um elemento central na luta por reconhecimento e inclusão das 

demandas das comunidades negras na agenda política e jurídica do país. Esse contexto 

se relaciona a memória coletiva, que desempenha um papel crucial na formação de 

identidades políticas e na mobilização social. Além disso, a política da territorialidade 

está intrinsecamente ligada à construção de direitos e à representação política. 

Observamos que a capacidade de mobilização não se esgota na proposta 

apresentada ao processo constituinte. Ao contrário, ela se fortalece continuamente por 

meio de redes de fortalecimento que afirmam suas demandas, suas formas de 

organização e experiências. Assim, as comunidades quilombolas estabelecem, 

simultaneamente, aspectos fundamentais de sua condição de sujeitos políticos e 

históricos. Esse processo tem um efeito reflexivo que incide nos discursos e nos 

repertórios da política quilombola (Gomes, 2022, p. 186).  

A construção de identidade política e a afirmação de sujeitos históricos são 

essenciais para entender como as redes quilombolas se fortalecem e se posicionam no 

cenário político, influenciando a forma como suas demandas são articuladas e 

representadas. Ao refletir sobre a construção de estratégias que se oponham à política de 

apagamento em curso no progresso constitucional, observamos a presença do quilombo 

como símbolo da resistência negra, evidenciando os resultados da disputa sobre a 

narrativa nacional junto à população brasileira.  

Em particular, a construção da figura Palmarina foi instrumentalizada 

para evidenciar o ideário racista de memória e identidade nacional. O foco no 

quilombo na reestruturação histórica, ainda que não aborde a complexidade das 

requisições emanadas pelas comunidades negras rurais, é crucial para contraditar as 

ideologias racistas que foram sucessivamente invocadas no processo como recurso para 

obstaculizar o debate sobre o racismo (Gomes, 2022, p. 199). 

Assim, a territorialidade quilombola se apresenta como expressão 

concreta de uma disputa por memória, reconhecimento e pertencimento que atravessa o 

campo jurídico sem se restringir a ele. As narrativas construídas em torno do quilombo 

tencionam os marcos legais existentes e escancaram os limites de um ordenamento que 

historicamente operou para invisibilizar os direitos dos povos quilombolas. Nesse 

movimento, a própria ideia de direito é desafiada, convocando outras formas de 

elaboração e legitimação das reivindicações territoriais que partem das experiências 



 

74  

negras e coletivas. É a partir dessa fricção entre a normatividade estatal e as práticas 

jurídicas insurgentes que podemos compreender os caminhos e os entraves na 

efetivação dos direitos quilombolas no Brasil. 

Num território onde a localização dos serviços essenciais é deixada à 

mercê da lei do mercado, tudo colabora para que as desigualdades sociais aumentem. 

Podemos perceber que a questão quilombola se encontra em diálogo com o autor, 

percebemos que a questão dos territórios no Brasil vai além das distribuições de terras e 

se tornou uma problemática centradas em processos de ocupações e afirmações de uma 

identidade territorial os quais remetem, dentro do marco legal do Estado às políticas de 

ordenamento e reconhecimento territorial. Entre o texto da lei e as narrativas que negam 

os direitos quilombolas, parte da problematização das investigações que requer 

problematizar o território na letra da lei e o território as vivências dos povos 

quilombolas. 

A regularização dos territórios quilombolas fazem com que as estruturas dos 

estados se transformem em desmantelamento institucional e que dificultam ainda mais 

sua efetivação. De acordo com Gilvânia Maria, ainda em relação ao processo de 

racialização da terra, devo dizer que são os grupos formados de pessoas negras os que se 

encontram em maior nível de vulnerabilidade social e desigualdade frente aos demais 

grupos sociais. Esse estado permanente de vulnerabilidade e violação de direitos 

aumenta o número de assassinatos no campo, que cresce todos os dias, e faz das (dos) 

camponesas (es) negras (os), quilombolas ou não, as (os) mais impactadas (os). (Silva, 

2022, p. 104) 

Esse cenário de vulnerabilidade se evidencia também nos dados levantados 

pela pesquisa realizada pela Terra de Direitos, que consultou 269 quilombos em 24 

estados das cinco regiões do país, abrangendo mais de 43 mil famílias. A maior 

concentração dessas comunidades está na região Nordeste, seguida das regiões Centro- 

Oeste, Norte, Sudeste e Sul. Alagoas apresentou o maior número de quilombos 

pesquisados, seguido por Minas Gerais e Goiás, demonstrado na tabela abaixo. 

 

  



 

75  

Tabela 1- Distribuição Regional dos Quilombos Pesquisados pela Terra de Direitos 
 

 
Região 

 

Percentual 

de 

Quilombos 

 

Quilombos 

pesquisados 

 

 Número de Quilombo 

 

Nordeste 

 

40,5% 

 

Alagoas 

 

53 

 

Centro-Oeste 

 

15,6% 

 

Goiás 

 

21 

 

Norte 

 

16,0% 

 

- 

 

- 

 

Sudeste 

 

19,3% 

 

Minas Gerais 

 

27 

 

Sul 

 

8,6% 

 

- 

 

- 

 

Total 

 

100% 

 

- 

 

269 quilombos 

 

Famílias alcançadas 

 

- 

 

- 

 

Mais de 43 mil 

Fonte: Terra de Direitos (2025) 

 

 

Esses dados revelam não apenas a amplitude da presença quilombola no 

território nacional, mas também evidenciam a persistente desigualdade que atravessa 

essas comunidades. A concentração em determinadas regiões, como o Nordeste e o 

Centro-Oeste, aponta para uma relação histórica entre a distribuição fundiária, a 

exclusão racial e a resistência coletiva. No caso específico de Goiás, terceiro estado com 

maior número de quilombos pesquisados, torna-se ainda mais urgente compreender 

como a racialização da terra opera de forma interseccional, afetando de maneira direta o 

acesso ao territorio, à regularização fundiária e à proteção contra violências. O fato de 

que a maior parte das famílias quilombolas vive em territórios ainda não titulados 

aprofunda sua vulnerabilidade, tornando-as alvos mais frequentes de ameaças, 

deslocamentos forçados e violações de direitos. 



 

76  

CAPÍTULO 3 – O “Quilombo como sistema Alternativo” - O Direito Achado nas 

ruas do Alto Santana 

 

A Terra é o meu quilombo. 

Meu espaço é meu quilombo. 

Onde eu estou eu estou. 

Quando eu estou, eu sou. 

(Beatriz Nascimento) 

 

 

Este capítulo apresenta o Quilombo Alto Santana como expressão de um 

sistema alternativo ao modelo colonial-capitalista, pautado na coletividade, na 

ancestralidade e na resistência negra. A primeira parte trata da terra como campo de 

disputa, evidenciando a morosidade nos processos de regularização fundiária em Goiás, 

os limites das políticas públicas e o impacto do racismo institucional na efetivação dos 

direitos quilombolas. Com base em dados da Comissão Pró-Índio, analisa-se como o 

Estado opera pela omissão, mesmo diante de reconhecimentos legais. 

 Na segunda parte, o foco recai sobre as territorialidades e os percursos de 

resistência construídos pelas mulheres do Alto Santana. A partir da escuta sensível e da 

escrita comprometida com as experiências locais, destaca-se a atuação das moradoras na 

manutenção da memória, na organização comunitária e na luta pela titulação coletiva. 

Ao articular escrevivência, escutavivência e direito insurgente, o capítulo afirma o 

quilombo como território vivo e projeto político de autonomia.  

  



 

77  

 

3.1 O território como disputa: a terra quilombola entre a lei e a omissão no Estado 

de Goiás 

A regularização dos territórios quilombolas, desde a primeira titulação em 

1995, tem sido lenta e burocrática. Ao passo que trouxemos os direitos garantidos por 

lei no capitulo anterior, também é necessário fazermos o comparativo desses direitos na 

sua aplicação. Essa morosidade, sustentada pelo racismo, manifesta-se como uma forma 

de violência contra os direitos quilombolas, especialmente nas disputas territoriais que 

envolvem o quilombo aqui abordado: o Alto Santana. O quilombo interlocutor dessa 

pesquisa se localiza no estado de Goiás que possui boa parte da sua economia voltada 

ao agronegócio, além disso, também é formado pela herança política colonial, no qual 

resultou ainda hoje no governo Caiadista. 5 

Para exemplificar a questão quilombola e os desafios da regularização de 

seus territórios, nos interessa, nesse momento, voltarmos à atenção para o Estado de 

Goiás, onde está localizado o quilombo interlocutor dessa pesquisa, o Alto Santana. 

Apesar do problema exposto acima, Goiás possui no cerne de sua Constituição o direito 

à propriedade das terras das comunidades quilombolas. O Brasil possui cinco Estados 

prevendo em sua Constituição o direito à propriedade das terras às comunidades 

quilombolas. São elas: Bahia, Goiás, Maranhão, Mato Grosso e Pará. (Comissão Pro- 

Índio, 2019). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

78  

 

Figura 4- Terras quilombolas Tituladas e parcialmente Tituladas 

 

Fonte: Comissão Pro-índio (2025) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

4 No estado de Goiás, as comunidades quilombolas, especialmente o território Kalunga, enfrentam graves 

obstáculos na regularização fundiária, principalmente no governo atual. O governo estadual não tem 

priorizado a titulação dessas terras, deixando os processos paralisados no INCRA e sem avançar em 

soluções estaduais. Além disso, há um claro favorecimento ao agronegócio, que pressiona as comunidades 

tradicionais, gerando conflitos fundiários e violações de direitos. A falta de diálogo do poder público com 

as lideranças quilombolas demonstra o descaso com a pauta quilombola no estado. CONAQ (Coordenação 

Nacional de Articulação das Comunidades Negras Rurais Quilombolas). Relatório Nacional: 

Violações de Direitos das Comunidades Quilombolas no Brasil. 2022. Disponível em: https://conaq.org.br/. 

Acesso em: 10 de maio de 2025. 

https://conaq.org.br/


 

79  

Em Goiás, através do artigo 16 do Ato das Disposições Constitucionais 

Transitórias do Estado (ADCTGO) é elevado ao status de Constitucional, onde 

estabeleceu-se no seu caput a seguinte: ―aos remanescentes das comunidades dos 

quilombos que estejam ocupando suas terras, é reconhecida a propriedade definitiva, 

devendo o Estado emitir-lhes os respectivos títulos‖, no seu artigo 1º que diz: § 1º Lei 

complementar criará a reserva Calunga, localizada nos Municípios de Cavalcante e 

Monte Alegre, nos vãos das Serras da Contenda, das Almas e do Moleque.. Além disso, 

estabelece também no § 2º desse mesmo artigo que a delimitação é composta por oito 

autoridades e uma do comitê Calunga. 

§2º A delimitação da reserva será feita, ouvida uma comissão composta de oito 

autoridades no assunto, sendo uma do movimento negro, duas da comunidade 

Calunga, duas do órgão de desenvolvimento agrário do Estado, uma da 

Universidade Católica de Goiás, uma da Universidade Federal de Goiás e uma 

do Comitê Calunga. (Vide Lei n.º 9.904, de 10-12-1985; Lei n.º 11.409, de 21-

01-1991; Lei Complementar n.º 19, de 05-01-1996; e Decreto 

n.º 4.781, de 11-04-1997). (Goiás, 2018). 

 

Para o contexto do estado, de acordo com a comissão pro-índio, existem 

cercas de 35 comunidades quilombolas no estado. Porém, é importante destacar que há 

contradições no que se referem os artigos sobre a regulamentação das comunidades 

quilombolas. De acordo com Bárbara Rodrigues (2014), estes artigos restringem a 

titulação das comunidades no estado, tendo em vista que os artigos 1º e 2º, 

demonstrados acima, fazem referências apenas à comunidade Kalunga, que está 

localizada no município de Teresina, Cavalcante e Monte Alegre (Rodrigues, 2014, p. 

68). 

Em se tratando da maior comunidade quilombola do país, o território 

Kalunga foi tombado pela Lei Complementar nº 19, de 05 de janeiro de 1996 como 

patrimônio histórico Cultural Kalunga. De acordo com Vercilne Dias (2019), 

quilombola Kalunga, a primeira etapa da titulação do território se iniciou em 1980, mas 

esse processo gerou conflitos internos, pois a titulação se deu de forma individual. 

Embora a formalização política das titulações, conforme estabelecido pelo Decreto nº 

4.887/2003, preveja a regularização dos territórios quilombolas de forma pró-indivisa e 

com cláusulas de inalienabilidade, imprescritibilidade e impenhorabilidade, essa não 

tem sido, na prática, a realidade enfrentada por essas comunidades. 

Ainda, dialogando com Vercilene Dias (2019), ela destaca a importância da 

titulação coletiva dos territórios quilombolas, especialmente ao observar que, no Estado 

de Goiás, historicamente prevaleceu à emissão de títulos individuais de propriedade. 



 

80  

Com a promulgação da Constituição Federal de 1988, houve a transferência da 

competência para titulação de terras quilombolas para o Incra, bem como a 

consolidação de um novo modo de pensar a propriedade, não mais restrita à lógica 

individual e privada, mas também em sua dimensão coletiva. 

Essa observação sobre a titulação individual é fundamental para 

entendermos de que forma o estado atua nas demandas das comunidades mesmo com 

advento da Constituição Cidadã de 1988. Assim, precisamos destacar alguns pontos 

essenciais frente a realidade do Estado de Goiás. Essa violência se dá de diversas 

formas, desde conflitos fundiários até a morosidade por parte dos processos de 

reconhecimento e titulação dos territórios. 

Para ilustrar essa realidade, apresentamos uma sistematização dos dados da 

Comissão Pró-Índio (2025) sobre a situação fundiária dos quilombos no Estado de 

Goiás. Os quadros 1, 2 e 3 contêm informações sobre o município, o nome da 

comunidade quilombola, a situação fundiária, o ano de abertura do processo e sua etapa 

atual. Os dados foram extraídos do site da Comissão Pró-Índio, com atualização mais 

recente em 2025. No contexto estado de Goiás iremos observar as seguintes situações: 

 

Tabela 2 Comunidades que estão Aguardando o processo no INCRA 
 

 

Cidade/ 

Município 

 

 

Comunidade 

 

Situação 

Fundiária 

 

Ano de 

abertura  

 

 

Nº do processo 

 

 

Etapa atual 

 

Área a 

titular 

 

Caiapônia 

 

Cristininha 

 

Não titulada 

 

2021 
54000.025923/2021- 

36 

Processo 

aberto no 

INCRA 

Sem 

informação 

Aparecida de 

Goiânia 

Jardim 

Cascata 

 

Não titulada 

 

2007 
54150.000815/2007- 

89 

Processo 

aberto no 

INCRA 

Sem 

informação 

 

Iporá 

 

Pilões 

 

Não titulada 

 

2023 
54000.055282/2023- 

14 

Processo 

aberto no 

INCRA 

Sem 

informação 

 

Cavalcante 

 

São Félix 

 

Não titulada 

 

2014 
54700.000296/2014- 

12 

Processo 

aberto no 

INCRA 

Sem 

informação 

Fonte: Comissão Pro-índio (2025) 

 

 

Os dados levantados refletem a morosidade no processo de titulação das 

comunidades quilombolas, evidenciando a dificuldade de avanço nas diferentes etapas 



 

81  

administrativas. Embora os processos tenham sido abertos no Incra, não há informações 

sobre a previsão de regularização, tampouco sobre a área a ser titulada, o que demonstra 

a falta de transparência e sistematização dos dados. 

A longa espera por titulação, independentemente do tempo decorrido desde 

a abertura dos processos, aponta para entraves burocráticos e institucionais que 

dificultam a efetivação dos direitos quilombolas. A ausência de avanços concretos 

reforça a necessidade de um olhar mais atento sobre os mecanismos que regulam essas 

políticas, bem como sobre os impactos dessa demora em as comunidades envolvidas. 

 

Tabela 3 Decreto de desapropriação publicado no D.O. U 
 

 

Cidade/ 

Município 

 

 

Comunidade 

 

Situação 

Fundiária 

 

 

Ano de  

abertura 

 

 

 

Nº Processo 

 

 

Etapa Atual 

 

Área a 

Titular 

 

 

Nova Roma 

 

Família 

Magalhãe

s 

 

Não 

titulada 

 

2006 

 

54700.000956/2006- 

47 

Decreto de 

desapropriaçã

o publicado 

no 

D.O.U. 

 

5.492,1421 

hectares 

 

 

Posse 

 

 

Baco-Pari 

 

Não 

titulada 

 

 

2007 

 

54700.002573/2007- 

94 

Decreto de 

desapropriaçã

o publicado 

no 

D.O.U 

 

3.147,4885 

hectares 

Fonte: Comissão Pro-índio (2025) 

 

 

 

O segundo quadro, de acordo com os dados levantados, retrata também a 

morosidade nos processos de desapropriação para fins de titulação. O Incra afirma que 

em 20% dos casos em que houve ações de desapropriação, não foi autorizada, pelo 

poder Judiciário, a tomada das posses desses territórios para a titulação. Essa demora 

causa um grande impacto na luta pelos direitos quilombolas, principalmente em razão 

do racismo institucional. Se por um lado o Judiciário deixa de agir garantindo os 

direitos do povo quilombola, por outro, são suas decisões que determinam os despejos e 

que criminalizam as lideranças quilombolas. 

 

 

  



 

82  

Tabela 4 - Certidão emitida FCP 

 
 

Cidade/Município 

 

Comunidade 

 

Situação 

Fundiária 

Ano de 

abertura 

 

 

Nº Processo 

 

 

Etapa 

Atual 

 

Área a Titular 

 

Niquelândia 
Rafael Machado Não titulada  

2017 
54.150.000699/2017- 

70 

Certidão emitida 

FCP 07.04.2017 

A 

identificar 

 

Goianésia 
Valdemar de Oliveira Não titulada  

2019 
54.000.085701/2019- 

58 

Certidão emitida 

FCP 07.04.2017 

A 

identificar 

Abadia de Goiás Recanto Dourados Não titulada  

2017 
54.150.000102/2017- 

97 

Certidão emitida 

FCP 07.10.2016 

A 

identificar 

Cachoeira Dourada Córrego do Inhambu Não titulada  

2017 
54.000.027150/2017- 

46 

Certidão emitida 

FCP 12.06.2017 

A 

identificar 

Palmeiras de Goiás  

Goianinha 
Não titulada  

2019 
54.000.021841/2019- 

06 

Certidão emitida 

FCP 12.06.2017 

A 

identificar 

Flores de Goiás Flores Velhas Não titulada  

2016 
54700.000422/2016- 

92 

Certidão emitida 

FCP 18.03.2014 

Sem informação 

Santa Cruz de Goiás  

Mucambo 
Não titulada  

2019 
54000.118821/2019- 

49 

Certidão emitida 

FCP 27.09.2018 

Sem informação 



 

83  

Alto 

Paraíso de Goiás 

 

Moinho 
Não titulada  

2016 
54700.001008/2016- 

09 

Certidão emitida 

FCP 30.12.2015 

Sem informação 

 

Faina 

 

Água Limpa 
Não titulada  

2018 
54.000.074733/2018- 

47 

Certidão emitida 

pela FCP 

A 

identificar 

Cidade de Goiás  

Alto Santana 
Não titulada  

2019 
54.000.049586/2019- 

58 

Certidão emitida 

pela FCP 

A 

identificar 

 

Piracanjuba 

 

Ana Laura 
Não titulada  

2016 
54150.000935/2016- 

77 

Certidão emitida 

pela FCP 

Sem informação 

Professor Jamil  

Boa nova 
Não titulada  

2016 
54150.000936/2016- 

11 

Certidão emitida 

pela FCP 

Sem informação 

Fonte: Comissão Pro-índio (2025)



 

84  

A análise dos dados evidencia que a certificação emitida pela Fundação 

Cultural Palmares (FCP), apesar de representar um reconhecimento oficial da identidade 

quilombola, não tem resultado em avanços efetivos na regularização fundiária. Em 

Goiás, observa-se um cenário recorrente de comunidades certificadas há anos, mas que 

permanecem sem titulação de suas terras. 

As informações fornecidas pelo Incra em relação a seis comunidades 

quilombolas localizados no estado de Goiás revelam que todas permanecem com a 

situação fundiária não titulada, apesar de já terem iniciado processos administrativos 

junto ao órgão. Essas comunidades são: Comunidade do Forte (São João D‘Aliança), 

Vó Rita (Trindade), Antônio Borges (Barro Alto), Extrema (Laciara), Filipanos Queixo 

Dantas (Mimoso de Goiás) e Balbino dos Santos (Santa Rita do Novo Destino). 

A abertura dos processos no Incra varia entre os anos de 2006 e 2015. A 

comunidade com processo mais antigo é a Vó Rita, em Trindade, cujo protocolo foi 

iniciado em 2006, enquanto as mais recentes – Extrema, Filipanos Queixo Dantas e 

Balbino dos Santos – tiveram seus processos iniciados em 2015. 

Em todos os casos, a etapa atual registrada corresponde à emissão da 

Certidão de Autodefinição pela Fundação Cultural Palmares (FCP), o que confirma o 

reconhecimento oficial da identidade quilombola dessas comunidades. As datas de 

emissão das certidões variam, com algumas ocorrendo antes mesmo da abertura formal 

dos processos no Incra, como nos casos da comunidade Extrema, cuja certidão foi 

emitida em 2014, e da comunidade Filipanos Queixo Dantas, em 2013. 

Apesar da emissão das certidões pela FCP, primeiro passo necessário para o 

andamento do processo de regularização fundiária, não há informações disponíveis 

sobre a área a ser titulada em nenhuma das comunidades listadas. Além disso, não há 

registro do avanço para etapas posteriores, como elaboração do Relatório Técnico de 

Identificação e Delimitação (RTID) ou publicação de portarias e decretos. 

Esses dados indicam uma estagnação nos processos fundiários, que 

permanecem por anos sem evolução significativa após o reconhecimento pela FCP. A 

ausência de informações sobre a área a ser titulada também sugere uma possível 

limitação na transparência ou na condução dos trâmites administrativos por parte do 

Estado. 

Os quadros revelam que o reconhecimento identitário, por si só, não tem 

sido suficiente para garantir a efetivação dos direitos territoriais. A lentidão do Estado 

em dar sequência aos processos aprofunda a sensação de abandono por parte das 



 

85  

comunidades quilombolas, que seguem invisibilizadas diante da falta de compromisso 

institucional com a titulação de seus territórios. A realidade da lentidão da regularização 

das terras quilombolas continua sendo um desafio. Desde 2003, no Governo Lula 1 

(2003-2006), por meio do Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária (Incra), 

há a expedição de títulos para 11 territórios quilombolas, somando ao todo 19.528,473 

hectares e beneficiando 1.781 famílias. Apesar do avanço nas titulações, todos os títulos 

expedidos pelo Governo Federal até agora foram parciais, ou seja, regularizaram apenas 

parte dos territórios quilombolas. 

O Governo Federal também avançou na regularização de territórios 

quilombolas por meio da concessão do uso de 2.583,6313 hectares a 65 famílias, 

distribuídas em alguns territórios. Nesses casos, a forma jurídica adotada foi o Contrato 

de Concessão de Direito Real de Uso (CCDRU), instrumento por meio do qual a 

Administração Pública concede o direito de uso, mas não a propriedade definitiva, de 

um bem imóvel pertencente à União. 

Como mencionado, durante o primeiro governo do presidente Luiz Inácio 

Lula da Silva, foram tituladas 11 terras quilombolas, sendo 4 delas de forma parcial. 

Desta forma, Gomes (2022) destaca que, ao longo dos diferentes governos, os avanços 

na titulação de terras quilombolas foram tímidos e marcados por interrupções. No 

governo de Dilma Rousseff (2011–2016), foram tituladas 16 terras, das quais 15 

receberam apenas títulos parciais. Já na gestão de Michel Temer, 7 territórios foram 

titulados, com 4 registros também parciais. Somando-se esses dados, observa-se que, até 

então, o governo federal titulou 47 terras quilombolas. 

Ainda, foram publicados desde o início do governo 32 Decretos de 

Desapropriação, beneficiando 5.869 famílias. Foi um número significativo para 2024, 

ano em que 31 destes decretos foram publicados pelo governo. Outras etapas nos quase 

1.900 processos de regularização fundiária abertos no Incra tiveram avanços desde 

2023. Até o momento, foram publicadas 74 portarias da Presidência do Incra, 

reconhecendo e declarando 432.881,9373 hectares e beneficiando 13.162 famílias. Essa 

foi a etapa que mais teve avanço neste governo até agora. O governo de Jair Messias, 

em todos os 4 anos, publicou apenas 8 portarias declaratórias. 

 

Na pesquisa que desenvolvi em 2021,6 identifiquei que haviam sido 

publicados 35 Relatórios Técnicos de Identificação e Delimitação (RTIDs), os quais 

abrangeram 151.669,3654 hectares, beneficiando 3.426 famílias (Batista, 2021). Apesar 

de a publicação do relatório técnico ser uma etapa inicial do processo, somente 17% do 



 

86  

total de processos abertos no Incra avançaram até essa etapa. A lentidão e os entraves na 

regularização fundiária dos quilombos não são meramente burocráticos; decorrem de 

obstáculos institucionais enraizados no racismo histórico. Silva (2022, p. 98) argumenta 

que o longo caminho da titulação quilombola se sustenta em um ―racismo estrutural‖ 

frequentemente encoberto pelo discurso jurídico de legalidade. 

Em outras palavras, procedimentos legais aparentemente neutros servem, na 

prática, para postergar ou negar direitos, protegendo interesses de elites fundiárias e 

mantendo comunidades negras à margem. Os impactos desse racismo institucionalizado 

manifestam-se de forma dramática na vida das comunidades: entre 2016 e 2017 houve 

um aumento de 350% no número de assassinatos de lideranças quilombolas, conforme 

levantamento da CONAQ e da ONG Terra de Direitos (Silva, 2022, p. 98). 

Esses conflitos agrários ceifam principalmente vidas de homens, mas as 

mulheres quilombolas também são vitimadas – e de maneira particularmente brutal. Do 

total de lideranças assassinadas no período analisado, 16% eram mulheres, e os ataques 

contra elas frequentemente envolvem violências de gênero, como tortura, estupro e 

queima dos corpos (Silva, 2022, p. 98). Tal dado revela que a disputa pela terra 

tradicional quilombola carrega dimensões de gênero: as mulheres, além de lutarem pela 

terra, enfrentam riscos adicionais por serem quem são.  

Não por acaso, a escalada de violência atinge seu ápice justamente nos 

momentos em que o Estado intervém para reconhecer formalmente os territórios 

quilombolas. Estudos indicam que é durante a elaboração do Relatório Técnico de 

Identificação e Delimitação (RTID) – etapa inicial do processo conduzido pelo Incra – 

que os conflitos se acirram, concentrando cerca de 33,8% das mortes de lideranças 

registradas (Silva, 2022, p. 99). Ou seja, a simples perspectiva da titulação oficial, com 

a chegada de equipes governamentais para demarcar as terras, serve de gatilho para 

ações violentas de opositores dos direitos territoriais dos quilombos. 

Dessa forma, os dados apresentados demonstram que o avanço das 

demandas pautadas pelos territórios no âmbito dos quilombos transcende o simples 

trâmite jurídico e se revela um campo de disputa contínua, marcado pela escalada de 

violência e pelas intimidações dirigidas às lideranças mais engajadas.  

 

   ________________________________________ 
6 Monografia apresentada ao Curso de Direito da Universidade Federal de Goiás – Regional Goiás, com 

requisito parcial para a obtenção do título de Bacharel em Direito, com o título ―Protagonismo Das 

Mulheres Quilombolas: A Luta Pelo Território Alto Santana‖ Goiás, 2021. 

 



 

87  

O processo de regularização fundiária, além de se arrastar em prazos dilatados, coloca 

em jogo a própria segurança física e política das comunidades, exigindo delas não 

apenas estratégias jurídicas, mas também uma determinação coletiva para resistir às 

ações de contenção e criminalização. 

Nesse contexto, podemos observar a circularidade descrita por Almeida 

(2018), na qual os sentidos de existência quilombola se traduzem em exigências por 

mediações públicas capazes de abranger suas formas próprias de organização; e a 

argumentação de Gomes (2022), segundo a qual as entidades de representação usufruem 

de suas trajetórias históricas para ressignificar os instrumentos estatais de regulação. É a 

partir dessa tensão, entre a violência que procura cercear a reivindicação territorial e a 

persistência das comunidades em impor seu próprio marco de significação. 

  



 

88  

3.2 Territorialidades e os percursos de resistência nas ruas do Quilombo Alto 

Santana em Goiás 

 

Figura 5- Beco do Quilombo Alto Santana antes 

 

Figura 6- Beco do Quilombo Alto Santana depois 

 
Fonte: Acervo da autora, 2024. 



 

89  

O Beco do Quilombo Alto Santana, anteriormente caracterizado por um 

espaço pouco valorizado e visualmente apagado, traduzia a ausência de reconhecimento 

da memória coletiva ali presente. Com a revitalização das paredes por meio de grafites e 

expressões artísticas que remetem à ancestralidade, à natureza e à identidade 

quilombola, o beco passou a representar não apenas um lugar de circulação, mas 

também um espaço de afirmação política e cultural. Nesse processo, o que antes era 

invisibilizado adquire centralidade, transformando o beco em território de resistência 

simbólica e de preservação da memória viva da comunidade. 

Desta forma, retomo aqui a imagem do Rio Vermelho, já evocada no 

primeiro capítulo como marco da ocupação e da segregação na Cidade de Goiás, como 

aprofundamento. Se antes ele nos guiava pela história da construção territorial marcada 

pela presença negra e pela invisibilização colonial, agora ele reaparece como símbolo 

dos enfrentamentos atuais vividos pelo Quilombo Alto Santana. É do lado de lá do rio, 

onde o tempo da memória insiste em permanecer vivo, que escuto as vozes das 

mulheres que sustentam esse território e suas lutas por reconhecimento e permanência. 

A travessia não é mais apenas histórica, é cotidiana e política. 

Retomar essa imagem agora serve para aprofundar o mergulho nas histórias 

de luta e nos modos de existência do povo quilombola que vive do lado de lá do rio, 

diversas vezes invisibilizado pelas narrativas oficiais da cidade, como já mencionado. 

Aqui, o que se evidencia não é apenas a exclusão territorial, mas a violência epistêmica 

que insiste em negar a validade dos saberes, memórias e práticas construídas ao longo 

de gerações. 

O objetivo parte da contribuição de Maria Beatriz Nascimento, para 

compreender o quilombo não como uma reação de fuga ou como resquício de um 

passado de dor, mas como projeto político de autonomia, como alternativo a construção 

do que impôs o colonizador. O Alto Santana se sustenta como um sistema alternativo ao 

modelo colonial-capitalista, baseado em relações comunitárias, no vínculo com o 

território e na transmissão de conhecimentos deixados e ensinados pela oralidade. 

É partir disso que ao dar centralidade às vozes das mulheres quilombolas 

que hoje segue aguardando a efetivação de direitos já reconhecidos em lei, esta escrita 

se posiciona ao lado da memória viva e do protagonismo delas. São Elas que mantêm 

viva a experiência de um território que resiste e cria, mesmo diante da herança da 

negação de seus saberes. 

  



 

90  

Figura 7 – Mapa da localização do Território atual do Alto Santana 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Fonte: Google Maps, 2025. 

 

 

Entre o lado de cá e o lado de lá, o que emerge é a urgência de se escutar as 

que vêm do território, da oralidade e da prática coletiva, epistemologias que não cabem 

nas molduras do saber hegemônico, mas que insistem em existir.  Givânia Maria (2022) 

nos traz a ideia de epistemologias de resistência do feminino quilombola que surge da 

pertença/vivência/convivência/escuta e que ela ousou chamar de escutavivência. 

 

O que seria o encontro das ideias da Escrevivência e da Escutavivência, 

então? Tendo aproximações com a Escrevivência, a Escutavivência em uma 

pesquisa compartilhada narra, escreve e descreve histórias de dois lugares: de 

quem narra e de quem escreve, sendo que os dois movimentos são feitos 

coletivamente. Por isso, as ideias contidas na Escutavivência envolvem um 

pensar posicionado a partir de um lugar de fala para anunciar que quem 

escreve é sujeita da sua fala singular, desafiando e extrapolando os limites 

daquele momento histórico em um território quilombola em que fala e escrita 

não tinham a legitimidade do grupo. (Silva, 2022, p. 36) 

 

Ouvir é, também, partilhar o tempo do outro. É permitir que a palavra 

caminhe em ritmo próprio, carregada de memória, silêncio, também de dor e 

partilhamento. No percurso desta pesquisa, a escrevivência de Conceição Evaristo e a 

oralidade de Nego Bispo se apresentaram como um gesto metodológico e afetivo. Foi 

nesse exercício de escuta que pude me aproximar das experiências das mulheres do 



 

91  

Quilombo Alto Santana, não como quem coleta dados, mas como quem aprende com a 

força das narrativas vividas.  

Desta forma, podemos por meio da concepção da escutavivência cunhado 

por Givânia Maria (2022) nos pautar nesse método. É a partir desses entendimentos 

que essa escrita se inspira no que Nego Bispo nos ensina por começo, meio, 

começo. Para o Mestre significa, ao contar a experiência de seu território: essa fala não 

é minha, é nossa! Nesse momento, eu sou apenas uma pessoa que se move por essa fala. 

Essa fala é da nossa ancestralidade, da nossa geração avó [...] Minha geração avó é 

começo, minha geração filha é meio e minha geração neta é começo, de novo (Santos, 

2019, p. 25). 

Nesse entrelaçar de vozes, pude ouvir de Nicoli Ferreira, moradora do 

quilombo, a sua vivencia e a sua perspectiva frente aos conflitos enfrentados pelos 

territórios, discorridos aqui. Desta forma, o processo da escuta com Nicoli nos permite 

caminhar ao encontro de como se deu uma das maiores conquistas da comunidade, 

sendo ela a certificação do quilombo pela Fundação Cultural Palmares.  

Para ela, trata-se não apenas de um reconhecimento jurídico, mas um 

movimento de retomada: da memória, da identidade, das práticas culturais que resistem 

há muitas gerações. A palavra de Nicoli se soma à caminhada de tantas outras mulheres 

que sustentam, com o corpo e voz, a continuidade de um povo.  

O trabalho desenvolvido por Nicoli Ferreira (2023), em seu Trabalho de 

Conclusão de Curso (TCC) ressalta que assim como a Cidade de Goiás foi reconhecida 

como Patrimônio Mundial em 14 de dezembro de 2001, durante a 25ª Convenção Anual do 

Comitê da UNESCO7, realizada em Helsinque, Finlândia (IBGE, 2024), o Quilombo Alto 

Santana se inscreve como patrimônio histórico e cultural vivo da cidade, conforme o § 5º 

do art. 216 da Constituição Federal de 1988. No entanto, seu tombamento vai ao encontro 

do modo de viver, na sabedoria compartilhada, no território em disputa. Em 10 de outubro 

de 2017, foi fundada a Associação Quilombola Alto Santana (AQAS). Na ocasião, o Ofício 

nº 20, assinado por Elenízia da Mata, foi encaminhado ao presidente da Fundação Cultural 

Palmares com o objetivo de formalizar o pedido de reconhecimento e certificação da 

Comunidade Quilombola Alto Santana. 

Apesar desse movimento de afirmação da comunidade enquanto patrimônio 

cultural vivo da Cidade de Goiás, conforme destaca o trabalho de Nicoli Ferreira 

(2023), uma das constatações mais significativas da pesquisa de SÁ et al. (p. 4) é 

justamente a exclusão do Quilombo Alto Santana no processo de patrimonialização 



 

92  

Figura 8 - O lado de cá e o lado de lá do rio 

conduzido no município. Ainda que esse processo buscasse proteger o patrimônio 

cultural e histórico da região, ele não contemplou de forma adequada a comunidade 

quilombola. Pelo contrário, resultou em uma reorganização de poderes, envolvendo 

novos atores e propostas hegemônicas, que desconsideraram as perspectivas e 

necessidades locais. 

Uma das constatações mais significativas desta pesquisa foi a exclusão da 

comunidade quilombola do Alto Santana no processo de patrimonialização da Cidade de 

Goiás-GO. Enquanto a patrimonialização buscava proteger o patrimônio cultural e 

histórico da região, a comunidade quilombola não foi beneficiada de forma adequada. 

Pelo contrário, o processo resultou em uma reorganização de poderes, envolvendo novos 

atores e propostas hegemônicas, que não levaram em consideração as perspectivas locais.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: ARKANJO, Fernando. Instagram, Dez. 2024. 

7 A Convenção Anual do Comitê Intergovernamental da UNESCO, prevista no âmbito da Convenção 

para a Salvaguarda do Patrimônio Cultural Imaterial (2003), é um espaço institucional de deliberação 

internacional que reúne os Estados-membros para discutir e definir diretrizes sobre a proteção dos 

patrimônios culturais vivos. Nessas reuniões, o Comitê examina candidaturas para inscrição de práticas 

culturais nas listas do patrimônio imaterial, acompanha a implementação da Convenção nos países 

signatários e propõe medidas de salvaguarda com base no princípio da participação das comunidades 

detentoras dos saberes e práticas culturais. Trata-se, portanto, de um instrumento político e técnico que 

busca fortalecer o reconhecimento e a valorização da diversidade cultural, especialmente de grupos 

historicamente invisibilizados, como povos indígenas e comunidades quilombolas, colocando seus modos 

de vida no centro da política internacional de proteção cultural (UNESCO, 2022). Disponível em: 

https://ich.unesco.org/en/directives. Acesso em: 02 maio 2025. 

https://ich.unesco.org/en/directives


 

93  

 

No caso do Quilombo urbano Alto Santana e da patrimonialização da Cidade 

de Goiás-GO, torna-se necessário refletir sobre a importância de se estabelecer diálogos 

mais próximos com a comunidade, de modo a considerar suas expectativas, aspirações e 

expressões culturais. Tais aproximações podem favorecer o acesso e o reconhecimento de 

seus direitos ao patrimônio material e imaterial. Nesse sentido, propõem-se abordagens 

participativas e inclusivas que permitam às comunidades, como o Alto Santana, 

ocuparem espaços de decisão sobre aquilo que lhes diz respeito.  

A presença ativa dessas populações nos processos patrimoniais pode 

contribuir para a construção de práticas mais autênticas e comprometidas com a 

preservação do patrimônio cultural em sua dimensão viva e coletiva, 

especialmente diante dos processos de exclusão identificados por SÁ et al. (p. 8) no 

contexto da patrimonialização da cidade. 

Ao longo desse processo de aproximação com o Quilombo Alto Santana, a 

escuta se firmou como território de troca e reconhecimento. Foi nesse espaço-tempo de 

partilha que Nicoli Ferreira, moradora do quilombo, dividiu suas lembranças e 

percepções sobre os caminhos que levaram à certificação da comunidade e sobre a 

participação ativa das mulheres nesse percurso. A seguir, apresento um fragmento de sua 

fala, colhida durante entrevista realizada no contexto desta pesquisa. 

 
Eu não me lembro de muito bem de como se deu por parte das que tomaram 

frente, mas eu lembro que eu fui procurada pra dizer que havia ali a 

autodeclaração enquanto quilombola pra buscar a certificação. A gente foi no 

dia da certificação do quilombo, até a minha vó foi também, ela ainda estava 

viva. Minha vó era uma das matriarcas do quilombo. A gente se sentiu 

interessado em participar, mas eu não sabia exatamente o que estava 

acontecendo e qual era exatamente a importância da certificação, mas a gente 

achava que aquilo era bom pra comunidade, então eu participava dessas 

atividades com as pessoas que estavam a frente. (Informação verbal, Nicoli, 

2025). 

 

 

Nicoli Ferreira nos conta sobre os desafios internos de organização que 

atravessam o caminho da regularização territorial, revelando tensões e sonhos 

entrelaçados na organicidade da comunidade. Ela revela a preocupação de convocar os 

moradores a participar das demandas burocráticas, mas ressalta em cada palavra que há 

a lembrança de que a luta atual carrega a herança de uma história de suas e seus 

ancestrais. 

 

  



 

94  

Nunca houve um momento de discutir o que seria identidade quilombola 

dentro de um contexto conceitual, mas eu percebo através do que seria 

identidade quilombola, os fazeres da minha vó da própria comunidade, com 

as festividades do quilombo, as comidas e o mais interessante são as técnicas. 

O meu avó, por exemplo, fazia pirulito com um mel de um arvore especifica. 

(Informação verbal, Nicoli, 2025). 

 

 

Neste contexto, podemos confluir com Martiniano José (1974) que já 

ressaltava que o quilombo foi a unidade básica‖ da resistência negra no estado de Goiás, 

pois se trata de organização coletiva. Essa percepção se une à teoria trabalhada pelo 

professor José Geraldo (2011), ao trazer que novo movimento social trata-se de força 

emergente desses movimentos está em suas experiências compartilhadas, de modo que 

as comunidades, identificam interesses, elaboram suas identidades e afirmam direitos, 

se tornando sujeitos de direitos. É a partir de esse viver conjunto que nasce o direito 

conquistado pelo coletivo. O sujeito coletivo cunhado por José Geraldo significa dizer: 

 
Caracterizados a partir de suas ações sociais, estes novos movimentos sociais, 

vistos como indicadores da emergência de novas identidades coletivas 

(coletividades políticas, sujeitos coletivos), puderam elaborar um quadro de 

significações culturais de suas próprias experiências, ou seja, do modo como 

vivenciam suas relações, identificam interesses, elaboram suas identidades e 

afirmam direitos. (Souza Junior, 2011, p. 47-48). 

 

A formulação de Souza Junior (2011) sobre os sujeitos coletivos permite 

compreender como as comunidades quilombolas, por meio de suas práticas cotidianas e 

formas próprias de organização, afirmam-se como atores políticos no cenário das lutas 

por direitos. Essa elaboração não se dá de forma abstrata, mas a partir de experiências 

concretas, que revelam os tensionamentos existentes entre o modo como as 

comunidades constroem seus caminhos e as exigências formais do Estado. O caso do 

Quilombo Cedro, em Mineiros (GO), oferece um exemplo dessa dinâmica: embora 

fundado em 1885, seu processo de regularização territorial só obteve um 

reconhecimento oficial em 2024, após anos de articulação interna e enfrentamentos 

institucionais.  

O longo intervalo entre o início do processo e a publicação da portaria 

evidencia como a constituição desses sujeitos coletivos é atravessada por obstáculos que 

não anulam a força de sua ação política, mas a condicionam a percorrer trilhas 

complexas entre os territórios que habitam e o marco legais que buscam alcançar. 

Assim, o Quilombo Alto Santana vivencia diretamente essas contradições, como aponta 

Nicoli ao relatar:  



 

95  

Houve muitas dificuldades depois da certificação do quilombo. Porque a 

própria organização da comunidade, a articulação das pessoas em participar, 

sobrecarregou algumas pessoas, mas dentro disso também é importante a 

participação dos que estão de fora. Das universidades, das pessoas que fazem 

projetos dentro do quilombo. Tem projetos com as matriarcas, com as coisas 

produzidas do próprio quilombo. A professora Adrià do IFG faz esse trabalho 

mais de campo mesmo dentro do quilombo. A gente tem muito desafio, mas 

também muita coisa boa. As outras pessoas também começaram a ver a 

comunidade como um quilombo. (Informação verbal, Nicoli, 2025). 

 

 

Apesar disso, ela enfatiza que a regularização fundiária não deve ocorrer de 

forma individualizada, pois isso contraria a lógica coletiva que estrutura os territórios 

quilombolas, ressaltando a necessidade de promover a conscientização sobre a 

importância da titulação coletiva como instrumento de proteção dos modos de vida e da 

identidade quilombola. 

 
Tem outros problemas também. Infelizmente nem todo mundo entende a 

importância de regularizar o quilombo. Eu falo sobre regularizar de forma 

coletiva, isso tem sido um dos desafios também que a gente tem falado para 

as pessoas. Eu acho que a gente vai conseguir, mas tem sido muito difícil 

essa situação. (Informação verbal, Nicoli, 2025). 

 

 

A fala de Nicoli evidencia as contradições vividas pelo Quilombo Alto 

Santana após o processo de certificação oficial do território. Como ela relata, apesar do 

reconhecimento formal, a organização interna da comunidade enfrentou desafios 

significativos, especialmente no que se refere à articulação coletiva e à sobrecarga de 

lideranças locais. A presença de universidades e de projetos desenvolvidos por pessoas 

de fora, como o trabalho da professora Adrià do Instituto Federal de Goiás (IFG), tem 

contribuído com ações voltadas às matriarcas e à valorização dos saberes e produtos 

locais. No entanto, essa participação externa, ainda que positiva, revela uma tensão 

entre os avanços institucionais e as dinâmicas internas da comunidade, muitas vezes 

marcadas por desigualdades de engajamento e dificuldades de mobilização coletiva. 

Nicoli destaca, ainda, a necessidade de fortalecer a consciência coletiva sobre a 

regularização fundiária, ressaltando que o processo de titulação do território não pode 

ser individualizado. 

Sua fala aponta para um desafio recorrente nos territórios quilombolas: a 

compreensão de que a terra, enquanto direito coletivo, exige práticas comunitárias de 

cuidado, resistência e pertencimento. Como ela afirma, embora o caminho seja difícil, 

há esperança de conquista, desde que se consolide o entendimento da titulação como 

parte da luta histórica do quilombo por reconhecimento e permanência. 

  



 

96  

Como ela mesma pontua a Associação Quilombola Alto Santana encontra- 

se atualmente na etapa de elaboração do Relatório Técnico de Identificação e 

Delimitação (RTID). essa fase envolve um grupo de profissionais responsáveis por 

identificar o número de famílias residentes, delimitar o perímetro urbano do quilombo e 

mapear possíveis propriedades privadas na área. No entanto, o processo segue sem 

previsão de conclusão, o que tem dificultado o acesso da comunidade a políticas 

públicas e à melhoria das condições de vida, conforme indicam os documentos 

disponibilizados pela Comissão Pró-Índio. 

No estado de Goiás, a trajetória de regularização do território Kalunga 

ilustra as contradições presentes nas políticas fundiárias direcionadas aos quilombos. 

Como aponta Vercilene Dias (2019), embora a titulação individual tenha sido 

apresentada como solução jurídica pelo Estado, na prática, ela fragmenta a lógica 

coletiva que organiza historicamente a vida no território. Para algumas famílias, o 

documento individualizado representa apenas um símbolo de segurança, sem alterar o 

uso comum da terra transmitido entre gerações. Para outras, no entanto, a titulação se 

converte em propriedade privada de caráter alienável, rompendo com a noção de 

coletividade que sustenta a identidade quilombola. 

A experiência do Quilombo Alto Santana mostra que a luta pelo território 

não se limita a uma demanda por reconhecimento jurídico, mas envolve a afirmação de 

uma existência coletiva, sustentada pela memória, pela oralidade e pela prática 

cotidiana. Beatriz Nascimento nos convida a compreender o quilombo como um projeto 

político que se constrói na autonomia e na continuidade dos saberes ancestrais, e não 

apenas como um vestígio do passado. No Alto Santana, essa autonomia se manifesta na 

força das mulheres, que mantêm vivas as tradições e organizam a resistência diante das 

adversidades. 

A escuta das experiências dessas mulheres, inspirada na escrevivência de 

Conceição Evaristo, revela que suas narrativas são mais do que relatos individuais: são 

formas de conhecimento e resistência que desafiam a invisibilidade histórica. Ao 

compartilhar suas vivências, como faz Nicoli Ferreira, elas reafirmam a centralidade da 

coletividade e da transmissão de saberes na construção do território, mesmo diante dos 

desafios impostos pela burocracia e pela fragmentação das políticas públicas. 

Nesse contexto, a perspectiva de Nego Bispo reforça a importância da 

oralidade e da partilha como fundamentos de uma epistemologia própria, que se 

constrói no convívio e na escuta atenta. No Alto Santana, a escutavivência se apresenta 



 

97  

como prática política e metodológica, permitindo que as vozes da comunidade sejam 

reconhecidas como legítimas e essenciais para a afirmação de direitos. 

Diante do que foi apresentada, a trajetória do Quilombo Alto Santana 

evidencia que a regularização fundiária só faz sentido quando reconhece e valoriza as 

formas próprias de organização e existência da comunidade. Inspirados por Beatriz 

Nascimento, Conceição Evaristo e Nego Bispo, compreendemos que a luta quilombola 

é, sobretudo, a construção coletiva de um território vivo, onde memória, oralidade e 

partilha sustenta a busca por justiça e pertencimento. 



 

98  

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Este trabalho partiu da escuta atenta e da escrita comprometida em 

problematizar os efeitos persistentes da violência epistêmica sobre os povos 

quilombolas, com ênfase na trajetória do Quilombo Alto Santana, em Goiás. Ao adotar 

uma perspectiva crítica e comprometida com a oralidade, a escrevivência e a 

territorialidade, buscou romper com a lógica colonial que historicamente silenciou os 

saberes e as experiências das mulheres negras e quilombolas. 

Nesse sentido, o primeiro objetivo foi compreender de que forma a 

discussão sobre as violências epistêmicas, enquanto dispositivo estrutural da 

colonialidade contribuiu historicamente para a invisibilização das narrativas do povo 

negro. A partir dessa compreensão, foi possível articular as contribuições de Sueli 

Carneiro, Grada Kilomba, Lélia Gonzalez e Conceição Evaristo. Nesse contexto, a 

escrevivência se revelou como uma ferramenta de resistência e afirmação da existência 

negra. Ao narrar a partir da vivência, a escrita se transforma em território de disputa, 

onde a memória coletiva resiste às tentativas de apagamento. É nesse lugar que a voz 

das mulheres quilombolas se fortalece, construindo conexões entre o saber acadêmico e 

os saberes enraizados nas vivências coletivas e na territorialidade. 

Tendo em vista a pesquisa tecer o caminho das experiencias dos povos 

quilombolas, foi necessário trazer direitos quilombolas no ordenamento jurídico 

brasileiro. A partir da Constituição Federal de 1988 e da legislação infraconstitucional, 

essa violência se desdobrou nas contradições do ordenamento jurídico brasileiro, 

sobretudo no que se refere ao reconhecimento e à titulação dos territórios quilombolas. 

Analisou-se como o direito estatal, mesmo após a Constituição de 1988, opera sob a 

lógica da seletividade, do racismo institucional e da morosidade. À luz de Milton 

Santos, também foi possível refletir sobre a cidadania como prática concreta e 

territorializada. 

Os direitos quilombolas, neste cenário, emergem não como concessões, mas 

como conquistas inscritas em lutas históricas, exigindo do Estado o reconhecimento 

daquilo que as comunidades já afirmam cotidianamente: sua existência e sua autonomia. 

A partir disso foi possível observar a demora em estabelecer as conquistas garantidas 

por lei e como elas são executadas nos territórios. Boa parte das garantias do Estado, ao 

não garantir a regularização fundiária e o reconhecimento dos direitos territoriais, 

coloca os povos em uma posição vulnerável frente a agressões físicas, mas também 

frente ao desrespeito institucional. O exemplo de Mãe Bernadete, que perdeu seu filho 



 

99  

em um conflito agrário e, ainda assim, seguiu firme na defesa do território quilombola 

até ter sua própria vida ceifada por essa mesma luta, evidencia as violências físicas e 

psicológicas às quais essas lideranças estão constantemente submetidas. 

Como alternativo ao sistema colonial, como conhecimento que para Nego 

Bispo trata-se de, aprender mesmo a gente aprende quando o saber não é mercadorial. 

Quando é com mestres e mestras, eles não cobram. Eles ensinam para manter o 

conhecimento vivo. Quando você compartilha o saber, o saber só cresce. É como as 

águas que confluenciam. Assim, foi possível permitir e ancorar essa reflexão na 

realidade do Quilombo Alto Santana. A história oral de suas moradoras, especialmente 

das matriarcas como dona Araçá e dona Araticum, revelou uma memória viva e 

pulsante. A oralidade é mais do que passo: é cosmovisão8. A partir de sua filosofia 

contracolonial, compreendemos que o quilombo não é um espaço de carência, mas de 

abundância de saberes, modos de vida e resistência. Mariléa de Almeida, ao propor o 

devir quilombola e os territórios de afeto, amplia nossa compreensão sobre identidade e 

pertencimento, mostrando que a luta por direitos é também luta por reconhecimento da 

existência, das subjetividades e das redes de cuidado que sustentam esses territórios. 

Ainda sobre essas garantias, ficou visível que a centralidade do quilombo na 

história constitucional brasileira se justifica pelo entendimento de que a sua presença 

revela uma experiência histórica em contraposição ao racismo. É nesse encontro que a 

leitura do Quilombo Alto Santana como sistema alternativo, inspirada em Maria Beatriz 

Nascimento, reafirma que os quilombos não são apenas espaços físicos, mas projetos 

políticos que confrontam as estruturas coloniais, capitalistas e racistas. Sua permanência 

é, em si, uma denúncia contra o Estado que omite e um testemunho da potência coletiva 

que insiste em existir. Em síntese, esta dissertação buscou ser parte de uma travessia que 

articula memória, luta e escrita. Escrever sobre o quilombo Alto Santana é reconhecer 

que resistir é também narrar, é fazer da palavra território. Que este trabalho contribua 

para ampliar o reconhecimento das epistemologias quilombolas, das lutas de suas 

mulheres e da urgência de uma justiça territorial verdadeiramente comprometida com os 

povos que historicamente sustentam este país. 

 

8 Para Nego Bispo, cosmovisão é uma forma de compreender e viver o mundo que se constrói a partir da 

experiência, da ancestralidade e do território do povo quilombola. Não se trata apenas de uma visão de 

mundo no sentido ocidental (intelectualizado ou teórico), mas de uma prática de existência e de 

resistência, enraizada nas relações com a terra, com o tempo e com os saberes produzidos em 

comunidade. BISPO, Antônio. Colonialismo e Quilombos: do grito do escravizado ao silêncio do 

colonizado. In: RIBEIRO, Katiúscia (org.). Pensamento negro desobediente: antropologia, história e 

filosofia afrocentradas. Rio de Janeiro: Zahar, 2022. 



 

100  

REFERÊNCIAS 

 

AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. Carla Akotirene. São Paulo, Sueli Carneiro 

; Pólen, 2019. 152p. (Feminismos Plurais / coordenação de Djamila Ribeiro). 

 

ALMEIDA, Mariléa de. 1973- Território De Afetos: Praticas Femininas Nos 

Quilombos Contemporâneos Do Rio De Janeiro- campinas, SP, 2018. 

 

ARRAES, Jarid. Heroínas Negras na História do Brasil. Porto Alegre: Fórum, 2015. 

 

ANDRADE, Tânia. Quilombos em São Paulo: tradições, direitos e lutas. São Paulo: 

Imesp, 1997. 

 

BATISTA, Carolina dos Santos. Protagonismo das mulheres quilombolas: A luta 

pelo território Alto Santana. 2021. Trabalho de Conclusão de Curso (Bacharelado em 

direito)- Universidade Federal de Goiás, Campus Goiás, 2021. 

 

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Peões Pretos e Congos. O trabalho e identidade étnica 

em Goiás. Brasília, 1977. 

 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Brasília, DF. 

Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. 

Acesso em: 14 mar. 2025. 

 

CARNEIRO, Sueli. Escritos de uma vida /; Prefácio Conceição Evaristo, 

Apresentação Djamila Ribeiro. -- São Paulo: Pólen Livros, 2019. 

 

CARNEIRO, Sueli. Racismo, sexismo e desigualdade no Brasil. São Paulo: Selo 

Negro Edições, 2011. 

 

COLLINS, Patricia Hill. interseccionalidade; Boitempo, 2021 Patricia Hill Collins e 

Sirma Bilge, 2020. 

 

COMISSÃO PRÓ-ÍNDIO de São Paulo. Terras Quilombolas. Balanço 2025. 

 

COELHO, Gustavo Neiva. A Formação Do Espaço Urbano Nas Vilas Do Ouro: o 

caso de Vila Boa. Goiânia, 1997. 

 

DEALDINA, Selma dos Santos. Mulheres Quilombolas. Territórios de existências 

negras femininas. Jandaíra, 2020. 

 

DIAS, Vercilene Francisco, Terra Versus Território: Uma Analise Jurídica Dos 

Conflitos Agrários Internos Na Comunidade Quilombola Kalunga De Goiás / 

Vercilene Francisco Dias. - 2019. 

DIAS, Vercilene Francisco Terra Versus Território: Uma Analise Jurídica Dos 

Conflitos Agrários Internos Na Comunidade Quilombola Kalunga De Goiás. 

Vercilene Francisco Dias, 2019.Dias, Vercilene Francisco; Franco, Rangel Donizete; 

Santos, Maria Rosalina; Tarrega, Maria Cristina Vidotte Blanco; Gomes, Lilian C.B.; 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm


 

101  

Silva, Liana Amin Lima; Solozzi, José Luís; Prioste, Fernando Gallardo Vieira; Wolker, 

Antonio Carlos. Os Direitos Territoriais Quilombolas. Além do marco temporal. 

Goiânia, 2016. 

 

DIÁRIO DA ASSEMBLÉIA NACIONAL CONSTITUINTE. [Suplemento Reunião da 

Subcomissão dos Negros, Populações Indígenas, Pessoas deficientes e Minorias] 20 de 

maio de 1987. Disponível em: 

http://imagem.camara.gov.br/Imagem/d/pdf/sup62anc20mai1987.pdf#page=1201987. 

Acesso em: 30 de abril de 2025. 

 

EDGARDO LANDER. A Colonialidade Do Saber: Eurocentrismo E Ciências 

Sociais. Perspectivas Latino Americanas. (org). Colección Sur Sur, CLACSO, Ciudad 

Autónoma de Buenos Aires, Argentina. setembro 2005. 

 

ELIAS, D. Milton Santos: A Construção Da Geografia Cidadã, Revista Electrónica 

de Geografía y Ciencias Sociales, Universidad de Barcelona, vol. VI, nº 124, 30 de 

septiembre de 2002, número especial em homenagem a Milton Santos. 

ESCRIVÃO FILHO, Antonio; SOUSA JUNIOR, José Geraldo de. Para Um Debate 

Teórico-Conceitual E Político Sobre Os Direitos Humanos -- Belo Horizonte: 

Editora D‘Plácido, 2016. 

 

EVARISTO CONCEIÇÃO. Escrevivência: A Escrita De Nós: reflexões sobre a obra 

de / organização Constância Lima Duarte, Isabella Rosado Nunes; ilustrações Goya 

Lopes. -- 1. ed. -- Rio de Janeiro : Mina Comunicação e Arte, 2020. 

 

EVARISTO, Conceição, Olhos D'água/Conceição Evaristo.––2. ed. -- Rio de Janeiro, 

RJ :Pallas Míni, 2018. 124 p. 

 

FERREIRA, Nicoli Fonseca, Quilombo Alto Santana: Terra, Direitos E Desafios No 

Processo De Titulação De Terras. Nicoli Fonseca ferreira-2024. 

 

FLAUZINA, Ana; Pires, Thula. Roteiros Previsíveis: Racismo E Justiçamentos No 

Brasil Por. Coluna ELAS NO FRONT. 2018. 

 

FRANCISCO, Vercilene; FREITAS, Cleuton Cesar Ripol de; MOREIRA, Erika 

Macedo; SILVA, Sarah Fogaça. Esperançar É Preciso: Práticas Da Assessoria 

Jurídica Popular Quilombola Da Turma Esperança Garcia. 1. ed. Organização: 

SANDRA Maria da Silva Andrade; JESUS, Jhonny Martins de; DEALDINA, Selma 

dos Santos; DIAS, Da. Goiânia: Editora Goiânia, 2023. 

 

GOMES, Rayane Cristina De Andrade. Benedita Da Silva: Caminhos De Uma Mulher 

Negra E Favelada Na Luta Por Direitos Humanos No Brasil. Tese De Doutorado 

Apresentada Ao Programa De Pós Graduação Em Direitos Humanos e Cidadania, 

Brasília - Df, 10 De Novembro De 2023. 

 

GOMES, Rodrigo Portela. Kilombo: Uma Força Constituinte. Tese de Doutorado 

apresentada como requisito parcial e obrigatório para a obtenção do título de Doutor em 

Direito no Programa de Pós Graduação Stricto Sensu da Faculdade de Direito da 

Universidade de Brasília – UnB, Brasília/DF – março de 2022. 

http://imagem.camara.gov.br/Imagem/d/pdf/sup62anc20mai1987.pdf#page%3D1201987


 

102  

 

GOMES, Rodrigo Portela. Quilombos, Constitucionalismo E Racismo: famílias 

negras na luta pela propriedade em Barro Vermelho e Contente no Piauí. 

Dissertação apresentada como requisito parcial de obtenção do título de Mestre em 

Direito no Programa de Pós-Graduação da Faculdade de Direito da Universidade de 

Brasília – UnB. 2018. 

 

GONZALES, Lélia. Racismo e Sexismo na Cultura Brasileira. 1984. 

GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural de amefricanidade. Tempo 

brasileiro. Rio de janeiro. Nº 92/93. 1988. 

 

GONZALEZ, Lélia. Por Um Feminismo Afro-Latino-Americano: Ensaios, 

Intervenções E Diálogos. Rio de Janeiro: Zahar, 2018. 

 

IBGE. Goiás, GO, Cidades e Estado. Disponível em: https://www.ibge.gov.br/cidades-e 

estados/go/goias.html. Acesso em: 14 mar. 2025. 

 

INCRA. Terras Quilombolas Tituladas e em processo no INCRA. Disponível em: 

https://cpisp.org.br/primeira-titulacao-de-terra-quilombola-no-brasil-completa-20-anos/, 

Acesso em 01 de maio de 2025. 

 

JESUS, Leodegaria de. orchideas. Admin da ave maria, são Paulo, 1928. 

JÚNIOR, Jose Geraldo de Sousa, O Direito Como Liberdade: O Direito Achado Na 

Rua Experiências Populares Emancipatórias De Criação Do Direito., Brasília, 

2008. Universidade de Brasília, faculdade de direito. 

JUNIOR, José Geraldo de Sousa. O Direito Achado Na Rua: Introdução Crítica Ao 

Direito Como Liberdade/organizador: [et al.] – Brasília: OAB Editora; Editora 

Universidade de Brasília, 2021. v. 10 728 p. 

 

KREANAK, Ailton, Futuro Ancestral, companhia de letras. Editora Schwarcz S.A. 

2022. 

 

LAISNER, Regina Claudia. Avaliação De Políticas Públicas Na Perspectiva Da 

Interseccionalidade. NAU Social, v. 14, n. 26, p. 1335–1348, jan./jun. 2023. 

 

MOREIRA, Erika Macedo. Onhemoirõ: O Judiciário Frente Aos Direitos Indígenas/ 

Erika Macedo Moreira, UnB/ Programa de Pós-Graduação em Direito. Brasília, 2014. 

273 f. Tese (Doutorado em Direito) – Universidade de Brasília, 2014. 

 

MOURA, Clóvis. Os Quilombos E A Rebelião Negra. São Paulo: Brasiliense, 1986. 

 

MOURA, Clóvis. A sociologia posta em questão. São Paulo: Livraria Editora 

Ciências Humanas, 1978. 

 

NASCIMENTO, Abdias do, 1914-2011 O Genocídio Do Negro Brasileiro: Processo 

De Um Racismo Mascarado / Abdias Nascimento. - 1. ed. - São Paulo : Perspectivas, 

2016. 232 p. 

http://www.ibge.gov.br/cidades-e


 

103  

 

NASCIMENTO, Abdias do, 1914-2011 O Genocídio Do Negro Brasileiro: Processo 

De Um Racismo Mascarado / Abdias Nascimento. - 1. ed. - São Paulo : Perspectivas, 

2016. 

 

NASCIMENTO, Abdias. O Quilombismo. Petrópolis-RJ: Editora Vozes, 1980. 

 

NASCIMENTO, Beatriz, Quilombo Intelectual, rio de janeiro, fevereiro de 1984. 

Nascimento, Beatriz, Quilombola e Intelectual Possibilidade nos dias da destruição 

Coletânea organizada e editada pela UCPA | [União dos Coletivos Pan-Africanistas] 

Editora Filhos da África 2018. 

 

NASCIMENTO, Beatriz, Uma Historia Feita Por Mãos Negras, relações raciais, 

quilombos e movimentos. Organização Alex Ratts. 2021 by Editora Schwarcz S.A. 

 

PINN, M. L. G. Maria Beatriz Nascimento: Caminhos Para (Re)Escrever A História. 

Aedos, v. 14, n. 31, p. 133-150, jul.–dez., 2022. 

 

PIRES, Thula. Racializando O Debate Sobre Direitos Humanos, Limites E 

Possibilidades Da Criminalização do racismo no Brasil. 2018. - Revista 

Internacional de Direitos Humanos. 

 

QUILOMBOS DO BRASIL Central. Séculos XVIII e XIX (1719 1888) Introdução Ao 

Estudo Da Escravidão. Goiânia - 1998. 

RATTS, Alex; RIOS, Flavia. Lélia Gonzalez. São Paulo: Selo Negro, 2010. 

RIBEIRO RODRIGUES, Barbara Luiza, Direito Ao Território E Modelos De Des- 

Envolvimento (E)M Conflito: A Politica Publica Social De Regularização 

Fundiária Das Comunidades Quilombolas/Barbara Luiza Ribeiro Rodrigues-2014. 

 

SÁ, Sinara Carvalho de. Festa De São Joao Bastita Da Rua Do Capim (Goiás, Go). 

Patrimônio, memoria e resistência na ―rua-lugar‖. 2021. 

 

Santos, Antônio Bispo dos. A Terra Dá, A Terra Quer , Ubu Editora, 2023, 

PISEAGRAMA, 2023, , 2023. 

 

SANTOS, Antônio Bispo. Colonização, Quilombos, Modos E Significados. Brasília, 

2015. 

 

SANTOS, Milton. O Espaço Da Cidadania E Outras Reflexões / Milton Santos; 

organizado por Elisiane da Silva; Gervásio Rodrigo Neves; Liana Bach Martins. – Porto 

Alegre: Fundação Ulysses Guimarães, 2011. (Coleção O Pensamento Político 

Brasileiro; v.3). 

 

SILVA, Givânia Maria da. O Quilombo De Conceição Das Crioulas: Uma Terra De 

Mulheres-Luta E Resistência Quilombola. Tese De Doutorado Apresentada Ao 

Programa De Pós-Graduação Em Sociologia Do Instituto De Ciências Sociais Da 

Universidade De Brasília. Brasilia, 2022. 

 

SOUSA, Maria Sueli Rodrigues de. O Povo Do Zabelê E O Parque Nacional Da 



 

104  

Serra Da Capivara No Estado Do Piaui: Tensões, Desafios E Riscos Da Gestão 

Principiologica Da Complexidade Constitucional. Tese – faculdade de direito, 

coordenação de pos graduação em direito, universidade de direito, 2009. 

 

SOUZA, Bárbara Oliveira. Aquilombar-Se: Panorama Histórico, Identitário E 

Político Do Movimento Quilombola Brasileiro. Brasília, 2008. 


